Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Papst Johannes Paul II. und die MEnschenrechte : philosophische
Uberlegungen

Autor: Hoffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760963

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTFRIED HOFFE

Papst Johannes Paul II.
und die Menschenrechte:
Philosophische Ubetlegungen

I. DiIE MENSCHENRECHTE
IN DER KATHOLISCHEN SOZIAL- UND STAATSLEHRE

Weltweit ist ein neues Interesse an Fragen der Ethik und der
normativen Rechts- und Sozialphilosophie zu beobachten. Zu den Griin-
den fiir das wiederbelebte Interesse gehtéren ebenso wirtschaftliche und
soziale, wie innen- und auBenpolitische Probleme, so zum Beispiel Fragen
der Mitbestimmung, des Rechts auf Privateigentum und seiner sozialen
Verpflichtung, Probleme des Umwelt- und Lebensschutzes sowie die
bedriickende Wirklichkeit von Folter, Unterdriickung und Armut in
groBen Teilen der Welt.

Wegen der wachsenden wirtschaftlich-sozialen und politisch-kultu-
rellen Verflechtung der verschiedenen Voélker, Staaten und Staaten-
gruppen, aber auch weil sittliche Aussagen von sich aus universale Giiltig-
keit beanspruchen, sind solche Antworten auf die neuen Probleme der
Menschheit gesucht, die nicht nur fiir bestimmte Gruppen und Situatio-
nen, die vielmehr allgemeine Giiltigkeit haben.

In dieser Lage sind auch die besonderen Traditionen und Uber-
zeugungen der christlichen Kirchen gefragt: zunéchst schon fiir die Mit-
glieder dieser Kirchen selbst und der Gruppen, Vélker und Staaten, die
sich ausdriicklich dem Christentum verpflichtet fiihlen, dann aber auch
fir alle anderen Individuen und Gruppen. Denn seit Anbeginn richtet
sich die christliche Botschaft an alle Menschen guten Willens; sie hat



Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte 37

— trotz ihrer geschichtlich-institutionell gesehen partikularen Gestalt —
einen universalen Anspruch.

Ein entscheidender Teil der sittlichen Verbindlichkeiten, die eine
universale Giiltigkeit beanspruchen, liegt in den Menschenrechten. Sind
sie doch fiir jeden Menschen als solchen giiltig, unabhingig von Geschlecht
und Hautfarbe, von Abstammung, Rasse, von Sprache, religidser oder
politischer Anschauung, von wirtschaftlicher und sozialer Stellung. Es
zeugt von der ethischen Einsicht und dem sittlichen Ernst Papst Johan-
nes Pauls II., daB er in seinen Reden, Briefen und Verlautbarungen seit
Beginn des Pontifikats gerade auf die Menschenrechte so nachdriick-
lichen Wert gelegt hat: daB er sowohl ihre allgemeine Bedeutung und
Begriindung angesprochen als auch ihre weltweite Verwirklichung als
Freiheitsrechte, als politische Rechte sowie als Sozial- und Kulturrechte
gefordert hat. Die Menschenrechte sind geradezu ein Lestmotiv des sozial-
ethischen Engagements des neuen Papstes. (In der Betonung der Men-
schenrechte 148t sich {ibrigens eine deutliche Ubereinstimmung mit
anderen christlichen Kirchen beobachten 1.)

Das Engagement Johannes Pauls II. ist umso bemerkenswerter, als
im Rahmen der katholischen Sozial- und Staatslehre die Menschenrechte
keineswegs zu den traditionellen Zentralbegriffen und Standardthemen
gehoren. Dazu rechnen viel eher das Gemeinwohl, die Sozialprinzipien
der Personalitit, der Solidaritit und der Subsidiaritit sowie die Pro-
bleme der Ehe und Familie, des Eigentums und der Arbeit. Die lange
Zuriickhaltung, ja sogar ausdriickliche Ablehnung der Menschenrechtsidee
in der katholischen Sozial- und Staatslehre hat historische Griinde:

Wihrend die erste Formulierung der Menschenrechte, die Virginian
Bill of Rights (1776), aus dem Geist auch christlicher Aufkliarung stammt,
hatten die ersten europdischen Menschenrechtserklirungen, die der
franzosischen Revolution und Revolutionsverfassung sowie die franzosi-
sche Erklirung von 1793, deutlich antikirchliche Tendenzen. Die christ-

1 Siehe z.B. die Konsultation des Okumenischen Rates der Kirchen in St.
Poélten (Oktober 1974); vgl. U. SCHEUNER, Die Menschenrechte in der 6kumenischen
Diskussion, in: Okumenische Rundschau 24 (1975) 152-164; W. LIENEMANN,
Menschenrechte in der Entwicklung, ebd. 25 (1976) 72-83; sowie: J. M. LOoCHMAN,
J. MorLTMANN, Hrsg., Gottes Recht und Menschenrechte. Studien und Empfehlungen
des Reformierten Weltbundes, Neukirchen-Vluyn 21977 ; besonders aber die gemein-
same Verlautbarung des Weltrates der Kirchen und der Piapstlichen Kommission
‘Justitia et Pax’ zum 25. Jahrestag der « Allgemeinen Erkldrung der Menschenrech-
te», in: L’Osservatore Romano, Wochenausgabe in deutscher Sprache vom 21.12.
1973, 10.



38 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

lichen Kirchen und die christliche Theologie in Europa iibersahen nun
den Geist der christlichen Aufklirung der amerikanischen Erklirung.
Ihnen gelang es auch nicht, in einer konstruktiven Kritik die antikirch-
lichen Elemente der franzosischen Erklirung herauszufiltern und sich
auf diejenigen Elemente zu konzentrieren, die die Substanz der Menschen-
rechtsidee ausmachen und sehr wohl mit grundsétzlichen christlichen
Uberzeugungen zusammenstimmen. Statt dessen fixierten sich die christ-
lichen Kirchen auf die antikirchlichen Elemente der franzdsischen
Menschenrechtserkldrungen. Sie schlossen sich etwas voreilig der konser-
vativen Kritik der franzdsischen Revolution an 2 und gerieten damit in
eine folgenschwere Isolierung gegeniiber der Entwicklung des neuzeit-
lichen FreiheitsbewulBtseins, eine Isolierung, die — fiir die katholische
Kirche — erst wihrend des 2. Weltkrieges und vor allem durch das Zweite
Vatikanum nachhaltig verdndert wurde.

Von der unnétigerweise pauschalen Ablehnung des «Geistes der
Moderne» war auch der Protestantismus nicht frei. Trotz der anfinglich
tiberschwenglichen BegriiBung der franzoésischen Revolution als eines
groBen Ereignisses der Freiheit durch Fichte, Schelling, Hélderlin und
Hegel blieb doch der deutsche Protestantismus in «traditioneller Distanz
zu den Menschenrechten» 3. Aus Empoérung iiber das Umschlagen der
Proklamationen von Freiheit und Gleichheit in den blutigen Terror der
Jakobiner, aber auch aufgrund einer Miachtung der positiven und kon-
struktiven Bedeutung der Menschenrechtserklirungen in den Vereinigten
Staaten und deren Zusammenhang mit christlichen Motiven (allerdings
handelte es sich bei den Griindern der Vereinigten Staaten groBenteils
um «Minderheits-Christen», die vor der religiosen Intoleranz der herr-
schenden Konfessionen aus GroBbritannien und dem Alten Kontinent
fliechen muBten), auch im Gegensatz zu den Einsichten des oft als «Philo-
sophen des deutschen Protestantismus» apostrophierten Immanuel
Kant * sonderte sich der deutsche Protestantismus nicht weniger als der
Katholizismus von der westeuropdischen Entwicklung ab.

2 Der bedeutendste konservative Kritiker ist E. BurkE, Reflections on the
Revolution in France, 1790, dt. 1793.

3 Vgl. den Abschnitt « Die traditionelle Distanz des deutschen Protestantismus
zu den Menschenrechten», in: W. HuBer-H. E. T6pT, Menschenrechte. Perspekti-
ven einer menschlichen Welt, Stuttgart-Berlin 1977, 45-55.

4+ Zu Kants Begriindung der Menschenrechte siehe die (iibrigens republi-
kanisch und keineswegs revolutionar orientierten) Schriften: Die Metaphysik der
Sitten, 1. Teil: Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre, Einteilung der
Rechtslehre; §§ 46—47; Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf.



Philosophische Uberlegungen 39

In der Ablehnung der Menschenrechte trafen sich die christlichen
Kirchen ironischerweise mit einem Denker, den sie in ihrer Sozial- und
Staatslehre sonst scharf bekdmpften, ndmlich mit Karl Marx, der sich
auf einige besitzindividualistische, damit biirgerliche (kapitalistische)
Aspekte der Menschenrechtserklirungen versteifte und ihre Freiheits-
chancen iibersah °.

Allerdings gab es auch im Katholizismus Stromungen, die sich die
Behauptung von {iberpositiv giiltigen Menschenrechten zu eigen machten,
von Rechten also, die —iibrigens ganz in Ubereinstimmung mit der natur-
rechtlichen Tradition der katholischen Sozial- und Staatslehre — jeder
staatlichen, positivrechtlichen Verfiigung entzogen sind. Zu diesen
Stromungen gehorte insbesondere der liberale Katholizismus in Frank-
reich 6. Doch die Stellungnahme der Pipste des 19. Jahrhunderts zu den
Menschenrechten war, wie es in einer neueren Studie der pipstlichen
Kommission Justitia et Pax selbst heiB3t, von «Vorsicht und Ablehnung,
ja manchmal sogar von offener Feindschaft und Verurteilung» gekenn-
zeichnet 7.

Die Haltung der Vorsicht und Ablehnung traf iibrigens auch fiir den
Papst zu, der ansonsten eine tiefgreifende Verdnderung der katholischen
Sozial- und Staatslehre einleitete, ndmlich fiir Leo XIII. In seiner Enzy-
klika Immortale Des (1. 11. 1885) sah Leo XIII. in den Menschenrechten
einen Geist des Umsturzes am Werk, den er bis auf die Zeit der Refor-
mation zuriickfithrte. Im einzelnen verurteilte Leo XIII. — dies ist
weniger ein Zeichen genuin christlicher als paternalistischer Elemente in
der katholischen Sozial- und Staatslehre — vor allem den Gedanken der
Gleichheit, die Lehre von der Demokratie (Volkssouverdnitit), die For-
derung nach Meinungs-, Presse- und Lehrfreiheit, nicht zuletzt auch die
Forderung nach Religionsfreiheit, der er die Forderung nach religitser
Homogenitdt des Staates (im Zeichen des allein wahren, des katholischen
Glaubens) entgegenstellte 8.

5 K. MARX, Zur Judenfrage, in: MEW, Bd. I, Berlin 1872, 347-377 (361 fi.).
Dazu E. PorrE, Menschenrechte — eine Klassenfrage, Berlin (-Ost) 1971 ; M. HAUSER,
Menschenrechte im Sowjetsystem, Frankfurt/M. 1973.

6 Vgl. H. Ma1ER, Revolution und Kirche. Studien zur Frithgeschichte der
christlichen Demokratie, Freiburg i. Br. 21965.

7 Die Kirche und die Menschenrechte. Ein Arbeitspapier der péapstlichen
Kommission Justitia et Pax, 1976, 8.

8 Papst Leo XIII, Enzyklika Immortale Dei vom 1. November 1885 iiber die
christliche Staatsordnung; in: H. ScunaTz, Hrsg., Pipstliche Verlautbarungen zu
Staat und Gesellschaft, Darmstadt 1973, 117 ff.



40 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

Allerdings sprach auch Leo XIII. und sprachen nach ihm Pius XI.
und Pius XII. von den «Rechten des Menschen» beziehungsweise von den
«Rechten der Menschen». Vor allem aufgrund der Erfahrungen kirchen-
feindlicher Regimes (Hitler, Stalin) forderte Pius XII. seit 1941 mit
wachsender Deutlichkeit die Wiederherstellung und Wahrung der Wiirde
des Menschen. Trotzdem muBte man fiir eine ausfiihrliche Stellungnah-
me der katholischen Kirche zur Frage der Menschenrechte noch bis zur
Enzyklika Johannes’ XXIII. Pacem in terris (11.4.1963) warten. In
dieser Enzyklika werden die Menschenrechte nachdriicklich thematisiert;
die Enzyklika kann als die erste « Menschenrechtserklirung» des katholi-
schen Lehramtes bezeichnet werden. Seit Pacem in terris sind die Men-
schenrechte als Orientierungsrahmen kritischen Handelns anerkannt; sie
bilden fortan einen festen Bestandteil der katholischen Sozial- und
Staatslehre. _

Das 2. Vatikanische Konzil kniipfte in seinen Verlautbarungen zu
den Menschenrechten an die AuBerungen Johannes’ XXIII. an. Die
wichtigsten Dokumente sind: das Vorwort zur Erkldrung iiber die christ-
liche Evziehung (1965), vor allem aber die Erkldrung iiber die Religions-
freiheit Dignitatis humanae sowie die Pastoralkonstitution iiber die Kir-
che in der Welt von heute: Gaudium et spes (beide vom 7. 12. 1965). Die
Anerkennung der Menschenrechte fordern auch die Pastoralinstruktion
Communio et progressio (3.6.1971), die Sozialenzyklika Populorum
progressio (1967) und die Neujahrsansprache von Papst Paul VI. (1969);
weiterhin die pédpstliche Botschaft an die internationale Konferenz tiber
die Menschenrechte in Teheran (15. 4. 1968), das papstliche Schreiben
an den Vorsitzenden der 28. Generalversammlung der Vereinten Natio-
nen (10. 12. 1973) sowie die papstliche Botschaft siber Menschenrechte und
Verséhnung, mit der die romische Bischofssynode im Oktober 1974
abgeschlossen wurde. Die Menschenrechte werden hier in fiinf Gruppen
zusammengefalf3t: (1) Das Recht auf Leben, (2) das Recht auf Nahrung,
(3) die gesellschaftlich-wirtschaftlichen Rechte, (4) die politischen und
kulturellen Rechte, (5) das Recht auf Religionsfreiheit. Damit wird
ebenso eine einseitig individualistische Interpretation der Menschen-
rechte abgelehnt wie der Versuch unternommen, hinter die heute weit-
verbreitete Unterscheidung zwischen personlichen Freiheitsrechten und
sozialen Menschenrechten zuriickzugehen. Zu den pipstlichen AuBe-
rungen tiber die Menschenrechte zdhlt auch die Ansprache Pauls VI. an
das diplomatische Corps (14. 1. 1978).



Philosophische Uberlegungen 41

Durch all diese Verlautbarungen ist ein wichtiger Fortschritt in der
kirchlichen Theorie der politisch-sozialen Gerechtigkeit geschehen °.
Zugleich wird mit der Anerkennung der Menschenrechte die auBerordent-
liche politisch-sittliche Errungenschaft der Neuzeit: die vom modernen
FreiheitsbewuBtsein getragene Rechts- und Verfassungsentwicklung,
gewiirdigt, die vom absolutistischen Wohlfahrtsstaat zum demokrati-
schen und sozialen Rechts- und Verfassungsstaat fiihrte.

Schon der katholische Philosoph Jacques Maritain hatte sich in
Theorie und Praxis (so bei der Vorbereitung der Menschenrechtserkldrung
der Vereinten Nationen von 1948) nachhaltig fiir die Menschenrechte
eingesetzt 1. Uberhaupt gehort zu den Wurzeln des Menschenrechts-
gedankens neben den spezifisch neuzeitlichen Entwicklungen und dem
stoischen und antiken Erbe ganz wesentlich christliches Gedankengut.
So kann die Botschaft itber Menschenrechte und Versohnung auch zu
Recht von der Forderung der Menschenrechte als einer Forderung des

9 Uber Menschenrechte und Christentum: J. J. CALVEz, Johannes X XIII. und
die Menschenrechte, Mannheim 1966; H. W. DAIGELER, Die Beteiligung des einzel-
nen an der Leitung des Gemeinwesens in Demokratie und Kirche, (Diss.), Zirich
1973 ; M. HONECKER, Recht oder ethische Forderung. Aporien in der Menschenrechts-
diskussion, in: Evangelische Kommentare 8 (1975) 737-740; J. NEUMANN, Men-
schenrechte — auch in der Kirche?, Ziirich u.a. 1976; pERrs., Grundrechte — auch in
der Kirche?, in: H. VogT, Hrsg., Die Wiedergewinnung des Humanen, Stuttgart
1975, 200-238; S. H. PFURTNER, Die Menschenrechte in der rémisch-katholischen
Kirche, in: Zeitschrift fiir evangelische Ethik 20 (1976) 35-63; H. WIMMER, Hrsg.,
Die Menschenrechte in christlicher Sicht, Freiburg i. Br. 1953, darin bes. H. Kiprp,
Die Menschenrechte in Geschichte und Philosophie, 19-33. Vgl. auch W. HUBER —
H. E. Tépt, a.a.0.; E. JUnGEL, Freiheitsrechte und Gerechtigkeit, in: DERs.,
Unterwegs zur Sache. Theologische Bemerkungen, Miinchen 1979, 246-256; J. M.
LocuMaN, J. MoLTMANN, Wer vertritt die Zukunft des Menschen ? Fragen zur
theologischen Basis der Menschenrechte, in: Evangelische Kommentare 5 (1972)
399-402; T. RENDTORFF, Freiheit und Recht des Menschen, Theologische Uberle-
gungen zur Erklirung der Menschenrechte, in: Lutherische Rundschau, 215-227;
DERS., Menschenrechte und Rechtfertigung. Eine theologische Perspektive, in:
D. HENKE u.a., Hrsg., Der Wirklichkeitsanspruch von Theologie und Religion. Die
sozial-ethische Herausforderung (FS E. Steinbach), Tiibingen 1976, 161-174; Wenn
Menschenrechte verletzt werden. Die Kirche kann nicht neutral sein, Bensberger
Protokolle Nr. 21, Bergisch-Gladbach 1977, darin U. ScHEUNER, Die Achtung der
Menschenrechte im Rahmen der internationalen Politik, 9-30, besonders B. HIPLER,
Kirche und Menschenrechte. Vor und nach dem II. Vatikanischen Konzil, 31-60;
W. KerN, Menschenrechte in Geschichte und Gegenwart, in: Stimmen der Zeit
104 (1979) 3-14; pEeRrs., Menschenrechte und christlicher Glaube, ebd. 161-179;
K. DEMMER, Christliches Ethos und Menschenrechte, in: Gregorianum 60 (1979)
454-79.

10 Les droits de 'homme et la loi naturelle, Paris 1974 (engl. New York 1942),
dt. Die Menschenrechte und das natiirliche Gesetz, Bonn 1953.



42 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

Evangeliums !* sprechen. Trotzdem 148t es sich nicht leugnen, daB die
katholische Sozial- und Staatslehre nicht zu den direkten Urhebern der
neuzeitlichen Menschenrechtsentwicklung gehort. Es handelt sich viel-
mehr der Sache und der Sprache nach um einen neuen Zusammenhang 2,
dessen rechts- und staatsphilosophische Begriindung daher etwas erldu-
tert werden soll 3.

II. ZUR NEUZEITLICHEN PHILOSOPHIE DER MENSCHENRECHTE

1. Zum Begriff der Menschenrechte

Das sittlich-politische BewuBtsein der Neuzeit und Gegenwart hat
in den Menschenrechten eine seiner wichtigsten Gestalten gefunden. In
den Menschenrechten — einem wesentlichen Bestandteil des zeitgenossi-
schen Weltgewissens — laufen fundamentale Anspriiche und Forderungen
der sozialen und politischen Ethik konzentrisch zusammen. In ihrer
modernen Gestalt als subjektiver 6ffentlicher Rechte verdanken sich die
Menschenrechte vor allem der neuzeitlichen Naturrechtstheorie, der
europdischen Aufklirung und der politischen Theorie des Liberalismus.
Unter den historischen Bedingungen der absolutistischen Staaten

11 Romische Bischofssynode (26.10.1974), zitiert nach Herder-Korrespondenz
28 (1974) 624; vgl. C. WESTERMANN, Das Alte Testament und die Menschenrechte,
sowie U. Luck, Neutestamentliche Perspektiven zu den Menschenrechten, in:
J. BAUER, Hrsg., Zum Thema Menschenrechte. Theologische Versuche und Ent-
wiirfe, Stuttgart 1977.

12 Vgl. Die Bedeutungslosigkeit oder geringe Bedeutung der Menschenrechte
in den «klassischen» Darstellungen der katholischen Sozial- und Staatslehre, z. B.
in: G. GunbpLAcH, Die Ordnung der menschlichen Gesellschaft, 2 Bde., Kéln 1964 ;
B. HAriNG, Das Gesetz Christi — Moraltheologie, Bd. III, Teil 11, Kap. I, Abschn. 2:
Der Staat, Freiburg i.Br. 71961, 139-179; J. MaussacH, G. ERMECKE, Katholische
Moraltheologie, 3. Bd., II: Der irdische Pflichtenkreis, Miinster 1°1961; J. MESSNER,
Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschafts-
ethik, Innsbruck/Wien/Miinchen 31953; O.v. NELL-BREUNING, Zur christlichen
Staatslehre, Freiburg i.Br. 1948; pErs., Wirtschaft und Gesellschaft, 3 Bde.,
Freiburg i. Br. 1956-1960; O. ScuirLLiNG, Christliche Sozial- und Rechtsphilosophie,
Miinchen 21950; A.-F. Urtz, Sozialethik, Bd. II: Rechtsphilosophie, Heidelberg-
Lowen 1963, 162-170; E. WELTY, Herders Sozialkatechismus, I1: Der Aufbau der
Gemeinschaftsordnung, Freiburg i. Br. 1953 (allerdings enthilt Bd. I, 1951, einen
Abschnitt tiiber die « Grund- oder Menschenrechte», 215-234).

13 Der Abschnitt II. greift teilweise zuriick auf: VERF., Die Menschenrechte
als Legitimation demokratischer Politik, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie
und Theologie 26 (1979) 3-24; dort weitere Literatur. — Vgl. auch VERF., Die Men-
schenrechte als Prinzipien politischer Humanitét, in: Internat. Kathol. Zeitschrift
9 (1980) 71-78.



Philosophische Uberlegungen 43

Europas entstanden, artikulieren sie sich zunéchst als Abwehrrechte: als
Schutz der Personen gegen die Ubergriffe staatlicher Gewalten.

Allgemein heiBen Menschenrechte jene subjektiven Rechte, auf die
jeder Mensch, sofern er Mensch ist, Anspruch hat. Die Menschenrechte
sind Anspriiche, die jeder einzelne Mensch gegeniiber seinen Mitmenschen,
vor allem aber gegeniiber den politischen Autorititen besitzt. Weil es
sich um sittlich-politische Anspriiche handelt, gehdren sie zu dem, was
dem Menschen geschuldet ist. Sie entstehen nicht erst aus freiwilligen und
iiber das Geschuldete hinaus gehenden Handlungen der (politisch-sozia-
len) Liebe. Die Menschenrechte sind ein wesentliches Element der (poli-
tisch-sozialen) Gerechtigkeit. Weil sie jedem Menschen als solchem
zukommen, heiflen sie auch natiirliche, angeborene, unverdufBerliche und
unverletzliche Rechte, die — zeitlich gesehen — immer und - rdumlich
betrachtet — tiberall giiltig sind. Ihrem Begriff nach sind die Menschen-
rechte unverzichtbar, unantastbar und unwiderrufbar. Sie sollen jedem
Menschen ermdéglichen, nicht in Erniedrigung und Entfremdung zu
leben, vielmehr «mit aufrechtem Gang, frei von Not und Furcht». Ihre
Grundprinzipien sind die Menschenwiirde und die gleiche Freiheit.

DaB die Menschenrechte dem Menschen als solchem zukommen,
bedeutet, daf sie der Verfiigung der politischen Autorititen grundsitz-
lich entzogen sind. Die Menschenrechte sind vorstaatliche, sie sind {iber-
positive und iiberkonstitutionelle Rechtsgrundsitze. Der {iiberpositive
Status der Menschenrechte hat jedoch nicht zur Folge, daBl positive
Rechtsordnungen und politische Strukturen ihnen gegeniiber gleichgiiltig
seien. Der tiberpositive Status heiBt nur, daBl die Menschenrechte von
einer positiven politischen Gewalt nicht geschaffen oder originir verliehen
werden kdénnen; sie sind in diesem Sinn vorgingig giiltig und unverfiig-
bar. Wohl kénnen und sollen die Menschenrechte als das anerkannt und
geschiitzt werden, was sie sind, ndmlich als vorstaatlich giiltiges, aller-
dings nicht deshalb schon geltendes Recht. Die Menschenrechte werden
von einer politischen Autoritidt nicht eigentlich gewdhrt oder verweigert,
wohl aber gewdhrleistet oder miBachtet.

2. Positivierung der Menschenrechte: Grundrechte, fundamentale Staats-
zielbestimmungen, internationale Abkommen

Ohne die positivrechtliche Gewédhrleistung sind die Menschenrechte
nur universal giiltige sittliche Forderungen. Sie sind zwar (natur- und
vernunftrechtlich) legitimierte Anspriiche der Menschen. In Ermange-



A+ Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

lung positivrechtlicher Gewihrleistung haben sie jedoch bloB den Status
von Ideen und Hoffnungen, von Appellen und Postulaten, von Prokla-
mationen und Deklamationen, die gegeniiber der herrschenden Rechts-
und Verfassungswirklichkeit oft genug ohnmichtig bleiben. Werden die
Menschenrechte dagegen zum festen Bestandteil des politischen Gemein-
wesens, werden sie institutionell garantiert, dann erhalten sie den positiv-
rechtlichen Status von Grundrechten (personlichen Freiheitsrechten,
politischen Mitwirkungsrechten sowie Sozial- und Kulturrechten) oder
von fundamentalen rechtsverbindlichen Organisationsprinzipien bzw.
Staatszielbestimmungen (wie Freiheit, Demokratie, Rechtsstaat und
Sozialstaat).

In der Institutionalisierung der Menschenrechte als Grundrechte
und als normativer Staatsprinzipien besteht die sittliche Aufgabe jeder
politischen Gemeinschaft. Dort, wo die Gewihrleistung gegeben ist,
kann die politische Gemeinschaft ihrem Kern nach als gerecht, dort, wo
die MiBachtung vorherrscht, muB} sie als ungerecht betrachtet werden.
Auch wenn politische Systeme noch so gut innere und duBere Sicherheit,
auch wenn sie Koordination, Effizienz und Stabilitit, selbst wenn sie
dariiber hinaus wirtschaftliches Wohlergehen verbiirgen, zugleich aber
den Menschenrechten widersprechen, sind sie zu dndern — sofern sie
iiberhaupt einen Gerechtigkeitsanspruch anerkennen, sofern sie iiber-
haupt eine sittliche Existenzberechtigung haben sollen.

Die Menschenrechte stellen vor allem den Schutzwall gegen den
HerrschaftsmiBbrauch einer jeden politischen Autoritit dar. Sie fungieren
als Schutz von Minderheiten und sichern die Gleichberechtigung der-
jenigen, die nicht die wirtschaftlichen, politischen, religiésen und sprach-
lich-kulturellen Uberzeugungen der Michtigen oder der Mehrheit teilen.
Die Menschenrechte sind Vorgaben im Sinne von Fundamentalkriterien
und normativen Leitprinzipien jeder sittlich legitimen Politik; sie
stellen deshalb ein kritisches Korrektiv gegeniiber den Souverdnitéts-
anmalBungen jeder politischen Autoritéit dar.

Damit dieser MaB3stab nicht nur unter zuféllig giinstigen Umstdnden,
sondern grundsitzlich anerkannt wird, ist es erforderlich, ihn zu befesti-
gen, sei es in einer entsprechenden politischen Gewéhnung und Kultur,
sei es durch die Errichtung rechtlicher Institute, sei es durch eine Ver-
bindung beider Elemente. Die rechtliche Institutionalisierung fichert sich
ihrerseits in ein Biindel von VorsichtsmalBregeln und Schutzvorkeh-
rungen auf, zu denen etwa gehoren: die Anerkennung der Menschenrechte
alsrechtsverbindlicher Grundrechte in der (geschriebenen oder ungeschrie-



Philosophische Uberlegungen 45

benen) Verfassung; die Bindung der Gesetzgebung an die Verfassung so-
wie die Uberpriifung dieser Bindung durch héchste gerichtliche Instan-
zen; die Bindung der politischen Gewalten (Regierung, Verwaltung) an
die Verfassung und die Uberpriifung dieser Bindung durch Klagemég-
lichkeit vor dem héchsten Gericht; die Bindung der politischen Auto-
ritdten an die verfassungskonformen Gesetze und die Uberpriifung dieser
Bindung durch Verwaltungsgerichtsbarkeit; die Gewaltenteilung, das
System der «checks and balances», dabei vor allem unabhingige Gerichte
und Richter sowie eine wirksame Opposition; eine Dezentralisierung der
Macht durch Foderalismus und eine Stirkung der Kommunen.

Der Inbegriff einer solchen rechtlichen Institutionalisierung und
Positivierung der Menschenrechte ist der demokratische und soziale
Rechts- und Verfassungsstaat. Seine Forderung und fortschreitende
Verwirklichung konnen als die gréBte politische Errungenschaft der
Neuzeit und zugleich als eine der groBen Kulturleistungen der Mensch-
heit iberhaupt gelten.

Ein wichtiger Schritt zur Positivierung der Menschenrechte besteht
auch in internationalen Abkommen (auf europdischer oder weltweiter
Ebene), in internationalen Vereinigungen (wie zum Beispiel Amnesty
International, Internationales Komitee des Roten Kreuzes, Interna-
tionale Juristenvereinigung), die in verschiedener und sich erginzender
Weise ein Korrektiv gegeniiber einzelstaatlichen Verletzungen der
Menschenrechte darstellen.

Zu den bedeutendsten Stationen der geschichtlich-politischen Ver-
wirklichung der Menschenrechte gehéren in der Friihzeit die amerikani-
schen Rechtserklirungen (zuerst die Virginian Bill of Rights: 12. 6. 1776),
die Unabhingigkeitserklirung der Vereinigten Staaten (4. 7. 1776), die
Franzosische Revolution und ihre Erkldrung der Menschen- und Biirger-
rechte (26. 8. 1789, der franzdsischen Verfassung vom 3. 9. 1791 voran-
gestellt). In Deutschland werden die Menschenrechte in die frithen
Verfassungen nach 1815 (Bayern, Wiirttemberg, Baden), dann in den
Verfassungsentwurf der Frankfurter Nationalversammlung aufgenom-
men (PreuBen 1850); groBere Bedeutung erhalten sie in der Weimarer
Verfassung (1919). In Osterreich sind sie im Staatsgrundgesetz vom 21.
12. 1867 iiber die allgemeinen Rechte der Staatsbiirger verbiirgt, in der
Schweiz seit der Verfassung von 1874. Zu den bedeutendsten Stationen
seit dem Zweiten Weltkrieg zdhlen Die allgemeine Erklidrung der Menschen-
rechie der Vereinten Nationen (10. 12. 1948), Die europdische Konvention
zum Schutz der Menschenvechte und Grundfreiheiten (4. 11. 1950) und Dre



46 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

europdische Sozialcharta (18.10 1961); ferner die Einsetzung der Euro-
pdiischen Menschenrechiskommaission und des Europdischen Gerichishofes
fiir Menschenrechte, die beiden Menschenrechiskonventionen der Vereinten
Nationen von 1966 (mit dem internationalen Pakt iiber wirtschaftliche,
soziale und kulturelle Rechte sowie dem internationalen Pakt {iber staats-
biirgerliche und politische Rechte), schlieBlich die Schlufakte der Konfe-
rvenz viber Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (Helsinki: 1. 8. 1975).

3. Spezifizierung der Menschenvechte: Freiheitsvechte — politische Rechte —
Sozial- und Kulturrechte

Die beiden Grundprinzipien der Menschenrechte: die unantastbare
Menschenwiirde und die gleiche Freiheit, lassen sich in eine Vielzahl von
spezifischen Menschenrechten ausdifferenzieren und auffichern, die
ihrerseits in drei Gruppen zusammengefaB3t werden kénnen:

3.1. Eine erste Gruppe der Menschenrechte sind die persénlichen
Freiheitsrechte, die fiir jeden Menschen einen strikt persénlichen Hand-
lungs- und Lebensraum beanspruchen, der gegeniiber jeglicher mit-
menschlicher und vor allem staatlicher Beeintrachtigung gesichert ist.
Dazu gehért als erstes das Recht auf die Unverletzlichkeit von Leib und
Leben. Eine weitere Grundvoraussetzung zur Realisierung personlicher
Freiheit ist die Moglichkeit, Sachen nach MaBgabe der eigenen Inter-
essen zu gebrauchen, das heiBt personliches Eigentum zu haben. Damit
ist noch nichts dariiber ausgesagt, wie man konkret Eigentum erwerben
und was man als Eigentum erwerben darf. Das Menschenrecht gebietet
den politischen Gewalten jedoch, {iberhaupt den Erwerb von person-
lichem Eigentum zuzulassen und das Erworbene unter o6ffentlichen
Schutz zu stellen, das heiBt einerseits Diebstahl und Raub, andererseits
willkiirliche Enteignung zu verbieten. Zu den personlichen Freiheits-
rechten gehoren ferner die Religions-, Glaubens- und Gewissensfreiheit,
die Meinungs- und Pressefreiheit, die Freiheit von Kunst und Wissen-
schaft, die Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit, das Brief-, Post-
und Fernmeldegeheimnis.

3.2. Insofern ein Gemeinwesen eine Verfassung, Gesetze und eine
Regierung braucht, gebietet das Prinzip der unantastbaren Wiirde der
menschlichen Person, daB jeder Biirger das Recht hat, nicht blo8



Philosophische Uberlegungen 47

Betroffener der Politik zu sein, sondern selbst als Subjekt an den 6ffent-
lichen Entscheidungsprozessen teilzuhaben. Das Recht jedes Menschen,
im emphatischen Sinn des Wortes Subjekt der Politik zu sein, verbietet
ebenso, daB ein Gemeinwesen von auBen regiert wird (sei es als Satelliten-
staat, sei es als Kolonie), wie es eine politisch htherwertige Oberschicht
ausschliet, die allein befugt ist, Verfassungen und Gesetze zu geben
sowie sie auszufiihren; entsprechend ist eine politisch minderwertige
Unterschicht illegitim, die prinzipiell von allen oder bestimmten Berei-
chen staatlicher Gewalt ausgeschlossen ist. Im Gegensatz zu grundsitz-
lichen politischen Privilegien und Diskriminierungen gebiihren jedem
Mitglied der betreffenden politischen Gemeinschaft die gleichen politi-
schen Rechte.

Das gleiche Recht, Subjekt der Politik zu sein, fordert ebenso das
Selbstbestimmungsrecht aller Volker wie — als subjektives Recht for-
muliert — das gleiche aktive und passive Wahlrecht fiir alle Biirger und
— als Staatsform formuliert — die Demokratie als ein fundamentales
Staatsprinzip. So gehdéren neben den persénlichen Freiheitsrechten
— aus der Perspektive der Staatsordnung betrachtet — das Selbstbestim-
mungsrecht aller Vélker und die Demokratie sowie — aus der Perspektive
subjektiver Rechte formuliert — die Gruppe der politischen Mitwirkungs-
rechte zum integralen Bestandteil der Menschenrechte.

3.3. Weiterhin gilt: Wenn es eine politische Gemeinschaft mit der
Menschenwiirde sowie mit den Freiheitsrechten und den politischen
Mitwirkungsrechten ernst meint, dann mulB} sie sich auch um jene
generell giiltigen empirischen Bedingungen kiimmern, ohne die man ein
menschenwiirdiges Leben nicht fithren und ohne die man seine Freiheits-
und Mitwirkungsrechte iiberhaupt nicht oder nur zum geringen Teil und
sehr erschwert realisieren kann. Der Staat, der der Idee der Menschen-
rechte verpflichtet ist, traigt daher Verantwortung fiir jene wirtschaft-
lichen, sozialen, kulturellen und politischen Bedingungen, die die Reali-
sierung einer menschenwiirdigen Existenz sowie die der Freiheits- und
Mitwirkungsrechte unmdglich machen, verhindern oder ungebiihrlich
erschweren. Im Gegensatz zu Kritikern der Idee der sozialen Menschen-
rechte (Sozialstaatlichkeit) trigt eine politische Gemeinschaft auch fiir
die Rahmenbedingungen Verantwortung, unter denen Arbeitsverhilt-
nisse bestimmt, unter denen Einkommen, Bildung, Sozialstellung usw.
erworben werden.



48 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

Mit einem Wort: zu den Menschenrechten gehéren ebenso die
personlichen Freiheitsrechte wie die politischen Mitwirkungsrechte und
die Sozial- und Kulturrechte. Im Gegensatz zur teils leichten, teils
massiven Uberbetonung der Freiheits- und Demokratierechte (im
Westen), der Sozialrechte (im Osten und in den Entwicklungslindern)
und des Selbstbestimmungsrechts der Vélker (in Gebieten alter und neuer
Kolonisation) wird erst in der gleichzeitigen Anerkennung aller drei
Gruppen die Idee der Menschenrechte voll erfiillt.

4. Strategien der Menschen- und Grundrechisverwirklichung

Auch in ihrer Aufficherung zu spezifischen Menschenrechten und
in deren Institutionalisierung als Grundrechte und als fundamentale
Staatsziele gebieten die Menschenrechte nur zum geringen Teil unmittel-
bar ein Tun oder Lassen. Sie haben hidufig weniger operationale als regu-
lative Bedeutung. Sie sind erst allgemeine normative Kriterien, auf die
die politischen Gemeinschaften verpflichtet sind, ohne dal3 die Menschen-
rechte schon eine konkrete rechtlich-politische Ordnung definieren und
dariiber hinaus immer genau angeben, was hic et nunc rechtlich-politisch
zu tun oder zu lassen ist. So sind die Menschenrechte Kriterien im Sinne
von Fundamentalnormen; es sind Normen zweiten Grades, nach deren
MaBgabe die entsprechenden politisch-sozialen Verhéltnisse allererst
wahrgenommen und beurteilt, entworfen und tatsdchlich eingerichtet
oder weiterentwickelt werden sollen.

Die tatsidchliche Realisierung der Menschenrechte in den konkreten
Lebensverhédltnissen: im jeweiligen Bildungswesen, in der Rechtspflege,
der Wirtschafts- und Arbeitswelt, den rechtlich-politischen Strukturen
usw., ist nur unter Voraussetzung einer Kenntnis dieser (in den verschie-
denen Lindern und Kulturen zum Teil sehr unterschiedlichen) Lebens-
verhdltnisse sowie unter Beriicksichtigung der entsprechenden Sach-
gesetzlichkeiten moglich. So stellt sich die Aufgabe, die menschenrecht-
lich begriindeten Grundrechte und Staatsziele gemaB3 den Funktionsan-
forderungen von Wirtschaft, Gesellschaft und Politik sowie ihrer jewei-
ligen konkreten Situation zu vermitteln, dabei insbesondere auch fiir
Unterschiede offen zu sein; die universal giiltige Idee der Menschenrechte
fordert keineswegs eine unterschiedslos gleiche Gestaltung der politi-
schen Verhiltnisse in aller Welt. Erst in der geschichtlich konkreten,
daher auch geschichtlich verschiedenen Vermittlung und Anerkennung
der Menschenrechte vollendet sich ihre Verwirklichung. Diese konkrete



Philosophische Uberlegungen 49

Verwirklichung ist ohne sittlich-politische Urteilskraft nicht moglich und
kann sich — angesichts der hdufig sehr komplizierten und vielschichtigen
Probleme — der Unterstiitzung durch wissenschaftliche Politikberatung
versichern 4.

ITI. JoHANNES PAvuLII. UBER DIE MENSCHENRECHTE

Bei einer Betrachtung der pipstlichen AuBerungen iiber die Men-
schenrechte darf man nicht {ibersehen, daB sie keine systematische philo-
sophische oder theologische Theorie entwickeln, vielmehr — aus unter-
schiedlichen konkreten Anldssen entstanden — in einem pastoralen Zusam-
menhang stehen.

1. Der Ursprung der Menschenrechte in der wunantastbaren Wiirde jedes
Menschen

Worauf der Papst immer wieder neu und mit Nachdruck aufmerk-
sam macht: Die Menschenrechte haben ihren eigentlichen Ursprung in
der unantastbaren Wiirde des Menschen. Diese Wurzel der Menschen-
rechte 148t sich aus einer allgemeinen philosophischen Theorie, aus einem
allgemeinen humanistischen Ethos begriinden. Das Argument von der
unantastbaren Wiirde jeder menschlichen Person gilt daher ebenso
gegeniiber den Gldubigen wie gegeniiber den Ungldubigen; es hat all-
gemeine Giiltigkeit. Diese allgemeine Giiltigkeit ist es auch, die es dem
Papst erlaubt, ebenso wie seine Vorgidnger immer wieder auf die inter-
nationalen Menschenrechtserklarungen, vor allem die der Vereinten Natio-
nen Bezug zu nehmen (z.B. Redemptor hominis, §17). Ein spezifisch
religiser Aspekt kommt in die Menschenrechtsbegriindungen erst dann
herein, wenn die unantastbare Wiirde des Menschen selbst noch einmal
religits, ndmlich aus Gott, begriindet und die christliche Menschenrechts-
legitimation damit insgesamt zweistufig entwickelt wird 15: Unmittelbar
werden die Menschenrechte nur aus der Wiirde des Menschen legitimiert;

4 Vgl. VERF., Ethik und Politik, Frankfurt/M. 1979, Kap. 14.

15 Vgl. dazu VERF., Philosophie und christliche Ethik: Uberlegungen zu einem
neuen Handbuch, in: Freiburger Zeitschrift far Philosophie und Theologie 26 (1979)
Abschnitt III.

4



50 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

die Wiirde des Menschen ihrerseits steht aber nicht fiir sich, sondern
wurzelt im Glauben an Gott, so dafl sich die Menschenrechte mittelbar
und letztlich dem Gottesglauben verdanken. Weil die Menschenrechte
aber schon im «rein menschlichen Standpunkt» (ebd.) griinden und um
nicht nur die Katholiken, nicht einmal bloB die Gldubigen, sondern um
tatsdchlich alle Menschen und Staaten anzusprechen, steht dieser zweite,
der spezifisch christliche Aspekt bei Johannes Paul II. keineswegs im
Mittelpunkt. So verzichtet der die Menschenrechte thematisierende § 17
von Redemptor hominis auf eine weiterfithrende eschatologische und/oder
schopfungstheologische Begriindung.

In verschiedenen Verlautbarungen greift der Papst die philoso-
phische Grundidee der Menschenrechte in ihrer Konsequenz auf, daB3 es
hier um «die Rechte aller Manner und Frauen ohne Diskriminierung der
Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der Religion» geht (z.B. im
Schreiben an den Generalsekretidr der Vereinten Nationen, Kurt Wald-
heim, aus Anlal3 des 30. Jahrestages der Allgemeinen Menschenrechts-
erklirung). Das gilt gerade auch gegeniiber dem Kind, das «nicht ein
nutzbares Individuum, nicht Objekt, sondern Subjekt mit unverduBer-
lichen Rechten ist, eine Personlichkeit, die zu ihrer Entfaltung geboren
wird, einen eigenen Wert hat, eine einmalige Bestimmung besitzt» (Zum
Jahr des Kindes). Dabei hebt der Papst vor allem ein (in der Theorie
und Proklamation der Menschenrechte iibrigens neues) Recht auf Leben
hervor (vgl. auch die Ansprache vor dem Kongrel «Bewegung fiir das
Leben», 26. 2. 1979, und die Predigt in Nowy Targ, 8. 6. 1979), das schon
mit dem Zeitpunkt der Empfingnis beginne, also ein Recht auf Geburt,
sowie das Recht, in einer wirklichen Familie geboren zu werden (vgl.
auch die Rede vor dem Komitee europdischer Journalisten fiir die Rechte
des Kindes, 13. 1. 1979).

Ebenso werden (wihrend der Puebla-Konferenz in zwei Ansprachen:
vor den Indios und Campesinos sowie vor den Arbeitern von Monterrey)
die unantastbare Wiirde und die Menschenrechte fiir das unterdriickte
Landvolk, die Arbeiter, gefordert, was sich insbesondere in einem «Recht
auf den Abbau aller Barrieren der Ausbeutung», dem « Recht der Arbeiter,
sich gewerkschaftlich zu organisieren, um die eigenen Interessen zu ver-
teidigen», sowie dem «Recht auf eine angemessene Entlshnung und auf
soziale Sicherheit» realisiere.

Die auf der Wiirde des Menschen basierenden Rechte jedes Menschen
als Menschen gelten als das wesentliche Kriterium fiir alle politischen
Programme, Systeme und Regime (Redemptor Hominis, § 17). Sie gelten



Philosophische Uberlegungen 51

als der MaBstab der sozialen Gerechtigkeit im Leben der politischen In-
stitutionen (ebd.; Generalaudienz vom 8. 11. 1978), als die Voraussetzung
fiir den Frieden und die Verhinderung von Krieg, als die Barriere gegen
Totalitarismus, Neokolonismus und Imperialismus.

2. Zur Positivierung der Menschenrechte

Der Papst ist sich bewuB3t, daB die bloBe Deklaration der Menschen-
rechte keineswegs ausreicht. So begrii8t er in seiner Botschaft an den
Generalsekretir der Vereinten Nationen, Kurt Waldheim, zum 30. Jah-
restag der Verabschiedung der Erkldrung der Vereinten Nationen tiber
die Menschenrechte (10. 12. 1978) die von dieser Institution unternom-
menen bedeutenden Schritte und auBerordentlichen Anstrengungen, um
Rechtsmittel fiir den Schutz der in der Erkldrung der Vereinten Nationen
dargelegten Ideale zu schaffen und zu stirken. Angesichts der zusehends
wachsenden Kluft zwischen den Menschenrechtserkldrungen und der
mitunter massiven Zunahme der Menschenrechtsverlefzungen in allen
Teilen der Gesellschaft und der Welt, angesichts von Menschenrechts-
verletzungen nicht nur von seiten der staatlich institutionalisierten Ge-
walt, sondern auch von seiten nichtstaatlicher subversiver Gewalt,
angesichts von «Konzentrationslagern, von Gewalt und Torturen, von
Terrorismus und vielfidltigen Diskriminierungen» (Redemptor Hominis,
§ 17), auch von «Menschenraub aus politischen Griinden ... und Entfiih-
rungen aus materieller Gewinnsucht» (An Kurt Waldheim) fordert
Johannes Paul II. eine immer wirksamere Garantie der Menschenrechte.
Die von ihm begriite Anerkennung der Konventionen der Vereinten
Nationen durch immer mehr Staaten ist allerdings nicht mehr als ein
erster Schritt.

Zu den geforderten gesetzlichen Garantien gehorte vor allem auch
die Moglichkeit, gegen Menschenrechtsverletzungen vor Gerichten klagen
zu kénnen und bei legitimen Klagen Recht zu bekommen: in innerstaat-
licher Perspektive aufgrund einer Anerkennung der Menschenrechte als
positivrechtlich verbindlicher Grundrechte, in internationaler Sicht etwa
nach dem Vorbild der Europidischen Menschenrechtskommission und des
Europdischen Gerichtshofes fiir Menschenrechte. Darauf geht der Papst
aber nicht mehr ein, womit er — dhnlich wie seine Vorgidnger — die tat-
sdchliche rechtliche Durchsetzung gegeniiber der sittlich-postulatori-
schen Seite unterbewertet.



52 Papst Johannes Paul I1. und die Menschenrechte:

3. Die Spezifizierung der Menschenrechte

Die nidhere Aufficherung der Menschenrechte, die Hervorhebung
einzelner Menschenrechte und Menschenrechtsgruppen, hingt sehr von
dem AnlaB und dem Adressatenkreis der jeweiligen pipstlichen AuBerung
ab. Gleichwohl ziehen sich einige Gemeinsamkeiten durch die verschie-
denen Verlautbarungen Johannes Pauls II.: Im Mittelpunkt der nach-
driicklich akzentuierten Menschenrechte stehen zum einen solche, die
mit allgemeinen Forderungen zusammenhingen, die die katholische
Sozialethik immer schon erhoben hat, und zum anderen jene Rechte, die
die Voraussetzung kirchlicher Arbeit darstellen und daher von der Kirche
fiir sich selbst eingefordert werden.

Zur ersten Gruppe gehort aus dem Umkreis der persénlichen Frei-
heitsrechte vor allem das Recht auf Leib und Leben. Dieses Recht wird
zugleich prizisiert und verschéirft — unter Berufung auf die entsprechen-
de Forderung von Paul VI. - zu einem Recht auf Geburt. Ein solches Recht
steht in Ubereinstimmung mit der katholischen Soziallehre, ist aber im
Rahmen der internationalen Menschenrechtsentwicklung neu, so daB
es eine niahere Begriindung verdiente. Die Formulierung eines Rechts
auf Geburt zeigt iibrigens, wie die katholische Soziallehre zur besseren
Verstindlichmachung ihrer eigenen Uberzeugungen sich vor allem seit
Pacem in terris einer allgemein anerkannten, eben der neuzeitlich-zeit-
genossischen Sprache der Menschenrechte bedient.

In Ubereinstimmung mit dem hohen kritischen Potential gerade
dieses Teils der katholischen Soziallehre legt der Papst nachdriicklichen
Wert auf die Sozialrechte, allgemein auf das Prinzip der sozialen Gerech-
tigkeit, ndherhin zum Beispiel auf das Recht auf Arbeit und das Recht
auf gewerkschaftliche Organisation. Zugleich wird eine einseitig indivi-
dualistische Deutung der Menschenrechte, wird eine Beschrinkung auf
die personlichen Freiheitsrechte deutlich zuriickgewiesen. Allerdings
erhebt sich bei dem Recht auf Arbeit im Unterschied zum Recht auf
gewerkschaftliche Organisation (einem Spezialaspekt eines persénlichen
Freiheitsrechts, ndmlich des Rechts auf Vereinigungsfreiheit) die Frage,
inwiefern es sich dabei um ein Menschenrecht im strikten Sinne eines
subjektiv-offentlichen Rechtes handelt. Denn als subjektiv-ffentliches
Recht interpretiert, wiirde es eventuell eine staatliche Arbeitsplatz-
beschaffung nach sich ziehen, die ihrerseits mit anderen Menschenrechten,
namentlich den persénlichen Freiheitsrechten, im Widerspruch steht.



Philosophische Uberlegungen 53

Das Recht auf Arbeit mull aber nicht als subjektiv-6ffentliches Recht
verstanden werden. Es kénnte auch bedeuten, daf3 die Wirtschafts- und
Sozialpolitik verpflichtet ist, jeder drohenden oder gar schon gegenwir-
tigen Arbeitslosigkeit wirksam entgegenzutreten; und diese Verpflich-
tung ergibt sich nicht erst aus Uberlegungen zur sozialen Befriedigung,
sondern auch und priméir unter Aspekten der sozialen Gerechtigkeit und
der menschlichen Wiirde.

Unter den vom Papst ndher ausgefiithrten und nachdriicklich gefor-
derten Menschenrechten stehen vor allem jene Rechte, die fiir die kirch-
liche Arbeit selbst unerlidlich sind. Dabei steht an erster Stelle das immer
wieder verlangte Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit,
und zwar insbesondere unter seinem Aspekt der Religionsfreiheit. Der
Papst sieht die Religionsfreiheit als Grundlage aller anderen Freiheiten
an, was allerdings historisch ¢ wie sachlich (vgl. das Recht auf Leben)
gesehen nur mit groBen Einschrinkungen richtig ist. Er sieht die Reli-
gionsfreiheit durch bestimmte Regierungsformen bedroht, ohne solche
Regierungsformen direkt anzusprechen, und verlangt feierlich — mit
Bezug auf die Erkldrung tiber die Religionsfreiheit des Zweiten Vatika-
nischen Konzils Dignitatis Humanae - : « Jedem Menschen mufl im Rah-
men unseres Zusammenlebens Gelegenheit gegeben werden, allein oder
mit anderen, privat oder &ffentlich seinen Glauben und seine Uberzeu-
gung zu bekennen» (An Kurt Waldheim; Redemptor Hominis, § 17;
Generalaudienz vom 4. 4. 1979).

Zu den von den politischen Autorititen fiir die Kirche geforderten
Menschenrechten gehort auch, daB der Papst (im Umkreis der sozial-
staatlichen Pflicht zur Hilfeleistung gegeniiber Kranken, Armen und
Behinderten) einen Freiraum fiir nichtstaatliche Hilfeleistung fordert:
ebenso fiir personliche wie fiir kirchliche Hilfeleistung, einen Freiraum,

16 G. JELLINEKS (gegen Boutmys Begriindung aus Rousseau und der franzo-
sischen Aufkldrung gerichtete) Herleitung der Menschenrechte aus religiésen Motiven
und Wurzeln ist durch spatere Forschung als nicht haltbar erwiesen worden. Zwar
wurzeln die Menschenrechte nicht so sehr in der franzosischen Aufklirung, viel
eher in den amerikanischen Rechtserkldrungen, bei denen aber weniger die religiose
Toleranz als die alten englischen Freiheitsrechte den wesentlichen Grund abgeben.
Vgl. R. ScaNUR, Hrsg., Zur Geschichte der Erklirung der Menschenrechte, Darm-
stadt 21974. Ins Prinzipielle gewendet wurde Jellineks These durch M. WEBER:
Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen 51979, 725f. Gegen das andere Extrem, gegen
eine Unterbewertung der religiosen Motive: G. OESTREICH, Die Entwicklung der
Menschenrechte und Grundfreiheiten, in: K. A, BETTERMANN u.a., Hrsg., Die
Grundrechte. Handbuch der Theorie und Praxis der Grundrechte, Bd. I/1, Berlin
1966, 1-123 (91., 471.).



54 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

der im Gegensatz zu einer monopolistischen Ausweitung der staatlichen
Hilfe und in Ubereinstimmung mit einem der Grundprinzipien katholi-
scher Sozial- und Staatslehre, dem Subsidiaritdtsprinzip, steht.

Menschenrechtliche Forderungen, die weder unmittelbar in den
klassischen Kanon der katholischen Sozialethik fallen noch die Eigen-
rechte der Kirche gegeniiber staatlichen Autoritdten betreffen, treten
in den pipstlichen Verlautbarungen zuriick. So treten gegeniiber dem
Recht auf Leben (und auf Geburt) und dem Recht auf Religionsfreiheit
die anderen personlichen Freiheitsrechte in den Hintergrund. Ebenso
werden auch die politischen Mitwirkungsrechte vergleichsweise gering
betont, wiewohl sie keineswegs ganz iibergangen werden. Gegeniiber
dem Generalsekretdar der Vereinten Nationen etwa betont der Papst,
das «Recht auf Teilnahme an den Entscheidungen, die Menschen und
Volker betreffen», und in seiner ersten Enzyklika spricht er vom Recht
der ganzen Gesellschaft und des ganzen Volkes, Herr des eigenen Geschicks
zu sein und nicht in Unterwerfung unter der Macht einer bestimmten
Gruppe zu leben (§ 17; vgl. die Homilie bei der Messe im Konzentrations-
lager Birkenau, 7. 6.1979). Eine elementare Voraussetzung des Selbst-
bestimmungsrechts der Volker ist das Recht auf Existenz, von dem der
Papst vor Pilgern (aus Niederschlesien, 6. 6. 1979) spricht.

4. Zur innerkirchlichen Bedeutung der Menschenrechte

Die katholische Kirche hat neben ihrer religios-charismatischen Seite
auch deutliche Aspekte einer politisch-sozialen Institution. Ihr Ober-
haupt, der Papst, ist nicht bloB eine moralische, sondern auch und unmit-
telbar eine politisch-rechtliche Macht: gegeniiber den Kirchenmitgliedern,
den Priestern und Laien. Insofern die Kirche aber selbst eine politisch-
soziale Institution mit ihrer eigenen Rechtsordnung ist, steht sie auch
unter den Kriterien, die sie fiir alle politisch-sozialen Institutionen auf-
stellt, ndmlich unter den Prinzipien der politisch-sozialen Gerechtigkeit
und ihrer neuzeitlich-zeitgenossischen Konkretisierung in den Menschen-
rechten. Wie der Papst eigens gegeniiber den Leitern der jiidischen
Organisationen betonte: «Die katholische Kirche verwirft daher im
Prinzip und in der Praxis jede Verletzung der Menschenrechte, wo immer
in der Welt sie auftritt» (12. 3. 1979). Diese Aussage richtet sich ebenso
an die politischen Gemeinschaften und Autorititen auBerhalb der
Kirche wie an die Kirche selbst, insofern sie eine politische Gemeinschaft
ist, in der es Macht und Autorititen gibt. Was der Papst damit still-



Philosophische Uberlegungen 55

schweigend angesprochen, aber nur in einer Ansprache an die Mitglieder
des papstlichen Gerichtshofs, der Rota Romana, ausdriicklich gesagt
hat (17. 2. 1979) : Insofern auch die Kirche rechtlich-politische Strukturen
hat, stehen diese unter der Forderung der Menschenrechte. Noch mehr:
Die Kirche hat eine besondere Aufgabe gegeniiber den Menschenrechten;
denn sie soll ein «Spiegel der Gerechtigkeit» (speculum justitiae) sein
(ebd.). Diese Einsicht hat weitreichende Folgen:

Schon die Synode (1971) hatte es nachdriicklich hervorgehoben:
«Wer immer den Menschen von Gerechtigkeit sprechen will, mul3 erst
in ihren Augen gerecht sein.» Und Paul VI. hatte in der Botschaft iiber
Menschenvechte und Verséhnung selbstkritisch gesagt: «Aus Erfahrung
weiBl die Kirche, dafl der Dienst an der Durchsetzung der Menschen-
rechte in der Welt sie zu dauernder Gewissenserforschung verpflichtet
und zu ununterbrochener Reinigung ihres eigenen Lebens, ihrer Gesetz-
gebung, ihrer Institutionen und ihrer Handlungsweisen ... Im Licht
der uns auferlegten Pflicht der Evangelisierung bestdrken wir unsere
eigene Entschlossenheit, die Rechte des Menschen und die Verséhnung
iitberall in der Kirche ... zu férdern» 7. Das aber heiBt: Die Menschen-
rechte sind nicht bloB — wie in fast allen Verlautbarungen Johannes
Pauls I1. — ein Thema fiir Stellungnahmen gegeniiber anderen. Sie sind
ebenso und zuallererst ein Malistab zur Beurteilung, gegebenenfalls zur
Verinderung der innerkirchlichen Strukturen und des kanonischen
Rechts. Man denke an Gewaltenteilung (z. B. durch eine Erweiterung der
Befugnisse der Konzilien und Synoden) und Stdrkung der Ortskirchen,
an die Garantie eines gerechten Verfahrens (fair trial mit rechtlichem
Gehor, Offentlichkeit sowie den Moglichkeiten, einen Verteidiger heran-
zuziehen und Berufung einzulegen) fiir den Fall von Konflikten, so etwa
zwischen den Lehrmeinungen von Theologen und kirchlichen Autorititen,
man denke an eine Erweiterung der Mitbestimmungsbefugnisse der
Laien und an die Gleichberechtigung der Frauen. Denn nur dann, wenn
die Kirche mit ihrer Grundordnung fiir die Welt ein Vorbild abgibt, kann
sie bei allen Christen und Nichtchristen auf Anerkennung ihrer sittlich-
politischen Autoritdt rechnen.

17 Nach Herder-Korrespondenz 28 (1974) 624.



	Papst Johannes Paul II. und die MEnschenrechte : philosophische Überlegungen

