
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Papst Johannes Paul II. und die MEnschenrechte : philosophische
Überlegungen

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otfried Höffe

Papst Johannes Paul II.
und die Menschenrechte:

Philosophische Überlegungen

I. Die Menschenrechte
IN DER KATHOLISCHEN SOZIAL- UND STAATSLEHRE

Weltweit ist ein neues Interesse an Fragen der Ethik und der
normativen Rechts- und Sozialphilosophie zu beobachten. Zu den Gründen

für das wiederbelebte Interesse gehören ebenso wirtschaftliche und
soziale, wie innen- und außenpolitische Probleme, so zum Beispiel Fragen
der Mitbestimmung, des Rechts auf Privateigentum und seiner sozialen

Verpflichtung, Probleme des Umwelt- und Lebensschutzes sowie die
bedrückende Wirklichkeit von Folter, Unterdrückung und Armut in
großen Teilen der Welt.

Wegen der wachsenden wirtschaftlich-sozialen und politisch-kulturellen

Verflechtung der verschiedenen Völker, Staaten und
Staatengruppen, aber auch weil sittliche Aussagen von sich aus universale Gültigkeit

beanspruchen, sind solche Antworten auf die neuen Probleme der
Menschheit gesucht, die nicht nur für bestimmte Gruppen und Situationen,

die vielmehr allgemeine Gültigkeit haben.

In dieser Lage sind auch die besonderen Traditionen und

Überzeugungen der christlichen Kirchen gefragt : zunächst schon für die
Mitglieder dieser Kirchen selbst und der Gruppen, Völker und Staaten, die
sich ausdrücklich dem Christentum verpflichtet fühlen, dann aber auch

für alle anderen Individuen und Gruppen. Denn seit Anbeginn richtet
sich die christliche Botschaft an alle Menschen guten Willens; sie hat



Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte 37

- trotz ihrer geschichtlich-institutionell gesehen partikularen Gestalt -
einen universalen Anspruch.

Ein entscheidender Teil der sittlichen Verbindlichkeiten, die eine

universale Gültigkeit beanspruchen, liegt in den Menschenrechten. Sind
sie doch für jeden Menschen als solchen gültig, unabhängig von Geschlecht

und Hautfarbe, von Abstammung, Rasse, von Sprache, religiöser oder

politischer Anschauung, von wirtschaftlicher und sozialer Stellung. Es

zeugt von der ethischen Einsicht und dem sittlichen Ernst Papst Johannes

Pauls II., daß er in seinen Reden, Briefen und Verlautbarungen seit

Beginn des Pontifikats gerade auf die Menschenrechte so nachdrücklichen

Wert gelegt hat: daß er sowohl ihre allgemeine Bedeutung und

Begründung angesprochen als auch ihre weltweite Verwirklichung als

Freiheitsrechte, als politische Rechte sowie als Sozial- und Kulturrechte
gefordert hat. Die Menschenrechte sind geradezu ein Leitmotiv des

sozialethischen Engagements des neuen Papstes. (In der Betonung der
Menschenrechte läßt sich übrigens eine deutliche Übereinstimmung mit
anderen christlichen Kirchen beobachten 1.)

Das Engagement Johannes Pauls II. ist umso bemerkenswerter, als

im Rahmen der katholischen Sozial- und Staatslehre die Menschenrechte

keineswegs zu den traditionellen Zentralbegriffen und Standardthemen

gehören. Dazu rechnen viel eher das Gemeinwohl, die Sozialprinzipien
der Personalität, der Solidarität und der Subsidiarität sowie die
Probleme der Ehe und Familie, des Eigentums und der Arbeit. Die lange

Zurückhaltung, ja sogar ausdrückliche Ablehnung der Menschenrechtsidee

in der katholischen Sozial- und Staatslehre hat historische Gründe:

Während die erste Formulierung der Menschenrechte, die Virginian
Bill of Rights (1776), aus dem Geist auch christlicher Aufklärung stammt,
hatten die ersten europäischen Menschenrechtserklärungen, die der
französischen Revolution und Revolutionsverfassung sowie die französische

Erklärung von 1793, deutlich antikirchliche Tendenzen. Die christ-

1 Siehe z. B. die Konsultation des Ökumenischen Rates der Kirchen in St.
Pölten (Oktober 1974) ; vgl. U. Scheuner, Die Menschenrechte in der ökumenischen
Diskussion, in: Ökumenische Rundschau 24(1975) 152-164; W. Lienemann,
Menschenrechte in der Entwicklung, ebd. 25 (1976) 72-83; sowie: J. M. Lochman,
J. Moltmann, Hrsg., Gottes Recht und Menschenrechte. Studien und Empfehlungen
des Reformierten Weltbundes, Neukirchen-Vluyn 21977; besonders aber die gemeinsame

Verlautbarung des Weltrates der Kirchen und der Päpstlichen Kommission
'Justitia et Pax' zum 25. Jahrestag der «Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte»,

in: L'Osservatore Romano, Wochenausgabe in deutscher Sprache vom 21.12.
1973, 10.



38 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

liehen Kirchen und die christliche Theologie in Europa übersahen nun
den Geist der christlichen Aufklärung der amerikanischen Erklärung.
Ihnen gelang es auch nicht, in einer konstruktiven Kritik die antikirchlichen

Elemente der französischen Erklärung herauszufiltern und sich
auf diejenigen Elemente zu konzentrieren, die die Substanz der Menschenrechtsidee

ausmachen und sehr wohl mit grundsätzlichen christlichen
Überzeugungen zusammenstimmen. Statt dessen fixierten sich die christlichen

Kirchen auf die antikirchlichen Elemente der französischen

Menschenrechtserklärungen. Sie schlössen sich etwas voreilig der
konservativen Kritik der französischen Revolution an 2 und gerieten damit in
eine folgenschwere Isolierung gegenüber der Entwicklung des neuzeitlichen

Freiheitsbewußtseins, eine Isolierung, die - für die katholische
Kirche - erst während des 2. Weltkrieges und vor allem durch das Zweite
Vatikanum nachhaltig verändert wurde.

Von der unnötigerweise pauschalen Ablehnung des «Geistes der
Moderne» war auch der Protestantismus nicht frei. Trotz der anfänglich
überschwenglichen Begrüßung der französischen Revolution als eines

großen Ereignisses der Freiheit durch Fichte, Schelling, Hölderlin und
Hegel blieb doch der deutsche Protestantismus in «traditioneller Distanz

zu den Menschenrechten» 3. Aus Empörung über das Umschlagen der
Proklamationen von Freiheit und Gleichheit in den blutigen Terror der

Jakobiner, aber auch aufgrund einer Mißachtung der positiven und
konstruktiven Bedeutung der Menschenrechtserklärungen in den Vereinigten
Staaten und deren Zusammenhang mit christlichen Motiven (allerdings
handelte es sich bei den Gründern der Vereinigten Staaten großenteils
um «Minderheits-Christen», die vor der religiösen Intoleranz der
herrschenden Konfessionen aus Großbritannien und dem Alten Kontinent
fliehen mußten), auch im Gegensatz zu den Einsichten des oft als «Philosophen

des deutschen Protestantismus» apostrophierten Immanuel
Kant 4 sonderte sich der deutsche Protestantismus nicht weniger als der
Katholizismus von der westeuropäischen Entwicklung ab.

2 Der bedeutendste konservative Kritiker ist E. Burke, Reflections on the
Revolution in France, 1790, dt. 1793.

3 Vgl. den Abschnitt «Die traditionelle Distanz des deutschen Protestantismus
zu den Menschenrechten», in: W. Huber-H. E. Tödt, Menschenrechte. Perspektiven

einer menschlichen Welt, Stuttgart-Berlin 1977, 45-55.
4 Zu Kants Begründung der Menschenrechte siehe die (übrigens republikanisch

und keineswegs revolutionär orientierten) Schriften: Die Metaphysik der
Sitten, 1. Teil: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, Einteilung der
Rechtslehre; §§ 46-47; Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf.



Philosophische Überlegungen 39

In der Ablehnung der Menschenrechte trafen sich die christlichen
Kirchen ironischerweise mit einem Denker, den sie in ihrer Sozial- und
Staatslehre sonst scharf bekämpften, nämlich mit Karl Marx, der sich
auf einige besitzindividualistische, damit bürgerliche (kapitalistische)
Aspekte der Menschenrechtserklärungen versteifte und ihre Freiheitschancen

übersah5.

Allerdings gab es auch im Katholizismus Strömungen, die sich die

Behauptung von überpositiv gültigen Menschenrechten zu eigen machten,
von Rechten also, die - übrigens ganz in Übereinstimmung mit der
naturrechtlichen Tradition der katholischen Sozial- und Staatslehre - jeder
staatlichen, positivrechtlichen Verfügung entzogen sind. Zu diesen

Strömungen gehörte insbesondere der liberale Katholizismus in Frankreich

6. Doch die Stellungnahme der Päpste des 19. Jahrhunderts zu den

Menschenrechten war, wie es in einer neueren Studie der päpstlichen
Kommission Justitia et Pax selbst heißt, von «Vorsicht und Ablehnung,
ja manchmal sogar von offener Feindschaft und Verurteilung»
gekennzeichnet 7.

Die Haltung der Vorsicht und Ablehnung traf übrigens auch für den

Papst zu, der ansonsten eine tiefgreifende Veränderung der katholischen
Sozial- und Staatslehre einleitete, nämlich für Leo XIII. In seiner Enzyklika

Immortale Dei (1. 11. 1885) sah Leo XIII. in den Menschenrechten
einen Geist des Umsturzes am Werk, den er bis auf die Zeit der
Reformation zurückführte. Im einzelnen verurteilte Leo XIII. - dies ist
weniger ein Zeichen genuin christlicher als paternalistischer Elemente in
der katholischen Sozial- und Staatslehre - vor allem den Gedanken der
Gleichheit, die Lehre von der Demokratie (Volkssouveränität), die
Forderung nach Meinungs-, Presse- und Lehrfreiheit, nicht zuletzt auch die

Forderung nach Religionsfreiheit, der er die Forderung nach religiöser
Homogenität des Staates (im Zeichen des allein wahren, des katholischen
Glaubens) entgegenstellte 8.

5 K. Marx, Zur Judenfrage, in: MEW, Bd. I, Berlin 1872, 347-377 (361fi.).
Dazu E. Poppe, Menschenrechte - eine Klassenfrage, Berlin (-Ost) 1971; M. Hauser,
Menschenrechte im Sowjetsystem, Frankfurt/M. 1973.

6 Vgl. H. Maier, Revolution und Kirche. Studien zur Frühgeschichte der
christlichen Demokratie, Freiburg i. Br. z1965.

7 Die Kirche und die Menschenrechte. Ein Arbeitspapier der päpstlichen
Kommission Justitia et Pax, 1976, 8.

8 Papst Leo XIII, Enzyklika Immortale Dei vom 1. November 1885 über die
christliche Staatsordnung; in: H. Schnatz, Hrsg., Päpstliche Verlautbarungen zu
Staat und Gesellschaft, Darmstadt 1973, 117 ff.



40 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

Allerdings sprach auch Leo XIII. und sprachen nach ihm Pius XI.
und Pius XII. von den «Rechten des Menschen» beziehungsweise von den
«Rechten der Menschen». Vor allem aufgrund der Erfahrungen
kirchenfeindlicher Regimes (Hitler, Stalin) forderte Pius XII. seit 1941 mit
wachsender Deutlichkeit die Wiederherstellung und Wahrung der Würde
des Menschen. Trotzdem mußte man für eine ausführliche Stellungnahme

der katholischen Kirche zur Frage der Menschenrechte noch bis zur
Enzyklika Johannes' XXIII. Pacern in terris (11. 4. 1963) warten. In
dieser Enzyklika werden die Menschenrechte nachdrücklich thematisiert ;

die Enzyklika kann als die erste «Menschenrechtserklärung» des katholischen

Lehramtes bezeichnet werden. Seit Pacem in terris sind die
Menschenrechte als Orientierungsrahmen kritischen Handelns anerkannt ; sie

bilden fortan einen festen Bestandteil der katholischen Sozial- und
Staatslehre.

Das 2. Vatikanische Konzil knüpfte in seinen Verlautbarungen zu
den Menschenrechten an die Äußerungen Johannes' XXIII. an. Die

wichtigsten Dokumente sind: das Vorwort zur Erklärung über die christliche

Erziehung (1965), vor allem aber die Erklärung über die Religionsfreiheit

Dignitatis humanae sowie die Pastoralkonstitution über die Kirche

in der Welt von heute: Gaudium et spes (beide vom 7. 12.1965). Die
Anerkennung der Menschenrechte fordern auch die Pastoralinstruktion
Communio et progressio (3.6. 1971), die Sozialenzyklika Populorum
progressio (1967) und die Neujahrsansprache von Papst Paul VI. (1969) ;

weiterhin die päpstliche Botschaft an die internationale Konferenz über
die Menschenrechte in Teheran (15. 4. 1968), das päpstliche Schreiben

an den Vorsitzenden der 28. Generalversammlung der Vereinten Nationen

(10. 12. 1973) sowie die päpstliche Botschaft über Menschenrechte und

Versöhnung, mit der die römische Bischofssynode im Oktober 1974

abgeschlossen wurde. Die Menschenrechte werden hier in fünf Gruppen
zusammengefaßt: (1) Das Recht auf Leben, (2) das Recht auf Nahrung,
(3) die gesellschaftlich-wirtschaftlichen Rechte, (4) die politischen und
kulturellen Rechte, (5) das Recht auf Religionsfreiheit. Damit wird
ebenso eine einseitig individualistische Interpretation der Menschenrechte

abgelehnt wie der Versuch unternommen, hinter die heute
weitverbreitete Unterscheidung zwischen persönlichen Freiheitsrechten und
sozialen Menschenrechten zurückzugehen. Zu den päpstlichen
Äußerungen über die Menschenrechte zählt auch die Ansprache Pauls VI. an
das diplomatische Corps (14. 1. 19781.



Philosophische Überlegungen 41

Durch all diese Verlautbarungen ist ein wichtiger Fortschritt in der

kirchlichen Theorie der politisch-sozialen Gerechtigkeit geschehen9.

Zugleich wird mit der Anerkennung der Menschenrechte die außerordentliche

politisch-sittliche Errungenschaft der Neuzeit: die vom modernen
Freiheitsbewußtsein getragene Rechts- und Verfassungsentwicklung,
gewürdigt, die vom absolutistischen Wohlfahrtsstaat zum demokratischen

und sozialen Rechts- und Verfassungsstaat führte.
Schon der katholische Philosoph Jacques Maritain hatte sich in

Theorie und Praxis (so bei der Vorbereitung der Menschenrechtserklärung
der Vereinten Nationen von 1948) nachhaltig für die Menschenrechte

eingesetzt10. Überhaupt gehört zu den Wurzeln des Menschenrechtsgedankens

neben den spezifisch neuzeitlichen Entwicklungen und dem
stoischen und antiken Erbe ganz wesentlich christliches Gedankengut.
So kann die Botschaft über Menschenrechte und Versöhnung auch zu
Recht von der Förderung der Menschenrechte als einer Forderung des

9 Über Menschenrechte und Christentum: J. J. Calvez, Johannes XXIII. und
die Menschenrechte, Mannheim 1966; H.W. Daigeler, Die Beteiligung des einzelnen

an der Leitung des Gemeinwesens in Demokratie und Kirche, (Diss.), Zürich
1973 ; M. Honecker, Recht oder ethische Forderung. Aporien in der Menschenrechtsdiskussion,

in: Evangelische Kommentare 8 (1975) 737-740; J. Neumann,
Menschenrechte - auch in der Kirche?, Zürich u.a. 1976; ders., Grundrechte - auch in
der Kirche?, in: H. Vogt, Hrsg., Die Wiedergewinnung des Humanen, Stuttgart
1975, 200-238; S. H. Pförtner, Die Menschenrechte in der römisch-katholischen
Kirche, in: Zeitschrift für evangelische Ethik 20 (1976) 35-63; H. Wimmer, Hrsg.,
Die Menschenrechte in christlicher Sicht, Freiburg i. Br. 1953, darin bes. H. Kipp,
Die Menschenrechte in Geschichte und Philosophie, 19-33. Vgl. auch W. Huber -
H. E. Tödt, a.a.O.; E. Jüngel, Freiheitsrechte und Gerechtigkeit, in: ders.,
Unterwegs zur Sache. Theologische Bemerkungen, München 1979, 246-256; J. M.
Lochman, J. Moltmann, Wer vertritt die Zukunft des Menschen Fragen zur
theologischen Basis der Menschenrechte, in: Evangelische Kommentare 5 (1972)
399-402; T. Rendtorff, Freiheit und Recht des Menschen, Theologische Überlegungen

zur Erklärung der Menschenrechte, in: Lutherische Rundschau, 215-227;
ders., Menschenrechte und Rechtfertigung. Eine theologische Perspektive, in:
D. Henke u.a., Hrsg., Der Wirklichkeitsanspruch von Theologie und Religion. Die
sozial-ethische Herausforderung (FS E. Steinbach), Tübingen 1976, 161-174; Wenn
Menschenrechte verletzt werden. Die Kirche kann nicht neutral sein, Bensberger
Protokolle Nr. 21, Bergisch-Gladbach 1977, darin U. Scheuner, Die Achtung der
Menschenrechte im Rahmen der internationalen Politik, 9-30, besonders B. Hipler,
Kirche und Menschenrechte. Vor und nach dem II. Vatikanischen Konzil, 31-60;
W. Kern, Menschenrechte in Geschichte und Gegenwart, in: Stimmen der Zeit
104(1979) 3-14; ders., Menschenrechte und christlicher Glaube, ebd. 161-179;
K. Demmer, Christliches Ethos und Menschenrechte, in: Gregorianum 60 (1979)
454-79.

10 Les droits de l'homme et la loi naturelle, Paris 1974 (engl. New York 1942),
dt. Die Menschenrechte und das natürliche Gesetz, Bonn 1953.



42 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

Evangeliums 11 sprechen. Trotzdem läßt es sich nicht leugnen, daß die
katholische Sozial- und Staatslehre nicht zu den direkten Urhebern der
neuzeitlichen Menschenrechtsentwicklung gehört. Es handelt sich
vielmehr der Sache und der Sprache nach um einen neuen Zusammenhang 12,

dessen rechts- und staatsphilosophische Begründung daher etwas erläutert

werden soll13.

II. Zur neuzeitlichen Philosophie der Menschenrechte

7. Zum Begriff der Menschenrechte

Das sittlich-politische Bewußtsein der Neuzeit und Gegenwart hat
in den Menschenrechten eine seiner wichtigsten Gestalten gefunden. In
den Menschenrechten - einem wesentlichen Bestandteil des zeitgenössischen

Weltgewissens - laufen fundamentale Ansprüche und Forderungen
der sozialen und politischen Ethik konzentrisch zusammen. In ihrer
modernen Gestalt als subjektiver öffentlicher Rechte verdanken sich die
Menschenrechte vor allem der neuzeitlichen Naturrechtstheorie, der

europäischen Aufklärung und der politischen Theorie des Liberalismus.
Unter den historischen Bedingungen der absolutistischen Staaten

11 Römische Bischofssynode (26.10.1974), zitiert nach Herder-Korrespondenz
28 (1974) 624; vgl. C. Westermann, Das Alte Testament und die Menschenrechte,
sowie U. Luck, Neu testamentliche Perspektiven zu den Menschenrechten, in:
J. Bauer, Hrsg., Zum Thema Menschenrechte. Theologische Versuche und
Entwürfe, Stuttgart 1977.

12 Vgl. Die Bedeutungslosigkeit oder geringe Bedeutung der Menschenrechte
in den «klassischen» Darstellungen der katholischen Sozial- und Staatslehre, z.B.
in: G. Gundlach, Die Ordnung der menschlichen Gesellschaft, 2 Bde., Köln 1964;
B. Häring, Das Gesetz Christi - Moraltheologie, Bd. III, Teil II, Kap. I, Abschn. 2 :

Der Staat, Freiburg i.Br. '1961, 139-179; J. Mausbach, G. Ermecke, Katholische
Moraltheologie, 3. Bd., II: Der irdische Pflichtenkreis, Münster 101961 ; J. Messner,
Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und Wirtschaftsethik,

Innsbruck/Wien/München 31953; O. v. Nell-Breuning, Zur christlichen
Staatslehre, Freiburg i.Br. 1948; ders., Wirtschaft und Gesellschaft, 3 Bde.,
Freiburg i.Br. 1956-1960; O. Schilling, Christliche Sozial- und Rechtsphilosophie,
München 21950; A.-F. Utz, Sozialethik, Bd. II: Rechtsphilosophie, Heidelberg-
Löwen 1963, 162-170; E. Welty, Herders Sozialkatechismus, II: Der Aufbau der
Gemeinschaftsordnung, Freiburg i.Br. 1953 (allerdings enthält Bd. I, 1951, einen
Abschnitt über die «Grund- oder Menschenrechte», 215-234).

13 Der Abschnitt II. greift teilweise zurück auf: Verf., Die Menschenrechte
als Legitimation demokratischer Politik, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie 26 (1979) 3-24; dort weitere Literatur. - Vgl. auch Verf., Die
Menschenrechte als Prinzipien politischer Humanität, in: Internat. Kathol. Zeitschrift
9 (1980) 71-78.



Philosophische Überlegungen 43

Europas entstanden, artikulieren sie sich zunächst als Abwehrrechte : als

Schutz der Personen gegen die Übergriffe staatlicher Gewalten.

Allgemein heißen Menschenrechte jene subjektiven Rechte, auf die

jeder Mensch, sofern er Mensch ist, Anspruch hat. Die Menschenrechte

sind Ansprüche, die jeder einzelne Mensch gegenüber seinen Mitmenschen,

vor allem aber gegenüber den politischen Autoritäten besitzt. Weil es

sich um sittlich-politische Ansprüche handelt, gehören sie zu dem, was
dem Menschen geschuldet ist. Sie entstehen nicht erst aus freiwilligen und
über das Geschuldete hinaus gehenden Handlungen der (politisch-sozialen)

Liebe. Die Menschenrechte sind ein wesentliches Element der

(politisch-sozialen) Gerechtigkeit. Weil sie jedem Menschen als solchem

zukommen, heißen sie auch natürliche, angeborene, unveräußerliche und
unverletzliche Rechte, die - zeitlich gesehen - immer und - räumlich
betrachtet - überall gültig sind. Ihrem Begriff nach sind die Menschenrechte

unverzichtbar, unantastbar und unwiderrufbar. Sie sollen jedem
Menschen ermöglichen, nicht in Erniedrigung und Entfremdung zu
leben, vielmehr «mit aufrechtem Gang, frei von Not und Furcht». Ihre
Grundprinzipien sind die Menschenwürde und die gleiche Freiheit.

Daß die Menschenrechte dem Menschen als solchem zukommen,
bedeutet, daß sie der Verfügung der politischen Autoritäten grundsätzlich

entzogen sind. Die Menschenrechte sind vorstaatliche, sie sind
überpositive und überkonstitutionelle Rechtsgrundsätze. Der überpositive
Status der Menschenrechte hat jedoch nicht zur Folge, daß positive
Rechtsordnungen und politische Strukturen ihnen gegenüber gleichgültig
seien. Der überpositive Status heißt nur, daß die Menschenrechte von
einer positiven politischen Gewalt nicht geschaffen oder originär verliehen
werden können; sie sind in diesem Sinn vorgängig gültig und unverfügbar.

Wohl können und sollen die Menschenrechte als das anerkannt und

geschützt werden, was sie sind, nämlich als vorstaatlich gültiges,
allerdings nicht deshalb schon geltendes Recht. Die Menschenrechte werden

von einer politischen Autorität nicht eigentlich gewährt oder verweigert,
wohl aber gewährleistet oder mißachtet.

2. Positivierung der Menschenrechte: Grundrechte, fundamentale Staats¬

zielbestimmungen, internationale Abkommen

Ohne die positivrechtliche Gewährleistung sind die Menschenrechte

nur universal gültige sittliche Forderungen. Sie sind zwar (natur- und

vernunftrechtlich) legitimierte Ansprüche der Menschen. In Ermange-



44 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

lung positivrechtlicher Gewährleistung haben sie jedoch bloß den Status

von Ideen und Hoffnungen, von Appellen und Postulaten, von
Proklamationen und Deklamationen, die gegenüber der herrschenden Rechtsund

Verfassungswirklichkeit oft genug ohnmächtig bleiben. Werden die
Menschenrechte dagegen zum festen Bestandteil des politischen Gemeinwesens,

werden sie institutionell garantiert, dann erhalten sie den
positivrechtlichen Status von Grundrechten (persönlichen Freiheitsrechten,
politischen Mitwirkungsrechten sowie Sozial- und Kulturrechten) oder

von fundamentalen rechtsverbindlichen Organisationsprinzipien bzw.

Staatszielbestimmungen (wie Freiheit, Demokratie, Rechtsstaat und

Sozialstaat).
In der Institutionalisierung der Menschenrechte als Grundrechte

und als normativer Staatsprinzipien besteht die sittliche Aufgabe jeder
politischen Gemeinschaft. Dort, wo die Gewährleistung gegeben ist,
kann die politische Gemeinschaft ihrem Kern nach als gerecht, dort, wo
die Mißachtung vorherrscht, muß sie als ungerecht betrachtet werden.
Auch wenn politische Systeme noch so gut innere und äußere Sicherheit,
auch wenn sie Koordination, Effizienz und Stabilität, selbst wenn sie

darüber hinaus wirtschaftliches Wohlergehen verbürgen, zugleich aber
den Menschenrechten widersprechen, sind sie zu ändern - sofern sie

überhaupt einen Gerechtigkeitsanspruch anerkennen, sofern sie

überhaupt eine sittliche Existenzberechtigung haben sollen.

Die Menschenrechte stellen vor allem den Schutzwall gegen den

Herrschaftsmißbrauch einer jeden politischen Autorität dar. Sie fungieren
als Schutz von Minderheiten und sichern die Gleichberechtigung
derjenigen, die nicht die wirtschaftlichen, politischen, religiösen und
sprachlich-kulturellen Überzeugungen der Mächtigen oder der Mehrheit teilen.
Die Menschenrechte sind Vorgaben im Sinne von Fundamentalkriterien
und normativen Leitprinzipien jeder sittlich legitimen Politik; sie

stellen deshalb ein kritisches Korrektiv gegenüber den Souveränitätsanmaßungen

jeder politischen Autorität dar.

Damit dieser Maßstab nicht nur unter zufällig günstigen Umständen,
sondern grundsätzlich anerkannt wird, ist es erforderlich, ihn zu befestigen,

sei es in einer entsprechenden politischen Gewöhnung und Kultur,
sei es durch die Errichtung rechtlicher Institute, sei es durch eine

Verbindung beider Elemente. Die rechtliche Institutionalisierung fächert sich

ihrerseits in ein Bündel von Vorsichtsmaßregeln und Schutzvorkehrungen

auf, zu denen etwa gehören : die Anerkennung der Menschenrechte
als rechtsverbindlicher Grundrechte in der (geschriebenen oder ungeschrie-



Philosophische Überlegungen 45

benen) Verfassung; die Bindung der Gesetzgebung an die Verfassung
sowie die Überprüfung dieser Bindung durch höchste gerichtliche Instanzen;

die Bindung der politischen Gewalten (Regierung, Verwaltung) an
die Verfassung und die Überprüfung dieser Bindung durch Klagemöglichkeit

vor dem höchsten Gericht; die Bindung der politischen
Autoritäten an die verfassungskonformen Gesetze und die Überprüfung dieser

Bindung durch Verwaltungsgerichtsbarkeit; die Gewaltenteilung, das

System der «checks and balances», dabei vor allem unabhängige Gerichte
und Richter sowie eine wirksame Opposition ; eine Dezentralisierung der
Macht durch Föderalismus und eine Stärkung der Kommunen.

Der Inbegriff einer solchen rechtlichen Institutionalisierung und
Positivierung der Menschenrechte ist der demokratische und soziale

Rechts- und Verfassungsstaat. Seine Forderung und fortschreitende
Verwirklichung können als die größte politische Errungenschaft der
Neuzeit und zugleich als eine der großen Kulturleistungen der Menschheit

überhaupt gelten.
Ein wichtiger Schritt zur Positivierung der Menschenrechte besteht

auch in internationalen Abkommen (auf europäischer oder weltweiter
Ebene), in internationalen Vereinigungen (wie zum Beispiel Amnesty
International, Internationales Komitee des Roten Kreuzes, Internationale

JuristenVereinigung), die in verschiedener und sich ergänzender
Weise ein Korrektiv gegenüber einzelstaatlichen Verletzungen der
Menschenrechte darstellen.

Zu den bedeutendsten Stationen der geschichtlich-politischen
Verwirklichung der Menschenrechte gehören in der Frühzeit die amerikanischen

Rechtserklärungen (zuerst die Virginian Bill of Rights: 12. 6. 1776),
die Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten (4. 7. 1776), die
Französische Revolution und ihre Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte

(26. 8. 1789, der französischen Verfassung vom 3. 9.1791
vorangestellt). In Deutschland werden die Menschenrechte in die frühen
Verfassungen nach 1815 (Bayern, Württemberg, Baden), dann in den

Verfassungsentwurf der Frankfurter Nationalversammlung aufgenommen

(Preußen 1850) ; größere Bedeutung erhalten sie in der Weimarer
Verfassung (1919). In Österreich sind sie im Staatsgrundgesetz vom 21.

12. 1867 über die allgemeinen Rechte der Staatsbürger verbürgt, in der
Schweiz seit der Verfassung von 1874. Zu den bedeutendsten Stationen
seit dem Zweiten Weltkrieg zählen Die allgemeine Erklärung der Menschenrechte

der Vereinten Nationen (10. 12. 1948), Die europäische Konvention

zum Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten (4. 11. 1950) und Die



46 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

europäische Sozialcharta (18. 10 1961) ; ferner die Einsetzung der

Europäischen Menschenrechtskommission und des Europäischen Gerichtshofes

für Menschenrechte, die beiden Menschenrechtskonventionen der Vereinten
Nationen von 1966 (mit dem internationalen Pakt über wirtschaftliche,
soziale und kulturelle Rechte sowie dem internationalen Pakt über
staatsbürgerliche und politische Rechte), schließlich die Schlußakte der Konferenz

über Sicherheit und Zusammenarbeit in Europa (Helsinki: 1. 8. 1975).

3. Spezifizierung der Menschenrechte: Freiheitsrechte - politische Rechte -
Sozial- und Kulturrechte

Die beiden Grundprinzipien der Menschenrechte: die unantastbare
Menschenwürde und die gleiche Freiheit, lassen sich in eine Vielzahl von
spezifischen Menschenrechten ausdifferenzieren und auffächern, die
ihrerseits in drei Gruppen zusammengefaßt werden können :

3.1. Eine erste Gruppe der Menschenrechte sind die persönlichen
Freiheitsrechte, die für jeden Menschen einen strikt persönlichen Hand-
lungs- und Lebensraum beanspruchen, der gegenüber jeglicher
mitmenschlicher und vor allem staatlicher Beeinträchtigung gesichert ist.
Dazu gehört als erstes das Recht auf die Unverletzlichkeit von Leib und
Leben. Eine weitere Grundvoraussetzung zur Realisierung persönlicher
Freiheit ist die Möglichkeit, Sachen nach Maßgabe der eigenen Interessen

zu gebrauchen, das heißt persönliches Eigentum zu haben. Damit
ist noch nichts darüber ausgesagt, wie man konkret Eigentum erwerben
und was man als Eigentum erwerben darf. Das Menschenrecht gebietet
den politischen Gewalten jedoch, überhaupt den Erwerb von persönlichem

Eigentum zuzulassen und das Erworbene unter öffentlichen
Schutz zu stellen, das heißt einerseits Diebstahl und Raub, andererseits

willkürliche Enteignung zu verbieten. Zu den persönlichen Freiheitsrechten

gehören ferner die Religions-, Glaubens- und Gewissensfreiheit,
die Meinungs- und Pressefreiheit, die Freiheit von Kunst und Wissenschaft,

die Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit, das Brief-, Post-
und Fernmeldegeheimnis.

3.2. Insofern ein Gemeinwesen eine Verfassung, Gesetze und eine

Regierung braucht, gebietet das Prinzip der unantastbaren Würde der
menschlichen Person, daß jeder Bürger das Recht hat, nicht bloß



Philosophische Überlegungen 47

Betroffener der Politik zu sein, sondern selbst als Subjekt an den öffentlichen

Entscheidungsprozessen teilzuhaben. Das Recht jedes Menschen,
im emphatischen Sinn des Wortes Subjekt der Politik zu sein, verbietet
ebenso, daß ein Gemeinwesen von außen regiert wird (sei es als Satellitenstaat,

sei es als Kolonie), wie es eine politisch höherwertige Oberschicht
ausschließt, die allein befugt ist, Verfassungen und Gesetze zu geben
sowie sie auszuführen; entsprechend ist eine politisch minderwertige
Unterschicht illegitim, die prinzipiell von allen oder bestimmten Bereichen

staatlicher Gewalt ausgeschlossen ist. Im Gegensatz zu grundsätzlichen

politischen Privilegien und Diskriminierungen gebühren jedem
Mitglied der betreffenden politischen Gemeinschaft die gleichen politischen

Rechte.
Das gleiche Recht, Subjekt der Politik zu sein, fordert ebenso das

Selbstbestimmungsrecht aller Völker wie - als subjektives Recht
formuliert - das gleiche aktive und passive Wahlrecht für alle Bürger und

- als Staatsform formuhert - die Demokratie als ein fundamentales

Staatsprinzip. So gehören neben den persönlichen Freiheitsrechten

- aus der Perspektive der Staatsordnung betrachtet - das Selbstbestimmungsrecht

aller Völker und die Demokratie sowie - aus der Perspektive
subjektiver Rechte formuhert - die Gruppe der pohtischen Mitwirkungsrechte

zum integralen Bestandteil der Menschenrechte.

3.3. Weiterhin gilt: Wenn es eine politische Gemeinschaft mit der
Menschenwürde sowie mit den Freiheitsrechten und den pohtischen
Mitwirkungsrechten ernst meint, dann muß sie sich auch um jene

generell gültigen empirischen Bedingungen kümmern, ohne die man ein

menschenwürdiges Leben nicht führen und ohne die man seine Freiheitsund

Mitwirkungsrechte überhaupt nicht oder nur zum geringen Teil und
sehr erschwert realisieren kann. Der Staat, der der Idee der Menschenrechte

verpflichtet ist, trägt daher Verantwortung für jene wirtschaftlichen,

sozialen, kulturellen und pohtischen Bedingungen, die die

Realisierung einer menschenwürdigen Existenz sowie die der Freiheits- und

Mitwirkungsrechte unmöglich machen, verhindern oder ungebührlich
erschweren. Im Gegensatz zu Kritikern der Idee der sozialen Menschenrechte

(Sozialstaatlichkeit) trägt eine politische Gemeinschaft auch für
die Rahmenbedingungen Verantwortung, unter denen Arbeitsverhältnisse

bestimmt, unter denen Einkommen, Bildung, Sozialstellung usw.
erworben werden.



48 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

Mit einem Wort: zu den Menschenrechten gehören ebenso die

persönlichen Freiheitsrechte wie die politischen Mitwirkungsrechte und
die Sozial- und Kulturrechte. Im Gegensatz zur teils leichten, teils
massiven Überbetonung der Freiheits- und Demokratierechte (im
Westen), der Sozialrechte (im Osten und in den Entwicklungsländern)
und des Selbstbestimmungsrechts der Völker (in Gebieten alter und neuer
Kolonisation) wird erst in der gleichzeitigen Anerkennung aller drei
Gruppen die Idee der Menschenrechte voll erfüllt.

4. Strategien der Menschen- und Grundrechtsverwirklichung

Auch in ihrer Auffächerung zu spezifischen Menschenrechten und
in deren Institutionalisierung als Grundrechte und als fundamentale
Staatsziele gebieten die Menschenrechte nur zum geringen Teil unmittelbar

ein Tun oder Lassen. Sie haben häufig weniger operationale als
regulative Bedeutung. Sie sind erst allgemeine normative Kriterien, auf die
die politischen Gemeinschaften verpflichtet sind, ohne daß die Menschenrechte

schon eine konkrete rechtlich-politische Ordnung definieren und
darüber hinaus immer genau angeben, was hic et nunc rechtlich-politisch
zu tun oder zu lassen ist. So sind die Menschenrechte Kriterien im Sinne

von Fundamentalnormen; es sind Normen zweiten Grades, nach deren

Maßgabe die entsprechenden politisch-sozialen Verhältnisse allererst

wahrgenommen und beurteilt, entworfen und tatsächlich eingerichtet
oder weiterentwickelt werden sollen.

Die tatsächliche Realisierung der Menschenrechte in den konkreten
Lebensverhältnissen: im jeweiligen Bildungswesen, in der Rechtspflege,
der Wirtschafts- und Arbeitswelt, den rechtlich-politischen Strukturen
usw., ist nur unter Voraussetzung einer Kenntnis dieser (in den verschiedenen

Ländern und Kulturen zum Teil sehr unterschiedlichen)
Lebensverhältnisse sowie unter Berücksichtigung der entsprechenden
Sachgesetzlichkeiten möglich. So stellt sich die Aufgabe, die menschenrechtlich

begründeten Grundrechte und Staatsziele gemäß den Funktionsanforderungen

von Wirtschaft, Gesellschaft und Politik sowie ihrer jeweiligen

konkreten Situation zu vermitteln, dabei insbesondere auch für
Unterschiede offen zu sein; die universal gültige Idee der Menschenrechte
fordert keineswegs eine unterschiedslos gleiche Gestaltung der politischen

Verhältnisse in aller Welt. Erst in der geschichtlich konkreten,
daher auch geschichtlich verschiedenen Vermittlung und Anerkennung
der Menschenrechte vollendet sich ihre Verwirklichung. Diese konkrete



Philosophische Überlegungen 49

Verwirklichung ist ohne sittlich-politische Urteilskraft nicht möglich und
kann sich - angesichts der häufig sehr komplizierten und vielschichtigen
Probleme - der Unterstützung durch wissenschaftliche Politikberatung
versichern 14.

III. Johannes Paul II. über die Menschenrechte

Bei einer Betrachtung der päpstlichen Äußerungen über die
Menschenrechte darf man nicht übersehen, daß sie keine systematische
philosophische oder theologische Theorie entwickeln, vielmehr - aus
unterschiedlichen konkreten Anlässen entstanden - in einem pastoralen
Zusammenhang stehen.

7. Der Ursprung der Menschenrechte in der unantastbaren Würde jedes
Menschen

Worauf der Papst immer wieder neu und mit Nachdruck aufmerksam

macht: Die Menschenrechte haben ihren eigentlichen Ursprung in
der unantastbaren Würde des Menschen. Diese Wurzel der Menschenrechte

läßt sich aus einer allgemeinen philosophischen Theorie, aus einem

allgemeinen humanistischen Ethos begründen. Das Argument von der
unantastbaren Würde jeder menschlichen Person gilt daher ebenso

gegenüber den Gläubigen wie gegenüber den Ungläubigen; es hat
allgemeine Gültigkeit. Diese allgemeine Gültigkeit ist es auch, die es dem

Papst erlaubt, ebenso wie seine Vorgänger immer wieder auf die
internationalen Menschenrechtserklärungen, vor allem die der Vereinten Nationen

Bezug zu nehmen (z.B. Redemptor hominis, §17). Ein spezifisch
religiöser Aspekt kommt in die Menschenrechtsbegründungen erst dann

herein, wenn die unantastbare Würde des Menschen selbst noch einmal

religiös, nämlich aus Gott, begründet und die christliche Menschenrechtslegitimation

damit insgesamt zweistufig entwickelt wird15: Unmittelbar
werden die Menschenrechte nur aus der Würde des Menschen legitimiert ;

14 Vgl. Verf., Ethik und Politik, Frankfurt/M. 1979, Kap. 14.
15 Vgl. dazu Verf., Philosophie und christliche Ethik: Überlegungen zu einem

neuen Handbuch, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 26 (1979)
Abschnitt III.

1



50 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

die Würde des Menschen ihrerseits steht aber nicht für sich, sondern

wurzelt im Glauben an Gott, so daß sich die Menschenrechte mittelbar
und letztlich dem Gottesglauben verdanken. Weil die Menschenrechte
aber schon im «rein menschlichen Standpunkt» (ebd.) gründen und um
nicht nur die Katholiken, nicht einmal bloß die Gläubigen, sondern um
tatsächlich alle Menschen und Staaten anzusprechen, steht dieser zweite,
der spezifisch christliche Aspekt bei Johannes Paul II. keineswegs im
Mittelpunkt. So verzichtet der die Menschenrechte thematisierende § 17

von Redemptor hominis auf eine weiterführende eschatologische und/oder
schöpfungstheologische Begründung.

In verschiedenen Verlautbarungen greift der Papst die philosophische

Grundidee der Menschenrechte in ihrer Konsequenz auf, daß es

hier um «die Rechte aller Männer und Frauen ohne Diskriminierung der

Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der Religion» geht (z.B. im
Schreiben an den Generalsekretär der Vereinten Nationen, Kurt Waldheim,

aus Anlaß des 30. Jahrestages der Allgemeinen Menschenrechtserklärung).

Das gilt gerade auch gegenüber dem Kind, das «nicht ein

nutzbares Individuum, nicht Objekt, sondern Subjekt mit unveräußerlichen

Rechten ist, eine Persönlichkeit, die zu ihrer Entfaltung geboren

wird, einen eigenen Wert hat, eine einmalige Bestimmung besitzt» (Zum
Jahr des Kindes). Dabei hebt der Papst vor allem ein (in der Theorie
und Proklamation der Menschenrechte übrigens neues) Recht auf Lehen

hervor (vgl. auch die Ansprache vor dem Kongreß «Bewegung für das

Leben», 26. 2. 1979, und die Predigt in Nowy Targ, 8. 6. 1979), das schon

mit dem Zeitpunkt der Empfängnis beginne, also ein Recht auf Gehurt,

sowie das Recht, in einer wirklichen Familie geboren zu werden (vgl.
auch die Rede vor dem Komitee europäischer Journalisten für die Rechte
des Kindes, 13. 1. 1979).

Ebenso werden (während der Puebla-Konferenz in zwei Ansprachen :

vor den Indios und Campesinos sowie vor den Arbeitern von Monterrey)
die unantastbare Würde und die Menschenrechte für das unterdrückte
Landvolk, die Arbeiter, gefordert, was sich insbesondere in einem «Recht
auf den Abbau aller Barrieren der Ausbeutung », dem « Recht der Arbeiter,
sich gewerkschaftlich zu organisieren, um die eigenen Interessen zu
verteidigen», sowie dem «Recht auf eine angemessene Entlohnung und auf
soziale Sicherheit» realisiere.

Die auf der Würde des Menschen basierenden Rechte jedes Menschen

als Menschen gelten als das wesentliche Kriterium für alle politischen
Programme, Systeme und Regime (Redemptor Hominis, § 17). Sie gelten



Philosophische Überlegungen 51

als der Maßstab der sozialen Gerechtigkeit im Leben der politischen
Institutionen (ebd. ; Generalaudienz vom 8.11. 1978), als die Voraussetzung
für den Frieden und die Verhinderung von Krieg, als die Barriere gegen
Totalitarismus, Neokolonismus und Imperialismus.

2. Zur Positivierung der Menschenrechte

Der Papst ist sich bewußt, daß die bloße Deklaration der Menschenrechte

keineswegs ausreicht. So begrüßt er in seiner Botschaft an den

Generalsekretär der Vereinten Nationen, Kurt Waldheim, zum 30.

Jahrestag der Verabschiedung der Erklärung der Vereinten Nationen über
die Menschenrechte (10. 12. 1978) die von dieser Institution unternommenen

bedeutenden Schritte und außerordentlichen Anstrengungen, um
Rechtsmittel für den Schutz der in der Erklärung der Vereinten Nationen
dargelegten Ideale zu schaffen und zu stärken. Angesichts der zusehends

wachsenden Kluft zwischen den Menschenrechtserklärungen und der
mitunter massiven Zunahme der MenschenrechtsrierfefewMge» in allen
Teilen der Gesellschaft und der Welt, angesichts von Menschenrechtsverletzungen

nicht nur von Seiten der staatlich institutionalisierten
Gewalt, sondern auch von Seiten nichtstaatlicher subversiver Gewalt,
angesichts von «Konzentrationslagern, von Gewalt und Torturen, von
Terrorismus und vielfältigen Diskriminierungen» (Redemptor Hominis,
§ 17), auch von «Menschenraub aus politischen Gründen und Entführungen

aus materieller Gewinnsucht» (An Kurt Waldheim) fordert
Johannes Paul II. eine immer wirksamere Garantie der Menschenrechte.

Die von ihm begrüßte Anerkennung der Konventionen der Vereinten
Nationen durch immer mehr Staaten ist allerdings nicht mehr als ein

erster Schritt.
Zu den geforderten gesetzlichen Garantien gehörte vor allem auch

die Möglichkeit, gegen Menschenrechtsverletzungen vor Gerichten klagen
zu können und bei legitimen Klagen Recht zu bekommen : in innerstaatlicher

Perspektive aufgrund einer Anerkennung der Menschenrechte als

positivrechtlich verbindlicher Grundrechte, in internationaler Sicht etwa
nach dem Vorbild der Europäischen Menschenrechtskommission und des

Europäischen Gerichtshofes für Menschenrechte. Darauf geht der Papst
aber nicht mehr ein, womit er - ähnlich wie seine Vorgänger - die
tatsächliche rechtliche Durchsetzung gegenüber der sittlich-postulatori-
schen Seite unterbewertet.



52 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

3. Die Spezifizierung der Menschenrechte

Die nähere Auffächerung der Menschenrechte, die Hervorhebung
einzelner Menschenrechte und Menschenrechtsgruppen, hängt sehr von
dem Anlaß und dem Adressatenkreis der jeweiligen päpstlichen Äußerung
ab. Gleichwohl ziehen sich einige Gemeinsamkeiten durch die verschiedenen

Verlautbarungen Johannes Pauls II.: Im Mittelpunkt der
nachdrücklich akzentuierten Menschenrechte stehen zum einen solche, die

mit allgemeinen Forderungen zusammenhängen, die die katholische
Sozialethik immer schon erhoben hat, und zum anderen jene Rechte, die
die Voraussetzung kirchlicher Arbeit darstellen und daher von der Kirche
für sich selbst eingefordert werden.

Zur ersten Gruppe gehört aus dem Umkreis der persönlichen
Freiheitsrechte vor allem das Recht auf Leih und Lehen. Dieses Recht wird
zugleich präzisiert und verschärft - unter Berufung auf die entsprechende

Forderung von Paul VI. - zu einem Recht auf Gehurt. Ein solches Recht
steht in Übereinstimmung mit der katholischen Soziallehre, ist aber im
Rahmen der internationalen Menschenrechtsentwicklung neu, so daß

es eine nähere Begründung verdiente. Die Formulierung eines Rechts
auf Geburt zeigt übrigens, wie die katholische Soziallehre zur besseren

Verständlichmachung ihrer eigenen Überzeugungen sich vor allem seit

Pacem in terris einer allgemein anerkannten, eben der neuzeitlich-zeitgenössischen

Sprache der Menschenrechte bedient.
In Übereinstimmung mit dem hohen kritischen Potential gerade

dieses Teils der katholischen Soziallehre legt der Papst nachdrücklichen
Wert auf die Sozialrechte, allgemein auf das Prinzip der sozialen Gerechtigkeit,

näherhin zum Beispiel auf das Recht auf Arbeit und das Recht
auf gewerkschaftliche Organisation. Zugleich wird eine einseitig
individualistische Deutung der Menschenrechte, wird eine Beschränkung auf
die persönlichen Freiheitsrechte deutlich zurückgewiesen. Allerdings
erhebt sich bei dem Recht auf Arbeit im Unterschied zum Recht auf

gewerkschaftliche Organisation (einem Spezialaspekt eines persönlichen
Freiheitsrechts, nämlich des Rechts auf Vereinigungsfreiheit) die Frage,
inwiefern es sich dabei um ein Menschenrecht im strikten Sinne eines

subjektiv-öffentlichen Rechtes handelt. Denn als subjektiv-öffentliches
Recht interpretiert, würde es eventuell eine staatliche Arbeitsplatzbeschaffung

nach sich ziehen, die ihrerseits mit anderen Menschenrechten,
namentlich den persönlichen Freiheitsrechten, im Widerspruch steht.



Philosophische Überlegungen 53

Das Recht auf Arbeit muß aber nicht als subjektiv-öffentliches Recht
verstanden werden. Es könnte auch bedeuten, daß die Wirtschafts- und

Sozialpolitik verpflichtet ist, jeder drohenden oder gar schon gegenwärtigen

Arbeitslosigkeit wirksam entgegenzutreten; und diese Verpflichtung

ergibt sich nicht erst aus Überlegungen zur sozialen Befriedigung,
sondern auch und primär unter Aspekten der sozialen Gerechtigkeit und
der menschlichen Würde.

Unter den vom Papst näher ausgeführten und nachdrücklich
geforderten Menschenrechten stehen vor allem jene Rechte, die für die kirchliche

Arbeit selbst unerläßlich sind. Dabei steht an erster Stelle das immer
wieder verlangte Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit,
und zwar insbesondere unter seinem Aspekt der Religionsfreiheit. Der
Papst sieht die Religionsfreiheit als Grundlage aller anderen Freiheiten

an, was allerdings historisch 16 wie sachlich (vgl. das Recht auf Leben)
gesehen nur mit großen Einschränkungen richtig ist. Er sieht die

Religionsfreiheit durch bestimmte Regierungsformen bedroht, ohne solche

Regierungsformen direkt anzusprechen, und verlangt feierlich - mit
Bezug auf die Erklärung über die Religionsfreiheit des Zweiten Vatikanischen

Konzils Dignitatis Humanae - : «Jedem Menschen muß im Rahmen

unseres Zusammenlebens Gelegenheit gegeben werden, allein oder

mit anderen, privat oder öffentlich seinen Glauben und seine Überzeugung

zu bekennen» (An Kurt Waldheim; Redemptor Hominis, § 17;
Generalaudienz vom 4. 4. 1979).

Zu den von den politischen Autoritäten für die Kirche geforderten
Menschenrechten gehört auch, daß der Papst (im Umkreis der sozial-

staatlichen Pflicht zur Hilfeleistung gegenüber Kranken, Armen und

Behinderten) einen Freiraum für nichtstaatliche Hilfeleistung fordert:
ebenso für persönliche wie für kirchliche Hilfeleistung, einen Freiraum,

16 G. Jellineks (gegen Boutmys Begründung aus Rousseau und der
französischen Aufklärung gerichtete) Herleitung der Menschenrechte aus religiösen Motiven
und Wurzeln ist durch spätere Forschung als nicht haltbar erwiesen worden. Zwar
wurzeln die Menschenrechte nicht so sehr in der französischen Aufklärung, viel
eher in den amerikanischen Rechtserklärungen, bei denen aber weniger die religiöse
Toleranz als die alten englischen Freiheitsrechte den wesentlichen Grund abgeben.
Vgl. R. Schnur, Hrsg., Zur Geschichte der Erklärung der Menschenrechte, Darmstadt

21974. Ins Prinzipielle gewendet wurde Jellineks These durch M. Weber:
Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 51979, 725 f. Gegen das andere Extrem, gegen
eine Unterbewertung der religiösen Motive: G. Oestreich, Die Entwicklung der
Menschenrechte und Grundfreiheiten, in: K. A. Bettermann u.a., Hrsg., Die
Grundrechte. Handbuch der Theorie und Praxis der Grundrechte, Bd. 1/1, Berlin
1966, 1-123 (9f., 47f.).



54 Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte:

der im Gegensatz zu einer monopolistischen Ausweitung der staatlichen
Hilfe und in Übereinstimmung mit einem der Grundprinzipien katholischer

Sozial- und Staatslehre, dem Subsidiaritätsprinzip, steht.
Menschenrechtliche Forderungen, die weder unmittelbar in den

klassischen Kanon der katholischen Sozialethik fallen noch die Eigenrechte

der Kirche gegenüber staatlichen Autoritäten betreffen, treten
in den päpstlichen Verlautbarungen zurück. So treten gegenüber dem

Recht auf Leben (und auf Geburt) und dem Recht auf Religionsfreiheit
die anderen persönlichen Freiheitsrechte in den Hintergrund. Ebenso
werden auch die politischen Mitwirkungsrechte vergleichsweise gering
betont, wiewohl sie keineswegs ganz übergangen werden. Gegenüber
dem Generalsekretär der Vereinten Nationen etwa betont der Papst,
das «Recht auf Teilnahme an den Entscheidungen, die Menschen und
Völker betreffen», und in seiner ersten Enzyklika spricht er vom Recht
der ganzen Gesellschaft und des ganzen Volkes, Herr des eigenen Geschicks

zu sein und nicht in Unterwerfung unter der Macht einer bestimmten
Gruppe zu leben (§ 17 ; vgl. die Homilie bei der Messe im Konzentrationslager

Birkenau, 7. 6. 19791. Eine elementare Voraussetzung des

Selbstbestimmungsrechts der Völker ist das Recht auf Existenz, von dem der

Papst vor Pilgern (aus Niederschlesien, 6. 6. 1979) spricht.

4. Zur innerkirchlichen Bedeutung der Menschenrechte

Die katholische Kirche hat neben ihrer religiös-charismatischen Seite
auch deutliche Aspekte einer politisch-sozialen Institution. Ihr
Oberhaupt, der Papst, ist nicht bloß eine moralische, sondern auch und unmittelbar

eine politisch-rechtliche Macht: gegenüber den Kirchenmitgliedern,
den Priestern und Laien. Insofern die Kirche aber selbst eine politischsoziale

Institution mit ihrer eigenen Rechtsordnung ist, steht sie auch

unter den Kriterien, die sie für alle politisch-sozialen Institutionen
aufstellt, nämlich unter den Prinzipien der politisch-sozialen Gerechtigkeit
und ihrer neuzeitlich-zeitgenössischen Konkretisierung in den Menschenrechten.

Wie der Papst eigens gegenüber den Leitern der jüdischen
Organisationen betonte: «Die katholische Kirche verwirft daher im
Prinzip und in der Praxis jede Verletzung der Menschenrechte, wo immer
in der Welt sie auftritt» (12. 3. 1979). Diese Aussage richtet sich ebenso

an die politischen Gemeinschaften und Autoritäten außerhalb der
Kirche wie an die Kirche selbst, insofern sie eine politische Gemeinschaft

ist, in der es Macht und Autoritäten gibt. Was der Papst damit still-



Philosophische Überlegungen 55

schweigend angesprochen, aber nur in einer Ansprache an die Mitglieder
des päpstlichen Gerichtshofs, der Rota Romana, ausdrücklich gesagt
hat (17. 2. 1979) : Insofern auch die Kirche rechtlich-politische Strukturen
hat, stehen diese unter der Forderung der Menschenrechte. Noch mehr:
Die Kirche hat eine besondere Aufgabe gegenüber den Menschenrechten ;

denn sie soll ein «Spiegel der Gerechtigkeit» (speculum justitiae) sein

(ebd.). Diese Einsicht hat weitreichende Folgen:

Schon die Synode (1971) hatte es nachdrücklich hervorgehoben:
«Wer immer den Menschen von Gerechtigkeit sprechen will, muß erst
in ihren Augen gerecht sein.» Und Paul VI. hatte in der Botschaft über

Menschenrechte und Versöhnung selbstkritisch gesagt: «Aus Erfahrung
weiß die Kirche, daß der Dienst an der Durchsetzung der Menschenrechte

in der Welt sie zu dauernder Gewissenserforschung verpflichtet
und zu ununterbrochener Reinigung ihres eigenen Lebens, ihrer
Gesetzgebung, ihrer Institutionen und ihrer Handlungsweisen Im Licht
der uns auferlegten Pflicht der Evangelisierung bestärken wir unsere

eigene Entschlossenheit, die Rechte des Menschen und die Versöhnung
überall in der Kirche zu fördern» 17. Das aber heißt: Die Menschenrechte

sind nicht bloß - wie in fast allen Verlautbarungen Johannes
Pauls II. - ein Thema für Stellungnahmen gegenüber anderen. Sie sind
ebenso und zuallererst ein Maßstab zur Beurteilung, gegebenenfalls zur
Veränderung der innerkirchlichen Strukturen und des kanonischen
Rechts. Man denke an Gewaltenteilung (z.B. durch eine Erweiterung der

Befugnisse der Konzilien und Synoden) und Stärkung der Ortskirchen,
an die Garantie eines gerechten Verfahrens (fair trial mit rechtlichem
Gehör, Öffentlichkeit sowie den Möglichkeiten, einen Verteidiger
heranzuziehen und Berufung einzulegen) für den Fall von Konflikten, so etwa
zwischen den Lehrmeinungen von Theologen und kirchlichen Autoritäten,
man denke an eine Erweiterung der Mitbestimmungsbefugnisse der

Laien und an die Gleichberechtigung der Frauen. Denn nur dann, wenn
die Kirche mit ihrer Grundordnung für die Welt ein Vorbild abgibt, kann
sie bei allen Christen und Nichtchristen auf Anerkennung ihrer
sittlichpolitischen Autorität rechnen.

17 Nach Herder-Korrespondenz 28 (1974) 624.


	Papst Johannes Paul II. und die MEnschenrechte : philosophische Überlegungen

