Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: A propos du Dieu de Leibniz

Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760962

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILIBERT SECRETAN

A propos du Dieu de Leibniz

4

Depuis que Pascal, dans un raccourci fulgurant, a opposé le Dieu des
philosophes et le Dieu d’Abraham, d’'Isaac et de Jacob, tout discours sur
Dieu élaboré en connaissance de cause de la Révélation, fait probléme.
Autrement dit, s'il est 1égitime de parler de «théologie naturelle» lors-
qu’on aborde des philosophies pré- ou extrachrétiennes — et par privilége
culturel le «dieu» de Platon, d’Aristote, du Portique, de Plotin —, le
«Dieu des philosophes» a-t-il encore une signification positive en régime
de foi au Dieu de Jésus-Christ? Peut-étre non.

Pourtant, la notion de «philosophie chrétienne» — qui pourrait aussi
convenir a Pascal — n'offre-t-elle pas une alternative valable a cette
opposition brutale entre une raison «naturelle» — peut-étre livrée a une
fatale obscurité — et la foi «surnaturelle»? Cette question, qui met cer-
tainement en route une distinction entre raison scientifique et raison
sapientiale, et que la tradition médiévale a bravement assumée, se pose
avec une particuliére acuité au sujet de Leibniz.

Si l'on peut interroger le maitre de Hannover sur sa théologie,
notamment mise en ceuvre dans ses efforts inlassables de rapprochement
des Eglises (catholique et protestantes, et protestantes entre elles), ou
dans son long dialogue avec Locke, on est également incité a reprendre a
son sujet la question toujours controversée de la « philosophie chrétiennen»;
c’est-a-dire d'une philosophie qui, sans se confondre avec la théologie,
optre avec une idée de Dieu qui se voudrait a la fois rationnelle et garantie
par la Révélation. Or, s’il est une philosophie qui s’est voulue chrétienne,
c’est bien celle de Leibniz. Et c’est encore a Leibniz que 'on doit la plus
parfaite conjonction de 'universalité de la raison et de la catholicité de la
foi. Tout semble plaider en faveur de Leibniz si I'on songe a habiliter
I'idée d’une philosophie chrétienne. Une analyse plus serrée oblige



A propos du Dieu de Leibniz 25

pourtant & émettre des doutes sérieux sur la validité de I'entreprise, sans
pourtant prétendre a un jugement définitif.

Une philosophie chrétienne ne peut étre acceptée que selon deux
hypothéses. La premiére est que la dimension de foi a laquelle fait
référence 1’'adjectif «chrétien», indique au discours rationnel une limite
qui ne reléve plus de la seule capacité critique autonome de la raison.
La seconde, dont je reprendrai les éléments essentiels a Edith Stein !,
serait que le philosophe peut recevoir et accepter comme «hypothéses»
ce que la foi recoit comme «thésesy élaborées dans le discours théologique.

Selon la premiére perspective, je défendrai le point de vue qu’une
philosophie peut étre chrétienne dans la mesure ot le discours philo-
sophique sur Dieu s’'interdit d’utiliser Dieu comme principe de sa propre
cloture, c’est-a-dire comme principe de son absolutisation. A ce titre, une
philosophie chrétienne doit s’interdire de constituer une dogmatique
philosophique. Cet interdit est, pour une philosophie chrétienne, un
déterminant négatif; mais cette autolimitation n’est pas contraire a la
philosophie dans la mesure ot I'expérience de sa propre limite est déja
une «expérience» constitutive de la raison elle-méme. Réciproquement,
I'expérience de la limite n’a pas déja pour contenu la Révélation; elle
accompagne pourtant comme motif réflexif I’expérience alors proprement
religieuse de 1'accueil de la Révélation.

Selon la seconde perspective, d’allure plus positive, la raison se laisse
attirer — a condition que son questionnement 1'y engage — dans un
«domaine» qu’elle ne saurait découvrir par elle-méme, mais qui lui ouvre,
a titre d’hypothéses, de nouvelles perspectives de pensée. C’est dans ce
sens qu’Edith Stein peut écrire:

«Sur ce que la raison naturelle atteint comme le premier étant, la foi
et la théologie peuvent lui donner des précisions auxquelles elle ne
saurait parvenir. La raison tomberait en déraison si elle s’obstinait &
s'arréter a cela qu’elle peut découvrir par elle-méme, et a fermer les
yeux sur ce qu'une lumiére supérieure lui donne a voir ... Les vérités
fondamentales de notre foi présentent tout étant dans une lumiére
qui montre I'impossibilité pour une philosophie pure, c’est-a-dire
purement rationelle, de se réaliser pleinement comme perfectum opus
rationis. Elle & besoin de I'apport de la théologie, sans devenir
théologie pour autant» 2.

L Endliches und ewiges Sein, Herder 1962, 1. Einleitung, § 4, 30.
2 E. STEIN, ibid. 23.



26 A propos du Dieu de Leibniz

C’est ici, radicalement, du statut humain de la philosophie qu’il est
question, et de la tentation d’autosuffisance d'une Raison qui chercherait
a se dégager de sa condition créaturelle en se coupant de toute perspective
théologique.

En résumé: une philosophie chrétienne est critique; et lorsque s’im-
pose a elle la distinction entre science (empirique) et sagesse (philosophi-
que), elle applique I'exigence critique, en tant que philosophie, a la science,
et en tant que chrétienne 4 la sagesse. On rejoindrait ici, pour 1'essentiel,
la position de Pascal.

Leibniz parait bien ne répondre a aucune de ces deux conditions
d’une philosophie chrétienne. Si Kant a pergu en lui le «dogmatique» par
excellence, c’est qu'en effet le Dieu de Leibniz clot le systéme sur lui-
méme, et ainsi assure au discours philosophique un statut de certitude
rationnelle équivalant aux certitudes théologiques. Et une fois effacée la
distinction réelle entre science et foi, il devient impensable qu’'une lu-
miére de foi puisse éclairer la philosophie dans sa recherche propre. Leib-
niz, en identifiant en Dieu le principe d’étre (essentiel et existentiel) et le
principe de raison (cause et intelligibilité du monde), supprimel’écart entre
I’approche philosophique du sens et du mystére de I'étre, et la rationalisa-
tion systématique de I'univers: Nature et Société, Monde et Civilisation.

Parler de Leibniz comme d’un philosophe chrétien reléverait ainsi
d’une illusion d’optique; et cette interprétation ne pourrait inspirer qu'une
critique sévére: la philosophie leibnizienne ne serait que «le passé d'une
illusion». Mais c’est alors moins son optimisme qui serait visé — que Vol-
taire conserve au plan de la nature pour la rejeter au plan de 'histoire
— que sa tentative de restaurer en Dieu le principe de I'Unité universelle,
donc d’une unité idéale qu’il s’agirait de rejoindre a travers la multipli-
cité des «points de vue» qui caractérisent la position des étres — des
monades — dans le tout harmonieux de 1'Univers. Cette idéalité de Dieu
compris comme Raison achevée du Tout possible passant a I'existence a
raison de sa perfection, fait ’objet, dans la philosophie contemporaine,
d’une critique qu’il faut prendre au sérieux. Elle porte un nom qui parait
menacer toute la tradition dont se réclame Leibniz: celui d’«onto-théo-
logie». Que peut-elle nous apporter pour une estimation de la philosophie
leibnizienne dans son rapport a la pensée chrétienne?

En forgeant la notion d’onfo-théologie, Martin Heidegger n’a pas
établi que le statut d'un discours sur Dieu en tant qu’Etant supréme et
en tant que Cause premiére. Il désigne avec précision le Dieu de la théo-
logie, c’est-a-dire I'objet d'un savoir, tel que ce savoir s’est élaboré, comme



A propos du Dieu de Leibniz 27

métaphysique, dans 'oubli de I'Etre. En ce sens, le Dieu onto-théolo-
gique est bien le Dieu des philosophes, ou plus exactement des méta-
physiciens. Or, Heidegger, dans le «Principe de Raison» (Der Satz vom
Grund), vise plus particulierement Leibniz, dans la mesure ot Dieu est
directement impliqué dans le principe de raison (= nihil est sine ratione),
voire identifié 4 1a Raison suffisante de tout étant; donc dans la mesure ot
Dieu est posé en clef de voiite d'un systéme dont 1’ordre rationnel est déduc-
tible d'un Dieu Raison et Cause de touteschoseset quis’identifie & cet ordre.
A T'onto-théologie, Heidegger pose une double alternative:

a) le commentaire proprement «théologique» de la foi; soit le discours
chrétien fondé dans une Révélation, et pour lequel la «philosophie
chrétienne» est un «fer en bois» (ein hdolzernes Eisen);

b) la pensée de la différence, qui récuse la notion de «cause» comme caté-
gorie de 1'identité, proprement réductrice de 1'Etre a 'étant.

Heidegger rend de ce fait caduque une lecture de Leibniz comme
philosophe théiste, opposable au déisme d'un Voltaire ou a 1'athéisme.
Pour Heidegger, ce ne sont 1a que des variantes d'un méme fond méta-
physique identitaire. Mais s’il rend caduque une lecture a la limite idéo-
logique de Leibniz, il force a vérifier sur le cas Leibniz 'ampleur de la
notion d’onto-théologie, et avec elle la pertinence du concept de «diffé-
rence» pour une philosophie chrétienne.

Schématiquement et a titre de question: Alors que Heidegger oppose
la différence de I’Etre a I'identité de 1'étant, garantie par 1'identité cau-
sante de Dieu, n’est-il pas légitime d’opposer a I'identité du Dieu-Un
la «distance» du Dieu-Trine? Autrement dit, est-il pensable qu’en Dieu
méme s’ouvre une transcendance a lui-méme: une distance entre le Dieu
accessible a la raison philosophique en tant que Cause du monde et
ordonnateur de toutes choses, et le Dieu de Jésus-Christ dont la Filiation
atteste une Trinité ol vaut une autre et mysterieuse unité — ou union —
d’Amour? Leibniz aurait achevé —en en énoncgant le principe — le discours
sur Dieu Un et Méme, Cause de soi et Substance; il en aurait assuré le
statut métaphysique. Resterait a penser en Dieu ce qui le dés-identifie de
soi-méme. Et '’enjeu de cette question ne serait-il pas la distinction a faire
entre Dieu dans sa manifestation mondaine et historique, et Dieu en sa
Révélation? A cette distinction «formelle», seule la théologie peut, de
toute évidence, donner un contenu; mais en tant qu’elle concerne la
notion de «transcendance», elle concerne la philosophie appelée a s’inter-
roger pour le moins sur le multiple sens de cette notion.



28 A propos du Dieu de Leibniz

17

Leibniz congoit Dieu selon une triple détermination: celle de cause
référée au principe de Raison suffisante; celle de Monade référée a I'idée
de substance; celle d'Harmonie universelle référée a la perfection de son
ceuvre. Ces trois déterminations sont inséparables, et se ramassent dans
celle de Sujet. Sujet substantiel et spirituel, Dieu est la Monade qui pense
I'ordre essentiel et formel de I'Univers conformément au principe de
raison, donc conformément a lui-méme, et qui le dérige selon le principe
du meilleur. Aussi le Sujet divin est-il a la fois intelligence et volonté; en
tant que Dieu bon parce que parfait, il est sage et juste, donc parfaite-
ment vertueux.

Cette détermination de Dieu comme Sujet ouvre a la question de sa
manifestation — pensée et action —, c’est-a-dire de son expression. Dieu se
manifeste ou s’exprime dans sa pusssance créatrice, soit comme source de
toute substance (monadique); dans 'ordre de la nature, il se manifeste
comme Intelligence organisatrice ou «architectonique»; dans I'ordre de
la grice, il se manifeste comme Gouverneur du monde, c’est-a-dire de
I'univers historique et culturel, ot Leibniz lui-méme a tant travaillé a
I’harmonie des esprits.

I1 faut noter au sujet de la puissance divine un écart remarquable
entre la puissance de creatio ex nihilo, et la puissance d’organisation que
va recouvrir spécifiquement le titre de Monarque de la Cité de Dieu, et ol
éclate sa Justice, c’est-a-dire I'unité de sa sagesse et de sa puissance. La
puissance créatrice est la puissance de faire étre, mais aussi la puissance
d’anéantir. Elle est en Dieu la puissance de poser en dehors de soi des
substances #mparfaites, donc affectées d’une négativité radicale, d'un
«mal métaphysique» qui peut étre pour les monades libres et conscientes
une source de fascination. On retrouvera la probléme lorsqu’il s’agira de
discuter de la doctrine leibnizienne du mal moral. Retenons pour l'instant
cette face obscure de Dieu, cette puissance arbitraire qui correspond a
une liberté antérieure a toute détermination, donc a toute perspective
d’organisation du monde, mais que tout relie & un exssfer premier, par
rapport auquel la formation de I'univers harmonieux recevra une déter-
mination résolument essenfialiste.

C’est a Vessentialisme de Leibniz qu’il faut réferer la manifestation
de Dieu comme Intelligence qui pense le possible, c’est-a-dire ce qui ne
contient pas de contradiction. Et parmi les possibles se réaliseront, selon



A propos du Dieu de Leibniz 29

le critére du meilleur, les réalités et les vies accordées entre elles dans le
seul univers qui puisse comporter le maximum d’éléments «compossib-
les»: le meilleur des mondes possibles. Ce meilleur a son principe dans la
bonté de Dieu; et cette bonté se subdivise & son tour en deux aspects:
I'ordre de la Nature témoigne de la sagesse «architectonique» de Dieu,
l'ordre des rapports entre les monades intelligentes, ou spirituelles,
témoigne de la justice «monarchique» de Dieu.

Le Sujet divin apparait ainsi dans une triple détermination de liberté,
d’intelligence et de volonté; mais dans une détermination qui caractérise
aussi le sujet comme une puissance, une «énergie» qui fait étre, qui con-
struit et qui dirige le monde. La notion de «volonté de puissance» ne
serait pas ici déplacée, a condition de I'accorder a tout I’éthos de la raison
qui détermine la théologie leibnizienne; c’est-a-dire a condition d’accor-
der le concept énergétique de puissance a celui, rationnel, de 'universel.

L’universel est la «dimension» propre de Dieu; c’est dans cette
dimension qu’il s’exprime, et c’est de I'universel qu’il a une représentation
adéquate, c’est-a-dire conforme a ’harmonie qui en est I'ordre a la fois
rationnel et merveilleux. Les monades créées jouissent, en tant qu'unités
vivantes, du privilége de re-produire en elles cet ordre universel et d’en
avoir une conscience conforme a leur degré de perfection. Mais seuls les
étres rationnels, ou spirituels, sont susceptibles d’atteindre au principe
de raison, et ainsi a une connaissance relativement adéquate et pour le
moins provisoire de la science divine.

Leibniz, on le voit, déplace la problématique des degrés d’étre vers
celle des degrés de conscience. Toutes les créatures sont marquées d'une
imperfection radicale, appelée «mal métaphysique»; elles se distinguent
par leur organisation plus ou moins complexe ef par leur niveau de
conscience; la considération «physiologique» puis «psychologique»
I'emporte sur le considération ontologique. Leibniz inaugure ainsi une
philosophie du sujet qui a la fois fait écho a Descartes et annonce la
phénoménologie husserlienne.

Dieu, plus que jamais, est le Sujet absolu; mais c’est aussi en leur
qualité de sujets que les monades humaines peuvent, au moins a titre de
«points» monadiques, avoir un «point de vue» sur I'universel et imiter Dieu
par leur art rationnel, théorico-technique et juridique. L’organisation du
monde est pour I'homme sa vocation de «petit Dieu»; 'imitation de Dieu
se remarquera par la sagesse dans le gestion et I’administration du monde.

Architecte et Monarque de 1'Univers, Dieu donne I'’exemple d'une
raison qu’il serait illégitime de réduire a sa dimension logico-mathé-



30 A propos du Dieu de Leibniz

matique. Certes: «cum Deus calculat mundus fity; mais parler avec
G. Grua d'une « Jurisprudence universelle» est d’autant plus justifié que le
droit fut I'une des sources majeures de la philosophie de Leibniz. L’ordre
juridique est inséparable de 1l'ordre logique: la raison est d'un seul
tenant, car il n'y a qu'un seul principe de Raison: il est Dieu et il suffit.

Si la philosophie de Leibniz est une philosophie de I'ordre vivant ef
rationnel, la notion heideggerienne d’onto-théologie s’en trouve notable-
ment précisée: elle apparait dans son statut proprement franscendental.
Dieu est le Sujet transcendental qui coincide avec 1'ordre transcendental,
c’est-a-dire principiel, mais traduisible dans l’ordre empirique dont les
forces organisatrices du monde ont la responsabilité quasi religieuse.

Le souci constant de Leibniz est d’arracher Dieu a une conception
qui livrerait son absolu a l'incontrélabilité d'une liberté radicalement
arbitraire. D’ot1, a I'évidence, 1'effacement du motif de la création ex
nihilo derriére le motif prédominant de la raison architectonique et
monarchique du Dieu sage et juste. Sa supréme liberté s’en trouve liée a
une supréme nécessité; Leibniz pense dans une théorie de I’Ordre uni-
versel ce que Hegel tentera de lier dans une philosophie du Devenir
universel. Or, c’est précisément dans cet Ordre que se dessine une «trans-
cendance» qui peut-étre justifie le diagnostic heideggerien d’'une onto-
théologie et qui vient a jeter une lumiére ambiguée sur le vocable,
apparemment serein, d'«universel».

Si, en effet, 'étant supréme transcende les étants empiriques, cette
transcendance est marquée par l'ordre des raisons, et de la Raison. La
transcendance de la Cause n’est encore qu'une transcendance raison-
nable et qui rend raison de ses effets. Mais lorsque cette transcendance est
pensée comme Sujet, c’est bien une liberté qui spontanément — en Dieu —
se lie a la nécessité de raison, mais qui, produisant des étres im-parfaits,
ouvre la possibilité d’'un écart entre une liberté créée et une raison qui
procéde par imitation d'un ordre nécessitaire et prédonné. Cet écart,
avouons-le, demeure énigmatique. Il faut imaginer au cceur de cette
liberté créée une trace du néant, une angoisse fascinante et une résistance
a la claire nécessité; peut-étre n’y a-t il qu'un court trajet de pensée entre
la positivité du sujet leibnizien, pris dans le dynamisme vital et rationnel
de son Dieu-Sujet, et la négativité de sa fixation sur son état de créature,
c’est a-dire sur une imperfection ot la liberté d’origine 'emporte sur la
détermination terminale. A trop se souvenir de son obscure origine,
I’homme perdrait le gofit de lier son effort a la divine Force de progres et
d’harmonie: il manquerait fonciérement a sa vocation.



A propos du Dieu de Leibniz 31

Aussi Leibniz peut-il se faire 'avocat éloquent et prolixe de la cause
de Dieu. Pensé par Dieu, puisque sa liberté créatrice est inséparable de
son intelligence formatrice, le mal n'est pas voulu puisque incompatible
avec sa bonté. C’est bien autour de ce motif que se déploie, pesamment,
ardemment, la Théodicée. Pourtant, n’y a-t-il pas plus dans le «mal
radical» que l'im-perfection qui sépare Créateur et créature? N'y a-t-il
pas une obscurité de I'exisfer, une puissance qui ne peut produire qu'une
im-puissance, une liberté qui ne peut produire qu’une servitude et que va
recouvrir la perfection de I'ordre rationnel de I'Univers? A la face obscure
de Dieu correspondrait donc la face obscure de la créature: une libre
servitude qui ne serait pas moins libre que ’entrée humaine en raison.
Cette direction de pensée ne conduit-elle pas, étrangement, a S. Kier-
kegaard? La voie de salut est dés lors équivalemment rationnelle et
croyante, simultanément de Raison et de Foi. Or, c’est bien ce que signifie
I'ordre leibnizien. Le Sujet-Dieu est transcendental dans la mesure ou
sa Verité est le principe de I'ordre logique, sa Bonté le principe de I'ordre
éthico-juridique, et sa Beauté celui de 'harmonie universelle. — Cette
derniére attribution ouvre largement sur 'univers baroque dont Leibniz
peut étre considéré comme /e philosophe. '

Portant a 'infini tous les attributs d’un sujet, le Dieu de Leibniz de-
meure pourtant radicalement 1ié 4 sa création finie, qu’il suscite du néant,
qu’il construit comme Monde et qu’il gouverne comme Histoire. La
catégorie transcendentale de la relation est dés lors entiérement investie
dans 1'étre du monde en tant qu’étant; et c’est comme relation de Dieu
au monde que I'Univers se trouve marqué du triple signe de l'ordre:
Vérité, Bonté, Harmonie, en quoi consiste la Raison de toutes choses.
Mais encore: dans la mesure ol ces qualités sont celles d'un unique Sujet
et partant d’un unique Univers, — et non plus, comme dans la théologie
trinitaire, des attributions propres aux trois Personnes divines —, c’est
bien a I'unité et a l'identité de Dieu que s’accordent des qualités trans-
cendentales a laquelle nécessairement se «limite» le regard uniment de
science et de foi.

Fie

La théologie de Leibniz se situe visiblement & un carrefour ol vien-
nent se confondre deux problématiques: celle, dérivée de la théologie
trinitaire, des «appropriations», c’est-a-dire de l’attribution en propre
aux trois Personnes de la Trinité de caractéres distinctifs, de perfections



32 A propos du Dieu de Leibniz

d’étre ou d’opération. Or, a voir que les perfections d’opération, notam-
ment présentées par Abélard et Pierre Lombard, sont Puissance, Sagesse
et Bonté, on est moins étonné de les retrouver chez Leibniz; que ce
soient des attributions d’opération est a mon sens décisif. Puis la problé-
matique des transcendentaux, qui déja s’est reportée sur celle des appro-
priations lorsque s’est établie la relation Puissance — Unité, Sagesse —
Verité, Bonté — Bien.

Le Dieu leibnizien est opératif, et c’est dans la coopération a la
construction du monde que I’homme témoigne d’'une piété tout entiére
liée 4 son activité de constructeur et d’organisateur. La théologie leib-
nizienne est le fondement théorique d’une praxis croyante essentiellement
laique. Par ailleurs, ce Dieu est un Sujet transcendant, au sens ot il est,
en son Unité monadique, le porteur de perfections «transcendentales»
certes empruntées & une doctrine trinitaire, mais en fait attribuées au
seul Sujet divin dont I'unité ne peut souffrir de relations internes. Les
opérations ad extra, en quoi consiste Dieu, excluent une Vie divine ad
intra; cette exclusive détermine a son tour la transcendance de I'Identique
visée par Heidegger comme onto-théologique.

A partir de 1a, on voit se dessiner trois grandes réactions a la philo-
sophie de Leibniz: la réaction de Kant, puis celle de Heidegger, enfin celle
qui s’esquisse a partir d'une réflexion sur le destin de la théologie trini-
taire dans la métaphysique leibnizienne. Kant a réagi en distinguant
entendement et raison, concept et idée, constitution et régulation,
brisant ainsi I'idéal d’une science susceptible de se donner Dieu — comme
principe d’unité du monde — pour objet. Heidegger va certainement plus
loin en s’attaquant a la notion de Cause — cause du monde et cause de soi -
et en se frayant un nouveau chemin de pensée vers 'Etre dontil n'y a
plus a «rendre raison». Heidegger apporte ainsi une contestation de tout
ce qui — du plan métaphysique au plan de la rationalisation planétaire
du monde — se fonde sur l'opérativité du Dieu-Raison. Que cette dé-
marche, fermement engagée a penser la différence d’avec l'étant réglé
par la raison organisatrice, débouche sur une «mystique naturelle», nous
intéresse ici dans la mesure ol notre attention a la démarche heidegge-
rienne se charge d'une interrogation inquiéte sur sa pertinence pour la
pensée chrétienne. Je dirai pour ma part que l1a ot Heidegger s’ouvre au
sacré que déploie le «monde de la parole», au sacré du Dire poétique, la
pensée chrétienne doit tenter de transcender la «transcendance» leibni-
zienne et de penser la distance entre le Dieu qui se manifeste et Dieu qui
se révéle dans sa sainteté.



A propos du Dieu de Leibniz 33

Le Dieu qui se révéle n’est pas le Dieu qui se manifeste. L’homme
peut encore disposer de ce qui se manifeste — ne fit-ce que sous la forme
d’une idéologie théiste. En revanche, celui qui se révéle se donne en
vérité; mais il ne se donne pas a voir. Se donner a croire est d'un autre
ordre. Dans la mesure ot Leibniz croit au Christ, il adhére a un enseigne-
ment, non a une Personne. Il retient de cet enseignement ce qu’il peut
traduire et reconstituer philosophiquement; il en dispose respectueuse-
ment comme venant de la «créature élevée a la plus haute perfection»3 et
la plus parfaitement accordée au Plan du Créateur. Mais qu’en Jésus-
Christ Dieu s’atteste comme Trinité, se donne a croire par la médiation
de son Verbe fait Fils, voila qui devient proprement «in-discursibley.

Faut-il dés lors poétiser sur Dieu? La poésie est-elle le mode le plus
propre de la parole humaine pour dire la Sainteté de Dieu — du Dieu vi-
vant d’Amour? Est-ce au poéte de dire la sainteté¢ de I’Amour? Méme
la plus haute poésie mystique se déporte vers le Sacré lorsqu’elle se
désolidarise de la théologie, c’est-a-dire d’une intelligence pliée 4 I'ex-
tréme exigence de se laisser clarifier par I’Amour. Le don de Révélation
s’appellera donc aussi don 4 l'intelligence, c’est-a-dire don d’une clarté
que l'intelligence aura a faire sienne; donc don 4’intelligence. Mais alors,
comment l'intelligence ne pourrait-elle pas elle-méme se donner — et se
donner sans se sacrifier? Voila la question. Leibniz est demeuré en dega;
Heidegger I'a frolée, mais a substitué le Jeu a I’Amour:

«Aller Mut des Gemiits ist der Widerklang auf die Anmutung des
Seyns, die unser Denken in das Spiel der Welt versammelt» 4.

Dans la manifestation, il y va de la capacité de '’homme de compren-
dre ce qui se manifeste, et cette capacité exige d’étre portée a ses plus
hautes possibilités. Leibniz est, a ce titre, un exemple d’audace philo-
sophique. Il s’agit de saisir la régle du monde a sa source divine. Aussi ne
craindrai-je pas de parler d'un «prométhéisme chrétien», car c’est bien a
un Dieu respecté qu’est repris le «feu rationalisé» qui doit présider a la
construction d’'un monde ordonné et juste. Et c’est bien & travers I’Auf-
klarung qu’inaugure Leibniz que refleurira le théme prométhéen, d’abord
chez Goethe puis chez le jeune Marx. C’est du Dieu se manifestant dans
ses opérations que s’approche un savoir toujours plus audacieux, tou-

3 Cf. La cause de Dieu plaidée par sa justice ..., § 49.
* Aus der Evfahrung des Denkens, Neske, Pfullingen 1954, 17; cf. également Dey
Satz vom Grund, in fine, le commentaire du Jeu chez Héraclite.

3



34 A propos du Dieu de Leibniz

jours plus libre des entraves de ses contradictions: un savoir qui, a la
limite, se diviniserait lui-méme.

Face a la révélation, il y va d’une approche toujours plus humble,
d’une découverte toujours plus obéissante et toujours plus attentive a la
sainteté de celui qui se donne. C'est peut-étre bien cette humilité de
I'intelligence qui a manqué au téméraire et baroque penseur de Hannover.
Comme le dit si bien Jacques Chevalier:

«... si Leibniz, en savant et en métaphysicien, a su merveilleusement
orchestrer par sa dialectique la vue de Pascal sur la double infinité,
de grandeur et de petitesse, qui se rejoint en Dieu et en Dieu seule-
ment; s’il a su, en véritable «ami de Dieu», faire admirablement écho
a la pensée de sainte Thérése, que I'dme doit concevoir les choses
comme s'il n’y avait que Dieu et elle au monde afin de demeurer seul
a seul avec lui pour s’unir a lui en qui nous trouvons tout, il lui a
manqué, peut-étre, le sentiment de ses limites, la pauvreté de
celui qui regoit, et cette humilité qui, procédant d'un rayon de la
Vérité, saisit en un moment ce a quoi tous les efforts de 'imagina-
tion et de I’entendement ne pourraient atteindre au prix de beaucoup
de temps et de beaucoup de peine: & savoir notre rien et le tout de
Dieu» °.

L’ignorance qui nous rend incompréhensible ou invisible 'harmonie
universelle n’est jamais qu'une ignorance provisoire. Il ne saurait étre
question, pour Leibniz, d’une «docte ignorance» qui aurait a se prononcer
sur le statut d’un savoir ott Dieu seul peut donner la lumiére dans laquelle
il se rendrait «connaissable». En revanche, le «Dieu sensible au cceur» de
Pascal dit admirablement — a condition de ne pas ramener le coeur au
sentiment — ce «sens» de Dieu qui reporte sur ’expérience d'une présence
ce qu’il v a de plus simple et de plus direct dans I'expérience sensible:
une évidence que rien ne peut séparer de celui qui 1'a congue en son corps
ou en son ame.

Conclusion

I1 serait & 1’évidence injuste de ne pas admettre qu’a certains mo-
ments le texte leibnizien vibre d’une authentique tonalité de foi et d'une
trés vivante intuition de la sainteté de Dieu:

5 Jacques CHEVALIER, Histoire de la pensée, t.3, La pensée wmoderne de
Descartes @ Kant, Flammarion, Paris 1961, 407—408.



A propos du Dieu de Leibniz 33

«... plus nous comprenons que ce n’'est pas seulement la puissance
et la sagesse de ’Esprit Souverain mais aussi sa bonté qui s’y (la
Cité de Dieu) manifestent, plus nous nous enflammons de I'amour de
Dieu, et plus nous briilons d'imiter quelque peu sa divine bonté et
sa divine justice» °.

Plus nous comprenons, plus nous nous enflammons de I'amour de
Dieu ... Est-ce la compréhension qui provoque l'amour? Est-ce d'un
méme élan que I'esprit et le cceur se rapprochent de Dieu, dont la sain-
teté n’est autre que la perfection de sa bonté? Est-il pensable, dans le
sillage de l'audacieux Leibniz, que conjointement l'esprit et le cceur
répondent consciemment & un Amour qui dut d’abord se répandre sur
I'homme avant que ’homme ne puisse s’engager a s’y livrer? Mais pour
cela, ne faut-il pas que déja la Création, la divine victoire sur le Néant, la
position des étres dans 1'étre, la diffusion d’un Ordre et la consolation des
graces soient reconnaissables, parce que divinement réelles, comme les
moments successifs de 'immense scansion d’Amour qu’est la Révélation?
A sonder la foi de Leibniz, on pourrait bien étre porté a le créditer de cette
profondeur de sa foi. Mais derechef, qu’en est-il de l'intelligence de cette
foi? Quel motif essentiel vient-elle a dessiner, nous livrant peut-étre le
secret d'une philosophie par ailleurs si déclarée?

C’est la beauté de la Cité de Dieu, lisons-nous en ce dernier paragra-
phe de la Cause de Dieu, a laquelle «pour le moment on ne peut attein-
dre que par les yeux de la foi, c’est-a-dire par une trés ferme confiance en
la perfection divine». Ainsi, la mathesis universalis et la jurisprudence
universelle ne seraient que les prolégoménes a une «esthétique univer-
selle», donc a une théorie de I'harmonie du monde spirituel, qui consonne
bien au baroque qui environne Leibniz comme une image vivante et
prémonitoire d’une gloire qui transcende la raison connaissante et gou-
vernante. La beauté porterait témoignage de ce qu’a d’admirable I’ceuvre
de 1'Esprit.

Mais I’harmonie leibnizienne n’est-elle pas aussi la cloéture de I'infini
sur lui-méme? Une sorte de chiffre de la suffisance, qui vaut a la fois pour
dire le principe de Raison et 'effet de la Grace?

6 La cause de Dieu plaidée pav sa justice ..., § 144.



	À propos du Dieu de Leibniz

