
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Einheit des Glaubens

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760961

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RuediImbach

Einheit des Glaubens

Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei bei Heymericus de Campo

A. Einleitung

1. Krieg, blinde Gewalt, Herrschaft des Menschen über den Menschen

sind wider die rechte Vernunft. Obschon es scheinen mag, diese Weisen

zwischenmenschlichen Gegeneinanderseins seien unausrottbar, weiß die

kritische Vernunft, die den Menschen als Selbstzweck zu denken wagt,
daß es andere Möglichkeiten menschlichen Miteinanderseins gibt.

Ein noch größerer Skandal sind für die Vernunft Kriege, die im
Namen der Religion geführt werden. Sie erscheinen als eine der schlimmsten

Verirrungen, zu denen der Mensch fähig ist. Das gilt für frühere und

gegenwärtige Konflikte.
Mit exemplarischer Prägnanz hat G. E. Lessing, dieser Vorkämpfer

religiöser Toleranz, das Entsetzen der Vernunft über religiös motivierte
Kriege ausgesprochen:

Wem eignet Gott was ist das für ein Gott,
Der einem Menschen eignet? der für sich
muß kämpfen lassen?

(Nathan der Weise, 3. Aufzug, 1. Auftritt)

Für den kritischen Beobachter ist in der Tat das implizierte
Gottesverständnis frag-würdig, wenn Menschen sich aus religiösen Gründen

bekriegen. Wie ist es denkbar, daß die Verehrung Gottes, der in den
verschiedenen Religionen und Bekenntnissen als einheitstiftender Grund
der Wirklichkeit angebetet wird, den Menschen Anlaß zu Streit und
Gewalt wird?



6 Einheit des Glaubens

2. Es ist dem Betrachter der abendländischen Geschichte eine Ermutigung,

wenn er feststellen kann, daß im Laufe der Jahrhunderte immer
wieder Einzelne das Sinnlose von Religionskriegen erkannt und verurteilt

haben: Beiträge zu der so dringlichen, immer noch dringlichen
Aufgabe der Verwirklichung wahren Friedens unter den Menschen, zu
dessen Voraussetzungen die Toleranz - Anerkennung und Bejahung des

anderen als anderem - gehört. Vielleicht wäre es übertrieben, wollte
man bezüglich der mittelalterlichen Religionsgespräche etwa Abälards
und Raymund Lulls von Toleranz sprechen. Dennoch sind derartige
Texte Zeugen einer geistigen Strömung, welche im Wissen um das Unheil
religiöser Kämpfe es gewagt hat, die noch-nicht-existierende Versöhnung
denkend zu antizipieren. Der so geäußerte Wunsch zu einer Eintracht der

Religionen war für diese Menschen eine Hoffnung. Die Existenz dieser

Hoffnung ist für uns ein Trost.

3. Ein besonders ergreifendes Zeugnis dieses Bemühens um Frieden
zwischen den Religionen ist die 1453 abgeschlossene Schrift De pace

fidei des Nikolaus von Kues. Sie entstand, nachdem der Kusaner
Kunde erhalten hatte von der Eroberung Konstantinopels durch die
Türken. Er fleht den Schöpfer an :

quod persecutionem, quae ob diversum ritum religionum plus solito
saevit, sua pietate moderaretur 1.

Dem über die Grausamkeit und Absurdität derartiger Kriege Nachdenkenden

wird ein Gesicht (visio) zuteil, ein Tagtraum des ewigen Religionsfriedens.

De pace fidei ist die Niederschrift dieser Schau: Auf den

Vorschlag seines Sohnes beruft der Rex caeli eine Versammlung der Weisen

aller Welt ein; Vertreter aller Religionen und Völker sollen zusammengerufen

werden. Ihnen wird der Auftrag erteilt, einen einmütigen Frieden
der Religionen herbeizuführen. So entsteht ein Gespräch, an dem nicht
nur Juden und Mohammedaner teilnehmen, sondern auch Inder, Skythen,
Chaldäer, Armenier. Der Intention nach sollen die insgesamt siebzehn

Gesprächsteilnehmer alle Völker und Religionen der Welt repräsentieren.
Als Gesprächspartner tritt zuerst das göttliche Verbum selber auf

(c. IV-X). Ihm treten die Apostel Petrus (c. XI-XV) und Paulus (c. XVI-

1 Die Schrift des Cusanus wird im folgenden zitiert nach der Ausgabe von
R. Klibansky, H. Bascour, Nicolai de Cusa, Opera omnia, VII, Hamburg 1959

(abgekürzt PF). Das Zitat PF I, 1; 3,6-8.



Einheit des Glaubens 7

XIX) zur Seite. Das Gespräch nimmt einen streng logischen Verlauf:
Zuerst wird aufgezeigt, daß in allem menschlichen Suchen und Finden
die absolute Weisheit (sapientia) vorausgesetzt wird. Sie ist das Prinzip
von allem, welches die Philosophen suchen. In den Religionen wird es

Gott genannt (c. IV-V). Auch die Polytheisten setzen dieses absolut
Erste voraus, denn ein Pluralismus der Erstprinzipien ist undenkbar
(c. VI). Dieses Prinzip aller Prinzipien, Gott, ist eine lebendige Einheit.
Cusanus glaubt, daß auch bezüglich der Dreieinigkeit Gottes eine

Übereinstimmung erreicht werden kann, da auch die Trinität des Einen

philosophisch aufgewiesen werden kann (c. VII-VIII) :

Ita clare conspicitur omnes sapientes aliquid trinitatis in unitate
attigisse 2.

Dasselbe gilt auch für die Inkarnation (c. XI-XIII). Christus ist der homo

altissimus und das Verbum Dei, d.h. der Zusammenfall des Unendlichen
mit dem Endlichen :

in quo natura humana, quae est una et per quam omnes homines
homines sunt, unitur divinae et immortali naturae 3.

Er ist die Erfüllung dessen, was alle Menschen suchen, wenn sie nach
Glück streben (c. XIII), als Vollendung des Menschlichen Gegenwart
Gottes. Im letzten Teil des Dialogs (c. XVI-XIX) kommt, nachdem

gezeigt worden ist, daß alle Religionen letztlich dasselbe voraussetzen

- una religio - die Verschiedenheit der Riten (Sakramente) zur Sprache.
Der Apostel Paulus, der hier die Diskussion anführt, erinnert daran,
daß die Rechtfertigung allein durch den Glauben geschieht: fides salvat

(c. XVI). Unter fides aber ist das zu verstehen, was in den vorangehenden
Diskussionen als das von allen Menschen Vorausgesetzte aufgezeigt
worden ist. Für diesen Glauben ist die varietas rituum kein Hindernis.
Die Riten sind äußere signa, ihre vielfältige Verschiedenheit ist positiv
zu werten : Sie sind Zeichen des einen Unsichtbaren.

4. Diese elementare Zusammenfassung des Cusanischen Gesprächs läßt
vermuten, was gesucht wird. Jedenfalls ist die intendierte Einheit nicht,
wie viele Interpreten unterstellen, eine Reduktion aller Religionen auf
das Christentum. Zwar wird das Ziel der Unterredung mit folgenden

2 PF X, 27; 29,14-16.
3 PF XIII, 43; 40,19-21.



8 Einheit des Glaubens

Worten umschrieben: perducetur omnis religionum diversitas in unam
fidem orthodoxam 4. Man darf aber diesen rechten Glauben nicht mit
dem «dogmatisch verstandene(n) Glaube(n) des katholischen Christentums»

identifizieren, wie das B. Decker5 vorschlägt, oder ihn als

Kirchenglauben interpretieren, wie das K. Jaspers 6 tut. Die Prävalenz
des Christentums hat vernünftige Gründe. Wie Cusanus selber bezeugt,
stimmt er den scheinbar typisch christlichen Lehren der Trinität und der
Menschwerdung nicht deshalb zu, weil sie Dogmen des Christentums sind,
sondern weil sie sich als denknotwendig erweisen: quia aliud sentire ratio
vetat7. Mit dem stimmt überein, was in De pace fidei selbst als Ergebnis
angedeutet wird:

Una est igitur religio et cultus omnium intellectu vigentium, quae
in omni diversitate rituum praesupponitur 8.

Die gesuchte Einheit wird gefunden, wenn gezeigt werden kann, daß

die verschiedenen Religionen dieselben ersten Voraussetzungen machen.
Diese sind nicht Eigengut einzelner Traditionen und Völker, sie sind auch

nicht das Resultat besonderer Offenbarungen, vielmehr sind sie das, ohne

welches ein vernünftiges menschliches Lehen unmöglich ist. Nur deshalb ist
eine concordia religionum möglich. Diese wird sichtbar, wenn die
Menschen das ihnen immer schon Gemeinsame, das auch die Entfaltung der
Verschiedenheit ermöglicht, bedenken. Diese Reflexion beabsichtigt

4 PF III, 8; 10,5-6.
5 Nikolaus von Cues und der Friede unter den Religionen, in: Humanismus,

Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters, hrsg. von J. Koch, Leiden-Köln
1953, 112.

6 Nikolaus Cusanus, München 1958, 188: «Mit naiver Selbstverständlichkeit
wird in allem Entgegenkommen die absolute Wahrheit des Christentums in dieser
bestimmten Form seines Kirchenglaubens vorausgesetzt und beansprucht». Zur
Interpretation von PF vgl. G. von Bredow, Die Weisen in De pace fidei, in : Mitt.
und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft, 9, 1971, 185-189; M. de Gan-
dillac, Les semi-utopies scientifiques, politiques et religieuses du Cardinal Nicolas
de Cues, in: Les utopies à la Renaissance, Bruxelles-Paris 1963, 41-71 ; Idem, «Una
religio in rituum varietate», in: Mitt. u. Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft,

9, 1971, 92-105; E. Gilson, Les métamorphoses de la Cité de Dieu, Paris-
Louvain 1952, 154-181; B. Kuhn-Emmerich, Die Toleranz bei Nikolaus von Cues,
Bonn 1968; G.-H. Mohr, Friede im Glauben. Die Vision des Nikolaus von Kues, in:
Mitt. und Forschungsbeiträge der Cusanus-Gesellschaft, 9, 1971, 166-184. Vgl. ebenfalls

die kommentierte Übersetzung von L. Möhler, Nikolaus von Cues, Uber den
Frieden im Glauben, Leipzig 1943.

7 Dyalogus de genesi, n. 158 ; ed. Argent. Neuausgabe P. Wilpert, I, Berlin
1967, 206.

8 PF VI, 16; 15,16-17.



Einheit des Glaubens 9

keine Elimination der Verschiedenheit, sondern deren denkende

Durchdringung; sie ist von ihrem Wesen her irenisch, weil sie das Trennende

hinterfragt ; sie offenbart die Vielheit als Darstellung und Entfaltung jener
Einheit, in der die Gegensätze koinzidieren und welche die Bedingung
der Möglichkeit von Denken und Sein ist. Diese erkenntnismetaphysische

Deutung des Religionsfriedens eröffnet Raum für Toleranz, und man kann
R. Klibansky zustimmen: Dubium non est quin talibus sententiis
via parata sit recentiorum temporum doctrinae quae tolerantiae nomine

designari solet9.

5. Die Wirkungsgeschichte der Schrift De pace fidei ist vielfältig. Wenn

Jean Bodin im XVI. Jahrhundert in seinem Colloquium Heptaplomeres 10

sieben Weise versammelt, die über das Wesen der Religion diskutieren,
greift er das Vorhaben des Kusaners auf. Das 1544 erschienene Werk
De orbis terrae concordia11 des Humanisten Guillaume Postel darf ebenfalls

in Verbindung gebracht werden mit der visio cusana. Auch in
Reformationskreisen war De pace fidei bekannt. Besondere Erwähnung
verdient die Streitschrift «Des Babsts Hercules wider die Deudschen» 12 des

Johannes Kymeus, erschienen zu Wittenberg 1538. Dieses gegen die

Verteidiger der Echtheit der Konstantinischen Schenkung und der ple-
nitudo potestatis geschriebene Pamphlet benützt ausgiebig die Concor-

dantia catholica des Cusanus, der ja bekanntlich 1437 zur päpstlichen
Partei übergetreten ist, nachdem er zuerst die Sache des Konziliarismus
verfochten hatte. Kymeus benützt die Schriften dessen, den Aeneas
Sylvius Piccolomini als 'Hercules omnium Eugenianorum' bezeichnet

hatte, als Zeugen für seine eigene Partei, so daß der «Herkules des

Papstes wider die Deutschen» sich zum «Herkules der Deutschen gegen
die papistischen Sophisten»13 verwandelt. Im Werk des Kymeus wird
De pace fidei nicht nur zitiert, sondern der Lutheraner übersetzt im 4.

9 PF, Praefatio, xlii ; vgl. ebenfalls E. Cassirer, Individuum und Kosmos in
der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 1977, 31.

10 ed. L. Noack, Schwerin-Paris-London 1857 (Reprint Hildesheim 1970).
Vgl. dazu J. Lecler, Histoire de la tolérance au siècle de la Réforme, II, Paris 1955,
153-159.

11 Erschienen in Basel, ohne Jahrgang und Ortsangabe. Cf. Lecler, op. cit.,
29-35.

12 Ed. O. Menzel, Johannes Kymeus. Des Babsts Hercules wider die Deudschen.

Als Beitrag zum Nachleben des Nikolaus von Cues im 16. Jh., Cusanus-
Studien VI, Heidelberg 1941, 25-83.

13 O. Menzel, op. cit., 16. Zum ganzen vgl. die Einleitung, 3-21.



10 Einheit des Glaubens

Kapitel jenen Teil des Dialogs, in dem Paulus die Rechtfertigung aus dem
Glauben ausführlich begründet (c. XVI). Die Einleitung zu dieser

Übersetzung verdient zitiert zu werden :

«Dieser Cusanus hat ein vberaus grossen misfallen daran gehabt, das

ein itzliche Nation auch mit so vielem blutvergiessen helt vber iren
Traditionibus vnd menschenGesetzen, als stünde vnser heil vnd
Seligkeit inn solchen Gesetzen vnd nicht vielmehr inn Christo, dem
verheissenem samen Abrahe. Ist aus hohem verstand vnd brünstiger
liebe des friedes dahin geraten, das er ein Büchlein hat lassen

ausgehen, De pace fidei genennet, darin er einen fürschlag gibt, wie das

alle völcker auff erden zur einigkeit des glaubens komen mügen.
Nemlich also: Weil die gerechtigkeit allein in Christo vnd nicht inn
eusserlichen traditionibus stehet, solt man die frembden Vngleubigen
nicht so zwingen, vnser traditiones anzunemen, solt aber vielmehr
die Heiden vnd Jüden berichten, das das heil allein inn Christo, nicht
inn iren noch vnsern Ceremonien stehet.» 14

6.1. Die ersten Reaktionen auf den Dialog sind allerdings älter. Sie werden

noch zu Lebzeiten des Cusanus geäußert. R. Klibansky hat auf
den diesbezüglichen Briefwechsel zwischen Johannes von Segovia und
Nikolaus aufmerksam gemacht15. Derselbe Forscher hat auch erstmals
auf ein anderes zeitgenössisches Testimonium hingewiesen, das in der
Schrift Centheologicon des Heymericus de Campo (van de Velde) zu
lesen ist16.

6.2. Daß zwischen Heymericus (1395-1460), dem Albertisten, Lullisten
und Konzilstheologe, und Cusanus enge freundschaftliche und
wissenschaftliche Beziehungen bestanden haben, das haben in neuerer Zeit vor
allem R. Haubst 17 und E. Colomer 18 dargelegt. Cusanus ist Heyme-

14 Op. cit., 66,13-26.
15 PF, Praefatio, XLI, XLV-LII.
16 Op. cit., XL-XLI. Zu Heymericus vgl. G. G. Meersseman, Geschichte des

Albertismus, Heft II: Die ersten Kölner Kontroversen, Rom 1935.
17 Cf. R. Haubst, Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach

Nikolaus von Kues, Trier 1952 (Trierer theol. Studien 4), besonders 12, 50, 57, 59,
67-69, 88-91, 255-263, 333-337; Die Christologie des Nikolaus von Kues, Freiburg
1956,11,172, 184-185 ; Zum Fortleben Alberts des Großen bei Heymerich von Kamp
und Nikolaus von Kues, in : Beitr. Gesch. Philos. Theol., Suppl. Bd. 4, Münster 1952,
420-447.

18 Nikolaus von Kues und Raimund Llull, Berlin 1961 (Quellen und Studien



Einheit des Glaubens 11

ricus in Köln begegnet, als dieser dort als Professor tätig war und

jener sich dem Theologiestudium zuwendete (1425). Für kurze Zeit also

war Cusanus Schüler des Heymericus. Allein die Edition der Schriften des

flämischen Philosophen und Theologen aus dieser Kölner Zeit wird
uns erlauben, das genaue Ausmaß der Beeinflussung des Cusanischen
Denkens durch Heymericus adäquat zu beurteilen. Haubst und Colomer

glauben, daß dieser Einfluß sehr gewichtig war. Es ist jedenfalls unbe-

zweifelbar, daß in diesen Jahren zwischen den beiden Denkern ein geistiger
Austausch beginnt, dessen Fortdauer bis in die fünfziger Jahre durch den

hier publizierten Text bestätigt wird.

6.3. Als Cusanus seinen Dialog abgeschlossen hatte, schickte er mehreren
Freunden eine Abschrift davon (nämlich Johannes von Segovia,
Dietrich von Xanten und den Mönchen von Tegernsee 19) ; Dietrich
von Xanten hat, wie ein Brief des Heymericus vom 14. Januar 1454

bestätigt20, sein Exemplar dem Flamen zukommen lassen. Dieser hat
das Werk des Kusaners nicht nur aufmerksam gelesen, wie die
Randglossen des Codex Oxon. Bibl. Bodleian. Savil. 55, die auf ihn zurückgehen

21, zeigen, sondern er hat den Dialog in seinem eigenen Schrifttum
ausgewertet, wie sich aus dem folgenden ergibt.

6.4. Die Schrift Centheologicon oder Centilogicon des Heymericus ist bis
heute nur wenig beachtet worden und es ist mir dazu keine Einzeluntersuchung

bekannt 22. Indessen ist dieses bis heute unedierte Werk in
mehrfacher Hinsicht bedeutsam. Wie der Titel bereits andeutet, werden darin
hundert verschiedene menschliche Theo-Logien dargestellt, erläutert
und analysiert. Diese hundertfache Vielfalt hängt damit zusammen, daß

allein der absolute Gott sich selbst wahrhaft erkennt :

z. Gesch. d. Philos. II), besonders 9, 46; Heimeric van den Velde entre Ramon Llull
y Nicolas de Cusa, in: Span. Forschungen d. Görresgesellschaft, Reihe I, 21, 1963,
216-232 ; Nikolaus von Kues und Heimeric van den Velde, in : Mitt. und Forschungsbeiträge

der Cusanus-Gesellschaft, 4, 1964, 198-213.
19 PF, Praefatio, XXVI-XXVII.
20 Dazu R. Klibansky, PF, Praefatio, XX-XXI.
21 Cf. PF, Praefatio, XXI. Diese Randglossen sind in der Edition von PF

publiziert: 20, 21, 24, 47, 51.
22 Vgl. dazu meinen Beitrag: Theologia Raymundi Lulli memoriter epylogata.

Das Ramon Llull gewidmete Kapitel im Centheologicon des Heymericus de Campo
(1395-1460), erscheint in Estudios Lulianos. Die Schrift ist in einer einzigen Hs.
überliefert: Bruxelles, Bibl. Royale, ms. 11571-75 (2177), fol. lva-74vb. Vgl. die eben
genannte Untersuchung, wo die weitere Literatur zu Heymeric genannt wird.



12 Einheit des Glaubens

Unde patet, quod proposita dei theologia est ineffabilis sue sapiencie

superne invariabilis et eterne noticia sibi soli conscia, qua ipse in
lumine veritatis sue... omnia tarn apud se supra omnes contradiccionis
terminos secrete recondita quam extra se quomodolibet evidencia
certissime, clarissime et complacentissime sapit, intelligit, meditatur,
seit, intuetur, scrutatur, iudicat, videt, inspicit, perspicit, conspicit,
consulit, eligit, diffinit, probat et reprobat ac ita realiter, racionaliter
et intencionaliter discernit seu speculatur, loquitur et operatur 23.

Die Vielheit der Theologien ist eine Konsequenz der Absolutheit Gottes,
deren Bewußtsein die Möglichkeit einer neuen konjekturalen Ent-Faltung
der Spekulation freilegt. Die Verschiedenheit der von Heymericus
berücksichtigten Theologien ist erstaunlich. Sie reicht von der pythago-
räischen über die platonische zur epikuräischen Theologie, umfaßt die

einzelnen Schriften des Alten und Neuen Testaments und deren je eigene
Weise des Gott-Sagens. Auch neuere Autoren, wie Alanus ab Insulis,
Raymundus Lullus und Bonaventura kommen zur Sprache. Schon
das Vorhaben als solches verdient, wie mir scheint, Beachtung. Es ist
überdies nicht ganz auszuschließen, daß zwischen diesem Versuch einer

Beschreibung aller möglichen menschlichen Theologien und dem Cusa-

nischen Projekt in De pace fidei gewisse Ähnlichkeiten bestehen.

6.5. Diese Beziehung zu Cusanus wird bei genauerem Hinsehen
offensichtlich, wenn man erkennt, daß vier Kapitel dieses Werkes der Cusani-
schen Spekulation gewidmet sind. Im 14. Kapitel wird De docta igno-
rantia 24, im 15. De coniecturis 25 und im 16. die geometrische Theologie 26

des Cusaners dargestellt und besprochen. Ich werde diese Spuren Cusa-

nischen Denkens in einer besonderen Untersuchung behandeln. Hier soll
allein das 20. Kapitel, das den Titel trägt 'Theologia variarum sectarum

consona' 27 betrachtet werden. Dieses Textstück ist, wie eine genauere
Analyse ergibt, eine Zusammenfassung des Dialogs über den Frieden des

Glaubens.

6.6. Es schien mir angebracht, dieses zeitgenössische Zeugnis - die

Schrift Centheologicon wurde ja vor 1460 vollendet - zu publizieren (vgl.

23 Cod. cit., fol. 3rb (cap. 1).
24 Cod. cit., fol. 9va-10ra.
25 Cod. cit., fol. lOra-vb.
26 Cod. cit., fol. lOvb-llrb.
27 Cod. cit., fol. 12va-13ra. Es ist noch zu bemerken, daß die Kapitel in der

Hs. nicht numeriert sind.



Einheit des Glaubens 13

unten p. 14-23). Die äußerst knappe Zusammenfassung sowie der

überladene, schwer verständliche Stil des Heymericus erforderten einen

kurzen Kommentar, der im Anmerkungsteil der kleinen Edition gegeben
wird. Es soll darin vor allem gezeigt werden, wie eng die Beziehungen zur
Cusanischen Schrift sind, deren Gedankengang Heymericus Schritt für
Schritt nachzeichnet. Zudem wird der auf den ersten Blick dunkle Text
wesentlich klarer, wenn man ihn mit den entsprechenden Stellen von
De pace fidei vergleicht.

6.7. Die kommentierenden Anmerkungen zur Edition zeigen zur Genüge,
daß Heymericus den Text des Kusaners mit erstaunlicher Treue resümiert.

Alle wichtigen Aspekte der Diskussion werden erwähnt. Trotzdem wage
ich zu bezweifeln, ob Heymericus die fundamentale Intention des Cusa-

nus verstanden hat. Es scheint, daß er den gesuchten Glaubensfrieden als

eine Aufhebung der verschiedenen Religionen in den christlichen Glauben

gedeutet hat. Darin besteht nach ihm die unitas fidei. Den für Cusanus

grundlegenden Gedanken, daß die Einheit gefunden wird, wenn man die

gemeinsamen Voraussetzungen entdeckt, diese erkenntnistheoretische

Fassung des Problems der Einheit der Vielheit der Theologien hat
Heymericus m.E. nicht begriffen.

6.8. Trotzdem ist dieses Kapitel ein nicht ganz wertloses Dokument zur
Erforschung der geistigen Umwelt des Cusanus und seiner Wirkungsgeschichte.

Es belegt, daß der Austausch von Ideen und Gedanken, der

um 1425 begonnen hat, auch um 1455 noch lebendig war und es führt zu
einer Korrektur der bisherigen Interpretation der Beziehung zwischen den

beiden Philosophen. Wenn die Hypothese, Cusanus sei der Schüler des

Heymericus richtig ist, so muß sie in jedem Fall ergänzt werden:
Heymericus hat seinerseits Motive und Ideen von Cusanus übernommen. Er
kann in diesem Sinne als 'Schüler' des Cusanus bezeichnet werden.

Vielleicht wurde bis anhin die gegenseitige Beziehung der beiden zu

einseitig betrachtet27a.

7. Mag auch Heymericus das Werk, das er bespricht, nicht richtig gedeutet

haben - der Leser wird sich darüber sein eigenes Urteil bilden -, so

ist er doch wahrscheinlich der erste, der das Cusanische Projekt einer
concordia religionum ausführlich gewürdigt hat. Das Ringen um Frieden

27a Ygi allerdings E. Colomer, Nikolaus von Kues und Heimeric van den
Velde, art. cit., 212-213.



14 Einheit des Glaubens

und Toleranz ist so wichtig, daß auch der bescheidenste Beitrag zur
Verwirklichung dieser Aufgabe Anerkennung verdient. Die Überwindung
politischer, philosophischer und religiöser Dogmatismen, zu der das

Gespräch mit dem andern - hier in der Gestalt des Andersgläubigen -
beiträgt, ist ein zeitlos gültiger Imperativ, zu dessen Erinnerung die

Erforschung der Vergangenheit ihren bescheidenen Beitrag zu leisten hat.

B. Text und Kommentar28
(Heymerici de Campo Centheologicon, capitulum 20:)

12va THEOLOGIA VARIARUM SECTARUM CONSONA

Quidam catholicus, religionis Christiane zelator, récitât ex quodam
oraculo sompniali ei semel hoc modo facto, quod placuit regi celorum
ad querelam miserabilis plurium sectarum naciones orbis terrarum, quas

5 ipse fecit sanabiles, letaliter perturbancium discordie misericorditer flexo,

28 Neben PF werden folgende Abkürzungen verwendet CA : Cribratio A Ichorani,
ed. Argent., hrsg. von P. Wilpert, Bd. II, Berlin 1967; DI: De docta ignorantia,
ed. E. Hoffmann et R. Klibansky, Nicolai de Cusa, Opera omnia, I, Leipzig 1932.

2-17 quidam-conscripsit : Zusammenfassung der Kapitel I—III von PF.
2 quidam catholicus, religionis Christiane zelator: Der Ungenannte ist natürlich
Nicolaus von Cues, der den Dialog PF als Erzählung eines quidam vir zelo Dei
accensus (PF I, 1 ; 3,4-5) ausgibt. Vgl. ebenfalls PF I, 1 ; 3,9, wo der Erzähler als
zelosus bezeichnet wird.
2-3 recitat-facto : Cf. PF I, 1; 3,8-9: Accidit ut post dies aliquot, forte ex diuturna
continuata meditatione, visio quaedam eidem zeloso manifestaretur.
3 placuit-celorum : Vgl. PF III, 9; 10,7: placuit regi. Rex celorum erinnert an
rex caeli (PF I, 2; 4,11; III, 9; 10,12), rex universitatis (PF I, 3; 4,21), rex regum
(PF I, 4; 6,1; III, 8; 9,14).

4-5 ad querelam-discordie : Nicolaus beschreibt die Not der Religionszwiste mit
folgenden Worten: Aiebat enim rex caeli... ad eum de regno huius mundi tristes
nuntios gemitus oppressorum attulisse, ob religionem plerosque in invicem arma
movere et sua potentia homines ad renegationem diu observatae sectae cogere aut
mortem inferre (PF I, 2; 4,10-14). Zu secta vgl. PF I, 2; 4,14; 4,18.

4-5 quas ipse fecit sanabiles : Cf. PF I, 3 ; 4,20-5,3 : Quid habet omnis creatura quod
ei non dedisti Ex limo terrae placuit corpus hominis formatum spiritu rationali per
te inspirari, ut in eo reluceat ineffabilis virtutis tuae ymago. PF II, 7 wird die
Inkarnation erwähnt. Der Abschnitt endet mit der Frage: Et cum haec acta sint, quid est
quod fieri potuit, et non est factum (9,11-12).
5 misericorditer : Der Kusaner schildert zu Beginn seiner Schrift (PF I, 2-6), wie in
einem himmlischen Konzil Künder (Engel) der in den verschiedenen Erdteilen und



Einheit des Glaubens 15

ut aperirentur libri a Marco Varro apud Latinos et ab Eusebio apud
Grecos super diversitate religionum scripti et mitterentur nichilominus
inde legati varietatem huiusmodi sectarum et quarumlibet aliarum
exploratores, qui sapientissimos eorundem doctores in unum locum, id
est Ierusalem, desuper tractaturos convocarent, utpote Grecum, Ytalum, 10

Arabern, Indum, Caldeum, Iudeum, Persam, Syrum, Hyspanum, Tur-
cum, Alemanum, Tartarum, Armenum, Bohemum, Gallicum et Anglicum,
qui per apostolica Petri et Pauli dogmata in plenitudine veritatis et

gracie Christi inhesitanter fundata persuasi in earn, que pro tempore
moderno fuerit possibilis, conducantur religionis Christiane unitatem. 15

Nationen herrschenden Religionskriege vor Gott versammelt waren. Einer von ihnen
ergreift das Wort, Gott darum bittend, er möge doch dem Streit der Menschen um
seinetwillen ein Ende setzen: Si sic facere dignaberis, cessabit gladins et odii livor,
et quaeque mala (PF I, 6; 7,9-10). Dem Vorschlag seines Sohnes, die Verschiedenheit

der Religionen solle auf einen Glauben zurückgeführt werden, stimmt dann der
pater misericordiae (III, 8; 9,16) zu: misertus est dominus (III, 9; 10,16-17). Zur
Barmherzigkeit Gottes cf. I, 6; 7,16.

6-7 ut aperirentur-scripti : Anspielung auf den Schluß von PF XIX, 68 ; 62,9-13 :

Postquam cum sapientibus nationum haec sie pertracta sunt, produeti sunt libri
plurimi eorum qui de veterum observantiis scripsere, et in omni lingua quidem
excellentes, ut apud latinos Marcus Varro, apud Graecos Eusebius qui religionum
diversitatem collegit. Gemeint sind wohl die Antiquitates rerum humanarum et

divinarum des M. Terentius Varro, die zwar nicht mehr erhalten sind, von denen
aber Augustinus, De civ. Dei, VI, 2-9, ausführlich berichtet. Die Praeparatio
evangelica des Eusebius von Caesarea war im 15. Jh. von Georgios Trapezuntios ins
Lateinische übersetzt worden. Nicolaus besaß ein Exemplar dieser Übersetzung
(Cod. eus. 41). Vgl. die entsprechende Notiz von R. Klibansky, PF, 90.

7-10 mitterentur-convocarent : Cf. PF III, 9; 10,7-9: Et advocatis angelis qui omnibus

nationibus et linguis praesunt, cuilibet praeeepit (seil, rex), ut unum peritiorem
ad Verbum caro factum adduceret. Mit den legati (8) meint Heymericus wohl die
angeli ; die sapientissimi doctores (9) entsprechen den viri graviores huius mundi bei
Cusanus (loc. cit. 10).

10 Ierusalem : Wird von Cusanus als Versammlungsort genannt PF III, 9 ; 10,21-22.
10-12 Grecum-Anglicum : Von den 17 bei Nicolaus auftretenden Gesprächspartnern
werden hier 16 genannt. Heymericus vergißt den Scita, der im X. Kapitel das Wort
ergreift (PF, 28-29). Mit einer Ausnahme (Gallicus) zählt Heymericus die
Dialogpartner in jener Reihenfolge auf, in der sie im Werk des Cusanus zum Wort kommen.
13 per apostolica-dogmata : Bis zum X. Kapitel ist das Verbum Dei selbst Gesprächspartner

der verschiedenen Vertreter der Religionen. Im XI. Kapitel, wo die
Inkarnation besprochen werden soll, ergreift der Apostel Petrus das Wort (PF X,
28; 30,15: Et comparente Petro in medio eorum ita exorsus est). Ihn löst c. XVI
der Apostel Paulus ab, der dem Tartaren, welcher an der Verschiedenheit der äußern
Riten Anstoß nimmt, antwortet.
14-15 pro tempore moderno: Wahrscheinlich eine Anspielung auf den Anlaß zur
Schrift des Cusaners, d.h. die Eroberung von Konstantinopel. Cf. PF I, 1; 3,3-4.
15 religionis Christiane unitatem : Man vgl. dazu die von Cusanus zur Bezeichnung des



16 Einheit des Glaubens

Quod iste zelator post hanc visionem sompnialem memoriter revol-
vens sie summaliter conscripsit :

Grecus consentit Latino seu Ytalo, quod deus verbo suo eterno,
quod ipse est et coincidit cum sua sapiencia et racione omnium univer-

20 saliter practica, cuncta creavit. Et propter ordinatam eiusdem sapiencie

disposicionem eundem deum ut omnium deorum, quos ydolatre colunt,
prineipem, qui soli debetur latria, sapiens Arabs adorat. Quem insipientes
Indi ex responsis spirituum maligni in et ex simulachris loquencium
deeepti per ydolatriam dividunt, sapientes tarnen hac racione necessaria

Zieles der Unterredung verwendeten Ausdrucksweisen: perpétua pax (PF I, 1 ; 4,4) ;

religio una in rituum varietate (I, 6; 7,10-11); perducetur omnis religionum diver-
sitas in unam fidem orthodoxam (III, 8; 10,5-6); (Dominus) contentatur omnem
religionum diversitatem communi omnium hominum consensu in unicam concorditer
reduci amplius inviolabilem (III, 9; 10,17-19); unius Dei cultura (XIX, 68; 62,14);
concordia religionum (XIX, 68; 62,19); unitas veri cultus (XIX, 68; 62,21).

16-17 quod-conscripsit : Cf. PF I, 1; 4,5-7: Unde, ut haec visio ad notitiam eorum
qui hiis maximis praesunt aliquando deveniret, eam quantum memoria praesenta-
bat, plane subter conscripsit.
18-20 Grecus-creavit : Zusammenfassung von PF IV und V. Das Ergebnis der
Diskussion zwischen dem Wort und dem Griechen ist folgendes : Omnes igitur vos,
etsi diversarum religionum vocemini, unum praesupponitis in omni diversitate tali,
quod sapientiam nominatis (IV, 12; 13, 10-11; vgl. auch VI, 16; 15,7-14). Diese
Weisheit ist identisch mit dem creatoris Verbum, in quo cuncta creavit (V, 13; 13,21),
welches mit Gott selbst identisch ist : quia Deus creator omnia creat in sapientia, ipse
est necessario sapientia creatae sapientiae (V, 14; 14,3-4).
20-22 et propter-adorat : Cf. PF VI, 16-17. Die Verehrung mehrerer Götter setzt die
eine Gottheit voraus: Omnes qui umquam plures deos coluerunt, divinitatem esse

praesupposuerunt (VI, 17; 16,6-7). Eine Vielheit von Erstprinzipien ist undenkbar
und unmöglich (cf. loc. cit. 16-17). Diese prinzipientheoretische Interpretation des

Polytheismus ist das Zentrum des VI. Kapitels von PF. Sie wird hier von Heymeri-
cus nicht aufgegriffen. Vgl. aber Z. 25-27. Heymericus spricht vom prineeps omnium
deorum, während Cusanus von prineipium spricht.
21 ydolatre: Vgl. PF VI, 17; 15, 18-19: cultores plurium deorum; VI, 18; 17,5-6:
cultura deorum.

22-24 quem-dividunt : Bezieht sich auf PF VII, 19-21. Nicolaus erörtert die Verehrung

von Götterbildern (simulacra), die wegen der Orakel (responsa) besonderen
Erfolg ernte. Orakel aber, so der Cusaner, sind Menschenwerk und beruhen letztlich
auf einer Täuschung. Es wird auch die Möglichkeit erwogen, daß ein böser Geist
(Spiritus inimicus, PF VII, 20 ; 19,6—7) sich der Bilder bedient. Darauf verweist
Heymericus : ex responsis-loquencium (23-25).
24 deeepti: Dieses Verb begegnet bei Cusanus in diesem Zusammenhang zweimal:
PF VII, 19; 18,6; VII,20; 19,8.

24—36 sapientes tamen-venerantur : Sehr schwer verständliche Konstruktion, da

Heymericus in äußerster Knappheit eine ganze Reihe verschiedener Gedanken
wiedergeben will, a) Ein erster Aspekt wird vom Kusaner wie folgt formuliert:



Einheit des Glaubens 17

convicti, quod, cum omnis multitudo reducitur ad unitatem, sua / plu- 25

ralitas ydolatrica subordinatur singulari illius dei primi summi et maximi,
qui iure sue inplurificabilis excellencie tantum unus est, latere et ex eo,

quod sua unitas est universaliter fecunda, omnis diversitatis, inequali-
tatis et discordie in creaturis reperte equatrix et connectrix, est intrinsice

Detectis fallaciis praeapertis atque quod ob illas Romani prudentissimi similiter et
Graeci atque Arabes ydola confregerunt, sperandum est omnino ydolatras Indos
similiter acturos, maxime cum sapientes sint et necessitatem religionis in cultu unius
Dei esse non haesitent (PF VII, 20; 19,15—19). Diesen Gedanken greift Heymericus
auf, wenn er sagt: sapientes tarnen eandem ydolatricam deitatis turbam sub uno
deorum monarcha venerantur (Z. 24/33-34/36).
24-27 b) Der Grund dieser Uberzeugung der Weisen ist die bereits erwähnte Unmöglichkeit

der Vielheit von Erstprinzipien (hac racione latere, Z. 24—27). Dieses Thema
wird von Cusanus im VI. Kapitel besprochen. In der Diskussion mit dem Inder, die
hier zusammengefaßt werden soll, wird es nur beiläufig erwähnt (Prius autem dictum
est, et vere ita esse necesse est, scilicet non esse nisi unam deitatem absolutam,
PF VII, 20; 20,4-6). Das den Monotheismus stützende Prinzip - omnis multitudo
reducitur ad unitatem — spielt bei Cusanus eine grundlegende Rolle. In PF trifft man
es mehrmals an in der Formulierung: ante omnem pluralitatem est unitas (IV, 11;
11,21 ; V, 15; 14,19; VI, 17 ; 16, 20; VII, 21 ; 20,16-21,1). Vgl. die überaus interessante
Notiz von R. Klibansky PF, 70-71, wo die neuplatonischen Quellen des Cusanus

genannt werden. In c. VI von PF ist dieses Axiom die Grundlage der Argumentation,
die zeigen soll, daß jeglicher Polytheismus ein Urprinzip voraussetzt. Vgl. DI I, 7;
16,14-16: Sed plura aeterna esse non possunt. Si enim plura essent aeterna, tunc,
quoniam omnem pluralitatem praecedit unitas, esset aliquid prius natura aeterni-
tate; quod est impossibile. Die von Heymericus gewählte Ausdrucksweise 'pluralitas

subordinatur singulari dei latere' ist eigenartig.
27—30 c) Ein dritter Gedankenkomplex (Z. 27—30: et ex eo perfectrix) faßt einen
vom Inder c. VII angesprochenen Themenkreis zusammen: die Trinität des
Erstprinzips. Der Inder fragt, ob die Trinitätslehre nicht eine Art Polytheismus impliziere:

Quod si trinitas est in divinitate, erit et pluralitas in deitate (VII, 20; 20,4).
Darauf antwortet das göttliche Verbum (VII, 21; 20,9—14), daß es im Universum
Vielheit (multitudo), Ungleichheit (inaequalitas) und Trennung (separatio) gebe.
Diese drei Eigenschaften der Weltwirklichkeit sind ohne die sie allerst ermöglichende
Einheit, Gleichheit und Verknüpfung (connexio) undenkbar. Zu diesem Beweis vgl.
DI I, 7; 14-16. Jedes dieser drei Prinzipien aber ist ewig: sed non possunt esse plura
aeterna (PF VII, 21 ; 21,8). Daraus erhellt, daß das Absolute Einheit, Gleichheit und
deren Verknüpfung zugleich ist, und zwar deshalb, weil das Absolute Prinzip von
allem ist und das Prinzipiat im Prinzip eingefaltet ist (PF VII, 21 ; 21, 11 : in princi-
pio complicari debet principiatum). Das Absolute, Prinzip aller Prinzipien, ist also

dreieinig : Igitur in una aeternitate reperitur unitas, unitatis aequalitas, et unitatis
et aequalitatis unio seu connexio. Sic principium simplicissimum universi est unitri-
num (PF VII, 21; 21,8-11). Zur Triade unitas, aequalitas, connexio bei Nicolaus
vgl. DI I, 7-9 und De venatione sapientiae, c. 21-26. Die Triade diversitas, inequali-
tas, discordia steht für multitudo, inaequalitas, separatio bei Cusanus. Zu 'unitas est

universaliter fecunda' (Z. 28) cf. PF VIII, 24; 25,8-9 (fecundissima essentiae simpli-
citas); sowie VIII, 24 passim; IX, 25; 26,9-10; IX, 26; 26,11-17.
29 Zu equatrix vgl. PF VII, 21 ; 21,2^1 : Reperitur in uno universo partium inaequa-

2



18 Einheit des Glaubens

30 trina earundem perfectrix trinitate equalitatem exemplariter formativam
verbi sui racionaliter vivifici et ex hac unitate eo ipso omnipotenter
vigorosa, quo infinite simplici et collecta primordialiter dérivante et cum
hac ipsa equalitate pacificum utriusque nexum originante, eandem ydo-
latricam deitatis turbam sub uno deorum monarcha sie, ut prefertur,

35 unitrino universitatis encium inter se inequaliter et dissimiliter variorum
creatore, formatore et connexore venerantur. Quem in hoc sensu idcirco

litas, quia nulla similis alteri ; inaequalitas autem cadit ab aequalitate unitatis ; ante
igitur omnem inaequalitatem est aequalitas aeterna ; zu connectrix cf. loc. cit. 5-7 :

ante autem omnem distinetionem est connexio unitatis et aequalitatis, a qua quidem
connexione cadit separatio seu distinetio ; connexio igitur aeterna. -
30-33 d) Ein neuer Aspekt derselben Trinitätslehre wird Z. 30-33 (trinitate-originan-
te) aufgegriffen. Abi. abs. -Konstruktion (trinitate equalitatem ...ex unitate
dérivante et cum equalitate nexum originante) zur Erklärung der zeitlosen Prozessua-
lität des trinitarischen Vrprinzips. Heymericus faßt die Gedankengänge von PF VIII
zusammen. Der Frage des Chaldäers, ob das Eine in seiner Wirkkraft (virtus)
dreifältig sei, wird zugestimmt (VIII, 22), wobei allerdings betont wird, daß in Gott virtus

und realitas identisch sind (ib.; 22,2-6). Im Erweis der inneren Lebendigkeit
Gottes spielt die Transzendentalität von Einheit, Gleichheit und Verknüpfung eine
entscheidende Rolle. Nichts ist ohne Einheit (PF VIII, 22; 22,10-11: in tantum
enim res est in quantum una est; unum et ens convertuntur). Nichts ist ohne
Gleichheit( DI I, 8 ; 17,9-12 : Aequalitas vero essendi est, quod in re neque plus neque
minus est ; nihil ultra, nihil infra. Si enim in re magis est, monstruosum est ; si minus
est, nee est. Cf. PF VIII, 22; 22,12-14). Gleichheit und Einheit sind also untrennbar
(Unitas enim ab aequalitate et aequalitas ab unitate non sunt separabiles, PF VIII,
22; 23,14-15). Der nexus oder die connexio ist das stets gleichzeitige Resultat der
beiden. Alle drei bilden in Gott, dem Urprinzip des Seins, eine wesentliche Einheit
und können zahlenmäßig nicht unterschieden werden (cf. PF VIII, 23; 24,6-7).
Diese absolute Einheit ist aber in sich bewegt, ein ewiger und notwendiger Prozeß,
in dem die Einheit die aequalitas zeugt und der nexus aus der Einheit und der Gleichheit

hervorgeht. Vgl. dazu auch DI I, 8-9, vor allem die einleitenden Worte:
Ostendamus nunc brevissime ab unitate gigni unitatis aequalitatem, connexionem
vero ab unitate procedere et ab unitatis aequalitate (Op. cit. ; 17,3-5). Diesen
innergöttlichen Prozeß faßt Heymericus Z. 30-33 zusammen.
30-31 equalitatem formativam verbi: Cf. PF VIII, 24; 25,1-2: Nominant aliqui uni-
tatem Patrem, aequalitatem Filium, et nexum Spiritum Sanctum.

31-32 ex-simplici : Es handelt sich um eine eindeutige Reminiszenz von PF VIII,
23; 24,15—17: Virtus quanto unitior, tanto fortior; quanto autem unitior, tanto
simplicior. Quanto igitur potentior seu fortior, tanto simplicior. Das Axiom ist
neuplatonischen Ursprungs. Vgl. den Kommentar von R. Klibansky, PF, 76.

34-36 monarcha-connexore : Die Triade creator, formator, connexor entspricht jener
andern unitas, aequalitas, nexus. Cf. dazu PF VIII, 22; 22,9-23,1 : Potentia unitatis
uniat seu essentiat omnia quae habent esse et potentia aequalitatis aequalificet
sen format omnia quae consistunt sic potentia connexionis uniat seu nectat.
36—38 quem-ponunt: Dazu PF IX, 26, 26,17—27,2: Multo melius Arabes capere
poterunt veritatem hoc modo, quam modo quo ipsi loquuntur Deum habere essen-
tiam et animam, adduntque Deum habere verbum et spiritum. Bei Cusanus ist von



Einheit des Glaubens 19

Arabes habere animam et spiritum, Iudei autem verbum et spiritum
ponunt. De quo verbo per suam racionem uniformiter practicam vite
hominis racionali exemplariter superlato et ideo ab eodem homine natu-
raliter desiderato testatur Persa, quomodo, ne hoc desiderium contra
naturam suam frustretur, sit uni summo prophète communicatum, quem

den Juden also nicht die Rede. Die Aufffassung, die Araber lehren, Gott besitze
Wort und Geist, spielt bei Nicolaus eine wichtige Rolle, vgl. dazu vor allem CA I,
20; 460-462. Es handelt sich um eine Reminiszenz von Surat 4,169 des Koran
(Versio latina Roberti Kentensis, ed. Bibliander, Tiguri 1550, 37).

38-47 De quo - incursum : Auch in diesem Satz werden in äußerster Knappheit
sehr viele, recht verschiedene Gedanken resümiert. Es handelt sich vor allem um
PF XI-XIII, wo der Apostel Petrus im Gespräch mit dem Perser und dem Syrer
die Inkarnation diskutiert. Der Perser bezweifelt die Menschwerdung Gottes
(cf. XI, 30; 32,5-10), anerkennt aber, daß Christus das Wort Gottes sei, d.h. der
größte aller Propheten (XI, 32; 33,6). Petrus führt ihn aber (XII) zur Anerkennung
des Gott-Menschen: tunc clare videres solum unum Christum esse posse, in quo
natura humana in unitate suppositi unita est naturae divinae (XII, 39; 37,23-25).
Daß alle Religionen dies immer schon voraussetzen, will Petrus dem Syrer mittels
des menschlichen Verlangens nach Glück und der von allen anerkannten Unsterblichkeit

zeigen (c. XIII). Beides impliziert die in Christus vollzogene, exemplarische
Einung der göttlichen und menschlichen Natur (cf. XIII, 42-45). Es ist nicht schwer,
diese Gedanken in Heymericus' Resume zu entdecken.

38-39 de quo-superlato : Erinnerung an die in Kapitel IX und X vorgetragene Lehre,
das Verbum Dei sei mit Gott identischer Wesensgrund des Geschaffenen : Omnium
igitur rerum ratio una infinita Deus est (X, 27; 28,14). Vgl. ebenfalls XI, 29;
30,22-23 : Deum enim habere rationem, qui est creator omnium rationabilium ani-
marum et spirituum, indubium est.

39-41 et ideo-frustretur: Vgl. PF XIII, 44-45, besonders: Nam omnes homines non
nisi aeternam vitam in sua natura humana desiderant et expectant (Op. cit.; 41,9-
10) ; Hoc autem quomodo esset possibile homini, nisi in aliquo communis omnium
natura ad talem unionem elevata concedatur, per quern tamquam mediatorem
omnes homines ultimum desideriorum consequi possent Et hic est via quia homo,
per quem accessum habet omnis homo ad Deum, qui est finis desideriorum (ib.
17-22). Die Unmöglichkeit eines sinnlosen Verlangens betont Nicolaus XIII, 45.
Das Streben nach Glück ist angeboren (connatum desiderium, PF XIII, 45; 42,8-9).
41 sit-communicatum : Der Perser, der die Gottheit Jesu zuerst leugnet, anerkennt,
daß er der größte aller Propheten sei (PF XI, 32; 33,6) : Fatemur ipsum esse Verbum
et Spiritum Dei, quasi inter omnes qui sunt aut fuerunt nemo habuit illam excellen-
tiam Verbi et Spiritus Dei; non tarnen admittimus propterea quod fuerit Deus

(XI, 31; 32,5-8). Petrus bittet ihn darum, zu erklären, was er meine, wenn er vom
Wort Gottes rede, und führt ihn dann zur Einsicht, daß das Wort Gottes wahrer
Mensch und wahrer Gott zugleich ist.
41-42 quem-messiam : Cf. PF XIII, 43 ; 40,14-17 : Ergo ipsa natura humana in aliquo
homine prioriter unitur divinae, in illo scilicet qui est faciès omnium gentium et
altissimus Messias et Christus, prout nominant Christum Arabes et Iudaei. Vgl.
auch XVI, 58; 54,9. Die Bezeichnung Christi als Angesicht aller Völker ist eine
Anspielung auf Surat 3,40 des Koran. Darüber handelt Cusanus ausführlich CA I,
19; 459-460.



20 Einheit des Glaubens

appelant Arabes faciem omnium gencium et altissimum messiam, Syrus
vero nature humane principem, deo deorum unione altissima, que iure
sue Superlative altitudinis convincitur secundum racionem prememora-

45 tarn esse tantum una, suppositali ferri a magnete attractui assimilata

ypostatice coniunctum, per medium cuius ceteri homines suscipiunt
graciosum sui prefati desiderii naturalis incursum.

Eundemque licet Iudeus et Turcus negant deum, ille tarnen concedit

eum mortuum, quod iste negat, et iste concedit natum de virgine, quod

42-43 Syrus-principem: Cf. PF XIII, 45; 42,10-14: Hinc video hunc magistrum et
mediatorem, naturae humanae supremitatem perfectionis et principatum tenentem,
ab omnibus praesupponi. Sed dicunt forte Iudaei hunc principem naturae nondum
natum.
43-46 deo deorum unione altissima ypostatice coniunctum: Dazu vor allem PF
XI, 35; 34,20-35,10; XII, 38-39; 36,23-38,8. Nicolaus handelt ausführlich von der
hypostatischen Union DI III, 3-4; 125—132; III, 12; 157—163.

43 unione altissima: Quando unio tanta foret naturae inferioris ad divinam quod
maior esse non posset, tunc foret ei unita etiam in unitate personali (PF XII, 38 ;

36,23-37,1).
43-45 que iure-una: Cf. PF XII, 39; 37,13-17: Si attenderes in solo Christo altitu-
dinem altissimam quae maior esse nequit, et gratiam maximam quae maior esse

nequit, et sanctitatem maximam, et ita de ceteris; deinde attenderes non esse possi-
bile altitudinem maximam quae maior esse nequit esse plus quam unam.
45 suppositali: Zum Begriff der unio suppositalis vgl. PF XII, 41; 39,3-4, wo
Nicolaus sagt, daß die menschliche Natur der göttlichen suppositaliter unita fuit.
45 ferri-assimilata : Dieser Vergleich zur Erläuterung der gott-menschlichen Einheit
Christi wird von Nicolaus PF XII, 40; 38,9-20 erklärt. Vgl. ebenfalls CA III, 21;
518-519.

46^17 per-incursum : Vgl. PF XIII, 44; 41,9-24, vor allem 19-21: per quem (seil.
Christum) tamquam mediatorem omnes homines ultimum desideriorum consequi
possunt).

48 eundemque-deum : Bezieht sich vor allem auf PF XIV. Zur Leugnung der Gottheit

Jesu durch die Juden vgl. XII, 41; 39,9-15. Expressis verbis wird allerdings
diese Lehre den Juden nicht zugeschrieben. PF XI, 30; 31,11-13 sagt aber der
Perser: Quomodo Deus, qui est immutabilis, fieri posset non Deus sed homo, creator
creatura? Negamus enim hoc paene omnes, paucis in Europa demptis. Die Juden
sind wohl hier auch eingeschlossen. PF XIII, 45; 42,12-14 erinnert der Syrer daran,
daß für die Juden der Messias noch nicht geboren sei. Vgl. auch DI III, 8; 144,14-16.
Auch der von Heymericus genannte Türke leugnet die Gottheit Jesu nicht, vor
allem da er erst ins Gespräch eingreift, nachdem vom Perser dieses Dogma zugegeben
worden war.
48-50 ille-negat: Nach dieser Aussage des Heymericus leugnet der Jude die
Jungfrauengeburt, gibt aber den Tod Jesu zu, während der Türke die Jungfrauengeburt
nicht leugnet, den heilbringenden Tod Jesu aber ablehnt. Nach PF XIV, 46; 43,1-5
glauben die Araber, zu denen ja der Türke gehört, an die Jungfrauengeburt (vgl.
Koran, Surat 3,40). Den Kreuzestod hingegen verwirft er PF XIV, 47; 44,4-6:



Einheit des Glaubens 21

ille negat, tarnen ambo cum aliis, scilicet Tartaris, Armenis, Bohemis 50

et omnibus prefatis Christianis, / possibilitatem unionis differenciam cultus I3ra
divini rituum presertim sacramentalium in unam religionis Christiane
cerimoniam ammirantibus conveniunt, quod id poterit fieri, si persuadea-
tur eis unitas fidei caritate dei et proximi per exhibicionem operis a deo

et natura concorditer precepte ab Abraham in omnes sibi similiter cre- 55

Restât adhuc non parva differentia, asserentibus Christianis Christum crucifixum
per Iudaeos, aliis id ipsum negantibus. Zu diesem Thema cf. CA II, 13-14; 474-477
und 16-17; 479^-85. Heymericus setzt voraus, daß die Juden das Faktum des
Kreuzestodes nicht negieren, obschon dies von Cusanus nicht erwähnt wird.
50-57 tarnen ambo-observancie : Zusammenfassung der Kapitel XVI—XIX des cusa-
nischen Dialogs. Nachdem bezüglich der Einheit und Dreifaltigkeit Gottes sowie der
Inkarnation eine Übereinstimmung gefunden werden konnte, wird in diesem Teil
der Schrift die Verschiedenheit der Riten thematisiert. Das Thema wird vom
Tartaren eingeführt: Tartari multi et simplices, unum Deum ut plurimum colentes,
admirantur varietatem rituum aliorum etiam eundem cum ipsis Deum colentium
(PF XVI, 54; 50,15—17). Dieser Teil des Dialogs wird vom Apostel Paulus geleitet.
Wie Heymericus erinnert, ergreifen der Tartar (XVI), der Armenier (XVII) und der
Boehme (XVIII) darin das Wort. Der Engländer (XIX) gehört zu den von Heymericus

genannten Christen.

50-53 cum aliis-conveniunt : Die von Cusanus angestrebte Einheit ist keine äußerliche.

Die Verschiedenheit der Riten ist kein Hindernis und die rituelle Einförmigkeit
ist keineswegs anzustreben. Vgl. etwa XVII, 66; 61,8-9; XIX, 67; 61,14-15:

Nam exactam quaerere conformitatem in omnibus est potius pacem turbare; XIX,
67 ; 62,3-6 : Ubi non potest conformitas in modo reperiri, permittantur nationes -
salva fide et pace - in suis devotionibus et cerimonialibus. Augebitur etiam fortassis
devotio ex quadam diversitate.
53-57 quod id poterit-observancie : Die mögliche Einheit soll in der unitas fidei
gefunden werden. Paulus betont c. XVI, daß die Rechtfertigung durch den Glauben
geschieht: Oportet ut ostendatur non ex operibus sed ex fide salvationem animae
praestari (XVI, 55; 51,13-14). Glauben aber bedeutet Erfüllung der Gebote, d.h.
der Gottes- und Nächstenliebe.

54-55 unitas-precepte : Eine unitas fidei ist deshalb möglich, weil die Gebote Gottes,
deren Erfüllung zur Vollendung des Glaubens nötig ist, allen Menschen bekannt
sind : Divina mandata brevissima et omnibus notissima sunt, et communia quibus-
cumque nationibus. Ymmo lumen nobis ilia ostendens est concreatum rationali
animae. Nam in nobis loquitur Deus, ut ipsum diligamus a quo recipimus esse, et
quod non faciamus alteri nisi id quod vellemus nobis fieri. Dilectio igitur est com-
plementum legis Dei, et omnes leges ad hanc reducuntur (PF XVI, 59; 55,10-15).
54 per exhibicionem operis: Cf. PF XVI, 58; 54,24-55,1: Oportet autem quod fides
sit formata; nam sine operibus est mortua.
55-56 ab Abraham-credentes :Abraham ist das Vor-Bild des Glaubens - pater fidei
omnium credentium (PF XVI, 55; 51,13-14). Vgl. ebenfalls XVI, 57; 53,24-27:
Quapropter oportet credere Deo prout Abraham credidit, ut sic credens iustificetur
cum fideli Abraham ad assequendum repromissionem in uno semine Abrahae,
Christo Iesu.



22 Einheit des Glaubens

dentes iuxta dogma doctoris gencium perfecte cum paciencia prefate
diversimode eiusdem ûdei observancie. Que, cum sit tantum per modos

vivendi materiales particulariter distributa, non equivocat universalem

gracie et veritatis Christi pietatem et iusticiam sue religionis catholice
60 constituencium in specie et ordine virtutis ab eo formaliter et finaliter

intente et divinitus precepte scerimoniam, eoipso pocius in communione
mistica huiusmodi gracie et veritatis spiritualis quam simbolica forma-

rum et cerimoniarum sensibilium suam virtutem interius sanctificam

enigmatice velancium consistentem. Quo descendit a suo patre per se de

65 spiritu sancto incarnatum in ecclesiasticam orbis terrarum per mortem
eius virtute e converso spiritus immortaliter vivificante nacionem. Qua
fide in veritate eterna stante prefata cerimoniarum sensibilium cum
tempore, sub quo cadunt, mutabilium diversitas coit in catholicam
eiusdem religionis Christiane quoad ea, que censentur ad promocionem

56 iuxta dogma doctoris gencium : Der Lehrer aller Völker ist Paulus. Vgl. dazu PF
XVI, 55; 51,10; 58; 54,20.

57 diversimode : Cf. PF XVI, 60; 56,18-19: Sufficiat igitur pacem in fide et lege
dilectionis firmari, ritum hinc inde tolerando. Vgl. ebenfalls XIX, 67; 62,3-8.
57-64 que-consistentem : Es geht um die Kapitel XVII-XIX, in denen die Sakramente

der Taufe (XVII), der Eucharistie (XVIII) und der Ehe (XIX) behandelt
werden. Nicolaus gibt eine sehr spirituelle Deutung dieser Sakramente. Die Taufe
ist confessio fidei (XVII, 61 ; 57,5), die Eucharistie Zeichen der Erlösung (XVIII, 63;
58,13-15). Sie sind in ihrer äußeren Form nicht heilsnotwendig (XVIII, 66; 60, 19-
61,3). Heymeric greift dies auf, wenn er sagt, die Verschiedenheit der Riten
widerspreche der universalis cerimonia nicht, da das Wesentliche nicht die sinnlichen
Formen, sondern die unsichtbare Verbundenheit mit Gott sei. Die Begriffe der
communio misticalsimbolica kommen bei Cusanus nicht vor. Man beachte aber XVI,
55 : Die Sakramente sind sinnliche Zeichen des Glaubens und als solche nicht
unveränderlich: Signa autem mutationem capiunt, non signatum (loc. cit.; 52,2).

64-66 quo-nacionem : Damit soll das Wesentliche der universalis cerimonia
ausgesagt werden. Vgl. PF XVI, 58; 54,13-17: Adduco testimonium tarn Arabum
quam Christianorum, quod spiritus vivificans mortuos est spiritus Christi. Si igitur
est spiritus vitae in Christo, qui potens est quos vult vivificare, tunc ille est spiritus,
sine quo non potest quisquam mortuus resuscitari aut quicumque spiritus aeterna-
liter vivere.
66-76 qua-elevate : Dieser letzte Teil greift noch einmal das Grundthema des ganzen
Dialogs auf: Durch die Verschiedenheit der Zeremonien (diversitas cerimoniarum,
Z. 67 und 68) hebt die Einheit des Glaubens nicht auf. Wesentlich ist das Gesetz
Christi (73-76), das jenseits der materialis observancie sensibilis différencia gilt. Der
Satz 'fide stante cerimoniarum diversitas coit in catholicam religionis Christiane

universitatem' erinnert an folgende Formulierungen des von Cusanus intendierten
Zieles: religio una in rituum varietate (PF I, 6; 7,10-11); III, 8; 10,5: perducetur
omnis religionum diversitas in unam fidem orthodoxam. In diesem letzten Abschnitt
entfernt sich aber Heymericus ziemlich vom Text des Kusaners.



Einheit des Glaubens 23

nostre salutis eterne necessaria, universitatem, presertim cum preceptum 70

huiusmodi ecclesiastice caritatis cadat dumtaxat supra speciem et
ordinem et non supra huiusmodi materialem modum sue religiose
disposition^, quodque legislator eiusdem Christus ipsam format et ordinat ad

ymaginem et similitudinem sue artis et providencie exemplaris desuper
universaliter practice supra omnes materiales observancie sensibilis 75

différencias incommiscibiliter elevate.


	Einheit des Glaubens

