Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 27 (1980)

Heft: 1-2

Artikel: Einheit des Glaubens

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RueDI IMBACH

Einheit des Glaubens

Spuren des Cusanischen Dialogs De pace fidei bei Heymericus de Campo

A. EINLEITUNG

1. Krieg, blinde Gewalt, Herrschaft des Menschen iiber den Menschen
sind wider die rechte Vernunft. Obschon es scheinen mag, diese Weisen
zwischenmenschlichen Gegeneinanderseins seien unausrottbar, weil3 die
kritische Vernunft, die den Menschen als Selbstzweck zu denken wagt,
daB es andere Moglichkeiten menschlichen Miteinanderseins gibt.

Ein noch groBerer Skandal sind fiir die Vernunft Kriege, die im
Namen der Religion gefithrt werden. Sie erscheinen als eine der schlirnm-
sten Verirrungen, zu denen der Mensch fihig ist. Das gilt fiir frithere und
gegenwirtige Konflikte.

Mit exemplarischer Prignanz hat G. E. LESSING, dieser Vorkdmpfer
religiéser Toleranz, das Entsetzen der Vernunft iiber religios motivierte
Kriege ausgesprochen:

Wem eignet Gott? was ist das fiir ein Gott,
Der einem Menschen eignet? der fiir sich
muB kdmpfen lassen?

(Nathan der Weise, 3. Aufzug, 1. Auftritt)

Fiir den kritischen Beobachter ist in der Tat das implizierte Gottes-
verstidndnis frag-wiirdig, wenn Menschen sich aus religitsen Griinden
bekriegen. Wie ist es denkbar, da3 die Verehrung Gottes, der in den ver-
schiedenen Religionen und Bekenntnissen als einheitstiftender Grund
der Wirklichkeit angebetet wird, den Menschen Anlal3 zu Streit und Ge-
walt wird?



6 Einheit des Glaubens

2. Es ist dem Betrachter der abendldndischen Geschichte eine Ermuti-
gung, wenn er feststellen kann, dal im Laufe der Jahrhunderte immer
wieder Einzelne das Sinnlose von Religionskriegen erkannt und verur-
teilt haben: Beitrige zu der so dringlichen, immer noch dringlichen
Aufgabe der Verwirklichung wahren Friedens unter den Menschen, zu
dessen Voraussetzungen die Toleranz — Anerkennung und Bejahung des
anderen als anderem - gehort. Vielleicht wire es iibertrieben, wollte
man beziiglich der mittelalterlichen Religionsgespriache etwa ABALARDS
und RAYMUND LurLs von Toleranz sprechen. Dennoch sind derartige
Texte Zeugen einer geistigen Stromung, welche im Wissen um das Unheil
religioser Kimpfe es gewagt hat, die noch-nicht-existierende Verséhnung
denkend zu antizipieren. Der so geduBerte Wunsch zu einer Eintracht der
Religionen war fiir diese Menschen eine Hoffnung. Die Existenz dieser
Hoffnung ist fiir uns ein T7ost.

3. Ein besonders ergreifendes Zeugnis dieses Bemiihens um Frieden
zwischen den Religionen ist die 1453 abgeschlossene Schrift De pace
fidei des NI1KoLAUS vON KUEs. Sie entstand, nachdem der Kusaner
Kunde erhalten hatte von der Eroberung Konstantinopels durch die
Tirken. Er fleht den Schopfer an:

quod persecutionem, quae ob diversum ritum religionum plus solito
saevit, sua pietate moderaretur 1.

Dem iiber die Grausamkeit und Absurditdt derartiger Kriege Nachden-
kenden wird ein Gesicht (visio) zuteil, ein Tagtraum des ewigen Religions-
friedens. De pace fidei ist die Niederschrift dieser Schau: Auf den Vor-
schlag seines Sohnes beruft der Rex caeli eine Versammlung der Weisen
aller Welt ein; Vertreter aller Religionen und Vélker sollen zusammen-
gerufen werden. Thnen wird der Auftrag erteilt, einen einmiitigen Frieden
der Religionen herbeizufiihren. So entsteht ein Gesprich, an dem nicht
nur Juden und Mohammedaner teilnehmen, sondern auch Inder, Skythen,
Chaldder, Armenier. Der Intention nach sollen die insgesamt siebzehn
Gesprachsteilnehmer alle Vélker und Religionen der Welt repriasentieren.
Als Gesprachspartner tritt zuerst das gottliche Verbum selber auf
(c. IV-X). Ihm treten die Apostel Petrus (c. XI-XV) und Paulus (c. XVI-

1 Die Schrift des Cusanus wird im folgenden zitiert nach der Ausgabe von
R. Krisansky, H. BascoUR, Nicolai de Cusa, Opera omnia, VII, Hamburg 1959
(abgekiirzt PF). Das Zitat PF I, 1; 3,6-8.



Einheit des Glaubens 7

XIX) zur Seite. Das Gesprich nimmt einen streng logischen Verlauf:
Zuerst wird aufgezeigt, da in allem menschlichen Suchen und Finden
die absolute Weisheit (sapientia) vorausgesetzt wird. Sie ist das Prinzip
von allem, welches die Philosophen suchen. In den Religionen wird es
Gott genannt (c. IV-V). Auch die Polytheisten setzen dieses absolut
Erste voraus, denn ein Pluralismus der Erstprinzipien ist undenkbar
(c. VI). Dieses Prinzip aller Prinzipien, Gott, ist eine lebendige Einheit.
Cusanus glaubt, daB auch beziiglich der Dreieinigkeit Gottes eine Uber-
einstimmung erreicht werden kann, da auch die Trinitit des Einen
philosophisch aufgewiesen werden kann (c. VII-VIII):

Ita clare conspicitur omnes sapientes aliquid trinitatis in unitate
attigisse 2.

Dasselbe gilt auch fiir die Inkarnation (c. XI-XIII). Christus ist der Aomo
altissimus und das Verbum Dez, d.h. der Zusammenfall des Unendlichen
mit dem Endlichen:

in quo natura humana, quae est una et per quam omnes homines
homines sunt, unitur divinae et immortali naturae 3.

Er ist die Erfiillung dessen, was alle Menschen suchen, wenn sie nach
Gliick streben (c. XIII), als Vollendung des Menschlichen Gegenwart
Gottes. Im letzten Teil des Dialogs (c. XVI-XIX) kommt, nachdem
gezeigt worden ist, daB alle Religionen letztlich dasselbe voraussetzen
— una religio — die Verschiedenheit der Rifen (Sakramente) zur Sprache.
Der Apostel Paulus, der hier die Diskussion anfiihrt, erinnert daran,
daB die Rechtfertigung allein durch den Glauben geschieht: fides salvat
(c. XVI). Unter fides aber ist das zu verstehen, was in den vorangehenden
Diskussionen als das von allen Menschen Vorausgesetzte aufgezeigt
worden ist. Fiir diesen Glauben ist die varietas rituum kein Hindernis.
Die Riten sind duBlere signa, ihre vielfdltige Verschiedenheit ist positiv
zu werten: Sie sind Zeichen des einen Unsichtbaren.

4. Diese elementare Zusammenfassung des Cusanischen Gesprichs 1483t
vermuten, was gesucht wird. Jedenfalls ist die intendierte Einheit nicht,
wie viele Interpreten unterstellen, eine Reduktion aller Religionen auf
das Christentum. Zwar wird das Ziel der Unterredung mit folgenden

2 PF X, 27; 29,14-16.
3 PF XIII, 43; 40,19-21.



8 Einheit des Glaubens

Worten umschrieben: perducetur omnis religionum diversitas in unam
fidem orthodoxam * Man darf aber diesen rechten Glauben nicht mit
dem «dogmatisch verstandene(n) Glaube(n) des katholischen Christen-
tums» identifizieren, wie das B. DECKER® vorschligt, oder ihn als
Kirchenglauben interpretieren, wie das K. JASPERS ¢ tut. Die Privalenz
des Christentums hat verniinftige Griinde. Wie Cusanus selber bezeugt,
stimmt er den scheinbar typisch christlichen Lehren der Trinitdt und der
Menschwerdung nicht deshalb zu, weil sie Dogmen des Christentums sind,
sondern weil sie sich als denknotwendig erweisen: quia aliud sentive vatio
vetat 7. Mit dem stimmt {iberein, was in De pace fidei selbst als Ergebnis
angedeutet wird:

Una est igitur religio et cultus omnium intellectu vigentium, quae
in omni diversitate rituum praesupponitur 8,

Die gesuchte Einheit wird gefunden, wenn gezeigt werden kann, daf3
die verschiedenen Religionen dieselben ersten Voraussetzungen machen.
Diese sind nicht Eigengut einzelner Traditionen und Vélker, sie sind auch
nicht das Resultat besonderer Offenbarungen, vielmehr sind sie das, okne
welches ein verntinftiges menschliches Leben unmoglich ist. Nur deshalb ist
eine concordia religionum moglich. Diese wird sichtbar, wenn die Men-
schen das ihnen immer schon Gemeinsame, das auch die Entfaltung der
Verschiedenheit ermdoglicht, bedenken. Diese Reflexion beabsichtigt

+ PF 111, 8; 10,5-6.

5 Nikolaus von Cues und der Friede unter den Religionen, in: Humanismus,
Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters, hrsg. von J. KocH, Leiden-Kéln
1953, 112.

6 Nikolaus Cusanus, Miinchen 1958, 188: «Mit naiver Selbstverstdndlichkeit
wird in allem Entgegenkommen die absolute Wahrheit des Christentums in dieser
bestimmten Form seines Kirchenglaubens vorausgesetzt und beansprucht». Zur
Interpretation von PF vgl. G. von BREDOW, Die Weisen in De pace fidei, in: Mitt.
und Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesellschaft, 9, 1971, 185-189; M. de GaNn-
piLLAc, Les semi-utopies scientifiques, politiques et religieuses du Cardinal Nicolas
de Cues, in: Les utopies & la Renaissance, Bruxelles-Paris 1963, 41-71; IDEM, «Una
religio in rituum wvarietate», in: Mitt. u. Forschungsbeitrige der Cusanus-Gesell-
schaft, 9, 1971, 92-105; E. GiLsoN, Les métamorphoses de la Cité de Dieu, Paris-
Louvain 1952, 154-181; B. KuaN-EMMERICH, Die Toleranz bei Nikolaus von Cues,
Bonn 1968 ; G.-H. MoHR, Friede im Glauben. Die Vision des Nikolaus von Kues, in:
Mitt. und Forschungsbeitrage der Cusanus-Gesellschaft, 9, 1971, 166-184. Vgl. eben-
falls die kommentierte Ubersetzung von L. MoHLER, Nikolaus von Cues, Uber den
Frieden im Glauben, Leipzig 1943.

7 Dyalogus de genesi, n. 158; ed. Argent. Neuausgabe P. WILPERT, I, Berlin
1967, 206.

8 PF VI, 16; 15,16-17.



Einheit des Glaubens Q

keine Elimination der Verschiedenheit, sondern deren denkende Durch-
dringung; sie ist von ihrem Wesen her #7enisch, weil sie das Trennende
hinterfragt ; sie offenbart die Vielheit als Darstellung und Entfaltung jener
Einheit, in der die Gegensitze koinzidieren und welche die Bedingung
der Moéglichkeit von Denken und Sein ist. Diese erkenntnismetaphysische
Deutung des Religionsfriedens eréffnet Raum fiir Toleranz, und man kann
R. KLIBANSKY zustimmen: Dubium non est quin talibus sententiis
via parata sit recentiorum temporum doctrinae quae tolerantiae nomine
designari solet °.

5. Die Wirkungsgeschichte der Schrift De pace fidei ist vielfdltig. Wenn
JEAN Bopin im XVI. Jahrhundert in seinem Colloquium Heptaplomeres 1°
sieben Weise versammelt, die iiber das Wesen der Religion diskutieren,
greift er das Vorhaben des Kusaners auf. Das 1544 erschienene Werk
De orbis terrae concordia ' des Humanisten GUILLAUME PosTEL darf eben-
falls in Verbindung gebracht werden mit der visio cusana. Auch in Refor-
mationskreisen war De pace fide: bekannt. Besondere Erwdhnung ver-
dient die Streitschrift « Des Babsts Hercules wider die Deudschen» '? des
JoranNEs KyMEUS, erschienen zu Wittenberg 1538. Dieses gegen die
Verteidiger der Echtheit der Konstantinischen Schenkung und der ple-
nitudo potestatis geschriebene Pamphlet beniitzt ausgiebig die Concor-
dantia catholica des Cusanus, der ja bekanntlich 1437 zur pdpstlichen
Partei tibergetreten ist, nachdem er zuerst die Sache des Konziliarismus
verfochten hatte. Kymeus beniitzt die Schriften dessen, den AENEAS
SyLvius PiccoLoMiNI als ‘Hercules ... omnium Eugenianorum’ bezeich-
net hatte, als Zeugen fiir seine eigene Partel, so dal der «Herkules des
Papstes wider die Deutschen» sich zum «Herkules der Deutschen gegen
die papistischen Sophisten» 13 verwandelt. Im Werk des Kymeus wird
De pace fider nicht nur zitiert, sondern der Lutheraner {ibersetzt im 4.

9 PF, Praefatio, xvri1; vgl. ebenfalls E. CAsSIRER, Individuum und Kosmos in
der Philosophie der Renaissance, Darmstadt 1977, 31.

10 ed. L. Noack, Schwerin-Paris-London 1857 (Reprint Hildesheim 1970).
Vgl. dazu J. LecLER, Histoire de la tolérance au sié¢cle de la Réforme, 11, Paris 1955,
153-159.

11 Erschienen in Basel, ohne Jahrgang und Ortsangabe. Cf. LECLER, op. cit.,
20-35.

1z Ed. O. MENzZEL, Johannes Kymeus. Des Babsts Hercules wider die Deud-
schen. Als Beitrag zum Nachleben des Nikolaus von Cues im 16. Jh., Cusanus-
Studien VI, Heidelberg 1941, 25-83.

13 0. MENZEL, op. cit., 16. Zum ganzen vgl. die Einleitung, 3-21.



10 Einheit des Glaubens

Kapitel jenen Teil des Dialogs, in dem Paulus die Rechtfertigung aus dem
Glauben ausfiihrlich begriindet (c. XVI). Die Einleitung zu dieser Uber-
setzung verdient zitiert zu werden:

«Dieser Cusanus hat ein vberaus grossen misfallen daran gehabt, das
ein itzliche Nation auch mit so vielem blutvergiessen helt vber iren
Traditionibus vnd menschenGesetzen, als stiinde vnser heil vnd
seligkeit inn solchen Gesetzen vnd nicht vielmehr inn Christo, dem
verheissenem samen Abrahe. Ist aus hohem verstand vnd briinstiger
liebe des friedes dahin geraten, das er ein Biichlein hat lassen aus-
gehen, De pace fidei genennet, darin er einen fiirschlag gibt, wie das
alle volcker auff erden zur einigkeit des glaubens komen miigen.
Nemlich also: Weil die gerechtigkeit allein in Christo vnd nicht inn
eusserlichen traditionibus stehet, solt man die frembden Vngleubigen
nicht so zwingen, vnser traditiones anzunemen, solt aber vielmehr
die Heiden vnd Jiiden berichten, das das heil allein inn Christo, nicht
inn iren noch vnsern Ceremonien stehet.» 4

6.1. Die ersten Reaktionen auf den Dialog sind allerdings dlter. Sie wer-
den noch zu Lebzeiten des Cusanus geduBert. R. KLIBANSKY hat auf
den diesbeziiglichen Briefwechsel zwischen JoHANNES voN SEGOVIA und
Nikolaus aufmerksam gemacht *>. Derselbe Forscher hat auch erstmals
auf ein anderes zeitgendssisches Testimonium hingewiesen, das in der
Schrift Centheologicon des HEYMERICUS DE CAMPO (van de Velde) zu
lesen ist 6.

6.2. DaB zwischen Heymericus (1395-1460), dem Albertisten, Lullisten
und Konzilstheologe, und Cusanus enge freundschaftliche und wissen-
schaftliche Beziehungen bestanden haben, das haben in neuerer Zeit vor
allem R. HAuBsT 17 und E. CoLOMER !® dargelegt. Cusanus ist Heyme-

14 Op. cit., 66,13-26.

15 PF, Praefatio, XLI, XLV-LII.

16 Op. cit., XL-XLI. Zu Heymericus vgl. G. G. MEERSSEMAN, Geschichte des
Albertismus, Heft 11: Die ersten Kolner Kontroversen, Rom 1935.

17 Cf. R. HaussTt, Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes in der Welt nach
Nikolaus von Kues, Trier 1952 (Trierer theol. Studien 4), besonders 12, 50, 57, 59,
67-69, 88-91, 255-263, 333-337; Die Christologie des Nikolaus von Kues, Freiburg
1956, 11,172, 184-185; Zum Fortleben Alberts des GroBen bei Heymerich von Kamp
und Nikolaus von Kues, in: Beitr. Gesch. Philos. Theol., Suppl. Bd. 4, Minster 1952,
420-447.

18 Nikolaus von Kues und Raimund Llull, Berlin 1961 (Quellen und Studien



Einheit des Glaubens 11

ricus in Koln begegnet, als dieser dort als Professor tdtig war und
jener sich dem Theologiestudium zuwendete (1425). Fiir kurze Zeit also
war Cusanus Schiiler des Heymericus. Allein die Edition der Schriften des
flimischen Philosophen und Theologen aus dieser Koélner Zeit wird
uns erlauben, das genaue AusmaB der Beeinflussung des Cusanischen
Denkens durch Heymericus addquat zu beurteilen. Haubst und Colomer
glauben, daB dieser EinfluB sehr gewichtig war. Es ist jedenfalls unbe-
zweifelbar, daB in diesen Jahren zwischen den beiden Denkern ein geistiger
Austausch beginnt, dessen Fortdauer bis in die fiinfziger Jahre durch den
hier publizierten Text bestédtigt wird.

6.3. Als Cusanus seinen Dialog abgeschlossen hatte, schickte er mehreren
Freunden eine Abschrift davon (ndmlich JOHANNES VON SEGOVIA,
DieTrICH VON XANTEN und den Monchen von Tegernsee *°); Dietrich
von Xanten hat, wie ein Brief des Heymericus vom 14. Januar 1454
bestitigt 2%, sein Exemplar dem Flamen zukommen lassen. Dieser hat
das Werk des Kusaners nicht nur aufmerksam gelesen, wie die Rand-
glossen des Codex Oxon. Bibl. Bodleian. Savil. 55, die auf ihn zuriick-
gehen #1, zeigen, sondern er hat den Dialog in seinem eigenen Schrifttum
ausgewertet, wie sich aus dem folgenden ergibt.

6.4. Die Schrift Centheologicon oder Centilogicon des Heymericus ist bis
heute nur wenig beachtet worden und es ist mir dazu keine Einzelunter-
suchung bekannt 22, Indessen ist dieses bis heute unedierte Werk in mehr-
facher Hinsicht bedeutsam. Wie der Titel bereits andeutet, werden darin
hundert verschiedene menschliche Theo-Logien dargestellt, erldutert
und analysiert. Diese hundertfache Vielfalt hingt damit zusammen, daf3
allein der absolute Gott sich selbst wahrhaft erkennt:

z. Gesch. d. Philos. IT), besonders 9, 46; Heimeric van den Velde entre Ramon Llull
y Nicolas de Cusa, in: Span. Forschungen d. Gorresgesellschaft, Reihe I, 21, 1963,
216-232; Nikolaus von Kues und Heimeric van den Velde, in: Mitt. und Forschungs-
beitrige der Cusanus-Gesellschaft, 4, 1964, 198-213.

19 PF, Praefatio, XXVI-XXVII.

20 Dazu R. KriBansky, PF, Praefatio, XX-XXI.

21 Cf. PF, Praefatio, XXI. Diese Randglossen sind in der Edition von PF
publiziert: 20, 21, 24, 47, 51.

22 Vgl. dazu meinen Beitrag: Theologia Raymundi Lulli memoriter epylogata.
Das Ramon Llull gewidmete Kapitel im Centheologicon des Heymericus de Campo
(1395-1460), erscheint in Estudios Lulianos. Die Schrift ist in einer einzigen Hs.
iiberliefert: Bruxelles, Bibl. Royale, ms. 11571-75 (2177), fol. 1va-74vb. Vgl. die eben
genannte Untersuchung, wo die weitere Literatur zu Heymeric genannt wird.



12 Einheit des Glaubens

Unde patet, quod proposita dei theologia est ineffabilis sue sapiencie
superne invariabilis et eterne noticia sibi soli conscia, qua ipse in
lumine veritatissue... omnia tam apud se supra omnes contradiccionis
terminos secrete recondita quam extra se quomodolibet evidencia
certissime, clarissime et complacentissime sapit, intelligit, meditatur,
scit, intuetur, scrutatur, iudicat, videt, inspicit, perspicit, conspicit,
consulit, eligit, diffinit, probat et reprobat ac ita realiter, racionaliter
et intencionaliter discernit seu speculatur, loquitur et operatur 2.

Die Vielheit der Theologien ist eine Konsequenz der Absolutheit Gottes,
deren BewuBtsein die Moglichkeit einer neuen konjekturalen Ent-Faltung
der Spekulation freilegt. Die Verschiedenheit der von Heymericus
beriicksichtigten Theologien ist erstaunlich. Sie reicht von der pythago-
rdischen iiber die platonische zur epikurdischen Theologie, umfa3t die
einzelnen Schriften des Alten und Neuen Testaments und deren je eigene
Weise des Gott-Sagens. Auch neuere Autoren, wie ALANUS AB INSULIS,
RaymunDUs Lurrus und BONAVENTURA kommen zur Sprache. Schon
das Vorhaben als solches verdient, wie mir scheint, Beachtung. Es ist
iiberdies nicht ganz auszuschliefen, dafl zwischen diesem Versuch einer
Beschreibung aller moglichen menschlichen Theologien und dem Cusa-
nischen Projekt in De pace fidei gewisse Ahnlichkeiten bestehen.

6.5. Diese Beziehung zu Cusanus wird bei genauerem Hinsehen offen-
sichtlich, wenn man erkennt, daB3 vier Kapitel dieses Werkes der Cusani-
schen Spekulation gewidmet sind. Im 14. Kapitel wird De docta igno-
rantia **, im 15. De consecturis 2 und im 16. die geometrische Theologie 26
des Cusaners dargestellt und besprochen. Ich werde diese Spuren Cusa-
nischen Denkens in einer besonderen Untersuchung behandeln. Hier soll
allein das 20. Kapitel, das den Titel trigt ‘Theologia variarum sectarum
consona’ ¥’ betrachtet werden. Dieses Textstiick ist, wie eine genauere
Analyse ergibt, eine Zusammenfassung des Dialogs iiber den Frieden des
Glaubens.

6.6. Es schien mir angebracht, dieses zeitgendssische Zeugnis — die
Schrift Centheologicon wurde ja vor 1460 vollendet — zu publizieren (vgl.

2 Cod. cit., fol. 3rb (cap. 1).

2t Cod. cit., fol. 9va—10ra.

25 Cod. cit., fol. 10ra—vb.

26 Cod. cit., fol. 10vb-11rb.

27 Cod. cit., fol. 12va-13ra. Es ist noch zu bemerken, daB3 die Kapitel in der
Hs. nicht numeriert sind.



Einheit des Glaubens 13

unten p. 14-23). Die &duBerst knappe Zusammenfassung sowie der
iiberladene, schwer verstdandliche Stil des Heymericus erforderten einen
kurzen Kommentar, der im Anmerkungsteil der kleinen Edition gegeben
wird. Es soll darin vor allem gezeigt werden, wie eng die Beziehungen zur
Cusanischen Schrift sind, deren Gedankengang Heymericus Schritt fiir
Schritt nachzeichnet. Zudem wird der auf den ersten Blick dunkle Text
wesentlich klarer, wenn man ihn mit den entsprechenden Stellen von
De pace fidei vergleicht.

6.7. Die kommentierenden Anmerkungen zur Edition zeigen zur Geniige,
daB Heymericus den Text des Kusaners mit erstaunlicher Treue resiimiert.
Alle wichtigen Aspekte der Diskussion werden erwidhnt. Trotzdem wage
ich zu bezweifeln, ob Heymericus die fundamentale Intention des Cusa-
nus verstanden hat. Es scheint, daB er den gesuchten Glaubensfrieden als
eine Aufhebung der verschiedenen Religionen in den christlichen Glauben
gedeutet hat. Darin besteht nach ihm die unitas fidei. Den fiir Cusanus
grundlegenden Gedanken, dal3 die Einheit gefunden wird, wenn man die
gemeinsamen Voraussetzungen entdeckt, diese erkenninistheoretische
Fassung des Problems der Einheit der Vielheit der Theologien hat Hey-
mericus m. E. nicht begriffen.

6.8. Trotzdem ist dieses Kapitel ein nicht ganz wertloses Dokument zur
Erforschung der geistigen Umwelt des Cusanus und seiner Wirkungs-
geschichte. Es belegt, daBB der Austausch von Ideen und Gedanken, der
um 1425 begonnen hat, auch um 1455 noch lebendig war und es fiithrt zu
einer Korrektur der bisherigen Interpretation der Beziehung zwischen den
beiden Philosophen. Wenn die Hypothese, Cusanus sei der Schiiler des
Heymericus richtig ist, so muB} sie in jedem Fall erginzt werden: Hey-
mericus hat seinerseits Motive und Ideen von Cusanus iibernommen. Er
kann in diesem Sinne als ‘Schiiler’ des Cusanus bezeichnet werden.
Vielleicht wurde bis anhin die gegenseitige Beziehung der beiden zu
etnseitig betrachtet 272,

7. Mag auch Heymericus das Werk, das er bespricht, nicht richtig gedeu-
tet haben — der Leser wird sich dariiber sein eigenes Urteil bilden —, so
ist er doch wahrscheinlich der erste, der das Cusanische Projekt einer
concordia religionum ausfithrlich gewiirdigt hat. Das Ringen um Frieden

278 Vgl. allerdings E. CoLoMER, Nikolaus von Kues und Heimeric van den
Velde, art. cit., 212-213.



12va

14 Einheit des Glaubens

und Toleranz ist so wichtig, daB auch der bescheidenste Beitrag zur
Verwirklichung dieser Aufgabe Anerkennung verdient. Die Uberwindung
politischer, philosophischer und religidser Dogmatismen, zu der das
Gesprach mit dem andern — hier in der Gestalt des Andersgliubigen —
beitrdgt, ist ein zeitlos giiltiger Imperativ, zu dessen Erinnerung die
Erforschung der Vergangenheit ihren bescheidenen Beitrag zu leisten hat.

B. TEXT UND KOMMENTAR 28
(Heymerici de Campo Centheologicon, capitulum 20:)

THEOLOGIA VARIARUM SECTARUM CONSONA

Quidam catholicus, religionis christiane zelator, recitat ex quodam
oraculo sompniali ei semel hoc modo facto, quod placuit regi celorum
ad querelam miserabilis plurium sectarum naciones orbis terrarum, quas
ipse fecit sanabiles, letaliter perturbancium discordie misericorditer flexo,

28 Neben PF werden folgende Abkiirzungen verwendet CA: Cribratio Alchorani,
ed. Argent., hrsg. von P, WiLrERT, Bd. II, Berlin 1967; DI: De docta ignorantia,
ed. E. HorFmMaNN et R. KriBaNsky, Nicolai de Cusa, Opera omnia, I, Leipzig 1932,

2-17 gquidam-conscripsit: Zusammenfassung der Kapitel I-III von PF.

2 quidam catholicus, veligionis christiane zelator: Der Ungenannte ist natiirlich
Nicolaus von Cues, der den Dialog PF als Erzdhlung eines quidam vir zelo Dei
accensus (PF I, 1; 3,4-5) ausgibt. Vgl. ebenfalls PF I, 1; 3,9, wo der Erzdhler als
zelosus bezeichnet wird.

2-3 vecitat-facto: Cf. PF I, 1; 3,8-9: Accidit ut post dies aliquot, forte ex diuturna
continuata meditatione, visio quaedam eidem zeloso manifestaretur.

3 placuit-celorum : Vgl. PF III, 9; 10,7: placuit vegi. Rex celorum erinnert an
rex caeli (PF I, 2; 4,11; III, 9; 10,12), rex universitatis (PF I, 3; 4,21), rex regum
(PF I, 4; 6,1; 111, 8; 9,14).

4-5 ad querelam-discordie: Nicolaus beschreibt die Not der Religionszwiste mit
folgenden Worten: Aiebat enim rex caeli ... ad eum de regno huius mundi tristes
nuntios gemitus oppressorum attulisse, ob religionem plerosque in invicem arma
movere et sua potentia homines ad renegationem diu observatae sectae cogere aut
mortem inferre (PF I, 2; 4,10-14). Zu secta vgl. PF 1, 2; 4,14; 4,18.

4-5 quas ipse fecit sanabiles: Cf. PF I, 3; 4,20-5,3: Quid habet omnis creatura quod
ei non dedisti? Ex limo terrae placuit corpus hominis formatum spiritu rationali per
te inspirari, ut in eo reluceat ineffabilis virtutis tuae ymago. PF II, 7 wird die Inkar-
nation erwdahnt. Der Abschnitt endet mit der Frage: Et cum haec acta sint, quid est
quod fieri potuit, et non est factum (9,11-12).

5 misericorditer : Der Kusaner schildert zu Beginn seiner Schrift (PF I, 2-6), wie in
einem himmlischen Konzil Kiinder (Engel) der in den verschiedenen Erdteilen und



Einheit des Glaubens 15

ut aperirentur libri a Marco Varro (!) apud Latinos et ab Eusebio apud
Grecos super diversitate religionum scripti et mitterentur nichilominus
inde legati varietatem huiusmodi sectarum et quarumlibet aliarum
exploratores, qui sapientissimos eorundem doctores in unum locum, id
est Ierusalem, desuper tractaturos convocarent, utpote Grecum, Ytalum,
Arabem, Indum, Caldeum, Iudeum, Persam, Syrum, Hyspanum, Tur-
cum, Alemanum, Tartarum, Armenum, Bohemum, Gallicum et Anglicum,
qui per apostolica Petri et Pauli dogmata in plenitudine veritatis et
gracie Christi inhesitanter fundata persuasi in eam, que pro tempore
moderno fuerit possibilis, conducantur religionis christiane unitatem.

Nationen herrschenden Religionskriege vor Gott versammelt waren. Einer von ihnen
ergreift das Wort, Gott darum bittend, er mége doch dem Streit der Menschen um
seinetwillen ein Ende setzen: Si sic facere dignaberis, cessabit gladius et odii livor,
et quaeque mala (PF I, 6; 7,9-10). Dem Vorschlag seines Sohnes, die Verschieden-
heit der Religionen solle auf einen Glauben zuriickgefiithrt werden, stimmt dann der
pater miservicordiae (111, 8; 9,16) zu: miserius est dominus (I1I, 9; 10,16-17). Zur
Barmbherzigkeit Gottes cf. I, 6; 7,16.

6-7 ut apeviventur-scripti: Anspielung auf den SchluB von PF XIX, 68; 62,9-13:
Postquam cum sapientibus nationum haec sic pertracta sunt, producti sunt libri
plurimi eorum qui de veterum observantiis scripsere, et in omni lingua quidem
excellentes, ut apud latinos Marcus Varro, apud Graecos Eusebius qui religionum
diversitatem collegit. Gemeint sind wohl die Awntiquitates verum humanarum et
divinarum des M. Terentius Varro, die zwar nicht mehr erhalten sind, von denen
aber Augustinus, De civ. Dei, VI, 2-9, ausfuhrlich berichtet. Die Praeparatio
evangelica des Eusebius von Caesarea war im 15. Jh. von Georgios Trapezuntios ins
Lateinische iibersetzt worden. Nicolaus besaB ein Exemplar dieser Ubersetzung
(Cod. cus. 41). Vgl. die entsprechende Notiz von R. Klibansky, PF, 90.

7-10 mitteventur-convocarvent : Cf. PF 111, 9; 10,7-9: Et advocatis angelis qui omni-
bus nationibus et linguis praesunt, cuilibet praecepit (scil. rex), ut unum peritiorem
ad Verbum caro factum adduceret. Mit den lega#i (8) meint Heymericus wohl die
angeli; die sapientissimi doctores (9) entsprechen den vive gravioves huius mundi bei
Cusanus (loc. cit. 10).

10 Ierusalem : Wird von Cusanus als Versammlungsort genannt PF 111, 9; 10,21-22.

10-12 Grecum-Anglicum : Von den 17 bei Nicolaus auftretenden Gesprachspartnern
werden hier 16 genannt. Heymericus vergilit den Scita, der im X. deitel das Wort
ergreift (PF, 28-29). Mit einer Ausnahme (Gallicus) zdhlt Heymericus die Dialog-
partner in jener Reihenfolge auf, in der sie im Werk des Cusanus zum Wort kommen.

13 per apostolica-dogmata : Bis zum X. Kapitel ist das Verbum Dei selbst Gesprach-
spartner der verschiedenen Vertreter der Religionen. Im XI. Kapitel, wo die
Inkarnation besprochen werden soll, ergreift der Apostel Petrus das Wort (PF X,
28; 30,15: Et comparente Petro in medio eorum ita exorsus est). Thn l6st c. XVI
der Apostel Paulus ab, der dem Tartaren, welcher an der Verschiedenheit der dulern
Riten AnstoB nimmt, antwortet.

14-15 pro tempore moderno: Wahrscheinlich eine Anspielung auf den AnlaB zur
Schrift des Cusaners, d.h. die Eroberung von Konstantinopel. Cf. PF I, 1; 3,3+4.

15 veligionis christiane unitatemn : Man vgl. dazu die von Cusanus zur Bezeichnung des

10

15



20

16 Einheit des Glaubens

Quod iste zelator post hanc visionem sompnialem memoriter revol-
vens sic summaliter conscripsit:

Grecus consentit Latino seu Ytalo, quod deus verbo suo eterno,
quod ipse est et coincidit cum sua sapiencia et racione omnium univer-
saliter practica, cuncta creavit. Et propter ordinatam eiusdem sapiencie
disposicionem eundem deum ut omnium deorum, quos ydolatre colunt,
principem, qui soli debetur latria, sapiens Arabs adorat. Quem insipientes
Indi ex responsis spirituum maligni in et ex simulachris loquencium
decepti per ydolatriam dividunt, sapientes tamen hac racione necessaria

Zieles der Unterredung verwendeten Ausdrucksweisen: perpetua pax (PF 1, 1; 4,4);
religio una in rituum varietate (I, 6; 7,10-11); perducetur omnis religionum diver-
sitas in unam fidem orthodoxam (III, 8; 10,5-6); (Dominus) ... contentatur omnem
religionum diversitatem communi omnium hominum consensu in unicam concorditer
reduci amplius inviolabilem (III, 9; 10,17-19); unius Dei cultura (XIX, 68; 62,14);
concordia religionum (XIX, 68; 62,19); unitas veri cultus (XIX, 68; 62,21).

16-17 quod-conscrvipsit: Cf. PF 1, 1; 4,5-7: Unde, ut haec visio ad notitiam eorum
qui hiis maximis praesunt aliquando deveniret, eam quantum memoria praesenta-
bat, plane subter conscripsit.

18-20 Grecus-creavit: Zusammenfassung von PF IV und V. Das Ergebnis der
Diskussion zwischen dem Wort und dem Griechen ist folgendes: Omnes igitur vos,
etsi diversarum religionum vocemini, unum praesupponitis in omni diversitate tali,
quod sapientiam nominatis (IV, 12; 13, 10-11; vgl. auch VI, 16; 15,7-14). Diese
Weisheit ist identisch mit dem cveatoris Verbum, in quo cuncta creavit (V, 13; 13,21),
welches mit Gott selbst identisch ist: quia Deus creator omnia creat in sapientia, ipse
est necessario sapientia creatae sapientiae (V, 14; 14,3-4).

20-22 et propter-adovat: Cf. PF VI, 16-17. Die Verehrung mehrerer Gétter setzt die
eine Gottheit voraus: Omnes qui umquam plures deos coluerunt, divinitatem esse
praesupposuerunt (VI, 17; 16,6-7). Eine Vielheit von Erstprinzipien ist undenkbar
und unmaoglich (cf. loc. cit. 16-17). Diese prinzipientheoretische Interpretation des
Polytheismus ist das Zentrum des VI. Kapitels von PF. Sie wird hier von Heymeri-
cus nicht aufgegriffen. Vgl. aber Z. 25-27. Heymericus spricht vom p#inceps omnium
deorum, wahrend Cusanus von principium spricht.

21 ydolatve: Vgl. PF VI, 17; 15, 18-19: cultores plurium deorum; VI, 18; 17,5-6:
cultura deorum.

22-24 quem-dividunt : Bezieht sich auf PF VII, 19-21. Nicolaus erdrtert die Vereh-
rung von Gotterbildern (simulacra), die wegen der Orakel (respownsa) besonderen
Erfolg ernte. Orakel aber, so der Cusaner, sind Menschenwerk und beruhen letztlich
auf einer Tduschung. Es wird auch die Moglichkeit erwogen, daB ein boser Geist
(spivitus tnimicus, PF VII, 20; 19,6-7) sich der Bilder bedient. Darauf verweist
Heymericus: ex vesponsis-loguencium (23-25).

24 decepti: Dieses Verb begegnet bei Cusanus in diesem Zusammenhang zweimal:
PF VII, 19; 18,6; VIL,20; 19,8.

24-36 sapientes tamen-venevamtur: Sehr schwer verstdndliche Konstruktion, da
Heymericus in duBerster Knappheit eine ganze Reihe verschiedener Gedanken
wiedergeben will. a) Ein ersfer Aspekt wird vom Kusaner wie folgt formuliert:



Einheit des Glaubens 17

convicti, quod, cum omnis multitudo reducitur ad unitatem, sua | plu-
ralitas ydolatrica subordinatur singulari illius dei primi summi et maximi,
qui iure sue inplurificabilis excellencie tantum unus est, latere et ex eo,
quod sua unitas est universaliter fecunda, omnis diversitatis, inequali-
tatis et discordie in creaturis reperte equatrix et connectrix, est intrinsice

Detectis fallaciis praeapertis atque quod ob illas Romani prudentissimi similiter et
Graeci atque Arabes ydola confregerunt, sperandum est omnino ydolatras Indos
similiter acturos, maxime cum sapientes sint et necessitatem religionis in cultu unius
Dei esse non haesitent (PF VII, 20; 19,15-19). Diesen Gedanken greift Heymericus
auf, wenn er sagt: sapientes tamen ... eandem ydolatricam deitatis turbam sub uno
deorum monarcha ... venerantur (Z. 24/33-34/36).

24-27 b) Der Grund dieser Uberzeugung der Weisen ist die bereits erwihnte Unmég-
lichkeit der Vielheit von Evstprinzipien (hac racione ... latere, Z. 24-27). Dieses Thema
wird von Cusanus im VI. Kapitel besprochen. In der Diskussion mit dem Inder, die
hier zusammengefallt werden soll, wird es nur beildufig erwdhnt (Prius autem dictum
est, et vere ita esse necesse est, scilicet non esse nisi unam deitatem absolutam,
PF VII, 20; 20,4-6). Das den Monotheismus stiitzende Prinzip — omnis multitudo
reducitur ad unitatem — spielt bei Cusanus eine grundlegende Rolle. In PF trifft man
es mehrmals an in der Formulierung: ante omnem pluralitatem est unitas (IV, 11;
11,21;V,15;14,19; VI, 17; 16, 20; VII, 21; 20,16-21,1). Vgl. die iiberaus interessante
Notiz von R. Klibansky PF, 70-71, wo die neuplatonischen Quellen des Cusanus
genannt werden. In c. VI von PF ist dieses Axiom die Grundlage der Argumentation,
die zeigen soll, daB jeglicher Polytheismus ein Urprinzip voraussetzt. Vgl. DI I, 7;
16,14-16: Sed plura aeterna esse non possunt. Si enim plura essent aeterna, tunc,
quoniam omnem pluralitatem praecedit unitas, esset aliquid prius natura aeterni-
tate; quod est impossibile. Die von Heymericus gewédhlte Ausdrucksweise ‘pluralitas
... subordinatuy ... singulari ... dei ... lateve’ ist eigenartig.

27-30 c) Ein dritter Gedankenkomplex (Z. 27-30: et ex eo ... perfectrix) fal3t einen
vom Inder c. VII angesprochenen Themenkreis zusammen: die Tvinitdt des Erst-
prinzips. Der Inder fragt, ob die Trinitdtslehre nicht eine Art Polytheismus impli-
ziere: Quod si trinitas est in divinitate, erit et pluralitas in deitate (VII, 20; 20,4).
Darauf antwortet das gottliche Verbum (VII, 21; 20,9-14), daB es im Universum
Vielheit (multitudo), Ungleichheit (inaequalitas) und Trennung (separatio) gebe.
Diese drei Eigenschaften der Weltwirklichkeit sind ohne die sie allerst ermdglichende
Einheit, Gleichheit und Verkniipfung (connexio) undenkbar. Zu diesem Beweis vgl.
DII, 7; 14-16. Jedes dieser drei Prinzipien aber ist ewig: sed non possunt esse plura
aeterna (PF VII, 21; 21,8). Daraus erhellt, dal das Absolute Einheit, Gleichheit und
deren Verkniipfung zugleich ist, und zwar deshalb, weil das Absolute Prinzip von
allem ist und das Prinzipiat im Prinzip eingefaltet ist (PF VII, 21; 21, 11: in princi-
pio complicari debet principiatum). Das Absolute, Prinzip aller Prinzipien, ist also
dreieinig: Igitur in una aeternitate reperitur unitas, unitatis aequalitas, et unitatis
et aequalitatis unio seu connexio. Sic principium simplicissimum universi est unitri-
num (PF VII, 21; 21,8-11). Zur Triade unitas, aequalitas, connexio bei Nicolaus
vgl. DI I, 7-9 und De venatione sapientiae, c. 21-26. Die Triade diversitas, inequali-
tas, discordia steht fiir multitudo, inaequalitas, separatio bei Cusanus. Zu ‘unitas est
univevsaliter fecunda’ (Z. 28) cf. PF VIII, 24; 25,8-9 (fecundissima essentiae simpli-
citas); sowie VIII, 24 passim; IX, 25; 26,9-10; IX, 26; 26,11-17.

29 Zu equatrixz vgl. PF VII, 21; 21,2—4: Reperitur in uno universo partium inaequa-
2

25
12vb



30

35

18 Einheit des Glaubens

trina earundem perfectrix trinitate equalitatem exemplariter formativam
verbi sui racionaliter vivifici et ex hac unitate eo ipso omnipotenter
vigorosa, quo infinite simplici et collecta primordialiter derivante et cum
hac ipsa equalitate pacificum utriusque nexum originante, eandem ydo-
latricam deitatis turbam sub uno deorum monarcha sic, ut prefertur,
unitrino universitatis encium inter se inequaliter et dissimiliter variorum
creatore, formatore et connexore venerantur. Quem in hoc sensu idcirco

litas, quia nulla similis alteri; inaequalitas autem cadit ab aequalitate unitatis; ante
igitur omnem inaequalitatem est aequalitas aeterna; zu connectrix cf. loc. cit. 5-7:
ante autem omnem distinctionem est connexio unitatis et aequalitatis, a qua quidem
connexione cadit separatio seu distinctio; connexio igitur aeterna. —

30-33 d) Ein neuer Aspekt derselben Trinitatslehre wird Z. 30-33 (¢rinitate-originan-
te) aufgegriffen. Abl. abs. -Konstruktion (fvinitate equalitatem ... ex unilate ... devi-
vante et cum ... equalitate ... nexum oviginante) zur Erklirung der zeitlosen Prozessua-
litat des trinitavischen Urprinzips. Heymericus faBt die Gedankengidnge von PF VIII
zusammen. Der Frage des Chaldéers, ob das Eine in seiner Wirkkraft (virtus) drei-
faltig sei, wird zugestimmt (VIII, 22), wobei allerdings betont wird, daB3 in Gott vir-
tus und realitas identisch sind (ib.; 22,2-6). Im Erweis der inneren Lebendigkeit
Gottes spielt die Transzendentalitit von Einheit, Gleichheit und Verkniipfung eine
entscheidende Rolle. Nichts ist ohne Einheit (PF VIII, 22; 22,10-11: in tantum
enim res est in quantum una est; unum et ens convertuntur). Nichts ist ohne
Gleichheit( DI T, 8; 17,9-12: Aequalitas vero essendi est, quod in re neque plus neque
minus est; nihil ultra, nihil infra. Si enim in re magis est, monstruosum est; si minus
est, nec est. Cf. PF VIII, 22; 22,12-14). Gleichheit und Einheit sind also untrennbar
(Unitas enim ab aequalitate et aequalitas ab unitate non sunt separabiles, PF VIII,
22; 23,14-15). Der nexus oder die connexio ist das stets gleichzeitige Resultat der
beiden. Alle drei bilden in Gott, dem Urprinzip des Seins, eine wesentliche Einheit
und kénnen zahlenmidBig nicht unterschieden werden (cf. PF VIII, 23; 24,6-7).
Diese absolute Einheit ist aber in sich bewegt, ein ewiger und notwendiger Prozef,
in dem die Einheit die aequalitas zeugt und der nexus aus der Einheit und der Gleich-
heit hervorgeht. Vgl. dazu auch DI I, 8-9, vor allem die einleitenden Worte:
Ostendamus nunc brevissime ab unitate gigni unitatis aequalitatem, connexionem
vero ab unitate procedere et ab unitatis aequalitate (Op. cit.; 17,3-5). Diesen inner-
gottlichen ProzeB faBt Heymericus Z. 30—33 zusammen.

30-31 equalitatem formativam verbi: Cf. PF VIII, 24; 25,1-2: Nominant aliqui uni-
tatem Patrem, aequalitatem Filium, et nexum Spiritum Sanctum.

31-32 ex-simplici : Es handelt sich um eine eindeutige Reminiszenz von PF VIII,
23; 24,15-17: Virtus quanto unitior, tanto fortior; quanto autem unitior, tanto
simplicior. Quanto igitur potentior seu fortior, tanto simplicior. Das Axiom ist neu-
platonischen Ursprungs. Vgl. den Kommentar von R. Klibansky, PF, 76.

34-36 monarcha-connexove: Die Triade creator, formator, connexor entspricht jener
andern unitas, aequalitas, nexus. Cf. dazu PF VIII, 22; 22,9-23,1: Potentia unitatis
uniat seu essentiat omnia quae habent esse ... et potentia aequalitatis aequalificet
seu format omnia quae consistunt ... sic potentia connexionis uniat seu nectat.

36-38 gquem-ponunt: Dazu PF IX, 26, 26,17-27,2: Multo melius Arabes capere
poterunt veritatem hoc modo, quam modo quo ipsi loquuntur Deum habere essen-
tiam et animam, adduntque Deum habere verbum et spiritum. Bei Cusanus ist von



Einheit des Glaubens 19

Arabes habere animam et spiritum, Iudei autem verbum et spiritum
ponunt. De quo verbo per suam racionem uniformiter practicam vite
hominis racionali exemplariter superlato et ideo ab eodem homine natu-
raliter desiderato testatur Persa, quomodo, ne hoc desiderium contra
naturam suam frustretur, sit uni summo prophete communicatum, quem

den Juden also nicht die Rede. Die Aufffassung, die Araber lehren, Gott besitze
Wort und Geist, spielt bei Nicolaus eine wichtige Rolle, vgl. dazu vor allem CA I,
20; 460—462. Es handelt sich um eine Reminiszenz von Surat 4,169 des Koran
(Versio latina Roberti Kentensis, ed. Bibliander, Tiguri 1550, 37).

38-47 De quo — incursum : Auch in diesem Satz werden in duBerster Knappheit
sehr viele, recht verschiedene Gedanken resiimiert. Es handelt sich vor allem um
PF XI-XIII, wo der Apostel Petrus im Gesprich mit dem Perser und dem Syrer
die Inkarnation diskutiert. Der Perser bezweifelt die Menschwerdung Gottes
(cf. XI, 30; 32,5-10), anerkennt aber, daB8 Christus das Wort Gottes sei, d.h. der
grifBte aller Propheten (X1, 32; 33,6). Petrus fithrt ihn aber (XII) zur Anerkennung
des Gott-Menschen: tunc clare videres solum unum Christum esse posse, in quo
natura humana in unitate suppositi unita est naturae divinae (XII, 39; 37,23-25).
Daf} alle Religionen dies immer schon voraussetzen, will Petrus dem Syrer mittels
des menschlichen Verlangens nach Gliick und der von allen anerkannten Unsterb-
lichkeit zeigen (c. XIII). Beides impliziert die in Christus vollzogene, exemplarische
Einung der goéttlichen und menschlichen Natur (cf. XIII, 42-45). Es ist nicht schwer,
diese Gedanken in Heymericus’ Resumé zu entdecken.

38-39 de quo-superlato : Erinnerung an die in Kapitel IX und X vorgetragene Lehre,
das Verbum Dei sei mit Gott identischer Wesensgrund des Geschaffenen: Omnium
igitur rerum ratio una infinita Deus est (X, 27; 28,14). Vgl. ebenfalls XI, 29;
30,22-23: Deum enim habere rationem, qui est creator omnium rationabilium ani-
marum et spirituum, indubium est.

39-41 et ideo-frustretur : Vgl. PF XIII, 44-45, besonders: Nam omnes homines non
nisi aeternam vitam in sua natura humana desiderant et expectant (Op. cit.; 41,9-
10); Hoc autem quomodo esset possibile homini, nisi in aliquo communis omnium
natura ad talem unionem elevata concedatur, per quem tamquam mediatorem
omnes homines ultimum desideriorum consequi possent? Et hic est via quia homo,
per quem accessum habet omnis homo ad Deum, qui est finis desideriorum (ib.
17-22). Die Unmdoglichkeit eines sinnlosen Verlangens betont Nicolaus XIII, 45.
Das Streben nach Gliick ist angeboren (connatum desiderium, PF XIIT, 45; 42,8-9).

41 sit-communicatum : Der Perser, der die Gottheit Jesu zuerst leugnet, anerkennt,
daB er der grofte aller Propheten sei (PF XI, 32; 33,6) : Fatemur ipsum esse Verbum
et Spiritum Dei, quasi inter omnes qui sunt aut fuerunt nemo habuit illam excellen-
tiam Verbi et Spiritus Dei; non tamen admittimus propterea quod fuerit Deus
(XI, 31; 32,5-8). Petrus bittet ihn darum, zu erkldren, was er meine, wenn er vom
Wort Gottes rede, und fithrt ihn dann zur Einsicht, dal das Wort Gottes wahrer
Mensch und wahrer Gott zugleich ist.

41-42 quem-messiam : Cf. PF X1III, 43; 40,14-17: Ergo ipsa natura humana in aliquo
homine prioriter unitur divinae, in illo scilicet qui est facies omnium gentium et
altissimus Messias et Christus, prout nominant Christum Arabes et Iudaei. Vgl
auch XVI, 58; 54,9. Die Bezeichnung Christi als Angesicht aller Volker ist eine
Anspielung auf Surat 3,40 des Koran. Dariiber handelt Cusanus ausfithrlich CA I,
19; 459-460.

40



45

20 Einheit des Glaubens

appelant Arabes faciem omnium gencium et altissimum messiam, Syrus
vero nature humane principem, deo deorum unione altissima, que iure
sue superlative altitudinis convincitur secundum racionem prememora-
tam esse tantum una, suppositali ferri a magnete attractui assimilata
ypostatice coniunctum, per medium cuius ceteri homines suscipiunt
graciosum sui prefati desiderii naturalis incursum.

Eundemque licet Iudeus et Turcus negant deum, ille tamen concedit
eum mortuum, quod iste negat, et iste concedit natum de virgine, quod

42-43 Syrus-principem : Cf. PF XIII, 45; 42,10-14: Hinc video hunc magistrum et
mediatorem, naturae humanae supremitatem perfectionis et principatum tenentem,
ab omnibus praesupponi. Sed dicunt forte Tudaei hunc principem naturae ... nondum
natum.

43-46 deo deorum unione altissima ... ypostatice coniunctum : Dazu vor allem PF
XI, 35; 34,20-35,10; XII, 38-39; 36,23-38,8. Nicolaus handelt ausfithrlich von der
hypostatischen Union DI 111, 3-4; 125-132; III, 12; 157-163.

43 wunione alfissisna: Quando unio tanta foret naturae inferioris ad divinam quod
maior esse non posset, tunc foret ei unita etiam in unitate personali (PF XII, 38;
36,23-37,1).

43-45 que iure-una: Cf. PF X1I, 39; 37,13-17: Si attenderes in solo Christo altitu-
dinem altissimam quae maior esse nequit, et gratiam maximam quae maior esse
nequit, et sanctitatem maximam, et ita de ceteris; deinde attenderes non esse possi-
bile altitudinem maximam quae maior esse nequit esse plus quam unam.

45 suppositali : Zum Begriff der unio suppositalis vgl. PF XII, 41; 39,34, wo
Nicolaus sagt, daB3 die menschliche Natur der gottlichen suppositaliter unita fuit.

45 ferri-assimilata : Dieser Vergleich zur Erlauterung der gott-menschlichen Einheit
Christi wird von Nicolaus PF XII, 40; 38,9-20 erkldart. Vgl. ebenfalls CA ITI, 21;
518-519.

4647 per-incursum: Vgl. PF XI1II, 44; 41,9-24, vor allem 19-21: per quem (scil.
Christum) tamquam mediatorem omnes homines ultimum desideriorum consequi
possunt).

48 eundemque-dewm : Bezieht sich vor allem auf PF XIV, Zur Leugnung der Gott-
heit Jesu durch die Juden vgl. XII, 41; 39,9-15. Expressis verbis wird allerdings
diese Lehre den Juden nicht zugeschrieben. PF XI, 30; 31,11-13 sagt aber der
Perser: Quomodo Deus, qui est immutabilis, fieri posset non Deus sed homo, creator
creatura? Negamus enim hoc paene omnes, paucis in Europa demptis. Die Juden
sind wohl hier auch eingeschlossen. PF XIII, 45; 42,12-14 erinnert der Syrer daran,
daB far die Juden der Messias noch nicht geboren sei. Vgl. auch DI 111, 8; 144,14-16.
Auch der von Heymericus genannte Tiirke leugnet die Gottheit Jesu nicht, vor
allem da er erst ins Gesprach eingreift, nachdem vom Perser dieses Dogma zugegeben
worden war.

48-50 ille-negat: Nach dieser Aussage des Heymericus leugnet der Jude die Jung-
frauengeburt, gibt aber den Tod Jesu zu, wiahrend der Tirke die Jungfrauengeburt
nicht leugnet, den heilbringenden Tod Jesu aber ablehnt. Nach PF XIV, 46; 43,1-5
glauben die Araber, zu denen ja der Tiirke gehort, an die Jungfrauengeburt (vgl.
Koran, Surat 3,40). Den Kreuzestod hingegen verwirft er PF XIV, 47; 44,4-6:



Einheit des Glaubens 21

ille negat, tamen ambo cum aliis, scilicet Tartaris, Armenis, Bohemis
et omnibus prefatis Christianis, / possibilitatem unionis differenciam cultus
divini rituum presertim sacramentalium in unam religionis christiane
cerimoniam ammirantibus conveniunt, quod id poterit fieri, si persuadea-
tur eis unitas fidei caritate dei et proximi per exhibicionem operis a deo
et natura concorditer precepte ab Abraham in omnes sibi similiter cre-

Restat adhuc non parva differentia, asserentibus Christianis Christum crucifixum
per Iudaeos, aliis id ipsum negantibus. Zu diesem Thema cf. CA II, 13-14; 474477
und 16-17; 479-485. Heymericus setzt voraus, dafll die Juden das Faktum des
Kreuzestodes nicht negieren, obschon dies von Cusanus nicht erwdhnt wird.

50-57 tamen ambo-observancie : Zusammenfassung der Kapitel XVI-XIX des cusa-
nischen Dialogs. Nachdem beziiglich der Einheit und Dreifaltigkeit Gottes sowie der
Inkarnation eine Ubereinstimmung gefunden werden konnte, wird in diesem Teil
der Schrift die Verschiedenheit der Riten thematisiert. Das Thema wird vom Tar-
taren eingefithrt: Tartari multi et simplices, unum Deum ut plurimum colentes,
admirantur varietatem rituum aliorum etiam eundem cum ipsis Deum colentium
(PF XVI, 54; 50,15-17). Dieser Teil des Dialogs wird vom Apostel Paulus geleitet.
Wie Heymericus erinnert, ergreifen der Tartar (XVI), der Armenier (XVII) und der
Boehme (XVIII) darin das Wort. Der Englander (XIX) gehort zu den von Heymeri-
cus genannten Christen.

50-53 cum aliis-conveniunt: Die von Cusanus angestrebte Einheit ist keine dufler-
liche. Die Verschiedenheit der Riten ist kein Hindernis und die rituelle Einférmig-
keit ist keineswegs anzustreben. Vgl. etwa XVII, 66; 61,8-9; XIX, 67; 61,14-15:
Nam exactam quaerere conformitatem in omnibus est potius pacem turbare; XIX,
67; 62,3-6: Ubi non potest conformitas in modo reperiri, permittantur nationes —
salva fide et pace —in suis devotionibus et cerimonialibus. Augebitur etiam fortassis
devotio ex quadam diversitate.

53-57 gquod id potevit-observancie: Die mogliche Einheit soll in der unitas fidei
gefunden werden. Paulus betont c. XVI, da3 die Rechtfertigung durch den Glauben
geschieht: Oportet ut ostendatur non ex operibus sed ex fide salvationem animae
praestari (XVI, 55; 51,13-14). Glauben aber bedeutet Erfullung der Gebote, d.h.
der Gottes- und Nichstenliebe.

54-55 unitas-precepte: Eine unitas fidei ist deshalb moglich, weil die Gebote Gottes,
deren Erfiilllung zur Vollendung des Glaubens nétig ist, allen Menschen bekannt
sind: Divina mandata brevissima et omnibus notissima sunt, et communia quibus-
cumque nationibus. Ymmo lumen nobis illa ostendens est concreatum rationali
animae. Nam in nobis loquitur Deus, ut ipsum diligamus a quo recipimus esse, et
quod non faciamus alteri nisi id quod vellemus nobis fieri. Dilectio igitur est com-
plementum legis Dei, et omnes leges ad hanc reducuntur (PF XVI, 59; 55,10-15).
54 per exhibicionem operis: Cf. PF XVI, 58; 54,24-55,1: Oportet autem quod fides
sit formata; nam sine operibus est mortua.

55-56 ab Abraham-cvedentes :Abraham ist das Vor-Bild des Glaubens — pater fidei
omnium credentium (PF XVI, 55; 51,13-14). Vgl. ebenfalls XVI, 57; 53,24-27:
Quapropter oportet credere Deo prout Abraham credidit, ut sic credens iustificetur

cum fideli Abraham ad assequendum repromissionem in uno semine Abrahae,
Christo Tesu.

50
13ra

55



60

65

22 Einheit des Glaubens

dentes iuxta dogma doctoris gencium perfecte cum paciencia prefate
diversimode eiusdem fidei observancie. Que, cum sit tantum per modos
vivendi materiales particulariter distributa, non equivocat universalem
gracie et veritatis Christi pietatem et iusticiam sue religionis catholice
constituencium in specie et ordine virtutis ab eo formaliter et finaliter
intente et divinitus precepte scerimoniam, eoipso pocius in communione
mistica huiusmodi gracie et veritatis spiritualis quam simbolica forma-
rum et cerimoniarum sensibilium suam virtutem interius sanctificam
enigmatice velancium consistentem. Quo descendit a suo patre per se de
spiritu sancto incarnatum in ecclesiasticam orbis terrarum per mortem
eius virtute e converso spiritus immortaliter vivificante nacionem. Qua
fide in veritate eterna stante prefata cerimoniarum sensibilium cum
tempore, sub quo cadunt, mutabilium diversitas coit in catholicam
eiusdem religionis christiane quoad ea, que censentur ad promocionem

56 tuxta dogma doctoris gencium : Der Lehrer aller Volker ist Paulus. Vgl. dazu PF
XVI, 55; 51,10; 58; 54,20.

57 diversimode: Cf. PF XVI, 60; 56,18-19: Sufficiat igitur pacem in fide et lege
dilectionis firmari, ritum hinc inde tolerando. Vgl. ebenfalls XIX, 67; 62,3-8.

57-64 que-consistentem: Es geht um die Kapitel XVII-XIX, in denen die Sakra-
mente der Taufe (XVII), der Eucharistie (XVIII) und der Ehe (XIX) behandelt
werden. Nicolaus gibt eine sehr spirituelle Deutung dieser Sakramente. Die Taufe
ist confessio fidei (XVII, 61; 57,5), die Eucharistie Zeichen der Evlosung (XVIII, 63;
58,13-15). Sie sind in ihrer dueren Form nicht heilsnotwendig (XVIII, 66; 60, 19—
61,3). Heymeric greift dies auf, wenn er sagt, die Verschiedenheit der Riten wider-
spreche der universalis cerimonia nicht, da das Wesentliche nicht die sinnlichen
Formen, sondern die unsichtbare Verbundenheit mit Gott sei. Die Begriffe der
communio mistica/simbolica kommen bei Cusanus nicht vor. Man beachte aber XVT,
55: Die Sakramente sind sinnliche Zeichen des Glaubens und als solche nicht unver-
dnderlich: Signa autem mutationem capiunt, non signatum (loc. cit.; 52,2).

6466 guo-nacionem: Damit soll das Wesentliche der universalis cerimonia aus-
gesagt werden. Vgl. PF XVI, 58; 54,13-17: Adduco testimonium tam Arabum
quam Christianorum, quod spiritus vivificans mortuos est spiritus Christi. Si igitur
est spiritus vitae in Christo, qui potens est quos vult vivificare, tunc ille est spiritus,
sine quo non potest quisquam mortuus resuscitari aut quicumque spiritus aeterna-
liter vivere.

66-76 qua-clevate : Dieser letzte Teil greift noch einmal das Grundthema des ganzen
Dialogs auf: Durch die Verschiedenheit der Zeremonien (diversitas ... cevimoniarum,
Z. 67 und 68) hebt die Einheit des Glaubens nicht auf. Wesentlich ist das Gesetz
Christi (73-76), das jenseits der materialis obsevvancie sensibilis diffevencia gilt. Der
Satz ‘fide stante ... cevimoniarum ... diversitas ... coit in catholicam veligionis christiane
... universitatem’ erinnert an folgende Formulierungen des von Cusanus intendierten
Zieles: religio una in rituum varietate (PF I, 6; 7,10-11); III, 8; 10,5: perducetur
omnis religionum diversitas in unam fidem orthodoxam. In diesem letzten Abschnitt
entfernt sich aber Heymericus ziemlich vom Text des Kusaners.



Einheit des Glaubens 23

nostre salutis eterne necessaria, universitatem, presertim cum preceptum 70
huiusmodi ecclesiastice caritatis cadat dumtaxat supra speciem et
ordinem et non supra huiusmodi materialem modum sue religiose dispo-
sicionis, quodque legislator eiusdem Christus ipsam format et ordinat ad
ymaginem et similitudinem sue artis et providencie exemplaris desuper
universaliter practice supra omnes materiales observancie sensibilis 75
differencias incommiscibiliter elevate.



	Einheit des Glaubens

