Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)
Heft: 2-3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Ebeling, Gerhard: Lutherstudien. Bd.2. Disputatio de homine. Teil 1.
Text und Traditionshintergrund. — Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck)
1977. x1v-225 S.

In seinen Thesen De homine vom Jahre 1536 kritisiert Luther die
philosophische Definition des Menschen als animal rationale und stellt ihr
die theologische Definition des Menschen als iustificandus fide entgegen. Der
geschichtliche Horizont fiir eine Erdrterung dieser Thesen erstreckt sich,
ldBt man deren Wirkungsgeschichte einmal beiseite, von Aristoteles iiber
Friih-, Hoch- und Spitscholastik bis zu Luthers Erfurter Lehrern. Die ver-
handelte Sache erfordert eine dhnlich weitgespannte Auseinandersetzung:
mit erkenntnistheoretischen Fragen des Definitionsverstindnisses und der
Grenzen von Definibilitdit, mit fundamentaltheologischen Themen aus
Anthropologie und Psychologie und mit dogmatischen Problemen vor allem
hinsichtlich des Verstindnisses von Siinde und Rechtfertigung. In welchem
Verhiltnis zueinander stehen griechische und biblische Uberlieferung? Wie
wird die Relation von Vernunft und Glaube aufgefat? Welches ist letztlich
der Gegensatz von scholastischer und reformatorischer Theologie ?

Solchen Fragen widmet Ebeling seine groBangelegte dreiteilige Mono-
graphie zu Luthers Thesen De homine. Sollen deren Teile zwei und drei
einen «umfangreiche[n] Kommentar zu den einzelnen Thesen» bringen, «zu
den Thesen 1 bis 19 (die philosophische Definition des Menschen) und zu
den Thesen 20 bis 40 (die theologische Definition des Menschen)» (VII), legt
der bereits erschienene erste Teil, der hier kurz angezeigt werden soll, eine
immense Vorarbeit hierzu vor. Das Erscheinen dieser Monographie ist aus
einem doppelten Grunde bedeutungsvoll. Zuniachst hat der Autor iiber mehr
als zwei Jahrzehnte hinweg sich immer wieder mit den Thesen De homine
befaBt (vgl. VIIIf.) und schon erste Ergebnisse veroffentlicht («Das Leben
— Fragment und Vollendung. Luthers Auffassung vom Menschen im Ver-
hiltnis zu Scholastik und Renaissance», ZThK 72 [1975], 310-336, bes. 314—
333). Zum andern handelt es sich um die Interpretation eines auch fiir Luther
auBergewohnlichen, aber leider vernachlissigten Textes.

Der erste Teil des Buches legt eine Neuedition der Thesen De homine
und das neu kollationierte Disputationsfragment vor und behandelt Ein-
leitungsfragen. Die Neuedition greift dabei zuriick auf den dltesten bisher
bekannten (und bisher iibersehenen, vgl. 2, Anm. 8) Textzeugen, den 1546



614 Besprechungen

erschienenen zweiten Band der Opera latina in der Wittenberger Gesamt-
ausgabe der Werke Luthers (vgl. 12 und 9). Zumal ob der Unzuldnglich-
keiten der Edition der Thesen in WA (vgl. 11; 20, Anm. u; 22, Anm. z) hat
Ebelings Neuausgabe einen doppeltén Wert.

Einleitende Beobachtungen zur Thematik der Thesen halten folgendes
fest. In der Disputatio de homine geht es Luther nicht um irgendwelche
Eigenschaften des Menschen, und seien sie noch so wesentlich, sondern um
das Eine des Menschseins. Soll dieses Eine nun definitorisch erfaBt werden,
dann muB die zu erstellende Definition ihrerseits wiederum zwei Definitionen
des Menschen beinhalten, die philosophische als die Weise der Selbstdefi-
nition des Menschen und die theologische als die Fassung einer Definition
des Menschen, wie sie diesem von auBerhalb seiner selbst gegeben wird.
Die Strittigkeit dieser beiden Auspriagungen von Definitionen hat es ndmlich
zentral mit dem Wesen des Menschen zu tun. Und sie gehort letztlich des-
wegen in eine theologisch addquate Definition des Menschen mithinein, weil
es in der Theologie a limine einer philosophischen Verfremdung zu wehren
gilt. Dies verdeutlicht gerade auch Luthers unkonventionelle Indienst-
nahme der aristotelischen Begrifflichkeit von forma und materia. Und wenn
Luther dann in Abweichung vom traditionellen scholastischen Verstindnis
«das subiectum theologiae relational bestimmt, nimlich durch Angabe des
Verhéltnisses, in dem Gott und Mensch zueinander stehen, so geht es ihm
nicht um eine Konkurrenzierung Gottes durch den Menschen, sondern im
Gegenteil darum, in der Theologie den Vorrang Gottes dadurch mit aller
Entschiedenheit zur Geltung zu bringen, daBl als fundamentaltheologische
Anweisung die Situation fixiert wird, in der sich der Mensch Gott gegeniiber
befindet, namlich als reus et perditus vor dem deus iustificans vel salvator»
(351.).

Der Hauptteil des Bandes behandelt den Traditionshintergrund der
Disputatio de homine (46-221). Unter besonderer Beriicksichtigung von
Boethius und Ockham gelangen zundchst allgemeine Fragen des Defini-
tionsverstindnisses zur Sprache (46-71). Will man nicht einem essentiali-
stischen MiBverstindnis verfallen, dann sind immer auch die metaphysi-
schen, ontologischen und erkenntnistheoretischen Voraussetzungen bzw,
Implikationen der Definition zu beriicksichtigen. Die Verkniipfung der De-
finition mit der Lehre von den Priddikabilien bzw. mit der arbor Porphyriana
beschrinkt die Definition im engeren Sinn auf die Substanzen. «Darf dieses
Klassifikationsverfahren der Substanzen», so stellen sich an Boethius und
seine Tradition nun Fragen, «als erschopfend betrachtet werden? Mit wel-
chem Recht zielt es auf den Menschen ab? Welche ontologische Grundkon-
zeption verrit sich in der gewissermaflen gegenldufigen Wertungsskala, der
zufolge in der einen Hinsicht das Allgemeinste, namlich der Substanzbegriff
selbst, in der anderen Hinsicht die differenzierteste Substanz, nimlich der
Mensch, den obersten Rang einnimmt? Und wie ist der Wechsel des Verfah-
rens zu verstehen, wenn am Schluf3 statt eines logisch befriedigenden Schrit-
tes der Spezifizierung der Sprung in das Individuum zugemutet wird ?» (60).
Diese Fragen bleiben auch in der bedeutenden Darstellung der mittelalter-
lichen Logik bei Ockham offen. Im Riickgriff auf die Forderung des Ari-



Besprechungen 615

stoteles, die Definition habe das Wesen einer Sache wiederzugeben (vgl. 63,
Anm. 40; 65f. findet sich ein Vergleich mit Thomas v. Aquin), gilt nach
Ockham von der Realdefinition im strikten Sinne: «... est sermo compen-
diosus, exprimens totam naturam rei, nec aliquid extrinsecum rei definitae
declarans» (Stellennachweise bei Ebeling, 63, Anm. 39; vgl. 117). Es ist also,
wird hier ausdriicklich gefordert, von den Externrelationen zu abstrahieren.
Man steht damit an der Grenze des Definitionsverfahrens und es geschieht so
eine Vergleichgiiltigung des Individuellen.

Die Definition des Menschen als animal rationale wird von Ebeling
zunichst verglichen mit deren aristotelischer Hauptstelle: «éyov 8¢ pévov
&vbpwmog Exer téhv LHwvr, «Sprache aber besitzt von den Lebewesen allein
der Mensch» (Polit. I, 2 1253a9f.). Zur Interpretation dieser Stelle legt
Ebeling in eigener Ubertragung den Kontext Polit. 1,2 1253a1-38 vor und
paraphrasiert ihn (74-86). Hier ist das {éov Abyov Exov prizisierend verflochten
mit dem Téov moAvtixév. Dies bedeutet: Des Aristoteles Kennzeichnung des
Menschen orientiert sich nicht an Seelenvermogen, sondern an Kommuni-
kationsweisen, und nicht am Einzelmenschen, sondern am Ganzen der
Gemeinschaft (77-81). Dabei ist nach Aristoteles die Natur des Menschen als
das zu verstehen, worin seine Entwicklung auf die Vollkommenheit hin das
Endziel erreicht — es «iiberrascht die Beobachtung, daB hier gerade der Natur-
begriff zum Tréger eines Geschichtsdenkens geworden ist, dem ein quasi-
eschatologischer Zug eigen ist» (84). Und es ist der Mensch primar in einer
sittlichen Perspektive zu sehen (84-86). « Wenn man von diesem aristoteli-
schen Hintergrund der gingigen Definition des Menschen als animal ratio-
nale wieder zu deren Verwendung in der scholastischen Tradition zuriick-
kehrt, so féllt ... die Verkiimmerung zu einer Formel auf, welche den iso-
lierten Einzelnen unter Abblendung von Geschichte und Ethos als Modell
der zu definierenden species Mensch nimmt» (86f; vgl. 73).

Noch erstaunlicher ist es fiir Ebeling, wie ausgerechnet die Definition
des Menschen (des weitaus schwierigsten Gegenstandes von Definition, weil
hier einmalig der Mensch zugleich Subjekt und Objekt ist) zum Paradebei-
spiel des Definierens geworden ist (87; vgl. den Erklarungsversuch 113-115).
Erst die Moderne hat diesbeziiglich ein ProblembewuBtsein entwickelt
(vgl. 88f. den Verweis auf Nietzsche und Heidegger). Freilich, auch die
Tradition hat auf ihre Weise die Grenzen der Definierbarkeit des Menschen
statuiert. Im eigentlichen Sinne definierbar sind zundchst nach den allge-
meinen Definitionsregeln allein die species specialissimae, nicht jedoch das
Individuum. Obwohl seit Aristoteles das ontologische Interesse die Kon-
kretion der substantia prima im Auge behilt, kann die Epistemologie nicht
dulden, daBl das Wissen der Zufilligkeit des Individuellen und damit dem
Werden und Vergehen unterworfen werde (89-96). Ist nach gesamtscho-
lastisch einhelliger Auffassung dann Gott nicht definierbar (wegen der
Vollkommenheit seiner simplicitas, 96-112), wirft seine Nichtdefinierbar-
keit nochmals ein kontrastierendes Licht auf die Definibilitit des Menschen.
Moglichkeitsbedingung fiir eine Wesensdefinition ist im aristotelisch-scho-
lastischen Ansatz eine ontologische Defizienz: Der Ausfall ontologischer
Defizienz impliziert die Nichtdefinibilitit Gottes, deren Vorhandensein ist



616 Besprechungen

Grund fiir die Definibilitdit des Menschen. Und zwar so, da3 die ontologische
Defizienz auch die Modalititen der Definierbarkeit des Menschen bestimmt.
Sie ist Ursache einer grundsatzlichen Definibilitit, sie ist aber auch der Grund
einer gewissen ebenfalls fiir den Menschen geltenden Nichtdefinibilitit
insofern, als der ontologische Mangel eine Definition des Individuums verun-
moglicht (vgl. 112f., 101). LaBt man demzufolge die eigentliche Definition
allein auf die species abzielen, soll sie sich beschrinken auf die Substanz
unter Ausklammerung der principia extrinseca, dann ist man der Auffassung,
dabei der Intention der Natur zu folgen: «... ultima naturae intentio est ad
speciem, non autem ad individuum, neque ad genus» (Thomas v. Aquin,
S.th.Iq.85a.3 ad4; vgl. 117).

Auf die Abblendung des Individuellen in der Wesensdefinition des
Menschen ist nochmals besonders einzugehen. Sie bedeutet nach Ebeling
eine schwerwiegende Beeintrichtigung der scholastischen philosophischen
Anthropologie. «Fiir das animal rationale weiten sich die Externrelationen
ins UnermeBliche. Und entsprechend vervielfaltigt sich das Spektrum der
Akzidentien. Deshalb ist das Verhidltnis von species und individuum beim
Menschen so gewichtig wie in keinem vergleichbaren Fall ... Hier stoBen wir
auf das Kernproblem nicht nur der Anthropologie, sondern auch der Onto-
logie in der Scholastik. Obwohl im aristotelischen Denken grundsitzlich
das konkrete Einzelne als das Wirkliche angesprochen ist, kommt dennoch der
Erfassung des Eidos (species) der Primat zu ... Darum ist auch fiir das ari-
stotelische Denken eine gewisse Abwertung des Individuellen charakteri-
stisch oder, um es historisch gerechter zu formulieren, der mangelnde Sinn
fiir die Bedeutung des Individuums. Damit steht jedoch das alttestament-
liche und, ihm gegeniiber noch verschirft, das christliche Verstindnis fiir die
Kontingenz des Geschichtlichen und fiir die Bedeutung des einzelnen
Menschen vor Gott in starker Spannung ... Mit der Begegnung beider Uber-
lieferungsstrome und dem Versuch ihrer Integration stellte sich jedoch in
zunehmender Schirfe die Frage, wie im Rahmen griechischer Ontologie dem
Individuum stdarkere Beachtung und gesteigerte Relevanz zukommen koénne
und ob sich an diesem Problem etwa herausstelle, daB3 diese Ontologie fiir
ein denkendes Durchdringen des eigentlich Christlichen ungeeignet sei»
(115f.). Fanden sich im Empfinden der Scholastik die Sachverhalte der
Externitit (man denke vor allem etwa an die Schopfungslehre) oder des
Individuellen (Diskussion um das Individuationsprinzip) im Einklang mit
der Definition des Menschen als animal rationale, dann kénnte und sollte
doch mindestens ansatzweise die Relevanz von Externitit und Individua-
tion in die Definition des Menschen hineingehoéren. Dies entspriache auch
Thomas von Aquin: «Nullum enim singulare definitur. Sed persona signi-
ficat quoddam singulare. Ergo persona inconvenienter definitur...ad 1: ... licet
hoc singulare vel illud definiri non possit, tamen id quod pertinet ad com-
munem rationem singularitatis, definiri potest...» (S.th. I q.29 a.1 ob. 1
und ad 1; wvgl. 120).

Was tragt nun zu diesem Desiderat der Personbegriff bei? In ihm geht
es doch ausgerechnet um die Individuation geistiger Wesen. Und es handelt
sich bei ihm doch «um einen der bemerkenswerten Fille, in denen die theo-



Besprechungen 617

logische Reflexion den AnstoB zu neuer philosophischer Begriffsbildung
gegeben hat» (125; vgl. zur allgemeinen Charakterisierung dieser Begegnung
von biblischem Denken und Ontologie der Antike 126f., Anm. 187; 133,
Anm. 199).

Die trinitdtstheologische Funktion des Personbegriffs ist eine inner-
trinitarische (zur Kennzeichnung einer Unterscheidung, die nicht auf eine
Unterscheidung zwischen species und Individuum hinauslaufen darf) und
betrifft gar nicht (oder: kaum?) die Offenbarungsrelation ad extra (128f.;
vgl. die bedeutsamen Differenzierungen 129, Anm. 190), so daf3 sie nach Ebe-
ling auch nicht relevant wird fiir die Externrelation des Menschen (129-131;
bei G. Biel ist persona im allgemeinen gar ein terminus privativus, 130,
Anm. 192). Die christologische Funktion des Personseins anderseits (zur
Erfassung der Vereinigung der gottlichen und menschlichen Natur in Chri-
stus, ohne daf deren Unterschiedenheit beeintrachtigt wird) bringt eine
derart starke Differenz zwischen humanitas und persona mit sich, da8 auch
von daher eine Integration des Personbegriffs in die Definition des Menschen
nicht nahegelegt wird (130f.). Wenn anthropologisch der Personbegriff
also gewill eine etwas diirftige Nebenrolle spielte, dann zeigte dessen trini-
tarischer und christologischer Gebrauch doch eindeutig, dal hier zum Ver-
stdndnis von Person das gidngige Unterscheidungsschema von species und
individuum unbrauchbar wurde. Und in beiden Féllen versuchte man Person
relational zu verstehen (132f.). «Obwohl es sich zwar beide Mal um Intern-
relationen handelt — einerseits die innergottlichen Relationen und ander-
seits die Aufnahme der menschlichen Natur in die hypostatische Union mit
der gottlichen Person —, so wartete doch diese Verbindung von persona und
relatio auf eine sinngemidfBe Auswertung bei der Interpretation menschli-
chen Personseins. Einerseits macht der innertrinitarische Personbegriff die
Erkenntnis geltend, daB eine Ontologie der Substanz, die das praedicamen-
tum der Relation nur nachtrédglich und als zweitrangig beriicksichtigt, dem
Sachverhalt des Personseins nicht gerecht werden kann, und zwar deshalb
nicht, weil hier nun doch Intern- und Externrelationen untrennbar inein-
andergreifen infolge der Beziehungen zwischen dem Innenleben der Person
und ihren AuBerungen. Und anderseits lenkt die Lehre von der An- bzw.
Enhypostasie der menschlichen Natur Christi ... auf die Tatsache hin, da3
fiir das Personsein des Menschen die radikale Externrelation der Gottes-
beziehung konstitutiv ist, ohne die auch das Geschehen der Inkarnation
seinen Sinnhorizont verlore» (1331.).

Der Weg zu einer relationalen Ontologie und Anthropologie ist weit.
Bekanntlich hat besonders Luther in einem relationalen Glaubens- und
Wirklichkeitsverstindnis gelebt. Um nun spater moglichst genau Luthers
Anthropologie mit der scholastischen vergleichen zu koénnen, bespricht
Ebeling im letzten Drittel des vorliegenden Bandes noch «Die Explikation
der Definition des Menschen in der Definition der anima» (136-183; die §§:
«Das theologische Interesse der Scholastik an der Psychologie», «Allgemeine
Gesichtspunkte zur Seelenlehre der aristotelischen Scholastik», «Die Defini-
tion der Seele», «Die Differenzierung der Seelenkrifte»). Und es kommt
«Das Problem der Einheit des Menschen» zur Sprache (184-221; die §§: «Die



618 Besprechungen

Problemkonstellation in der Scholastik», «Die Position des Thomas von
Aquin», «Die konziliaren Entscheide», «Die spitscholastische Diskussion
um die Formenpluralitdt»).

Eine immense Detailarbeit bringt Licht in den komplexen Traditions-
hintergrund. Das uns heute nicht selten fremd anmutende Wissenschafts-
und Glaubensverstandnis verflossener Zeiten kommt neu zum Sprechen, vor
allem durch das Aufspiiren des damaligen Lebensbezuges der Fragestellungen.
Es vermag damit die hier bloB signalisierte historische Monographie eine
Art geschichtlich-priasenten Resonanzboden abzugeben fiir Ebelings syste-
matisches opus magnum, die «Dogmatik des christlichen Glaubens».

Ebeling hat im vorliegenden Band sich leiten lassen vom roten Faden
der philosophischen Definition des Menschen als animal rationale und dessen
Entfaltung mittels des aristotelisch-metaphysischen Instrumentariums.
Weiteres traditionsgeschichtliches Material ist aufgespart fiir die Kommentie-
rung von Luthers Thesen in den noch folgenden Teilen (VII). Dann wird
gewiB auch das bunte Gewebe des roten Fadens zum Leuchten kommen,
zumal wenn, was bisher eher andeutungsweise zu finden war, die Gnaden-
theologie entfaltet werden wird. PIETRO SELVATICO

Mostert, Walter: Menschwerdung. Eine historische und dogmatische
Untersuchung iiber das Motiv der Inkarnation des Gottessohnes bei Thomas
von Aquin. — Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1978. 1v—189 S. (Bei-
trdage zur historischen Theologie. 57)

Die Ziircher Habilitationsschrift des Ebelingschiilers W. MOSTERT
gerade in dieser Zeitschrift ausfiihrlicher zu besprechen, ist dem Rez. ein
Bediirfnis, war doch diese Zeitschrift langezeit weitgehend an Thomas von
Aquin orientiert; auch ist es ein erfreuliches Zeichen, daB3 ein protestanti-
scher Theologe sich engagiert mit einer Frage auseinandersetzt, die jahr-
hundertelang als Schulstreit zwischen Thomisten und Skotisten ausgetragen
wurde, die Frage des bedingten oder des unbedingten Inkarnationsmotivs,
bzw. die Frage, ob Gottes Sohn auch Mensch geworden wire ohne den Siin-
denfall, rein um der Vollendung der Schépfung willen.

Einer fruchtbaren Diskussion der Arbeit von W. Mostert stehen hier
freilich zwei Schwierigkeiten im Wege; die eine von Seiten des Rez., der kein
Schulthomist ist, auch kein « Thomasspezialist»; die andere von Seiten der zu
rezensierenden Arbeit selbst, die in ihrer Art nicht leicht einzuordnen ist.
Denn M. bietet zwar eine griindliche Analyse des art. 3 der quaestio 1 der
I1T2 pars der Summa Theologiae, eben der Frage, utrum, si homo non peccas-
set, Deus incarnatus fuisset? (64-181); er gibt auch einen guten Uberblick
iiber die wichtigsten Losungen der Frage vor Thomas (bei den « Symbolisten»,
bei Alexander von Hales, Albertus Magnus und Bonaventura, 111-154), aber
diese historische Untersuchung ist derart stark von der eigenen dogmati-
schen Fragestellung des Vf. gepriagt, dal es duBerst schwierig wird, diese
beiden Sichtweisen in etwa auseinander zu halten. Dennoch sei versucht, auf
beide im Folgenden einzugehen.



Besprechungen 619

Gewil} ist es problematisch, von einer «voraussetzungslosen» histori-
schen Betrachtungsweise zu sprechen. Die Art und Weise, wie M. mit einem
dezidierten Vorentscheid an das Thema herangeht, muf} freilich ebenfalls als
problematisch bezeichnet werden. Er referiert sehr sorgfiltig die Argumente
des Thomas und seiner Vorganger fiir und wider die bedingte Inkarnation,
im Gegensatz zu seinen Autoren steht freilich seine Option von der ersten
Seite an fest: nur wegen der Siinde ist Gott Mensch geworden. Alle Argumente
die fiir eine unbedingte Inkarnation sprachen, werden von vornherein massiv
in ihrer theologischen Berechtigung bestritten. Ein bedichtiges Abwigen
des pro und contra, ein «magis assentire» der einen oder anderen Ldsung, wie
man es bei Thomas (160) und bei Albertus (146) findet, kommt bei ihm nicht
in Frage. Die Griinde fiir diese radikale Option liegen in der dogmatischen
Position des A. selbst, auf die wir noch eingehen werden. Diese Einseitigkeit
hindert m. E. den V{. stindig, sich wirklich auf die Argumente seiner Autoren
einzulassen.

M. hat sehr deutlich gezeigt, daB3 die Grundausrichtung der Theologie
des Thomas soteriologisch ist. Von daher ist es nicht verwunderlich, daB
Thomas es fiir angemessener hidlt (convenientius), die Inkarnation in Hin-
ordnung auf die Siinde zu verstehen (III, q. 1, a. 3 corp.; vgl. 162). Im Traktat
iiber den Glauben sagt Thomas: «in fide vedemptionis humanae implicite
continentur et incarnatio Christi et etus passio» (I1 11, q.1, a.7 corp.). Was fiir
Thomas (noch) eine Evidenz von der Schrift her ist, daB die Menschwerdung
«fiir uns und um unseres Heiles willen» geschehen ist, wird z. T. schon vor
ihm zur quaestio disputata, verliert also seine Evidenz. Im Aufkommen der
Frage nach dem Inkarnationsmotiv sieht M. bereits eine Verschiebung, eine
Verfidlschung am Werk, die er nicht aufhoért, aufs entschiedenste zu brand-
marken. Das Problematische an der Frage selbst sieht M. darin, daB3 hier
Menschen, die mediis in peccatis (11) stehen, eine Frage stellen, in der sie ihr
konkretes Sein als Siinder ausklammern und sich zutrauen, eine Position ein-
zunehmen, in der der ratio auch andere Moglichkeiten denkbar werden neben
und auBerhalb der einzig konkreten und in der Erfahrung verifizierbaren: daf3
Menschwerdung de facto auf die Heilsbediirftigkeit des Menschen bezogen ist.

Das Aufkommen der Frage nach der unbedingten Inkarnation, etwa im
12. Jahrhundert, steht fiir M. in einem weiteren Rahmen: es ist nur ein
Abschnitt in einem gewaltigen « Umwandlungsprozefi» (25-30), fiir den M.
keine prazisen chronologischen Angaben macht, den er aber in immer neuen
Variationen sachlich kennzeichnet: es ist ein Prozel der Rationalisierung
(11), ein «Schwinden der Erfahrung des Siinderseins» (32), ein «Erfahrungs-
verlust» (25), Ersetzung der Erfahrung durch Vorstellung (29), « Absorption
der Erfahrung in das metaphysische Denken» (28). Anstelle der unmittel-
baren Erfahrung treten Vermittlungsinstanzen wie «Kirche, Institution,
Metaphysik, Sakrament» (sic!), durch die «Jesus ... in die Verfiigung der
Menschen gebracht» werde (29).

Um zu verdeutlichen, wie sich nach M. dieser Umwandlungsproze3
vollzog, zu dem auch das Aufkommen der Frage nach dem Inkarnations-
motiv gehoért, muB man zuriickfragen, welches nun der genuine Zustand war
und sein sollte, von dem man sich so tiefgreifend entfernt hat.



620 Besprechungen

Genuin ist «die an Jesus von Nazareth gemachte Heilserfahrung» (17).
Diese Heilserfahrung ist Befreiung aus allen Vermittlungen, Geschenk der
«Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott» (ebd.), zu der Christus befreit (28).
Die «genuine Christlichkeit der Christologie» (32) geht dort verloren, wo das
«personlich gewisse Versohntsein mit Gott» zur «institutionell und sozial
vermittelten Gotteserfahrung» wird (24). Am Anfang stand «die einzigartige
Freiheit jener ersten Christen», die darin bestand, «daB ihre eigene Erfahrung
sie zur Christologie trieb, nicht die Synagoge, nicht die Kirche, nicht das
Denken, nicht die Idee des Gottesreiches» (20). War die urspriingliche Erfah-
rung des Christen die der «passiven Externitit seines Seins» (19), so ist die
Christologie dennoch bald (wann?) in den «Internalisierungssog» geraten (5),
d. h. in den Sog, Gott, «den ganz und gar nicht mehr Internalisierbaren» (4)
durch das Denken zu internalisieren: «Das scheint das Denken zu seiner
Sache gemacht zu haben, Gott sozusagen seine Schirfe zu nehmen. Ob man
Gott als Liebe oder Vernunft oder Grenzbegriff oder, scheinbar so radikal,
als Ferment revolutiondrer Gesellschaftsveranderung interpretiert, immer
umgeht man so denkerisch die personliche, und also letztlich die konkrete
Konfrontation mit der Realitit. Mit anderen Worten: Bevor, was mensch-
liche Wirklichkeit als Siinder ist, erst einmal richtig durchmessen ist, wird
denkerisch schon an der Versdhnung gearbeitet» (5). Denken steht also gegen
die genuine Erfahrung (= Erfahrung des Siinderseins) als der listige Versuch,
dieser auszuweichen.

Dieses hermeneutische Prinzip, das fiir M. der Schliissel auch seiner Tho-
maslektiire ist, ruft schwerwiegende Bedenken hervor. Das erste Bedenken
ist historischer Art. Wann und wo hat es je eine solche «genuine» Christuser-
fahrung gegeben? Jene «ersten Christen» — wer sind sie? Was wir von ihrer
Erfahrung wissen, was sich in den ntl. Zeugnissen diesbeziiglich nieder-
geschlagen hat, ist doch wohl nicht ernsthaft in Gegensatz zu «Synagogen,
«Kirche», «Idee des Gottesreiches» (20) zu bringen: wo anders sollte ihre
Erfahrung ihren Ort haben als in der Glaubensgeschichte Israels? Wenn
das bereits «schlechte» Vermittlung ist, dann hat es die hier postulierte
«genuine Christlichkeit der Christologie» (32) nie gegeben, denn von den
frithesten Zeugnissen des Paulus an begegnen wir einer «vermittelten Un-
mittelbarkeit», einem Glauben, dessen Inhalte untrennbar mit der «Syna-
goge» und der Gottesherrschaft in Israel verbunden sind, und dessen Grund,
Jesus Christus, gerade in seiner geschichtlichen Konkretheit, selber nicht
unvermittelt einfach da ist.

Wendet man M.’s hermeneutisches Prinzip konsequent an, so ist der
Abfall, die Abtrift bereits im NT selbst gelegen, wenn anders das NT nicht
ohne Kirche zu denken ist. Die schlichte chronologische Frage muf hier
gestellt werden, denn wenn M. behauptet, «die Ankerkette» sei gerissen, mit
der die christologischen Aussagen an der urspriinglichen Erfahrung hingen
(25), so mu3 dieser Ri} sich irgendwie historisch verifizieren lassen. Wann
begann der « UmwandlungsprozeB» (24) ? Wann war er bis zum Rif3 fortge-
schritten? Herrscht hier nicht noch immer das Abfall-Schema vor, das die
protestantische Dogmengeschichte belastet hat und das unter dem Druck
der Geschichtsforschung immer mehr ins Wanken geraten ist? Kommt M.



Besprechungen 621

mit seinem Ansatz um die radikalen Konklusionen S. ScHuLz’ beziiglich des
Friihkatholizismus * herum: das NT ist selbst der Abfall, ist selbst quasi durch
und durch frithkatholisch? Wenn dem «genuin Christlichen» so wenig
geschichtliche Verifikation am Wort der Schrift, an seinen konkreten Bedin-
gungen eingerdumt wird, bleibt der Verdacht nicht aus, hier werde ein
apriorisches Konstrukt — konkret: ein ganz bestimmtes Rechtfertigungs-
verstindnis — zum Malstab dafiir, was sich als Christlich bezeichnen darf
und was nicht.

Ein zweites Bedenken gegen M’.s Ansatz scheint diesen Verdacht noch
zu verstiarken: Es entsteht der Eindruck, die Rolle Jesu als Erloser reduziere
sich darauf, «modellhaft» die Verwiesenheit des Menschen auf seine indivi-
duelle unmittelbare Gotteserfahrung zu gewidhrleisten. Es kommt nicht auf
einen Christus an, der «als geheim-sakramental anwesende Triebkraft des
Handelns» wirkt (27), sondern darauf, daB3 er «Vorbild» fiir des Menschen
Sein vor Gott ist (20). Es dridngt sich der Eindruck auf, Jesus werde hier zur
Chiffre fiir etwas Allgemein-Menschliches: «Die Unmittelbarkeit der Gottes-
erfahrung [um die es alleine geht] ist nicht an den christlichen Glauben
gebunden, sondern als Moglichkeit ein Phinomen des Menschseins schlecht-
hin» (19).

Die genannten Bedenken erhdrten sich aus der Art und Weise, wie dieser
hermeneutische Ansatz in der Thomasinterpretation wirksam wird. Es geht
um die Frage der Notwendigkeit der Inkarnation. M. beginnt daher seine
Thomasinterpretation mit einer Untersuchung iiber das Thema der Notwen-
digkeit bei Thomas (35-43). M. zeigt, daBl bei Thomas der Gesichtspunkt der
Notwendigkeit von vornherein auf das menschliche Heil konzentriert wird
(36), sieht aber auch schon bei Thomas eine Verschiebung sich abzeichnen,
in Richtung Rationalisierung der Theologie, in der Gott nicht mehr unter dem
Hinblick des Heils gesehen wird, sondern als « Urbild der rational durchleuch-
teten Welt» (42). Wird die Frage der Notwendigkeit der Inkarnation in dieser
verschobenen Perspektive gestellt, wird also neben dem Heilsmotiv fiir die
Inkarnation noch spekuliert iiber die Moglichkeit einer unbedingten In-
karnation, dann erhebt sich die menschliche 7a#io iiber die konkrete Erfah-
rung des Siinderseins und beansprucht, die ratio Gottes selbst in den Griff zu
bekommen und von dieser Warte aus metaphysisch-apriorisch zu konstruie-
ren, wie und inwieweit Christus notwendig ist (3), statt den einzig giiltigen
theologischen Begriff der Notwendigkeit zu erkennen: den streng soterio-
logischen, der «auf Seiten Gottes nur noch die Notwendigkeit sieht, den
Siinder zu verdammen, auf seiner (des Menschen) Seite nur noch die Not-
wendigkeit, von Gott errettet zu werden» (36).

M. E. ist M. zuzustimmen, wenn er darauf hinweist, da3 das Aufkommen
der Frage nach dem Inkarnationsmotiv auf einen Umbruch in der Theologie
hinweist, der tiefgreifend ist. Es ist sehr suggestiv, wenn M. eine Bezie-
hung sieht zwischen dem Auftauchen des Pofentia-absoluta-Gedankens (von
dem her ja die Spekulation iiber die unbedingte Inkarnation konstruiert)

1 S. ScuuLz, Die Mitte der Schrift. Der Frithkatholizismus im NT als Heraus-
forderung an den Protestantismus. Stuttgart/Berlin: Kreuz 1976. 464 S.

40



622 Besprechungen

und «Lessings Problem, daB zufillige Geschichtswahrheiten ewige Vernunft-
wahrheiten nicht beweisen kénnen» (163, A. 20); letztlich macht «die aprio-
rische Ableitung aus der Vernunft Gottes ... das reelle Geschehen iiberfliissig»
(ebd.). Das konkrete, erfahrene Handeln Gottes am Menschen wird aufgelost,
Gott «erhilt einen Ort im metaphysischen Weltentwurf angewiesen» (145).
Vom unbedingten Inkarnationsmotiv ist es nicht mehr weit zum «idealisti-
schen Schritt, die diesen Gott denken kénnende menschliche Vernunft selbst
als den absoluten Intellekt zu denken» (42). Wird Christi Menschwerdung bei
den Vertretern der unbedingten Inkarnation als movens der Weltvollendung
gesehen, so sei es nur konsequent, wenn dieser ProzeB sich frither oder spiter
«vollstindig von seiner christologischen Verankerung emanzipieren kann»
(1141.), wie dies denn auch geschah, als die Geschichtsphilosophie die Auf-
gabe iibernahm, das Menschengeschlecht zu erziehen (116). Den hier nur
knapp skizzierten Bezug zwischen der mittelalterlichen Diskussion und der
neuzeitlichen Geschichtsproblematik erhellt zu haben, ist ein positiver
Ertrag der Arbeit.

Ebenso lehrreich ist der wiederholte Hinweis auf die Konvenienzproble-
matik (65, A. 3; 67, A. 7, 124, 129): daB Thomas die Frage der Notwendigkeit
theologisch «als Problem innerhalb der Konvenienz abhandelt» (129), ist
duBerst wichtig; denn nur so wird gewédhrleistet, daB das theologische Fragen
nach dem Inkarnationsmotiv sich nicht ablést von der konkreten Erfahrung
des faktischen Heilsgeschehens. Es ist M. auch zu danken, gezeigt zu haben,
wie Thomas stdndig um das Bewahren dieses Erfahrungsbezugs gerungen
hat (107), wenn auch M. immer wieder «Erfahrungsliicken» diagnostiziert
(58, 60, 163) und Inkongruenzen der thomanischen Theologie, die daraus
resultieren: zwischen Schopfungslehre und Gnadenlehre (77, A. 37), zwischen
Christologie und Soteriologie (164). Fiir M. steht fest: «Der Vollender der
Christologie als Soteriologie ist erst Luther gewesen» (87).

Nun muBl aber gefragt werden, ob die Diagnose solcher Inkongruenzen
nicht das Ergebnis des hermeneutischen Ansatzes ist, mit dem M. Thomas
liest. Das durchwegs negative Urteil iiber die Argumente fiir eine unbedingte
Inkarnation beruht doch wohl auf dem Vorentscheid, jede andere Notwen-
digkeit als die des Gerichtes Gottes und der Rettung des Menschen als Ratio-
nalisierung abzuweisen, als den (siindigen) Versuch des Denkers, sich «in
seiner Wahrheit und in seinem Dasein (zu) vergewissern» (148; vgl. 158).
Dabei wird doch wohl zu wenig ernstgenommen, dafl in den Argumenten fiir
die unbedingte Inkarnation, zugegeben in nicht unproblematischer Weise,
wichtige Aspekte des christlichen Glaubens betont werden. M.’s Hermeneutik
will «so sehr von der Person Jesu Christi ausgehen, daB ihr eine absolute
Inkarnation so absurd erscheint wie ein siindloser Mensch» (149). Ist ein
siindloser Mensch wirklich so absurd? Ist die Siinde «das konkreteste Hu-
manum ..., das sich denken laB3t» (106) ? An dieser Stelle scheint es fast unver-
meidlich, alte lutherisch-katholische kontroverstheologische Fragen wieder
aufzugreifen; das sei jedoch vermieden. Statt dessen soll in knappen Worten
skizziert werden, was m. E. die hermeneutische Mitte der Summa des Tho-
mas ist, denn auf diesem Weg laf3t sich positiv zeigen, was fiir Thomas «das
konkreteste Humanum» ist und auch der Grund, warum seine Christologie



Besprechungen 623

nicht nur Soteriologie ist, warum auch die Menschwerdung Gottes nicht in der
von M. geforderten ausschlieBlichen Weise hamartiozentrisch gesehen wird.

Die hermeneutische Mitte der Summa ist m. E. nicht, wie M. meint, die
Rechtfertigung des Siinders (82; 133, A. 64), sondern die caritas. Die caritas,
Inbegriff der neuen Existenzweise in Christus, versteht Thomas als amor
amicitiae: Ad rvationem amicitiae ... vequivitur quaedam mutua amaltio, quia
amicus est amico amicus. Talis autem mutua benevolentia fundatur super aliqua
communicatione. Cum evgo sit aliqgua communicatio hominis ad Deum, secun-
dum quod nobis suam beatitudinem communical, super hanc communicationem
oportet aliguam amicitiam fundari (II 1I q. 23, a. 1 corp). Alle «Heilsveran-
staltungen» Gottes, alle Erlésung und Rechtfertigung haben fiir Thomas nur
den einen Sinn: fundari amicitiam zwischen Gott und Mensch. Das Sed-
contra des angefiihrten Textes zitiert Joh 15, 15: «Ich nenne euch nicht mehr
Knechte, sondern meine Freunde». Caritas amicitia quaedam est hominis
ad Deum (ebd.). Alles, was der Mensch an natiirlichen Tugenden tun soll;
alles, wozu ihn die Gnade iibernatiirlicherweise befdhigt, hat nur den einen
Sinn, das Ziel: fundari amicitiam. Alles, was Christus als Mensch fiir uns
getan hat, er, der via est nobis tendend:r in Deum (1, q. 2, prol.), hat nur dieses
Ziel: uns zu Freunden Gottes zu machen. Mutua amatio: echte Gegenseitig-
keit, ohne die es keine Freundschaft gibt. Das ist die hermeneutische Mitte
der Summa. Die Gnadenlehre zielt nur darauf ab, zu verstehen, wie der
Mensch, Mensch bleibend, Freund Gottes sein kann. Dall die gratia creata
sein soll, hat nur diesen Zweck, zu vermeiden, daf3 die humana mens sit mota
tantum, et nullo modo sit principium hujus motus (II 1I, q. 23, a. 2 corp.),
was die Liebe aufheben wiirde, gehort doch zur Liebe, da3 sie ein Akt des
Willens sei (ebd.). Ein rein passives Bewegtsein durch Gott wiirde der Gegen-
seitigkeit widersprechen, die zur Liebe gehort. Es ist bezeichnend, da Tho-
mas aus diesem Grund die Idee des Lombardus ablehnt, der Hl. Geist sei
selber im Menschen die Liebe: so erhaben diese Idee wirkt, sie ware «mehr
zum Schaden der Liebe» (ebd.). Freundschaft ist nur moglich, wenn auch der
Mensch principium hujus (sc. der Liebe) motus ist, gewil3 nicht aus eigener
Leistung, sondern so, quod ad actum caritatis in nobis existat aliqua habitualis
forma superaddita potentiae maturali, inclinans ipsam ad charvitatis actum,
et faciens eam prompte et delectabiliter operari (ebd.).

M. referiert sehr genau diese Sicht des Thomas (55-57), er bringt ihr
viel Verstindnis entgegen, findet sie aber letztlich doch wurmstichig, da
Gnade, als Prinzip menschlicher Akte verstanden, doch wieder Gott inter-
nalisiert, statt den Menschen passiv als Werk der allein aktiven Gnade zu
verstehen. M. sieht hier nur die Alternative: entweder — genuin christlich
— das Handeln Gottes am Menschen, oder — ideologisch verfilscht — das
Handeln des — gnadenhaft, sakramental oder sonstwie internalisierten — Got-
tes durch den Menschen (vgl. 107). DaB3 es eine dritte Moglichkeit giabe, wird
nicht erwogen: Handeln Gottes mif dem — gnadenhaft — zum Freund Gottes
gewordenen Menschen. Wie wenig der Liebe (zu-)getraut wird, kommt in
dem befremdenden Urteil iiber Thomas zum Ausdruck: «Der externalisieren-
de Glaube hat (bei Thomas) gegen die internalisierende Liebe nicht geniigend
Durchsetzungskraft» (54). Wiare demgegeniiber nicht deutlich zu machen,



624 Besprechungen

daB gerade die Liebe und letztlich nur sie die von M. immer wieder beschwo-
rene Externitit Gottes, seine Differenz, seine Nicht-Internalisierbarkeit
wahrt ? Was ist weniger vereinnahmbar als der Freund ? Und doch, wo besteht
eine groBere gegenseitige «Innigkeit» als im amor amicitiae, in der mutua
in-haesio der Liebe?

Nun scheint M. durchaus auch die direkte unio mit Gott als Ziel der
Versohnung zu sehen; freilich, sieht man genauer zu, so zeigt sich, dal3 diese
unio in einer Weise verstanden wird, die eine mufua amatio Dei et hominis
wieder radikal ausschlie3t. Das «Gnadenmodell», an dem M., in kritischer
Absetzung von Thomas, sich orientieren méchte, ist die gratia unionis der
Aufnahme einer konkreten menschlichen Natur in die Einheit mit der g6tt-
lichen Person des Logos in der Menschwerdung (vgl. 94, A.77; 95 u.d6.):
Die Analogie sieht M. darin, daBl «so, wie die menschliche Natur Christi
vollkommen passives Objekt der goéttlichen praedestinatio und assumptio
ist und doch gerade so ihr Personsein gewinnt, auch der Mensch vor Gott
sein Sein darin erfiillt, Gegenstand von Gottes Handeln zu sein und gerade
so er selbst zu werden» (165). Thomas sei es nicht gelungen, seine christo-
logische Sicht der unio hypostatica auch als soteriologisches Modell zu ent-
falten: « Warum dachte man nicht daran zu fragen, ob das christologische
Geheimnis der zwei Naturen in einer Person nicht auch fiir das Sein der
Glaubenden, der Menschen exemplarisch war (167)?» Worin liegt nach M.
diese Exemplaritdat? Nun, in der radikalen Externitit der menschlichen Natur
Christi: daB sie ihr Sein und Personsein gerade nicht in sich selber, sondern
«im anderen zu sich selbst» (172), im Logos, hat; in der radikalen Passivitit
der menschlichen Natur Christi im Geschehen der unio; in der vélligen Un-
vermitteltheit der unio durch Zweitursachen, in der Gott alleine causa
prima ist (95); in der radikalen Individualitdt dieser unio, da Christus nicht
die allgemeine Menschennatur angenommen hat (91-93). So erfiillt die unio
hypostatica alle Postulate einer Sicht des Gott-Mensch-Verhiltnisses, das
nach M. das genuin christliche ist (vgl. 166): hier, in der unio hypostatica,
sieht M. das Urbild des «Personwerdens der menschlichen Natur» (167), eben
dessen, worum es in der Rechtfertigungserfahrung geht (166).

So kommt M. dazu, die in der modernen Christologie so wenig geliebte
Lehre von der Anhypostasie bzw. der Enhypostasie der menschlichen Natur
nachgerade zum «Kern und Stern der Christologie» zu erkldren (172), was
gewill erfreulich wire, wenn diese Rehabilitierung auch tatsdchlich dem
altkirchlichen oder thomasischen Sinn dieser Lehre entspriache. Denn die von
M. postulierte Analogie iibersieht, da3 zwischen der gratia unionis und jedem
anderen Gnadengeschehen eine wesentliche Differenz waltet: die Begna-
dung der menschlichen Natur Christi ist zugleich ihre Erschaffung (ipsa
assumptione crveatur, sagt Augustinus); die Gnade dagegen, die der Mensch
erhilt, erhilt er als bereits geschaffene, existierende Person. Thomas hat
diese Differenz klar benannt: gratia unionis est ipsum esse personale, quod
gratis divinitus datur humanae naturae in persona verbi (I11, q. 6, a. 6 corp.;
vgl. 921.). Die gratia unionis ist das Geschaffenwerden der menschlichen
Natur Christi im Moment der Inkarnation. Von ihr unterscheidet Thomas
— ganz konsequent in seinem Gnadenverstindnis — die gratia habitualis



Besprechungen 625

Christi, pertinens ad spivitualem sanctitatem illius hominis (ebd.). Wenn es
eine berechtigte Analogie zwischen der Gnade Christi und der Rechtfertigung
des Menschen gibt, so die zwischen der gratia habitualis Christi und der Be-
gnadung des Menschen: beide setzen, zumindestens logisch, die Existenz des
Trédgers der Gnade voraus: der menschlichen Seele. Die gratia unionis ist
doch wohl eher mit der Schopfung, besonders etwa der unmittelbaren Er-
schaffung der menschlichen Seele durch Gott zu vergleichen (I, q. 90, a. 2 und
3; vgl. 97, A. 88). Aber eben dies bedauert M., dal3 Thomas nicht (wie Luther)
die Begnadung des Menschen als creatio ex nihilo verstanden hat (57).

Ferner ist zu bedenken, da3 die altkirchliche Enhypostasielehre gerade
nicht lehrt, die menschliche Natur Christi sei «anhypostata»: das hiele ja,
sie wire schlechthin «inexistent» (denn so ist letzterer Begriff am ehesten zu
iibersetzen), sondern sie besagt, daB3 es iiberhaupt keine «anhypostatische»
Natur gibt, dafl jede Natur nur als konkret existierende, d. h. als «enhyposta-
ta» existiert. Die menschliche Natur Christi hat daher «ihr Sein» nicht «im
anderen zu sich selbst» (172), sondern sie existiert nur als das konkrete
Menschsein des Logos.

Vor allem aber ist die von M. vorgeschlagene Analogie zwischen gratia
unionis und Begnadung deshalb bedenklich, weil zwischen der menschlichen
Natur und der sie enhypostasierenden gottlichen Person ja keine personliche
Beziehung besteht; vielmehr ist die Person des Logos Gott und Mensch,
oder, wie Maximus Confessor formuliert: sie isf ihre beiden Naturen; wohin-
gegen zwischen dem begnadeten Menschen und dem begnadenden Gott die
Freundschaft der Liebe moglich geworden ist. Es ist eine Fehldeutung,
wenn M. von der unio personalis sagt, das Personsein selbst sei bereits das
Heil (173), denn das Personsein der menschlichen Natur Christi wird durch
die gratia unionis konstituiert, durch die gratia habitualis aber erst vollendet
(wobei beide nicht zeitlich zu trennen sind); ebenso bedeutet in der Begna-
dung des Menschen Gnade nicht, daB sie «den Menschen zur Person macht»
(ebd.), sondern ihn als Person vollendet.

Ein letzter kvitischer Hinweis : es wurde frither darauf hingewiesen, da@
die Sicht der Christologie bei M. oft den Eindruck erweckt, Chiffre fiir all-
gemein menschliche Erfahrung zu sein. Dieser Eindruck hat sich durch die
zuletzt besprochene Analogie verstdrkt. Die Auslegung der Anhypostasie-
lehre auf das menschliche Personsein, das sich nur «durch die Relation zum
Externen gewinnen kanny (172) fithrt dazu, diese Lehre selbst zu sehen «als
Reflex der existentiellen Erfahrung, daf3 der Mensch sein Sein, seine Mensch-
heit nur im Sein im anderen zu sich selbst hat, was ja den elementarsten Er-
fahrungstatbestand darstellt, der sich denken ldBt» (ebd.). Ist das christo-
logische Dogma nur « Niederschlag elementarer existentialer Struktur mensch-
lichen Seins» (ebd.) ?

Dann ist es aber nur konsequent, wenn die Erfahrung dieser existen-
tialen Struktur zum letzten Kriterium des Dogmas selbst wird: das sie
erfahrende Ich wird zur letzten und einzigen GewiBheitsinstanz, zum exakten
Verifikationsgrund «fiir die hamartiozentrische Restriktion der Christologie»
(180), wie sie in diesem Buch vollzogen wird. Die radikale Ablehnung jedes
Gedankens an eine unbedingte Inkarnation ist fiir den V{. mit dem Bekennt-



626 Besprechungen

nis zu einer Art ultima solitudo verbunden: der Einzelne und seine Gottes-
beziehung (181). Keine Vermittlung, ekklesial oder sakramental. Nackte
Unmittelbarkeit.

Die Konsequenz dieses Ansatzes notigt Respekt ab; der Mut, unpopular
zu sein in unbedingter Treue zur erkannten Sache, beeindruckt; die Hart-
néckigkeit im Fragen ist vorbildlich. Viele positive Einzelertrdge der Arbeit
konnten nicht referiert werden, auf viele Einzelpunkte, die zum Widerspruch
reizen, konnte nicht eingegangen werden. M. geht sorgfiltig an Thomas
heran. Aber gerade diese Sorgfalt macht es umso schmerzlicher, zu sehen,
daB die Pramissen, von denen ausgegangen wird, das Gesprich schwierig,
ja manchmal wire man versucht zu sagen, unmoglich machen. Daf3 hier
versucht wurde, dennoch relativ ausfiihrlich auf dieses Buch einzugehen,
hat seinen Grund in dem Wunsch, daB trotz groBer Verstandigungsprobleme
das Gespriach um das grole Werk des Thomas von Aquin weitergeht, und daB
es nicht ein Streit um Worte, um enuntiabilia sei, sondern ein Bemiihen um
die 7es selber, um die es dem Glauben geht (vgl. IT 11, q. 1, a. 2, ad 2).

CHRISTOPH VON SCHONBORN O. P,

Alois M. Haas: Sermo mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der
deutschen Mystik. Freiburg/Schweiz, Universitiatsverlag 1979 (= Dokimion,
Neue Schriftenreihe zur Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie,
Band 4). 507 S.

Der hier zu besprechende stattliche Sammelband von Alois M. Haas,
Professor fiir Altere Germanistik an der Universitit Ziirich, enthilt insgesamt
18 Beitrdage zur deutschen Mystik, die im Laufe der letzten zehn Jahre bereits
an anderer Stelle erschienen sind. Es ist hier nicht mdéglich, die einzelnen
Studien - sie befassen sich mit Wolfram von Eschenbach, Mechthild von
Magdeburg, Meister Eckhart, Johannes Tauler, Heinrich Seuse sowie mit den
Barockautoren Friedrich von Spee, Daniel Czepko und Angelus Silesius — vor-
zustellen und im einzelnen zu besprechen. Wir beschrinken uns darauf, die
zwei zentralen Gesichtspunkte, um die es Haas in seinen Aufsidtzen geht,
sichtbar werden zu lassen, nimlich die Frage nach der inneren Struktur der
mystischen Erfahrung und die Frage nach den sprachlichen Mitteln, mit
denen die Mystiker dieser Erfahrung Ausdruck geben. Im folgenden soll dabei
nur von den deutschen Mystikern des 14. Jahrhunderts die Rede sein.

In der Einleitung setzt sich Haas mit dem ‘deutschen’ Charakter der
sog. Deutschen Mystik auseinander. Nachdem vor allem Meister Eckhart
sowohl von nazionalsozialistischer Seite (Rosenberg feiert ihn in seinem
«Mythos des 20. Jahrhunderts» als den «gréBten Apostel der Germanen») als
auch von marxistischer Seite als Wegbereiter in Anspruch genommen worden
ist, hat die Ideologieanfilligkeit des Begriffs « Deutsche Mystik» die neueren
Forscher vorsichtig werden lassen. Wie andere verwendet ihn auch Haas
nur als rein literaturhistorische Bezeichnung fiir ein Korpus von deutsch
geschriebenen Texten, die — vor allem im siidlichen Deutschland — im Laufe
des 14. Jahrhunderts entstanden sind und bis zur Reformation und dariiber



Besprechungen 627

hinaus nachgewirkt haben. Wenn man inhaltliche, formale und iiberlieferungs-
geschichtliche Kriterien heranzieht (wie dies Haas in der Einleitung S.11-18
tut), dann laBt sich sehr wohl ein Komplex von Schriften ausgliedern, fiir
den die Etikette «Deutsche Mystik» weiterhin geeignet erscheint.

In den letzten Jahren ist in der westlichen Welt das Interesse an Tech-
niken der Meditation und der Kontemplation stark gewachsen. Im allge-
meinen richtet sich dieses Interesse aber nicht auf die europdische Mystik-
traditionen, sondern auf dstliche Richtungen wie etwa den Zen-Buddhismus.
Zwar geht es auch Haas um die ‘Struktur der mystischen Erfahrung’. Es
interessieren ihn aber nicht in erster Linie die religions-philosophischen
Kategorien der allgemeinen Mystikforschung; vielmehr ist es ihm um eine
griindliche Aufkldarung der historischen, kulturellen und sozialen Bedingun-
gen zu tun, unter denen das reiche Schrifttum der deutschen Mystik entstan-
den ist. Wichtig ist dabei zunédchst, daBl es sich hier um christliche Mystik
handelt. Trager dieser mystischen Bewegung waren die Bettelorden, in
erster Linie die Dominikaner (daB es daneben auch eine ‘volkstiimlichere
Variante’ einer franziskanischen Mystik gegeben hat, darf seit den For-
schungen von Kurt Ruh als erwiesen gelten). Zeitereignisse wie die Kreuz-
ziige, Seuchen, Ketzerbewegungen und der Kampf zwischen Kaiser und
Papst haben das Aufkommen von Introversionsabsichten und der mysti-
schen Predigt zweifellos begiinstigt. Von entscheidender Bedeutung fiir die
Ausformung eines volkssprachlichen mystischen Gedankengutes war aber
die den Dominikanerbriidern 1267 von Papst Clemens IV. und 1286/87 vom
Provinzial Hermann von Minden iibertragene cura monialium, d. h. die seel-
sorgerliche Betreuung der Frauenkonvente des Ordens. Die christliche My-
stik, die in den Predigten und Traktaten der drei groBen Figuren Meister
Eckhart (ca.1260-1328), Heinrich Seuse (ca. 1295-1328) und Johannes
Tauler (ca. 1300-1361) aufscheint, stellt den Versuch einer subjektiven
Aneignung von Dogma und Lehre dar. Hans Urs von Balthasar, dessen
theologisches Werk Haas immer wieder heranzieht und zitiert, spricht in
diesem Zusammenhang vom ‘existenziellen Erfahren des Goéttlichen’, eine
alte christliche Formel von der cognitio Dei experimentalis. Das hochste Ziel
der mystischen Erfahrung ist die unio mystica, die Einswerdung der Menschen-
seele mit dem Absoluten. Im AnschluB3 an die Studien von Haas soll im fol-
genden kurz dargelegt werden, wie die drei Mystiker Mechthild von Magde-
burg, Meister Eckhart und Johannes Tauler iiber dieses Grenzphdnomen
menschlicher Erfahrung sprechen.

In den beiden Beitrigen iiber Mechthild von Magdeburg (Dichtung und
Mystik, S.67-103; Struktur der mystischen Erfahrung, S.104-135) zeigt
Haas das Inventar von rhetorischen Méglichkeiten auf, mit denen Mechthild
im ‘FlieBenden Licht der Gottheit’ von ihrem mystischen Umgang mit Gott
redet. Die Vereinigung von Gott und Seele wird durch das Personal von
Bréautigam und Braut und die entsprechenden erotisch-sexuellen Bilder in
Sprache gefalit. Zwar ist die allegorische Metaphorik durch die geistige
Erotik des Hohenlieds (auch in der volkssprachlichen Version des St. Trud-
perter Hohenlieds) und durch die Tradition der Viktoriner und Bernhards
von Clairvaux vorgebildet; die Freiheit aber, mit der sich Mechthild der



628 Besprechungen

iiberlieferten Bildersprache bedient und diese durch Anleihen aus der ritter-
lichen Minnelyrik bereichert, zeugt fiir die bei ihr aufbrechende Individualitit
im religiosen Bereich. Neben der Erfahrung des minnesturm steht aber auch
bei ihr als Kontrapunkt diejenige der gotzvroemedunge, d. h. der Gottferne und
der Verworfenheit. Mechthilds Werk entzieht sich weitgehend einer gattungs-
méBigen Einordnung wie Tagebuch, Autobiographie u. dgl. Haas erinnert im
Zusammenhang mit ihrem Hauptwerk an «die augustinische Tradition des
Bekenntnisbuches, der Soliloquia und der Confessiones mit ihrer aus dem
Innersten der Seele aufbrechenden locutio emphatica, die eben alle Stilebenen
und Gattungsbezeichnungen von der Alltagsrede iiber Kurzerzdhlung, Dialog,
Eingebung, Offenbarung, Vision, Gebet, Hymne, liturgische und vor allem
biblische Reminiszenzen bis zur ekstatisch-lyrischen Rede umfaBt (S. 77).
Mechthild verfiigt bereits iiber alle modi loquendi, die fiir den sermo mysticus
charakteristisch sind: Negation, Tautologie, Paradox, Kontradiktion,
Oxymoron, Superlation, Vergleich, Metapher, Allegorie u.a. Zu solchen
Aussageweisen nimmt sie wie die andern Mystiker aus einer inneren Sprach-
not heraus Zuflucht: iiber das Transzendentale 1dB8t sich ndmlich nach
Auffassung vieler mittelalterlicher Theologen und Mystiker nur in uneigent-
licher Rede sprechen, weil Gott grundsitzlich nicht erkennbar und nicht
aussagbar ist (vgl. das Augustinische si comprehendis, non est Deus). Von den
drei Wegen, in denen Aussagen iiber Gott gemacht werden koénnen (via
positionis, via negationis, via eminentiae) sind bei den Mystikern vor allem die
beiden letzten beliebt. Eindriicklich bezeugt das die folgende Stelle bei
Eckhart: Daz ich aber gesprochen hin, got enst niht ein wesen und st iibey wesene,
hie mite enhdn ich im niht wesen abegesprochen, mér: ich hdn ez im gehoehet
(S. 318). Diese Ansitze einer negativen Theologie sind in neuerer Zeit vor
allem durch Lossky herausgearbeitet worden.

Bei Meister Eckhart, mit dessen Mystik sich drei Beitrdge befassen
(Transzendenzerfahrung nach dem ‘Buch der géttlichen Trostung’, S. 186—
208; Mystische Bildlehre, S. 209-237; Im Spiegel der marxistischen Ideologie,
S. 238-254), begegnet uns nicht mehr die traditionelle Kontemplations-
mystik mit ihrer Gottesschau, sondern eine radikale Einheitsmystik. Im
Gegensatz zu Mechthild ist Eckhart mit der scholastischen Philosophie, aber
auch mit dem neuplatonischen Gedankengut bestens vertraut. Zu Recht
tritt Haas der in der &dlteren Forschung geldufigen Vorstellung eines vollig
introvertierten Mystikers entgegen — allein schon die groBe Zahl seiner Amter
in Lehre, Seelsorge und Ordensverwaltung sprechen gegen diese Auffassung.
Sehr aufschluBireich sind die Ausfithrungen von Haas iiber Eckharts Imago-
Lehre, v. a. iiber das Verhéltnis von Urbild (exemplar) und Abbild (imago).
Die Zeugung des Abbilds wird als quaedam formalis emanatio gedeutet.
Angewandt auf die trinitarische Spekulation, die Eckhart besonders inter-
essiert, bedeutet dies, daB der Sohn aus dem Vater ausstrémt. Vater und
Sohn seien zwar ’eins’, aber 'nicht einer’. In der Beziehung des Schépfers
zum Geschopf ist der Mensch zwar imago Gottes. Seine Gottebenbildlichkeit
ist aber nur per regenerationem und unterscheidet sich damit von der bild-
haften Abkiinftigkeit Christi, die per gemerationem ist. Paradoxerweise
spricht Eckhart aber immer wieder von der untrennbaren einunge von Gott



Besprechungen 629

und Bild Gottes. In diesem Zusammenhang ist an die berithmte Spiegel-
metapher zu erinnern, die dem Gesch6pf nur insofern ein Sein zuspricht, als
es dieses dauernd empfangt, so wie das Spiegelbild nur in totaler Abhédngig-
keit vom Gespiegelten existiert. Der Schopfer begniigt sich nach Eckhart
nicht mit einem einmaligen Schépfungsakt, sondern verleiht dem Geschopf
unablissig das Sein (creatio continua). An vielen Fragen (z. B. in der Kontro-
verse, ob der Meister die Geschaffenheit oder die Ungeschaffenheit des
,Seelenfiinkleins’ gelehrt habe) hat sich der Streit um Eckharts Rechtgliu-
bigkeit entziindet. Eckhart war sich durchaus bewuBt, daB viele seiner
Formulierungen kiihn waren und beim ersten Zusehen schokierend wirken
konnten (primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa). Die neuere Forschung
hat aber aufzeigen kénnen, daB3 er den Pantheismus, der ihm von mit seiner
Sprachweise nicht geniigend vertrauten Autoren immer wieder vorgeworfen
worden ist, sorgfiltig vermieden hat. Dies hat ihn allerdings nicht vor der
Verurteilung durch die Inquisition bewahrt. Als die Verurteilungsbulle der
papstlichen Kommission 1329 erschien, war Eckhart allerdings bereits nicht
mehr am Leben. Auch Eckhart ist sich sehr wohl bewuBt, daB die Transzen-
denzerfahrung an sich jenseits des Sagbaren ist. Die extremen modi loquendsi
des sermo mysticus (Paradox usw). sind nichts anderes als Sprachformen der
Ohnmacht. Und doch dringt die Ubermacht der Erfahrung viele Mystiker
immer wieder zum Ausdruck (Eckhart: Wére hie nieman gewesen, ich miieste
sie (die Predigt) disem stocke geprediet han! (S. 29) Wie Josef Quint immer
wieder betont, haben die Mystiker aus dieser Widerspriichlichkeit heraus die
Sprache bis an ihre letzten Moglichkeiten getrieben. DaBl durch solche
‘ZerreiBproben der Sprache’ ein grofles sprachschoépferisches Potential frei
wird, 1aBt sich nicht blo8 beim religiésen, sondern auch beim dichterischen
Sprechen beobachten. Vgl. zu dieser Thematik vor allem die Beitrige
‘Mystische Erfahrung und Sprache’ (S. 19-36) und ‘Granum sinapis. An den
Grenzen der Sprache’ (S. 301-329).

Im Vergleich zu Eckhart ist die Mystik des Johannes Tauler konkreter,
realistischer und psychologischer (Vom unaussprechlichen Abgrund Gottes,
S. 255-271; Struktur der mystischen Erfahrung, S. 272-295). Tauler be-
zeichnet sich selber als lebmeister, d.h. als praktischen Seelsorger, im
Gegensatz zu einem lesmeister, d. h. einem Gelehrten. Es geht ihm in seinen
Predigten nicht um abstrakte Theologie im scholastischen Sinn, sondern um
eine mystische Anweisung zur Erfahrung Gottes. Dabei bekennt er ganz
freimiitig, daB3 er selber den Hohepunkt der #nieo noch nie erfahren habe.
Taulers Lebenslehre hat einen piddagogisch-didaktischen Zug an sich. Da
der Prediger mit den Schwichen des Menschen rechnet, unterscheidet er
(im Sinne des alten mystagogischen Schemas der incipientes, proficientes und
perfecti) verschiedene Etappen des geistlichen Lebens auf dem Weg zum Ziel.
Seine Drei-Weg-Lehre (via purgativa, via illuminativa, via unitiva) steht in
der Tradition des Dionysius Areopagita, dessen Theologia mystica zu einem
Grundbuch fiir die gesamte mittelalterliche Theologie und Mystik geworden
ist. Erst nach einem langen asketischen ProzeB der Selbstexpropriation ist
die menschliche Natur geniigend vorbereitet fiir die Gnade. In Taulers ent-
wicklungspsychologischem Schema steht die mystische unio-Erfahrung erst



630 Besprechungen

am Ende dieses Prozesses; Tauler weist auf die entscheidende Bedeutung des
Lebensabschnitts zwischen Vierzig und Fiinfzig hin (von der neueren Psycho-
logie her bringt Haas hier das Phianomen der ‘midlife crisis’ ins Spiel). Erst
dann eroffnet sich — in Taulers Metaphorik — dem ‘Seelengrund’ des Menschen
der ‘unaussprechliche Abgrund Gottes’.

Nur hingewiesen sei hier noch auf den wichtigen Aufsatz mit dem Titel
‘Mors mystica’ (S. 392—480), in dem Haas der Metapher des mystischen Tods,
die neben jenen des Schlafs und der Trunkenheit zu den hdufigsten gehort, in
der deutschen und der auBerdeutschen Mystik nachgeht (Bernhard von Clair-
vaux, Thomas Gallus, Bonaventura, Raimundus Lullus, Johannes Gerson,
Johannes vom Kreuz, Miguel de Molinos, Madame Guyon).

Was bei den hier vereinigten Mystik-Studien immer wieder besticht, ist
Haas’ souverdnes Verfiigen sowohl iiber die mittelalterliche Literatur als auch
iiber die theologische Diskussion vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Wie wich-
tig fiir ein addquates Verstdndnis auch der dichterischen Texte des Mittelalters
die Kenntnis der zeitgenossischen Theologie und Spiritualitit ist, zeigt ein-
driicklich die Deutung der Parzivalstelle 466,20 ff., wo Wolframs Redeweise
iiberzeugend in ihrem theologiegeschichtlichen Kontext (Theologumenon vom
springenden Wort) geortet werden kann (S. 581f., bes. S.63, Anm. 109).

Das Interesse der vorliegenden Studien gilt nicht in erster Linie der
detaillierten sprachlichen Analyse des sermo mysticus, sondern der Veranke-
rung der mystischen Redeweise in der spidtantiken und mittelalterlichen
Spiritualitdt. Die systematische und gleichsam mikroskopische Analyse der
Bildersprache der deutschen Mystik bleibt trotz mancher Einzelbeitrige
von verschiedenen Autoren weiterhin ein Desiderat. Fiir die zentrale Gestalt
Meister Eckharts wird man diese Aufarbeitung wohl am besten nach Abschluf3
der monumentalen Ausgabe der deutschen und lateinischen Werke durch
Quint/Koch in Angriff nehmen.

Gerade in einer Zeit wie der heutigen, in der Philosophie und Theologie
sich wieder vermehrt auf die Moglichkeiten und Grenzen des Sprechens iiber
Gott besinnen, ist es von hohem Interesse, sich die Bewiltigung dieser Proble-
matik im sermo mysticus vor Augen zu fithren. Der gewichtige Sammelband
von Haas, der durch ein umfassendes Namen- und Sachregister erschlossen
wird, bietet durch seine aspektreiche Integration von mittelalterlicher Spiri-
tualitit und moderner theologischer Forschung reiche Anregung dazu.

ANTON NAF

Gourgues, Michel: A la droite de Dieu. Résurrection de Jésus et actua-
lisation du Psaume 110:1 dans le Nouveau Testament. — Paris: Gabalda
1978. 270 p. (Etudes Bibliques.)

Vorliegende Studie wurde im Mai 1976 am Institut Catholique in Paris
als Doktor-Dissertation eingereicht.

In der Einleitung (31-43) unterstreicht Gourgues zuerst die ausgespro-
chen hermeneutische Fragestellung, die seiner Studie zugrunde liegt (31-37).
Der Symbolismus in Ps 110, 1, «sitzend zur Rechten Gottes», ist eine Formel



Besprechungen 631

geworden, die heute kaum noch etwas zu sagen vermag. Woran liegt das?
Eine breite Tradition im Neuen Testament zeugt davon, da3 die ersten Chri-
sten ihrem Auferstehungsglauben mit Hilfe von Ps 110, 1 Ausdruck verliehen
haben, ja die Wendung «sitzend zur Rechten Gottes» hat schon sehr friih
Eingang gefunden in das Credo des Christen. Obwohl diese Wendung bzw.
die damit bezeichnete Wirklichkeit also zum Wesentlichen des urchristlichen
Glaubens gehort, steht der heutige Mensch verstindnis- und ratlos diesem
Bekenntnis gegeniiber. Es mul} also der Versuch einer Vertiefung und Neu-
interpretation unternommen werden, der Versuch einer Wiedereroberung
eines unerforschten Bezirks unseres christlichen Erbes (30-35), und es muB3
die Moglichkeit in Betracht gezogen werden, entweder das Symbol des Sit-
zens zur Rechten Gottes neu zum Sprechen zu bringen oder aber nach neuen
Symbolen oder nach neuen Redeweisen Ausschau zu halten, die uns die Wahr-
heit dieser « Formel» neu interpretieren und erfahren lassen (38). Das Vor-
haben des Verfassers ist berechtigt, wichtig und spannend. Wer aber erwar-
tet, eine Studie vorzufinden, in welcher der «Tiefenstruktur» des Symbols
nachgegangen wird um dann im Sinn einer «generativen Grammatik» oder
«Poetik» den Symbol-Wert neu erfassen oder auch nur erkennen zu kénnen,
sieht sich arg enttduscht.

In der gleichen Einleitung behandelt Gourgues auch noch «Ursprung
und kulturelle Verwurzelung des Symbols» vom Sitzen zur Rechten Gottes.
Auf knappen 6 Seiten wird hier zusammengefal3t, was so ziemlich in jedem
Lexikon oder Handbuch stehen kénnte, und was die Interpretation von Ps
110, 1 anbelangt, findet sich in Gourgues’ Studie praktisch iiberhaupt nichts.
Schon jetzt fragt man sich, wie denn Gourgues dem Symbol auf die Spur
kommen will, wenn er nicht einmal versucht, den Psalmvers bzw. den Psalm
selbst in seiner Umwelt und in seiner Geschichte sprechen zu lassen.

Statt dessen geht Gourgues zur Analyse jener neutestamentlichen Texte
iiber, in denen er eine Erwahnung von Ps 110, 1 findet (45-208). So behandelt
er im 1. Kapitel die Texte im corpus paulinum (Rém 8, 34; Kol 3, 1; Eph
1, 20), im 2. Kapitel den ersten Petrusbrief (3, 18-22), im 3. Kapitel den
Hebrierbrief (1, 3.13; 8, 1 und 10, 12; 12, 2), im 4. Kapitel die synoptischen
Evangelien (Mk 12, 36 parr; 14, 62 parr), im 5. Kapitel die Apostelgeschichte
(2, 33; 5,31; 7, 55.56) und im 6. Kapitel — «aux deux extrémités du témoi-
gnage» — 1Kor 15, 25-28 und Mk 16, 19.

Das Vorgehen in diesen 6 Kapiteln ist iiberall ungefahr das gleiche:
zuerst eine Analyse innerhalb der literarischen Einheit, in welcher die Er-
wihnung von Ps 110, 1 sich findet, dann die Frage nach dem caractére pri-
mitif der verwendeten Formel.

Die Textanalysen sind AduBerst diirftig und bewegen sich auf der rein
literarischen Ebene. Ob Rém, Kol, Hebr, Mk oder 1Kor: die Texte scheinen
reine Literatur, reine Schreibtischarbeit zu sein. Kaum irgendwo wird die
Frage nach der Situation, der Umwelt, der Adressaten usw. gestellt; und da
weder Verfasser noch Adressat noch historisch-politische Situation etc. im
Text eine Rolle spielen — ja, sie werden vom Text geradezu ferngehalten —
darf man sich ja auch nicht wundern, wenn auch der heutige Leser in diesen
Texten kein Zuhause findet.



632 Besprechungen

Hat man sich einmal durch die ziemlich langweiligen Textanalysen
durchgelesen (iibrigens: statt Mk 12,36 nimmt Gourgues lieber die Parallele
Mt 22, 44, weil sich ihr Kontext leichter gliedern 1aB3t!) findet man in Kapitel
7 den anregenden Titel: «Le témoignage devant nous. Essai de synthese.»
In Wahrheit wird eine Synthese versucht (209-218): Der Gebrauch von Ps
110, 1 in der Urkirche ist bedeutend, ist alt — so da3 man sich mit Recht nach
dem Ursprung fragen mufl — und offen fiir verschiedenste Anwendungen, wie
sich das ja auch in den verschiedenen Texten zeigt.

Im 8. Kapitel erhofft man dann den ersehnten Durchbruch (219 bis
231). In Wirklichkeit sind es einige mehr oder weniger zusammenhdngende
Uberlegungen zur Sprache — Begriffssprache, Symbolsprache u. a. — ohne
daB daraus fiir die Fragestellung auch nur der geringste Nutzen gezogen
wiirde. Im Gegenteil: Die Engfithrung in die Alternative Begriffssprache —
Symbolsprache verunmoglicht es Gourgues in seinem letzten Kapitel
«Conclusion et perspectives: nous devant le témoignage» (233-245), auf die
eingangs gestellte Frage nach neuen Symbolen konkret einzugehen. Hier
geht es dann auch gar nicht mehr darum, neue Symbole zu finden, sondern
eine bestimmte Art, dem Glauben Ausdruck zu verleihen, wieder zur Gel-
tung zu bringen. Wie das zu geschehen hat — hier, an dem konkreten Beispiel,
das Gourgues selbst gewahlt hat — dariiber schweigt sich der Verfasser aus.
Es bleibt hochstens die vage Hoffnung auf eine neue Sprache ...

Ob man aber, um dieser Hoffnung Ausdruck zu geben, ein 270 Seiten
starkes Buch schreiben mufl (mit noch so vielen Schreibfehlern besonders in
deutschen Texten und Zitaten)? HERMANN-]JOSEF VENETZ

Hug, Joseph: La finale de I’Evangile de Marc (Mc 16, 9-20). — Paris:
Gabalda 1978. 266 p. (Etudes Bibliques.)

Die Authentizitdt des sog. lidngeren Markusschlusses (Mk 16, 9-20)
war seit jeher, genau seit Eusebius von Caesarea (ca. 265-339), Objekt ein-
gehender und vielfiltiger Untersuchungen. Verschiedenste Methoden neu-
testamentlicher Arbeitsweise hatten hier ein weites Erprobungsfeld: Text-
kritik, Wortstatistik, Stiluntersuchungen, Motivforschungen, Formgeschichte,
Redaktionsgeschichte. Doch beherrschend blieb immer die Frage nach der
Authentizitdt. Die Befiirworter vereinnahmten diese Verse fiir das Evan-
gelium, mehr oder weniger geschickt harmonisierend, z. T. auch mit feinsten
Nuancierungen. Fiir die Gegner der Authentizitit waren die besagten Verse
nichts weiter als ein «Résumé», eine «Evangelienharmonie» oder ein «Sum-
marium» aus Erscheinungsberichten anderer neutestamentlicher Texte. Die
Diskussionen um den authentischen MarkusschluBB — sie sind bis heute
noch nicht zu einem allseits befriedigenden Schluf3 gelangt — gingen vielfach
auf Kosten einer eingehenden exegetischen Analyse von Mk 16, 9-20 selbst.
Tatsdchlich zeigt sich hier eine groBe Forschungsliicke, und es ist Joseph
Hug zugute zu halten, daB er in seiner vorliegenden Doktordissertation
(1974 an der Theologischen Fakultdt Lyon-Fourviere eingereicht) nicht nur



Besprechungen 633

diese Liicke erkannt, sondern sie auch im wesentlichen — wenigstens vor-
ldufig — geschlossen hat.

Hug hat sich vorgenommen, den lingeren Markusschlul3 als Dokument
«sui generis» eingehend zu analysieren und seine Originalitdt aufzudecken (9).
Im 1. Kapitel (11-32) gibt er einen kurzen und ausgewogenen Uberblick iiber
die Geschichte der Exegese, wobei er eindriicklich die Problemstellung heraus-
arbeitet: das Defizit einer eigentlichen Exegese von Mk 16, 9-20 und die
Richtigkeit einer Option zugunsten der Nicht-Authentizitit des lingeren
Markusschlusses.

Das 2. Kapitel (33-37) setzt sich mit der Komposition und Struktur
von Mk 16, 9-20 auseinander, ein Kapitel, in welchem Hug ein sicheres
und selbstdndiges Gespiir fiir kompositionelle und strukturelle Fragen be-
weist und geniigend Vorarbeit leistet, um Mk 16, 9-20 als literarische Ein-
heit zu betrachten.

Das lange 3. Kapitel (39-162) ist dann der eigentlichen Analyse von
Mk 16, 9-20 gewidmet. Sehr behutsam geht Hug das Vokabular und die
Motive des Abschnittes durch und versucht dadurch, die ganze Einheit
innerhalb der frithchristlichen Literatur des 1. und 2. Jahrhunderts zu
situieren: das Vokabular der Auferstehung und der Erscheinungen des Auf-
erstandenen, die Situation der Jiinger, die Missionsaussendung, die Alter-
native V 16, die Zeichen, die Entriickung und das Sich-Setzen zur Rechten
Gottes, der Aufbruch zur Mission, Mitwirken und Beistand des Herrn — alles
Themen und Motive, die so oder anders wohl auch sonst im neutestament-
lichen und nachapostolischen Schrifttum vorkommen, aber eben: so oder
anders. Mit viel Geduld und Behutsamkeit gelingt es Hug, das Eigenstdndige,
die Originalitit des ldngeren Markusschlusses aufzuzeigen. Mag man zu
gewissen Einzelheiten auch noch Fragen stellen (Hug bleibt m. E. doch zu
oft im rein literarischen stecken), so sind die Ergebnisse insgesamt doch iiber-
zeugend.

In diesem Kapitel sind auch die Vorarbeiten fiir das folgende 4. Kapitel
geleistet, in welchem nach den Quellen von Mk 16, 9-20 gefragt wird (163-
176). Das Ergebnis: In keinem der Themen oder Motive hdngt der lingere
Markusschlu mit Sicherheit literarisch von einem der Paralleltexte ab. Das
bedeutet aber auch, dal die Entwicklung der Tradition der Ostererscheinun-
gen nicht nur und nicht einmal an erster Stelle auf literarischer Ebene vor
sich gegangen ist, sondern — diktiert durch die Praxis der christlichen
Gemeinden — sich durch mannigfache «relecture» der miindlichen und schrift-
lichen Traditionen konstituiert hat. Mag man mit einem solchen Ergebnis im
wesentlichen auch einverstanden sein, man vermi3t doch etwas dessen kon-
krete Verifizierung am Text selbst.

Doch hier zeigen sich wahrscheinlich auch die Grenzen, die vom Text
selber gezogen werden, und hier diirfte auch die Schwierigkeit liegen, genus
literarium und «Sitz im Leben» der Perikope zu bestimmen: Eine « Missions-
instruktion»; innerhalb einer Versammlung von Christen muf3 ja auch der
Gedanke der Mission seinen Platz haben. Auf alle Fille scheinen mir die et-
was zu knappen Ausfithrungen Hugs zu diesem Punkt bedenkenswert und
sicherlich auch weiterfithrend.



634 Besprechungen

Das 5. Kapitel steht unter dem Titel «Das Ende des zweiten Evange-
liums» (177-185). Uber die bekannten Hypothesen hinaus, wie das Markus-
evangelium geendet haben mag, versucht hier nun Hug, Mk 16, 9-20 im
Zusammenhang des Evangeliums, d. h. als wirklichen méglichen Schlu3 des
Markusevangeliums zu lesen. Auf zwei wichtige gemeinsame Themen sei
hier aufmerksam gemacht: das Thema der Evangeliumsverkiindigung und
das Thema des Unglaubens. Von dieser gemeinsamen Thematik her darf
Mk 16, 9-20 als guter (zweiter) SchluB3 des Evangeliums angesehen werden,

Im 6 Kapitel rollt Hug noch einmal die textkritische Frage des Markus-
schlusses auf (187-215). Er macht das auf eine gewohnt iibersichtliche Art,
fiir die man dankbar sein darf. Die textkritische Option Hugs iiberrascht
nicht: er sieht den urspriinglichen und definitiven MarkusschluB in 16, 8.
wenn auch verschiedene Differenzen beziiglich Christologie und Eschatologie
zwischen Mk 1,1-16, 8 und 16, 9-20 nicht auBer acht gelassen werden diirfen.

Der Versuch, den lingeren Markusschlu3 zeitlich in das 2. Drittel des
2. Jahrhunderts anzusetzen und oOrtlich im syrischen Raum anzusiedeln,
bleibt — wie Hug das auch zugibt — reichlich hypothetisch, hat fiir sich aber
doch gute Griinde.

Im 7. und letzten Kapitel bietet Hug eine Zusammenfassung (217-223),
in welcher er noch einmal auf das Besondere des lingeren Markusschlusses
zuriickkommt, besonders was die Christologie und Eschatologie und die
Beziehung zwischen Evangelium und lingerem Schluf3 betrifft. Neu in die-
sem Kapitel diirfte die Frage nach dem historischen Wert von Mk 16, 9-20
sein, eine Frage, die sich umso dringender stellt, als die literarische Unab-
hingigkeit des lingeren Schlusses von den Parallelstellen bei Lk, Mt und Joh
als erwiesen gelten kann.

Hugs Studie schlieBt mit einer umfangreichen Bibliographie und einigen
leicht iiberblickbaren Indices.

Alles in allem darf die Doktor-Dissertation Hugs als gegliickt betrachtet
werden. Sie ist ein bedeutender Beitrag zur Erforschung des lingeren Mar-
kusschlusses. HERMANN-JOSEF VENETZ

Fuchs, Albert (Hrsg.): Probleme der Forschung. — Wien — Miinchen:
Herold 1978. 196 S. (Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt.
Serie A, Bd. 3.)

Dieser dritte Band der SNTU besteht wie schon seine zwei Vorgianger
aus exegetischen Beitrdgen verschiedener Provenienz und Giite. Da sie unab-
hingig voneinander entstanden sind, sollen sie im Folgenden einzeln kurz
charakterisiert werden:

Der Aufsatz von T. J. van Bavel (S. 9-23) widmet sich dem Problem,
ob die «Auferstehung: Grund oder Objekt des Glaubens an Christus» sei
(erstverdffentlicht: Tijdschrift voor Theologie 13 (1973) 133-144). In einer
erstaunlich klaren Abfolge von Argumenten wird das Problem innerhalb des
Spannungsfeldes «Glaube an das Reich Gottes» und «Glaube an Jesus»
situiert, wobei Auferstehung als jener Augenblick erscheint, wo die «Ver-



Besprechungen 635

schiebung» geschieht. Diese Verschiebung wird aber als «Akzentverschie-
bung» (12) innerhalb einer vielfachen Kontinuitdt zwischen dem irdischen
Jesus und der christlichen Reflexion (Liste: Anm. 7) dargestellt, und nicht
als der alles umstiirzende Bruch zwischen den beiden Polen. Innerhalb
vieler moglicher Griinde und Objekte des Christusglauben stellt deshalb
Auferstehung «nur» einen, jedoch zentralen Grund und nur ein, jedoch
iiberbietendes Objekt des Glaubens an Christus dar. Sowohl fiir die theologi-
sche Reflexion wie fiir die seelsorgerliche Glaubensbegleitung sollte diese
Relativierung des Auferstehungsglaubens bedacht werden, damit wahrer
Glaube an Christus nicht auf einen, wenn auch den intensivsten Punkt redu-
ziert sei.

In einem zweiten Beitrag (S. 24-57) behandelt der Herausgeber der
vorliegenden Reihe, A. Fuchs, ein Thema, das in ganz andere Richtung
liuft. «Die Behandlung der mt/lk Ubereinstimmungen gegen Mk durch
S. McLoughlin und ihre Bedeutung fiir die synoptische Frage» ist ein ei-
gentlicher Beitrag zum Problem der synoptischen Quellentheorie. Dabei
bildet der Aufsatz von McLoughlin (Les accords mineurs Mt-Lc¢ contre
Mc et le probléeme synoptique. Vers la théorie des deux sources. In: I. de la
Potterie (Hrsg.) De Jésus aux évangiles. Tradition et rédaction dans les
Evangiles synoptiques II (= FS ]J. Coppens) (BEThLov 25), Gembloux,
Paris 1967, 17-40) nur den Ausgangspunkt fiir eine Darlegung der von
A. Fuchs schon in seiner Dissertation «Sprachliche Untersuchungen zu
Matthdus und Lukas. Ein Beitrag zur Quellenkritik» (AnBib 49), Rom 1971,
erhobenen Notwendigkeit eines Deutero-Markus. Die Auswahl der «kleinen»
Ubereinstimmungen und besonders die Reduktion der ausgewihlten, signi-
fikanten Stellen auf eine quantité négligeable, welche McLoughlin exem-
plarisch fiir alle strikten Zwei-Quellen-Theoretiker macht, wird harter Kritik
unterzogen und an deren Stelle mit der These des Deutero-Markus eine posi-
tive Deutung aller, also der groBen und kleinen mt/lk Ubereinstimmungen
gegen Mk versucht. Am Markus-Komplex 3, 22-27 werden die theoretischen
Erorterungen erhdrtet, wobei fiir die genauere «Begriindung aller Einzel-
heiten» (48) auf die bald erscheinende Habilitationsschrift des Autors mit
dem Titel «Die traditionsgeschichtliche und redaktionsgeschichtliche Ent-
wicklung der Beelzebulkontroverse Mk 3, 22-27 und Parallelen, verbunden
mit der Riickfrage nach Jesus» verweist. Wie weit sich die Generalisierung
dieses Ansatzes machen 1ldft, also eine theologische Begriindung und ein
Sitz im Leben fiir Deuteromarkus ausgemacht werden kann und somit
eine dauerhafte und positive Losung der durch die minor agreements auf-
geworfenen Probleme erreicht wird, ist mit Spannung entgegenzusehen.

Der dritte Artikel (S.58-90) stammt von der dinischen Exegetin
Helge Kjaer Nielsen und stellt eine manchmal etwas holprige Ubersetzung
(vgl. S. 62, Z. 1-5: unvollstindiger Satz; S.75, Z. 6 von unten, und S. 80,
Z.4 von unten: falsche Position der Negation; S. 83, Z.11: Verhédltnisse
anstatt Sachverhalte, usw.) einer 1973 in Dansk teologisk tidsskrift (Kopen-
hagen) 36, 269-300 erschienenen Arbeit dar. Als «Ein Beitrag zur Beurtei-
lung der Tradition iiber die Heilungstidtigkeit Jesu» ist er von Interesse,
auch wenn die seither erschienenen Arbeiten von L. Schenke, D. A. Koch



636 Besprechungen

und G. TheiBen u.a. nicht mehr eingearbeitet wurden. Ein erster Teil
kritisiert die beiden Giundpositionen R. Bultmanns, a) daB die Heilungs-
berichte sekundar, und b) daB sie vom Hellenismus bestimmt und erst auf
der hellenistischen Stufe ins christliche Schrifttum eingedrungen seien.
Anhand eines 10-Punkte-Katalogs von methodischen (Punkte 1.2.4),
quellenkritischen (3. 6. 7), stilistischen (5) und formkritischen (8-10) Argu-
menten werden die scharfen Kritiken von E. Fascher, Die formgeschicht-
liche Methode, GieBen 1924, und E. Schick, Formgeschichte und Synoptiker-
exegese, Miinster 1940, aufgenommen und zu einer Problematisierung der
bultmannschen Grundoptionen verwertet. Der zweite Teil dient der konkre-
ten Nachpriifung und Infragestellung bestimmter Aussagen Bultmanns zu
Mk 1, 21-28 (Lehre und Ddmonenaustreibung in der Synagoge von Kafar-
naum); 5, 1-20 (Heilung des Besessenen von Gerasa); 5, 21-43 (Kombination
von der Auferweckung der Tochter des Jairus und der Heilung der blut-
fliissigen Frau) und 10, 46-52 (Heilung des blinden Bartimé&us). AuBer bei
5, 25-34 wird mit nicht unbekannten Argumenten eine vormarkinische und
paldstinische Phase deutlich gemacht, die zwar noch keine historischen
Aussagen erlaubt, aber immerhin die manchmal leichtfertige Zuweisung der
gesamten Texte in die hellenistische «Spiatzeit» korrigiert und die Frage nach
dem Zusammenhang zwischen Jesu Verkiindigung und Jesu Heilungstatig-
keit stellt. — Problemstellung und Losungsaufweis sind gut gelungen, doch
stellt der Artikel in einer Verdffentlichung vom Jahre 1978 keine wissen-
schaftliche Errungenschaft mehr dar.

Der vierte Beitrag (S. 91-98) stammt von Paul T. Coke und trigt den
Titel « The Angels of the Son of Man». Er erschien in EstB 32 (1973) 283-289
erstmals auf spanisch und soll, nach dem Hinweis der Redaktion S. 91,
Anm *, «auf den neuesten Stand» gebracht worden sein. Dies ist allerdings
weder aus den Literaturangaben noch aus den Ausfithrungen ersichtlich. Es
handelt sich vielmehr um ein exegetisches Essay, welches — nach einer cap-
tatio benevolentiae durch Beda Venerabilis — den Parallelismus «Jesus:
Jiinger = Menschensohn: Engel» anhand synoptischer Stellen aufzuweisen
versucht: Den Weg zu bereiten, die Frohbotschaft vom Sieg Gottes in
Jesus zu verkiinden und die Auserwahlten aus allen vier Winden zu sammeln
sind die gleichen Aufgaben der Engel und der Jiinger. So wie Jesus prolep-
tisch der Menschensohn war, so sind seine Jiinger proleptisch die Engel des
Menschensohnes. Der Aufweis an den Texten ist allerdings oft nur mit einiger
Kombinationsfreudigkeit nachzuvollziehen.

Der ndchste Beitrag (S. 99-113) von Eero Repo, erstmals erschienen in
Teologinen aikakauskiria (Helsinki) 73 (1968) 331-342, lautet «Fiinf Brote
und zwei Fische» und versucht nachzuweisen, daB «die numerischen Tradi-
tionen von den Esswaren bei der Ausgestaltung und Auslegung» der beiden
Brotvermehrungserzidhlungen «von wesentlicher Bedeutung» (113) waren.
Die beiden Texte P 7 (= 7 Brote, wenige Fische) und P 5 (= 5 Brote, zwei
Fische) werden als Varianten verstanden und zwar im Sinne der Abhédngig-
keit des P5 von P 7. Wihrend P 7 in seiner Zahlensymbolik besonders
eschatologisch inspiriert sei und das «Zusammentreten der eschatologischen
Gemeinde (7 als Symbol fiir « Totalitdt») von den vier Winden (44000 Gesét-



Besprechungen 637

tigte) zum gemeinsamen Mahl des Reiches Gottes» (106) darstelle, sei P 5
stirker auf die Bedeutung Jesu als «des Lehrers und Verkiindigers des
Reiches Gottes» (107) konzentriert, so da3 die Wahl der 5 Brote als Anspie-
lung auf das Fiinf-Buch der Tora verstanden werden koénnte. Die 2 Fische
konnten dann die Christen symbolisieren, wie dies jedenfalls in der friih-
christlichen Ikonographie der Fall war.

Wenn man die beiden Varianten nicht einfach als traditionsgeschicht-
liches Zufallsspiel klassieren will, kann man nicht umhin, den einzelnen
numerischen Traditionen einen «tieferen Sinn» zu geben. Wenn auch das
Unternehmen hypothetisch bleiben muf3, so ist Repo ein interessanter Ver-
such gelungen, die Gesamtheit der Zahlenangaben zu zwei aussagekraftigen
Themen zu biindeln. Ein Schénheitsfehler sei angemerkt: «spétjiidisch»
sollte nicht mehr gebraucht werden (105) und die wenigen rabbinischen
Hinweise sollten nicht nur aus BILLERBECK iibernommen und dann erst
noch seltsam zitiert werden, vgl. 105: LevR 13, 114b, 29 (!) als rabbinischer
Beleg dafiir, daB3 am messianischen Mahl Fisch gegessen werde. Ob das gedank-
lich bei der eschatologischen Schlachtung von Leviathan und Behemot,
um welche es in LevR geht, drin liegt?

Der sechste Beitrag (S. 114-143) trdgt den Titel «Zur Traditionsge-
schichte der Epileptikerperikope Mk 9, 14-29 par Mt 17, 14-21 par Lk 9,
37-43a» und hatals Autor den Linzer Exegeten Hermann Aichinger, nach dem
Inhalt des Beitrags wohl ein Mitarbeiter des Herausgebers A. Fuchs. Hatte
A. Fuchs im zweiten Beitrag grundlegende Uberlegungen zur Deutero-Markus-
Hypothese (Dmk) gemacht, so liegt hier eine konsequent diese Hypothese
anwendende Untersuchung vor (sie wire deshalb auch besser als dritter
Beitrag untergebracht worden). Es ist hier nicht méglich, den ausfiihrlichen
Einzelanalysen nachzugehen, welche kurz Redaktion und Tradition des
Mk nach Bultmann, Kertelge, Roloff und Schenk darstellen, dann versweise
die Redaktion des Dmk an Mk und des Mt und des Lk an Dmk aufzeigen.
Dabei zeigt sich, daB bei Mk das Motiv des Glaubens und des Unverstiand-
nisses der Jiinger im Vordergrund steht, wdhrend beim rekonstruierten
Dmk eine formale und stoffliche Straffung und Konzentration auf die
Heilsgestalt Jesu geschah. Mt hat Dmk dann wieder stirker auf das Thema
des «Kleinglaubens» ausgerichtet und so zu einer Katechese «iiber die Macht
des Glaubens» (137) gestaltet (womit er thematisch wieder sehr stark an Mk
erinnert!). Lk seinerseits stellt «die Heilung des Besessenen Knaben als
GroBtat Gottes» und Jesus «als den groBen Heiland» (S. 142) dar (womit er
sich jedoch nur wenig von Dmk unterscheidet!). Aichinger betont, dal
sowohl Mt wie Lk die dmk Vorlage nur wenig bearbeitet hitten (vgl. S. 137
mit 142). Die eigentliche groBe theologische Leistung, durch welche eine
formal und inhaltlich einheitliche, christologisch ausgerichtete Perikope
zustande kam ist Dmk. Man kann nicht umhin zu fragen, ob die zu Beginn
definierten «idées directrices» hier nicht allzustark die Detailanalyse beein-
fluBt haben, so daB schlieBlich in der mit vielen hypothetischen Uberlegungen
rekonstruierten Dmk-Fassung der Stein des Weisen liegt. Aber auch hier
(wie schon zum Aufsatz von A. Fuchs): Der methodisch interessante Ansatz
lohnt und fordert eine Gesamtuntersuchung der agreements Mt/Lk gegen

41



638 Besprechungen

Mk in dieser positiven Aufarbeitungsweise. Aus dem Uberblick iiber alle
«relevanten» Stellen kann vielleicht vieles, was in dieser Einzeluntersuchung
noch fragwiirdig ist, zu groBerer Sicherheit gebracht werden.

Aus dem Polnischen ist der siebte Aufsatz (S. 144-158) mit dem Titel
«Die Pharisder und die Johanneskirche» von Feliks Gryglewicz (erstveroffent-
licht: Zeszyty Naukowe katolickiego uniwerystetu lubelskiego (Lublin) 14
(1971) 37-46) iibersetzt. Er behandelt anhand des Ausdrucks « Hohenpriester
und Phariséder», der fiir die Johannespassion typisch ist, dann an der johannei-
schen Aussage zur «Samaritaner-Mission» (4, 35-38) und schlieBlich mit einer
Analyse der Perikope von der Heilung des Blindgeborenen (Kap. 9) die Frage,
ob in den joh. Texten die konkreten Probleme der joh. Gemeinde(n) zur
Sprache kommen. Dabei wird herausgearbeitet, daB im Joh.-Ev. mit «Phari-
sder» die Juden gemeint sind und zwar sowohl als historische Gegner Jesu
wie auch als noch zur Zeit des Evangelisten lebende Ortsbehérde. In Joh 9
kann dann ein Reflex der heftigen Auseinandersetzungen der christlichen
mit den jiidischen Gemeinden gesehen werden, welche letzteren sich in
Jamnia (90-100n.) durch die Einfiigung des Birkatha-Minim in das Achtzehn-
gebet als eigene GroBe definiert hat und damit ein Mittel in die Hand bekam,
wahrend ihrer liturgischen Feiern die Christen unter sich festzustellen und
dann auszuschlieBen. Im Schicksal des Geheilten, der die verschiedenen
Verifikationsprozeduren durchgehen mufte, in denen sich alles um die Ent-
scheidung fiir oder gegen die Person Jesu dreht, zeichnet sich somit das
Schicksal der zur «Johanneskirche» kommenden, von den «Pharisdern» =
Juden ausgestoBenen Gldaubigen ab.

Den AbschluB der Aufsatzsammlung (S. 159-167) bildet die Ubersetzung
eines Forschungsberichtes zur Apg von Niels Hyldahl, «Die Erforschung der
Apostelgeschichte — Linien und Tendenzen», erstverdffentlichet in Dansk
teologisk tidsskrift 35 (1972) 63-70. Der Titel ist etwas zu groBrdumig
geraten, da es im wesentlichen um Bedeutung, exegese-geschichtliche Situie-
rung und Schwichen der Apg-Studien von H. Conzelmann, Die Mitte der
Zeit, und Apg-Komm., und von E. Hienchen, Apg.-Komm., geht, denen bei
aller Wertschidtzung das Postulat einer stdrker historisch und weniger stil-,
literar- und redaktionskritischen Auswertung und Behandlung der Reden
und Erzdhlungen der Apg gegeniibergestellt wird.

Uberblickt man den ganzen Band 3 der SNTU, so begreift man, wes-
halb der Titel so allgemein gefaBt werden muBte. Es ist kein gemeinsamer
Nenner in den einzelnen Beitragen zu finden, auBer daB der groBere Teil
aus Sprachen iibersetzt wurde, die den Exegeten meist nicht geldufig sind.
Dafiir ist man dem Herausgeber dankbar. Anregender wire allerdings, wenn
in zukiinftigen Aufsatzsammlungen eine homogenere Gruppe als Reprisen-
tanten einer schwerzuginglichen Exegetengruppe aus dem Norden oder Osten
oder Japan zur Sprache kime, und wenn dabei auch einige thematische Li-
nien durchgehalten werden kénnten. Nach dem Vorwort scheint die Tendenz
jedoch eher in Richtung Verbreiterung auf den franzésischen und englischen
Sprachbereich zu laufen. Franzgsische und englische Artikel sind jedoch dem
Spezialisten in fast allen Féllen zugédnglich und es ist zu befiirchten, dafl das
Profil der Reihe dadurch EinbuBen erleidet. Max KUCHLER



Besprechungen 639

Tacchella, Lorenzo: Il processo agli eretici veronesi nel 1550. S. Ignazio
di Loyola e Luigi Lippomano (carteggio). Prefazione di Giulio SANCASSANI. —
Brescia: Morcelliana 1979. 192 p., 11 pl. (= Studi e Documenti di Storia
Religiosa.)

Le DDr Lorenzo TAccHELLA (1922) nous a déja livré des travaux histo-
riques, et d’histoire de I’Eglise en particulier, d'une précision et d’une richesse
documentaire tout a fait remarquables. On consultera, par ex., a c6té de
nombreuses recherches «mineures» ou «régionales»: La media ed alta Val
Borbera nella storia. I Mavrchesati di Cantalupo, Borgo Adorno e Pallavicino,
Rocchetta e Roccaforte, Carvega, Vergagni, Mongiardino, Cabella, la Signoria
di Vigo e Centrassi e la Signoria Pontificia di Albera. Genova: Libreria Edi-
trice M. Bozzi 1961 203 p.; La Riforma Tridentina nella Diocesi di Tortona
(= Pont. Univ. Gregoriana, Fac. di Storia della Chiesa). Prefazione di P. V.
MonNAcHINO. Genova: ivi 1966 157 p.; Il Sovrano Militave Ordine di Malta
nella storia di Vicenza, Padova, Verona e Brescia. Extr. de Studi Storici
Veromes: L. Sitmeoni XVIII-XIX (1968-69) 1-64 p.; Il Sovrano Ordine di
Malta nella storia di Vevona. Genova: Bozzi 1969 76 p.; Le origini della
Abbazia dei SS. Nazario e Celso di Verona. Extr. de Studi Storici Veronesi
L. Simeoni: XX-XXI (1970-71) 1-107 p.; S. Carlo Borromeo e il card.
Agostino Valier (Carteggio). Verona: Istituto per gli Studi Storici Veronesi
1972 151 p. (= Biblioteca di Studi Storici Vevonesi 8); Il cardinale Francesco
Abbondio Castiglione Vescovo di Bobbio (1562-71568). Bobbio: Ed. Columba
1972 27 p.; [avec son épouse Mary M. TAccHELLA:] Il cardinale Agostino
Valier e la Riforma Tridentina nella Diocesi di Trieste. Udine: Arti Grafiche
Friulane 1974 238 p.; La Diocesi di Verona nei secoli XVI e XVII. Dai
processi Concistoriali e dalle relazioni delle Visite ad Limina Apostolorum.
Extr. de Studi Storici Veronesi L. Simeoni XXIV-XXV (1974-75) 1-28 p.;
L’Ordine Equestre del Santo Sepolevo. Origine monastica e continuita stovica.
Verona: Ist. per gli Studi Stor. Veronesi 1975 32 p.; Il pontificato di Urbano
VI a Genova (1385-1386) e I'eccidio dei Cardinali. Genova: Tilgher 1976 134 p.

Aujourd’hui, aprés une puissante analyse historique (I Cavalieri di
Malta in Liguria. Genova 1977), il nous livre une étude qui touche a I'histoire
européenne de 1'Eglise, des Réformes protestante et catholique, tout en étant
enracinée dans le milieu italien et «veronese» en particulier.

L’Auteur y suit une méthode rigoureusement positive, témoignant d’'un
amour des faits historiques et de leurs documents avant toute analyse «cri-
tique» et théologique qu’il a I'honnéteté de laisser a d’autres spécialistes.
Ainsi I'on comprendra mieux la démarche sous-jacente a notre Volume, si
I'on retient ce passage de I'’A: Scostandoci dal modello che sembra prevalere
nella stoviografia moderna, non concederemo soverchio spazio all’analisi critica
dei fenomeni individuali, e sempre per non invadere altvi settori specializzati
non disquisivemo sulle dottrine teologiche professate dai fautori dell’eterodossia
nostrana e dai lovo ispivatori. Questo premesso, avendo in pregio i fatti, ... (ivi,
PP. 9-10).

Trois chapitres se partagent le Volume en cernant toujours de plus
pres le mouvement «hérétique» de Vérone et le proces de 1550: S. Ignazio di



640 Besprechungen

Loyola e Luigy Lippomano Vescovo di Verona (pp. 9-52); Gli evetici in Verona
a meta del Cinquecento (pp. 53-93); Il processo agli ervetici vevonesi nel 1550
(pp. 94-174); suivent un Appendice documentaire (pp. 175-181) et l'indi-
cation des sources mss. (pp. 182-183).

Le premier chapitre est largement centré sur la personnalité de 1’évéque
Luigi Lirpomano (Venise 1496 — Rome 1559), sa biographie, son activité au
Portugal, en Pologne et en Allemagne, sa pastorale italienne et son ceuvre
littéraire. Plusieurs précisions apportées aux historiens de la Réforme et du
Concile de Trente se révelent de valeur. L’échange épistolaire entre ce prélat
et S. Ignace (pp. 40-52) concerne surtout l’engagement du théologien espa-
gnol Alfonso DE SALMERON S. J. (1515-1585) dans la prédication contre le
mouvement luthérien local de Vérone.

Le deuxiéme chapitre nous présente les personnes et les activités de
Fra Nicolo da Verona evemitano di S. Agostino (pp. 56-66), Paolo Bevilacqua
di Lazise canonico regolave lateranense compagnon de Pietro Martire VERMIGLI
(pp. 67-79), Fra Bernardino da Siena detto I’Ochino, superiove genevale dei
Cappuccini (cf. p. 79; pp. 79-87) et plusieurs autres Evefici minori (pp. 87-93).

Le troisieme et dernier chapitre sur le proces de 1550 (du 22.2. au
27. 8) constitue la partie centrale du travail de L. TAccHELLA. Nous décou-
vrons ainsi, dans la suite des actes du proces, un mouvement de tendance
luthérienne (ou qualifié comme tel par les contemporains), né des riches
contacts commerciaux entre Vérone et 1’Allemagne et alimenté par la pré-
dication de quelques religieux comme Fra Nicold pa VERoNA et Fra Gerola-
mo F1orRENzuoOLA (pp. 94-163).

Les membres de ce «groupe» appartiennent a la petite classe de l'arti-
sanat local; on y trouverait aussi, selon les documents, des prétres engagés
dans la pastorale et confrontés directement avec les problématiques et les
opinions qui seront jugées dans le proces; un noble, bien qu’accusé, est
seulement frole par les doigts de I’Inquisition: Tiberio DE OLIVETO maggior
responsabile dell’etevodossia locale (p. 157). Quant a leurs opinions cf. directe-
ment I'A.: L’essenza del cvedo che accomuna questi evetici nostrani é la dottrina
della giustificazione per fede. Per il vesto non vi é cvedenza unitaria, anche se
uno dei principali imputati dichiarerd che «tutti evavamo de un voler et de un
animoy. Sulla transustanziazione vi é palese discordanza di opinioni. Tiberio
di Oliveto crede nella veale presenza di Cristo nell’ Eucarestia, mentre alcuni si
discostano da questa sua posizione. Nessuno crvede nell’intercessione dei Santi,
nel purgatorio, nell’ autoritd del papa, nel digiuno e nella necessita della confes-
sione nella forma stabilita dalla Chiesa (p. 94).

Certains accusés, une fois libérés, & une année prés de leur proces conti-
nueront leurs regroupements et leurs activités en lien avec les Anabaptistes
locaux (cf. pp. 163-174).

En conclusion ce primo lavoro ovganico sull’evesia a Verona avec lequel
il Tacchella ha colmato una lacuna piuttosto vistosa della stovia di Verona (p. 7),
nous présente, directement a partir des faits, une fresque bien documentée.

J’'imagine que c’est en étroite dépendance de la documentation contem-
poraine (lettres, actes, mss. divers) que L. TaccHELLA parle d’hérésie, apo-
stasie ... et emploie des épithetes séveres.



Besprechungen 641

On ne regrettera pas que, pour le reste, I’A. se soit abstenu de toute
analyse critique: d’'un c6té les faits nous parlent a travers leurs piéces a
conviction et sont de loin éloquents, de 1'autre des spécialistes — et j’exprime
ce veeu — pourront analyser la documentation offerte et les sources citées
avec tant d’abondance.

Une seule remarque: un index onomastique aurait rendu encore plus
précieuses I’étude et sa documentation, mais cela aurait constitué un travail
supplémentaire treés considérable. Fravio NUVOLONE

Archivum Bobiense. Rivista degli Archivi Storici Bobiensi. Pubblica-
zione annuale. — Bobbio (Piacenza): Editrice degli A.S.B., Anno I, Num. 1
(1979). 142 p.

Cette nouvelle Revue vient de naitre au sein du groupe culturel formé
par les Archivi Storici Bobiensi (= ASB) et la Société des Amis de S. Colom-
ban, grice au travail du Prof. Dr Michele Tosi, directeur des premiers et
actuel secrétaire de la seconde association.

Ce périodique se veut la publication officielle des ASB et est destiné a
recueillir les études et les recherches qui jailliront dans une double direction:
des Fonds des ASB, de leurs documents et manuscrits, vers le public des
lecteurs et des chercheurs et des intéréts de ce dernier pour Bobbio, en matiére
historique, artistique et folklorique. Le dénominateur commun: studi che
visultino legati alla prestigiosa stovia di Bobbio (ivi, p. 3).

Ce premier numéro est consacré a une étude monographique de M. Tos1
sur I primi documenti dell’ Archivio Capitolare di Bobbio (sec. IX-XII)
(pp. 5-142). Ce dernier fonds est entré comme partie intégrante, il y a quel-
ques années déja, dans les ASB qui regroupent aujourd’hui les Archives de
la Curie, celles de I’Evéché, les documents anciens des Paroisses du Diocése
— que le regretté vicaire général Cesare BoBBI rassembla a Bobbio au début
du siecle — et qui s’apprétent a accueillir les Archives historiques de la Com-
mune (cf. La Trebbia 71 [Bobbio, 1973] 30, 12; 34-35, 2; 42, 2; 75 [1977]
22, 2; 46, 2).

Bien que quelques Mss. et recueils du Monastére de S. Colomban aient
émigré, déja avant la fermeture de ce dernier, dans les Archives de la Curie,
les ASB ont encore a rassembler, pour le moins sous forme de photos et de
microfilms, les Archives du célebre Monastére qui se trouvent, depuis le
début du XIXe siecle, a 1'Archivio di Stato de Turin (cf. Rinnovare lo Stu-
dium e rviprodurre © Codici. In: ScoGNAMIGLIO, G. F.-MACELLARI, G.: Valtreb-
bia e Valdaveto, Piacenza 1972, pp. 116-7).

Lors de la XXVe séance annuelle de la Société des Amis de S. Colomban,
le 18. 8.°79 (cf. MACELLARI, G.: Assemblea di studiosi a Bobbio: Un manos-
critto del XV secolo sulla vita di San Colombano. In: Libertd [Piacenza, 22.
8.'79] 5), on a débattu a nouveau ce projet. Quelques Mss. ayant appartenu
a la Bibliotheque du Monastére sont déja sur place sous forme de photos,
mais des fonds financiers importants font encore défaut pour pouvoir réunir
des reproductions intégrales tant de I’ancienne Bibliothéque que des Archives



642 Besprechungen

du Monastere et disposer de quelques microlecteurs. La tache est urgente
d’autant plus que I’Archivio di Stato de Turin ne dispose pour l'instant d’au-
cun Catalogue sommaire du Fonds en question: en effet chaque chercheur
est obligé de dépouiller les 120 gros dossiers le composant pour retrouver la
moindre référence. A cela s’ajoute la difficulté supplémentaire que le Codice
Diplomatico del Monastero di S. Colombano di Bobbio fino all’anno MCCVIII,
T. I-1I1 (Roma 1918 = Fonti per la Storia d’Italia. Diplomi. Secoli VI-XI1II)
publié par C. CrrorrLa, G. Buzzi et R. Ducci, utilise une numérotation des
dossiers différente de celle indiquée sur le dos de ceux-ci.

Il est vrai qu'un deuxiéme «Archivio», cette fois privé, celui des Mar-
chesi MALASPINA (cf. F1or1, G.: L’ Avchivio bobbiese dei Marchesi Malaspina.
In: Rassegna degli Archivi di Stato 25 [1965] 301-303), d’une consistante
importance historique, existe a Bobbio, mais il est isolé et d’acces difficile.

M. TosI n’est certes pas le dernier venu dans ce genre de recherches:
cf. a son propos une bibliographie sommaire dans cette méme FZPhTh 26
(1979) 1-2, p. 212 (On y précisera les données de sa theése: La nozione di
virtus sacvamentale in S. Tommaso e nella scuola tomista dei secoli XI1I1I-XV
[dir. par le Prof. P. W. VAN Roo]. Roma: Pont. Univ. Gregoriana, Anno Acc.
1959-60, XXVIII-321 p.; publ. partielle: Piacenza: UTEP 1970 95 p. Il
faut ajouter: Il Comune di Bobbio alla battaglia di Legnano [29 maggio 1176].
In: Associazione degli Amici di S. Colombano: Notiziario 1 [1976] 46 = La
Trebbia 74 [1976] 20, 3; Bobbio. Guida storica artistica e ambientale della citta
e dintorni. Bobbio: Presso gli Archivi Storici Bobiensi 1978 142 p.). Il est
pourtant assez curieux de constater le «vide» absolu fait & notre Auteur dans
FeLicE DA MARETO: Bibliografia Generale delle antiche province parmensi,
T. I-1II (Parma 1973-74, XV-588; 1229 p.), ceuvre d'une utilité indiscutable
mais qui reste a compléter en ce qui concerne Bobbio (cf. sz, T. II, pp. 127-
130, 280-282).

M. Tosr a repris dans la Revue une partie de sa theése en Lettres: I
primi documenti dell’ Avchivio Capitolare di Bobbio e il Notariato Bobiense dei
sec. XI-XV. Milano: Univ. del Sacro Cuore, Fac. di Lett. e Filosofia, Anno
Acc. 1972-73, XXXIX-102 p.

Les matériaux ont subi des intégrations de facon que l'on trouvera
imprimés non seulement des textes et des études qui étaient jusqu’ici inat-
teignables, mais aussi des recherches originales par rapport a la premiere
rédaction (sont «nouveaux» les documents nn. 1-2, pp. 45-49; 5-6, pp. 58—
70; 9, pp. 74-79; 24, pp. 101-102; 27, pp. 105-106).

Ainsi dans I'Introduzione (pp. 7—41) se trouve une étude sur les évéques
de Bobbio des XIe et XIIe siécles, qui était destinée a paraitre dans une
publication historique sur la Cathédrale mais qui n’a jamais vu le jour (cf. In-
preparazione un volume sul centenario del Duomo. In: La Trebbia 73 [1975] 30, 1).

Par contre la période envisagée par les documents a été considérable-
ment réduite: 33 textes échelonnés de 804 & 1200; seul le 34¢ et dernier de la
série fait exception en raison de son caractére propre: il s’agit de la deuxiéme
rédaction des Statuts des chanoines de la Cathédrale (1384) faisant suite a ceux
perdus de la période du praepositus RUFINUS DE CAMULINARIO (1289-1314).

L’Auteur a cru bon d’écarter certains matériaux de sa These de 1972-73:



Besprechungen 643

les docc. 27-33 du 24.111203 au 5. 8. 1289 (cf. pp. 58-72 de la Theése) et I’ p-
pendice I avec les 48 articles du Statut des Notaires de Bobbio (cf. pp. 79-81).
La tres importante étude introductive concerne: L’ Archivio Capitolare di
Bobbio, La carta di Andelverga, Il Diploma Bobiense di Covrado 11, La carta
del vescovo Sigefredo, L’Origine della Diocesi di Bobbio, Il primo secolo di vita
della Sede Vescovile, Un secolo di lotte e di contestazioni, Il processo di Cvemona,
Il notariato di Bobbio, La datazione dei documenti Bobiensi, Note metodologiche.
Fait suite 1'édition critique de 34 documents (pp. 43-123): un résumé,
I'indication des sources et des éditions éventuelles ainsi que des précisions
méthodologiques particuliéres introduisent chaque texte. Deux Appendices
chronologiques sur les notaires présents dans les Archives Capitulaires et sur
les prévots de la Cathédrale (pp. 125-129; 130-131) précédent l’'index des noms.
Une évidence s'impose: si pour quelques documents I’Auteur disposait
d’éditions de valeur inégale, il a toujours procédé a une nouvelle collation
des textes. Qu’on considére dans ce sens la premiere charte de 804 (pp. 45-48),
le dipléome de Corrade II (pp.49-53) et la bulle d’Innocent II (pp. 74-79).
Mais une portion trés importante de ces documents était inédite: ainsi les
nn. 10-16. 18-21. 23-24. 26—-34 qui trouvent ici leur editio princeps.
L’originalité et 'importance de I’entreprise étant ainsi assurées, je me
permets d’exprimer, a la suite de 1'Ediforiale (pp. 3—4), le veeu que la Revue
puisse acquérir progressivement ampleur, pluralité de contributions, diversi-
fication de rubriques.
Aux savants et aux simples chercheurs, qu’ils soient médiévistes,
historiens de 1’Eglise, codicologues ... l'invitation a accueillir avec intérét
cette initiative éditoriale. Fravio NUVOLONE

Reckinger, Francois: Kinder taufen — mit Bedacht. Eine Darstellung
der Diskussion um die Kindertaufe im katholischen Raum seit 1945 mit
kritischer Stellungnahme und pastoralen Ausblicken. — Steinfeld/Kall:
Salvator Verlag 1979. xxxi1, 407 S.

Der aus dem Luxemburgischen stammende Verfasser, der am Institut
Catholique von Paris in Liturgiewissenschaft promoviert hat und eine lingere
Seelsorgeerfahrung besitzt, nimmt sich in seinem umfangreichen Werk einer
Frage an, die mit derartiger Griindlichkeit auf katholischer Seite bislang
nicht erértert worden ist: Darf oder soll man, angesichts der heutigen gesell-
schaftlichen Situation, Kinder im Siuglingsalter taufen? Wie Reckinger
nachweist, setzte die diesbeziigliche Diskussion in unserer Kirche bereits zu
der Zeit ein, als K. Barth seinen energischen Protest gegen die herkdmmliche
Praxis anmeldete. Sie verstiarkte sich zusehends und erreichte um 1970 her-
um — nach Erscheinen des postvatikanischen Kindertaufritus — einen gewis-
sen Hohepunkt. Inzwischen ebbte sie wieder ab, obwohl sich noch keine
einheitliche konsequente Linie im konkreten Vorgehen abzeichnet. Es ist
deshalb zu begriilen, dal Reckinger das brennende Problem erneut auf-
greift, unmiBBverstindlich klar die Notlage darlegt und zum Nachdenken
provoziert; denn ohne Zweifel bleibt die heute gidngige Kindertaufspendung



644 Besprechungen

«eine Wunde am Leib der Kirche» — um mit K. Barth zu sprechen, oder nach
den Worten des Verfassers —, «eine der entscheidendsten pastoralen Frageny,
denen sich die Kirche der Gegenwart zu stellen hat (XXV). Wahrend ein
anderer katholischer Theologe (H. Hubert, Der Streit um die Kindertaufe.
Eine Darstellung der von Karl Barth 1943 ausgelosten Diskussion um die
Kindertaufe und ihrer Bedeutung fiir die heutige Tauffrage, Frankfurt/M.-
Bern 1972) die evangelischen Positionen sichtete, konzentriert sich Rek-
kinger auf die katholische Debatte, dies wohl mit guten Griinden: um einer-
seits nicht iiber das jeweilige konfessionelle Vorverstindnis und die theolo-
gische Gesamtkonzeption des einzelnen Autors referieren zu miissen — die ja
gerade bei der Tauflehre eine erhebliche Rolle spielen — und um andererseits
die Arbeit in tragbaren Grenzen zu halten (XXVII-XXX). Eine weitere
Beschrankung betrifft die beigezogene Literatur; der Verfasser beschiftigt
sich mit dem deutsch- und franzosischsprachigen Raum, beriicksichtigt
aber «praktisch alle Diskussionsbeitrdge von einiger Wichtigkeity (XXX),
was immerhin schon eine betriachtliche Leistung bedeutet, wenn man um die
Fiille, um nicht zu sagen das Dickicht der neueren Taufverdffentlichungen
weil} (cf. Bibliographie X-XX).

Die Untersuchung geht in drei Schritten vor. In Teil I (1-74) werden
die theologischen Grundaussagen herausgestellt, nach denen die einzelnen
Vorschlige zur Behebung der Taufmisere zu beurteilen sind. Zunichst
kommen einige Einwédnde «von seiten Nichtglaubender gegen die Sduglings-
taufe als solche» zur Sprache (Kap. 1). Hierauf wendet sich der Verfasser
den Bedenken zu, die Glaubende von der Schrift her der Kleinkindertaufe
gegeniiber geltend machen (Kap. 2). Das Ergebnis lautet: « Vom NT her bleibt
die Frage nach der Giiltigkeit, Legitimitdt oder gar Notwendigkeit der Sdaug-
lingstaufe offen, wobei es an sich scheinen miilite, als spreche eine gréfere
Wahrscheinlichkeit gegen die Moglichkeit einer Sakramentenspendung an
unbewulte Empfanger» (16). Letztere (etwas dunkle) Formulierung findet
eine Klirung in Kapitel 3 (Zur theologischen Begriindung der Sauglings-
taufe), wo es heilt, mehrere Argumente (angefiihrter Autoren) béten von
der Schrift her einen Anhalt fiir die Moglichkeit, ja Notwendigkeit der Kin-
dertaufe, freilich nur unter gewissen Voraussetzungen (25). Dal3 diese Aus-
sage faktisch mit Sicherheit zutreffe, ergebe sich allerdings allein aus der
kirchlichen Tradition (251f.); diese erachtet den Pddobaptismus als durchaus
normale Praxis, weshalb es, wie der Autor zu Recht erkldart, unangebracht
ist, Tauftheologie ausschlieBlich von der Erwachsenentaufe her zu betreiben
(Kindertaufe = Ausnahme). Kapitel 4 « Taufe und Erbsiinde» ruft die diesbe-
ziiglichen Lehraussagen in Erinnerung, wobei Reckinger sich gegen den Vor-
wurf absichert, diesem Aspekt ein Ubergewicht iiber den Gedanken der
Eingliederung in die Kirche zu verleihen (32). Aus verschiedenen AuBerungen
Cyprians, aber auch Tertullians erhelle die Tatsache, dafl Augustinus nicht
der «Erfinder des Erbsiindendogmas» sei, sondern daf3 er eine bereits vor-
handene Uberlieferung bewuBt gemacht und in legitimer Weise weiterent-
wickelt habe (34ff.). Den ersten Teil beschlieBend, streift der Verfasser (in
Kap. 5) die Frage nach dem Schicksal der ungetauft verstorbenen Unmiindi-
gen und prazisiert (in Kap. 6) den Ausdruck «Die Taufe in fide ecclesiae»



Besprechungen 645

dahingehend, daf3 der in der Gemeinde gelebte Glaube der Erziehungsberech-
tigten die unabdingbare Voraussetzung bilde, damit der Glaube der Kirche
das Kind auch effektiv erfassen kénne (74).

Nachdem Reckinger sich im ersten Teil fiir die grundsdtzliche Beibe-
haltung der Kindertaufe, und zwar aufgrund des Traditionsbeweises, ausge-
sprochen hat, faBt er in Te:il 11 (75-320) «die wichtigsten derzeitigen Positio-
nen» ins Auge. Er informiert ausgiebig iiber die zahlreichen Reformvorschli-
ge, analysiert ihre Begriindung, Berechtigung und Opportunitit. Eine erste,
massive Gruppe tendiert darauf hin, die bisherige Praxis zu dndern, sei es
durch eine «Pastoral der progressiven Hinfithrung» (Kap. 7), sei es durch
ein selektives Taufverfahren (Kap. 8), durch die « Taufe in Etappen» (Kap. 9),
durch ein prinzipielles Eintreten fiir die Taufe im Erwachsenenalter (Kap. 10),
durch die Forderung nach Freistellung des Taufalters an die Eltern (Kap. 11)
oder schlieBlich durch eine Relativierung des Sakraments zugunsten der
Firmung (Kap. 12). Das Modell einer «pastorale du cheminement» entstand
in Frankreich in einem heiBen Disput unter Seelsorgern und Theologen seit
1943, welche Auseinandersetzung ihren Niederschlag fand in der Pastoral-
anweisung der Franzosischen Bischofskonferenz von 1965: sie fordert eine
Selektion mittels einer progressiven Hinfiihrung, einer Hilfe von seiten der
Kirche, damit die fiir die Erziehung des Kindes Zustindigen ihre Verant-
wortung in rechter Weise wahrnehmen. Sehr kritisch beurteilt Reckinger die-
ses Dokument, wobei er wohl die Situation des Episkopats, der sich nach
allen Seiten zu wehren hatte, zu wenig in Rechnung stellt. Ebenso ungnédig
verfahrt er mit der nach dem Erscheinen des Ordo baptismi parvulorum
(1969) herausgekommenen «Erkliarung der franzosischen Bischéfe iiber die
Kindertaufe» (1971), welche Verlautbarung nahezu mehr Probleme aufwerfe,
als sie zu l6sen versuche (138). Auch gegeniiber dem deutschen Modell — es
betont weniger den Gedanken der progressiven Hinfiihrung, urgiert indessen
das voraufgehende Taufgespriach, was ebenfalls eine Auswahl bewirkt — also
auch gegeniiber den deutschen Entscheidungen (Pastoralanweisung der
Deutschen Bischofskonferenz 1970, Beschliisse der Gemeinsamen Synode der
Bistiimer in der BRD 1974) bringt Reckinger zum Teil begreifliche Vorbe-
halte an. Er selber gibt der Praxis verschiedener Missionskirchen, vorab dem
«Burundi-Modell» (171 ff.), den Vorzug, welches nicht den Glauben als solchen,
sondern den gelebten Glauben zum eigentlichen Auswahlkriterium macht.
Abgelehnt werden, hauptsiachlich aus dogmatischen Erwigungen, die in den
Kapiteln 9-12 vorgeschlagenen SanierungsmafBnahmen; desgleichen weist
er die Argumente zugunsten der Beibehaltung der bisherigen Praxis als nicht
mehr vertretbare Position zuriick (Kap. 13), wie er auch die eigenwilligen
Ausfithrungen des Kirchenrechtlers H. Schmitz zerpfliickt: das neue Tauf-
recht, das den Taufaufschub unter gewissen Umstinden verlangt, wider-
spreche den Grundrechten des Menschen ...

Fiir die «abschlieBende Stellungnahme» reserviert sich der Autor den
III. Teil des Buches (321-400). Da er sich «gegen den grundsaitzlichen Auf-
schub und die Freistellung an die Eltern» (Kap. 15) richtet, empfiehlt er
(in Kap. 16/17) als die seines Erachtens geeignetste Losung eine Selektion
nicht blof aufgrund eines verbalen Glaubensbekenntnisses, sondern aufgrund



646 Besprechungen

des Glaubensbekenntnisses #nd der minimalen Erfiillung der Christenpflich-
ten (331), entsprechend dem von einigen Missionskirchen gehandhabten
Modus, was natiirlich eine ernsthafte Kontrolle auf der gemeindlichen Ebene
bedingen wiirde — eine Option, die der Verfasser als «ein Fernziel» anvisieren
mochte. Erganzend dazu beschreibt er (in Kap. 18) kurz- und mittelfristige
MaBnahmen: Selektion durch eine «zunehmend zu straffende progressive
Hinfiihrung» und. die Erneuerung des Katechumenats. Dem Einwand, daB
man dadurch von der Volkskirche abriicke und einer Elitekirche zusteuere,
begegnet er im letzten Kapitel wie folgt: « Gemeindedisziplin steht nicht im
Widerspruch zu einer gesunden Volkspastoral, vielmehr wird sie von einer
solchen mit besonderer Dringlichkeit gefordert» (397).

Daf eine konsequentere Anwendung der vorgegebenen Normen bei der
Zulassung der Kleinkinder zur Taufe notwendig ist, darin kann man Reckin-
ger vollauf zustimmen. Was hingegen die Uberpriifbarkeit der christlichen
Lebensfiihrung der Eltern betrifft, so wird mit unendlich mehr Schwierig-
keiten zu rechnen sein, als der Verfasser es sich vorstellt. Hier liegt der eigent-
liche Haken seiner Argumentation, der noch einer lingeren Diskussion
bedarf. Der Blick auf auBereuropiische Kirchen kann uns gewil manches
lehren, doch deren Pastoralkonzepte einfach in unsere Verhidltnisse zu iiber-
tragen erscheint als wirklichkeitsfremd, wenn nicht gar als gefahrlich. Trotz
dieser Bedenken kommt dem Autor das Verdienst zu, in einer wahrhaft auf-
regenden Frage zu mutigeren Schritten herauszufordern und das Gesprich
voranzutreiben, auch wenn man nicht all seine Ansichten zu teilen vermag.
Vielleicht wire dem Anliegen noch besser gedient gewesen, wenn Reckinger
seine Ideen mit etwas weniger Dezidiertheit zu Papier gebracht hitte. C’est
le ton qui fait la musique ... Erstaunen mag einen Schweizer Leser, da3 die
Beschliisse unserer Synoden keine Erwdhnung finden; es gibt immerhin eine
gesamtschweizerische Erklirung zur Kindertaufe (16./17. Februar 1974) mit
der Moglichkeit eines « Ritus der ersten Begegnung mit der Kirche».

JAKOB BAUMGARTNER

Béckle, Franz: Fundamentalmoral. Miinchen: Kosel-Verlag 1977. 340 S.

Man wird sich erinnern, daf3 F. Bockle schon 1957 einen Forschungsbe-
richt zur Situation der Moraltheologie vorgelegt hat, in dem aufbrechende
Tendenzen in einen systematischen Zusammenhang gebracht und insbeson-
dere Postulate an die Adresse der Moraltheologen formuliert wurden. Zwan-
zig Jahre spiter legt nun der Bonner Moraltheologe eine eigene Fundamental-
moral vor, in der er die Bilanz der in dieser theologischen Disziplin geleisteten
Arbeit zieht, eigene Bemiithungen einbringt und so die Grundelemente einer
fundamentalen Theologischen Ethik zu einer Einheit ordnet. Es muf3 dem Vf.
attestiert werden, daB es kein leichtes Unterfangen war, eine Fundamental-
moral zu schreiben, da die «Renovationsarbeiten am Gebdude der Moraltheo-
logie» (S. 11) in vollem Gange sind.

Von Anlage und Intention des Buches her hebt F. Bockle seinen Ent-
wurf von der traditionellen Prinzipienlehre ab, indem er die Fundamental-



Besprechungen 647

moral nicht als eine in sich ausgeprdgte Moral-theorie versteht, die ihre eige-
nen Prinzipien system-immanent festlegt, sondern als eine «offene» theolo-
gisch-ethische Grundlagendisziplin, die im Gespriach mit den Erfahrungs- und
Sinnwissenschaften ihre spezifische Funktion und ihren spezifischen Anspruch
deutlich macht. Dahinter steht die Einsicht, daB in der gegenwirtigen geistes-
und kulturgeschichtlichen Situation dem fragenden Menschen nur in einer
diese Wissenschaften miteinbeziehenden Auseinandersetzung die Notwendig-
keit einer Theorie zur Wert- und Normbegriindung und die Sinnhaftigkeit
eines ergdnzenden Charakters des christlichen Glaubens aufgewiesen werden
kann. Durch die neo-positivistische Wissenschaftskritik in der ersten Hilfte
unseres Jahrhunderts sind nicht-exakte bzw. nicht-empirische Wissen-
schaften, zu denen sowohl Ethik als auch Theologie gehéren, in einen Legiti-
mationszwang beziiglich ihrer Wissenschaftlichkeit geraten. Daher hat eine
allgemeine Moraltheologie nicht mehr nur Prinzipien sittlichen Handelns,
sondern argumentativ ebenso die Wissenschaftlichkeit ihrer eigenen Aussagen
zu begriinden, womit sie eben zur fundamentalen Theologischen Ethik wird.
Und genau dieser Herausforderung stellt sich der Vf{.

Auf dem Hintergrund dieses erkenntnisleitenden Interesses ist denn
auch der erste Abschnitt (S. 30-92) zu verstehen: nachdem der Vf. in Alltags-
sprache und Alltagserfahrung das Phinomen des Sollens aufgewiesen hat,
versucht er im AnschluBl an die neuzeitliche Autonomiediskussion (Kant,
Fichte, Hegel, Marx, Apel) stringent nachzuweisen, da3 sich der Autonomie-
anspruch («Selbstgesetzlichkeit»), der das moderne BewuBtsein priagt, und
die letzte radikale Beanspruchung des Menschen durch Gott nicht notwen-
digerweise widersprechen miissen. Wenn die Philosophie zwar die Notwen-
digkeit des sittlichen Sollens zu begriinden vermag, aber nicht deren unbe-
dingte Geltung, so geht die Theologische Ethik komplementir einen Schritt
dariiber hinaus, indem sie in Ubereinstimmung mit dem thomasischen An-
satz der Moralbegriindung (vgl. S. 86ff.) anerkennt, daB das Sollen («Sitten-
gesetz») in der endlich-kreatiirlichen Vernunft griindet, seine unbedingte
Verpflichtung aber in Gott begriindet liegt. Damit wird in theologischer
Perspektive nachgewiesen, daBl der sittliche Imperativ zur verantwortlichen
Selbstverwirklichung seine absolute Geltung nicht von der bedingten end-
lichen Freiheit des Menschen, sondern von der unbedingten Freiheit Gottes
erhilt. Der Vorzug dieses Kapitels liegt in der klaren, typologischen Profi-
lierung der neuzeitlichen Autonomieproblematik, aber auch in der subtilen
Vermittlung des theonom begriindeten Anspruchs. Damit gelingt es Bockle,
den Heteronomieverdacht (¢«Fremdbestimmtheit»), der an eine christliche
Ethik herangetragen werden koénnte, abzuweisen. Das Ergebnis deckt sich
im wesentlichen mit den Ansdtzen von A. Auer, W. Korff, D. Mieth u. a.,
auch wenn sich der «Anmarschweg» von diesen deutlich unterscheidet.

Die darauffolgenden Uberlegungen (S.93-149) setzen sich mit den
Gefdhrdungen menschlicher Autonomie auseinander. Die selbstgesetzliche
und doch abhidngige Freiheit als Gabe und Aufgabe wird fiir den Menschen
zur stiandigen Versuchung. «Ihre Verabsolutierung fiihrt zum Widerspruch,
in den jeder Mensch gerdt, wenn er, der Begrenzte, sich des Absoluten hab-
haft wiahnt» (S. 93). Zunidchst wird wiederum phanomenologisch aufgezeigt,



648 Besprechungen

daB der Mensch in einem gebrochenen Verhiltnis zu seiner Existenz steht.
Dies kommt in vielfiltigen Schulderfahrungen zu Wort. Was innerweltlich
als freier Widerspruch gegen den Anspruch menschlicher Freiheit gedeutet
werden kann, muf} in theologischer Sicht als «Siinde» aufscheinen, weil er
letztlich eine Weigerung der von Gott aufgetragenen verantwortlichen Ver-
wirklichung des menschlichen Freiheitswesens darstellt. Diese These erfihrt
eine biblische bzw. bibel-theologische Bestidtigung und Interpretation, indem
die verschiedenen Aspekte des biblischen Siindebegriffs erhellt und in theo-
logischer Reflexion aufgearbeitet werden (S. 113-149).

Ging es im ersten Teil des Buches um die Frage der Begriindung des
sittlichen Handeln-Sollens, so geht es im zweiten Teil (S. 165-331) um die
Frage der inhaltlichen Forderungen des sittlichen Handelns. Hier wird der
Leser in die seit geraumer Zeit dauernde moraltheologische Debatte um die
Eigenart sittlicher Normen miteinbezogen. Im einleitend biblischen Teil
(S.167-232) ist es dem Vf. daran gelegen aufzuzeigen, daBl das Spezifische
alttestamentlicher Sittlichkeit nicht so sehr in inhaltlich festlegbaren For-
derungen besteht, sondern vielmehr in dem vom Glauben geprigten Ethos.
Das bedeutet, daB sich der Glaube iiber das Ethos bestimmend auf das Giiter-
feststellungsurteil auswirkt: sittliche Grundgiiter wie Leben, Eigentum,
Ehe usw. erhalten eine vom Glauben gepriagte Qualitdt, woraus dann
schlieBlich in einem giiterabwigenden Werturteil konkrete Handlungs-
anleitungen bzw. Normen konkretisiert werden. Analoges gilt auch von dem
an das Christus-Bekenntnis gebundenen neutestamentlichen Glaubensethos.
So stehen die praktischen Handlungsregeln zwar in einem theologischen
Begriindungszusammenhang, sind aber rationaler Durchdringung durchaus
zugédnglich und begriinden in dieser Hinsicht keine exklusiv-christliche Sitt-
lichkeit. Sie iibersteigen in ihren materialen Gehalten den Verstehenshorizont
des Menschen nicht und sind deshalb konsensfihig und kommunikabel.
Dies liegt nach Bockle in der Universalitit der christlichen Botschaft
begriindet. Damit wird die alte und lange verhandelte Fragestellung, wie viel
sich an Origindrem in den vom Christentum fiir das Zusammenleben der
Menschen erhobenen sittlichen Normen ausfindig machen lasse, unterlaufen
durch die Forderung der rationalen Einsicht, Vermittelbarkeit und Erfahr-
barkeit (vgl. S. 233f.). Hier kann der V{. einen breiten Strom der Tradition
fiir sich reklamieren, der christliche Ethik immer als «Vernunftmoral»
begriffen hat. — Der ganze bibel-theologische Traktat, welcher der formalen
Verhiltnisbestimmung von Theonomie und Autonomie nachgeordnet und
der Frage nach der Normbegriindung vorgeordnet ist, dient nicht nur als
Beispiel fiir die Entstehung normativer Forderungen im Glaubenskontext,
sondern stellt letztlich auch eine Begriindung der vom Vf. geforderten theo-
nom begriindeten autonomen Moral dar.

Der zweite groBe Abschnitt innerhalb des zweiten Teiles (S. 235-319)
befaBt sich im wesentlichen mit der Entwicklung und Fundierung sittlich
relevanter Einsichten und mit den Begriindungsweisen sittlich-normativer
Urteile. Nachdem Bockle die einschliagigen Begriffe und die komplexe
Problemstellung zum natiirlichen Sittengesetz geklart hat (S. 235-258)
- hierbei geht es ihm nicht um die Auseinandersetzung mit den verschiedenen



Besprechungen 649

Naturrechtslehren —, behandelt er die Frage, aus welchen «Quellen» sich die
dem Handeln vorgegebenen Giiter (Rechtsgiiter) und Werte (Werthaltungen)
ermitteln lassen und wie eine gewisse Ordnung unter den Giitern herzustellen
ist. Als Ergebnis kann festgehalten werden: die naturalen-anthropologischen
Bedingungen menschlichen Seins bezeichnen den Spielraum mdglichen,
sinnvollen Handelns (vgl. S. 261ff.) und die vor der Vernunft ausgewiesene
Sinnerfahrung ergibt die Grundlage fiir die Gewinnung sittlich verbindlicher
Aussagen (vgl. S. 2681f.), wobei die gewonnenen Erkenntnisse im Glaubens-
kontext in einen neuen Verstehenshorizont gebracht werden (vgl. S. 287 ff.).
Das heil3t nichts anderes, als daB sich das christliche Proprium in einer an
der Heilsgeschichte ausgerichteten Gesamthaltung formuliert, die allerdings
eine Vertiefung und Sicherung einzelner Giiterfeststellungsurteile (z. B. in
bezug auf das Leben) und Werthaltungen (z. B. in bezug auf die Treue)
bringt und somit das Dispositionsfeld mdéglichen Handelns modifiziert. Es
sei hier nur am Rande vermerkt — auf die einzelnen Begriindungsschritte
kann hier nicht eingegangen werden —, daB3 es Bockle gelingt, systematisch
iiberzeugend die Eigenart «christlicher» Normsdtze herauszuarbeiten. Zur
konkreten Normbegriindung werden die aus dem Umkreis der sog. analyti-
schen Philosophie stammenden Begriindungstypen herangezogen (deonto-
logische und teleologische Position), wobei sich Bockle behutsam abwigend
fiir die letztere entscheidet, d. h. zugunsten der auf einer Giiterabwigung
basierenden Normbegriindung. Wer sich iiber die diesbeziiglichen Entwick-
lungen innerhalb der neueren Moraltheologie orientieren mochte, liest dieses
Kapitel mit besonderem Gewinn, da hier die weitverzweigte Diskussion
priazise und leicht verstindlich zusammengefaB3t ist. Da christliche Ethik
in sich keine Privatwissenschaft ist, sondern im kirchlichen Raum geschieht
und damit an die kirchliche Gemeinschaft gebunden ist, schlieBt der V{. mit
Uberlegungen in bezug auf Rolle der Kirche und Funktion des Lehramtes im
ProzeB der Normfindung und Statuierung. Der Duktus der Aussage lduft
darauf hinaus, daB3 zwar dem Lehramt eine besondere Kompetenz zugespro-
chen wird, daB es sich aber der Sachgriinde und des argumentativen Zusam-
menhanges nicht entziehen kann und darf.

Schon die wenigen und fragmentarischen Hinweise auf den Inhalt des
Buches verraten, daB es sich hier um eine anspruchsvolle Grundlagenmoral
handelt, die in etwa die Tradition der Handbiicher fortsetzt. Der Leser, der
die Miihe des Einarbeitens auf sich nimmt, erhilt einen umfassenden Ein-
blick in die Fundamentalmoral, in deren derzeitigen Stand und deren noch
ungeldste Probleme. Wenn man sich das Buch als Orientierungshilfe fiir den
Theologiestudenten denkt, hitte man sich vielleicht mehr Literaturangaben
gewiinscht, damit er sich iiber die derzeitigen Stromungen — sie sind ja bei-
leibe nicht alle auf einen Nenner zu bringen — leichter informieren kdénnte.
Bockle legt hier ein Konzept einer fundamentalen Theologischen Ethik vor,
das sicherlich fiir die ndchste Zeit wegweisend sein wird. Halt man die
Anforderungen, die an die Ausarbeitung eines solchen Werkes gestellt wer-
den, vor Augen, dann fallen Desiderata nach einer Gewissenslehre, nach einer
Lehre des ethischen Kompromisses bzw. nach einer noch aufzuarbeitenden
Lehre der Epikie nur wenig ins Gewicht. ADRIAN HOLDEREGGER



	Besprechungen

