
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Ebeling, Gerhard: Lutherstudien. Bd. 2. Disputatio de homine. Teill.
Text und Traditionshintergrund. - Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck)
1977. xiv-225 S.

In seinen Thesen De homine vom Jahre 1536 kritisiert Luther die
philosophische Definition des Menschen als animal rationale und stellt ihr
die theologische Definition des Menschen als iustificandus fide entgegen. Der
geschichtliche Horizont für eine Erörterung dieser Thesen erstreckt sich,
läßt man deren Wirkungsgeschichte einmal beiseite, von Aristoteles über
Früh-, Hoch- und Spätscholastik bis zu Luthers Erfurter Lehrern. Die
verhandelte Sache erfordert eine ähnlich weitgespannte Auseinandersetzung:
mit erkenntnistheoretischen Fragen des Definitionsverständnisses und der
Grenzen von Definibilität, mit fundamentaltheologischen Themen aus
Anthropologie und Psychologie und mit dogmatischen Problemen vor allem
hinsichtlich des Verständnisses von Sünde und Rechtfertigung. In welchem
Verhältnis zueinander stehen griechische und biblische Überlieferung? Wie
wird die Relation von Vernunft und Glaube aufgefaßt Welches ist letztlich
der Gegensatz von scholastischer und reformatorischer Theologie

Solchen Fragen widmet Ebeling seine großangelegte dreiteilige
Monographie zu Luthers Thesen De homine. Sollen deren Teile zwei und drei
einen «umfangreiche[n] Kommentar zu den einzelnen Thesen» bringen, «zu
den Thesen 1 bis 19 (die philosophische Definition des Menschen) und zu
den Thesen 20 bis 40 (die theologische Definition des Menschen)» (VII), legt
der bereits erschienene erste Teil, der hier kurz angezeigt werden soll, eine
immense Vorarbeit hierzu vor. Das Erscheinen dieser Monographie ist aus
einem doppelten Grunde bedeutungsvoll. Zunächst hat der Autor über mehr
als zwei Jahrzehnte hinweg sich immer wieder mit den Thesen De homine
befaßt (vgl. VIIIf.) und schon erste Ergebnisse veröffentlicht («Das Leben

- Fragment und Vollendung. Luthers Auffassung vom Menschen im
Verhältnis zu Scholastik und Renaissance», ZThK 72 [1975], 310-336, bes. 314-
333). Zum andern handelt es sich um die Interpretation eines auch für Luther
außergewöhnlichen, aber leider vernachlässigten Textes.

Der erste Teil des Buches legt eine Neuedition der Thesen De homine
und das neu kollationierte Disputationsfragment vor und behandelt
Einleitungsfragen. Die Neuedition greift dabei zurück auf den ältesten bisher
bekannten (und bisher übersehenen, vgl. 2, Anm. 8) Textzeugen, den 1546



614 Besprechungen

erschienenen zweiten Band der Opera latina in der Wittenberger Gesamtausgabe

der Werke Luthers (vgl. 12 und 9). Zumal ob der Unzulänglichkeiten

der Edition der Thesen in WA (vgl. 11; 20, Anm. u; 22, Anm. z) hat
Ebelings Neuausgabe einen doppelten Wert.

Einleitende Beobachtungen zur Thematik der Thesen halten folgendes
fest. In der Disputatio de homine geht es Luther nicht um irgendwelche
Eigenschaften des Menschen, und seien sie noch so wesentlich, sondern um
das Eine des Menschseins. Soll dieses Eine nun definitorisch erfaßt werden,
dann muß die zu erstellende Definition ihrerseits wiederum zwei Definitionen
des Menschen beinhalten, die philosophische als die Weise der Selbstdefinition

des Menschen und die theologische als die Fassung einer Definition
des Menschen, wie sie diesem von außerhalb seiner selbst gegeben wird.
Die Strittigkeit dieser beiden Ausprägungen von Definitionen hat es nämlich
zentral mit dem Wesen des Menschen zu tun. Und sie gehört letztlich
deswegen in eine theologisch adäquate Definition des Menschen mithinein, weil
es in der Theologie a limine einer philosophischen Verfremdung zu wehren
gilt. Dies verdeutlicht gerade auch Luthers unkonventionelle Indienst-
nahme der aristotelischen Begrifflichkeit von forma und materia. Und wenn
Luther dann in Abweichung vom traditionellen scholastischen Verständnis
«das subiectum theologiae relational bestimmt, nämlich durch Angabe des
Verhältnisses, in dem Gott und Mensch zueinander stehen, so geht es ihm
nicht um eine Konkurrenzierung Gottes durch den Menschen, sondern im
Gegenteil darum, in der Theologie den Vorrang Gottes dadurch mit aller
Entschiedenheit zur Geltung zu bringen, daß als fundamentaltheologische
Anweisung die Situation fixiert wird, in der sich der Mensch Gott gegenüber
befindet, nämlich als reus et perditus vor dem deus iustificans vel salvator»
(35 f.).

Der Hauptteil des Bandes behandelt den Traditionshintergrund der
Disputatio de homine (46-221). Unter besonderer Berücksichtigung von
Boethius und Ockham gelangen zunächst allgemeine Fragen des
Definitionsverständnisses zur Sprache (46-71). Will man nicht einem essentiali-
stischen Mißverständnis verfallen, dann sind immer auch die metaphysischen,

ontologischen und erkenntnistheoretischen Voraussetzungen bzw.
Implikationen der Definition zu berücksichtigen. Die Verknüpfung der
Definition mit der Lehre von den Prädikabilien bzw. mit der arbor Porphyriana
beschränkt die Definition im engeren Sinn auf die Substanzen. «Darf dieses
Klassifikationsverfahren der Substanzen», so stellen sich an Boethius und
seine Tradition nun Fragen, «als erschöpfend betrachtet werden? Mit
welchem Recht zielt es auf den Menschen ab? Welche ontologische Grundkonzeption

verrät sich in der gewissermaßen gegenläufigen Wertungsskala, der
zufolge in der einen Hinsicht das Allgemeinste, nämlich der Substanzbegriff
selbst, in der anderen Hinsicht die differenzierteste Substanz, nämlich der
Mensch, den obersten Rang einnimmt Und wie ist der Wechsel des Verfahrens

zu verstehen, wenn am Schluß statt eines logisch befriedigenden Schrittes

der Spezifizierung der Sprung in das Individuum zugemutet wird?» (60).
Diese Fragen bleiben auch in der bedeutenden Darstellung der mittelalterlichen

Logik bei Ockham offen. Im Rückgriff auf die Forderung des Ari-



Besprechungen 615

stoteles, die Definition habe das Wesen einer Sache wiederzugeben (vgl. 63,
Anm. 40; 65f. findet sich ein Vergleich mit Thomas v. Aquin), gilt nach
Ockham von der Realdefinition im strikten Sinne: «... est sermo compen-
diosus, exprimens totam naturam rei, nec aliquid extrinsecum rei definitae
declarans» (Stellennachweise bei Ebeling, 63, Anm. 39; vgl. 117). Es ist also,
wird hier ausdrücklich gefordert, von den Externrelationen zu abstrahieren.
Man steht damit an der Grenze des Definitionsverfahrens und es geschieht so
eine Vergleichgültigung des Individuellen.

Die Definition des Menschen als animal rationale wird von Ebeling
zunächst verglichen mit deren aristotelischer Hauptstelle: «Xôyov §è pZvov
äv0pio7TO<; iyßi t&v Çcôojv», «Sprache aber besitzt von den Lebewesen allein
der Mensch» (Polit. I, 2 1253a9f.). Zur Interpretation dieser Stelle legt
Ebeling in eigener Übertragung den Kontext Polit. I, 2 1253al-38 vor und
paraphrasiert ihn (74-86). Hier ist das Çcjiov X6yov s/ov präzisierend verflochten
mit dem Çcôov ttoXitixôv. Dies bedeutet: Des Aristoteles Kennzeichnung des
Menschen orientiert sich nicht an Seelenvermögen, sondern an
Kommunikationsweisen, und nicht am Einzelmenschen, sondern am Ganzen der
Gemeinschaft (77-81). Dabei ist nach Aristoteles die Natur des Menschen als
das zu verstehen, worin seine Entwicklung auf die Vollkommenheit hin das
Endziel erreicht - es «überrascht die Beobachtung, daß hier gerade der Naturbegriff

zum Träger eines Geschichtsdenkens geworden ist, dem ein quasi-
eschatologischer Zug eigen ist» (84). Und es ist der Mensch primär in einer
sittlichen Perspektive zu sehen (84-86). «Wenn man von diesem aristotelischen

Hintergrund der gängigen Definition des Menschen als animal rationale

wieder zu deren Verwendung in der scholastischen Tradition zurückkehrt,

so fällt die Verkümmerung zu einer Formel auf, welche den
isolierten Einzelnen unter Abbiendung von Geschichte und Ethos als Modell
der zu definierenden species Mensch nimmt» (86f; vgl. 73).

Noch erstaunlicher ist es für Ebeling, wie ausgerechnet die Definition
des Menschen (des weitaus schwierigsten Gegenstandes von Definition, weil
hier einmalig der Mensch zugleich Subjekt und Objekt ist) zum Paradebeispiel

des Definierens geworden ist (87; vgl. den Erklärungsversuch 113-115).
Erst die Moderne hat diesbezüglich ein Problembewußtsein entwickelt
(vgl. 88f. den Verweis auf Nietzsche und Heidegger). Freilich, auch die
Tradition hat auf ihre Weise die Grenzen der Definierbarkeit des Menschen
statuiert. Im eigentlichen Sinne definierbar sind zunächst nach den
allgemeinen Definitionsregeln allein die species specialissimae, nicht jedoch das
Individuum. Obwohl seit Aristoteles das ontologische Interesse die
Konkretion der substantia prima im Auge behält, kann die Epistemologie nicht
dulden, daß das Wissen der Zufälligkeit des Individuellen und damit dem
Werden und Vergehen unterworfen werde (89-96). Ist nach gesamtscholastisch

einhelliger Auffassung dann Gott nicht definierbar (wegen der
Vollkommenheit seiner simplicitas, 96-112), wirft seine Nichtdefinierbar-
keit nochmals ein kontrastierendes Licht auf die Definibilität des Menschen.
Möglichkeitsbedingung für eine Wesensdefinition ist im aristotelisch-scholastischen

Ansatz eine ontologische Defizienz: Der Ausfall ontologischer
Defizienz impliziert die Nichtdefinibilität Gottes, deren Vorhandensein ist



616 Besprechungen

Grund für die Definibilität des Menschen. Und zwar so, daß die ontologische
Defizienz auch die Modalitäten der Definierbarkeit des Menschen bestimmt.
Sie ist Ursache einer grundsätzlichen Definibilität, sie ist aber auch der Grund
einer gewissen ebenfalls für den Menschen geltenden Nichtdefinibilität
insofern, als der ontologische Mangel eine Definition des Individuums verun-
möglicht (vgl. 112f., 101). Läßt man demzufolge die eigentliche Definition
allein auf die species abzielen, soll sie sich beschränken auf die Substanz
unter Ausklammerung der principia extrinseca, dann ist man der Auffassung,
dabei der Intention der Natur zu folgen: «... ultima naturae intentio est ad
speciem, non autem ad individuum, neque ad genus » (Thomas v. Aquin,
S. th. I q. 85 a. 3 ad 4; vgl. 117).

Auf die Abbiendung des Individuellen in der Wesensdefinition des
Menschen ist nochmals besonders einzugehen. Sie bedeutet nach Ebeling
eine schwerwiegende Beeinträchtigung der scholastischen philosophischen
Anthropologie. «Für das animal rationale weiten sich die Externrelationen
ins Unermeßliche. Und entsprechend vervielfältigt sich das Spektrum der
Akzidentien. Deshalb ist das Verhältnis von species und individuum beim
Menschen so gewichtig wie in keinem vergleichbaren Fall Hier stoßen wir
auf das Kernproblem nicht nur der Anthropologie, sondern auch der Ontologie

in der Scholastik. Obwohl im aristotelischen Denken grundsätzlich
das konkrete Einzelne als das Wirkliche angesprochen ist, kommt dennoch der
Erfassung des Eidos (species) der Primat zu Darum ist auch für das
aristotelische Denken eine gewisse Abwertung des Individuellen charakteristisch

oder, um es historisch gerechter zu formulieren, der mangelnde Sinn
für die Bedeutung des Individuums. Damit steht jedoch das alttestament-
liche und, ihm gegenüber noch verschärft, das christliche Verständnis für die
Kontingenz des Geschichtlichen und für die Bedeutung des einzelnen
Menschen vor Gott in starker Spannung Mit der Begegnung beider
Überlieferungsströme und dem Versuch ihrer Integration stellte sich jedoch in
zunehmender Schärfe die Frage, wie im Rahmen griechischer Ontologie dem
Individuum stärkere Beachtung und gesteigerte Relevanz zukommen könne
und ob sich an diesem Problem etwa herausstelle, daß diese Ontologie für
ein denkendes Durchdringen des eigentlich Christlichen ungeeignet sei»

(115 f.). Fanden sich im Empfinden der Scholastik die Sachverhalte der
Externität (man denke vor allem etwa an die Schöpfungslehre) oder des
Individuellen (Diskussion um das Individuationsprinzip) im Einklang mit
der Definition des Menschen als animal rationale, dann könnte und sollte
doch mindestens ansatzweise die Relevanz von Externität und Individuation

in die Definition des Menschen hineingehören. Dies entspräche auch
Thomas von Aquin: «Nullum enim singulare definitur. Sed persona signi-
ficat quoddam singulare. Ergo persona inconvenienter definitur... ad 1 :... licet
hoc singulare vel illud definiri non possit, tarnen id quod pertinet ad com-
munem rationem singularitatis, definiri potest ...» (S. th. I q. 29 a. 1 ob. 1

und ad 1; vgl. 120).
Was trägt nun zu diesem Desiderat der Personbegriff bei? In ihm geht

es doch ausgerechnet um die Individuation geistiger Wesen. Und es handelt
sich bei ihm doch «um einen der bemerkenswerten Fälle, in denen die theo-



Besprechungen 617

logische Reflexion den Anstoß zu neuer philosophischer Begriffsbildung
gegeben hat» (125; vgl. zur allgemeinen Charakterisierung dieser Begegnung
von biblischem Denken und Ontologie der Antike 126f., Anm. 187; 133,
Anm. 199).

Die trinitätstheologische Funktion des Personbegriffs ist eine inner-
trinitarische (zur Kennzeichnung einer Unterscheidung, die nicht auf eine
Unterscheidung zwischen species und Individuum hinauslaufen darf) und
betrifft gar nicht (oder: kaum?) die Offenbarungsrelation ad extra (128f.;
vgl. die bedeutsamen Differenzierungen 129, Anm. 190), so daß sie nach Eßeling

auch nicht relevant wird für die Externrelation des Menschen (129-131 ;

bei G. Biel ist persona im allgemeinen gar ein terminus privativus, 130,
Anm. 192). Die christologische Funktion des Personseins anderseits (zur
Erfassung der Vereinigung der göttlichen und menschlichen Natur in Christus,

ohne daß deren Unterschiedenheit beeinträchtigt wird) bringt eine
derart starke Differenz zwischen humanitas und persona mit sich, daß auch
von daher eine Integration des Personbegriffs in die Definition des Menschen
nicht nahegelegt wird (130f.). Wenn anthropologisch der Personbegriff
also gewiß eine etwas dürftige Nebenrolle spielte, dann zeigte dessen trini-
tarischer und christologischer Gebrauch doch eindeutig, daß hier zum
Verständnis von Person das gängige Unterscheidungsschema von species und
individuum unbrauchbar wurde. Und in beiden Fällen versuchte man Person
relational zu verstehen (132f.). «Obwohl es sich zwar beide Mal um
Internrelationen handelt - einerseits die innergöttlichen Relationen und anderseits

die Aufnahme der menschlichen Natur in die hypostatische Union mit
der göttlichen Person -, so wartete doch diese Verbindung von persona und
relatio auf eine sinngemäße Auswertung bei der Interpretation menschlichen

Personseins. Einerseits macht der innertrinitarische Personbegriff die
Erkenntnis geltend, daß eine Ontologie der Substanz, die das praedicamen-
tum der Relation nur nachträglich und als zweitrangig berücksichtigt, dem
Sachverhalt des Personseins nicht gerecht werden kann, und zwar deshalb
nicht, weil hier nun doch Intern- und Externrelationen untrennbar
ineinandergreifen infolge der Beziehungen zwischen dem Innenleben der Person
und ihren Äußerungen. Und anderseits lenkt die Lehre von der An- bzw.
Enhypostasie der menschlichen Natur Christi auf die Tatsache hin, daß
für das Personsein des Menschen die radikale Externrelation der
Gottesbeziehung konstitutiv ist, ohne die auch das Geschehen der Inkarnation
seinen Sinnhorizont verlöre» (133f.).

Der Weg zu einer relationalen Ontologie und Anthropologie ist weit.
Bekanntlich hat besonders Luther in einem relationalen Glaubens- und
Wirklichkeitsverständnis gelebt. Um nun später möglichst genau Luthers
Anthropologie mit der scholastischen vergleichen zu können, bespricht
Eßeling im letzten Drittel des vorliegenden Bandes noch «Die Explikation
der Definition des Menschen in der Definition der anima» (136-183; die §§:
«Das theologische Interesse der Scholastik an der Psychologie», «Allgemeine
Gesichtspunkte zur Seelenlehre der aristotelischen Scholastik», «Die Definition

der Seele», «Die Differenzierung der Seelenkräfte»). Und es kommt
«Das Problem der Einheit des Menschen» zur Sprache (184-221; die §§: «Die



618 Besprechungen

Problemkonstellation in der Scholastik», «Die Position des Thomas von
Aquin», «Die konziliaren Entscheide», «Die spätscholastische Diskussion
um die Formenpluralität»),

Eine immense Detailarbeit bringt Licht in den komplexen
Traditionshintergrund. Das uns heute nicht selten fremd anmutende Wissenschaftsund

Glaubensverständnis verflossener Zeiten kommt neu zum Sprechen, vor
allem durch das Aufspüren des damaligen Lebensbezuges der Fragestellungen.
Es vermag damit die hier bloß signalisierte historische Monographie eine
Art geschichtlich-präsenten Resonanzboden abzugeben für Ebelings
systematisches opus magnum, die «Dogmatik des christlichen Glaubens».

Ebeling hat im vorliegenden Band sich leiten lassen vom roten Faden
der philosophischen Definition des Menschen als animal rationale und dessen

Entfaltung mittels des aristotelisch-metaphysischen Instrumentariums.
Weiteres traditionsgeschichtliches Material ist aufgespart für die Kommentierung

von Luthers Thesen in den noch folgenden Teilen (VII). Dann wird
gewiß auch das bunte Gewebe des roten Fadens zum Leuchten kommen,
zumal wenn, was bisher eher andeutungsweise zu finden war, die
Gnadentheologie entfaltet werden wird. Pietro Selvatico

Mostert, Walter: Menschwerdung. Eine historische und dogmatische
Untersuchung über das Motiv der Inkarnation des Gottessohnes bei Thomas
von Aquin. - Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1978. iv-189 S.

(Beiträge zur historischen Theologie. 57)

Die Zürcher Habilitationsschrift des Ebelingschülers W. Mostert
gerade in dieser Zeitschrift ausführlicher zu besprechen, ist dem Rez. ein
Bedürfnis, war doch diese Zeitschrift langezeit weitgehend an Thomas von
Aquin orientiert; auch ist es ein erfreuliches Zeichen, daß ein protestantischer

Theologe sich engagiert mit einer Frage auseinandersetzt, die
jahrhundertelang als Schulstreit zwischen Thomisten und Skotisten ausgetragen
wurde, die Frage des bedingten oder des unbedingten Inkarnationsmotivs,
bzw. die Frage, ob Gottes Sohn auch Mensch geworden wäre ohne den
Sündenfall, rein um der Vollendung der Schöpfung willen.

Einer fruchtbaren Diskussion der Arbeit von W. Mostert stehen hier
freilich zwei Schwierigkeiten im Wege; die eine von Seiten des Rez., der kein
Schulthomist ist, auch kein «Thomasspezialist»; die andere von Seiten der zu
rezensierenden Arbeit selbst, die in ihrer Art nicht leicht einzuordnen ist.
Denn M. bietet zwar eine gründliche Analyse des art. 3 der quaestio 1 der
IIIa pars der Summa Theologiae, eben der Frage, utrum, si homo non peccas-
set, Deus incarnatus fuisset? (64-181) ; er gibt auch einen guten Überblick
über die wichtigsten Lösungen der Frage vor Thomas (bei den «Symbolisten»,
bei Alexander von Haies, Albertus Magnus und Bonaventura, 111-154), aber
diese historische Untersuchung ist derart stark von der eigenen dogmatischen

Fragestellung des Vf. geprägt, daß es äußerst schwierig wird, diese
beiden Sichtweisen in etwa auseinander zu halten. Dennoch sei versucht, auf
beide im Folgenden einzugehen.



Besprechungen 619

Gewiß ist es problematisch, von einer «voraussetzungslosen» historischen

Betrachtungsweise zu sprechen. Die Art und Weise, wie M. mit einem
dezidierten Vorentscheid an das Thema herangeht, muß freilich ebenfalls als
problematisch bezeichnet werden. Er referiert sehr sorgfältig die Argumente
des Thomas und seiner Vorgänger für und wider die bedingte Inkarnation,
im Gegensatz zu seinen Autoren steht freilich seine Option von der ersten
Seite an fest : nur wegen der Sünde ist Gott Mensch geworden. Alle Argumente
die für eine unbedingte Inkarnation sprächen, werden von vornherein massiv
in ihrer theologischen Berechtigung bestritten. Ein bedächtiges Abwägen
des pro und contra, ein «magis assentire » der einen oder anderen Lösung, wie
man es bei Thomas (160) und bei Albertus (146) findet, kommt bei ihm nicht
in Frage. Die Gründe für diese radikale Option liegen in der dogmatischen
Position des A. selbst, auf die wir noch eingehen werden. Diese Einseitigkeit
hindert m. E. den Vf. ständig, sich wirklich auf die Argumente seiner Autoren
einzulassen.

M. hat sehr deutlich gezeigt, daß die Grundausrichtung der Theologie
des Thomas soteriologisch ist. Von daher ist es nicht verwunderlich, daß
Thomas es für angemessener hält (convenientius), die Inkarnation in
Hinordnung auf die Sünde zu verstehen (III, q. 1, a. 3 corp. ; vgl. 162). Im Traktat
über den Glauben sagt Thomas: «in fide redemptionis humanae implicite
continentur et incarnatio Christi et eius passion (II II, q. 1, a. 7 corp.). Was für
Thomas (noch) eine Evidenz von der Schrift her ist, daß die Menschwerdung
«für uns und um unseres Heiles willen» geschehen ist, wird z. T. schon vor
ihm zur quaestio disputata, verliert also seine Evidenz. Im Aufkommen der
Frage nach dem Inkarnationsmotiv sieht M. bereits eine Verschiebung, eine
Verfälschung am Werk, die er nicht aufhört, aufs entschiedenste zu
brandmarken. Das Problematische an der Frage selbst sieht M. darin, daß hier
Menschen, die mediis in peccatis (11) stehen, eine Frage stellen, in der sie ihr
konkretes Sein als Sünder ausklammern und sich zutrauen, eine Position
einzunehmen, in der der ratio auch andere Möglichkeiten denkbar werden neben
und außerhalb der einzig konkreten und in der Erfahrung verifizierbaren : daß
Menschwerdung de facto auf die Heilsbedürftigkeit des Menschen bezogen ist.

Das Aufkommen der Frage nach der unbedingten Inkarnation, etwa im
12. Jahrhundert, steht für M. in einem weiteren Rahmen: es ist nur ein
Abschnitt in einem gewaltigen « Umwandlungsprozeß» (25-30), für den M.
keine präzisen chronologischen Angaben macht, den er aber in immer neuen
Variationen sachlich kennzeichnet: es ist ein Prozeß der Rationalisierung
(11), ein «Schwinden der Erfahrung des Sünderseins» (32), ein «Erfahrungsverlust»

(25), Ersetzung der Erfahrung durch Vorstellung (29), «Absorption
der Erfahrung in das metaphysische Denken» (28). Anstelle der unmittelbaren

Erfahrung treten Vermittlungsinstanzen wie «Kirche, Institution,
Metaphysik, Sakrament» (sie!), durch die «Jesus in die Verfügung der
Menschen gebracht» werde (29).

Um zu verdeutlichen, wie sich nach M. dieser Umwandlungsprozeß
vollzog, zu dem auch das Aufkommen der Frage nach dem Inkarnationsmotiv

gehört, muß man zurücktragen, welches nun der genuine Zustand war
und sein sollte, von dem man sich so tiefgreifend entfernt hat.



620 Besprechungen

Genuin ist «die an Jesus von Nazareth gemachte Heilserfahrung» (17).
Diese Heilserfahrung ist Befreiung aus allen Vermittlungen, Geschenk der
«Unmittelbarkeit des Menschen zu Gott» (ebd.), zu der Christus befreit (28).
Die «genuine Christlichkeit der Christologie» (32) geht dort verloren, wo das

«persönlich gewisse Versöhntsein mit Gott» zur «institutionell und sozial
vermittelten Gotteserfahrung» wird (24). Am Anfang stand «die einzigartige
Freiheit jener ersten Christen», die darin bestand, «daß ihre eigene Erfahrung
sie zur Christologie trieb, nicht die Synagoge, nicht die Kirche, nicht das
Denken, nicht die Idee des Gottesreiches» (20). War die ursprüngliche Erfahrung

des Christen die der «passiven Externität seines Seins» (19), so ist die
Christologie dennoch bald (wann?) in den «Internalisierungssog» geraten (5),
d. h. in den Sog, Gott, «den ganz und gar nicht mehr Internalisierbaren» (4)
durch das Denken zu internalisieren: «Das scheint das Denken zu seiner
Sache gemacht zu haben, Gott sozusagen seine Schärfe zu nehmen. Ob man
Gott als Liebe oder Vernunft oder Grenzbegriff oder, scheinbar so radikal,
als Ferment revolutionärer Gesellschaftsveränderung interpretiert, immer
umgeht man so denkerisch die persönliche, und also letztlich die konkrete
Konfrontation mit der Realität. Mit anderen Worten: Bevor, was menschliche

Wirklichkeit als Sünder ist, erst einmal richtig durchmessen ist, wird
denkerisch schon an der Versöhnung gearbeitet» (5). Denken steht also gegen
die genuine Erfahrung Erfahrung des Sünderseins) als der listige Versuch,
dieser auszuweichen.

Dieses hermeneutische Prinzip, das für M. der Schlüssel auch seiner
Thomaslektüre ist, ruft schwerwiegende Bedenken hervor. Das erste Bedenken
ist historischer Art. Wann und wo hat es je eine solche «genuine» Christuserfahrung

gegeben? Jene «ersten Christen» - wer sind sie? Was wir von ihrer
Erfahrung wissen, was sich in den ntl. Zeugnissen diesbezüglich
niedergeschlagen hat, ist doch wohl nicht ernsthaft in Gegensatz zu «Synagoge»,
«Kirche», «Idee des Gottesreiches» (20) zu bringen: wo anders sollte ihre
Erfahrung ihren Ort haben als in der Glaubensgeschichte Israels? Wenn
das bereits «schlechte» Vermittlung ist, dann hat es die hier postulierte
«genuine Christlichkeit der Christologie» (32) nie gegeben, denn von den
frühesten Zeugnissen des Paulus an begegnen wir einer «vermittelten
Unmittelbarkeit», einem Glauben, dessen Inhalte untrennbar mit der «Synagoge»

und der Gottesherrschaft in Israel verbunden sind, und dessen Grund,
Jesus Christus, gerade in seiner geschichtlichen Konkretheit, selber nicht
unvermittelt einfach da ist.

Wendet man M.'s hermeneutisches Prinzip konsequent an, so ist der
Abfall, die Abtrift bereits im NT selbst gelegen, wenn anders das NT nicht
ohne Kirche zu denken ist. Die schlichte chronologische Frage muß hier
gestellt werden, denn wenn M. behauptet, «die Ankerkette» sei gerissen, mit
der die christologischen Aussagen an der ursprünglichen Erfahrung hingen
(25), so muß dieser Riß sich irgendwie historisch verifizieren lassen. Wann
begann der «Umwandlungsprozeß» (24)? Wann war er bis zum Riß
fortgeschritten? Herrscht hier nicht noch immer das Abfall-Schema vor, das die
protestantische Dogmengeschichte belastet hat und das unter dem Druck
der Geschichtsforschung immer mehr ins Wanken geraten ist? Kommt M.



Besprechungen 621

mit seinem Ansatz um die radikalen Konklusionen S. Schulz' bezüglich des
Frühkatholizismus1 herum : das NT ist selbst der Abfall, ist selbst quasi durch
und durch frühkatholisch? Wenn dem «genuin Christlichen» so wenig
geschichtliche Verifikation am Wort der Schrift, an seinen konkreten
Bedingungen eingeräumt wird, bleibt der Verdacht nicht aus, hier werde ein
apriorisches Konstrukt — konkret: ein ganz bestimmtes Rechtfertigungsverständnis

- zum Maßstab dafür, was sich als Christlich bezeichnen darf
und was nicht.

Ein zweites Bedenken gegen M'.s Ansatz scheint diesen Verdacht noch
zu verstärken: Es entsteht der Eindruck, die Rolle Jesu als Erlöser reduziere
sich darauf, «modellhaft» die Verwiesenheit des Menschen auf seine individuelle

unmittelbare Gotteserfahrung zu gewährleisten. Es kommt nicht auf
einen Christus an, der «als geheim-sakramental anwesende Triebkraft des
Handelns» wirkt (27), sondern darauf, daß er «Vorbild» für des Menschen
Sein vor Gott ist (20). Es drängt sich der Eindruck auf, Jesus werde hier zur
Chiffre für etwas Allgemein-Menschliches: «Die Unmittelbarkeit der
Gotteserfahrung [um die es alleine geht] ist nicht an den christlichen Glauben
gebunden, sondern als Möglichkeit ein Phänomen des Menschseins schlechthin»

(19).
Die genannten Bedenken erhärten sich aus der Art und Weise, wie dieser

hermeneutische Ansatz in der Thomasinterpretation wirksam wird. Es geht
um die Frage der Notwendigkeit der Inkarnation. M. beginnt daher seine

Thomasinterpretation mit einer Untersuchung über das Thema der Notwendigkeit

bei Thomas (35-43). M. zeigt, daß bei Thomas der Gesichtspunkt der
Notwendigkeit von vornherein auf das menschliche Heil konzentriert wird
(36), sieht aber auch schon bei Thomas eine Verschiebung sich abzeichnen,
in Richtung Rationalisierung der Theologie, in der Gott nicht mehr unter dem
Hinblick des Heils gesehen wird, sondern als «Urbild der rational durchleuchteten

Welt» (42). Wird die Frage der Notwendigkeit der Inkarnation in dieser
verschobenen Perspektive gestellt, wird also neben dem Heilsmotiv für die
Inkarnation noch spekuliert über die Möglichkeit einer unbedingten
Inkarnation, dann erhebt sich die menschliche ratio über die konkrete Erfahrung

des Sünderseins und beansprucht, die ratio Gottes selbst in den Griff zu
bekommen und von dieser Warte aus metaphysisch-apriorisch zu konstruieren,

wie und inwieweit Christus notwendig ist (3), statt den einzig gültigen
theologischen Begriff der Notwendigkeit zu erkennen: den streng soterio-
logischen, der «auf Seiten Gottes nur noch die Notwendigkeit sieht, den
Sünder zu verdammen, auf seiner (des Menschen) Seite nur noch die
Notwendigkeit, von Gott errettet zu werden» (36).

M. E. ist M. zuzustimmen, wenn er darauf hinweist, daß das Aufkommen
der Frage nach dem Inkarnationsmotiv auf einen Umbruch in der Theologie
hinweist, der tiefgreifend ist. Es ist sehr suggestiv, wenn M. eine Beziehung

sieht zwischen dem Auftauchen des Potentia-absoluta-Gedaiikens (von
dem her ja die Spekulation über die unbedingte Inkarnation konstruiert)

1 S. Schulz, Die Mitte der Schrift. Der Frühkatholizismus im NT als
Herausforderung an den Protestantismus. Stuttgart/Berlin: Kreuz 1976. 464 S.

40



622 Besprechungen

und «Lessings Problem, daß zufällige Geschichtswahrheiten ewige
Vernunftwahrheiten nicht beweisen können» (163, A. 20); letztlich macht «die apriorische

Ableitung aus der Vernunft Gottes das reelle Geschehen überflüssig»
(ebd.). Das konkrete, erfahrene Handeln Gottes am Menschen wird aufgelöst,
Gott «erhält einen Ort im metaphysischen Weltentwurf angewiesen» (145).
Vom unbedingten Inkarnationsmotiv ist es nicht mehr weit zum «idealistischen

Schritt, die diesen Gott denken könnende menschliche Vernunft selbst
als den absoluten Intellekt zu denken» (42). Wird Christi Menschwerdung bei
den Vertretern der unbedingten Inkarnation als movens der Weltvollendung
gesehen, so sei es nur konsequent, wenn dieser Prozeß sich früher oder später
«vollständig von seiner christologischen Verankerung emanzipieren kann»
(114f.), wie dies denn auch geschah, als die Geschichtsphilosophie die
Aufgabe übernahm, das Menschengeschlecht zu erziehen (116). Den hier nur
knapp skizzierten Bezug zwischen der mittelalterlichen Diskussion und der
neuzeitlichen Geschichtsproblematik erhellt zu haben, ist ein positiver
Ertrag der Arbeit.

Ebenso lehrreich ist der wiederholte Hinweis auf die Konvenienzproble-
matik (65, A. 3 ; 67, A. 7, 124, 129) : daß Thomas die Frage der Notwendigkeit
theologisch «als Problem innerhalb der Konvenienz abhandelt» (129), ist
äußerst wichtig; denn nur so wird gewährleistet, daß das theologische Fragen
nach dem Inkarnationsmotiv sich nicht ablöst von der konkreten Erfahrung
des faktischen Heilsgeschehens. Es ist M. auch zu danken, gezeigt zu haben,
wie Thomas ständig um das Bewahren dieses Erfahrungsbezugs gerungen
hat (107), wenn auch M. immer wieder «Erfahrungslücken» diagnostiziert
(58, 60, 163) und Inkongruenzen der thomanischen Theologie, die daraus
resultieren: zwischen Schöpfungslehre und Gnadenlehre (77, A. 37), zwischen
Christologie und Soteriologie (164). Für M. steht fest: «Der Vollender der
Christologie als Soteriologie ist erst Luther gewesen» (87).

Nun muß aber gefragt werden, ob die Diagnose solcher Inkongruenzen
nicht das Ergebnis des hermeneutischen Ansatzes ist, mit dem M. Thomas
liest. Das durchwegs negative Urteil über die Argumente für eine unbedingte
Inkarnation beruht doch wohl auf dem Vorentscheid, jede andere Notwendigkeit

als die des Gerichtes Gottes und der Rettung des Menschen als
Rationalisierung abzuweisen, als den (sündigen) Versuch des Denkers, sich «in
seiner Wahrheit und in seinem Dasein (zu) vergewissern» (148; vgl. 158).
Dabei wird doch wohl zu wenig ernstgenommen, daß in den Argumenten für
die unbedingte Inkarnation, zugegeben in nicht unproblematischer Weise,
wichtige Aspekte des christlichen Glaubens betont werden. M.'s Hermeneutik
will «so sehr von der Person Jesu Christi ausgehen, daß ihr eine absolute
Inkarnation so absurd erscheint wie ein sündloser Mensch» (149). Ist ein
sündloser Mensch wirklich so absurd? Ist die Sünde «das konkreteste
Humanuni das sich denken läßt» (106) An dieser Stelle scheint es fast
unvermeidlich, alte lutherisch-katholische kontroverstheologische Fragen wieder
aufzugreifen; das sei jedoch vermieden. Statt dessen soll in knappen Worten
skizziert werden, was m. E. die hermeneutische Mitte der Summa des Thomas

ist, denn auf diesem Weg läßt sich positiv zeigen, was für Thomas «das
konkreteste Humanum» ist und auch der Grund, warum seine Christologie



Besprechungen 623

nicht nur Soteriologie ist, warum auch die Menschwerdung Gottes nicht in der
von M. geforderten ausschließlichen Weise hamartiozentrisch gesehen wird.

Die hermeneutische Mitte der Summa ist m. E. nicht, wie M. meint, die
Rechtfertigung des Sünders (82; 133, A. 64), sondern die Caritas. Die Caritas,
Inbegriff der neuen Existenzweise in Christus, versteht Thomas als amor
amicitiae: Ad rationem amicitiae requiritur quaedam mutua amatio, quia
amicus est amico amicus. Talis autem mutua benevolentia fundatur super aliqua
communicatione. Cum ergo sit aliqua communicatio hominis ad Deum, secundum

quod nobis suam beatitudinem communicat, super hanc communicationem
oportet aliquam amicitiam fundari (II II q. 23, a. 1 corp). Alle «Heilsveranstaltungen»

Gottes, alle Erlösung und Rechtfertigung haben für Thomas nur
den einen Sinn: fundari amicitiam zwischen Gott und Mensch. Das Sed-
contra des angeführten Textes zitiert Joh 15, 15 : «Ich nenne euch nicht mehr
Knechte, sondern meine Freunde». Caritas amicitia quaedam est hominis
ad Deum (ebd.). Alles, was der Mensch an natürlichen Tugenden tun soll;
alles, wozu ihn die Gnade übernatürlicherweise befähigt, hat nur den einen
Sinn, das Ziel: fundari amicitiam. Alles, was Christus als Mensch für uns
getan hat, er, der via est nobis tendendi in Deum (I, q. 2, prol.), hat nur dieses
Ziel: uns zu Freunden Gottes zu machen. Mutua amatio: echte Gegenseitigkeit,

ohne die es keine Freundschaft gibt. Das ist die hermeneutische Mitte
der Summa. Die Gnadenlehre zielt nur darauf ab, zu verstehen, wie der
Mensch, Mensch bleibend, Freund Gottes sein kann. Daß die gratia creata
sein soll, hat nur diesen Zweck, zu vermeiden, daß die humana mens sit mota
tantum, et nullo modo sit principium hujus motus (II II, q. 23, a. 2 corp.),
was die Liebe aufheben würde, gehört doch zur Liebe, daß sie ein Akt des
Willens sei (ebd.). Ein rein passives Bewegtsein durch Gott würde der
Gegenseitigkeit widersprechen, die zur Liebe gehört. Es ist bezeichnend, daß Thomas

aus diesem Grund die Idee des Lombardus ablehnt, der Hl. Geist sei
selber im Menschen die Liebe: so erhaben diese Idee wirkt, sie wäre «mehr
zum Schaden der Liebe» (ebd.). Freundschaft ist nur möglich, wenn auch der
Mensch principium hujus (sc. der Liebe) motus ist, gewiß nicht aus eigener
Leistung, sondern so, quod ad actum caritatis in nobis existât aliqua habitualis
forma superaddita potentiae naturali, inclinans ipsam ad charitatis actum,
et faciens earn prompte et delectabiliter operari (ebd.).

M. referiert sehr genau diese Sicht des Thomas (55-57), er bringt ihr
viel Verständnis entgegen, findet sie aber letztlich doch wurmstichig, da
Gnade, als Prinzip menschlicher Akte verstanden, doch wieder Gott inter-
nalisiert, statt den Menschen passiv als Werk der allein aktiven Gnade zu
verstehen. M. sieht hier nur die Alternative: entweder - genuin christlich
- das Handeln Gottes am Menschen, oder - ideologisch verfälscht - das
Handeln des - gnadenhaft, sakramental oder sonstwie internalisierten - Gottes

durch den Menschen (vgl. 107). Daß es eine dritte Möglichkeit gäbe, wird
nicht erwogen: Handeln Gottes mit dem - gnadenhaft - zum Freund Gottes
gewordenen Menschen. Wie wenig der Liebe (zu-)getraut wird, kommt in
dem befremdenden Urteil über Thomas zum Ausdruck: «Der externalisieren-
de Glaube hat (bei Thomas) gegen die internalisierende Liebe nicht genügend
Durchsetzungskraft» (54). Wäre demgegenüber nicht deutlich zu machen,



624 Besprechungen

daß gerade die Liebe und letztlich nur sie die von M. immer wieder beschworene

Externität Gottes, seine Differenz, seine Nicht-Internalisierbarkeit
wahrt Was ist weniger vereinnahmbar als der Freund Und doch, wo besteht
eine größere gegenseitige «Innigkeit» als im amor amicitiae, in der mutua
fw-haesio der Liebe

Nun scheint M. durchaus auch die direkte unio mit Gott als Ziel der
Versöhnung zu sehen; freilich, sieht man genauer zu, so zeigt sich, daß diese
unio in einer Weise verstanden wird, die eine mutua amatio Dei et hominis
wieder radikal ausschließt. Das «Gnadenmodell», an dem M., in kritischer
Absetzung von Thomas, sich orientieren möchte, ist die gratia unionis der
Aufnahme einer konkreten menschlichen Natur in die Einheit mit der
göttlichen Person des Logos in der Menschwerdung (vgl. 94, A. 77 ; 95 u. ö.) :

Die Analogie sieht M. darin, daß «so, wie die menschliche Natur Christi
vollkommen passives Objekt der göttlichen praedestinatio und assumptio
ist und doch gerade so ihr Personsein gewinnt, auch der Mensch vor Gott
sein Sein darin erfüllt, Gegenstand von Gottes Handeln zu sein und gerade
so er selbst zu werden» (165). Thomas sei es nicht gelungen, seine christo-
logische Sicht der unio hypostatica auch als soteriologisches Modell zu
entfalten: «Warum dachte man nicht daran zu fragen, ob das christologische
Geheimnis der zwei Naturen in einer Person nicht auch für das Sein der
Glaubenden, der Menschen exemplarisch war (167) » Worin liegt nach M.
diese Exemplarität Nun, in der radikalen Externität der menschlichen Natur
Christi : daß sie ihr Sein und Personsein gerade nicht in sich selber, sondern
«im anderen zu sich selbst» (172), im Logos, hat; in der radikalen Passivität
der menschlichen Natur Christi im Geschehen der unio; in der völligen
Unvermitteltheit der unio durch Zweitursachen, in der Gott alleine causa
prima ist (95) ; in der radikalen Individualität dieser unio, da Christus nicht
die allgemeine Menschennatur angenommen hat (91-93). So erfüllt die unio
hypostatica alle Postulate einer Sicht des Gott-Mensch-Verhältnisses, das
nach M. das genuin christliche ist (vgl. 166) : hier, in der unio hypostatica,
sieht M. das Urbild des «Personwerdens der menschlichen Natur» (167), eben
dessen, worum es in der Rechtfertigungserfahrung geht (166).

So kommt M. dazu, die in der modernen Christologie so wenig geliebte
Lehre von der Anhypostasie bzw. der Enhypostasie der menschlichen Natur
nachgerade zum «Kern und Stern der Christologie» zu erklären (172), was
gewiß erfreulich wäre, wenn diese Rehabilitierung auch tatsächlich dem
altkirchlichen oder thomasischen Sinn dieser Lehre entspräche. Denn die von
M. postulierte Analogie übersieht, daß zwischen der gratia unionis und jedem
anderen Gnadengeschehen eine wesentliche Differenz waltet: die Begnadung

der menschlichen Natur Christi ist zugleich ihre Erschaffung (ipsa
assumptione creatur, sagt Augustinus); die Gnade dagegen, die der Mensch
erhält, erhält er als bereits geschaffene, existierende Person. Thomas hat
diese Differenz klar benannt: gratia unionis est ipsum esse personale, quod
gratis divinitus datur humanae naturae in persona verbi (III, q. 6, a. 6 corp.;
vgl. 92f.). Die gratia unionis ist das Geschaffenwerden der menschlichen
Natur Christi im Moment der Inkarnation. Von ihr unterscheidet Thomas
— ganz konsequent in seinem Gnadenverständnis - die gratia habitualis



Besprechungen 625

Christi, pertinens ad spiritualem sanctitatem illius hominis (ebd.). Wenn es

eine berechtigte Analogie zwischen der Gnade Christi und der Rechtfertigung
des Menschen gibt, so die zwischen der gratia habitualis Christi und der
Begnadung des Menschen : beide setzen, zumindestens logisch, die Existenz des

Trägers der Gnade voraus: der menschlichen Seele. Die gratia unionis ist
doch wohl eher mit der Schöpfung, besonders etwa der unmittelbaren
Erschaffung der menschlichen Seele durch Gott zu vergleichen (I, q. 90, a. 2 und
3; vgl. 97, A. 88). Aber eben dies bedauert M., daß Thomas nicht (wie Luther)
die Begnadung des Menschen als creatio ex nihilo verstanden hat (57).

Ferner ist zu bedenken, daß die altkirchliche Enhypostasielehre gerade
nicht lehrt, die menschliche Natur Christi sei «anhypostata»: das hieße ja,
sie wäre schlechthin «inexistent» (denn so ist letzterer Begriff am ehesten zu
übersetzen), sondern sie besagt, daß es überhaupt keine «anhypostatische»
Natur gibt, daß jede Natur nur als konkret existierende, d.h. als «enhyposta-
ta» existiert. Die menschliche Natur Christi hat daher «ihr Sein» nicht «im
anderen zu sich selbst» (172), sondern sie existiert nur als das konkrete
Menschsein des Logos.

Vor allem aber ist die von M. vorgeschlagene Analogie zwischen gratia
unionis und Begnadung deshalb bedenklich, weil zwischen der menschlichen
Natur und der sie enhypostasierenden göttlichen Person ja keine persönliche
Beziehung besteht; vielmehr ist die Person des Logos Gott und Mensch,
oder, wie Maximus Confessor formuliert: sie ist ihre beiden Naturen; wohingegen

zwischen dem begnadeten Menschen und dem begnadenden Gott die
Freundschaft der Liebe möglich geworden ist. Es ist eine Fehldeutung,
wenn M. von der unio personalis sagt, das Personsein selbst sei bereits das
Heil (173), denn das Personsein der menschlichen Natur Christi wird durch
die gratia unionis konstituiert, durch die gratia habitualis aber erst vollendet
(wobei beide nicht zeitlich zu trennen sind) ; ebenso bedeutet in der Begnadung

des Menschen Gnade nicht, daß sie «den Menschen zur Person macht»
(ebd.), sondern ihn als Person vollendet.

Ein letzter kritischer Hinweis : es wurde früher darauf hingewiesen, daß
die Sicht der Christologie bei M. oft den Eindruck erweckt, Chiffre für
allgemein menschliche Erfahrung zu sein. Dieser Eindruck hat sich durch die
zuletzt besprochene Analogie verstärkt. Die Auslegung der Anhypostasie-
lehre auf das menschliche Personsein, das sich nur «durch die Relation zum
Externen gewinnen kann» (172) führt dazu, diese Lehre selbst zu sehen «als
Reflex der existentiellen Erfahrung, daß der Mensch sein Sein, seine Menschheit

nur im Sein im anderen zu sich selbst hat, was ja den elementarsten
Erfahrungstatbestand darstellt, der sich denken läßt» (ebd.). Ist das christo-
logische Dogma nur «Niederschlag elementarer existentialer Struktur menschlichen

Seins» (ebd.)
Dann ist es aber nur konsequent, wenn die Erfahrung dieser existen-

tialen Struktur zum letzten Kriterium des Dogmas selbst wird: das sie
erfahrende Ich wird zur letzten und einzigen Gewißheitsinstanz, zum exakten
Verifikationsgrund «für die hamartiozentrische Restriktion der Christologie»
(180), wie sie in diesem Buch vollzogen wird. Die radikale Ablehnung jedes
Gedankens an eine unbedingte Inkarnation ist für den Vf. mit dem Bekennt-



626 Besprechungen

nis zu einer Art ultima solitudo verbunden: der Einzelne und seine
Gottesbeziehung (181). Keine Vermittlung, ekklesial oder sakramental. Nackte
Unmittelbarkeit.

Die Konsequenz dieses Ansatzes nötigt Respekt ab; der Mut, unpopulär
zu sein in unbedingter Treue zur erkannten Sache, beeindruckt; die
Hartnäckigkeit im Fragen ist vorbildlich. Viele positive Einzelerträge der Arbeit
konnten nicht referiert werden, auf viele Einzelpunkte, die zum Widerspruch
reizen, konnte nicht eingegangen werden. M. geht sorgfältig an Thomas
heran. Aber gerade diese Sorgfalt macht es umso schmerzlicher, zu sehen,
daß die Prämissen, von denen ausgegangen wird, das Gespräch schwierig,
ja manchmal wäre man versucht zu sagen, unmöglich machen. Daß hier
versucht wurde, dennoch relativ ausführlich auf dieses Buch einzugehen,
hat seinen Grund in dem Wunsch, daß trotz großer Verständigungsprobleme
das Gespräch um das große Werk des Thomas von Aquin weitergeht, und daß
es nicht ein Streit um Worte, um enuntiabilia sei, sondern ein Bemühen um
die res selber, um die es dem Glauben geht (vgl. II II, q. 1, a. 2, ad 2).

Christoph von Schönborn O. P.

Alois M. Haas: Sermo mysticus. Studien zu Theologie und Sprache der
deutschen Mystik. Freiburg/Schweiz, Universitätsverlag 1979 Dokimion,
Neue Schriftenreihe zur Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie,
Band 4). 507 S.

Der hier zu besprechende stattliche Sammelband von Alois M. Haas,
Professor für Ältere Germanistik an der Universität Zürich, enthält insgesamt
18 Beiträge zur deutschen Mystik, die im Laufe der letzten zehn Jahre bereits
an anderer Stelle erschienen sind. Es ist hier nicht möglich, die einzelnen
Studien - sie befassen sich mit Wolfram von Eschenbach, Mechthild von
Magdeburg, Meister Eckhart, Johannes Tauler, Heinrich Seuse sowie mit den
Barockautoren Friedrich von Spee, Daniel Czepko und Angelus Silesius -
vorzustellen und im einzelnen zu besprechen. Wir beschränken uns darauf, die
zwei zentralen Gesichtspunkte, um die es Haas in seinen Aufsätzen geht,
sichtbar werden zu lassen, nämlich die Frage nach der inneren Struktur der
mystischen Erfahrung und die Frage nach den sprachlichen Mitteln, mit
denen die Mystiker dieser Erfahrung Ausdruck geben. Im folgenden soll dabei
nur von den deutschen Mystikern des 14. Jahrhunderts die Rede sein.

In der Einleitung setzt sich Haas mit dem 'deutschen' Charakter der
sog. Deutschen Mystik auseinander. Nachdem vor allem Meister Eckhart
sowohl von nazionalsozialistischer Seite (Rosenberg feiert ihn in seinem
«Mythos des 20. Jahrhunderts» als den «größten Apostel der Germanen») als
auch von marxistischer Seite als Wegbereiter in Anspruch genommen worden
ist, hat die Ideologieanfälligkeit des Begriffs «Deutsche Mystik» die neueren
Forscher vorsichtig werden lassen. Wie andere verwendet ihn auch Haas
nur als rein literaturhistorische Bezeichnung für ein Korpus von deutsch
geschriebenen Texten, die - vor allem im südlichen Deutschland - im Laufe
des 14. Jahrhunderts entstanden sind und bis zur Reformation und darüber



Besprechungen 627

hinaus nachgewirkt haben. Wenn man inhaltliche, formale und überlieferungsgeschichtliche

Kriterien heranzieht (wie dies Haas in der Einleitung S. 11-18
tut), dann läßt sich sehr wohl ein Komplex von Schriften ausgliedern, für
den die Etikette «Deutsche Mystik» weiterhin geeignet erscheint.

In den letzten Jahren ist in der westlichen Welt das Interesse an Techniken

der Meditation und der Kontemplation stark gewachsen. Im
allgemeinen richtet sich dieses Interesse aber nicht auf die europäische
Mystiktraditionen, sondern auf östliche Richtungen wie etwa den Zen-Buddhismus.
Zwar geht es auch Haas um die 'Struktur der mystischen Erfahrung'. Es
interessieren ihn aber nicht in erster Linie die religions-philosophischen
Kategorien der allgemeinen Mystikforschung; vielmehr ist es ihm um eine

gründliche Aufklärung der historischen, kulturellen und sozialen Bedingungen

zu tun, unter denen das reiche Schrifttum der deutschen Mystik entstanden

ist. Wichtig ist dabei zunächst, daß es sich hier um christliche Mystik
handelt. Träger dieser mystischen Bewegung waren die Bettelorden, in
erster Linie die Dominikaner (daß es daneben auch eine 'volkstümlichere
Variante' einer franziskanischen Mystik gegeben hat, darf seit den
Forschungen von Kurt Ruh als erwiesen gelten). Zeitereignisse wie die Kreuzzüge,

Seuchen, Ketzerbewegungen und der Kampf zwischen Kaiser und
Papst haben das Aufkommen von Introversionsabsichten und der mystischen

Predigt zweifellos begünstigt. Von entscheidender Bedeutung für die
Ausformung eines volkssprachlichen mystischen Gedankengutes war aber
die den Dominikanerbrüdern 1267 von Papst Clemens IV. und 1286/87 vom
Provinzial Hermann von Minden übertragene cura monialium, d. h. die
seelsorgerliche Betreuung der Frauenkonvente des Ordens. Die christliche
Mystik, die in den Predigten und Traktaten der drei großen Figuren Meister
Eckhart (ca. 1260-1328), Heinrich Seuse (ca. 1295-1328) und Johannes
Tauler (ca. 1300-1361) aufscheint, stellt den Versuch einer subjektiven
Aneignung von Dogma und Lehre dar. Hans Urs von Balthasar, dessen

theologisches Werk Haas immer wieder heranzieht und zitiert, spricht in
diesem Zusammenhang vom 'existenziellen Erfahren des Göttlichen', eine
alte christliche Formel von der cognitio Dei experimentalis. Das höchste Ziel
der mystischen Erfahrung ist die unio mystica, die Einswerdung der Menschenseele

mit dem Absoluten. Im Anschluß an die Studien von Haas soll im
folgenden kurz dargelegt werden, wie die drei Mystiker Mechthild von Magdeburg,

Meister Eckhart und Johannes Tauler über dieses Grenzphänomen
menschlicher Erfahrung sprechen.

In den beiden Beiträgen über Mechthild von Magdeburg (Dichtung und
Mystik, S. 67-103; Struktur der mystischen Erfahrung, S. 104-135) zeigt
Haas das Inventar von rhetorischen Möglichkeiten auf, mit denen Mechthild
im 'Fließenden Licht der Gottheit' von ihrem mystischen Umgang mit Gott
redet. Die Vereinigung von Gott und Seele wird durch das Personal von
Bräutigam und Braut und die entsprechenden erotisch-sexuellen Bilder in
Sprache gefaßt. Zwar ist die allegorische Metaphorik durch die geistige
Erotik des Hohenlieds (auch in der volkssprachlichen Version des St.
Trudperter Hohenlieds) und durch die Tradition der Viktoriner und Bernhards
von Clairvaux vorgebildet; die Freiheit aber, mit der sich Mechthild der



628 Besprechungen

überlieferten Bildersprache bedient und diese durch Anleihen aus der
ritterlichen Minnelyrik bereichert, zeugt für die bei ihr aufbrechende Individualität
im religiösen Bereich. Neben der Erfahrung des minnesturm steht aber auch
bei ihr als Kontrapunkt diejenige der gotzvroemedunge, d. h. der Gottferne und
der Verworfenheit. Mechthilds Werk entzieht sich weitgehend einer gattungsmäßigen

Einordnung wie Tagebuch, Autobiographie u. dgl. Haas erinnert im
Zusammenhang mit ihrem Hauptwerk an «die augustinische Tradition des
Bekenntnisbuches, der Soliloquia und der Confessiones mit ihrer aus dem
Innersten der Seele aufbrechenden locutio emphatica, die eben alle Stilebenen
und Gattungsbezeichnungen von der Alltagsrede über Kurzerzählung, Dialog,
Eingebung, Offenbarung, Vision, Gebet, Hymne, liturgische und vor allem
biblische Reminiszenzen bis zur ekstatisch-lyrischen Rede umfaßt (S. 77).
Mechthild verfügt bereits über alle modi loquendi, die für den sermo mysticus
charakteristisch sind: Negation, Tautologie, Paradox, Kontradiktion,
Oxymoron, Superlation, Vergleich, Metapher, Allegorie u. a. Zu solchen
Aussageweisen nimmt sie wie die andern Mystiker aus einer inneren Sprachnot

heraus Zuflucht: über das Transzendentale läßt sich nämlich nach
Auffassung vieler mittelalterlicher Theologen und Mystiker nur in uneigentlicher

Rede sprechen, weil Gott grundsätzlich nicht erkennbar und nicht
aussagbar ist (vgl. das Augustinische si comprehendis, non est Dens). Von den
drei Wegen, in denen Aussagen über Gott gemacht werden können (via
positionis, via negationis, via eminentiae) sind bei den Mystikern vor allem die
beiden letzten beliebt. Eindrücklich bezeugt das die folgende Stelle bei
Eckhart : Daz ich aber gesprochen hân, got ensî niht ein wesen und si über wesene,
hie mite enhân ich im niht wesen àbegesprochen, mêr : ich hân ez im gehoehet
(S. 318). Diese Ansätze einer negativen Theologie sind in neuerer Zeit vor
allem durch Lossky herausgearbeitet worden.

Bei Meister Eckhart, mit dessen Mystik sich drei Beiträge befassen
(Transzendenzerfahrung nach dem 'Buch der göttlichen Tröstung', S. 186-
208 ; Mystische Bildlehre, S. 209-237 ; Im Spiegel der marxistischen Ideologie,
S. 238-254), begegnet uns nicht mehr die traditionelle Kontemplationsmystik

mit ihrer Gottesschau, sondern eine radikale Einheitsmystik. Im
Gegensatz zu Mechthild ist Eckhart mit der scholastischen Philosophie, aber
auch mit dem neuplatonischen Gedankengut bestens vertraut. Zu Recht
tritt Haas der in der älteren Forschung geläufigen Vorstellung eines völlig
introvertierten Mystikers entgegen - allein schon die große Zahl seiner Ämter
in Lehre, Seelsorge und Ordensverwaltung sprechen gegen diese Auffassung.
Sehr aufschlußreich sind die Ausführungen von Haas über Eckharts Imago-
Lehre, v. a. über das Verhältnis von Urbild (exemplar) und Abbild (imago).
Die Zeugung des Abbilds wird als quaedam formalis emanatio gedeutet.
Angewandt auf die trinitarische Spekulation, die Eckhart besonders
interessiert, bedeutet dies, daß der Sohn aus dem Vater ausströmt. Vater und
Sohn seien zwar 'eins', aber 'nicht einer'. In der Beziehung des Schöpfers
zum Geschöpf ist der Mensch zwar imago Gottes. Seine Gottebenbildlichkeit
ist aber nur per regenerationem und unterscheidet sich damit von der
bildhaften Abkünftigkeit Christi, die per generationem ist. Paradoxerweise
spricht Eckhart aber immer wieder von der untrennbaren einunge von Gott



Besprechungen 629

und Bild Gottes. In diesem Zusammenhang ist an die berühmte
Spiegelmetapher zu erinnern, die dem Geschöpf nur insofern ein Sein zuspricht, als
es dieses dauernd empfängt, so wie das Spiegelbild nur in totaler Abhängigkeit

vom Gespiegelten existiert. Der Schöpfer begnügt sich nach Eckhart
nicht mit einem einmaligen Schöpfungsakt, sondern verleiht dem Geschöpf
unablässig das Sein (creatio continua). An vielen Fragen (z. B. in der Kontroverse,

ob der Meister die Geschaffenheit oder die Ungeschaffenheit des

.Seelenfünkleins' gelehrt habe) hat sich der Streit um Eckharts Rechtgläubigkeit

entzündet. Eckhart war sich durchaus bewußt, daß viele seiner
Formulierungen kühn waren und beim ersten Zusehen schokierend wirken
konnten (primo aspectu monstruosa, dubia aut falsa). Die neuere Forschung
hat aber aufzeigen können, daß er den Pantheismus, der ihm von mit seiner
Sprachweise nicht genügend vertrauten Autoren immer wieder vorgeworfen
worden ist, sorgfältig vermieden hat. Dies hat ihn allerdings nicht vor der
Verurteilung durch die Inquisition bewahrt. Als die Verurteilungsbulle der
päpstlichen Kommission 1329 erschien, war Eckhart allerdings bereits nicht
mehr am Leben. Auch Eckhart ist sich sehr wohl bewußt, daß die
Transzendenzerfahrung an sich jenseits des Sagbaren ist. Die extremen modi loquendi
des sermo mysticus (Paradox usw). sind nichts anderes als Sprachformen der
Ohnmacht. Und doch drängt die Übermacht der Erfahrung viele Mystiker
immer wieder zum Ausdruck (Eckhart: Were hie nieman gewesen, ich müeste
sie (die Predigt) disem stocke geprediet hân\ (S. 29) Wie Josef Quint immer
wieder betont, haben die Mystiker aus dieser Widersprüchlichkeit heraus die
Sprache bis an ihre letzten Möglichkeiten getrieben. Daß durch solche

'Zerreißproben der Sprache' ein großes sprachschöpferisches Potential frei
wird, läßt sich nicht bloß beim religiösen, sondern auch beim dichterischen
Sprechen beobachten. Vgl. zu dieser Thematik vor allem die Beiträge
'Mystische Erfahrung und Sprache' (S. 19-36) und 'Granum sinapis. An den
Grenzen der Sprache' (S. 301-329).

Im Vergleich Zu Eckhart ist die Mystik des Johannes Tauler konkreter,
realistischer und psychologischer (Vom unaussprechlichen Abgrund Gottes,
S. 255-271; Struktur der mystischen Erfahrung, S. 272-295). Tauler
bezeichnet sich selber als lebmeister, d. h. als praktischen Seelsorger, im
Gegensatz zu einem lesmeister, d. h. einem Gelehrten. Es geht ihm in seinen

Predigten nicht um abstrakte Theologie im scholastischen Sinn, sondern um
eine mystische Anweisung zur Erfahrung Gottes. Dabei bekennt er ganz
freimütig, daß er selber den Höhepunkt der unio noch nie erfahren habe.
Taulers Lebenslehre hat einen pädagogisch-didaktischen Zug an sich. Da
der Prediger mit den Schwächen des Menschen rechnet, unterscheidet er
(im Sinne des alten mystagogischen Schemas der incipientes, proficientes und
perfecti) verschiedene Etappen des geistlichen Lebens auf dem Weg zum Ziel.
Seine Drei-Weg-Lehre (via purgativa, via illuminativa, via unitiva) steht in
der Tradition des Dionysius Areopagita, dessen Theologia mystica zu einem
Grundbuch für die gesamte mittelalterliche Theologie und Mystik geworden
ist. Erst nach einem langen asketischen Prozeß der Selbstexpropriation ist
die menschliche Natur genügend vorbereitet für die Gnade. In Taulers
entwicklungspsychologischem Schema steht die mystische wwio-Erfahrung erst



630 Besprechungen

am Ende dieses Prozesses; Tauler weist auf die entscheidende Bedeutung des

Lebensabschnitts zwischen Vierzig und Fünfzig hin (von der neueren Psychologie

her bringt Haas hier das Phänomen der 'midlife crisis' ins Spiel). Erst
dann eröffnet sich - in Taulers Metaphorik - dem 'Seelengrund' des Menschen
der 'unaussprechliche Abgrund Gottes'.

Nur hingewiesen sei hier noch auf den wichtigen Aufsatz mit dem Titel
'Mors mystica' (S. 392-480), in dem Haas der Metapher des mystischen Tods,
die neben jenen des Schlafs und der Trunkenheit zu den häufigsten gehört, in
der deutschen und der außerdeutschen Mystik nachgeht (Bernhard von Clair-
vaux, Thomas Gallus, Bonaventura, Raimundus Lullus, Johannes Gerson,
Johannes vom Kreuz, Miguel de Molinos, Madame Guyon).

Was bei den hier vereinigten Mystik-Studien immer wieder besticht, ist
Haas' souveränes Verfügen sowohl über die mittelalterliche Literatur als auch
über die theologische Diskussion vom Mittelalter bis zur Neuzeit. Wie wichtig

für ein adäquates Verständnis auch der dichterischen Texte des Mittelalters
die Kenntnis der zeitgenössischen Theologie und Spiritualität ist, zeigt
eindrücklich die Deutung der Parzivalstelle 466,20ff., wo Wolframs Redeweise

überzeugend in ihrem theologiegeschichtlichen Kontext (Theologumenon vom
springenden Wort) geortet werden kann (S.58ff., bes. S. 63, Anm. 109).

Das Interesse der vorliegenden Studien gilt nicht in erster Linie der
detaillierten sprachlichen Analyse des sermo mysticus, sondern der Verankerung

der mystischen Redeweise in der spätantiken und mittelalterlichen
Spiritualität. Die systematische und gleichsam mikroskopische Analyse der
Bildersprache der deutschen Mystik bleibt trotz mancher Einzelbeiträge
von verschiedenen Autoren weiterhin ein Desiderat. Für die zentrale Gestalt
Meister Eckharts wird man diese Aufarbeitung wohl am besten nach Abschluß
der monumentalen Ausgabe der deutschen und lateinischen Werke durch
Quint/Koch in Angriff nehmen.

Gerade in einer Zeit wie der heutigen, in der Philosophie und Theologie
sich wieder vermehrt auf die Möglichkeiten und Grenzen des Sprechens über
Gott besinnen, ist es von hohem Interesse, sich die Bewältigung dieser Problematik

im sermo mysticus vor Augen zu führen. Der gewichtige Sammelband
von Haas, der durch ein umfassendes Namen- und Sachregister erschlossen

wird, bietet durch seine aspektreiche Integration von mittelalterlicher
Spiritualität und moderner theologischer Forschung reiche Anregung dazu.

Anton Näf

Gourgues, Michel: A la droite de Dieu. Résurrection de Jésus et
actualisation du Psaume 110: 1 dans le Nouveau Testament. - Paris: Gabalda
1978. 270 p. (Etudes Bibliques.)

Vorliegende Studie wurde im Mai 1976 am Institut Catholique in Paris
als Doktor-Dissertation eingereicht.

In der Einleitung (31-43) unterstreicht Gourgues zuerst die ausgesprochen

hermeneutische Fragestellung, die seiner Studie zugrunde liegt (31-37).
Der Symbolismus in Ps 110, 1, «sitzend zur Rechten Gottes», ist eine Formel



Besprechungen 631

geworden, die heute kaum noch etwas zu sagen vermag. Woran liegt das?

Eine breite Tradition im Neuen Testament zeugt davon, daß die ersten Christen

ihrem Auferstehungsglauben mit Hilfe von Ps 110, 1 Ausdruck verliehen
haben, ja die Wendung «sitzend zur Rechten Gottes» hat schon sehr früh
Eingang gefunden in das Credo des Christen. Obwohl diese Wendung bzw.
die damit bezeichnete Wirklichkeit also zum Wesentlichen des urchristlichen
Glaubens gehört, steht der heutige Mensch Verständnis- und ratlos diesem
Bekenntnis gegenüber. Es muß also der Versuch einer Vertiefung und
Neuinterpretation unternommen werden, der Versuch einer Wiedereroberung
eines unerforschten Bezirks unseres christlichen Erbes (30—35), und es muß
die Möglichkeit in Betracht gezogen werden, entweder das Symbol des
Sitzens zur Rechten Gottes neu zum Sprechen zu bringen oder aber nach neuen
Symbolen oder nach neuen Redeweisen Ausschau zu halten, die uns die Wahrheit

dieser «Formel» neu interpretieren und erfahren lassen (38). Das
Vorhaben des Verfassers ist berechtigt, wichtig und spannend. Wer aber erwartet,

eine Studie vorzufinden, in welcher der «Tiefenstruktur» des Symbols
nachgegangen wird um dann im Sinn einer «generativen Grammatik» oder
«Poetik» den Symbol-Wert neu erfassen oder auch nur erkennen zu können,
sieht sich arg enttäuscht.

In der gleichen Einleitung behandelt Gourgues auch noch «Ursprung
und kulturelle Verwurzelung des Symbols» vom Sitzen zur Rechten Gottes.
Auf knappen 6 Seiten wird hier zusammengefaßt, was so ziemlich in jedem
Lexikon oder Handbuch stehen könnte, und was die Interpretation von Ps
110, 1 anbelangt, findet sich in Gourgues' Studie praktisch überhaupt nichts.
Schon jetzt fragt man sich, wie denn Gourgues dem Symbol auf die Spur
kommen will, wenn er nicht einmal versucht, den Psalmvers bzw. den Psalm
selbst in seiner Umwelt und in seiner Geschichte sprechen zu lassen.

Statt dessen geht Gourgues zur Analyse jener neutestamentlichen Texte
über, in denen er eine Erwähnung von Ps 110, 1 findet (45-208). So behandelt
er im 1. Kapitel die Texte im corpus paulinum (Rom 8, 34; Kol 3, 1; Eph
1, 20), im 2. Kapitel den ersten Petrusbrief (3, 18-22), im 3. Kapitel den
Hebräerbrief (1, 3.13; 8, 1 und 10, 12; 12, 2), im 4. Kapitel die synoptischen
Evangelien (Mk 12, 36 parr; 14, 62 parr), im 5. Kapitel die Apostelgeschichte
(2, 33; 5, 31; 7, 55.56) und im 6. Kapitel — «aux deux extrémités du
témoignage» - IKor 15, 25-28 und Mk 16, 19.

Das Vorgehen in diesen 6 Kapiteln ist überall ungefähr das gleiche:
zuerst eine Analyse innerhalb der literarischen Einheit, in welcher die
Erwähnung von Ps 110, 1 sich findet, dann die Frage nach dem caractère
primitif der verwendeten Formel.

Die Textanalysen sind äußerst dürftig und bewegen sich auf der rein
literarischen Ebene. Ob Rom, Kol, Hebr, Mk oder IKor: die Texte scheinen
reine Literatur, reine Schreibtischarbeit zu sein. Kaum irgendwo wird die
Frage nach der Situation, der Umwelt, der Adressaten usw. gestellt; und da
weder Verfasser noch Adressat noch historisch-politische Situation etc. im
Text eine Rolle spielen - ja, sie werden vom Text geradezu ferngehalten -
darf man sich ja auch nicht wundern, wenn auch der heutige Leser in diesen
Texten kein Zuhause findet.



632 Besprechungen

Hat man sich einmal durch die ziemlich langweiligen Textanalysen
durchgelesen (übrigens: statt Mk 12,36 nimmt Gourgues lieber die Parallele
Mt 22, 44, weil sich ihr Kontext leichter gliedern läßt findet man in Kapitel
7 den anregenden Titel: «Le témoignage devant nous. Essai de synthèse.»
In Wahrheit wird eine Synthese versucht (209-218) : Der Gebrauch von Ps
110, 1 in der Urkirche ist bedeutend, ist alt — so daß man sich mit Recht nach
dem Ursprung fragen muß - und offen für verschiedenste Anwendungen, wie
sich das ja auch in den verschiedenen Texten zeigt.

Im 8. Kapitel erhofft man dann den ersehnten Durchbruch (219 bis
231). In Wirklichkeit sind es einige mehr oder weniger zusammenhängende
Überlegungen zur Sprache - Begriffssprache, Symbolsprache u. a. - ohne
daß daraus für die Fragestellung auch nur der geringste Nutzen gezogen
würde. Im Gegenteil: Die Engführung in die Alternative Begriffssprache -
Symbolsprache verunmöglicht es Gourgues in seinem letzten Kapitel
«Conclusion et perspectives: nous devant le témoignage» (233-245), auf die
eingangs gestellte Frage nach neuen Symbolen konkret einzugehen. Hier
geht es dann auch gar nicht mehr darum, neue Symbole zu finden, sondern
eine bestimmte Art, dem Glauben Ausdruck zu verleihen, wieder zur
Geltung zu bringen. Wie das zu geschehen hat - hier, an dem konkreten Beispiel,
das Gourgues selbst gewählt hat — darüber schweigt sich der Verfasser aus.
Es bleibt höchstens die vage Hoffnung auf eine neue Sprache

Ob man aber, um dieser Hoffnung Ausdruck zu geben, ein 270 Seiten
starkes Buch schreiben muß (mit noch so vielen Schreibfehlern besonders in
deutschen Texten und Zitaten) Hermann-Josef Venetz

Hug, Joseph: La finale de l'Evangile de Marc (Mc 16, 9-20). - Paris:
Gabalda 1978. 266 p. (Etudes Bibliques.)

Die Authentizität des sog. längeren Markusschlusses (Mk 16, 9-20)
war seit jeher, genau seit Eusebius von Caesarea (ca. 265-339), Objekt
eingehender und vielfältiger Untersuchungen. Verschiedenste Methoden neu-
testamentlicher Arbeitsweise hatten hier ein weites Erprobungsfeld:
Textkritik, Wortstatistik, Stiluntersuchungen, Motivforschungen, Formgeschichte,
Redaktionsgeschichte. Doch beherrschend blieb immer die Frage nach der
Authentizität. Die Befürworter vereinnahmten diese Verse für das
Evangelium, mehr oder weniger geschickt harmonisierend, z. T. auch mit feinsten
Nuancierungen. Für die Gegner der Authentizität waren die besagten Verse
nichts weiter als ein «Résumé», eine «Evangelienharmonie» oder ein «Sum-
marium» aus Erscheinungsberichten anderer neutestamentlicher Texte. Die
Diskussionen um den authentischen Markusschluß — sie sind bis heute
noch nicht zu einem allseits befriedigenden Schluß gelangt - gingen vielfach
auf Kosten einer eingehenden exegetischen Analyse von Mk 16, 9-20 selbst.
Tatsächlich zeigt sich hier eine große Forschungslücke, und es ist Joseph
Hug zugute zu halten, daß er in seiner vorliegenden Doktordissertation
(1974 an der Theologischen Fakultät Lyon-Fourvière eingereicht) nicht nur



Besprechungen 633

diese Lücke erkannt, sondern sie auch im wesentlichen - wenigstens
vorläufig - geschlossen hat.

Hug hat sich vorgenommen, den längeren Markusschluß als Dokument
«sui generis» eingehend zu analysieren und seine Originalität aufzudecken (9).
Im 1. Kapitel (11-32) gibt er einen kurzen und ausgewogenen Überblick über
die Geschichte der Exegese, wobei er eindrücklich die Problemstellung
herausarbeitet: das Defizit einer eigentlichen Exegese von Mk 16, 9-20 und die
Richtigkeit einer Option zugunsten der Nicht-Authentizität des längeren
Markusschlusses.

Das 2. Kapitel (33-37) setzt sich mit der Komposition und Struktur
von Mk 16, 9-20 auseinander, ein Kapitel, in welchem Hug ein sicheres
und selbständiges Gespür für kompositionelle und strukturelle Fragen
beweist und genügend Vorarbeit leistet, um Mk 16, 9-20 als literarische Einheit

zu betrachten.
Das lange 3. Kapitel (39-162) ist dann der eigentlichen Analyse von

Mk 16, 9-20 gewidmet. Sehr behutsam geht Hug das Vokabular und die
Motive des Abschnittes durch und versucht dadurch, die ganze Einheit
innerhalb der frühchristlichen Literatur des 1. und 2. Jahrhunderts zu
situieren: das Vokabular der Auferstehung und der Erscheinungen des
Auferstandenen, die Situation der Jünger, die Missionsaussendung, die
Alternative V 16, die Zeichen, die Entrückung und das Sich-Setzen zur Rechten
Gottes, der Aufbruch zur Mission, Mitwirken und Beistand des Herrn - alles
Themen und Motive, die so oder anders wohl auch sonst im neutestament-
lichen und nachapostolischen Schrifttum vorkommen, aber eben: so oder
anders. Mit viel Geduld und Behutsamkeit gelingt es Hug, das Eigenständige,
die Originalität des längeren Markusschlusses aufzuzeigen. Mag man zu
gewissen Einzelheiten auch noch Fragen stellen (Hug bleibt m. E. doch zu
oft im rein literarischen stecken), so sind die Ergebnisse insgesamt doch
überzeugend.

In diesem Kapitel sind auch die Vorarbeiten für das folgende 4. Kapitel
geleistet, in welchem nach den Quellen von Mk 16, 9-20 gefragt wird (163-
176). Das Ergebnis: In keinem der Themen oder Motive hängt der längere
Markusschluß mit Sicherheit literarisch von einem der Paralleltexte ab. Das
bedeutet aber auch, daß die Entwicklung der Tradition der Ostererscheinun-

gen nicht nur und nicht einmal an erster Stelle auf literarischer Ebene vor
sich gegangen ist, sondern - diktiert durch die Praxis der christlichen
Gemeinden — sich durch mannigfache «relecture» der mündlichen und schriftlichen

Traditionen konstituiert hat. Mag man mit einem solchen Ergebnis im
wesentlichen auch einverstanden sein, man vermißt doch etwas dessen
konkrete Verifizierung am Text selbst.

Doch hier zeigen sich wahrscheinlich auch die Grenzen, die vom Text
selber gezogen werden, und hier dürfte auch die Schwierigkeit liegen, genus
literarium und «Sitz im Leben» der Perikope zu bestimmen: Eine
«Missionsinstruktion»; innerhalb einer Versammlung von Christen muß ja auch der
Gedanke der Mission seinen Platz haben. Auf alle Fälle scheinen mir die
etwas zu knappen Ausführungen Hugs zu diesem Punkt bedenkenswert und
sicherlich auch weiterführend.



634 Besprechungen

Das 5. Kapitel stellt unter dem Titel «Das Ende des zweiten Evangeliums»

(177-185). Über die bekannten Hypothesen hinaus, wie das
Markusevangelium geendet haben mag, versucht hier nun Hug, Mk 16, 9-20 im
Zusammenhang des Evangeliums, d. h. als wirklichen möglichen Schluß des

Markusevangeliums zu lesen. Auf zwei wichtige gemeinsame Themen sei
hier aufmerksam gemacht: das Thema der Evangeliumsverkündigung und
das Thema des Unglaubens. Von dieser gemeinsamen Thematik her darf
Mk 16, 9-20 als guter (zweiter) Schluß des Evangeliums angesehen werden,

Im 6 Kapitel rollt Hug noch einmal die textkritische Frage des
Markusschlusses auf (187-215). Er macht das auf eine gewohnt übersichtliche Art,
für die man dankbar sein darf. Die textkritische Option Hugs überrascht
nicht: er sieht den ursprünglichen und definitiven Markusschluß in 16, 8.

wenn auch verschiedene Differenzen bezüglich Christologie und Eschatologie
zwischen Mk 1,1-16, 8 und 16,9-20 nicht außer acht gelassen werden dürfen.

Der Versuch, den längeren Markusschluß zeitlich in das 2. Drittel des
2. Jahrhunderts anzusetzen und örtlich im syrischen Raum anzusiedeln,
bleibt - wie Hug das auch zugibt - reichlich hypothetisch, hat für sich aber
doch gute Gründe.

Im 7. und letzten Kapitel bietet Hug eine Zusammenfassung (217-223),
in welcher er noch einmal auf das Besondere des längeren Markusschlusses
zurückkommt, besonders was die Christologie und Eschatologie und die
Beziehung zwischen Evangelium und längerem Schluß betrifft. Neu in
diesem Kapitel dürfte die Frage nach dem historischen Wert von Mk 16, 9-20
sein, eine Frage, die sich umso dringender stellt, als die literarische
Unabhängigkeit des längeren Schlusses von den Parallelstellen bei Lk, Mt und Joh
als erwiesen gelten kann.

Hugs Studie schließt mit einer umfangreichen Bibliographie und einigen
leicht überblickbaren Indices.

Alles in allem darf die Doktor-Dissertation Hugs als geglückt betrachtet
werden. Sie ist ein bedeutender Beitrag zur Erforschung des längeren
Markusschlusses. Hermann-Josef Venetz

Fuchs, Albert (Hrsg.): Probleme der Forschung. - Wien - München:
Herold 1978. 196 S. (Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt.
Serie A, Bd. 3.)

Dieser dritte Band der SNTU besteht wie schon seine zwei Vorgänger
aus exegetischen Beiträgen verschiedener Provenienz und Güte. Da sie
unabhängig voneinander entstanden sind, sollen sie im Folgenden einzeln kurz
charakterisiert werden :

Der Aufsatz von T. J. van Bavel (S. 9-23) widmet sich dem Problem,
ob die «Auferstehung: Grund oder Objekt des Glaubens an Christus» sei

(erstveröffentlicht: Tijdschrift voor Theologie 13 (1973) 133-144). In einer
erstaunlich klaren Abfolge von Argumenten wird das Problem innerhalb des

Spannungsfeldes «Glaube an das Reich Gottes» und «Glaube an Jesus»
situiert, wobei Auferstehung als jener Augenblick erscheint, wo die «Ver-



Besprechungen 635

Schiebung» geschieht. Diese Verschiebung wird aber als «Akzentverschiebung»

(12) innerhalb einer vielfachen Kontinuität zwischen dem irdischen
Jesus und der christlichen Reflexion (Liste: Anm. 7) dargestellt, und nicht
als der alles umstürzende Bruch zwischen den beiden Polen. Innerhalb
vieler möglicher Gründe und Objekte des Christusglauben stellt deshalb
Auferstehung «nur» einen, jedoch zentralen Grund und nur ein, jedoch
überbietendes Objekt des Glaubens an Christus dar. Sowohl für die theologische

Reflexion wie für die seelsorgerliche Glaubensbegleitung sollte diese

Relativierung des Auferstehungsglaubens bedacht werden, damit wahrer
Glaube an Christus nicht auf einen, wenn auch den intensivsten Punkt reduziert

sei.

In einem zweiten Beitrag (S. 24-57) behandelt der Herausgeber der
vorliegenden Reihe, A. Fuchs, ein Thema, das in ganz andere Richtung
läuft. «Die Behandlung der mt/lk Übereinstimmungen gegen Mk durch
S. McLoughlin und ihre Bedeutung für die synoptische Frage» ist ein
eigentlicher Beitrag zum Problem der synoptischen Quellentheorie. Dabei
bildet der Aufsatz von McLoughlin (Les accords mineurs Mt-Lc contre
Me et le problème synoptique. Vers la théorie des deux sources. In: I. de la
Potterie (Hrsg.) De Jésus aux évangiles. Tradition et rédaction dans les

Evangiles synoptiques II FS J. Coppens) (BEThLov 25), Gembloux,
Paris 1967, 17-40) nur den Ausgangspunkt für eine Darlegung der von
A. Fuchs schon in seiner Dissertation «Sprachliche Untersuchungen zu
Matthäus und Lukas. Ein Beitrag zur Quellenkritik» (AnBib 49), Rom 1971,
erhobenen Notwendigkeit eines Deutero-Markus. Die Auswahl der «kleinen»
Übereinstimmungen und besonders die Reduktion der ausgewählten,
signifikanten Stellen auf eine quantité négligeable, welche McLoughlin
exemplarisch für alle strikten Zwei-Quellen-Theoretiker macht, wird harter Kritik
unterzogen und an deren Stelle mit der These des Deutero-Markus eine positive

Deutung aller, also der großen und kleinen mt/lk Ubereinstimmungen
gegen Mk versucht. Am Markus-Komplex 3, 22-27 werden die theoretischen
Erörterungen erhärtet, wobei für die genauere «Begründung aller
Einzelheiten» (48) auf die bald erscheinende Habilitationsschrift des Autors mit
dem Titel «Die traditionsgeschichtliche und redaktionsgeschichtliche
Entwicklung der Beelzebulkontroverse Mk 3, 22-27 und Parallelen, verbunden
mit der Rückfrage nach Jesus» verweist. Wie weit sich die Generalisierung
dieses Ansatzes machen läßt, also eine theologische Begründung und ein
Sitz im Leben für Deuteromarkus ausgemacht werden kann und somit
eine dauerhafte und positive Lösung der durch die minor agreements
aufgeworfenen Probleme erreicht wird, ist mit Spannung entgegenzusehen.

Der dritte Artikel (S. 58-90) stammt von der dänischen Exegetin
Helge Kjaer Nielsen und stellt eine manchmal etwas holprige Ubersetzung
(vgl. S. 62, Z. 1-5: unvollständiger Satz; S. 75, Z. 6 von unten, und S. 80,
Z. 4 von unten: falsche Position der Negation; S. 83, Z. 11: Verhältnisse
anstatt Sachverhalte, usw.) einer 1973 in Dansk teologisk tidsskrift (Kopenhagen)

36, 269-300 erschienenen Arbeit dar. Als «Ein Beitrag zur Beurteilung

der Tradition über die Heilungstätigkeit Jesu» ist er von Interesse,
auch wenn die seither erschienenen Arbeiten von L. Schenke, D. A. Koch



636 Besprechungen

und G. Theißen u. a. nicht mehr eingearbeitet wurden. Ein erster Teil
kritisiert die beiden Giundpositionen R. Bultmanns, a) daß die Heilungsberichte

sekundär, und b) daß sie vom Hellenismus bestimmt und erst auf
der hellenistischen Stufe ins christliche Schrifttum eingedrungen seien.
Anhand eines 10-Punkte-Katalogs von methodischen (Punkte 1. 2.4),
quellenkritischen (3. 6. 7), stilistischen (5) und formkritischen (8-10)
Argumenten werden die scharfen Kritiken von E. Fascher, Die formgeschichtliche

Methode, Gießen 1924, und E. Schick, Formgeschichte und Synoptikerexegese,

Münster 1940, aufgenommen und zu einer Problematisierung der
bultmannschen Grundoptionen verwertet. Der zweite Teil dient der konkreten

Nachprüfung und Infragestellung bestimmter Aussagen Bultmanns zu
Mk 1, 21-28 (Lehre und Dämonenaustreibung in der Synagoge von Kafar-
naum) ; 5, 1-20 (Heilung des Besessenen von Gerasa) ; 5, 21-43 (Kombination
von der Auferweckung der Tochter des Jairus und der Heilung der
blutflüssigen Frau) und 10,46-52 (Heilung des blinden Bartimäus). Außer bei
5, 25-34 wird mit nicht unbekannten Argumenten eine vormarkinische und
palästinische Phase deutlich gemacht, die zwar noch keine historischen
Aussagen erlaubt, aber immerhin die manchmal leichtfertige Zuweisung der
gesamten Texte in die hellenistische «Spätzeit» korrigiert und die Frage nach
dem Zusammenhang zwischen Jesu Verkündigung und Jesu Heilungstätigkeit

stellt. - Problemstellung und Lösungsaufweis sind gut gelungen, doch
stellt der Artikel in einer Veröffentlichung vom Jahre 1978 keine
wissenschaftliche Errungenschaft mehr dar.

Der vierte Beitrag (S. 91-98) stammt von Paul T. Coke und trägt den
Titel «The Angels of the Son of Man». Er erschien in EstB 32 (1973) 283-289
erstmals auf spanisch und soll, nach dem Hinweis der Redaktion S. 91,
Anm *, «auf den neuesten Stand» gebracht worden sein. Dies ist allerdings
weder aus den Literaturangaben noch aus den Ausführungen ersichtlich. Es
handelt sich vielmehr um ein exegetisches Essay, welches - nach einer cap-
tatio benevolentiae durch Beda Venerabiiis — den Parallelismus «Jesus:
Jünger Menschensohn: Engel» anhand synoptischer Stellen aufzuweisen
versucht: Den Weg zu bereiten, die Frohbotschaft vom Sieg Gottes in
Jesus zu verkünden und die Auserwählten aus allen vier Winden zu sammeln
sind die gleichen Aufgaben der Engel und der Jünger. So wie Jesus prolep-
tisch der Menschensohn war, so sind seine Jünger proleptisch die Engel des
Menschensohnes. Der Aufweis an den Texten ist allerdings oft nur mit einiger
Kombinationsfreudigkeit nachzuvollziehen.

Der nächste Beitrag (S. 99-113) von Eero Repo, erstmals erschienen in
Teologinen aikakauskirja (Helsinki) 73 (1968) 331-342, lautet «Fünf Brote
und zwei Fische» und versucht nachzuweisen, daß «die numerischen
Traditionen von den Esswaren bei der Ausgestaltung und Auslegung» der beiden
Brotvermehrungserzählungen «von wesentlicher Bedeutung» (113) waren.
Die beiden Texte P 7 7 Brote, wenige Fische) und P 5 5 Brote, zwei
Fische) werden als Varianten verstanden und zwar im Sinne der Abhängigkeit

des P 5 von P 7. Während P 7 in seiner Zahlensymbolik besonders
eschatologisch inspiriert sei und das «Zusammentreten der eschatologischen
Gemeinde (7 als Symbol für «Totalität») von den vier Winden (4H-000 Gesät-



Besprechungen 637

tigte) zum gemeinsamen Mahl des Reiches Gottes» (106) darstelle, sei P 5

stärker auf die Bedeutung Jesu als «des Lehrers und Verkündigers des
Reiches Gottes» (107) konzentriert, so daß die Wahl der 5 Brote als Anspielung

auf das Fünf-Buch der Tora verstanden werden könnte. Die 2 Fische
könnten dann die Christen symbolisieren, wie dies jedenfalls in der
frühchristlichen Ikonographie der Fall war.

Wenn man die beiden Varianten nicht einfach als traditionsgeschichtliches

Zufallsspiel klassieren will, kann man nicht umhin, den einzelnen
numerischen Traditionen einen «tieferen Sinn» zu geben. Wenn auch das
Unternehmen hypothetisch bleiben muß, so ist Repo ein interessanter
Versuch gelungen, die Gesamtheit der Zahlenangaben zu zwei aussagekräftigen
Themen zu bündeln. Ein Schönheitsfehler sei angemerkt: «spätjüdisch»
sollte nicht mehr gebraucht werden (105) und die wenigen rabbinischen
Hinweise sollten nicht nur aus Billerbeck übernommen und dann erst
noch seltsam zitiert werden, vgl. 105: LevR 13, 114b, 29 als rabbinischer
Beleg dafür, daß am messianischen Mahl Fisch gegessen werde. Ob das gedanklich

bei der eschatologischen Schlachtung von Leviathan und Behemot,
um welche es in LevR geht, drin liegt

Der sechste Beitrag (S. 114-143) trägt den Titel «Zur Traditionsgeschichte

der Epileptikerperikope Mk 9, 14—29 par Mt 17, 14—21 par Lk 9,
37-43a» und hat als Autor den Linzer Exegeten Hermann Aichinger, nach dem
Inhalt des Beitrags wohl ein Mitarbeiter des Herausgebers A. Fuchs. Hatte
A. Fuchs im zweiten Beitrag grundlegende Überlegungen zur Deutero-Markus-
Hypothese (Dmk) gemacht, so liegt hier eine konsequent diese Hypothese
anwendende Untersuchung vor (sie wäre deshalb auch besser als dritter
Beitrag untergebracht worden). Es ist hier nicht möglich, den ausführlichen
Einzelanalysen nachzugehen, welche kurz Redaktion und Tradition des
Mk nach Bultmann, Kertelge, Roloff und Schenk darstellen, dann versweise
die Redaktion des Dmk an Mk und des Mt und des Lk an Dmk aufzeigen.
Dabei zeigt sich, daß bei Mk das Motiv des Glaubens und des Unverständnisses

der Jünger im Vordergrund steht, während beim rekonstruierten
Dmk eine formale und stoffliche Straffung und Konzentration auf die
Heilsgestalt Jesu geschah. Mt hat Dmk dann wieder stärker auf das Thema
des «Kleinglaubens» ausgerichtet und so zu einer Katechese «über die Macht
des Glaubens» (137) gestaltet (womit er thematisch wieder sehr stark an Mk
erinnert!). Lk seinerseits stellt «die Heilung des Besessenen Knaben als
Großtat Gottes» und Jesus «als den großen Heiland» (S. 142) dar (womit er
sich jedoch nur wenig von Dmk unterscheidet!). Aichinger betont, daß
sowohl Mt wie Lk die dmk Vorlage nur wenig bearbeitet hätten (vgl. S. 137

mit 142). Die eigentliche große theologische Leistung, durch welche eine
formal und inhaltlich einheitliche, christologisch ausgerichtete Perikope
zustande kam ist Dmk. Man kann nicht umhin zu fragen, ob die zu Beginn
definierten «idées directrices» hier nicht allzustark die Detailanalyse beeinflußt

haben, so daß schließlich in der mit vielen hypothetischen Überlegungen
rekonstruierten Dmk-Fassung der Stein des Weisen liegt. Aber auch hier
(wie schon zum Aufsatz von A. Fuchs) : Der methodisch interessante Ansatz
lohnt und fordert eine Gesamtuntersuchung der agreements Mt/Lk gegen

41



638 Besprechungen

Mk in dieser positiven Aufarbeitungsweise. Aus dem Überblick über alle
«relevanten» Stellen kann vielleicht vieles, was in dieser Einzeluntersuchung
noch fragwürdig ist, zu größerer Sicherheit gebracht werden.

Aus dem Polnischen ist der siebte Aufsatz (S. 144-158) mit dem Titel
«Die Pharisäer und die Johanneskirche» von Feliks Gryglewicz (erstveröffent-
licht: Zeszyty Naukowe katolickiego uniwerystetu lubelskiego (Lublin) 14

(1971) 37-46) übersetzt. Er behandelt anhand des Ausdrucks «Hohenpriester
und Pharisäer», der für die Johannespassion typisch ist, dann an der johannei-
schen Aussage zur «Samaritaner-Mission» (4, 35-38) und schließlich mit einer
Analyse der Perikope von der Heilung des Blindgeborenen (Kap. 9) die Frage,
ob in den joh. Texten die konkreten Probleme der joh. Gemeinde(n) zur
Sprache kommen. Dabei wird herausgearbeitet, daß im Joh.-Ev. mit «Pharisäer»

die Juden gemeint sind und zwar sowohl als historische Gegner Jesu
wie auch als noch zur Zeit des Evangelisten lebende Ortsbehörde. In Joh 9
kann dann ein Reflex der heftigen Auseinandersetzungen der christlichen
mit den jüdischen Gemeinden gesehen werden, welche letzteren sich in
Jamnia (90-100 n.) durch die Einfügung des Birkatha-Minim in das Achtzehngebet

als eigene Größe definiert hat und damit ein Mittel in die Hand bekam,
während ihrer liturgischen Feiern die Christen unter sich festzustellen und
dann auszuschließen. Im Schicksal des Geheilten, der die verschiedenen
Verifikationsprozeduren durchgehen mußte, in denen sich alles um die
Entscheidung für oder gegen die Person Jesu dreht, zeichnet sich somit das
Schicksal der zur «Johanneskirche» kommenden, von den «Pharisäern»
Juden ausgestoßenen Gläubigen ab.

Den Abschluß der Aufsatzsammlung (S. 159-167) bildet die Übersetzung
eines Forschungsberichtes zur Apg von Niels Hyldahl, «Die Erforschung der
Apostelgeschichte — Linien und Tendenzen», erstveröfientlichet in Dansk
teologisk tidsskrift 35 (1972) 63-70. Der Titel ist etwas zu großräumig
geraten, da es im wesentlichen um Bedeutung, exegese-geschichtliche Situie-
rung und Schwächen der Apg-Studien von H. Conzelmann, Die Mitte der
Zeit, und Apg-Komm., und von E. Häenchen, Apg.-Komm., geht, denen bei
aller Wertschätzung das Postulat einer stärker historisch und weniger stil-,
literar- und redaktionskritischen Auswertung und Behandlung der Reden
und Erzählungen der Apg gegenübergestellt wird.

Überblickt man den ganzen Band 3 der SNTU, so begreift man,
weshalb der Titel so allgemein gefaßt werden mußte. Es ist kein gemeinsamer
Nenner in den einzelnen Beiträgen zu finden, außer daß der größere Teil
aus Sprachen übersetzt wurde, die den Exegeten meist nicht geläufig sind.
Dafür ist man dem Herausgeber dankbar. Anregender wäre allerdings, wenn
in zukünftigen Aufsatzsammlungen eine homogenere Gruppe als Repräsentanten

einer schwerzugänglichen Exegetengruppe aus dem Norden oder Osten
oder Japan zur Sprache käme, und wenn dabei auch einige thematische
Linien durchgehalten werden könnten. Nach dem Vorwort scheint die Tendenz
jedoch eher in Richtung Verbreiterung auf den französischen und englischen
Sprachbereich zu laufen. Französische und englische Artikel sind jedoch dem
Spezialisten in fast allen Fällen zugänglich und es ist zu befürchten, daß das
Profil der Reihe dadurch Einbußen erleidet. Max Küchler



Besprechungen 639

Tacchella, Lorenzo: Il processo agli eretici veronesi nel 1550. S. Ignazio
di Loyola e Luigi Lippomano (carteggio). Prefazione di Giulio Sancassani. -
Brescia: Morcelliana 1979. 192 p., 11 pi. Studi e Documenti di Storia
Religiosa.)

Le DDr Lorenzo Tacchella (1922) nous a déjà livré des travaux
historiques, et d'histoire de l'Eglise en particulier, d'une précision et d'une richesse
documentaire tout à fait remarquables. On consultera, par ex., à côté de
nombreuses recherches «mineures» ou «régionales»: La media ed alta Val
Borbera nella storia. I Marchesati di Cantalupo, Borgo Adorno e Pallavicino,
Rocchetta e Roccajorte, Carrega, Vergagni, Mongiardino, Cabella, la Signoria
di Vigo e Centrassi e la Signoria Pontificia diAlbera. Genova: Libreria
Editrice M. Bozzi 1961 203 p.; La Riforma Tridentina nella Diocesi di Tortona

Pont. Univ. Gregoriana, Fac. di Storia délia Chiesa). Prefazione di P. V.
Monachino. Genova: ivi 1966 157 p.; Il Sovrano Militare Ordine di Malta
nella storia di Vicenza, Padova, Verona e Brescia. Extr. de Studi Storici
Veronesi L. Simeoni XVIII-XIX (1968-69) 1-64 p.; Il Sovrano Ordine di
Malta nella storia di Verona. Genova: Bozzi 1969 76 p.; Le origini délia
Abbazia dei SS. Nazario e Celso di Verona. Extr. de Studi Storici Veronesi
L. Simeoni XX-XXI (1970-71) 1-107 p.; S. Carlo Borromeo e il card.
Agostino Valier (Carteggio). Verona: Istituto per gli Studi Storici Veronesi
1972 151 p. Biblioteca di Studi Storici Veronesi 8) ; Il cardinale Francesco
Abbondio Castiglione Vescovo di Bobbio (1562-1568). Bobbio: Ed. Columba
1972 27 p.; [avec son épouse Mary M. Tacchella:] Il cardinale Agostino
Valier e la Riforma Tridentina nella Diocesi di Trieste. Udine: Arti Grafiche
Friulane 1974 238 p.; La Diocesi di Verona nei secoli XVI e XVII. Dai
Processi Concistoriali e dalle relazioni dette Visite ad Limina Apostolorum.
Extr. de Studi Storici Veronesi L. Simeoni XXIV-XXV (1974—75) 1-28 p.;
L'Ordine Equestre del Santo Sepolcro. Origine monastica e continuità storica.
Verona: Ist. per gli Studi Stor. Veronesi 1975 32 p.; Il pontificato di Urbano
VI a Genova (1385-1386) e Veccidio dei Cardinali. Genova: Tilgher 1976 134 p.

Aujourd'hui, après une puissante analyse historique (7 Cavalieri di
Malta in Liguria. Genova 1977), il nous livre une étude qui touche à l'histoire
européenne de l'Eglise, des Réformes protestante et catholique, tout en étant
enracinée dans le milieu italien et « Veronese» en particulier.

L'Auteur y suit une méthode rigoureusement positive, témoignant d'un
amour des faits historiques et de leurs documents avant toute analyse
«critique» et théologique qu'il a l'honnêteté de laisser à d'autres spécialistes.
Ainsi l'on comprendra mieux la démarche sous-jacente à notre Volume, si
l'on retient ce passage de l'A: Scostandoci dal modello che sembra prevalere
nella storiografia moderna, non concederemo soverchio spazio all'analisi critica
dei fenomeni individuali, e sempre per non invadere altri settori specializzati
non disquisiremo sulle dottrine teologiche professate dai fautori dell'eterodossia
nostrana e dai loro ispiratori. Questo premesso, avendo in pregio i fatti, (ivi,
pp. 9-10).

Trois chapitres se partagent le Volume en cernant toujours de plus
près le mouvement «hérétique» de Vérone et le procès de 1550: S. Ignazio di



640 Besprechungen

Loyola e Luigi Lippomano Vescovo di Verona (pp. 9-52) ; Gli eretici in Verona
a meta del Cinquecento (pp. 53-93); Il processo agit eretici veronesi nel 1550

(pp. 94-174); suivent un Appendice documentaire (pp. 175-181) et
l'indication des sources mss. (pp. 182-183).

Le premier chapitre est largement centré sur la personnalité de l'évêque
Luigi Lippomano (Venise 1496 - Rome 1559), sa biographie, son activité au
Portugal, en Pologne et en Allemagne, sa pastorale italienne et son œuvre
littéraire. Plusieurs précisions apportées aux historiens de la Réforme et du
Concile de Trente se révèlent de valeur. L'échange épistolaire entre ce prélat
et S. Ignace (pp. 40-52) concerne surtout l'engagement du théologien espagnol

Alfonso de Salmeron S. J. (1515-1585) dans la prédication contre le
mouvement luthérien local de Vérone.

Le deuxième chapitre nous présente les personnes et les activités de
Frà Nicolô da Verona eremitano di S. Agostino (pp. 56-66), Paolo Bevilacqua
di Lazise canonico regolare lateranense compagnon de Pietro Martire Vermigli
(pp. 67-79), Frà Bernardino da Siena detto l'Ochino, superiore generale dei

Cappuccini (cf. p. 79; pp. 79-87) et plusieurs autres Eretici minori (pp. 87-93).
Le troisième et dernier chapitre sur le procès de 1550 (du 22. 2. au

27. 8) constitue la partie centrale du travail de L. Tacchella. Nous découvrons

ainsi, dans la suite des actes du procès, un mouvement de tendance
luthérienne (ou qualifié comme tel par les contemporains), né des riches
contacts commerciaux entre Vérone et l'Allemagne et alimenté par la
prédication de quelques religieux comme Frà Nicolô da Verona et Frà Gerola-
mo Fiorenzuola (pp. 94-163).

Les membres de ce «groupe» appartiennent à la petite classe de l'artisanat

local; on y trouverait aussi, selon les documents, des prêtres engagés
dans la pastorale et confrontés directement avec les problématiques et les

opinions qui seront jugées dans le procès; un noble, bien qu'accusé, est
seulement frôle par les doigts de l'Inquisition : Tiberio de Oliveto maggior
responsabile dell'eterodossia locale (p. 157). Quant à leurs opinions cf. directement

l'A. : L'essenza del credo che accomuna questi eretici nostrani è la dottrina
délia giustificazione per fede. Per il resto non vi è credenza unitaria, anche se

uno dei principali imputati dichiarerà che « tutti eravamo de un voler et de un
animo». Sulla transustanziazione vi è palese discordanza di opinioni. Tiberio
di Oliveto crede nella reale presenza di Cristo nell'Eucarestia, mentre alcuni si
discostano da questa sua posizione. Nessuno crede nell'intercessione dei Santi,
nel purgatorio, nell'autorità del papa, nel digiuno e nella necessità délia confes-
sione nella forma stabilita dalla Chiesa (p. 94).

Certains accusés, une fois libérés, à une année près de leur procès
continueront leurs regroupements et leurs activités en lien avec les Anabaptistes
locaux (cf. pp. 163-174).

En conclusion ce primo lavoro organico sull'eresia a Verona avec lequel
il Tacchella ha colmato una lacuna piuttosto vistosa délia storia di Verona (p. 7),
nous présente, directement à partir des faits, une fresque bien documentée.

J'imagine que c'est en étroite dépendance de la documentation contemporaine

(lettres, actes, mss. divers) que L. Tacchella parle d'hérésie,
apostasie et emploie des épithètes sévères.



Besprechungen 641

On ne regrettera pas que, pour le reste, l'A. se soit abstenu de toute
analyse critique: d'un côté les faits nous parlent à travers leurs pièces à
conviction et sont de loin éloquents, de l'autre des spécialistes - et j'exprime
ce vœu - pourront analyser la documentation offerte et les sources citées
avec tant d'abondance.

Une seule remarque: un index onomastique aurait rendu encore plus
précieuses l'étude et sa documentation, mais cela aurait constitué un travail
supplémentaire très considérable. Flavio Nuvolone

Archivum Bobiense. Rivista degli Archivi Storici Bobiensi. Pubblica-
zione annuale. - Bobbio (Piacenza) : Editrice degli A. S. B., Anno I, Num. 1

(1979). 142 p.

Cette nouvelle Revue vient de naître au sein du groupe culturel formé
par les Archivi Storici Bobiensi ASB) et la Société des Amis de S. Colom-
ban, grâce au travail du Prof. Dr Michèle Tosi, directeur des premiers et
actuel secrétaire de la seconde association.

Ce périodique se veut la publication officielle des ASB et est destiné à

recueillir les études et les recherches qui jailliront dans une double direction:
des Fonds des ASB, de leurs documents et manuscrits, vers le public des
lecteurs et des chercheurs et des intérêts de ce dernier pour Bobbio, en matière
historique, artistique et folklorique. Le dénominateur commun: studi che

risultino legati alla prestigiosa storia di Bobbio (ivi, p. 3).
Ce premier numéro est consacré à une étude monographique de M. Tosi

sur I primi documenti dell'Archivio Capitolare di Bobbio (sec. IX-XII)
(pp. 5-142). Ce dernier fonds est entré comme partie intégrante, il y a quelques

années déjà, dans les ASB qui regroupent aujourd'hui les Archives de
la Curie, celles de l'Evêché, les documents anciens des Paroisses du Diocèse

- que le regretté vicaire général Cesare Bobbi rassembla à Bobbio au début
du siècle - et qui s'apprêtent à accueillir les Archives historiques de la
Commune (cf. La Trebbia 71 [Bobbio, 1973] 30, 12; 34-35, 2; 42, 2; 75 [1977]
22, 2; 46, 2).

Bien que quelques Mss. et recueils du Monastère de S. Colomban aient
émigré, déjà avant la fermeture de ce dernier, dans les Archives de la Curie,
les ASB ont encore à rassembler, pour le moins sous forme de photos et de
microfilms, les Archives du célèbre Monastère qui se trouvent, depuis le
début du XIXe siècle, à l'Archivio di Stato de Turin (cf. Rinnovare lo
Studium e riprodurre i Codici. In: Scognamiglio, G. F.-Macellari, G. : Valtreb-
bia e Valdaveto, Piacenza 1972, pp. 116-7).

Lors de la XXVe séance annuelle de la Société des Amis de S. Colomban,
le 18. 8. '79 (cf. Macellari, G.: Assemblea di studiosi a Bobbio: Un manos-
critto del XV secolo sulla vita di San Colombano. In: Libertà [Piacenza, 22.
8. '79] 5), on a débattu à nouveau ce projet. Quelques Mss. ayant appartenu
à la Bibliothèque du Monastère sont déjà sur place sous forme de photos,
mais des fonds financiers importants font encore défaut pour pouvoir réunir
des reproductions intégrales tant de l'ancienne Bibliothèque que des Archives



642 Besprechungen

du Monastère et disposer de quelques microlecteurs. La tâche est urgente
d'autant plus que l'Archivio di Stato de Turin ne dispose pour l'instant d'aucun

Catalogue sommaire du Fonds en question: en effet chaque chercheur
est obligé de dépouiller les 120 gros dossiers le composant pour retrouver la
moindre référence. A cela s'ajoute la difficulté supplémentaire que le Codice

Diplomatico del Monastero di S. Colombano di Bobbio fino all'anno MCCVIII,
T. I—III (Roma 1918 Fonti per la Storia d'Italia. Diplomi. Secoli VI-XIII)
publié par C. Cipolla, G. Buzzi et R. Ducci, utilise une numérotation des
dossiers différente de celle indiquée sur le dos de ceux-ci.

Il est vrai qu'un deuxième «Archivio», cette fois privé, celui des Mar-
chesi Malaspina (cf. Fiori, G. : L'Archivio bobbiese dei Marchesi Malaspina.
In: Rassegna degli Archivi di Stato 25 [1965] 301-303), d'une consistante
importance historique, existe à Bobbio, mais il est isolé et d'accès difficile.

M. Tosi n'est certes pas le dernier venu dans ce genre de recherches:
cf. à son propos une bibliographie sommaire dans cette même FZPhTh 26

(1979) 1—2, p. 212 (On y précisera les données de sa thèse: La nozione di
virtus sacramentale in S. Tommaso e nella scuola tomista dei secoli XIII-XV
[dir. par le Prof. P. W. Van Roo]. Roma: Pont. Univ. Gregoriana, Anno Acc.
1959-60, XXVIII-321 p.; publ. partielle: Piacenza: UTEP 1970 95 p. Il
faut ajouter: Il Comune di Bobbio alla battaglia di Legnano[29 maggio 1176].
In: Associazione degli Amici di S. Colombano : Notiziario 1 [1976] 4-6 La
Trebbia 74 [1976] 20, 3; Bobbio. Guida storica artistica e ambientale délia città
e dintorni. Bobbio: Presso gli Archivi Storici Bobiensi 1978 142 p.). Il est
pourtant assez curieux de constater le «vide» absolu fait à notre Auteur dans
Felice da Mareto: Bibliografia Generale delle antiche province parmensi,
T. I-II (Parma 1973-74, XV-588; 1229 p.), œuvre d'une utilité indiscutable
mais qui reste à compléter en ce qui concerne Bobbio (cf. ivi, T. II, pp. 127-
130, 280-282).

M. Tosi a repris dans la Revue une partie de sa thèse en Lettres: I
primi documenti dell'Archivio Capitolare di Bobbio e il Notariato Bobiense dei
sec. XI-XV. Milano: Univ. del Sacro Cuore, Fac. di Lett, e Filosofia, Anno
Acc. 1972-73, XXXIX-102 p.

Les matériaux ont subi des intégrations de façon que l'on trouvera
imprimés non seulement des textes et des études qui étaient jusqu'ici inat-
teignables, mais aussi des recherches originales par rapport à la première
rédaction (sont «nouveaux» les documents nn. 1-2, pp. 45-49; 5-6, pp. 58-
70; 9, pp. 74-79; 24, pp. 101-102; 27, pp. 105-106).

Ainsi dans 1 'Introduzione (pp. 7-41) se trouve une étude sur les évêques
de Bobbio des XIe et XIIe siècles, qui était destinée à paraître dans une
publication historique sur la Cathédrale mais qui n'a jamais vu le jour (cf. In-
preparazione un volume sul centenario del Duomo. In : La Trebbia 73 [1975] 30,1).

Par contre la période envisagée par les documents a été considérablement

réduite: 33 textes échelonnés de 804 à 1200; seul le 34e et dernier de la
série fait exception en raison de son caractère propre : il s'agit de la deuxième
rédaction des Statuts des chanoines de la Cathédrale (1384) faisant suite à ceux
perdus de la période du praepositus Rufinus de Camulinario (1289-1314).

L'Auteur a cru bon d'écarter certains matériaux de sa Thèse de 1972-73 :



Besprechungen 643

les docc. 27-33 du 24.111203 au 5.8.1289 (cf. pp. 58-72 de la Thèse) et
l'Appendice II avec les 48 articles du Statut des Notaires de Bobbio (cf. pp. 79-81).

La très importante étude introductive concerne : L'Archivio Capitolare di
Bobbio, La carta di Andelverga, Il Diploma Bobiense di Corrado II, La carta
del vescovo Sigefredo, L'Origine délia Diocesi di Bobbio, Il primo secolo di vita
délia Sede Vescovile, Un secolo di lotte e di contestazioni, Il processo di Cremona,
Il notariato di Bobbio, La datazione dei documenti Bobiensi, Note metodologiche.

Fait suite l'édition critique de 34 documents (pp. 43-123) : un résumé,
l'indication des sources et des éditions éventuelles ainsi que des précisions
méthodologiques particulières introduisent chaque texte. Deux Appendices
chronologiques sur les notaires présents dans les Archives Capitulaires et sur
les prévôts de la Cathédrale (pp. 125-129 ; 130-131) précèdent l'index des noms.

Une évidence s'impose: si pour quelques documents l'Auteur disposait
d'éditions de valeur inégale, il a toujours procédé à une nouvelle collation
des textes. Qu'on considère dans ce sens la première charte de 804 (pp. 45-48),
le diplôme de Corrade II (pp. 49-53) et la bulle d'Innocent II (pp. 74—79).
Mais une portion très importante de ces documents était inédite: ainsi les

nn. 10-16. 18-21. 23-24. 26-34 qui trouvent ici leur editio princeps.
L'originalité et l'importance de l'entreprise étant ainsi assurées, je me

permets d'exprimer, à la suite de VEditoriale (pp. 3—4), le vœu que la Revue
puisse acquérir progressivement ampleur, pluralité de contributions,
diversification de rubriques.

Aux savants et aux simples chercheurs, qu'ils soient médiévistes,
historiens de l'Eglise, codicologues l'invitation à accueillir avec intérêt
cette initiative éditoriale. Flavio Nuvolone

Reckinger, François: Kinder taufen - mit Bedacht. Eine Darstellung
der Diskussion um die Kindertaufe im katholischen Raum seit 1945 mit
kritischer Stellungnahme und pastoralen Ausblicken. — Steinfeld/Kall:
Salvator Verlag 1979. xxxi, 407 S.

Der aus dem Luxemburgischen stammende Verfasser, der am Institut
Catholique von Paris in Liturgiewissenschaft promoviert hat und eine längere
Seelsorgeerfahrung besitzt, nimmt sich in seinem umfangreichen Werk einer
Frage an, die mit derartiger Gründlichkeit auf katholischer Seite bislang
nicht erörtert worden ist : Darf oder soll man, angesichts der heutigen
gesellschaftlichen Situation, Kinder im Säuglingsalter taufen? Wie Reckinger
nachweist, setzte die diesbezügliche Diskussion in unserer Kirche bereits zu
der Zeit ein, als K. Barth seinen energischen Protest gegen die herkömmliche
Praxis anmeldete. Sie verstärkte sich zusehends und erreichte um 1970 herum

- nach Erscheinen des postvatikanischen Kindertaufritus - einen gewissen

Höhepunkt. Inzwischen ebbte sie wieder ab, obwohl sich noch keine
einheitliche konsequente Linie im konkreten Vorgehen abzeichnet. Es ist
deshalb zu begrüßen, daß Reckinger das brennende Problem erneut
aufgreift, unmißverständlich klar die Notlage darlegt und zum Nachdenken
provoziert; denn ohne Zweifel bleibt die heute gängige Kindertaufspendung



644 Besprechungen

«eine Wunde am Leib der Kirche» - um mit K. Barth zu sprechen, oder nach
den Worten des Verfassers -, «eine der entscheidendsten pastoralen Fragen»,
denen sich die Kirche der Gegenwart zu stellen hat (XXV). Während ein
anderer katholischer Theologe (H. Hubert, Der Streit um die Kindertaufe.
Eine Darstellung der von Karl Barth 1943 ausgelösten Diskussion um die
Kindertaufe und ihrer Bedeutung für die heutige Tauffrage, Frankfurt/M.¬
Bern 1972) die evangelischen Positionen sichtete, konzentriert sich Rek-
kinger auf die katholische Debatte, dies wohl mit guten Gründen : um einerseits

nicht über das jeweilige konfessionelle Vorverständnis und die theologische

Gesamtkonzeption des einzelnen Autors referieren zu müssen — die ja
gerade bei der Tauflehre eine erhebliche Rolle spielen - und um andererseits
die Arbeit in tragbaren Grenzen zu halten (XXVII-XXX). Eine weitere
Beschränkung betrifft die beigezogene Literatur; der Verfasser beschäftigt
sich mit dem deutsch- und französischsprachigen Raum, berücksichtigt
aber «praktisch alle Diskussionsbeiträge von einiger Wichtigkeit» (XXX),
was immerhin schon eine beträchtliche Leistung bedeutet, wenn man um die
Fülle, um nicht zu sagen das Dickicht der neueren Taufveröffentlichungen
weiß (cf. Bibliographie X-XX).

Die Untersuchung geht in drei Schritten vor. In Teil I (1-74) werden
die theologischen Grundaussagen herausgestellt, nach denen die einzelnen
Vorschläge zur Behebung der Taufmisere zu beurteilen sind. Zunächst
kommen einige Einwände «von Seiten Nichtglaubender gegen die Säuglingstaufe

als solche» zur Sprache (Kap. 1). Hierauf wendet sich der Verfasser
den Bedenken zu, die Glaubende von der Schrift her der Kleinkindertaufe
gegenüber geltend machen (Kap. 2). Das Ergebnis lautet: «Vom NT her bleibt
die Frage nach der Gültigkeit, Legitimität oder gar Notwendigkeit der
Säuglingstaufe offen, wobei es an sich scheinen müßte, als spreche eine größere
Wahrscheinlichkeit gegen die Möglichkeit einer Sakramentenspendung an
unbewußte Empfänger» (16). Letztere (etwas dunkle) Formulierung findet
eine Klärung in Kapitel 3 (Zur theologischen Begründung der Säuglingstaufe),

wo es heißt, mehrere Argumente (angeführter Autoren) böten von
der Schrift her einen Anhalt für die Möglichkeit, ja Notwendigkeit der
Kindertaufe, freilich nur unter gewissen Voraussetzungen (25). Daß diese Aussage

faktisch mit Sicherheit zutreffe, ergebe sich allerdings allein aus der
kirchlichen Tradition (25 ff.) ; diese erachtet den Pädobaptismus als durchaus
normale Praxis, weshalb es, wie der Autor zu Recht erklärt, unangebracht
ist, Tauftheologie ausschließlich von der Erwachsenentaufe her zu betreiben
(Kindertaufe Ausnahme). Kapitel 4 «Taufe und Erbsünde» ruft die
diesbezüglichen Lehraussagen in Erinnerung, wobei Reckinger sich gegen den
Vorwurf absichert, diesem Aspekt ein Übergewicht über den Gedanken der
Eingliederung in die Kirche zu verleihen (32). Aus verschiedenen Äußerungen
Cyprians, aber auch Tertullians erhelle die Tatsache, daß Augustinus nicht
der «Erfinder des Erbsündendogmas» sei, sondern daß er eine bereits
vorhandene Überlieferung bewußt gemacht und in legitimer Weise weiterentwickelt

habe (34ff.). Den ersten Teil beschließend, streift der Verfasser (in
Kap. 5) die Frage nach dem Schicksal der ungetauft verstorbenen Unmündigen

und präzisiert (in Kap. 6) den Ausdruck «Die Taufe in fide ecclesiae»



Besprechungen 645

dahingehend, daß der in der Gemeinde gelebte Glaube der Erziehungsberechtigten

die unabdingbare Voraussetzung bilde, damit der Glaube der Kirche
das Kind auch effektiv erfassen könne (74).

Nachdem Reckinger sich im ersten Teil für die grundsätzliche
Beibehaltung der Kindertaufe, und zwar aufgrund des Traditionsbeweises,
ausgesprochen hat, faßt er in Teil II (75-320) «die wichtigsten derzeitigen Positionen»

ins Auge. Er informiert ausgiebig über die zahlreichen Reformvorschläge,

analysiert ihre Begründung, Berechtigung und Opportunität. Eine erste,
massive Gruppe tendiert darauf hin, die bisherige Praxis zu ändern, sei es
durch eine «Pastoral der progressiven Hinführung» (Kap. 7), sei es durch
ein selektives Taufverfahren (Kap. 8), durch die «Taufe in Etappen» (Kap. 9),
durch ein prinzipielles Eintreten für die Taufe im Erwachsenenalter (Kap. 10),
durch die Forderung nach Freistellung des Taufalters an die Eltern (Kap. 11)
oder schließlich durch eine Relativierung des Sakraments zugunsten der
Firmung (Kap. 12). Das Modell einer «pastorale du cheminement» entstand
in Frankreich in einem heißen Disput unter Seelsorgern und Theologen seit
1943, welche Auseinandersetzung ihren Niederschlag fand in der
Pastoralanweisung der Französischen Bischofskonferenz von 1965 : sie fordert eine
Selektion mittels einer progressiven Hinführung, einer Hilfe von seifen der
Kirche, damit die für die Erziehung des Kindes Zuständigen ihre
Verantwortung in rechter Weise wahrnehmen. Sehr kritisch beurteilt Reckinger dieses

Dokument, wobei er wohl die Situation des Episkopats, der sich nach
allen Seiten zu wehren hatte, zu wenig in Rechnung stellt. Ebenso ungnädig
verfährt er mit der nach dem Erscheinen des Ordo baptismi parvulorum
(1969) herausgekommenen «Erklärung der französischen Bischöfe über die
Kindertaufe» (1971), welche Verlautbarung nahezu mehr Probleme aufwerfe,
als sie zu lösen versuche (138). Auch gegenüber dem deutschen Modell - es
betont weniger den Gedanken der progressiven Hinführung, urgiert indessen
das voraufgehende Taufgespräch, was ebenfalls eine Auswahl bewirkt - also
auch gegenüber den deutschen Entscheidungen (Pastoralanweisung der
Deutschen Bischofskonferenz 1970, Beschlüsse der Gemeinsamen Synode der
Bistümer in der BRD 1974) bringt Reckinger zum Teil begreifliche Vorbehalte

an. Er selber gibt der Praxis verschiedener Missionskirchen, vorab dem
«Burundi-Modell» (171 ff.), den Vorzug, welches nicht den Glauben als solchen,
sondern den gelebten Glauben zum eigentlichen Auswahlkriterium macht.
Abgelehnt werden, hauptsächlich aus dogmatischen Erwägungen, die in den

Kapiteln 9-12 vorgeschlagenen Sanierungsmaßnahmen; desgleichen weist
er die Argumente zugunsten der Beibehaltung der bisherigen Praxis als nicht
mehr vertretbare Position zurück (Kap. 13), wie er auch die eigenwilligen
Ausführungen des Kirchenrechtlers H. Schmitz zerpflückt: das neue
Taufrecht, das den Taufaufschub unter gewissen Umständen verlangt,
widerspreche den Grundrechten des Menschen

Für die «abschließende Stellungnahme» reserviert sich der Autor den

III. Teil des Buches (321-400). Da er sich «gegen den grundsätzlichen
Aufschub und die Freistellung an die Eltern» (Kap. 15) richtet, empfiehlt er
(in Kap. 16/17) als die seines Erachtens geeignetste Lösung eine Selektion
nicht bloß aufgrund eines verbalen Glaubensbekenntnisses, sondern aufgrund



646 Besprechungen

des Glaubensbekenntnisses und der minimalen Erfüllung der Christenpflichten
(331), entsprechend dem von einigen Missionskirchen gehandhabten

Modus, was natürlich eine ernsthafte Kontrolle auf der gemeindlichen Ebene
bedingen würde - eine Option, die der Verfasser als «ein Fernziel» anvisieren
möchte. Ergänzend dazu beschreibt er (in Kap. 18) kurz- und mittelfristige
Maßnahmen: Selektion durch eine «zunehmend zu straffende progressive
Hinführung» und- die Erneuerung des Katechumenats. Dem Einwand, daß
man dadurch von der Volkskirche abrücke und einer Elitekirche zusteuere,
begegnet er im letzten Kapitel wie folgt: «Gemeindedisziplin steht nicht im
Widerspruch zu einer gesunden Volkspastoral, vielmehr wird sie von einer
solchen mit besonderer Dringlichkeit gefordert» (397).

Daß eine konsequentere Anwendung der vorgegebenen Normen bei der
Zulassung der Kleinkinder zur Taufe notwendig ist, darin kann man Reckinger

vollauf zustimmen. Was hingegen die Überprüfbarkeit der christlichen
Lebensführung der Eltern betrifft, so wird mit unendlich mehr Schwierigkeiten

zu rechnen sein, als der Verfasser es sich vorstellt. Hier liegt der eigentliche

Haken seiner Argumentation, der noch einer längeren Diskussion
bedarf. Der Blick auf außereuropäische Kirchen kann uns gewiß manches
lehren, doch deren Pastoralkonzepte einfach in unsere Verhältnisse zu
übertragen erscheint als wirklichkeitsfremd, wenn nicht gar als gefährlich. Trotz
dieser Bedenken kommt dem Autor das Verdienst zu, in einer wahrhaft
aufregenden Frage zu mutigeren Schritten herauszufordern und das Gespräch
voranzutreiben, auch wenn man nicht all seine Ansichten zu teilen vermag.
Vielleicht wäre dem Anliegen noch besser gedient gewesen, wenn Reckinger
seine Ideen mit etwas weniger Dezidiertheit zu Papier gebracht hätte. C'est
le ton qui fait la musique Erstaunen mag einen Schweizer Leser, daß die
Beschlüsse unserer Synoden keine Erwähnung finden; es gibt immerhin eine
gesamtschweizerische Erklärung zur Kindertaufe (16./17. Februar 1974) mit
der Möglichkeit eines «Ritus der ersten Begegnung mit der Kirche».

Jakob Baumgartner

Böckle, Franz: Fundamentalmoral. München: Kösel-Verlag 1977. 340 S.

Man wird sich erinnern, daß F. Böckle schon 1957 einen Forschungsbericht

zur Situation der Moraltheologie vorgelegt hat, in dem aufbrechende
Tendenzen in einen systematischen Zusammenhang gebracht und insbesondere

Postulate an die Adresse der Moraltheologen formuliert wurden. Zwanzig

Jahre später legt nun der Bonner Moraltheologe eine eigene Fundamental-
moral vor, in der er die Bilanz der in dieser theologischen Disziplin geleisteten
Arbeit Zieht, eigene Bemühungen einbringt und so die Grundelemente einer
fundamentalen Theologischen Ethik zu einer Einheit ordnet. Es muß dem Vf.
attestiert werden, daß es kein leichtes Unterfangen war, eine Fundamentalmoral

zu schreiben, da die «Renovationsarbeiten am Gebäude der Moraltheologie»

(S. 11) in vollem Gange sind.
Von Anlage und Intention des Buches her hebt F. Böckle seinen

Entwurf von der traditionellen Prinzipienlehre ab, indem er die Fundamental-



Besprechungen 647

moral nicht als eine in sich ausgeprägte Moral-theorie versteht, die ihre eigenen

Prinzipien system-immanent festlegt, sondern als eine «offene»
theologisch-ethische Grundlagendisziplin, die im Gespräch mit den Erfahrungs- und
Sinnwissenschaften ihre spezifische Funktion und ihren spezifischen Anspruch
deutlich macht. Dahinter steht die Einsicht, daß in der gegenwärtigen geistes-
und kulturgeschichtlichen Situation dem fragenden Menschen nur in einer
diese Wissenschaften miteinbeziehenden Auseinandersetzung die Notwendigkeit

einer Theorie zur Wert- und Normbegründung und die Sinnhaftigkeit
eines ergänzenden Charakters des christlichen Glaubens aufgewiesen werden
kann. Durch die neo-positivistische Wissenschaftskritik in der ersten Hälfte
unseres Jahrhunderts sind nicht-exakte bzw. nicht-empirische
Wissenschaften, zu denen sowohl Ethik als auch Theologie gehören, in einen
Legitimationszwang bezüglich ihrer Wissenschaftlichkeit geraten. Daher hat eine
allgemeine Moraltheologie nicht mehr nur Prinzipien sittlichen Handelns,
sondern argumentativ ebenso die Wissenschaftlichkeit ihrer eigenen Aussagen
zu begründen, womit sie eben zur fundamentalen Theologischen Ethik wird.
Und genau dieser Herausforderung stellt sich der Vf.

Auf dem Hintergrund dieses erkenntnisleitenden Interesses ist denn
auch der erste Abschnitt (S. 30-92) zu verstehen : nachdem der Vf. in Alltagssprache

und Alltagserfahrung das Phänomen des Sollens aufgewiesen hat,
versucht er im Anschluß an die neuzeitliche Autonomiediskussion (Kant,
Fichte, Hegel, Marx, Apel) stringent nachzuweisen, daß sich der Autonomieanspruch

(«Selbstgesetzlichkeit»), der das moderne Bewußtsein prägt, und
die letzte radikale Beanspruchung des Menschen durch Gott nicht
notwendigerweise widersprechen müssen. Wenn die Philosophie zwar die Notwendigkeit

des sittlichen Sollens zu begründen vermag, aber nicht deren
unbedingte Geltung, so geht die Theologische Ethik komplementär einen Schritt
darüber hinaus, indem sie in Übereinstimmung mit dem thomasischen
Ansatz der Moralbegründung (vgl. S. 86ff.) anerkennt, daß das Sollen («Sittengesetz»)

in der endlich-kreatürlichen Vernunft gründet, seine unbedingte
Verpflichtung aber in Gott begründet liegt. Damit wird in theologischer
Perspektive nachgewiesen, daß der sittliche Imperativ zur verantwortlichen
Selbstverwirklichung seine absolute Geltung nicht von der bedingten
endlichen Freiheit des Menschen, sondern von der unbedingten Freiheit Gottes
erhält. Der Vorzug dieses Kapitels liegt in der klaren, typologischen
Profilierung der neuzeitlichen Autonomieproblematik, aber auch in der subtilen
Vermittlung des theonom begründeten Anspruchs. Damit gelingt es Böckle,
den Heteronomieverdacht («Fremdbestimmtheit»), der an eine christliche
Ethik herangetragen werden könnte, abzuweisen. Das Ergebnis deckt sich
im wesentlichen mit den Ansätzen von A. Auer, W. Korff, D. Mieth u. a.,
auch wenn sich der «Anmarschweg» von diesen deutlich unterscheidet.

Die darauffolgenden Überlegungen (S. 93-149) setzen sich mit den
Gefährdungen menschlicher Autonomie auseinander. Die selbstgesetzliche
und doch abhängige Freiheit als Gabe und Aufgabe wird für den Menschen
zur ständigen Versuchung. «Ihre Verabsolutierung führt zum Widerspruch,
in den jeder Mensch gerät, wenn er, der Begrenzte, sich des Absoluten habhaft

wähnt» (S. 93). Zunächst wird wiederum phänomenologisch aufgezeigt,



648 Besprechungen

daß der Mensch in einem gebrochenen Verhältnis zu seiner Existenz steht.
Dies kommt in vielfältigen Schulderfahrungen zu Wort. Was innerweltlich
als freier Widerspruch gegen den Anspruch menschlicher Freiheit gedeutet
werden kann, muß in theologischer Sicht als «Sünde» aufscheinen, weil er
letztlich eine Weigerung der von Gott aufgetragenen verantwortlichen
Verwirklichung des menschlichen Freiheitswesens darstellt. Diese These erfährt
eine biblische bzw. bibel-theologische Bestätigung und Interpretation, indem
die verschiedenen Aspekte des biblischen Sündebegriffs erhellt und in
theologischer Reflexion aufgearbeitet werden (S. 113-149).

Ging es im ersten Teil des Buches um die Frage der Begründung des
sittlichen Handeln-Sollens, so geht es im zweiten Teil (S. 165-331) um die
Frage der inhaltlichen Forderungen des sittlichen Handelns. Hier wird der
Leser in die seit geraumer Zeit dauernde moraltheologische Debatte um die
Eigenart sittlicher Normen miteinbezogen. Im einleitend biblischen Teil
(S. 167-232) ist es dem Vf. daran gelegen aufzuzeigen, daß das Spezifische
alttestamentlicher Sittlichkeit nicht so sehr in inhaltlich festlegbaren
Forderungen besteht, sondern vielmehr in dem vom Glauben geprägten Ethos.
Das bedeutet, daß sich der Glaube über das Ethos bestimmend auf das
Güterfeststellungsurteil auswirkt : sittliche Grundgüter wie Leben, Eigentum,
Ehe usw. erhalten eine vom Glauben geprägte Qualität, woraus dann
schließlich in einem güterabwägenden Werturteil konkrete Handlungsanleitungen

bzw. Normen konkretisiert werden. Analoges gilt auch von dem
an das Christus-Bekenntnis gebundenen neutestamentlichen Glaubensethos.
So stehen die praktischen Handlungsregeln zwar in einem theologischen
Begründungszusammenhang, sind aber rationaler Durchdringung durchaus
zugänglich und begründen in dieser Hinsicht keine exklusiv-christliche
Sittlichkeit. Sie übersteigen in ihren materiellen Gehalten den Verstehenshorizont
des Menschen nicht und sind deshalb konsensfähig und kommunikabel.
Dies liegt nach Böckle in der Universalität der christlichen Botschaft
begründet. Damit wird die alte und lange verhandelte Fragestellung, wie viel
sich an Originärem in den vom Christentum für das Zusammenleben der
Menschen erhobenen sittlichen Normen ausfindig machen lasse, unterlaufen
durch die Forderung der rationalen Einsicht, Vermittelbarkeit und Erfahr-
barkeit (vgl. S. 233 f.). Hier kann der Vf. einen breiten Strom der Tradition
für sich reklamieren, der christliche Ethik immer als «Vernunftmoral»
begriffen hat. - Der ganze bibel-theologische Traktat, welcher der formalen
Verhältnisbestimmung von Theonomie und Autonomie nachgeordnet und
der Frage nach der Normbegründung vorgeordnet ist, dient nicht nur als
Beispiel für die Entstehung normativer Forderungen im Glaubenskontext,
sondern stellt letztlich auch eine Begründung der vom Vf. geforderten theo-
nom begründeten autonomen Moral dar.

Der zweite große Abschnitt innerhalb des Zweiten Teiles (S. 235-319)
befaßt sich im wesentlichen mit der Entwicklung und Fundierung sittlich
relevanter Einsichten und mit den Begründungsweisen sittlich-normativer
Urteile. Nachdem Böckle die einschlägigen Begriffe und die komplexe
Problemstellung zum natürlichen Sittengesetz geklärt hat (S. 235-258)

- hierbei geht es ihm nicht um die Auseinandersetzung mit den verschiedenen



Besprechungen 649

Naturrechtslehren -, behandelt er die Frage, aus welchen «Quellen» sich die
dem Handeln vorgegebenen Güter (Rechtsgüter) und Werte (Werthaltungen)
ermitteln lassen und wie eine gewisse Ordnung unter den Gütern herzustellen
ist. Als Ergebnis kann festgehalten werden : die naturalen-anthropologischen
Bedingungen menschlichen Seins bezeichnen den Spielraum möglichen,
sinnvollen Handelns (vgl. S. 261 ff.) und die vor der "Vernunft ausgewiesene
Sinnerfahrung ergibt die Grundlage für die Gewinnung sittlich verbindlicher
Aussagen (vgl. S. 268ff.), wobei die gewonnenen Erkenntnisse im Glaubenskontext

in einen neuen Verstehenshorizont gebracht werden (vgl. S. 287ff.).
Das heißt nichts anderes, als daß sich das christliche Proprium in einer an
der Heilsgeschichte ausgerichteten Gesamthaltung formuliert, die allerdings
eine Vertiefung und Sicherung einzelner Güterfeststellungsurteile (z. B. in
bezug auf das Leben) und Werthaltungen (z. B. in bezug auf die Treue)
bringt und somit das Dispositionsfeld möglichen Handelns modifiziert. Es
sei hier nur am Rande vermerkt — auf die einzelnen Begründungsschritte
kann hier nicht eingegangen werden -, daß es Böckle gelingt, systematisch
überzeugend die Eigenart «christlicher» Normsätze herauszuarbeiten. Zur
konkreten Normbegründung werden die aus dem Umkreis der sog. analytischen

Philosophie stammenden Begründungstypen herangezogen (deonto-
logische und teleologische Position), wobei sich Böckle behutsam abwägend
für die letztere entscheidet, d. h. zugunsten der auf einer Güterabwägung
basierenden Normbegründung. Wer sich über die diesbezüglichen Entwicklungen

innerhalb der neueren Moraltheologie orientieren möchte, liest dieses

Kapitel mit besonderem Gewinn, da hier die weitverzweigte Diskussion
präzise und leicht verständlich zusammengefaßt ist. Da christliche Ethik
in sich keine Privatwissenschaft ist, sondern im kirchlichen Raum geschieht
und damit an die kirchliche Gemeinschaft gebunden ist, schließt der Vf. mit
Überlegungen in bezug auf Rolle der Kirche und Funktion des Lehramtes im
Prozeß der Normfindung und Statuierung. Der Duktus der Aussage läuft
darauf hinaus, daß zwar dem Lehramt eine besondere Kompetenz zugesprochen

wird, daß es sich aber der Sachgründe und des argumentativen
Zusammenhanges nicht entziehen kann und darf.

Schon die wenigen und fragmentarischen Hinweise auf den Inhalt des
Buches verraten, daß es sich hier um eine anspruchsvolle Grundlagenmoral
handelt, die in etwa die Tradition der Handbücher fortsetzt. Der Leser, der
die Mühe des Einarbeitens auf sich nimmt, erhält einen umfassenden
Einblick in die Fundamentalmoral, in deren derzeitigen Stand und deren noch
ungelöste Probleme. Wenn man sich das Buch als Orientierungshilfe für den
Theologiestudenten denkt, hätte man sich vielleicht mehr Literaturangaben
gewünscht, damit er sich über die derzeitigen Strömungen - sie sind ja
beileibe nicht alle auf einen Nenner zu bringen - leichter informieren könnte.
Böckle legt hier ein Konzept einer fundamentalen Theologischen Ethik vor,
das sicherlich für die nächste Zeit wegweisend sein wird. Hält man die
Anforderungen, die an die Ausarbeitung eines solchen Werkes gestellt werden,

vor Augen, dann fallen Desiderata nach einer Gewissenslehre, nach einer
Lehre des ethischen Kompromisses bzw. nach einer noch aufzuarbeitenden
Lehre der Epikie nur wenig ins Gewicht. Adrian Holderegger


	Besprechungen

