
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Philosophie und christliche Ethik : Überlegungen zu einem neuen
Handbuch

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761321

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otfried Höffe

Philosophie und christliche Ethik:
Überlegungen zu einem neuen Handbuch *

Fragen der Sittlichkeit und der Ethik stoßen heute weltweit auf großes
Interesse. Dies gilt ebenso für den Bereich der persönlichen wie den der
gesellschaftlichen und der politischen Sittlichkeit. Ob es um Umweltschutz,
Lebensqualität oder Strafrechtsform, ob es um die Grundstruktur von
Wirtschaft, Gesellschaft und Politik oder um neue Formen sinnvoller Existenz
geht - in all diesen Bereichen hat die Frage nach dem sittlich guten und
gerechten Leben eine zentrale Bedeutung. Die methodische Erforschung der
Frage geschieht aber in der Ethik einschließlich der normativen Rechtsund

Staatsphilosophie.
In dieser Situation einer weltweiten Nachfrage nach Sittlichkeit und

Ethik ist auch der Beitrag des christlichen Glaubens und der christlichen
Kirchen gesucht: Die christliche Ethik hat eine neue Chance und Aufgabe.
Eben diese Ethik befindet sich aber in einer tiefgreifenden Neuorientierung,
die es schwierig macht, die Chance und Aufgabe schon jetzt voll zu erfüllen:

Bis vor wenigen Jahren erweckte die christliche, insbesondere die
katholische Ethik den Eindruck eines feststehenden Systems unbedingt
geltender Normen. Dieser Eindruck war jedoch für einen hohen Preis
erkauft, für den Preis einer ungeschichtlichen Selbstdarstellung und einer
weitgehenden Abschirmung gegenüber neueren Erkenntnissen der
Humanwissenschaften und der Philosophie. Seit einigen Jahren hat sich diese Lage
radikal verändert. Die christliche, gerade auch die katholische Ethik besinnt
sich wieder auf ihre differenziertere und keineswegs kontroverslose Geschichte.
Vor allem stellt sie sich der Herausforderung, die von der philosophischen
und der sozialwissenschaftlichen Forschung ausgeht. Die neue intellektuelle
Öffnung und Orientierung hat sich in einer Fülle von Diskussionsbeiträgen
niedergeschlagen. Zu den wichtigsten Versuchen einer Neuformulierung der
christlichen Ethik auf dem wissenschaftlichen Niveau der Zeit gehören im

* Handbuch der christlichen Ethik. Hrsg. von Anselm Hertz, Wilhelm Korff,
Trutz Rendtorff, Hermann Ringeling. - Freiburg, Basel, Wien: Herder; Gütersloh:

Verlagshaus Gerd Mohn (1978). 2 Bde. 519/559 S.

38



590 Philosophie und christliche Ethik:

deutschsprachigen Raum von katholischer Seite die Beiträge von Alfons
Auer, Franz Böckle und Johannes Gründel, von Wilhelm Korff, Dietmar
Mieth und Bernhard Schüller

In dieser Situation einer doppelten Herausforderung der christlichen
Ethik durch die weltweiten Probleme der Gegenwart einerseits und durch
die Erkenntnisse der Humanwissenschaften und der Philosophie andererseits

sucht ein zweibändiges Handbuch die Einsichten und Überzeugungen
der christlichen Ethik vorzustellen. Es handelt sich um das erste Handbuch
in evangelisch-katholischer Zusammenarbeit, das unter der Herausgeberschaft

von Anselm Hertz, Wilhelm Korff, Trutz Rendtorf und Hermann
Ringelin Beiträge von fast vier Dutzend christlicher Theologen und
Philosophen vereint. Das Handbuch unternimmt den Versuch, auf der Grundlage
der wissenschaftlichen Neuansätze der letzten Zeit eine konkrete handlungsleitende

Ethik zu entwerfen, die sich der christlichen Botschaft verpflichtet
weiß. Dieses Unternehmen soll im folgenden unter drei Gesichtspunkten
betrachtet werden : Erstens wird untersucht, inwieweit die christliche Ethik
tatsächlich die neuere, vor allem die philosophische Ethikdisskusion
aufgreift, zweitens, inwieweit ihr angesichts der weltweiten Probleme
konkrete Handlungsorientierungen, drittens, inwieweit ihr allgemeingültige
Antworten gelingen.

I. ZUR AUFNAHME PHILOSOPHISCHER ETHIK

7. Grundformen heutigen ethischen Argumentierens

Seit einigen Jahren gehört die philosophische Ethik einschließlich der
normativen Rechts- und Staatsphilosophie wieder zu einem Schwerpunkt
der internationalen philosophischen Diskussion. Die vor allem durch
englisch- und deutschsprachige Beiträge bestimmte weltweite «Rehabilitierung
der praktischen Philosophie» hat eine Fülle von klassischen und neuen
Argumentationsformen und Einsichten in die Diskussion gebracht. Obwohl diese
Diskussion in vielen Bereichen noch kontrovers ist, bahnt sich doch so
etwas wie ein internationaler Minimalkonsens an. Zu den Elementen dieses
Minimalkonsenses gehören die Überzeugungen, (1) daß eine philosophische
Ethik, die wissenschaftlich sein will, nicht ohne analytisches Rüstzeug
möglich ist, (2) daß die Prinzipien- oder Normenbegründung den naturalistischen

Fehlschluß vermeiden muß, (3) daß es zu den Merkmalen der Sprache
der Moral gehört, präskriptiv und universalisierbar zu sein, (4) daß eine

1 A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf 1971 ;

F. Böckle, Fundamentalmoral, München 1977; J. Gründel/H. v. Oyen, Ethik
ohne Normen? Zu den Weisungen des Evangeliums, Freiburg-Basel-Wien 1970;
W. Korff, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen
Vernunft, Mainz 1973 ; D. Mieth, Moral und Erfahrung. Beiträge zur theologischethischen

Hermeneutik, Freiburg i. Ü. - Freiburg i. Br. 1977 ; B. Schüller, Die
Begründung sittlicher Urteile, Düsseldorf 1973.



Überlegungen zu einem neuen Handbuch 591

utilitaristische Moralbegründung vielleicht notwendig, auf keinen Fall aber
zureichend ist.

Im Handbuch wollen G. W. Hunold, F. Böckle und W. Korff in einem
eigenen Kapitel Grundformen heutigen ethischen Argumentierens die
Argumentationsformen der zeitgenössischen Ethik darstellen. Bei aller Kritik
gegenüber manchen Einzelheiten dieses Kapitels zeigt es doch insgesamt eine
prinzipielle Offenheit der christlichen Ethik gegenüber der zeitgenössischen
philosophischen (und auch humanwissenschaftlichen) Diskussion. Gerade
auch die katholische Ethik versperrt sich nicht länger der neuzeitlichen
Geistesgeschichte.

Der erste Abschnitt Wege transzendental-anthropologischer Argumentation

von Hunold stellt drei angeblich transzendentale Problembezüge vor:
(1) den existenzialen Problemzugang Martin Heideggers, (2) den dialogischen
von Martin Buber, Ferdinand Ebner und Eberhard Griesebach sowie (3) den
gesellschaftlich-dialektischen Problemzugang der kritischen Theorie von
Horkheimer und Adorno. In diesem Abschnitt vermißt man aber sowohl

- unter dem anthropologischen Gesichtspunkt - die neuere philosophische
Anthropologie, vor allem Gehlen, als auch — unter dem transzendentalen
Aspekt - neuere Entwicklungen, die mindestens ebensogut Anspruch auf
den Begriff des Transzendentalen erheben können wie die Dialogphilosophie
und die kritische Theorie, nämlich Apel, Habermas, die Erlanger Schule und
Rawls. Überhaupt wird der Ausdruck 'transzendental' fast ohne
begrifflichmethodische Klärungen verwendet. Die beiden aufgeführten Merkmale: (1)
die Negation von Objektivationen und (2) die Frage nach dem Menschsein
des Menschen, sind keineswegs spezifisch. Wirklich transzendentalphilosophisch

ist erst ein Denken, das nach den Bedingungen der Möglichkeit einer
menschlichen Grunderfahrung, hier der Erfahrung des Sittlichen fragt, ein
Denken, das nach Apriori-Bedingungen dieser Erfahrung sucht und das
im Bereich der transzendentalen Ethik die These von der Autonomie des
Willens vertritt oder sich zumindest mit ihr auseinandersetzt.

Nach der insgesamt zutreffenden Darstellung der drei Problembezüge
folgen zwei Kritikpunkte. Hunold kritisiert den transzendentalen Ansatz
erstens, weil er keine Möglichkeit enthalte, konkret zu werden, und zweitens,
weil er gegen positive Normen mißtrauisch sei. Diese Kritik erscheint aber
weder historisch (man denke an Kants und Fichtes Rechtsbegründungen,
die zu spezifischen Rechtsgrundsätzen führen 2) noch sachlich als zutreffend.

Der zweite Abschnitt über Wege analytischer Argumentation von Böckle
macht im Gegensatz zu häufigen Verkürzungen der analytischen Ethik
innerhalb der deutschen Diskussion auf ihre beiden Aspekte aufmerksam:
sowohl auf den sprachanalytischen als auch auf den normanalytischen
Ansatz. Obwohl der Abschnitt äußerst gedrängt geschrieben ist, kommen in
ihm doch mit Moore, Wittgenstein und dem Wiener Kreis, mit Ayer, Ste-

2 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, I. Metaphysische Anfangsgründe
der Rechtslehre; J. G. Fichte, Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der
Wissenschaftslehre.



592 Philosophie und christliche Ethik:

venson und Hare wesentliche Vertreter der sprachanalytischen Richtung
zu Wort. Man vermißt allenfalls Hinweise auf die Analyse des 'moral point
of view' sowie auf die deontische Logik. Im normanalytischen Teil werden
sowohl der Utilitarismus als auch kommunikationstheoretische Ansätze
(Lorenzen, Schwemmer, Habermas und Apel) vorgestellt. Der entscheidende
Gegenspieler zum Utilitarismus, der zudem seit mehreren Jahren weltweit
diskutiert wird, John Rawls, kommt mit seiner Gerechtigkeitstheorie
allerdings nicht vor.

Wenn Böckle die «Gemeinsamkeit zwischen utilitaristischer und
theologischer Ethik in der Überzeugung (sieht), daß die normativen Urteile
über das richtige Handeln im zwischenmenschlichen Bereich teleologisch
und nicht deontologisch zu begründen seien» (I 75), so wird diese These weder
legitimiert noch ist sie unmittelbar einsichtig. Abgesehen davon, daß die
utilitaristische Maxime selbst eher einen deontologischen als einen
teleologischen Status hat, erscheinen wesentliche Elemente der christlichen Moral,
so zum Beispiel der Dekalog oder die Bergpredigt, eher deontologischer
Natur zu sein. Überdies wäre es empfehlenswert, den Wert der Unterscheidung

'deontologisch — teleologisch' noch einmal zu überprüfen.
Der dritte Abschnitt, Korffs Wege empirischer Argumentation, wirft

leider das methodische Zentralproblem dieses Argumentationstyps, das des
naturalistischen Fehlschlusses, nicht auf. Damit bleibt dieser
Argumentationstyp in seiner Struktur höchst fragwürdig, auch wenn Korff zu Recht
von einer problemadäquaten Ethik Bezüge auf die evolutive, sozioökono-
mische und psychosoziale Dimension menschlichen Handelns verlangt und
wichtige Hinweise auf diese Bezüge gibt. -

Insofern das Kapitel über die Grundformen heutigen ethischen
Argumentierens mit Heidegger, der Dialogphilosophie und der kritischen Theorie
von Horkheimer und Adorno auch auf Diskussionen verweist, deren Grundansatz

in die Vorkriegsjahre zurückreicht, vermißt man umso mehr zwei
andere Richtungen, die nicht nur in den 50er und 60er Jahren bedeutsam
gewesen sind, vielmehr bis in die Gegenwart ihre Relevanz behaupten:
die hermeneutisch-topische Methode sowie die phänomenologische Ethik.
Dieses Defizit ist umso überraschender, als der größte Teil der Handbuchbeiträge

selbst mehr oder weniger der hermeneutisch-topischen Methode
zuzurechnen ist. So bleibt das eigene Verfahren der christlichen Ethik
weitgehend ohne Begründung, Rechtfertigung - und ein Stück methodischer
Selbstkritik.

Ebenfalls fehlt eine Reflexion auf das Problem, wie sich eine methodisch
orientierte Ethik gegenüber der Vielzahl der dargestellten Methoden
verhalten soll, überdies von Methoden, die in der Regel je für sich einen universalen

Anspruch erheben, jedenfalls die meisten anderen Methoden mehr oder
weniger ausdrücklich verwerfen. Ohne eine Besinnung auf die Chancen,
aber auch Grenzen sowie auf die Möglichkeit einer wechselseitigen Ergänzung

der verschiedenen Methoden bleibt dieses Kapitel des Handbuchs
philosophisch unverbindlich.

Unverbindlich bleibt das Kapitel auch in einem anderen und
gravierenderen Sinn : Die Grundformen heutigen ethischen Argumentierens werden



Überlegungen zu einem neuen Handbuch 593

zwar im ersten Teil des Handbuches vorgeführt, die Vorführung bleibt aber
für die weiteren Teile folgenlos. Im Sachteil Verfassung, Politik und Recht

(II 215-242) zum Beispiel finden sich weder genuin transzendental-anthropologische

noch analytische Argumentationen. Darin kann aber der Sinn einer
Öffnung der christlichen Ethik zur neueren Philosophie nicht hegen, daß die
Theologie die philosophischen Argumentationsmethoden bloß zur Kenntnis
nimmt, um dann wieder in derselben keineswegs durch und durch methodischen

Weise Prinzipien und Grundsätze der persönlichen, gesellschaftlichen
und politischen Sittlichkeit zu behaupten wie bisher.

2. Aufnahme und Umformung ethischer Traditionen : das Beispiel des christlichen

Naturrechts

Im Kapitel Aufnahme und Umformung ethischer Traditionen (I 317-385)
zeichnet einer der Herausgeber des Handbuchs, Anselm Hertz, die Geschichte
des christlichen Naturrechts nach. Hertz bemüht sich um eine differenzierte
Darstellung, wobei er sich keineswegs bloß auf die thomistische und neu-
thomistische Seite beschränkt. Der insgesamt recht instruktive Beitrag
verzichtet allerdings auf jegliche Belege, so daß man seine Aussagen nicht
nachprüfen kann. Darüber hinaus geht Hertz nicht auf den - methodisch
gesehen - wichtigsten Vorwurf gegen das Naturrecht ein, nämlich auf den
naturalistischen Fehlschluß. Schon deshalb kann dieser Beitrag das Naturrecht

nicht gegen die neueren formallogischen oder semantischen Vorwürfe
rehabilitieren 3. Zudem machen sich bei Hertz sprachliche Nachlässigkeiten
bemerkbar, so wenn er zunächst zwei Kriterien des Naturrechts aufstellt:
die «Natur der Sache» und die menschliche Vernunft, wenige Zeilen später
aber nur noch von einem Kriterium spricht und behauptet, «daß sich die
Normativität des Naturrechts unmittelbar aus der Natur der Dinge ergäbe»
(I 329). Schließlich macht Hertz zwar auf die Bedeutung der spätscholastischen

Naturrechtslehre für die Entwicklung des neuzeitlichen autonomen
und autarken Naturrechts aufmerksam. Aber die neuere und zeitgenössische
Entwicklung (etwa Hobbes, Kant und Rousseau; Rawls und Hart) wird
weder vorgestellt noch auf ihre Chancen und Grenzen hin diskutiert.

II. ZUM ANSPRUCH AUF KONKRETE HANDLUNGSORIENTIERUNG

Die Herausgeber beanspruchen in ihrer Einleitung für die christliche
Ethik ausdrücklich konkrete Handlungsleitung (I 6). Sosehr ein solcher
Anspruch angesichts der drängenden Weltprobleme willkommen ist, so schwierig

ist es, ihn tatsächlich einzulösen. Gelingt es dem Handbuch - wie
angekündigt - die Schwierigkeiten zu überwinden

3 Vgl. dazu Verf., Naturrecht ohne naturalistischen Fehlschluß, in:
Verhandlungen des IVR Weltkongresses 1979, 1980.



594 Philosophie und christliche Ethik:

7. Handlungsorientierung?

Unter dem Titel Verfassung, Politik, Recht wendet sich das Handbuch
den Problemen der Grundordnung von Recht und Staat zu. Zur
Handlungsorientierung, die man hier erwartet, gehören Antworten oder Lösungsvorschläge

auf Fragen wie zum Beispiel: Warum braucht es überhaupt einen
Staat? Was sind die Grundprinzipien von Staat und Recht? Wo liegen
die freiheitsermöglichenden, wo die freiheitsgefährdenden Aspekte des

Sozialstaats? Unter dieser Perspektive wird man durch die Beitrage aber
enttäuscht.

Im Abschnitt Das Verfassungsprinzip der Neuzeit von T. Rendtorff
vermißt man Überlegungen zur Herkunft des neuzeitlichen Verfassungsstaates

aus der geschichtlichen Erfahrung der Bürgerkriege, die zum großen
Teil konfessionelle Bürgerkriege waren. Unter dem Gesichtspunkt der
konfessionellen Bürgerkriege wäre zum Beispiel die Ablehnung jener
Säkularisierungsform zu problematisieren, die als « Verlust eines ursprünglich
religiösen Orientierungsrahmens» (II 217) verstanden wird. Denn es war die
Tragik der konfessionellen Bürgerkriege, daß hier im Namen einer Religion
der Nächstenliebe, eben des Christentums, die Menschen sich mit einem
selten grausamen und unversöhnlichen Haß bekämpft haben. Erst die
religiöse Neutralisierung des Staates führte aus dieser Situation heraus.

Ferner: Wenn Rendtorff über die Grundrechte spricht, auf
historischtheologische Hintergründe aufmerksam macht sowie die Freiheitsrechte und
die Sozialrechte erwähnt, so bleiben doch wichtige Gesichtspunkte aus dem
Problemkomplex 'Menschenrechte - Grundrechte' unerörtert. Das
Diskussionsdefizit wird zwar etwas gemildert, aber keineswegs behoben, wenn man
den Beitrag von H. Zillessen über Die politische Form mit hinzunimmt.
Dort findet sich das Stichwort 'Demokratie'. Aber die methodisch wichtige
Unterscheidung von Menschenrechten (als den philosophisch begründbaren
Rechten jedes Menschen als Menschen) und den Grundrechten (als der
positivrechtlichen Institutionalisierung von Menschenrechten) wird ebensowenig

diskutiert wie die Frage, inwieweit den politischen Mitwirkungsrechten
und damit auch der Demokratie selbst der Rang von Menschen- und
Grundrechten gebührt. Auch das Problem möglicher Spannungen zwischen den
Freiheits- und den Sozialrechten wird nicht erörtert. Insgesamt erreichen die
Ausführungen über die Menschenrechte/Grundrechte und die Demokratie
nicht jenes Maß an konkreter Handlungsorientierung, das nach dem
gegenwärtigen Stand der philosophisch-juristisch-politischen Diskussion schon
möglich wäre.

Ähnliches gilt für die Abschnitte von W. Kerber über Positives Recht

versus Naturrecht? und von F. Böckle über Strafrecht und Sittlichkeit. Gewiß
werden in beiden Beiträgen mit viel Sachkenntnis und Umsicht einige
Gesichtspunkte herausgearbeitet, die für das jeweilige Problemfeld von
Bedeutung sind. Kerber behandelt die Vieldeutigkeit des Naturrechtsbegriffes,

die Bedeutung des Naturrechts als Vernunftrechts, die beiden Aspekte
des Naturrechts als objektiven und als subjektiven Rechts sowie das
Problem eines Konflikts zwischen positivem Recht und Naturrecht; Böckle



Überlegungen zu einem neuen Handbuch 595

geht auf die Rechtsgrundlage des Strafrechts in der Verfassung, auf den
subsidiären Charakter der Strafordnung und auf die sittenbildende Kraft
des Strafrechts ein. Die tatsächliche naturrechtliche Begründung (a) der
Notwendigkeit von Recht überhaupt und (b) von höchsten Grundsätzen
sittlich richtigen Rechts entfallen aber bei W. Kerber ebenso wie bei F.
Böckle nähere Bestimmungen zu den Fragen fehlen: (a) warum es überhaupt
ein Strafrecht braucht, (b) welche Bereiche strafrechtlich zu regeln, welche
freizustellen sind und (c) nach welchen Kriterien das Strafmaß festgelegt
und der Strafvollzug durchgeführt werden soll.

2. Gerechtigkeit (Menschenrechte) in der Kirche?

Die Prinzipien der politisch-sozialen Gerechtigkeit sind Grundsätze,
nach denen die politische Ordnung menschlichen Zusammenlebens gestaltet
werden soll, sofern es die Qualität des Sittlichen verdient. Auch wenn die
Gesetze und Institutionen einer Gemeinschaft noch so gut Koordination,
Effizienz und Stabilität verbürgen, zugleich aber als ungerecht erkannt
werden, sind sie aufzuheben oder zu verändern - vorausgesetzt, daß man
überhaupt nicht bloß pragmatische, sondern — wie die christliche Ethik - auch
sittliche Forderungen stellt. Sittliche Richtigkeit (politisch-soziale
Gerechtigkeit) ist der höchste Anspruch, den wir gegenüber der Verfassung,
der Politik und dem Recht einer Gemeinschaft erheben.

Insoweit auch christliche Gemeinden und Kirchen neben ihrem
religiöscharismatischen Charakter eine politisch-soziale Seite haben, insofern auch
sie institutionelle Formen menschlichen Zusammenlebens sind, stellt sich
die Frage, inwieweit sie den sittlichen Kriterien der Gerechtigkeit unterworfen

sind.
Das Handbuch christlicher Ethik diskutiert zwar sittliche

Verbindlichkeiten für Leben und Gesundheit, für Ehe und Familie, für Verfassung,
Politik und Recht, für Wirtschaft, Arbeit und Kultur. Die Frage, inwieweit

auch die christlichen Gemeinden und Kirchen unter Kriterien der
Gerechtigkeit zu stellen sind und was die Anwendung solcher Gerechtigkeitsprinzipien

für ihre Struktur bedeuten würde, wird aber nicht einmal
aufgeworfen, geschweige denn zu lösen gesucht. Die Frage zum Beispiel, ob es auch
innerhalb der christlichen Kirchen Menschenrechte und Grundrechte gibt
oder ob die Menschenrechte und Grundrechte nur eine Forderung sind, die
die Kirche an andere, aber nicht an sich selbst zu stellen hat, vermißt man
ebenso wie die Frage nach Demokratie und Mitbestimmung innerhalb und
nicht nur außerhalb der Kirche. Solche Überlegungen fehlen übrigens häufig
auch in kirchenamtlichen Verlautbarungen über Gerechtigkeit und
Menschenrechte 4.

Welche Gründe kann das Fehlen solcher Überlegungen haben? Da es
kaum pures Vergessen ist, läßt sich vermuten, daß dieses Problem entweder

4 Vgl. dazu Verf., Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte: Phüo-
sophische Überlegungen, in: O.Höffe, A. Macheret, C.-J. Pinto de Oliveira,
Johannes Paul II. und die Menschenrechte. Freiburg i. Ü. - Freiburg i. Br. 1979.



596 Philosophie und christliche Ethik:

ein zu heißes Eisen ist, das selbst umsichtige christliche Ethiker in gefährliche

Kollisionen mit ihren Kirchen bringen könnte, oder aber daß selbst bei
«fortschrittlichen Theologen» (was immer auch das heißen mag) die
Vorstellung vorherrscht, die Kirchen seien ein rechts-, verfassungs- und politikfreier

Raum, so daß die Anwendungsbedingungen von Gerechtigkeit und
Menschenrechten vollständig entfielen. Das aber würde der (von einem der
Autoren: Böckle selbst zitierten) Einsicht in die Natur der Sittlichkeit
widersprechen, nämlich dem Charakter der Sel&Vverpflichtung : Sittliche
Forderungen gelten nicht bloß für den, gegenüber dem sie erhoben werden;
sittliche Forderungen gelten immer auch, vielleicht sogar in erster Linie
für den, der sie erhebt.

III. CHRISTLICH ODER ALLGEMEINGÜLTIG? - EIN DILEMMA
CHRISTLICHER RECHTSBEGRÜNDUNG

Dort, wo die christliche Ethik substantielle Aussagen über die (persönliche,

gesellschaftliche und politische) Sittlichkeit machen will, befindet sie
sich in einem Dilemma. Auf der einen Seite läßt sich nicht leugnen, daß im
zeitgenössischen Konzept der Kulturen, Weltanschauungen und Religionen
das Christentum nur eine Stimme unter vielen darstellt, insofern partikular
ist. Auf der anderen Seite ist ein Beitrag gefragt, der nicht bloß die
(praktizierenden) Christen, sondern der tendentiell alle, die Gläubigen wie die
Nichtgläubigen, anspricht. Zudem wird die Forderung nach allgemeingültigen

Aussagen an die christliche Ethik nicht bloß «von außen»
herangetragen. Sie gründet nicht allein in der besonderen geschichtlich-gesellschaftlichen

Situation unserer Zeit, der zunehmenden wirtschaftlichen,
sozialen, kulturellen und politischen Verflechtung aller Gruppen und Staaten.
Sie ist der christlichen Ethik auch immanent, und zwar gilt dies in einem
doppelten Sinn. Erstens ist der Allgemeinheitsanspruch der christlichen
Ethik immanent, insofern sie Ethik ist; denn es gehört zum Wesen der
«Sprache der Moral», von universaler Gültigkeit zu sein. Zweitens ist er ihr
immanent, insofern sie christlich ist; denn seit seinen Anfängen zielt das
Christentum auf Universalität ab.

Sosehr die Herausgeber in ihrer Einführung den Universalitätsanspruch
des Christentums gesehen haben, so sehr fehlt ihnen dort eine Einsicht in
den komplementären, den partikularen Aspekt einer christlichen Moral und
damit in ihre insgesamt dilemmatische Situation. Am Beispiel einer «christlichen

Rechtsbegründung mit dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit»
(Pannenberg: II 327) möchte ich das grundlegende Dilemma näher untersuchen.

Die christliche Rechtsbegründung wird vor allem von zwei
Begründungstypen bestimmt, die in der Regel getrennt, je für sich allein auftreten:
von einem (aristotelisch-stoisch-thomistischen) Naturrechtsdenken, das die
natürliche Vernunft als zureichende Erkenntnisquelle erkennt, und von
einer ofienbarungstheologischen Rechtsbegründung, die sich auf die Heiligen
Schriften des Alten und insbesondere des Neuen Testaments beruft. Im



Überlegungen zu einem neuen Handbuch 597

Handbuch steht für das Naturrechtsdenken außer dem Beitrag von W. Kerber

(Positives Recht versus Naturrecht? II 300-312) vor allem der schon
erwähnte Abschnitt von A. Hertz, während die offenbarungstheologischen
Rechtsbegründung in W. Pannenbergs Abschnitt Christliche Rechtsbegründung

(II 323-342) zur Sprache kommt, ohne daß Pannenbergs Abschnitt
sich darauf verkürzen ließe. Beide Begründungstypen, der naturrechtliche
und der offenbarungstheologische, haben ihre eigenen methodischen
Schwierigkeiten, den doppelten Anspruch zu erfüllen, sowohl christlich als auch
allgemeingültig zu sein.

In dem Maße, wie das Naturrechtsdenken die Chancen und Ansprüche
der natürlichen Vernunft ernst nimmt, ist es offen für die Entwicklung der
menschlichen Vernunftmöglichkeiten und ihrer methodischen Ausarbeitung
durch die Philosophie. Es ist offen für die Grundformen neuzeitlichen und
zeitgenössischen ethischen Argumentierens, dann auch für die neueren
Ergebnisse empirischer Forschung. Diese Offenheit für die natürliche Vernunft,
für Philosophie und Einzelwissenschaften gibt dem Naturrechtsdenken die
Chance zu allgemein überzeugenden Erkenntnissen. Zugleich befürchten
aber Skeptiker, daß das Naturrechtsdenken zur «bloßen Philosophie
degradiere», in der das spezifische Christliche entweder verloren gehe oder zumindest

seine offenkundige Gegenwart verliere. Die Allgemeingültigkeit scheint
tendentiell zu Lasten des Christlichen zu gehen.

Um dieser Gefahr zu entkommen, hat das neuere katholische
Naturrechtsdenken sich auf den Philosophen berufen, der sich in exemplarischer
Weise der Aufgabe gestellt hat, Philosophie und Christentum zu vermitteln,
nämlich auf Thomas von Aquin. Das neuthomistische Naturrechtsdenken
ist insofern christlich, als es sich auf einen christlichen Denker, insbesondere
auf Thomas, beruft. Damit läuft aber das Naturrechtsdenken Gefahr -
abgesehen von der häufig ahistorischen Berufung auf Thomas -, daß der
philosophische Anspruch verloren geht, Erkenntnisse durch Argumentation
allein, ohne letzte Berufung auf Autoritäten, zu gewinnen. Schon die großenteils

imanente Entwicklung der neuzeitlichen Philosophie aus Fragestellungen
und Aporien des mittelalterlichen Denkens, so etwa des Nominalismus,

wird dort, wo diese Entwicklung über den thomasischen Stand an
philosophischer oder auch nur an empirischer Erkenntnis hinausführt, aus
methodischen oder inhaltlichen Gründen verworfen - oft genug ohne die neueren
philosophischen und empirischen Forschungen hinreichend zur Kenntnis zu
nehmen. Diese Haltung vieler Neuthomisten führt zu dem paradoxen
Resultat, daß gerade der genuin philosophische, eben der naturrechtliche
Ansatz christlicher Rechtsbegründung, sich der neueren Philosophiediskussion

weitgehend versperrt.
Für den anderen Begründungstyp ist von vornherein ein Offenbarungselement

konstitutiv. Damit gilt die blosse Erkenntnis der natürlichen
Vernunft entweder als unmöglich oder als unangemessen oder zumindest als
unzureichend. Durch den konstitutiven Rückbezug auf urchristliche
Elemente (letzlich die Botschaft Jesu Christi in ihrer neutestamentlichen
Überlieferung samt ihren alttestamentlichen Wurzeln) enthält die offenbarungstheologische

Rechtsbegründung von vornherein ein genuin christliches



598 Philosophie und christliche Ethik:

Element, zugleich aber auch einen philosophiekritischen oder
philosophierelativierenden Zug. Sofern man aber - wie in der neueren protestantischen
Diskussion etwa Karl Barth - «von der Positivität der göttlichen
Offenbarung in Christus ausgeht», besteht die «Hauptschwäche einer theologischen

Rechtsbegründung darin, daß sie über den Rechtspositivismus nur
insofern hinausgelangt, als die positivistische Setzung um eine Stufe zurückverlegt

wird - von staatlicher Gesetzgebung auf die Positivität einer
religiösen (oder theologischen) Offenbarungbehauptung. Der Positivismus als
solcher wird dabei nicht überwunden» (Pannenberg: II 327). In Umkehrung
der Schwierigkeit des Naturrechtsdenkens läuft die bloß offenbarungstheologische

Rechtsbegründung Gefahr, mit ihrem spezifisch christlichen
Element zugleich den Anspruch auf Allgemeingültigkeit zu opfern.

Pannenberg sucht dieser Gefahr im Durchgang durch eine allgemeine
Reflexion auf das Verhältnis von Recht und Religion zu entgehen. Die neueren

religionsphänomenologischen und ethnologischen Forschungen lassen
sich - so Pannenberg - dahingehend interpretieren, daß einerseits eigene,
von der Religion unabhängige anthropologische Wurzeln des Rechtslebens
anzunehmen sind, was das generell zu findende Rechtsprinzip der
Gegenseitigkeit belegt, daß aber andererseits ein Bedürfnis nach religiöser
Legitimation der tatsächlichen Rechtsordnung besteht: «Der erste Gesichtspunkt
erklärt die allgemeine Verbreitung weitgehend ähnlicher Rechtsauffassungen
im menschlichen Zusammenleben bei gleichzeitig divergierenden religiösen
Überzeugungen. Der zweite läßt der ebenso allgemeinen Überzeugung von
der Heiligkeit der überlieferten Sitten und ihrer häufigen Zurückführung auf
die (göttlichen) Urheber der kosmischen wie der gesellschaftlichen Ordnung
Gerechtigkeit wiederfahren» (II 329).

Obwohl die These von der engen Zusammengehörigkeit von Recht und
Religion oft bestritten wird (so etwa von dem bekannten Vertreter des
metaethischen Emotivismus, P. H. Nowell-Smith) scheint die These in der
Pannenbergschen Interpretation doch sehr plausibel. Gleichwohl stellt
sich noch die Frage, welche Bedeutung die religionsphänomenologische und
ethnologische These hat. Es handelt sich nämlich um eine kulturgeschichtliche,

also empirisch-deskriptive These, die - sofern richtig - beobachtbare
historische Tatbestände generalisiert. Die These hat für Überlegungen zur
eventuellen Notwendigkeit einer religiösen (theologischen) Begründung
von Recht einen heuristischen, keinesfalls aber einen legitimatorischen Wert.
Aus der Tatsache eines häufigen, vielleicht sogar bis heute generellen
Zusammenhangs zwischen Recht und Religion folgt nicht, daß das Recht dieser

religiösen Begründung auch wirklich bedarf. Die Berufung auf
religionsphänomenologische und ethnologische Tatbestände schafft nur eine weitere
Form von Positivismus: Neben der Positivität staatlicher Gesetzgebung und
der einer religiösen (theologischen) Offenbarungsbehauptung steht als dritte
Variante die Positivität eines kulturgeschichtlichen Tatbestandes. Auch die
Spezifizierung der allgemeinen kulturgeschichtlichen These auf die besondere
Situation des Volkes Israel, also die Tatsache, daß der «Gott Israels... in
besonderer Weise ein Gott des Rechts» ist (II 332), führt ebensowenig aus
der kulturgeschichtlichen Positivität heraus wie Pannenbergs wichtiger



Überlegungen zu einem neuen Handbuch 599

Hinweis darauf, daß im «Gegensatz zum Traditionalismus der jüdischen
Gesetzlichkeit Jesu Gesetzauslegung durch einen traditionskritischen Zug
gekennzeichnet» ist (II 333).

Für eine «christliche Rechtsbegründung mit dem Anspruch auf
allgemeine Gültigkeit» systematisch bedeutsamer als die geschichtliche Frage
ist daher die Sachfrage, «ob ein Strukturzusammenhang zwischen Recht und
Liebe besteht» (334). Pannenberg verweist hier auf Erik Wolfs Recht des

Nächsten (1958, 21966) als einen neueren Versuch, die Liebe «als Grund und
Mitte des Rechts» (Wolf) zu denken. Über Wolf hinaus fordert Pannenberg,
den Strukturzusammenhang von Recht und Liebe nicht bloß in theologischer
Setzung zu behaupten, sondern ihn auch als allgemeingültige strukturelle
Bedingung von Rechtsverhältnissen aufzuweisen. Die von Pannenberg
gebrachten Hinweise darauf, daß «alle Rechtsbeziehungen als durch Akte
der Anerkennung begründet zu verstehen sind», (336) scheinen allerdings
unzureichend, weil unspezifisch zu sein. Mit dem der Philosophie vertrauten
(nämlich schon etwa durch Aristoteles und das neuzeitliche Vertragsdenken
implizit anerkannten und durch den Deutschen Idealismus nachdrücklich

herausgestellten) Moment der Anerkennung ist weder das Spezifische
von Liebe noch das Besondere eines genuin christlichen, über das Jus talionis

hinausgehenden Rechts benannt.
Die Liebe ist nicht irgendeine Form von gegenseitiger Anerkennung.

Vielmehr kann man erst dort von Liebe sprechen, wo zwischenmenschliche
Beziehungen im Unterschied zu bloßen Rechtsbeziehungen auf freier
Zuneigung beruhen und wo das von der Liebe bestimmte Handeln über das

hinausgeht, was man dem Mitmenschen schuldet. Deshalb liegt nur dann
ein Strukturzusammenhang zwischen Recht und Liebe vor, wenn man nicht
an irgendeine Rechtsordnung, sondern an eine besondere, an ein Mehr denkt.
Insofern aber dieses Mehr nicht für Recht überhaupt charakteristisch ist,
scheint mit dem spezifisch Christlichen der Anspruch auf Allgemeingültigkeit

verloren zu gehen. Pannenbergs Ansatz wird dem selbstgesetzten
Anspruch, Christentum und Allgemeingültigkeit zu vermitteln, nicht gerecht.

Ist der doppelte Anspruch vielleicht in sich widersprüchlich? Die
Antwort hängt davon ab, was man unter allgemeiner Gültigkeit versteht. Eine
«christliche Rechtsbegründung mit dem Anspruch auf Allgemeingültigkeit»
ist nur dann möglich, wenn man im Begriff der Allgemeingültigkeit eine

Differenzierung vornimmt. Eine Rechtsbegründung kann erstens allgemein
heißen, weil sie — etwa in einer analytisch-transzendentalen Reflexion - auf
begriffliche Elemente und Konstitutionsmomente aufmerksam macht, die
für jedes Recht gültig sind, weil sie nämlich zum Wesen, zum Begriff und
zur Natur des Rechts gehören. Eine Rechtsbegründung kann man aber auch
dann allgemein nennen, wenn sie eine Rechtsordnung entwirft, die über das
für jedes Recht Notwendige hinausgeht, die Bedingungen für das Recht also
verschärft, in diesem Hinausgehen und Verschärfen aber nicht partikularen
Interessen einzelner Gruppen, Klassen oder Schichten, vielmehr dem
Wohlergehen aller dient.

Die beiden Begriffe von Allgemeingültigkeit stehen nicht beliebig
nebeneinander, vielmehr setzt der zweite Begriff den ersten voraus. Denn nur dort.



600 Philosophie und christliche Ethik :

wo die Bedingungen von Recht überhaupt erfüllt sind, kann man an eine
Verschärfung oder Verbesserung dieser Bedingungen denken.

Gemäß der doppelten und zugleich aufeinander bezogenen Bedeutung
von Allgemeingültigkeit wäre eine «christliche Rechtsbegründung mit dem
Anspruch auf Allgemeingültigkeit» zweistufig durchzuführen. In einem
ersten Schritt wäre die Anerkennung als Konstitutionsmoment von Recht
überhaupt aufzuweisen, mindestens von einem Recht, das sich unter den
Anspruch sittlicher Verbindlichkeit (politisch-sozialer Gerechtigkeit) stellt.
Geschichtlich-politisch gewendet, hätte die christliche Ethik als erstes von
jeder Rechtsordnung die Minimalbedingung einzufordern, dem Prinzip
wechselseitiger Anerkennung zu genügen. Von dieser Idee wechselseitiger
Anerkennung her ließen sich Grundsätze von Rechts- und Verfassungsstaaten
legitimieren: Zum einen die prozeduralen Elemente von Rechtsstaatlichkeit
und Demokratie, zum anderen die substantiellen Elemente wie die
persönlichen Freiheitsrechte, die politischen Mitwirkungsrechte und — mindestens

zum Teil - die sozialen Grundrechte. Insofern eine solche Rechtsbegründung

das Konstitutionsmoment von Recht überhaupt herausarbeitet
und von diesem allgemeinen Konstitutionsmoment her Rechtsgrundsätze
entwickelt, ist sie allgemeingültig. Sie ist überdies in dem Sinn christlich,
daß die wechselseitige Anerkennung ein notwendiges (generisches), wenn
auch nicht zureichendes (zugleich spezifisches) Element des christlichen
Prinzips der Nächstenliebe darstellt. Dieser erste Schritt der christlichen
Rechtsbegründung braucht aber nicht auf besondere offenbarungstheologische

Elemente zurückzugreifen ; er gehört zum allgemein philosophischen
Naturrechtsdenken 5.

In einem zweiten Schritt könnte die christliche Rechtsbegründung
darauf aufmerksam machen, daß seit dem Christentum das menschliche
Zusammenleben unter der Forderung der Nächstenliebe steht und daß
diese Forderung eine über das allgemeine Rechtsprinzip hinausgehende
Verbesserung der politisch-sozialen Welt erfordere. Eine Rechtsordnung stehe
seither nicht bloß unter der Minimalbedingung gegenseitiger Anerkennung,
sondern auch unter einer verschärften Bedingung, der der Nächstenliebe,
einer Bedingung, die sich etwa in der intranationalen und auch internationalen

Wirtschaft- und Sozialpolitik niederschlage und die insbesondere die
Solidarität mit den (physisch, psychisch und intellektuell, wirtschaftlich
und sozial) Schwächeren zu einem weiteren Ordnungs- und Gestaltungsprinzip

der Rechtsordnungen erkläre.
Weil die Forderung nach Solidarität über die Konstitution von Recht

überhaupt reicht, ist sie nicht in demselben Maß von den Menschen und ihrer
Rechtsordnung einzufordern wie die Minimalbedingung politisch-sozialer
Gerechtigkeit: die gegenseitige Anerkennung. Während die gegenseitige
Anerkennung zu dem gehört, was jeder Mensch seinen Mitmenschen schuldet,
von jedem also einzufordern ist, während Übertretungen wie Mord, Totschlag,

3 Vgl. Verf., Politische Gerechtigkeit - Grundzüge einer naturrechtlichen
Theorie, in: Studia Philosophica 38, 1979, 107-134.



Überlegungen zu einem neuen Handbuch 601

Vergewaltigung und Raub strafrechtlich sanktioniert werden können und
sollen, reichen die Forderungen der Solidarität über die Dimensionen des
Geschuldeten in eine Dimension von freier Zuneigung und von Mehrleistungen

hinein. Es wäre die Aufgabe einer christlichen Ethik, über die
Minimalbedingungen von Recht überhaupt auf Verbesserung der Rechtsordnungen

aufmerksam zu machen, die sich unter den Anspruch der Solidarität
stellen, und zugleich zu zeigen, daß mit diesem Anspruch keineswegs
partikular-christliche, insbesondere kirchliche Interessen ins Spiel kommen,
vielmehr ein höheres Maß an Menschlichkeit im Zusammenleben erreicht
wird: Das Prinzip der Nächstenliebe (Solidarität) kommt einem jedem
zugute, ist daher im zweiten Sinn allgemeingültig.

Das Prinzip der Solidarität und seine Auffächerung in verschiedene
Grundsätze menschlichen Zusammenlebens kann sich ebenso auf
offenbarungstheologische Elemente wie auf philosophische Überlegungen berufen.
Beide Arten von Überlegungen schließen sich nicht gegenseitig aus, ergänzen
vielmehr einander. Obwohl mit dem offenbarungstheologischen Moment
methodisch nicht ein allgemeingültiger, sondern ein partikularer Gesichtspunkt

hereinkommt, ist die entsprechende Rechtsbegründung insgesamt
doch allgemeingültig, weil sie nicht christlichen Partikularinteressen,
vielmehr dem Wohlergehen aller Menschen dient.

Die hier experimentell angesetzte Zweistufigkeit einer christlichen
Rechtsbegründung könnte auch die Tatsache verständlich machen, daß es

sowohl im Rahmen der christlichen Ethik wie auch in der allgemein politischen

Diskussion Rechtsgrundsätze unterschiedlicher Gültigkeit gibt : sowohl
Rechtsgrundsätze, die die Minimalbedingungen von Recht überhaupt
aussprechen, als auch Rechtsgrundsätze, die einem Mehr dienen.


	Philosophie und christliche Ethik : Überlegungen zu einem neuen Handbuch

