Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Philosophie und christliche Ethik : Uberlegungen zu einem neuen
Handbuch

Autor: Hoffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761321

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761321
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTFRIED HOFFE

Philosophie und christliche Ethik:
Uberlegungen zu einem neuen Handbuch *

Fragen der Sittlichkeit und der Ethik stoBen heute weltweit auf groBes
Interesse. Dies gilt ebenso fiir den Bereich der persénlichen wie den der
gesellschaftlichen und der politischen Sittlichkeit. Ob es um Umweltschutz,
Lebensqualitdt oder Strafrechtsform, ob es um die Grundstruktur von Wirt-
schaft, Gesellschaft und Politik oder um neue Formen sinnvoller Existenz
geht — in all diesen Bereichen hat die Frage nach dem sittlich guten und ge-
rechten Leben eine zentrale Bedeutung. Die methodische Erforschung der
Frage geschieht aber in der Ethik einschlieBlich der normativen Rechts-
und Staatsphilosophie.

In dieser Situation einer weltweiten Nachfrage nach Sittlichkeit und
Ethik ist auch der Beitrag des christlichen Glaubens und der christlichen
Kirchen gesucht: Die christliche Ethik hat eine neue Chance und Aufgabe.
Eben diese Ethik befindet sich aber in einer tiefgreifenden Neuorientierung,
die es schwierig macht, die Chance und Aufgabe schon jetzt voll zu erfiillen:

Bis vor wenigen Jahren erweckte die christliche, insbesondere die ka-
tholische Ethik den Eindruck eines feststehenden Systems unbedingt
geltender Normen. Dieser Eindruck war jedoch fiir einen hohen Preis er-
kauft, fiir den Preis einer ungeschichtlichen Selbstdarstellung und einer
weitgehenden Abschirmung gegeniiber neueren Erkenntnissen der Human-
wissenschaften und der Philosophie. Seit einigen Jahren hat sich diese Lage
radikal verdndert. Die christliche, gerade auch die katholische Ethik besinnt
sich wieder auf ihre differenziertere und keineswegs kontroverslose Geschichte.
Vor allem stellt sie sich der Herausforderung, die von der philosophischen
und der sozialwissenschaftlichen Forschung ausgeht. Die neue intellektuelle
Offnung und Orientierung hat sich in einer Fiille von Diskussionsbeitrigen
niedergeschlagen. Zu den wichtigsten Versuchen einer Neuformulierung der
christlichen Ethik auf dem wissenschaftlichen Niveau der Zeit gehdren im

* Handbuch der christlichen Ethik. Hrsg. von Anselm HerTz, Wilhelm KORFF,
Trutz RENDTORFF, Hermann RINGELING. — Freiburg, Basel, Wien: Herder; Giiters-
loh: Verlagshaus Gerd Mohn (1978). 2 Bde. 519/559 S.

a8



590 Philosophie und christliche Ethik:

deutschsprachigen Raum von katholischer Seite die Beitrige von Alfons
Auver, Franz Boéckle und Johannes Griindel, von Wilhelm Korff, Dietmar
Mieth und Bernhard Schiiller .

In dieser Situation einer doppelten Herausforderung der christlichen
Ethik durch die weltweiten Probleme der Gegenwart einerseits und durch
die Erkenntnisse der Humanwissenschaften und der Philosophie anderer-
seits sucht ein zweibdndiges Handbuch die Einsichten und Uberzeugungen
der christlichen Ethik vorzustellen. Es handelt sich um das erste Handbuch
in evangelisch-katholischer Zusammenarbeit, das unter der Herausgeber-
schaft von Anselm Hertz, Wilhelm Korff, Trutz Rendtorf und Hermann
Ringelin Beitrdge von fast vier Dutzend christlicher Theologen und Philo-
sophen vereint. Das Handbuch unternimmt den Versuch, auf der Grundlage
der wissenschaftlichen Neuansdtze der letzten Zeit eine konkrete handlungs-
leitende Ethik zu entwerfen, die sich der christlichen Botschaft verpflichtet
weill. Dieses Unternehmen soll im folgenden unter drei Gesichtspunkten
betrachtet werden: Erstens wird untersucht, inwieweit die christliche Ethik
tatsidchlich die neuere, vor allem die philosophische Ethikdisskusion auf-
greift, zweitens, inwieweit ihr angesichts der weltweiten Probleme kon-
krete Handlungsorientierungen, drittens, inwieweit ihr allgemeingiiltige
Antworten gelingen.

I. ZUR AUFNAHME PHILOSOPHISCHER ETHIK

1. Grundformen heutigen ethischen Avgumentierens

Seit einigen Jahren gehort die philosophische Ethik einschlieBlich der
normativen Rechts- und Staatsphilosophie wieder zu einem Schwerpunkt
der internationalen philosophischen Diskussion. Die vor allem durch eng-
lisch- und deutschsprachige Beitrige bestimmte weltweite «Rehabilitierung
der praktischen Philosophie» hat eine Fiille von klassischen und neuen Argu-
mentationsformen und Einsichten in die Diskussion gebracht. Obwohl diese
Diskussion in vielen Bereichen noch kontrovers ist, bahnt sich doch so
etwas wie ein internationaler Minimalkonsens an. Zu den Elementen dieses
Minimalkonsenses gehéren die Uberzeugungen, (1) daB eine philosophische
Ethik, die wissenschaftlich sein will, nicht ohne analytisches Riistzeug
moglich ist, (2) daB die Prinzipien- oder Normenbegriindung den naturali-
stischen FehlschluB vermeiden muB, (3) daB es zu den Merkmalen der Sprache
der Moral gehort, prédskriptiv und universalisierbar zu sein, (4) daB eine

1 A. AUER, Autonome Moral und christlicher Glaube, Diisseldorf 1971;
F. BockLE, Fundamentalmoral, Minchen 1977; J. GRUNDEL/H. v. OvEN, Ethik
ohne Normen? Zu den Weisungen des Evangeliums, Freiburg-Basel-Wien 1970;
W. KorrF, Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen zur Logik der normativen
Vernunft, Mainz 1973; D. MieTH, Moral und Erfahrung. Beitrage zur theologisch-
ethischen Hermeneutik, Freiburg i. U. — Freiburg i. Br. 1977; B. ScHULLER, Die
Begriindung sittlicher Urteile, Diisseldorf 1973.



Uberlegungen zu einem neuen Handbuch 591

utilitaristische Moralbegriindung vielleicht notwendig, auf keinen Fall aber
zureichend ist.

Im Handbuch wollen G. W. Hunold, F. Bockle und W. Korff in einem
eigenen Kapitel Grundformen heutigen ethischen Avgumentierens die Argu-
mentationsformen der zeitgendssischen Ethik darstellen. Bei aller Kritik
gegeniiber manchen Einzelheiten dieses Kapitels zeigt es doch insgesamt eine
prinzipielle Offenheit der christlichen Ethik gegeniiber der zeitgenossischen
philosophischen (und auch humanwissenschaftlichen) Diskussion. Gerade
auch die katholische Ethik versperrt sich nicht linger der neuzeitlichen
Geistesgeschichte.

Der erste Abschnitt Wege transzendental-anthrvopologischer Avgumenta-
tion von Hunold stellt drei angeblich transzendentale Problembeziige vor:
(1) den existenzialen Problemzugang Martin Heideggers, (2) den dialogischen
von Martin Buber, Ferdinand Ebner und Eberhard Griesebach sowie (3) den
gesellschaftlich-dialektischen Problemzugang der kritischen Theorie von
Horkheimer und Adorno. In diesem Abschnitt vermiBt man aber sowohl
— unter dem anthropologischen Gesichtspunkt — die neuere philosophische
Anthropologie, vor allem Gehlen, als auch — unter dem transzendentalen
Aspekt — neuere Entwicklungen, die mindestens ebensogut Anspruch auf
den Begriff des Transzendentalen erheben kénnen wie die Dialogphilosophie
und die kritische Theorie, ndmlich Apel, Habermas, die Erlanger Schule und
Rawls. Uberhaupt wird der Ausdruck ‘transzendental’ fast ohne begrifflich-
methodische Klirungen verwendet. Die beiden aufgefiihrten Merkmale: (1)
die Negation von Objektivationen und (2) die Frage nach dem Menschsein
des Menschen, sind keineswegs spezifisch. Wirklich transzendentalphiloso-
phisch ist erst ein Denken, das nach den Bedingungen der Mdoglichkeit einer
menschlichen Grunderfahrung, hier der Erfahrung des Sittlichen fragt, ein
Denken, das nach Apriori-Bedingungen dieser Erfahrung sucht und das
im Bereich der transzendentalen Ethik die These von der Autonomie des
Willens vertritt oder sich zumindest mit ihr auseinandersetzt.

Nach der insgesamt zutreffenden Darstellung der drei Problembeziige
folgen zwei Kritikpunkte. Hunold kritisiert den transzendentalen Ansatz
erstens, weil er keine Moéglichkeit enthalte, konkret zu werden, und zweitens,
weil er gegen positive Normen miBtrauisch sei. Diese Kritik erscheint aber
weder historisch (man denke an Kants und Fichtes Rechtsbegriindungen,
die zu spezifischen Rechtsgrundsitzen fithren 2) noch sachlich als zutreffend.

Der zweite Abschnitt iiber Wege analytischer Avgumentation von Bockle
macht im Gegensatz zu hdufigen Verkiirzungen der analytischen Ethik
innerhalb der deutschen Diskussion auf ihre beiden Aspekte aufmerksam:
sowohl auf den sprachanalytischen als auch auf den normanalytischen An-
satz. Obwohl der Abschnitt duBlerst gedringt geschrieben ist, kommen in
ihm doch mit Moore, Wittgenstein und dem Wiener Kreis, mit Ayer, Ste-

2 I. Kant, Die Metaphysik der Sitten, I. Metaphysische Anfangsgriinde
der Rechtslehre; J. G. FicuTE, Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der
Wissenschaftslehre.



592 Philosophie und christliche Ethik:

venson und Hare wesentliche Vertreter der sprachanalytischen Richtung
zu Wort. Man vermifBt allenfalls Hinweise auf die Analyse des ‘moral point
of view’ sowie auf die deontische Logik. Im normanalytischen Teil werden
sowohl der Utilitarismus als auch kommunikationstheoretische Ansitze
(Lorenzen, Schwemmer, Habermas und Apel) vorgestellt. Der entscheidende
Gegenspieler zum Utilitarismus, der zudem seit mehreren Jahren weltweit
diskutiert wird, John Rawls, kommt mit seiner Gerechtigkeitstheorie aller-
dings nicht vor.

Wenn Bockle die « Gemeinsamkeit zwischen utilitaristischer und theo-
logischer Ethik ... in der Uberzeugung (sieht), daB die normativen Urteile
iiber das richtige Handeln im zwischenmenschlichen Bereich teleologisch
und nicht deontologisch zu begriinden seien» (I 75), so wird diese These weder
legitimiert noch ist sie unmittelbar einsichtig. Abgesehen davon, daf die
utilitaristische Maxime selbst eher einen deontologischen als einen teleolo-
gischen Status hat, erscheinen wesentliche Elemente der christlichen Moral,
so zum Beispiel der Dekalog oder die Bergpredigt, eher deontologischer
Natur zu sein. Uberdies wire es empfehlenswert, den Wert der Unterschei-
dung ‘deontologisch — teleologisch’ noch einmal zu iiberpriifen.

Der dritte Abschnitt, Korffs Wege empirischer Argumentation, wirft
leider das methodische Zentralproblem dieses Argumentationstyps, das des
naturalistischen Fehlschlusses, nicht auf. Damit bleibt dieser Argumen-
tationstyp in seiner Struktur héchst fragwiirdig, auch wenn Korff zu Recht
von einer problemadidquaten Ethik Beziige auf die evolutive, sozio6kono-
mische und psychosoziale Dimension menschlichen Handelns verlangt und
wichtige Hinweise auf diese Beziige gibt. —

Insofern das Kapitel iiber die Grundformen heutigen ethischen Argu-
mentierens mit Heidegger, der Dialogphilosophie und der kritischen Theorie
von Horkheimer und Adorno auch auf Diskussionen verweist, deren Grund-
ansatz in die Vorkriegsjahre zuriickreicht, vermilt man umso mehr zwei
andere Richtungen, die nicht nur in den 50er und 60er Jahren bedeutsam
gewesen sind, vielmehr bis in die Gegenwart ihre Relevanz behaupten:
die hermeneutisch-topische Methode sowie die phinomenologische Ethik.
Dieses Defizit ist umso iiberraschender, als der gréBte Teil der Handbuch-
beitrdige selbst mehr oder weniger der hermeneutisch-topischen Methode
zuzurechnen ist. So bleibt das eigene Verfahren der christlichen Ethik weit-
gehend ohne Begriindung, Rechtfertigung — und ein Stiick methodischer
Selbstkritik.

Ebenfalls fehlt eine Reflexion auf das Problem, wie sich eine methodisch
orientierte Ethik gegeniiber der Vielzahl der dargestellten Methoden ver-
halten soll, iiberdies von Methoden, die in der Regel je fiir sich einen univer-
salen Anspruch erheben, jedenfalls die meisten anderen Methoden mehr oder
weniger ausdriicklich verwerfen. Ohne eine Besinnung auf die Chancen,
aber auch Grenzen sowie auf die Méglichkeit einer wechselseitigen Ergan-
zung der verschiedenen Methoden bleibt dieses Kapitel des Handbuchs
philosophisch unverbindlich.

Unverbindlich bleibt das Kapitel auch in einem anderen und gravie-
renderen Sinn: Die Grundformen heutigen ethischen Argumentierens werden



Uberlegungen zu einem neuen Handbuch 593

zwar im ersten Teil des Handbuches vorgefiihrt, die Vorfithrung bleibt aber
fiir die weiteren Teile folgenlos. Im Sachteil Verfassung, Politik und Recht
(IT 215-242) zum Beispiel finden sich weder genuin transzendental-anthropo-
logische noch analytische Argumentationen. Darin kann aber der Sinn einer
Offnung der christlichen Ethik zur neueren Philosophie nicht liegen, daB die
Theologie die philosophischen Argumentationsmethoden bloB zur Kenntnis
nimmt, um dann wieder in derselben keineswegs durch und durch methodi-
schen Weise Prinzipien und Grundsédtze der personlichen, gesellschaftlichen
und politischen Sittlichkeit zu behaupten wie bisher.

2. Aufnahme und Umformung ethischer Trvaditionen: das Beispiel des chvist-
lichen Naturrechts

Im Kapitel Aufnahme und Umformung ethischer Traditionen (I 317-385)
zeichnet einer der Herausgeber des Handbuchs, Anselm Hertz, die Geschichte
des christlichen Naturrechts nach. Hertz bemiiht sich um eine differenzierte
Darstellung, wobei er sich keineswegs blof auf die thomistische und neu-
thomistische Seite beschriankt. Der insgesamt recht instruktive Beitrag
verzichtet allerdings auf jegliche Belege, so dal man seine Aussagen nicht
nachpriifen kann. Dariiber hinaus geht Hertz nicht auf den — methodisch
gesehen — wichtigsten Vorwurf gegen das Naturrecht ein, ndmlich auf den
naturalistischen FehlschluB8. Schon deshalb kann dieser Beitrag das Natur-
recht nicht gegen die neueren formallogischen oder semantischen Vorwiirfe
rehabilitieren 3. Zudem machen sich bei Hertz sprachliche Nachldssigkeiten
bemerkbar, so wenn er zundchst zwei Kriterien des Naturrechts aufstellt:
die «Natur der Sache» und die menschliche Vernunft, wenige Zeilen spiter
aber nur noch von einem Kriterium spricht und behauptet, «da sich die
Normativitdat des Naturrechts unmittelbar aus der Natur der Dinge ergidbe»
(I 329). SchlieBlich macht Hertz zwar auf die Bedeutung der spdtscholasti-
schen Naturrechtslehre fiir die Entwicklung des neuzeitlichen autonomen
und autarken Naturrechts aufmerksam. Aber die neuere und zeitgendssische
Entwicklung (etwa Hobbes, Kant und Rousseau; Rawls und Hart) wird
weder vorgestellt noch auf ihre Chancen und Grenzen hin diskutiert.

II. ZUM ANSPRUCH AUF KONKRETE HANDLUNGSORIENTIERUNG

Die Herausgeber beanspruchen in ihrer Einleitung fiir die christliche
Ethik ausdriicklich konkrete Handlungsleitung (I 6). Sosehr ein solcher An-
spruch angesichts der dringenden Weltprobleme willkommen ist, so schwie-
rig ist es, ihn tatsdchlich einzul6sen. Gelingt es dem Handbuch — wie ange-
kiindigt — die Schwierigkeiten zu iiberwinden?

3 Vgl. dazu VERF., Naturrecht ohne naturalistischen Fehlschluf}, in: Ver-
handlungen des IVR Weltkongresses 1979, 1980.



594 Philosophie und christliche Ethilk:

1. Handlungsorientierung?

Unter dem Titel Verfassung, Politik, Recht wendet sich das Handbuch
den Problemen der Grundordnung von Recht und Staat zu. Zur Handlungs-
orientierung, die man hier erwartet, gehéren Antworten oder Ldsungsvor-
schldge auf Fragen wie zum Beispiel: Warum braucht es iiberhaupt einen
Staat? Was sind die Grundprinzipien von Staat und Recht? Wo liegen
die freiheitsermoglichenden, wo die freiheitsgefihrdenden Aspekte des
Sozialstaats? Unter dieser Perspektive wird man durch die Beitrage aber
enttiduscht.

Im Abschnitt Das Verfassungsprinzip der Neuzeit von T. Rendtorff
vermiBt man Uberlegungen zur Herkunft des neuzeitlichen Verfassungs-
staates aus der geschichtlichen Erfahrung der Biirgerkriege, die zum groBen
Teil konfessionelle Biirgerkriege waren. Unter dem Gesichtspunkt der kon-
fessionellen Biirgerkriege wire zum Beispiel die Ablehnung jener Sdkula-
risierungsform zu problematisieren, die als «Verlust eines urspriinglich
religidsen Orientierungsrahmens» (II 217) verstanden wird. Denn es war die
Tragik der konfessionellen Biirgerkriege, da hier im Namen einer Religion
der Nichstenliebe, eben des Christentums, die Menschen sich mit einem
selten grausamen und unverséhnlichen HaBB bekdmpft haben. Erst die reli-
giose Neutralisierung des Staates fithrte aus dieser Situation heraus.

Ferner: Wenn Rendtorff iiber die Grundrechte spricht, auf historisch-
theologische Hintergriinde aufmerksam macht sowie die Freiheitsrechte und
die Sozialrechte erwidhnt, so bleiben doch wichtige Gesichtspunkte aus dem
Problemkomplex ‘Menschenrechte — Grundrechte’ unerodrtert. Das Diskus-
sionsdefizit wird zwar etwas gemildert, aber keineswegs behoben, wenn man
den Beitrag von H. Zillessen iiber Die politische Form mit hinzunimmt.
Dort findet sich das Stichwort ‘Demokratie’. Aber die methodisch wichtige
Unterscheidung von Menschenrechten (als den philosophisch begriindbaren
Rechten jedes Menschen als Menschen) und den Grundrechten (als der
positivvechtlichen Institutionalisierung von Menschenrechten) wird ebenso-
wenig diskutiert wie die Frage, inwieweit den politischen Mitwirkungsrechten
und damit auch der Demokratie selbst der Rang von Menschen- und Grund-
rechten gebiihrt. Auch das Problem mdéglicher Spannungen zwischen den
Freiheits- und den Sozialrechten wird nicht erértert. Insgesamt erreichen die
Ausfithrungen iiber die Menschenrechte/Grundrechte und die Demokratie
nicht jenes MaB an konkreter Handlungsorientierung, das nach dem gegen-
wirtigen Stand der philosophisch-juristisch-politischen Diskussion schon
moglich wire.

Ahnliches gilt fiir die Abschnitte von W. Kerber iiber Positives Recht
versus Naturrecht? und von F. Bockle iiber Strafrecht und Sittlichkeit. Gewi3
werden in beiden Beitrigen mit viel Sachkenntnis und Umsicht einige
Gesichtspunkte herausgearbeitet, die fiir das jeweilige Problemfeld von
Bedeutung sind. Kerber behandelt die Vieldeutigkeit des Naturrechtsbegrif-
fes, die Bedeutung des Naturrechts als Vernunftrechts, die beiden Aspekte
des Naturrechts als objektiven und als subjektiven Rechts sowie das Pro-
blem eines Konflikts zwischen positivem Recht und Naturrecht; Bockle



Uberlegungen zu einem neuen Handbuch 595

geht auf die Rechtsgrundlage des Strafrechts in der Verfassung, auf den
subsididren Charakter der Strafordnung und auf die sittenbildende Kraft
des Strafrechts ein. Die tatséchliche naturrechtliche Begriindung (a) der
Notwendigkeit von Recht iiberhaupt und (b) von héchsten Grundsitzen
sittlich richtigen Rechts entfallen aber bei W. Kerber ebenso wie bei F.
Bockle nihere Bestimmungen zu den Fragen fehlen: (a) warum es iiberhaupt
ein Strafrecht braucht, (b) welche Bereiche strafrechtlich zu regeln, welche
freizustellen sind und (c) nach welchen Kriterien das Strafmafl festgelegt
und der Strafvollzug durchgefiihrt werden soll.

2. Gerechtigkeit (Menschenvechte) in der Kirche?

Die Prinzipien der politisch-sozialen Gerechtigkeit sind Grundsitze,
nach denen die politische Ordnung menschlichen Zusammenlebens gestaltet
werden soll, sofern es die Qualitit des Sittlichen verdient. Auch wenn die
Gesetze und Institutionen einer Gemeinschaft noch so gut Koordination,
Effizienz und Stabilitdt verbiirgen, zugleich aber als ungerecht erkannt
werden, sind sie aufzuheben oder zu verindern — vorausgesetzt, da3 man iiber-
haupt nicht bloB pragmatische, sondern — wie die christliche Ethik — auch
sittliche Forderungen stellt. Sittliche Richtigkeit (politisch-soziale Ge-
rechtigkeit) ist der hochste Anspruch, den wir gegeniiber der Verfassung,
der Politik und dem Recht einer Gemeinschaft erheben.

Insoweit auch christliche Gemeinden und Kirchen neben ihrem religios-
charismatischen Charakter eine politisch-soziale Seite haben, insofern auch
sie institutionelle Formen menschlichen Zusammenlebens sind, stellt sich
die Frage, inwieweit sie den sittlichen Kriterien der Gerechtigkeit unterwor-
fen sind.

Das Handbuch christlicher Ethik diskutiert zwar sittliche Verbind-
lichkeiten fiir Leben und Gesundheit, fiir Ehe und Familie, fiir Verfassung,
Politik und Recht, fiir Wirtschaft, Arbeit und Kultur. Die Frage, inwie-
weit auch die christlichen Gemeinden und Kirchen unter Kriterien der Ge-
rechtigkeit zu stellen sind und was die Anwendung solcher Gerechtigkeits-
prinzipien fiir ihre Struktur bedeuten wiirde, wird aber nicht einmal aufge-
worfen, geschweige denn zu 16sen gesucht. Die Frage zum Beispiel, ob es auch
innerhalb der christlichen Kirchen Menschenrechte und Grundrechte gibt
oder ob die Menschenrechte und Grundrechte nur eine Forderung sind, die
die Kirche an andere, aber nicht an sich selbst zu stellen hat, vermif3t man
ebenso wie die Frage nach Demokratie und Mitbestimmung innerhalb und
nicht nur auBerhalb der Kirche. Solche Uberlegungen fehlen iibrigens hiufig
auch in kirchenamtlichen Verlautbarungen iiber Gerechtigkeit und Men-
schenrechte *.

Welche Griinde kann das Fehlen solcher Uberlegungen haben? Da es
kaum pures Vergessen ist, 148t sich vermuten, da3 dieses Problem enfweder

*+ Vgl. dazu VERF., Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte: Philo-
sophische Uberlegungen, in: O. H6FFE, A. MACHERET, C.-J. PINTO DE OLIVEIRA,
Johannes Paul II. und die Menschenrechte. Freiburg i. U. — Freiburg i. Br. 1979.



596 Philosophie und christliche Ethik:

ein zu heiBes Eisen ist, das selbst umsichtige christliche Ethiker in gefahr-
liche Kollisionen mit ihren Kirchen bringen kénnte, oder aber daB selbst bei
«fortschrittlichen Theologen» (was immer auch das heiBen mag) die Vor-
stellung vorherrscht, die Kirchen seien ein rechts-, verfassungs- und politik-
freier Raum, so daB die Anwendungsbedingungen von Gerechtigkeit und
Menschenrechten vollstindig entfielen. Das aber wiirde der (von einem der
Autoren: Bockle selbst zitierten) Einsicht in die Natur der Sittlichkeit
widersprechen, ndmlich dem Charakter der Selbstverpflichtung: Sittliche
Forderungen gelten nicht blo@ fiir den, gegeniiber dem sie erhoben werden;
sittliche Forderungen gelten immer auch, vielleicht sogar in erster Linie
fiir den, der sie erhebt.

III. CHRISTLICH ODER ALLGEMEINGULTIG? — EIN DILEMMA
CHRISTLICHER RECHTSBEGRUNDUNG

Dort, wo die christliche Ethik substantielle Aussagen iiber die (persén-
liche, gesellschaftliche und politische) Sittlichkeit machen will, befindet sie
sich in einem Dilemma. Auf der einen Seite 148t sich nicht leugnen, da3 im
zeitgendssischen Konzept der Kulturen, Weltanschauungen und Religionen
das Christentum nur eine Stimme unter vielen darstellt, insofern partikular
ist. Auf der anderen Seite ist ein Beitrag gefragt, der nicht bloB die (prak-
tizierenden) Christen, sondern der tendentiell alle, die Glaubigen wie die
Nichtgldubigen, anspricht. Zudem wird die Forderung nach allgemein-
giiltigen Aussagen an die christliche Ethik nicht bloB «von auBen» heran-
getragen. Sie griindet nicht allein in der besonderen geschichtlich-gesell-
schaftlichen Situation unserer Zeit, der zunehmenden wirtschaftlichen,
sozialen, kulturellen und politischen Verflechtung aller Gruppen und Staaten.
Sie ist der christlichen Ethik auch immanent, und zwar gilt dies in einem
doppelten Sinn. Erstens ist der Allgemeinheitsanspruch der christlichen
Ethik immanent, insofern sie Ethik ist; denn es gehort zum Wesen der
«Sprache der Moral», von universaler Giiltigkeit zu sein. Zweitens ist er ihr
immanent, insofern sie christlich ist; denn seit seinen Anfingen zielt das
Christentum auf Universalitit ab.

Sosehr die Herausgeber in ihrer Einfithrung den Universalitdtsanspruch
des Christentums gesehen haben, so sehr fehlt ihnen dort eine Einsicht in
den komplementiren, den partikularen Aspekt einer christlichen Moral und
damit in ihre insgesamt dilemmatische Situation. Am Beispiel einer «christ-
lichen Rechtsbegriindung mit dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit» (Pan-
nenberg: II 327) méchte ich das grundlegende Dilemma nédher untersuchen.

Die christliche Rechtsbegriindung wird vor allem von zwei Begriin-
dungstypen bestimmt, die in der Regel getrennt, je fiir sich allein auftreten:
von einem (aristotelisch-stoisch-thomistischen) Naturrechtsdenken, das die
natiirliche Vernunft als zureichende Erkenntnisquelle erkennt, und von
einer offenbarungstheologischen Rechtsbegriindung, die sich auf die Heiligen
Schriften des Alten und insbesondere des Neuen Testaments beruft. Im



Uberlegungen zu einem neuen Handbuch 597

Handbuch steht fiir das Naturrechtsdenken aufler dem Beitrag von W. Ker-
ber (Positives Recht versus Naturrecht? II 300-312) vor allem der schon
erwahnte Abschnitt von A. Hertz, wihrend die offenbarungstheologischen
Rechtsbegriindung in W. Pannenbergs Abschnitt Christliche Rechisbegriin-
dung (II 323-342) zur Sprache kommt, ohne dall Pannenbergs Abschnitt
sich darauf verkiirzen lieBe. Beide Begriindungstypen, der naturrechtliche
und der offenbarungstheologische, haben ihre eigenen methodischen Schwie-
rigkeiten, den doppelten Anspruch zu erfiillen, sowohl christlich als auch
allgemeingiiltig zu sein.

In dem MaBe, wie das Naturrechtsdenken die Chancen und Anspriiche
der natiirlichen Vernunft ernst nimmt, ist es offen fiir die Entwicklung der
menschlichen Vernunftméglichkeiten und ihrer methodischen Ausarbeitung
durch die Philosophie. Es ist offen fiir die Grundformen neuzeitlichen und
zeitgendssischen ethischen Argumentierens, dann auch fiir die neueren Er-
gebnisse empirischer Forschung. Diese Offenheit fiir die natiirliche Vernunft,
fiir Philosophie und Einzelwissenschaften gibt dem Naturrechtsdenken die
Chance zu allgemein iiberzeugenden Erkenntnissen. Zugleich befiirchten
aber Skeptiker, daB das Naturrechtsdenken zur «bloBen Philosophie degra-
diere», in der das spezifische Christliche entweder verloren gehe oder zumin-
dest seine offenkundige Gegenwart verliere. Die Allgemeingiiltigkeit scheint
tendentiell zu Lasten des Christlichen zu gehen.

Um dieser Gefahr zu entkommen, hat das neuere katholische Natur-
rechtsdenken sich auf den Philosophen berufen, der sich in exemplarischer
Weise der Aufgabe gestellt hat, Philosophie und Christentum zu vermitteln,
ndamlich auf Thomas von Aquin. Das neuthomistische Naturrechtsdenken
ist insofern christlich, als es sich auf einen christlichen Denker, insbesondere
auf Thomas, beruft. Damit lauft aber das Naturrechtsdenken Gefahr — abge-
sehen von der hdufig ahistorischen Berufung auf Thomas —, da8 der philo-
sophische Anspruch verloren geht, Erkenntnisse durch Argumentation
allein, ohne letzte Berufung auf Autoritdten, zu gewinnen. Schon die groB3en-
teils imanente Entwicklung der neuzeitlichen Philosophie aus Fragestellun-
gen und Aporien des mittelalterlichen Denkens, so etwa des Nominalismus,
wird dort, wo diese Entwicklung iiber den thomasischen Stand an philo-
sophischer oder auch nur an empirischer Erkenntnis hinausfiihrt, aus me-
thodischen oder inhaltlichen Griinden verworfen — oft genug ohne die neueren
philosophischen und empirischen Forschungen hinreichend zur Kenntnis zu
nehmen. Diese Haltung vieler Neuthomisten fiihrt zu dem paradoxen
Resultat, daB gerade der genuin philosophische, eben der naturrechtliche
Ansatz christlicher Rechtsbegriindung, sich der neueren Philosophiediskus-
sion weitgehend versperrt.

Fiir den anderen Begriindungstyp ist von vornherein ein Offenbarungs-
element konstitutiv. Damit gilt die blosse Erkenntnis der natiirlichen Ver-
nunft entweder als unmdéglich oder als unangemessen oder zumindest als
unzureichend. Durch den konstitutiven Riickbezug auf urchristliche Ele-
mente (letzlich die Botschaft Jesu Christi in ihrer neutestamentlichen Uber-
lieferung samt ihren alttestamentlichen Wurzeln) enthilt die offenbarungs-
theologische Rechtsbegriindung von vornherein ein genuin christliches



598 Philosophie und christliche Ethik:

Element, zugleich aber auch einen philosophiekritischen oder philosophie-
relativierenden Zug. Sofern man aber — wie in der neueren protestantischen
Diskussion etwa Karl Barth — «von der Positivitit der gottlichen Offen-
barung in Christus ausgeht», besteht die «Hauptschwiche einer theologi-
schen Rechtsbegriindung ... darin, daB sie iiber den Rechtspositivismus nur
insofern hinausgelangt, als die positivistische Setzung um eine Stufe zuriick-
verlegt wird — von staatlicher Gesetzgebung auf die Positivitit einer reli-
giosen (oder theologischen) Offenbarungbehauptung. Der Positivismus als
solcher wird dabei nicht iiberwunden» (Pannenberg: II 327). In Umkehrung
der Schwierigkeit des Naturrechtsdenkens lduft die bloB offenbarungstheo-
logische Rechtsbegriindung Gefahr, mit ihrem spezifisch christlichen Ele-
ment zugleich den Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit zu opfern.

Pannenberg sucht dieser Gefahr im Durchgang durch eine allgemeine
Reflexion auf das Verhiltnis von Recht und Religion zu entgehen. Die neue-
ren religionsphdnomenologischen und ethnologischen Forschungen lassen
sich — so Pannenberg — dahingehend interpretieren, daBl einerseits eigene,
von der Religion unabhdngige anthropologische Wurzeln des Rechtslebens
anzunehmen sind, was das generell zu findende Rechtsprinzip der Gegen-
seitigkeit belegt, daB aber andererseits ein Bediirfnis nach religioser Legiti-
mation der tatsichlichen Rechtsordnung besteht: «Der erste Gesichtspunkt
erklart die allgemeine Verbreitung weitgehend dhnlicher Rechtsauffassungen
im menschlichen Zusammenleben bei gleichzeitig divergierenden religiosen
Uberzeugungen. Der zweite 148t der ebenso allgemeinen Uberzeugung von
der Heiligkeit der iiberlieferten Sitten und ihrer hiufigen Zuriickfiihrung auf
die (gottlichen) Urheber der kosmischen wie der gesellschaftlichen Ordnung
Gerechtigkeit wiederfahren» (II 329).

Obwohl die These von der engen Zusammengehorigkeit von Recht und
Religion oft bestritten wird (so etwa von dem bekannten Vertreter des
metaethischen Emotivismus, P. H. Nowell-Smith) scheint die These in der
Pannenbergschen Interpretation doch sehr plausibel. Gleichwohl stellt
sich noch die Frage, welche Bedeutung die religionsphdnomenologische und
ethnologische These hat. Es handelt sich ndmlich um eine kulturgeschicht-
liche, also empirisch-deskriptive These, die — sofern richtig — beobachtbare
historische Tatbestinde generalisiert. Die These hat fiir Uberlegungen zur
eventuellen Notwendigkeit einer religiosen (theologischen) Begriindung
von Recht einen heuristischen, keinesfalls aber einen legitimatorischen Wert.
Aus der Tatsache eines hdufigen, vielleicht sogar bis heute generellen Zusam-
menhangs zwischen Recht und Religion folgt nicht, daB das Recht dieser
religiovsen Begriindung auch wirklich bedarf. Die Berufung auf religions-
phidnomenologische und ethnologische Tatbestinde schafft nur eine weitere
Form von Positivismus: Neben der Positivitiat staatlicher Gesetzgebung und
der einer religitsen (theologischen) Offenbarungsbehauptung steht als dritte
Variante die Positivitdt eines kulturgeschichtlichen Tatbestandes. Auch die
Spezifizierung der allgemeinen kulturgeschichtlichen These auf die besondere
Situation des Volkes Israel, also die Tatsache, daf der «Gott Israels ... in
besonderer Weise ein Gott des Rechts» ist (II 332), fiihrt ebensowenig aus
der kulturgeschichtlichen Positivitit heraus wie Pannenbergs wichtiger



Uberlegungen zu einem neuen Handbuch 599

Hinweis darauf, daB im «Gegensatz zum Traditionalismus der jiidischen Ge-
setzlichkeit ... Jesu Gesetzauslegung durch einen traditionskritischen Zug
gekennzeichnet» ist (IT 333).

Fir eine «christliche Rechtsbegriindung mit dem Anspruch auf all-
gemeine Giiltigkeit» systematisch bedeutsamer als die geschichtliche Frage
ist daher die Sachfrage, «ob ein Strukturzusammenhang zwischen Recht und
Liebe besteht» (334). Pannenberg verweist hier auf Erik Wolfs Recht des
Ndchsten (1958, 21966) als einen neueren Versuch, die Liebe «als Grund und
Mitte des Rechts» (Wolf) zu denken. Uber Wolf hinaus fordert Pannenberg,
den Strukturzusammenhang von Recht und Liebe nicht bloB in theologischer
Setzung zu behaupten, sondern ihn auch als allgemeingiiltige strukturelle
Bedingung von Rechtsverhiltnissen aufzuweisen. Die von Pannenberg
gebrachten Hinweise darauf, daB «alle Rechtsbeziehungen als durch Akte
der Anerkennung begriindet zu verstehen sind», (336) scheinen allerdings
unzureichend, weil unspezifisch zu sein. Mit dem der Philosophie vertrauten
(ndmlich schon etwa durch Aristoteles und das neuzeitliche Vertragsdenken
implizit anerkannten und durch den Deutschen Idealismus nachdriick-
lich herausgestellten) Moment der Anerkennung ist weder das Spezifische
von Liebe noch das Besondere eines genuin christlichen, iiber das Jus talio-
nis hinausgehenden Rechts benannt.

Die Liebe ist nicht irgendeine Form von gegenseitiger Anerkennung.
Vielmehr kann man erst dort von Liebe sprechen, wo zwischenmenschliche
Beziehungen im Unterschied zu bloflen Rechtsbeziehungen auf freier Zu-
neigung beruhen und wo das von der Liebe bestimmte Handeln iiber das
hinausgeht, was man dem Mitmenschen schuldet. Deshalb liegt nur dann
ein Strukturzusammenhang zwischen Recht und Liebe vor, wenn man nicht
an irgendeine Rechtsordnung, sondern an eine besondere, an ein Mehr denkt.
Insofern aber dieses Mehr nicht fiir Recht iiberhaupt charakteristisch ist,
scheint mit dem spezifisch Christlichen der Anspruch auf Allgemeingiiltig-
keit verloren zu gehen. Pannenbergs Ansatz wird dem selbstgesetzten An-
spruch, Christentum und Allgemeingiiltigkeit zu vermitteln, nicht gerecht.

Ist der doppelte Anspruch vielleicht in sich widerspriichlich? Die Ant-
wort hdngt davon ab, was man unter allgemeiner Giiltigkeit versteht. Eine
«christliche Rechtsbegriindung mit dem Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit»
ist nur dann mdéglich, wenn man im Begriff der Allgemeingiiltigkeit eine
Differenzierung vornimmt. Eine Rechtsbegriindung kann erstens allgemein
heiBlen, weil sie — etwa in einer analytisch-transzendentalen Reflexion — auf
begriffliche Elemente und Konstitutionsmomente aufmerksam macht, die
fiir jedes Recht giiltig sind, weil sie niamlich zum Wesen, zum Begriff und
zur Natur des Rechts gehéren. Eine Rechtsbegriindung kann man aber auch
dann allgemein nennen, wenn sie eine Rechtsordnung entwirft, die iiber das
fiir jedes Recht Notwendige hinausgeht, die Bedingungen fiir das Recht also
verschirft, in diesem Hinausgehen und Verschirfen aber nicht partikularen
Interessen einzelner Gruppen, Klassen oder Schichten, vielmehr dem Wohl-
ergehen aller dient.

Die beiden Begriffe von Allgemeingiiltigkeit stehen nicht beliebig neben-
einander, vielmehr setzt der zweite Begriff den ersten voraus. Denn nur dort,



600 Philosophie und christliche Ethik:

wo die Bedingungen von Recht iiberhaupt erfiillt sind, kann man an eine
Verschdrfung oder Verbesserung dieser Bedingungen denken.

Gemdl der doppelten und zugleich aufeinander bezogenen Bedeutung
von Allgemeingiiltigkeit wire eine «christliche Rechtsbegriindung mit dem
Anspruch auf Allgemeingiiltigkeit» zweistufig durchzufiihren. In einem
ersten Schritt wire die Anerkennung als Konstitutionsmoment von Recht
iiberhaupt aufzuweisen, mindestens von einem Recht, das sich unter den
Anspruch sittlicher Verbindlichkeit (politisch-sozialer Gerechtigkeit) stellt.
Geschichtlich-politisch gewendet, hdtte die christliche Ethik als erstes von
jeder Rechtsordnung die Minimalbedingung einzufordern, dem Prinzip
wechselseitiger Anerkennung zu geniigen. Von dieser Idee wechselseitiger
Anerkennung her lieBen sich Grundsédtze von Rechts- und Verfassungsstaaten
legitimieren: Zum einen die prozeduralen Elemente von Rechtsstaatlichkeit
und Demokratie, zum anderen die substantiellen Elemente wie die per-
sonlichen Freiheitsrechte, die politischen Mitwirkungsrechte und — minde-
stens zum Teil — die sozialen Grundrechte. Insofern eine solche Rechtsbe-
griindung das Konstitutionsmoment von Recht iiberhaupt herausarbeitet
und von diesem allgemeinen Konstitutionsmoment her Rechtsgrundsitze
entwickelt, ist sie allgemeingiiltig. Sie ist iiberdies in dem Sinn christlich,
daB3 die wechselseitige Anerkennung ein notwendiges (generisches), wenn
auch nicht zureichendes (zugleich spezifisches) Element des christlichen
Prinzips der Nachstenliebe darstellt. Dieser erste Schritt der christlichen
Rechtsbegriindung braucht aber nicht auf besondere offenbarungstheo-
logische Elemente zuriickzugreifen; er gehért zum allgemein philosophischen
Naturrechtsdenken 3.

In einem zweiten Schritt kénnte die christliche Rechtsbegriindung
darauf aufmerksam machen, dall seit dem Christentum das menschliche
Zusammenleben unter der Forderung der Nichstenliebe steht und daB
diese Forderung eine iiber das allgemeine Rechtsprinzip hinausgehende Ver-
besserung der politisch-sozialen Welt erfordere. Eine Rechtsordnung stehe
seither nicht bloB unter der Minimalbedingung gegenseitiger Anerkennung,
sondern auch unter einer verschirften Bedingung, der der Néachstenliebe,
einer Bedingung, die sich etwa in der intranationalen und auch internatio-
nalen Wirtschaft- und Sozialpolitik niederschlage und die insbesondere die
Solidaritit mit den (physisch, psychisch und intellektuell, wirtschaftlich
und sozial) Schwicheren zu einem weiteren Ordnungs- und Gestaltungs-
prinzip der Rechtsordnungen erklire.

Weil die Forderung nach Solidaritdt iiber die Konstitution von Recht
iiberhaupt reicht, ist sie nicht in demselben Maf3 von den Menschen und ihrer
Rechtsordnung einzufordern wie die Minimalbedingung politisch-sozialer
Gerechtigkeit: die gegenseitige Anerkennung. Wihrend die gegenseitige
Anerkennung zu dem gehért, was jeder Mensch seinen Mitmenschen schuldet,
von jedem also einzufordern ist, wihrend Ubertretungen wie Mord, Totschlag,

5 Vgl. VERF., Politische Gerechtigkeit — Grundziige einer naturrechtlichen
Theorie, in: Studia Philosophica 38, 1979, 107-134.



Uberlegungen zu einem neuen Handbuch 601

Vergewaltigung und Raub strafrechtlich sanktioniert werden kénnen und
sollen, reichen die Forderungen der Solidaritdt iiber die Dimensionen des
Geschuldeten in eine Dimension von freier Zuneigung und von Mehrlei-
stungen hinein. Es wire die Aufgabe einer christlichen Ethik, iiber die Mini-
malbedingungen von Recht iiberhaupt auf Verbesserung der Rechtsord-
nungen aufmerksam zu machen, die sich unter den Anspruch der Solidaritit
stellen, und zugleich zu zeigen, daB mit diesem Anspruch keineswegs par-
tikular-christliche, insbesondere kirchliche Interessen ins Spiel kommen,
vielmehr ein hoheres MaB an Menschlichkeit im Zusammenleben erreicht
wird: Das Prinzip der Nichstenliebe (Solidaritit) kommt einem jedem zu-
gute, ist daher im zweiten Sinn allgemeingiiltig.

Das Prinzip der Solidaritit und seine Aufficherung in verschiedene
Grundsitze menschlichen Zusammenlebens kann sich ebenso auf offenba-
rungstheologische Elemente wie auf philosophische Uberlegungen berufen.
Beide Arten von Uberlegungen schlieBen sich nicht gegenseitig aus, erginzen
vielmehr einander. Obwohl mit dem offenbarungstheologischen Moment
methodisch nicht ein allgemeingiiltiger, sondern ein partikularer Gesichts-
punkt hereinkommt, ist die entsprechende Rechtsbegriindung insgesamt
doch allgemeingiiltig, weil sie nicht christlichen Partikularinteressen, viel-
mehr dem Wohlergehen aller Menschen dient.

Die hier experimentell angesetzte Zweistufigkeit einer christlichen
Rechtsbegriindung konnte auch die Tatsache verstidndlich machen, daB es
sowohl im Rahmen der christlichen Ethik wie auch in der allgemein politi-
schen Diskussion Rechtsgrundsitze unterschiedlicher Giiltigkeit gibt: sowohl
Rechtsgrundsidtze, die die Minimalbedingungen von Recht iiberhaupt aus-
sprechen, als auch Rechtsgrundsitze, die einem Mehr dienen.



	Philosophie und christliche Ethik : Überlegungen zu einem neuen Handbuch

