
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Zu Ebelings Dogmatik I

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Zu Ebelings Dogmatik I

In rascher Folge erscheint Gerhard Ebelings Dogmatik des christlichen
Glaubens : im Februar erschien Bd. I : Prolegomena, T. 1 Der Glaube an Gott
den Schöpfer der Welt1; im Juni Bd. II : T. 2 Der Glaube an Gott den Versöhner
der Welt2; für November ist die Auslieferung von Bd. III: T. 3 Der Glaube

an Gott den Vollender der Welt3 angekündet. Die beiden z. Z. vorliegenden
Bände belaufen sich auf 1006 Seiten (römische + arabische Paginierung).
Bd. III soll ca. 590 Seiten enthalten. Die gesamte Dogmatik (Prolegomena
+ 3 Teile + Register) wird also ein Werk von ca. 1600 Seiten ausmachen.
Wer Ebelings bisherige Veröffentlichungen kennt, wird nichts anderes als
eine ebenso präzise wie gedrängte Darstellung der christlichen Glaubenslehre,
von stark persönlicher Prägung, konsequent mit den methodischen und
systematischen Ansätzen des Autors erwarten. So sei der Besprechung des

I. Bandes eine kurze - vorläufige - Charakterisierung des Werkes vorangestellt.

Eine repräsentative Dogmatik

Zu vergleichen ist Ebelings Dogmatik kaum mit der aus Seminarien
und Kolloquien entstandenen «Dogmatik im Dialog» von F. Buri, J. M.
Lochman und H. Ott (3 Bde, Gütersloh 1973-76, Gesamtzahl der Seiten:
877); noch weniger mit dem «Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik»,
Mysterium Salutis, hrsg. von J. Feiner und M. Löhrer, mit Beiträgen von
70 verschiedenen Mitarbeitern (7 Bde, Einsiedeln 1965-76, Gesamtzahl der
Seiten: 6232). Zum Vergleich könnten etwa herangezogen werden: «Der

1 Gerhard Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I: Prolegomena,

1. Teil Der Glaube an Gott den Schöpfer der Welt, Tübingen: J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck) 1979, xxvni-A14 S.

2 Bd. II : 2. Teil Der Glaube an Gott den Versöhner der Welt, Tübingen 1979,
xvii-547 S.

3 Bd. III: 3. Teil Der Glaube an Gott den Vollender der Welt, Tübingen 1979

(Auslieferung November), ca. 590 S.

37



574 Zu Ebelings Dogmatik I

evangelische Glaube», Grundzüge der Dogmatik, von H. Thielicke (3 Bde,
Tübingen 1968-78, Gesamtzahl der Seiten: 1907); die «Dogmatik als
Selbstverständnis des christlichen Glaubens» von F. Buri (2 Bde, Bern/Tübingen
1956-62, Gesamtzahl der Seiten: 957); die «Systematische Theologie» von
P. Tillich (3 Bde, Stuttgart 1956-66, Gesamtzahl der Seiten: 1083); die
«Dogmatik» von E. Brunner (3 Bde, Zürich/Stuttgart 1946-60, Gesamtzahl
der Seiten: 1273); und die «Kirchliche Dogmatik» von K. Barth (13 Bde,
Zürich 1932-67, Gesamtzahl der Seiten: 8953). Barths Dogmatik ist in der
bisherigen Geschichte der christlichen Theologie die umfangreichste. In der
Besprechung des letzten Teilbandes (Tauf-Fragment) haben wir 4 Barths
Dogmatik mit Calvins Institutio und der Summa theologiae des Thomas von
Aquin verglichen 5. Nehmen wir Ebelings Dogmatik und Schleiermachers
Glaubenslehre hinzu - was man kaum als eine zufällige oder willkürliche
Ergänzung bezeichnen dürfte -, so ergibt sich folgendes Bild : Schleiermacher,
Der christliche Glaube (2 Bde, 2. Aufl. Berlin 1830 u. 1831), 1136 S. (ca. 0,3
Mio Wörter) ; Calvin, Institutio (4 Bde, krit. Ausg. v. J. D. Benoit, Paris
1957-63), 1561 S. (ca. 0,5 Mio Wörter); Ebeling, Dogmatik, ca. 1600 S.

(ca. 0,6 Mio Wörter) ; Thomas, Summa theologiae (Handausg. Turin 1952-56),
3187 S. (ca. 2 Mio Wörter) ; Barth, Kirchliche Dogmatik, 8953 S. (ca. 4,5 Mio
Wörter). Zwischen der ersten und der zweiten (stark veränderten) Auflage
von Schleiermachers Glaubenslehre vergingen 10 Jahre (1821-31); zwischen
der ersten und der definitiven Ausgabe von Calvins Hauptwerk 23 Jahre
(1536-59); Thomas arbeitete an seiner (unvollendeten) Summa 6 Jahre
(1267-73); Barth an seiner (unvollendeten) Dogmatik 35 Jahre (1932-67);
Ebeling trug seine Dogmatik als viersemestrige Vorlesung (1976-78) vor, und
was in knapp einem Jahr gedruckt erscheint, ist ein vollendetes (vom Autor
«Haupternte meines Lebens mit der Theologie» genanntes) Werk, von subtiler
(vom Autor mit «Filigran» verglichener) Struktur und souveräner (vom
Autor «begrenzt» und «konzentriert» bezeichneter) Problementfaltung. Im
Vorwort dankt der Verfasser - neben anderen - Ernst Fuchs für «freundliche»
Mitlektüre des Manuskriptes und «hilfreiche» Anregung.

Eine Gottes Gottsein betonende Dogmatik

An neuen Konzepten von Theologie, an Erwägungen zur theologischen
Methode, an Vorschlägen zu neuen Leitgedanken, zu Aufbau und
Ausrichtung der theologischen Arbeit fehlt es heute nicht. Was Ebeling vorlegt
ist etwas anderes : eine voll entfaltete und umfassend durchgeführte Material-
dogmatik. Unter diesem Gesichtspunkt empfiehlt sich ein kurzer Vergleich
mit Karl Barths Kirchlicher Dogmatik. Zwar spürt man beim Zürcher
Systematiker eine starke Zurückhaltung gegenüber Barth (im I. Band wird
Barth nur zweimal, S. 14 u. 397, genannt; an zwei Stellen, S. 246 u. 399, wird

4 FZPhTh 15 (1968) 3-28.
5 A. a. O., 5f, Anm. 4.



Zu Ebelings Dogmatik I 575

auf Barthsche Positionen angespielt). Die Differenzen zwischen der «Kirchlichen

Dogmatik» und der «Dogmatik des christlichen Glaubens» liegen offen
zutage. Doch gibt es auch nicht zu übersehende Berührungspunkte. Die
Unterschiede betreffen zunächst Form und Gestalt: Barths Dogmatik ist ein
monumentales Werk von geradezu epischer Breite, unterbrochen durch
zahlreiche Exkurse und längere (von manchen bes. geschätzte) Einschiebungen
in Kleindruck. Ebelings Text ist durchgehend knapp und dicht, fein gegliedert
in klar überschriebene Gedankenschritte (vgl. dazu den Plan des Gesamtwerkes,

Bd. I, S. xi-xii, und die detaillierte Inhaltsangabe des I. Bandes, S.

xiii-xxxviii) 6. Barths Diktion hat rhetorische Züge (im guten Sinn), ist
kämpferisch, bisweilen polemisch (nicht im abwertenden Sinn). Ebeling
pflegt einen verhaltenen Stil, seine Sprache ist ebenso sachlich und reflektiert
wie zu eigener Reflexion der Sache einladend. Eine wichtige Differenz
besteht bez. der reformatorischen Hauptfiguren: Barth beruft sich vornehmlich

auf Calvin, Ebeling entschieden auf Luther. Das Gemeinsame: Beide
entfalten ihre Dogmatik im Zeichen genuin reformatorischer Theologie, in
kritischer Distanz zu sowohl alt- wie neuprotestantischen Tendenzen (hier
liegt die wahrhaft ökumenische Bedeutung beider!). Die wohl gewichtigste
Divergenz betrifft den Zugang zum bzw. das Betroffensein vom Offenbarungsgeschehen:

Barth betont den steilen Einbruch von oben, die Transzendenz
des Wort-Gottes-Ereignisses, «ubi et quando visum est Deo». Ebeling denkt
vom Sprachgeschehen des Glaubens her und reflektiert kontinuierlich die
hermeneutische Relevanz der Zeitdifferenz, der Überlieferung und der
Geschichtlichkeit des Menschen. Trotz dieser tiefen Verschiedenheit stehen beide
zusammen in Abwehrstellung gegen die Reduktion der Theologie auf Anthropologie,

auf Historismus und Moralismus. Beide betreiben Theologie als
Wissenschaft des Glaubens und im Glauben, nicht bloß als Reflexion über
den Glauben oder über (hypothetische) Aussagen des Glaubens. Beide betonen

das Prae Gottes, das Voraussein Gottes - Gottes Gottsein —, auch wenn
dieses Sein von Ebeling als Zusammensein Gottes mit dem Geschöpf, mit
Welt und Mensch, verstanden wird, das im Wort des Glaubens zur Sprache
kommt und Leben wird. Nicht in der Frage des Ansatzes und der zu
vollziehenden Denkfigur, wohl aber bez. des der theologischen Reflexion
vorausliegenden, grundsätzlichen Vorverständnisses von Offenbarung sind sich die
beiden Autoren einig. Unverkennbar sind bei Ebeling, der nicht zur Generation

von Barth gehört, Spuren der frühen Partnerschaft von Bultmann und
Barth - im Sinne eines «guten Kampfes» - festzustellen. Wie auch immer die
Kritik an «dialektischer» und an «hermeneutischer» Theologie im einzelnen
lauten mag, die Tatsache ist (bes. von einem katholischen Rezensenten) zu
würdigen, daß gegen alles Zersetzende in unserem Jahrhundert zwei überragende

Gestalten evangelischer Dogmatik entstanden sind: Barths Riesentorso

und Ebelings fialenhaft sich emporschwingende Summa.

6 Im Vorwort verweist Ebeling unter inhaltlichem Gesichtspunkt auf sein
Buch «Das Wesen des christlichen Glaubens», Tübingen 1959. Vom Expositionsstil
her wäre auf Ebelings «enzyklopädische Orientierung», Studium der Theologie,
Tübingen 1975, zu verweisen.



576 Zu Ebelings Dogmatik I

Die Prolegomena

Die Prolegomena sind auf ein «äußerst bescheidenes Maß reduziert», in
vier Paragraphen gegliedert: Aufgabe, Quellen, Verfahren und Aufbau der
Dogmatik, die der klassischen Gestalt evangelischer Prolegomena entsprechen.

Eine eigentliche «theologische Prinzipienlehre» - bemerkt der Autor -
würde «angesichts der Problemlage der Gegenwart ohnehin die Möglichkeiten

von Prolegomena zur Dogmatik weit überschreiten» (14). Ebeling hat
also das von ihm entworfene Programm einer «evangelischen Fundamentaltheologie»

7 zurückgestellt und die entsprechenden Sachfragen in die Material-
dogmatik eingearbeitet. Zu hoffen ist, daß der Verfasser den ursprünglichen
Plan einer auf formale Aspekte - Theorie der Theologie und Methodologie
— ausgerichteten Fundamentaltheologie wieder aufnehmen wird, «da diese zu
einer theologischen Disziplin neben anderen geworden ist» (14).

Die Fülle der in der Einleitung angesprochenen Fragen - und der dazu
gemachten suggestiven Äußerungen - würde eine eigene Besprechung
verlangen. Hervorgehoben seien zunächst die Erwägungen zu den Bedingungen
und Kriterien dogmatischer Aussagen (43-60). Dogmatische Aussagen sind
nach Ebeling von Glaubensaussagen zu unterscheiden, doch nie zu trennen:
«Man darf nicht dem Eindruck eines rein antithetischen Verhältnisses
verfallen, muß vielmehr mit gleitenden Übergängen rechnen. Wie die dogmatische

Aussage in gewisser Weise selbst eine Glaubensaussage ist, so kann die
Glaubensaussage die Gestalt einer lehrhaften Aussage annehmen und der
dogmatischen Aussage zumindest sehr nahe rücken» (47).

Überraschen mag, daß in der Einleitung zur Dogmatik nur selten von
«Hermeneutik» gesprochen wird. Der wichtigste explizite Passus steht am
Schluß der Erwägungen zum Begriff «Quelle»: «Erst dann kommt ein Text
beim Hörer an, wenn aus dem textgewordenen Wort wieder lebendiges,
gegenwärtiges Wort wird ...: wenn aus dem Buchstaben wieder der Geist hervorgeht,

der in den Buchstaben eingegangen ist. Der Text ermächtigt zur
gegenwärtigen Aussage, wenn das darin Gesagte gegenwärtig verantwortet werden
kann. Dies hängt an der Ermächtigung durch die Sache ...» (40/41). Anschließend

wird der «Problemhorizont theologischer Hermeneutik» mit den
Stichworten angedeutet: Sprache und Sache, Sprache und Sprache, Sprache und
Vollmacht (41) 8. Zweifellos ist bei Ebeling eine Akzentverschiebung -
zumindest in der Artikulierung der hermeneutischen Problematik eingetreten.
Standen im Vordergrund früherer Werke die klassischen Termini: «Sprache»

- «Geschichtlichkeit» - «Verstehen», so ist nun der Begriff Erfahrung zur
Spitzenkoordinate geworden, von der aus sich das Denken Ebelings in klar
zu ortender Systematik entfaltet9. Durch den Begriff der Erfahrung - heißt
es in den Prolegomena - «wird die Lebenswirklichkeit aufgeboten und in die

7 Vgl. Ebeling: Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie,
ZThK 67 (1970) 479-524; ders. : Studium der Theologie, Tübingen 1975, 162-175

12. Kap.: Fundamentaltheologie) u. unsere Bespr. FZPhTh 22 (1975) 379-383.
8 Vgl. Ebeling: Einführung in theologische Sprachlehre, Tübingen 1971,

bes. 201-218.
9 Vgl. Ebeling: Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie als



Zu Ebelings Dogmatik I 577

dogmatische Aufgabe einbezogen» (41). Der hermeneutische Konflikt wird
- dem Grundansatz nach - als Erfahrungskonflikt verstanden, als Konflikt
zwischen geschichtlich veränderten Erfahrungsmöglichkeiten, im Spannungsfeld

von «überlieferter Erfahrung» und «herausgeforderter Erfahrung» 10.

Dabei geht es um folgende Dimensionen der Erfahrung: «die gesamte
überlieferte Erfahrung mit dem christlichen Glauben», «die eigene Lebenserfahrung»

und «die wissenschaftliche Welterfahrung samt der Erfahrung, die
wir wiederum lebensmäßig mit ihr machen» (41—42). So kann Ebeling den
hermeneutischen Skopus der Theologie - in Anspielung auf Luther - wie folgt
definieren : « das sola scriptura... ruft geradezu nach dem sola experientia » (42).

Solche und ähnliche Formulierungen rücken das Verhältnis Schrift
- Theologie in ein neues Licht. Die vorausgehenden Überlegungen zum
Schriftprinzip (28-35) haben demgegenüber einen beschränkten Rahmen. In
penetranter Analyse stellt Ebeling den hermeneutischen Charakter des
«reformatorischen Schriftprinzips» heraus und zieht scharfe Grenzlinien zur
katholischen, zur alt- und neuprotestantischen Auffassung. Wir bedauern
etwas, daß Ebeling bei der neuprotestantischen Auffassung - einer «Zweiheit
der Instanzen»: Schrift und Vernunft (35) - stehen bleibt. Die katholische
Auffassung wird an den entscheidenden Stellen (29, 31, 34) stets mit der Frage
des «Lehramtes» - einer ekklesiologischen Frage - verquickt. Zugestanden
wird bloß, daß bez. konstitutiver mündlicher Traditionen die «heutige katholische

Theologie» über «diesen Problemaspekt» sich «behutsamer» ausdrückt
(29). Nach unserer Ansicht hätte die Fortsetzung der Problemgeschichte von
historisch-kritischer Methode zu «Formgeschichte» und «Hermeneutik» eine
nuanciertere Darstellung des Themas Schrift und Tradition erlaubt. Auch
wenn wir nicht behaupten, das Problem von Schrift und Uberlieferung sei
bez. einzelner besonderer konfessioneller Glaubensüberzeugungen
dogmengeschichtlich gelöst, so dürfte doch die grundsätzliche - fundamentaltheologische/hermeneu

tische - Frage nach der Aktualisierung der Glaubensbotschaft
in der Theologie heute kaum mehr kirchentrennenden Charakter haben.

Fundamentaltheologische Aspekte der Schöpfungslehre

Die in der Fundamentaltheologie zu erörternden zentralen Sachprobleme

sind : Vernunft und Glaube, Offenbarung und Mensch11. Sie kommen im

Frage nach ihrer Sache, in Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 3-28; ders. :

Schrift und Erfahrung als Quelle theologischer Aussagen, ZThK 75 (1978) 99-116.
10 Die Klage 25. Dazu auch Studium der Theologie, 1975,173 : «Die

Berücksichtigung dieses Problems [historischer Feststellung und gültiger Wahrheit] lenkt
die hermeneutische Besinnung auf den Zusammenhang von Sprache und Erfahrung,
so nämlich, daß die überlieferte Erfahrung auf die darin ausgesprochene und
angesprochene Erfahrung hin interpretiert wird. Damit erhält die hermeneutische
Fragestellung eine Weite, die das, was in historische und systematische Theologie
auseinanderzubrechen droht, auf seine Einheit hin ausrichtet. »

11 Vgl. dazu unseren Aufsatz: Erwägungen zur Fundamentaltheologie,
Problematik, Grundfragen, Konzept, FZPhTh 24 (1977) 291-365; bes. 323-350.



578 Zu Ebelings Dogmatik I

1. Teil von Ebelings Dogmatik explizit zur Sprache. Zu beachten ist, wie dies
geschieht. § 7 Glauben und Denken (der Ebelingschen Version der Problematik

Vernunft und Glaube) sind zwei Paragraphen vorgelagert: § 5

«Glaube und Leben», § 6 «Glaube und Religion». Ebenso gehen dem Thema
Offenbarung, § 10 Reden von Gott her, zwei Paragraphen voraus: § 8 «Reden
über Gott» Lehre) und § 9 «Reden zu Gott» Gebet). Schließlich wird
auch der für die gesamte Theologie grundlegende Topos Der Mensch als
Gottes Abbild (§ 16) durch zwei Paragraphen vorbereitet: § 14 «Der Mensch
coram Deo» und § 15 «Der Mensch als Sünder». Die fundamentaltheologischen

Kernfragen werden also nicht abrupt behandelt, sondern durch
weitausholende, erfahrungsorientierte Überlegungen vorbereitet, eingeleitet
und situiert. Das Entscheidende ist der «Ort» der Rede über Glauben und
Denken, über Offenbarung und Mensch. Wer die «Anlaufstrecke» überspringen

wollte, würde eine grundlegende Regel hermeneutischer Besinnung
verletzen 12. Ebeling nennt seine Dogmatik einen «neuen Weg», einen «einzigen
weiten Reflexionsgang, welcher der inneren Bewegung der christlichen
Grundaussagen folgt» (Vorwort, V/VI).

Anfang und Ende von Ebelings Theologie ist der Grundbegriff Leben.
Bei der Lektüre früherer Werke fragte man sich oft, woher dieser Grundbegriff

Ebelings geistesgeschichtlich geprägt sei. An nicht wenigen Stellen
sind uns frappante Anklänge an Diltheysche Wendungen aufgefallen. Die
Dogmatik gibt nun Auskunft, wie dieser - ebenso globale wie nicht selten
schillernde - Begriff zu verstehen sei 13. Ausdrücklich grenzt Ebeling sein
Verständnis von «Leben» von dem der «Lebensphilosophie» (Dilthey, Nietzsche,

Bergson) ab und weist den Vorwurf zurück, es handle sich um eine
«kaschierte Ersetzung des Existenzbegriffs» (92). Auch «Theorie-Praxis» und
mehr noch «Biologismus» erreichen nur Teilapsekte der umfassenden
Wirklichkeit «Leben» (90f). Ebeling will, die «Kategorie des Einzelnen» hochhaltend,

die «Offenheit zur Weite des Lebensphänomens» wahren (92). Das
fundamentaltheologische Hauptstück (im 1. Teil der Dogmatik) bilden die
«Beobachtungen zum Lebensphänomen», die durch 10 «Stichworte» zur Sprache

gebrachten « Strukturs-momente der Lebenswirklichkeit : «Selbstentfaltung»,

«Potentialität» «Bildsamkeit», «Sprachlichkeit» (96-104). «Die
grundlegende Rolle des Lebensbegriffs kommt der Verpflichtung gleich,
das theologische Reden bei der Erfahrung behaften zu lassen» (356).

Zwischen «Glaube und Leben» und «Glauben und Denken» steht das
Thema Glaube und Religion (111-139). Religion wird definiert als «geschichtlich

geformte vielgestaltige Verehrung einer Manifestation des Geheimnisses

12 «Der Leser soll jeweils im Blick auf die nähere Umgebung sowie auf das
Ganze die Gedankenschritte bewußt mitvollziehen und auf die Zusammenhänge
achten. Es handelt sich nicht um ein Nachschlagewerk, das man auf isolierte
Einzelheiten hin befragt. » «Von der Eigenart dieses Textes her legt sich der Rat nahe,
von Anfang an und lückenlos den weiten Weg der Besinnung auf die Hauptaussagen
des christlichen Glaubens mitzugehen» (Vorwort, VIII).

13 Vgl. dazu auch Ebeling: Beobachtungen zu Schleiermachers
Wirklichkeitsverständnis, in Wort und Glaube III, 1975, 96-115.



Zu Ebelings Dogmatik I 579

der Wirklichkeit» (117). Damit will Ebeling Religion sowohl als «Lebenswirklichkeit»

wie als «geschichtliches Gesamtphänomen» herausstellen. Neben
«Deformation», «Reformation» und «Zerspaltung» von Religion kommt
auch eingehend das Problem «Religionslosigkeit» bzw. die Tendenz zu «Kryp-
toreligionen» und «Surrogaten» zur Sprache. Religionsgeschichte und
Religionskritik sind dogmatisch relevante Phänomene. Demgegenüber mutet
der Abschnitt Mythos und Logos (142-143, im Paragraphen «Glauben und
Denken»!) etwas abstrakt an. Gewiß kann man auch hier den von Ebeling
gezogenen Grenzlinien zustimmen. Man fragt sich aber, ob das Gesagte
die wichtigsten - und zugleich ältesten - Schichten mythischer Uberlieferung
trifft (Ebelings Reflexionen orientieren sich an der klassischen griechischen
Mythologie, die kaum mehr die ursprüngliche Gestalt mythischer Rede [in
archaischer Gesellschaft] widerspiegelt) 14. Vorbehaltlos zustimmen möchten
wir dem Abschnitt über die Absolutheit des Christentums (132-137): «Das
Absolute am Christentum ist nicht dies oder das und auch nicht alles
miteinander als das geschichtliche Konglomerat, das man Christentum nennt.
Das Absolute an ihm ist vielmehr dasjenige, was mit der Kategorie des
Evangeliums angesprochen wird. Das Christliche kommt nur dann als wahr in
Betracht, wenn es dem Evangelium gemäß verstanden und in Brauch genommen

ist» (135).
Gegen Ende des I. Bandes spricht Ebeling zweimal vom «Leitmotiv»

seiner Dogmatik und nennt als Stichworte: Erfahrung und Sünde (356),
Erfahrungs- und Lebensbezug (363). Die Gotteslehre, die Schöpfungslehre und
die Lehre vom Menschen sind dogmatisch nicht «supralapsarisch», sondern
infralapsarisch zu entfalten (168, 268, 345, 356, 362), die Soteriologie ist ein
beständiges, alle Traktate durchziehendes Moment theologischer Reflexion
im strengen Sinne (362). Hinter dieser «theologischen Anweisung», Ausdruck
eines «bestimmten theologischen Willens» (356), stehen zwei Leitsätze
Luthers: «sola experientia facit theologum» 15 - wobei «experientia» die
«Anfechtung» meint - und die Bestimmung des «Subjekts» der Theologie:
«homo reus et perditus et deus iustificans vel salvator» 16. Dem Thema

14 Der «Mythos»-begriff spielt natürlich im 2. Teil von Ebelings Dogmatik,
in der Christologie, eine besonders akute Rolle. Voll berechtigt ist zweifellos die
Kritik an «mythologischen» Rückfällen in der Explikation des christologischen
Dogmas (Dogmatik II, z. B. 77 u. 82 f). Doch fragen wir uns, ob es (in fundamentaltheologischer

Perspektive) notwendig sei, «Mythos» — und ebenso «Mystik» - in
dogmatischer Rede stets mit negativen Vorzeichen zu versehen. Die Gegenüberstellung

«Mythos» - «Logos» kann nur dann einseitig zu Ungunsten des Mythos
ausfallen, wenn man Logos zum vorneherein im biblischen Sinn versteht und mit
« Gottes Wort » identifiziert. Im heutigen (kulturgeschichtlichen) Kontext aber kann
«Mythos» auch eine positive bzw. korrektive Funktion gegenüber « logos» «ratio»

Rechnen) haben, vgl. dazu z. B. L. Kolakowski: Die Gegenwart des Mythos,
München 1973.

15 WATR1; 16, 13 (Nr. 46, 1531). Vgl. dazu Ebeling: Die Klage..., Wort
und Glaube III, 1975, 6-14; und W. Mostert: «Erfahrung als Kriterium der
Theologie», ZThK 72 (1975) 427^-60.

16 WA 40, 2; 328, lf. Vgl. dazu Ebeling: Einführung in theologische Sprach-



580 Zu Ebelings Dogmatik I

«Sünde» kommt nachEbeling in bezug auf «alle dogmatischen Aussagen »eine
«einzigartige Schlüsselstellung» zu (362). Der wohl provokativste - nicht aus
dem Zusammenhang zu reißende! -, von Ebeling selber mit Kautelen
umgebene, jedoch aus sachlicher Notwendigkeit heraus formulierte Satz
lautet: «Denn wenn der Mensch nicht Sünder ist - wohlgemerkt: dieser
Mensch, der wir selbst sind -, dann ist Gott nicht Gott und die Welt nicht
seine Schöpfung» (362). Manche werden bei diesem Satz - und ähnlichen
Äußerungen - entrüstet ausrufen: Braucht es denn wirklich den Tod, um zu
philosophieren, und braucht es wirklich die Sünde, um zu theologieren?
Gibt es keinen anderen Ansatz als den Tod, um über den Sinn des Lebens zu
reden, und keinen anderen Ansatz als die Sünde, um sinnvoll über Gott
zu reden? Allen aber, welche auf solche - primäre - Weise reagieren, sei die
aufmerksame Lektüre von § 15 Der Mensch als Sünder (356-375) empfohlen;
- besonders die scharfsinnige Analyse des Problematischen an der heutigen
Rede von «Sünde» (356-361: «Moralisierung des Sündenverständnisses»,
«Verblassen des Wortes Sünde», «Erfahrungsschwund in bezug auf Sünde
trotz Überflutung durch Erfahrung von Bösem») 17, - die Klärung der
«Richtpunkte für das Verhältnis von Sünde und Erfahrung» (365-368:
«Sündenerkenntnis als Gotteserkenntnis», «Sündenerkenntnis als Selbst-
und als Welterkenntnis») - und die Darlegung der fundamentalen
Unterscheidungen (368-374): «das Übel» (bes. Ungerechtigkeit und Gewalt, die
Tatsachen sind), «das Böse» (bes. die Lüge, die [bitter] erfahrbar ist) und «die
Sünde» «Zerstörung des wahren Lebens») 18.

Von besonderer fundamentaltheologischer Bedeutsamkeit sind Art und
Weise, wie Ebeling seine Lehre der Fundamentalunterscheidung weiter
entfaltet, ausbaut und durchführt. Im Vordergrund der frühen Werke steht die
Unterscheidung: «Gesetz» und «Evangelium». Im Kapitel «Fundamentaltheologie»

der «enzyklopädischen Orientierung» (Studium der Theologie) ist
unter dem Stichwort «Fundamentalunterscheidung» eine Reihe von 6

Unterscheidungen zu finden, die mit «Gott» und «Welt» beginnt und mit «Gesetz»
und «Evangelium» schließt (StdTh 172). Ergänzt man die Reihe anhand von
Dogmatik I, so kommt man auf eine Reihe von ca. 18 (meistens als solche
bezeichneten) Fundamentalunterscheidungen: 1. «Gott» - «Welt» (145,
233-235, 383: «Schöpfer» - «Geschöpf»), 2. «Gott» - «Mensch» (224-229),
3. «Diesseits» - «Jenseits» (145), 4. «Zeit» - «Ewigkeit» (145), 5. «heilig» -

lehre, 1971, 44f. S. 33f betont Ebeling, daß es sich bei der Charakterisierung der
Theologie als «scientia speculativa» nach Thomas von Aquin und der Bestimmung
der Theologie als «scientia practica» nach Luther nicht um einen unversöhnlichen
Gegensatz handelt.

17 Für Ebelings hohe und anspruchsvolle Auffassung von «Ethik» sei auf
Kap. 11 der «enzyklopädischen Orientierung», Studium der Theologie, 1975, 146-
161, und auf die grundlegende Studie: Die Evidenz des Ethischen und die Theologie,
in Wort und Glaube II, Tübingen 1969, 1-41, hingewiesen.

18 Zur heiklen, heute vieldiskutierten Problematik der Erbsündelehre vgl.
Ebelings Unterscheidung «Sündersein» («Verfilzung der Menschheit») und
«Tatsünde» (374 f).



Zu Ebelings Dogmatik I 581

«profan» (119 «für das Phänomen der Religion konstitutive
Fundamentalunterscheidung»), 6. «dieses Leben» - «das ewige Leben» (110), 7. «Natur» —

«Gnade» (StdTh 172), 8. «Tod» - «Leben» (StdTh 172), 9. «Glaube» - «Moral»
(362), 10. «Glaube» — «Vernunft» (367f.), 11. «Empirie» — «Erfahrung» (368),
12. «das Böse» - «die Sünde» (368ff.), 13. «Sünde Tun» - «Sündersein» (374f

«hamartiologische Fundamentalunterscheidung»), 14. «Sünde» - «Vergebung»

(StdTh 172), 15. «Gesetz» - «Evangelium» (365f), 16. «Menschenwort»

- «Gottes Wort» (260, nach E. Jüngel «hermeneutische
Fundamentalunterscheidung»!), 17. «Deus absconditus» - «Deus revelatus» (254ff),
18. «Gott» — «Gott» (257) 19 «Gott als ein Geschöpf des Menschen» (363) -
«Gott als Gott, als den Sünder rechtfertigend» (362 u. 365). Dieses behutsam
ausgearbeitete, mit sorgsam durchdachten und semantisch prägnanten
Termini artikulierte Referenzsystem ist von grundlegender Bedeutung für
Sprachstruktur und Sprachgeschehen des Glaubens, insbesondere für die
Beziehung Sprache - Sache und damit für den (im Zentrum der Fundamentaltheologie

stehenden) Verifikationsprozeß theologischer bzw. dogmatischer
Aussagen 20. Durch Unterscheiden soll «alles ins rechte Verhältnis zueinander»
kommen. «Darum ist für die Sache der Theologie der Vorgang des
Unterscheidens ausschlaggebend ...» 21

Rede, Aussage, Ontologie

Auf die nicht trennende, doch differenzierende Unterscheidung Sprache

- Rede - Wort können wir hier nicht eingehen. Hingegen sei auf die im 1. Teil
der Dogmatik besonders kräftig hervortretenden Konturen der Beziehung
Sprache - Sache - und damit der Wahrheitsfrage - aufmerksam gemacht.

Zunächst geht es um die Grundstruktur der Rede in bezug auf Gott. Die
Gotteslehre im engeren Sinn (Kap. 2: «Gott») ist in drei Paragraphen gegliedert:

§ 8 Reden über Gott (158-191), § 9 Reden zu Gott (192-244) und § 10

Reden von Gott her (245-261). Zum ersten sei vermerkt, daß Ebeling die sich
auf Bultmann 22 berufende Ansicht, jedes Reden über Gott sei Selbsttäuschung

(bzw. Sünde) korrigiert und die Notwendigkeit theo-logischen Lehrens
Reden über Gott) herausstellt. Der wohl originellste Abschnitt in Dog-

19 Vgl. dazu auch Ebelings Studie: Existenz zwischen Gott und Gott, in Wort
und Glaube II, 1969, 257-286.

20 Zum Thema «Wahrheit in der Theologie» bzw. «Verifikation» theologischer
Aussagen vgl. bes. Studium der Theologie, 1975, 170-175.

21 A. a. O., 171/172. - Nicht identisch, benachbart und doch verschieden von
«Fundamentalunterscheidung» ist Ebelings Kategorie der «Polaritäten». Zu nennen
sind: «Weite» und «Konzentration», «das Universale» und «das Besondere», «das
Ganze» und «das Einzelne», «intern» und «extern», «eigen» und «fremd»... («historisch»

und «systematisch» [ ?], «vergangen» und «gegenwärtig», «zukünftig» und
«anwesend», «verborgen» und «offenbar»...).

22 R. Bültmann: Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden? Glaube und
Verstehen I, Tübingen 1964, 26-37. Vgl. dazu Ebeling: Zum Verständnis von R.
Bultmanns Aufsatz: «Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?», inWort und Glaube
II, 1969, 343-371.



582 Zu Ebelings Dogmatik I

matik I ist § 9 über das «Gebet» Reden zu Gott). Wir kennen keine
Dogmatik, die das Thema «Gebet» anders als in Korollarien behandelt, und vor
allem keine, welche die Sprache des Gebets an zentraler Stelle zum Gegenstand
dogmatischer Überlegungen macht. Ebeling entfaltet seine Lehre vom «Sein
Gottes» und von den göttlichen «Attributen» anhand des Sprachmusters
«Gebet» (der Primärsprache des gläubigen Menschen vor Gott!). - Auch die
den Taumel säkularisierter Rede von Gott anvisierende Warnung, es stehe
«der Theologie ohnehin nicht gut an, es an Respekt gegenüber gelebter
Frömmigkeit mangeln zu lassen» (264), verdient Beachtung 23. — Das
«Phänomen des Gebets» ist für Ebeling der «hermeneutische Schlüssel zur Gotteslehre»

(193). Die «Gebetssituation» bringt die «Grundsituation des Menschen»
zur Sprache (194-199). Die «Hauptelemente» des Gebets sind: «Anrede»,
«Dank» und «Bitte» (241). Dies führt zur Konzentration der Gottesattribute
auf «Heiligkeit», «Doxa» und «Liebe» Gottes (241-244) 24. «Reden von Gott
her» meint zunächst «Offenbarung», dann «Verkündigung» Gegenüber
Barth, der von einer dreifachen Gestalt des Gotteswortes spricht (KD 1/1,
89-128: «verkündigtes», «geschriebenes», «geoffenbartes» Wort), kommt bei
Ebeling - aufgrund der Betonung des «historischen Jesus» - eine vierfache
Gestalt des Gotteswortes zur Sprache: «Verbum praedicatum», «scriptum»,
«incarnatum», «aeternum» (257-259).

Oft wirft man der Hermeneutik - bes. der theologischen - vor, schlußendlich

«alles» interpretieren zu wollen, und damit einem unverbindlichen
Reden - über «alles und nichts» zu verfallen. Eine solche Anschuldigung der
«Dogmatik des christlichen Glaubens» gegenüber zu erheben, hieße zumindest
deren eigentlichste Intention verkennen. Ebeling wehrt sich dagegen, die
Verstehens-irage von der Wahrheits-irage zu trennen. «Wenn jedoch das
Reden über Gott den Anspruch erhebt, nicht schlechterdings unverständlich
und beliebig zu sein, sondern den Menschen in letztlich entscheidender
Hinsicht anzugehen, dann darf es nicht der Gleichgültigkeit und der Willkür
preisgegeben werden. Die Verstehensfrage und die Wahrheitsfrage stellen
sich hier in besonderer Schärfe» (188). Gewiß geht es Ebeling stets um die
«Situation», um einen beständigen Kampf gegen «situationsvergessenes»
Denken oder Spekulieren, doch ebenso um Urteils-bildung, um die « Situation
der unterscheidenden Urteilsbildung» (189). «Die als Sprachsituation
erfaßte Grundsituation des Menschen ist das Kriterium des Redens über Gott,
indem sich hier entscheidet, was es mit Gott auf sich hat» (191). Damit

23 Vgl. dazu auch Ebeling: Der Lebensbezug des Glaubens, Uber die
verworrene Lage der Theologie, Evang. Kommentare 9 (1976) H. 9, 517-522.

24 Folgt die Lehre vom «Sein Gottes» des 1. Teiles der Dogmatik der
Grundstruktur des Gebetes, so wird im 2. Teil, Kap. 5 «Gott in Christus» nach den Hauptfesten

des Kirchenjahres gegliedert: Weihnachten entspricht «Die Menschwerdung
Gottes», Karfreitag «Der Tod Gottes» und Ostern «Das Leben Gottes». «Wie im
ersten Teil der Dogmatik die Gotteslehre in Hinsicht auf das Gebet entwickelt wurde
und daran ihren Prüfstein hatte, so gewinnt für die Christologie nun die Frage des
Gottesdienstes in weitestem Sinne eine entsprechende Bedeutung», Dogmatik II, 48.

25 S. 258 zitiert Ebeling Confessio helvetica posterior, I : « Praedicatio verbi
Dei est verbum Dei».



Zu Ebelings Dogmatik X 583

wird auf einen «Vorgang» verwiesen, «der sich letztlich im Gewissen des

Menschen vollzieht»; um einen Vorgang, der nicht Sache rein subjektiver
Entscheidung ist, sondern «Diskutierbarkeit ermöglicht, weil es Sache des

Verstehens, des Begründens, des Entfaltens und auch des kritischen Urtei-
lens ist, inwiefern das Reden über Gott auf diese Grundsituation des Menschen
bezogen ist. Darüber in methodischer Reflexion Rechenschaft zu geben, ist
Aufgabe der Dogmatik» (191). Reden über Gott verlangt «bestimmte und
maßgebende Aussagen» (190); und dies nicht nur in der Gestalt «assertorischer»

Aussagen des Glaubens, auch in der Form kritisch reflektierter, die
Sache des Glaubens verantwortender Aussagen der Theologie 26. Wie
vorsichtig, abtastend, abwägend, «die denkende Rechenschaft über die Sache
des christlichen Glaubens» mit immer neuen Schattierungen und Aufhellungen

präzisierend Ebelings Sprache ist, so begegnen einem doch an nicht
wenigen und nicht unbedeutenden Stellen der Dogmatik einfache, kategorische

(nicht synkategorematische) Aussagesätze. So z. B. im Abschnitt
«Schöpfung und Erhaltung» (296-333) : «Die Welt kann nicht fester gegründet
sein als im Willen Gottes» (309). «Die geringste Kreatur wäre nicht Kreatur,
wenn nicht der Schöpfer verborgen, tief verborgen, unerkennbar verborgen
darin präsent wäre» (314). «Alles, was ist, hat sein Sein in dieser Abhängigkeit

des Zusammenseins mit Gott» (323).
Wenn Ebeling von der Beziehung Sprache - Sache spricht, so meint er

mit «Sache» nicht einen völlig objektivierbaren Sachverhalt (im Sinne einer
distanzierten Betrachtung), sondern «Gegebensein» und «Aufgabe»: «tua
res agitur!» Umso mehr ist zu würdigen, daß der Autor der «Dogmatik» in
steigendem Maß die Relevanz, ja die Unausweichlichkeit der ontologischen
Fragen in bezug auf dogmatische Aussagen betont. Zwar ist «die Ausarbeitung

einer umfassenden Ontologie nicht primär Sache der Theologie», doch
ist die Theologie «nicht der eigenen Besinnung auf das ontologische Problem
enthoben» (347). «Der Glaube hat ontologische Auswirkungen», lautet der
entscheidende Satz (346). Nun durchzieht aber Ebelings ganze Schöpfungslehre

die Gegenüberstellung: «Substanzontologie» und «Ontologie der Relation»

(vgl. z. B. 222 u. vor allem 348 Hauptstelle). Die damit angesprochene
Thematik kann im Rahmen einer Besprechung auch nicht einmal skizzenhaft

umrissen werden. Doch seien angesichts der grundlegenden -
fundamentaltheologischen - Bedeutung dieser Frage 27 ein paar Bemerkungen - im

26 Besonders stark hat Ebeling in seinem Aufsatz : Schrift und Erfahrung als

Quelle theologischer Aussagen (s. Anm. 9) betont, daß sowohl der Glaube wie die
Theologie nicht nur «an-sprechen», sondern «Aussagen» machen. Vgl. dazu auch
Dogmatik II, 10: «Die nächstliegende Bestimmung von Christologie ergibt sich daraus,

daß sie eine Aussage über Jesus ist ...»; 18: «Es ist ein wesentliches Problem
der Christologie, wie eine verantwortliche christologische Aussage zustandekommt. »

27 S. 347 sagt Ebeling, die Aufgabe der Ausarbeitung einer Ontologie sei
«nicht von jeder theologischen Disziplin in gleichem Maße aufzugreifen Bei einer
angemessenen Arbeitsteüung wird die Fundamentaltheologie am stärksten mit dem
Problem beschäftigt sein, während die Dogmatik zwar ständig darauf Bezug nimmt,
aber, jedenfalls bei der Konzentration auf die materiale Dogmatik, jeweils nur
beiläufig davon handeln kann. »



584 Zu Ebelings Dogmatik I

Sinne einfacher Randglossen, die kaum an die Substanz von Ebelings eigentlichen

Anliegen heranrühren - gestattet. Zunächst erstaunt etwas, daß diese

Kritik - wie berechtigt sie auch ihrem Ziel nach sein mag - bei Punkten
einsetzt, welche zumindest in der maßgebenden theologischen Version jener Lehre
kaum übergangen oder mißachtet werden : denn «analog» ist hier nicht
gleichbedeutend mit «nur analog» bzw. «uneigentlich» (220), sondern visiert eine
Ähnlichkeit von Relationen, welche einen «eigentlichen» Gebrauch der
Termini legitimieren; das Geschaffene wird nicht aufgrund einer «akzidentellen»
Bestimmung (221), sondern seinem ganzen Wesen nach auf den Schöpfer
bezogen, wofür der Ausdruck «transzendentale [nicht prädikamentale]
Relation» geprägt wurde 28; die Rede vom «primum movens» möchte nicht
eine «einmalige, initiierende Abhängigkeit» (221), sondern eine schlecht-
hinnige (transzendentale) und beständige Abhängigkeit des Kreatürlichen
vom Schöpfer zur Sprache bringen; der Ausgangspunkt der Analogie ist
nicht das Denken von «getrennten Größen, die für sich bestehen» (221),
sondern das Überwinden solchen Denkens durch die Entdeckung von
Zusammenhängen, die in der Sache fundiert sind. Von «Substanzontologie» kann
auf jeden Fall die Rede nicht sein, wenn z. B. Duns Skotus in prägnanter
Sprache sagt:«omne ens est ordinatum» 29, womit ja «Sein» geradezu als
«Bezogensein» definiert wird ; oder wenn wir bei Bonaventura lesen: «imago
est essentialis dependentia et relatio» 30, womit das Auf-Gott-bezogensein
der Geschöpfe, vornehmlich des Menschen, als «wesentliches Sein»
gekennzeichnet wird; oder wenn «ordo» bei Thomas von Aquin nicht bloß als

Gliederung, Abstufung oder Rangfolge, sondern als «Hinordnung» und
«Beziehung» verstanden wird: «ordo secundum quod nominat relatio-
nem» 31. Aus diesen flüchtig eingestreuten Zitaten sollte klar hervorgehen,
daß wir auch die oben gemachten kritischen Bemerkungen nur als Beitrag
für ein freundliches Gespräch mit dem Verfasser der «Dogmatik des christlichen

Glaubens» artikuliert haben 32. Das Thema «Analogie» muß nicht aus-

28 Das Faktum, daß Aristoteles die Relatio — als prädikamentale verstanden

- die geringste bzw. «schwächste» Seinsbestimmung nennt, bedeutet nicht, daß
Relatio auch in der Sprache der sich auf Aristoteles beziehenden Theologen schon
eo ipso einen wirklichkeitsarmen Sachverhalt meint.

29 Johannes Duns Skotus: Tract, de primo principio, cap. 3, in fine.
30 Bonaventura : In Hexameron, X, 7, ed. Quaracchi V, 378.
31 Thomas von Aquin: In II Sent. 9, 1, ad. 2.
32 Mit den Verweisen auf Skotus, Bonaventura und Thomas wollten wir nicht

im geringsten die total veränderte philosophische Situation der Gegenwart
ignorieren. Die Diskussion über die Analogie ist ab ovo aufzunehmen. Dabei sollte der
Tatsache Rechnung getragen werden, daß «Analogie» ursprünglich als Sprachlehre
verstanden und entwickelt, und erst später zu einer Erkenntnis- und schließlich
zu einer «metaphysischen» Theorie gemacht bzw. gestempelt wurde. Das immense
Material - von Aristoteles bis Luther -, das Ebeling in seinem Buch «Lutherstudien»,

Bd. 2 Disputatio de homine, Teil 1 Text und Traditionshintergrund, Tübingen
1977 (vgl. die Besprechung in der gleichen Nummer dieser Zeitschrift) zu
«Substanz» und «Relation» bzw. «Individuation» gesichtet und gesammelt hat, weist
auf die historische und sachliche Spannweite der ontologischen und sprachlo-



Zu Ebelings Dogmatik I 585

geklammert werden. Als positiver Ansatz 33 für ein Gespräch kämen alle
jene Stellen der «Dogmatik» in Betracht, an denen Ebeling von «entsprechen»

und «Entsprechung» spricht und dabei wesentliche Anliegen seiner
Theologie ausspricht: so z. B. der Abschnitt über «Widersprechen»,
«Versprechen», «Entsprechen» (189f) und «Die Entsprechung von Gott und
Mensch» (392—404) im entscheidenden und abschließenden Paragraphen
des 1. Teiles «Der Mensch als Gottes Abbild». Das Hauptstück der
theologischen Besinnung auf die Seinsfrage bilden Ebelings Äußerungen über das
«Gott zugesprochene Sein», die Bestimmung desselben als «Zusammensein» 34,

«Gegenübersein», «Personsein» und «Tätigsein» (211-235) 35. Was Ebeling
letztlich zu überwinden trachtet, ist die - ebenso zwingende wie fatale -
Entsprechung: «weltloser Gott» - «gottlose Welt» (262). Damit entspricht seine

theologische Rede der biblischen Rede, welche keinen Gott an und für sich,
sondern nur den einen, der Welt und dem Menschen - selbst noch im «Sündersein»

- zugewandten Gott kennt36.

Inspiration

Sicher ist die «Dogmatik des christlichen Glaubens» Vorbild einer
maßgebend in der Schrift fundierten systematischen Theologie. Zwar wird
die Schrift nur selten zitiert, auch fehlen zu den einzelnen Kapiteln die
üblichen einleitenden Paragraphen mit der Überschrift «das Zeugnis der Schrift».

gischen Problematik, die - wie wir hoffen - in einer eigenen Fundamentaltheologie
ausführlich zur Darstellung kommen wird.

33 Im Vorwort S. vii sagt Ebeling, er verspreche sich « mehr von dem Bemühen,
das Erforderliche in möglichst klarer Formulierung positiv auszuführen», als «die
Kosten des Drucks und die Zeit des Lesers» für ein umschweifiges Eingehen auf
«Kontroversen» in Anspruch zu nehmen. - Für die positive Rede Ebelings von
«Analogie» vgl. Dogmatik II, z. B. 83-85.

34 S. 223 heißt es: «Gemäß dem Verständnis von Sein als Zusammensein
bilden Gott und Welt eine einzige Wirklichkeit, allerdings eine in sich selbst aufs
tiefste und gewichtigste unterschiedene Wirklichkeit»; S. 260: «... Das hängt wieder
mit der ontologischen Frage zusammen. Das Zusammensein Gottes und des
Menschen ist ein sprachliches Zusammensein, ein Zusammensein im Wort. »

35 Die wohl brillanteste - und überzeugendste - Formulierung für das
(theologische) Verständnis von Sein als «Zusammensein» ist in Ebelings Aufsatz: Fides
occidit rationem, Ein Aspekt der theologia crucis in Luthers Auslegung von Gal
3, 6, in: C. Andresen u. G. Klein (Hrsg.): Theologia crucis - Signum crucis,
Festschrift für Erich Dinkier, Tübingen 1979, 97-135, S. 109 zu finden: «Der christliche
Glaube jedoch steht und fällt damit, daß in Jesus Christus und von ihm her im
Glauben an ihn kreatürliche Humanität und ungeschaffene Divinität in einer
Kommunikation stehen, die den Unterschied, statt ihn aufzuheben, allererst
wahrmacht. »

36 Dem entspricht von Seiten des Menschen die von Ebeling so stark betonte
und in originaler Weise herausgearbeitete « coram-Relation » (346-355), das «Sein-
vor-Gott» — selbst des Sünders (373 f; bez. der Teilnahme an Gottes Herrlichkeit
vgl. 413 f).



586 Zu Ebelings Dogmatik I

Nur an einer einzigen Stelle des I. Bandes (380-391 : über das kultische
Gottesbild und das alttestamentliche Bilderverbot) setzt sich Ebeling explizit

mit der Frage der biblischen Tradition auseinander. Der Schein mag den
naiven Leser trügen, der Informierte aber spürt an allen entscheidenden
Stellen die gründliche Kenntnis und den lebendigen Umgang des Autors
mit der Schrift. Die biblische Basis der «Dogmatik» steht außer jedem
Zweifel, sie kommt sogar - möchten wir sagen - in Ebelings systematischen
Gedankengängen kräftiger und einschneidender zur Sprache als in manchen
mit Schriftzitaten überschütteten dogmatischen Handbüchern.

Ein weiterer wichtiger Faktor verdient Beachtung: Ebeling begann seine
wissenschaftliche Laufbahn als Kirchenhistoriker. Der Wechsel von der
Kirchengeschichte zur systematischen Theologie ist selten in der Geschichte der
Theologen. Die kirchenhistorische Kompetenz des Autors gibt der
«Dogmatik» besonders profilierte, realistische Züge. Denn «Kirchengeschichte
ist voll von Erfahrung» 37, ihre Kenntnis bedeutet eine «ungeheure
Horizonterweiterung», eine «dialogische Öffnung» und hält, als «umfassendste
theologische Disziplin», in besonderem Maße «zu einem theologisch disziplinierten

Umgang mit allen theologischen Disziplinen» an 3S.

Besonders bekannt ist Ebeling als führender Lutherforscher und
verantwortlicher Mitherausgeber der kritischen Edition der Werke des Wittenberger

Reformators. So ist man nicht erstaunt, wenn unter allen Theologen
Luther weitaus am häufigsten zitiert wird und die «theologia crucis» eine
zentrale Stellung in der Dogmatik Ebelings einnimmt39. Doch spürt man
auch an zahlreichen Stellen die Vertrautheit des Autors mit mittelalterlichen
Theologen, besonders mit Thomas von Aquin. Unter den neueren Theologen
wird vor allem auf Schleiermachers Glaubenslehre verwiesen 40. Dann aber
wird es ausgesprochen still um das Konzert der Theologen. Zweimal wird
auf Barth (14, 397) und auf Tillich (105, 186), dreimal auf Bultmann (36,
161, 187) Bezug genommen. Zustimmend wird stets Bonhoeffer erwähnt,
dessen Ausspruch, Gott sei «mitten in unserem Leben jenseits» dreimal
zitiert wird (47, 252, 312). Was das sparsame Eingehen auf moderne Kontroversen

motiviert, ist im «Vorwort» des I. Bandes nachzulesen.
Ebelings Dogmatik ist auch insofern bedeutsam, als die entscheidenden

Gedankengänge nie «weltfremd» entwickelt werden. Der Vorwurf, Hermeneutik
sei «abstrakt» und uninteressiert an «Weltveränderung» kann angesichts

37 Ebeling: Studium der Theologie, 1975, 81.
38 A. a. O., 82.
39 Zum Titel «Wort und Glaube» der gesammelten Aufsätze schreibt Ebeling

im Vorwort zum II. Band, 1969, III : «Die damals gewählte Überschrift meint nicht
ein Spezialthema. Sie gab die Richtlinie an, der ich von Anfang an bei meinem
Bemühen folgte, der Begegnung des christlichen Glaubens mit der Neuzeit durch
ein Denken gerecht zu werden, welches das Vermächtnis der Reformation im
Weiterdenken wahrt. »

40 In Dogmatik I wird Schleiermacher stets zustimmend oder wenigstens als
Anregung zitiert, anders in Dogmatik II, wo S. 69 und 70 Schleiermachers
Ausdrucksweise und Ansicht mit scharfen Worten kommentiert werden.



Zu Ebelings Dogmatik I 587

der «Dogmatik» nur von solchen erhoben werden, welche sich von einer
eingehenden Lektüre dispensieren An zahlreichen Stellen werden - und nicht
nur als Anhang, sondern bei der Problementfaltung - die gegenwärtige Situation

und das Zeitgeschehen Gegenstand theologischer Besinnung. Erwähnt
seien die Abschnitte über «Natur und Kultur» (270f), «Mensch und Natur»
(273), «Historismus» und «Geschichtsfremdheit» (283), «Evolutionstheorie»
(287f), «Steuermoral», «Abtreibung», «Euthanasie» (360) und die «massive

Erscheinung des Bösen im Bereich des Politischen» (362) 41. Alle diese

Passagen machen die Lektüre der «Dogmatik» auch für Nicht-Fachtheologen
hilfreich und ergiebig, und dürften in der zunehmenden Verschärfung der
kulturellen und politischen Mutation mehr als manche an der Oberfläche der
Probleme haftenden Manifeste zur Überwindung der Angst - des schlechtesten

und gefährlichsten Ratgebers - beitragen 42.

Denk- und Sprachdisziplin

Was bei der Lektüre der «Dogmatik» angesichts der Weite der
aufgeworfenen Probleme und der Breite des einbezogenen Materials - kaum ein
Topos traditioneller Materialdogmatik wird übergangen! — fasziniert, ist
die innere Kohärenz der «umfassenden theologischen Denkbewegung» 43.

Was Ebelings Dogmatik zu einem Werk «aus einem Guß» macht, ist die
perfekte Stimmigkeit von sprachlicher und denkerischer Leistung 44. Die
integrale hermeneutische Denkweise verhindert das Abgleiten in Einzel-
und Detailfragen, vor allem das Auseinanderklaffen von historischer und
systematischer Methode. «Die Dogmatik muß prüfen, ob sie wirklich bei
ihrer Sache ist, und das dogmatische Denken in der Disziplin der konkreten
Wahrheit halten, der es verpflichtet ist» (17). Die Probe der Erfüllung dieser
Forderung ist, «ob ein Höchstmaß an Gesamterfassung und an Trennschärfe
im einzelnen erreicht wird» (121). Nicht von den philosophischen Voraus-

41 Vgl. dazu Dogmatik II, 52-58: «Der Streit des Menschen mit dem
Mitmenschen ».

42 E. Jüngel schreibt in seiner Besprechung von Ebelings Dogmatik I,
Neue Zürcher Zeitung 200. Jg., Nr. 195 (24. 8. 1979), S. 39: «Zu den provozierend-
sten Thesen gehört die für den Herzschlag dieser Dogmatik kennzeichnende
Einsicht, daß rechte Theologie auch die schrecklichsten geschichtlichen Vorgänge auf
Gottes eigenes Wirken zu beziehen habe. Der Glaube darf Gott nicht von der Schrecklichkeit

der Geschichte entlasten wollen. So wird die Frage nach dem theologischen
Stellenwert des Bösen in dieser Dogmatik geradezu zum Kriterium rechten Redens
von Gott dem Schöpfer. Paradoxerweise ist Ebeling wohl gerade deshalb in der Lage,
sich unbeirrt von jenem Urteil des Schöpfers über alle seine Werke leiten zu lassen,
das nach 1. Mose 1, 31 lautet: Und siehe es war sehr gut.»

43 Jüngel sagt a. a. O., Ebelings Dogmatik bringe das neuzeitliche Bewußtsein
kritisch und fruchtbar in einem Ausmaß zur Geltung, «wie das seit Schleiermacher
wohl kaum einem systematischen Entwurf gelungen ist. »

44 Jüngel a. a. O.: «Ebelings Sprache ist vorbildlich klar. Die Klarheit ersetzt
jeden rhetorischen Glanz. Die dogmatischen Problemanalysen sind in ihrer
Durchsichtigkeit und Konzentriertheit... Meisterstücke an scharfsinniger Redlichkeit.»



588 Zu Ebelings Dogmatik I

Setzungen aus - Ebeling beklagt, sich in manchen Fragen nicht auf einen
überzeugenden Konsens in der heutigen Philosophie stützen zu können! -,
wohl aber unter dem Gesichtspunkt des Denkstils und der Sprachdisziplin
läßt sich die «Dogmatik des christlichen Glaubens» mit der theologischen
«Summa» des Aquinaten vergleichen. - «Was sich aus dem Sprachlichsein
Gottes für das Wirklichsein Gottes ergibt, muß sich zeigen» (158). Natur und
Geschichte sollen in den Darlegungen (über Schöpfung und Erhaltung) «so

zur Sprache kommen, wie sie sich der heutigen Welterfahrung darstellen»
(289). Die «wirkliche Situation» ist «für alles Reden über Gott bestimmend
in die Reflexion» einzubeziehen (168). Diese methodischen Grundsätze hat
Ebeling sich zu eigen gemacht und in vorbildlicher Weise verwirklicht. -
Schließlich ist auf den «meditativen Charakter» (vgl. VI, 96, 241) der
«Dogmatik des christlichen Glaubens» hinzuweisen. Die Lektüre ist anspruchsvoll,

doch führen die Gedanken, zu denen die «Beobachtungen», «Klarstellungen»

und «Reflexionen» schon des I. Bandes - das «Herzstück» der Dogmatik,
die Christologie, kommt im II. Band zur Sprache - einladen, zum Wesen der
Sache des christlichen Glaubens hin. Ebelings «Rechenschaft» über diese
Sache ist von seltener Klarheit und Durchsichtigkeit, die ein kompromißloses

Stehen zu dieser Sache zum Ausdruck bringen.


	Zu Ebelings Dogmatik I

