Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Die Bedeutung der Eschatologie fir einen sozialtherapeutischen Ansatz
der Theologischen Ethik

Autor: Holderegger, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ADRIAN HOLDEREGGER

Die Bedeutung der Eschatologie
fir einen sozialtherapeutischen Ansatz
der Theologischen Ethik ™

An den Anfang meiner Ausfithrungen sei die etwas pauschal klin-
gende These gestellt, daB in der sogenannten traditionellen Moraltheo-
logie die Eschatologie eher ein Randthema als ein zentrales Prinzip theo-
logisch-ethischen Denkens darstellt. Wenn auch in anderer Form, leidet
die Eschatologie in der Moraltheologie an dhnlichen Ausfallserscheinun-
gen wie in der traditionellen systematischen Theologie, die in doktrinaler
Manier im Traktat «de novissimis» die endzeitlichen Ereignisse, zumin-
dest der Tendenz nach, dinghaft-objektivierend beschrieb !. In Entspre-
chung dazu erscheint in der Moraltheologie, besonders im Typus des
Spatthomismus und der Neuscholastik, die Eschatologie iiberwiegend
als formalisiertes, handlungspraktisch wenig relevantes Handlungsziel,
besonders aber als forensisches Vergeltungsprinzip von Gut und Bés 2.

* Habilitationsvortrag, gehalten am 11. 6. 79 an der Theologischen Fakultit
Freiburg i. Ue. Der Redecharakter des Vortrages wurde beibehalten. Der Text wurde
lediglich durch einige Anmerkungen ergianzt.

1 Vgl. G. GRESHAKE, G. LoHFINK, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblich-
keit, Freiburg i, Br. 1978, 3. erw. Aufl., 12{. Diese Typisierung trifft mit Einschrdn-
kung fur die Eschatologie des Spatmittelalters bis ins 19. Jh. zu.

2 Zum Verhiltnis Eschatologie-Moraltheologie vgl. etwa folgende Werke:
C. E. BraaTeN, Eschatology and ethics: Essays on the theology and ethics of the
kingdom of God, Minneapolis 1974; A. HErTz, Gottesreich und die Zukunft des
Menschen. Das Eschaton zwischen Ideologie und Utopie, in: A. Hertz u. a., Gottes-
reich und Menschenreich, Regensburg 1971, 129-148; B. V. JounsTONE, Eschato-
logy and social ethics. A critical survey of the development of social ethics in the
ecumenical discussion, in: Bijdragen 37 (1976) 47-85; R. KocH, L’Eschatologie
dans la théologie contemporaine. Son importance pour la théologie morale, in:



506 Die Bedeutung der Eschatologie

Wenn v. Balthasar feststellt, daB «die Orthodoxie mit ihrem Glauben an
die Auferstehung Christi und ihrem Vorschielen auf die kiinftige Aufer-
stehung der Toten und transzendente Verdnderung von Himmel und
Erde immer den orthopraktischen Zugriff und die immanente Veridnde-
rung der Welt gehemmt (hat)» 3, dann trifft dies in etwa auch und beson-
ders fiir die eben angesprochenen Typen von Moraltheologie zu: Die Zu-
kunftsgerichtetheit, niherhin Dominanz und Bestimmung der zukommen-
den Zukunft auf die Gegenwart, wie dies im Grunde einer biblischen
Ethik entspriche 4, wurde tendenziell unterlaufen durch Traditions-
gebundenheit, durch Verlagerung des Heiles in die Innerlichkeit, durch
kasuistische Verengung der Moralitit und durch ein Denken in engen
Zeitriumen, auch wenn die Hoffnung auf ein Jenseits, allerdings im
Modus der Erwartungshaltung, bestehen blieb 5.

In verschiedenen Anldufen wurde zwar die verengte traditions- und
gegenwartsbezogene Moralitit mit dem heuristischen Prinzip «Reich
Gottes» ¢ und «Nachfolge» 7 aufgebrochen. Aus Griinden, die hier nicht

Studia Moralia, vol. VIII, 1970, 271-317; B. StoEckLE, Unter dem Anspruch der
Hoffnung. Anmerkungen zu einer eschatologischen Grundlegung der christlichen
Ethik, Salzburg 1968; D. WIEDERKEHR, Die Kategorie der Eschatologie, in:
Handbuch christlicher Ethik, hrsg. v. A. Hertz, W. Korff u. a., Freiburg i. Br.,
Basel, Wien 1978, Bd. I, 440—458.

3 H. U. v. BaLtHasAR, Klarstellungen. Zur Priifung der Geister, Freiburg
i. Br. 1971, 172.

+ Dies gesehen und fiir die Ethik fruchtbar gemacht zu haben, ist u. a. das
Verdienst v. W. PANNENBERG, Das Problem einer Begriindung der Ethik und die
Gottesherrschaft, in: DERs., Theologie und Reich Gottes, Giitersloh 1971, 63-91,
70: «Im Begriff des Guten liegt immer schon ein Bezug seiner Zukunft auf die Gegen-
wart des Menschen und der Welt, die des Guten bediirftig sind und denen es in
Zukunft zuteil werden soll. Indem Gott nicht in isolierter Jenseitigkeit, sondern in
der Zukunft seiner Herrschaft das héchste Gut ist, wird das Streben nach Gott
als dem héchsten Gut umgewendet zur Welt hin, so wie Gott selbst die Verwand-
rung der Welt durch seine Herrschaft intendiert.» Weil geschichtstheologisch gese-
hen die Gegenwart von der Zukunft Gottes definiert und bestimmt ist, hat die
Gegenwartsmacht der Zukunft Gottes auch ihre Relevanz fiir das ethisch bedeut-
same Handeln des Menschen: In Entsprechung zum Handeln Gottes in und an der
‘Welt hat sich menschliche Selbst- und Weltgestaltung aus Zukunft zu vollziehen.

5 Vgl. B. StoECKLE, Unter dem Anspruch, a. a. O. 71.

6 Vgl. J. B. HIRSCHER, Die christliche Moral als Lehre von der Verwirkli-
chung des go6ttlichen Reiches in der Menschheit, Tiibingen 18515, 3: «Die christ-
liche Moral ist die Lehre und Wissenschaft von der durch Christus vermittelten
wirklichen Wiederkehr und Wiedereinsetzung des Menschen in die Kindschaft
Gottes.» Allerdings hat Hirscher die methodischen Probleme, die sich fiir eine for-
male Normbegriindung und fiir eine materiale Normgewinnung aus dem theologi-
schen Gehalt «Reich Gottes» ergeben, zu wenig bedacht.

7 Vgl. F. TiLLMANN, Der Meister ruft. Eine Laienmoral fiir gliubige Christen,



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 507

zu untersuchen sind, vermochten diese Ansitze die Moraltheologie nicht
zu einer dynamischen Offnung auf geschichtliche Zukunft hin und zu
einer innovatorischen Praxis aus utopischer Zukunft zu befreien 8. Hier-
zu bedurfte es der Anst6Be von auflen durch die verschiedenen sidkularen
Zukunftsutopien und durch die Ansté8e der benachbarten dogmatischen
Disziplin, welche die Eschatologie nicht nur als ein Thema der Theologie
neben andern betrachtet, sondern als Verweis- und Zuordnungsebene
fast simtlicher Themen °. Doch allein mit der Sensibilisierung fiir die
eschatologische Dimension und mit dem gelegentlichen Aufgreifen sol-
cher Aussagen ist der Status der Eschatologie fiir eine Theologische
Ethik noch nicht geklirt, wie sehr auch die sog. politische Theologie auf
eine eschatologisch-kontrafaktische Pragmatik insistiert. Die folgenden
Uberlegungen sind zu verstehen als ein Beitrag zur Klirung des Verhilt-
nisses von Eschatologie und Theologischer Ethik, im speziellen von
Eschatologie und dem sozial-therapeutischen Ansatz der Theologischen
Ethik.

1. Eschatologie als Teleologie und thre Verfestigung in der
Naturrechtsordnung

Es wire sicherlich zu eilfertig, wenn man von einem vélligen Ausfall
der eschatologischen Dimension in der Tradition der Moraltheologie spre-
chen wiirde, insbesondere wenn man die klassische Tradition der Summa

Diisseldorf 1937, 26: «Erst die Auferstehung von den Toten macht den irdischen
Jesus zum erhohten Christus und Herrn, Phil 2,9ff, dessen neu verkldrte Seins-
weise und Riickkehr in die Herrlichkeit Gottes, wie sie dem eingeborenen Sohn
gebiihrt, sein Sein in uns und unser Sein in ihm, iiberhaupt die Vorstellung vom
‘Leib des Herrn’ erst moglich macht. Sie ware unvollziehbar, wenn nicht fir den
Glaubigen der erhohte Christus in das gottgleiche Sein zuriickgekehrt wire ...»

8 Es ist hier allerdings auch zu erwédhnen, dafl die Moralverkiindigung der
Urkirche bis tiber die Vaterzeit hinaus, und dann die Tubingerschule (mit ihrem
EinfluBl auf einige Moraltheologen) die Botschaft vom Reich Gottes zum Zentral-
thema der Pardnese und der Moral-theologie gemacht hat. Vgl. A. HErTz, Gottes-
reich, a. a. O. 132.

9 Vgl. D. WIEDERKEHR, Perspektiven der Eschatologie, Ziirich, Einsiedeln,
Koln 1974, bes. 271f; vgl. auch den Bericht v. U. RuH, Perspektiven der Eschato-
logie. Zur neueren Diskussion in der katholischen Theologie, in: HerKorr 33 (1979)
249-253. Ferner: J. MortMANN, Theologie der Hoffnung, Miinchen 1964 u. 6;
J. B. METz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968 ; DERs., Glaube in Geschichte und
Gesellschaft, Mainz 19772; E. SCHILLEBEECKX, Gott — die Zukunft des Menschen,
Mainz 19702; G. GRESHAKE, G. LoHFINK, Naherwartung, Auferstehung, Unsterb-
lichkeit, a. a. O.



508 Die Bedeutung der Eschatologie

theologiae eines Thomas v. Aquin im Auge behilt 1, Die Ausrichtung
auf das Endziel ist hier geradezu Strukturprinzip der Ethik, insofern alle
menschlichen Handlungen auf ein letztes, transzendentes Ziel hin finali-
siert und auf den Gehalt der «beatitudo» bezogen erscheinen. Dabei
bleibt der Bezugsgehalt nicht einfach ausstindige GroBe, sondern er-
moglicht im Prisens dem Menschen in den theologischen Tugenden ein
korrespondierendes Handeln '*. Wie sehr hier christlich-eschatologischer
Gehalt auf die ethische Gestalt gebracht wird, so sehr bleibt der Gedanke
der eschatologischen Qualifizierung natiirlicher Handlungspotenzen im
allgemeinen stecken 12, Die damit behauptete umfassende Intentionalitit
des Seins und Tuns und die gnadenhafte Erméglichung konkreter Hand-
lungen ist zwar so gewahrt. Doch die Ermittlung von Handlungsregula-
tiven bzw. Normen blieb — zu Recht oder zu Unrecht, das sei hier nicht
entschieden — dennoch an die normative Vernunft und ihren «ordo» ver-
wiesen, weil die umfassende Ordnungsvernunft Gottes — dem Menschen
als Grund und Ziel eingestiftet — ihm geméiB seiner Ebenbildlichkeit eine
daraus bestimmbare verantwortliche Selbstauslegung auftrigt. Die
Eschatologie ist so Teleologie, wobei die VerheiBung des Anfangs und
die Verwirklichung des Endes den ProzeB des Werdens durchlaufen
miissen, aber gerade um darin ihre Identitit zu finden 3. Die Teleologie
erhdlt zwar damit den Charakter einer fiir Vollendung offenen Proto-
logie, doch die Zielangabe «visio beatifica» bleibt bildlos abstrakt, an
das Individuum und seinen Intellekt gerichtet, 1* und ist so fiir die kon-
krete Lebenspraxis nur wenig bedeutsam. Von dieser abstrakt gefaBten
Zielbestimmung, die in dieser Pragung die leibliche und sozial-eingebun-
dene Ganzheit des Menschen eher vernachldssigt, konnte im Sinne von
K. Mannheim kein universaler, aus starker Utopie erwachsender Wille
zur Geschichte und zu sozialer Selbsterwirkung ausgehen 3. Die formali-
sierende und das Bildhafte reduzierende Teleologie ermoglichte kaum
mehr die Darstellung des Moglichen im Wirklichen, um daraufhin han-
deln zu koénnen.

10 Vgl. D. WIEDERKEHR, Die Kategorie der Eschatologie, a. a. O. 442,

11 Vgl. Sth II-1I, qq. 1-46.

12 Vgl. F. B6ckLE, Unfehlbare Normen?, in: Fehlbar?, hrsg. v. H. Kiing,
Zirich, Einsiedeln, Koln 1973, 280-304, hier 295.

13 Vgl. M. SEckrLER, Das Heil in der Geschichte, Geschichtstheologisches
Denken bei Thomas v. Aquin, Miinchen 1964, 53 ff.

14 Vgl. Sth I-11I, q. 3, a.5c: «Respondeo dicendum quod beatitudo magis
consistit in operatione speculativi intellectus quam practici.»

15 Vgl. K. MANNHEIM, Ideologie und Utopie, Frankfurt a. M. 1969, 224f.



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 509

Die Finalitdtsstruktur des Ethischen und die Auslegung des Natur-
rechtes als Vernunftsrecht garantierte noch eine gewisse Dynamik des
Handelns und eine gewisse Offenheit fiir geschichtliche Zukunft. Erst die
weitere Naturrechtsentwicklung innerhalb der Moraltheologie mit der
Tendenz zur metaphysischen Auslegung der Seinsordnung brachte eine
definitive Fixierung auf die Schopfungsordnung. Die zunehmende Ab-
kehr von der Vernunfts- zur starren Schopfungsordnung leitete etwa mit
Franz v. Vitoria, Suarez und Vasquez eine Hypostasierung und Divini-
sierung der Schopfungsordnung ein. Die inhaltlich vorgegebene und auf
Unverinderlichkeit hin interpretierte Ordnung wurde schlieBlich Basis,
aus der gottlicher Anspruch im Vorgang der Spekulation abgelesen und
in konkrete Normen verfestigt wurde. Diese metaphysisch-essentiali-
stische Auslegung der Schépfungsordnung stellt, wie J. Arntz ¢ iiber-
zeugend nachweist, eine Spitentwicklung der thomistischen Tradition
dar. Diese undynamische Sicht zieht folgerichtig eine Verengung des
Gedankens einer «Schépfung im Werden» nach sich, aber auch den Aus-
fall der eschatologischen Perspektive, die gerade vor einer Perennisie-
rung der Ordnung und vor einer ungeschichtlichen Absolutsetzung der
Normen bewahrt hitte. Fast notgedrungen muBte eine solche Statik zur
Verkennung oder zumindest zur Verengung der eschatologischen Dimen-
sion fiihren, so daB schlieBlich in der Neuscholastik, etwa bei Vermeersch
und Merkelbach, der eschatologische Gehalt nur noch als objectum ma-
teriale und objectum formale des verniinftigen, gnadenhaft erhdhten
Handelns erscheint 7. Eine Ethik, welche die «necessitas materiae» zur
Auslegungsregel menschlichen Handelns nimmt, vertrigt sich nicht mit
einer eschatologischen Perspektive, die Freiheits-, Vernunfts- und Heils-
geschichte in eine dynamische Bewegung bringt und Erreichtes — gerade
aus dem Wissen der unvollendeten Endlichkeit — immer wieder der
Bewidhrung aussetzt und aufbricht auf das je Bessere.

16 Vgl. J. ArNTz, Die Entwicklung des naturrechtlichen Denkens innerhalb
des Thomismus, in: Das Naturrecht im Disput, hrsg. v. F. Bdckle, Diisseldorf
1966, 87-120.

17 Vgl. etwa: B. H. MERKELBACH, Summa Theologia Moralis, Parisiis 1942,
tom. 1, 458. Die Eschatologie erscheint auch hier im Zusammenhang mit den theo-
logischen Tugenden. Die Finalitdtsstruktur der Ethik hat sich hier aber im wesent-
lichen auf die theologischen Tugenden verengt.

«Virtutes theologicae sunt principia operativa quibus immediate ordinamur
ad Deum ut finem supernaturalem, ita ut per earum actus animae Deum finem
supernaturalem immediate attingat eique coniungatur.»

33



510 Die Bedeutung der Eschatologie

2. Der methodologische Status der Eschatologie
imnerhalb der Theologischen Ethik

Wie sehr die Eschatologie in der moraltheologischen Tradition ins-
gesamt nur noch in unbedeutenden Fragmenten vorhanden war, so sehr
haben wir uns zundchst zu vergegenwirtigen, dall die eschatologische
Dimension bzw. die Zukunftsausrichtung in der Theologie inzwischen
zur Dominante herangewachsen ist, sowohl als Formalprinzip «Zukunft»
wie auch als Materialprinzip « VerheiBung» 8. Programmatisch hat J. B.
Metz in seiner «Theologie der Welt» formuliert: «Eschatologie darf in
einer christlichen Theologie nicht nur regional sein, sie muB radikal ver-
standen werden: als Form aller theologischen Aussagen» °. Diese neu-
gewonnene Dimension wirkt sich vor allem auf die theologische Anthro-
pologie aus, insofern die ausstindige Vollendung des Menschen und die
zukommende Zukunft Gottes in den Blick kommen. Im Vordergrund
steht der Mensch in seiner faktischen, geschichtlichen Situation unter
dem Aspekt der ihm verheiBenen Vollgestalt. Aus dieser Perspektive wird
der in seiner Ganzheit erléste und vom Tode befreite Mensch anvisiert.
Die Erfiillung seiner interpersonalen Dimension, aber auch die Uber-
windung der sozialen Unrechts- und Unfreiheitsverhiltnisse werden
konkrete Ziele. Diese Optik profiliert die eigentliche, dem Menschen zu-
kommende Bestimmung aus der verheiBenen Zukunft fiir die Gegenwart,
im geschehenen Heilsereignis Jesu Christi. Doch wie sehr christliche
Welt- und Selbstdeutung und Gestaltung auf Zukunft ausgerichtet ist,
so wenig weill christliche Eschatologie iiber diese noch ausstehende Zu-
kunft. Zumindest 148t sich das eine sagen: Insofern sich die Eschatologie
iiber die Zukunft des Menschen ausspricht, in die er vom unbegreiflichen
Gott selbst gerufen wird, meint sie den freien Menschen als Person, das
raum-zeitliche, konkret-verniinftige, sozial-geschichtlich determinierte
Wesen 2°. Obwohl zwar das Alte und Neue Testament und die kirchliche
Lehrverkiindigung vieles iiber diese Zukunft aussagen, kann damit nur
der in all seinen Dimensionen zur Vollendung gelangende Mensch
gemeint sein. Diese Vollendungsgestalt ist aber nach E. Schillebeeckx,
J. B. Metz u. a. eher in einer «theologia negativa» zu ermitteln, d. h.
aufgrund der Negation der Negativitit und aufgrund der Steigerung der

18 Vgl. D. WIEDERKEHR, Perspektiven, a. a. O. 10.

19 T, B. METz, Zur Theologie der Welt. a. a. O. 83.

20 Vgl. K. RaHENER, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des
Christentums, Freiburg, Basel, Wien 1976, bes. 414 ff.



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 511

Positivitit der christlichen Gegenwart. So heillt es etwa bei E. Schille-
beeckx: «In seinem eschatologischen Glauben weill (der Christ), daB der
Gott der VerheiBung das (voll und ganz Menschenwiirdige) zugesagt
hat, wenn er auch den Inhalt dieser Zusage nicht positiv formulieren
kann» 2. Damit steht christliche Eschatologie in der Verlegenheit, Ver-
heiBungen vom ganzen und unzerstiickten Menschen ins Spiel bringen
zu miissen, die entweder nur sehr formal oder in metaphorischen Vorstel-
lungsbildern vom universalen Frieden, von universaler Gerechtigkeit
und von der Zeit «ohne Trauer noch Klage noch Miihsal» (Offb 21,4)
sprechen. Dieses voll und ganz Menschenwiirdige, dieses «souhaitable
humainy, wie es P. Ricceur 2 formuliert, kann nur als auslegende Antizi-
pation in der Form der Steigerung dessen verstanden werden, was der
Mensch von sich und seiner Gegenwart im Heil weil. Dies erhilt aller-
dings seine Legitimation in der realen Vorwegnahme des endgiiltigen
Heil-Seins in der Person Jesu, in der das Reich der uneingeschriankten
Freiheit und Gerechtigkeit proklamiert und inauguriert wurde. Gehen
wir hier von der Voraussetzung aus — sie ist fiir den Fortgang der Uber-
legungen nicht unwichtig —, da8 christliche Eschatologie die Vollendung
des einzelnen wie der Menschheit glaubt und die Rettung der Lebenden
wie der Toten behauptet 3. Die Probleme, die sich in bezug auf Vollen-
dung und Verwirkung des Heiles, in bezug auf individuelle und univer-
sale Heilsvollendung usw. ergeben, kénnen wir hier iibergehen. Wenn
dieses Theologumenon zum Zentralsten der Theologie gehort, dann muf
es auch zum Zentralsten der Theologischen Ethik gehoéren. Damit stellt
sich die Frage nach der ethischen Relevanz dieser Glaubensaussage.
Zunichst miissen jedoch einige methodische Uberlegungen voran-
gestellt werden. Es ist das Verdienst der analytischen Ethik, so wie sie
in der Theologischen Ethik rezipiert wurde, aufgezeigt zu haben, daB
normative Sitze, welche die sittlich-verantwortliche Auslegung des Men-
schen verbindlich regeln, univoken Charakter aufzuweisen haben 24,

21 E. SCHILLEBEECKZX, Gott — die Zukunft des Menschen, a. a. O. 163.

22 Zit. nach ebd. 162.

# In diesem Rahmen kann diese eschatologische Aussage nicht weiter diffe-
renziert und begriindet werden. Dies miiBte in Auseinandersetzung mit den ver-
schiedenen, teils divergierenden, teils konvergierenden Modellen (H. U. v. BALTHA-
SAR, K. RAHNER, J. MoLTMANN, J. B. METZ u. a.) geschehen. Vgl. dazu: G. GREs-
HAKE, G. LoHFINK, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit, a. a. O.

24 Vgl. etwa: B. SCHULLER, Die Begriindung sittlicher Urteile. Typen ethi-
scher Argumentation in der katholischen Moraltheologie, Diisseldorf 1973, bes.
182ff (im Zusammenhang mit dem To6tungsverbot); F. B6ckLE, Fundamental-
moral, Miinchen 1977, 292 {f.



512 Die Bedeutung der Eschatologie

Handlungsregulative und damit deren Geltungsbereich miissen eindeutig
und prizise formuliert werden. In einer analogen Fassung normativer
Sitze wiirde erstens das Wesen der Sittlichkeit verkannt, insofern der
Sollensanspruch zur verantwortlichen Auslegung des Humanum nicht
mehr eindeutig in die geschichtliche Konkretheit hinein vermittelt wer-
den konnte, und zweitens wiirde im Sinne von Kant der Anspruch der
Universalisierbarkeit von Grundsdtzen der Moralitdt verletzt, insofern
die dem Tun und Lassen zugrundeliegende Willensbestimmung nicht
mehr als streng allgemeines und universales Gesetz universaliter zustim-
mungsfiahig wire. Ein Beispiel: Niemand wird bestreiten, da3 die in den
biblischen Zeugnissen dokumentierte Liebe Gottes zu den Menschen
den Christen nicht auffordere, sich dem Niachsten gegeniiber ebenso zu
verhalten. In dieser Aussage wird das Wort «Liebe Gottes» im Vergleich
zu menschlicher Liebe analog gebraucht, d. h. der richtige Umgang mit
dem von Gott angenommenen und geliebten Menschen muf erst argu-
mentativ erschlossen werden, denn es ist nicht im vornhinein ausge-
macht, worin soziale Liebe besteht und wie sie sich im sozialen Kontext
auszulegen hat. Konkrete Normativitit, die im transzendenten Zuspruch
der Liebe Gottes griindet, mull demnach mit entsprechenden ethischen
Methoden ermittelt werden, beziehe sie sich nun auf Férderung und Ach-
tung der einzelnen Person oder auf Férderung und Herstellung humaner
Sozial-Strukturen. Damit wird schon allein aufgrund einer formalen
Uberlegung deutlich, daB aus analogen Aussagen keine eindeutig-norma-
tiven Forderungen ableitbar sind. Dies schlieBt allerdings den Umstand
nicht aus, daB solche Aussagen {iber das Wertfeststellungsurteil, in Ran-
gierung und Zuordnung einzelner Werte zueinander nicht doch einen
entscheidenden EinfluB} ausiiben kénnen 25,

Wir stehen mit der christlichen Eschatologie vor einem d@hnlichen
Dilemma: Erstens haben wir nie die abgeschlossene Totalitit der Ge-
schichte, sondern nur eine Rekonstruktion in Totalitit vor uns. Die
christliche Eschatologie steht ebenfalls unter dieser Bedingung geschicht-
licher Rekonstruktion und ist so nicht imstande, einen konkreten Zu-
kunftsentwurf zu eruieren. Und selbst wenn die Eschatologie um die in
die Gegenwart driangende absolute Zukunft weill und vielleicht die Ar-
mut ihres Wissens um die Zukunft gerade zu beteuern hat, bleibt diese
absolute, geglaubte Zukunft dennoch Glaubensmysterium. Und zwei-

25 Diese These soll hier nicht weiter begriindet werden. Vgl. dazu: F. BOCKLE,
Fundamentalmoral, a. a. O. 294 ff.



fur einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 913

tens: Auch wenn das eschatologisch Neue nicht bloBe und leere Imagi-
nation ist, sondern sich in der Perspektive des Glaubens in Kreuz und
Auferweckung Jesu legitimiert, so ist die in diesem Heilsereignis antizi-
pierte Form der Totalitit nur analog aussagbar. Daraus folgt, dalB
— selbst bei der Annahme der eschatologischen Vollendung als Realuto-
pie — aufgrund der glaubensmiaBigen Analogie eschatologischer Aussagen
aus der eschatologischen Perspektive keine Handlungsregulative direkt
deduzierbar sind. Dies hat auch A. Hertz, allerdings ohne solche forma-
len Uberlegungen anzustellen, gesehen, wenn er schreibt, «daB sich die
moraltheologische Relevanz der Eschatologie nicht im Sinne von Gebo-
ten und Pflichten und damit nicht durch ein ‘System’ sittlicher Normen
ausdriicken 14Bt. Jeder Versuch, das radikale Anderssein ... der Botschaft
vom Gottesreich ... in einen wie immer gearteten Pflichtenkreis einzu-
bauen, muBl notwendig scheitern ...» 2 Haben wir hier zu kapitulieren
und der Eschatologie jegliche Bedeutung fiir eine Theologische Ethik
abzusprechen? Wohl kaum. Denn dies widerspriache der ntl. Orthopraxie,
welche das sittliche Handeln gerade an die Eschatologie zuriickbindet #7.

3. Die Funktionen der Theologischen Ethik: Normbegriindung
und Evrmoglichung verantwortlicher Lebenspraxis

Um auf diese Frage genauer eingehen zu kénnen, mull vorgingig die
Aufgabe der Theologischen Ethik genauer bestimmt werden. Man wird
davon auszugehen haben, daB8 die Hauptaufgabe der Theologischen
Ethik in der Begriindung des Sittlichen «secundum naturam humanam»?8
besteht. Das Sittliche ist demnach die Verpflichtungsseite humaner Wirk-

26 A, HeErTz, Gottesreich und die Zukunft des Menschen, a. a. O. 138.

27 Vgl. H. MERKLEIN, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Unter-
suchung zur Ethik Jesu (= Forschungen zur Bibel Bd. 34), Wiirzburg 1978, 295:
«Die eschatologische Begriindung der Ethik Jesu bestimmt ihren radikalen An-
spruch und ihren radikalen Inhalt. Der Wert menschlichen Handelns ergibt sich
ausschliefllich und allein aus seinem Ausgerichtetsein auf die Basileia ...» — Kritisch
ist m. E. allerdings anzumerken, daf die Basileia nicht so sehr als Handlungs-
prinzip (= Norm) verstanden werden kann, sondern vielmehr — und dies gerade
auch im Sinne von H. Merklein — als Sinn- und Motivationshorizont menschlichen
Handelns, es sei denn man verwende den Begriff « Handlungsprinzip» in der eher
ungebriauchlichen Form der Meta-Norm. Dies wire allenfalls bei der Begriffs-
bestimmung zu prizisieren, um MiBverstindnisse auszuschlieBen.

28 Vgl. Sth I-IT, q. 18, a.5c¢: «... bonum hominis est secundum rationem esse».
Vgl. A. AUgR, Die Autonomie des Sittlichen nach Thomas von Aquin, in: Christ-
lich glauben und handeln, hrsg. v. K. Demmer, B. Schiiller, Diisseldorf 1977,
31-54, hier 32ff.



514 Die Bedeutung der Eschatologie

lichkeit, deren aufdringende Dringlichkeiten die normative Vernunft in
ethische Verbindlichkeiten erhebt. Weil und insofern es der Ethik in
der Statuierung von Normen und im Vorgeben sittlicher Handlungsan-
leitungen um die Garantie und um die Evokation des Humanum geht,
kann dies nur in der Rekonstruktion geschichtlicher Normativitidt bzw.
ausgewiesener Erfahrung und in der Rekonstruktion naturaler Bedin-
gungen menschlicher Selbstauslegung geschehen. Normative Ethik ist
deshalb geschichtliche und empirische Hermeneutik. Unter der Voraus-
setzung der These der relationalen Autonomie des Sittlichen beansprucht
das Sittliche seine Eigenstandigkeit gegeniiber dem Glauben, bleibt ihm
gegeniiber aber nicht verschlossen, insofern seine Sinninterpretationen
iiber die Bestimmung des Menschen einen spezifizierenden Einfluf} fiir
die Aufdeckung und Begriindung von Normativitdt ausiiben. Hier wire
nun das Verhiltnis von Eschatologie und normativer Ethik, etwa nach
den Regeln der Theologischen Ethik, die sich als «Integrierungswissen-
schaft» 2 versteht, genauer zu bestimmen. Doch dies ist in diesem Zu-
sammenhang nicht das unmittelbare Erkenntnisinteresse. Es sei viel-
mehr von der Feststellung ausgegangen, wie immer auch Sittlichkeit und
Glaube einander zugeordnet werden, dal3 es der normativen Ethik um
das sittlich Richtige geht. Das sittlich Richtige indiziert das Seinsollende
und markiert das vor und fiir den Menschen verantwortete Orientierungs-
maf sittlichen Handelns. Insofern die im Vorgang verniinftiger Argu-
mentation ermittelten Normen iiber die Richtigkeit bzw. Falschheit
ethischen Handelns befinden, zielen sie weniger auf die Lebenspraxis
und deren Ermoglichung als vielmehr auf Einsicht und Befolgung ab.

29 Vgl. dazu: A. AUER, Autonome Moral und christlicher Glaube, Diisseldorf
1971. A. Auer vertritt im Bereich der katholischen Theologischen Ethik die
Integrierungsmethode am stérksten. J. GRUONDEL, Die Bedeutung einer Konver-
genzargumentation fiir die GewiBheitsbildung und fiir die Zustimmung zur abso-
luten Geltung einzelner sittlicher Normen, in: Wahrheit und Verkiindigung, Fest-
schrift fiir M. Schmaus, hrsg. v. L. SCHEFFCzYK u. a., Miinchen, Paderborn, Wien
1967, Bd. 2, 1607-1630; DERrs., H. v. Oyen, Ethik ohne Normen?, Freiburg i. Br.
1970. J. Griindel bezeichnet die Integrierungsmethode als Konvergenzargumen-
tation. Die Tendenzgleichheit der Argumente ergibt die Basis fiir die Konstituie-
rung ethischer Weisungen. H. RINGELING, Ethik als Integrationswissenschaft, in:
Gesellschaft und Entwicklung 3 (1974) 84-94. Bei H. Ringeling wird die Theolo-
gische Ethik zur Integrationswissenschaft mit besonderer Kommunikationskompe-
tenz. D. MieTH, Moral und Erfahrung. Beitriage zur theologisch-ethischen Herme-
neutik (= Studien zur theologischen Ethik Bd. 2), Freiburg i. Ue., Freiburg i. Br.
1977, 23ff. Theologische Ethik ist hier Integrierungswissenschaft, insofern sie
in einer kritischen Relation Teilbereiche in den Totalititsaspekt des Glaubens
einordnet.



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 515

Wenn nun die Hauptaufgabe der Theologischen Ethik in der Be-
griindung des Sittlichen «secundum naturam humanam» besteht, dann
ist ihre « Praxis die Ermdglichung des sittlichen Personseins, der verant-
wortlichen Triagerschaft» 3. Normative Gehalte richten sich an einen
bereits schon entfalteten sittlichen BewubBtseinsstand. Ebenso sehr
muB es der Ethik an der Erméglichung der Befolgung, an der Ermdgli-
chung der Korrektur der Wirklichkeit im Hinblick auf die Entfaltung
des sittlichen BewuBtseins ankommen. Dieses Interesse liegt der nor-
mativen Fragestellung voraus, denn fiir ethisches Handeln muB oft erst
durch Verdnderung sozialer Dispositionen die Bedingung geschaffen
werden. Beispielsweise haben die Forschungen von J. Piaget 3! iiber
E. Erikson 32 zu L. Kohlberg 33 deutlich gezeigt, daB sich ein autonomes
moralisches BewufBtsein erst dann herausbilden kann, wenn Handlungs-
und Urteilskompetenz im ProzeB der Entfaltung auf einer nichst hheren
Stufe zugemutet werden. Der Sozialisierungskontext und damit das
Ensemble der Bedingungen fiir die Herausbildung selbstidndigen sittli-
chen BewuBtseins mufl den Charakter der Begiinstigung aufweisen. Eine
Ethik, die nicht am Perfekten ansetzt und die moralische Wirklichkeit
nicht am Prinzipiellen mit, sondern vom Noch-nicht-Mdéglichen und
vom Defekten ausgeht, unterscheidet sich grundsitzlich von einer nor-
mativen Ethik. Ihr Interesse ist sozial-therapeutisch, insofern sie auf
Verbesserung und Meliorisierung der Bedingungen der Einwirkung des
sozialen Selbst abzielt. Ihr Anliegen ist Steigerung eines Geschehens, das
nicht nur auf die Verbesserung des handelnden Subjektes, sondern auch
auf die Bedingungen des handelnden Subjektes ausgeht. Verbesserung
ist Steigerung und, im Sinne von H. Rombach, Hebung der Potenzen,
Forderung eines Wachstums, mit dem gleichzeitig auch die Vorhaben
zunehmen 34,

30 D, MietH, Glaube, Dichtung und Moral. Studien zur Begriindung einer
narrativen Ethik (= Tiubinger theol. Studien Bd. 7), Mainz 1976, 113.

31 J. P1aceT, Das moralische Urteil beim Kinde, Ziirich 1954.

32 H. E. EriksoN, Identitit und Lebenszyklus, Frankfurt a.M. 1966;
DeRrs., Kindheit und Gesellschaft, Stuttgart 19735,

33 L. KOHLBERG, Zur kognitiven Entwicklung des Kindes, Frankfurt a. M.
1974.

34 H. RomBAcH, Strukturontologie. Eine Phinomenologie der Freiheit,
Miinchen 1971, 245ff. Am Entfaltungsgeschehen der Genese der Arbeit zeigt H.
Rombach exemplarisch, worin Steigerung und Hebung der Potenz besteht. Auf
diesen strukturontologischen Ansatz kann hier nicht weiter eingegangen werden,
obwohl anhand dieser Theorie der sozial-therapeutische Ansatz entfaltet werden
konnte.



516 Die Bedeutung der Eschatologie

Der sozial-therapeutische Ansatz der Theologischen Ethik, der hier
nur in groben Umrissen vorgestellt werden kann 33, liuft darauf hinaus,
das Noch-nicht-Mogliche, das Defekte und das Versagen als Ort der
Transformation zu sehen. Mit Defekten sind nicht so sehr Defekte der
stigmatisierten sittlichen Person gemeint als vielmehr Defekte der so-
zialen Interaktion, beschddigter und unterbundener menschlicher
Moglichkeiten sozialer Strukturen, die sich der Genese des Personseins
in den Weg stellen. Es ist nicht zu verkennen, daB3 diese Optik innerhalb
der Entwicklung der Moraltheologie der letzten Jahre mit dem Akzent
auf methodische Kldarung der Normbegriindung und des morallogischen
Status sittlicher Urteile weitgehend ausfiel 3. Wenn man jedenfalls die
Strukturgenese der sittlichen Person beachtet, miiite sich die Theologi-
sche Ethik vielmehr als Moglichkeitsethik denn als Tatbestandsethik
begreifen; im Vorgang der bewuBten Erinnerung an beschidigte Lebens-
praxis, an defiziente sozialmoralische Bedingungen und in der Anwen-
dung konkreter Strategien der Humanitdt miillte es ihr um die Hebung
jenes Potentials gehen, das sich fiir die soziale Selbsterwirkung des sitt-
lichen Personseins favorisierend auswirkt. Unter methodologischem
Aspekt wire davon auszugehen, daBl Verdnderung, Steigerung und He-
bung unterdriickter Chancen in der sozialen Wirklichkeit im Hinblick
auf die Moralititsfihigkeit des Menschen zunichst Sache sozial-empi-
rischer Analysen ist (etwa der Sozialpsychologie, Ethologie usw.). Sie
haben die eingepriagten und angeborenen Bedingtheiten des Sittlichen
zu ermitteln. Entsprechend ihrer Kompetenz benennen zwar die Erhe-
bungen dieser analytischen Wissenschaften Ausfallserscheinungen und
Bedingungen der Moglichkeit humaner Selbstentfaltung, aber nicht

35 Es sei hier vermerkt, daBl die Grundidee des sozial-therapeutischen An-
satzes der Theologischen Ethik zusammen mit Prof. D. Mieth in den Obersemi-
narien mehrfach diskutiert wurde. D. Mieth hat diesen Ansatz in einem Grenz-
gebiet, ndmlich dem des ethischen Modells aus der Dichtung, thesenartig erarbeitet
(vgl. DERs., Dichtung, Glaube und Moral, a. a. O. bes. 219ff) und dann auf das
Feld der Moralpidagogik iibertragen (vgl. DERs., G. StacHEL, Ethisch handeln
lernen. Zu Konzeption und Inhalt ethischer Erziehung, Zurich 1978, 1581f, 1701,
178f1). In einer Studie zur speziellen Ethik habe ich diesen Ansatz weiter entfaltet
und an einem Paradigma durchgefithrt. Vgl. A. HOLDEREGGER, Suizid und Suizid-
gefihrdung. Humanwissenschaftliche Ergebnisse — anthropologische Grundlagen
(= Studien zur theologischen Ethik Bd. 5), Freiburg i. Ue., Freiburg i. Br. 1979.

36 Dies ist keineswegs erstaunlich. Mit dem Zerfall der «alten Moral» und mit
dem Geltendmachen des spezifisch Christlichen erfolgte innerhalb der Theologi-
schen Ethik eine Verlagerung auf Legitimitatsiragen.



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 517

verbindliche Priorititen derselben. Wenn die Theologische Ethik mit
ihrem sozial-therapeutischen Ansatz Voraussetzung und Entfaltung
freier Praxis intendiert, dann muB sie erstens die Analysen der Defizienz-
erscheinungen aufgreifen, zweitens mit Hilfe der verschiedenen sozial-
empirischen und anthropologischen Zuginge die in der Praxis enthaltenen
Moglichkeiten der Meliorisierung erkennen, und schlieBlich mul} sie
diese Chancen als Foérderungsgestalten konkreter Handlungsvoraus-
setzungen formulieren. Insofern sie im Durchgang durch Empirie und
Anthropologie Werte feststellt, argumentativ begriindet und sie endlich
als verbindliche Priorititen sittlicher Praxis wie normativer Uberlegun-
gen voranstellt, wird sie in einem eminenten Sinn sozial-therapeutisch
wirksam.

Diese formalen Bestimmungen lassen sich leicht auf Themen der
speziellen Moral anwenden. Beispielsweise wird beziiglich der Proble-
matik des Schwangerschaftsabbruchs deutlich, daBl normative Appelle
an der Wirklichkeit vorbeigehen, wenn die Ethik nur am Erkennen des
Richtigen und nicht auch an den Voraussetzungen des Tuns des Guten
(an der vollendeten Moralitdt) orientiert ist. Diesen doppelten Gesichts-
punkt haben einige evangelische Theologen in der Diskussion um den
Schwangerschaftsabbruch geradezu exemplarisch beriicksichtigt 37. Auf
einem andern Feld, beispielsweise der suizidalen Lebensproblematik,
laBt sich verdeutlichen, daB die vorrangige Aufgabe der Theologischen
Ethik nicht in der Begriindung eines sittlichen Urteils gegeniiber der
Suizidhandlung bestehen kann. Weil in der Regel das sittlich richtige
Handeln aufgrund eines eigengearteten psychischen Kriftespiels
angesichts der fast zwanghaft erscheinenden Unsinnigkeit und Sinn-
losigkeit des Lebens eingeengt ist, hat die Theologische Ethik zu sehen,
wie sie Werteinsichten dennoch plausibel vermitteln kann. Indem sie die
suizidale und im wesentlichen als soziale Beziehungsstérung interpretier-
bare Lebensproblematik aufgreift, Sinnerfahrungen des Glaubens von
kritisch verstandener Solidaritit und téitiger Hoffnung einbringt, stellt
sie ihren sozial-therapeutischen Effekt unter Beweis 38,

37 Vgl. den Beitrag von E. JUNGEL, E. KASEMANN, J. MOoLTMANN, D. ROSSLER,
Annahme oder Abtreibung — Thesen zur Diskussion iiber § 218 StGB, in: Das
Abtreibungsverbot des § 218, hrsg. v. J. Baumann, Darmstadt und Neuwied
19722, 135-148.

38 Vgl. A. HOLDEREGGER, Suizid und Suizidgefihrdung, a. a. O. 254 ff.



518 Die Bedeutung der Eschatologie

4. Der Vorgriff auf das richtige und gute Leben

Nun haben wir uns nach dem Beitrag der christlichen Eschatologie
fiir einen sozial-therapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik zu
fragen. Um dieses Zueinander genauer kldren zu konnen, mull kurz
auf die neueren kommunikations-theoretischen Ansitze innerhalb der
praktischen Philosophie zuriickgegriffen werden. Diese Richtungen, etwa
das konstruktivistische Modell der transsubjektiven Beratung (P. Lo-
renzen, O.Schwemmer), ferner Habermas’ Theorie der herrschafts-
freien Kommunikation oder Apels Modell der idealen Kommunikations-
gemeinschaft, versuchen in der Form der Kommunikation normative
Grundsitze von Recht und Moral zu begriinden. Kommunikation gilt
als Grundstruktur der Normbegriindung. Die gemeinsame Uberlegung
mit dem erklirten Ziel, unter idealen Bedingungen einen Konsens zu
finden, ist das normative Kriterium fiir die sittliche Richtigkeit fiir
Forderungen von Moral und Recht. Dabei ist hier nicht zu entscheiden,
ob diese Kommunikationstheorien als Begriindungs- oder nur als Gel-
tungs- und Konstitutionstheorien anzusehen sind 3%. Das eine diirften
sie wohl gezeigt haben — und damit greife ich einen bestimmten Aspekt
aus der ganzen Diskussion heraus —, daB erst die formale Vorwegnahme
des idealisierten Gesprichs als einer in Zukunft zu realiserenden Lebens-
form Kommunikation und Konsensus ermdglicht 40. Diese formale Vor-
wegnahme ist eine regulative Idee, welche die Vorstellung richtigen und
guten Lebens impliziert. Sie basiert auf einem kontrafaktischen Einver-
stdndnis, das die zu gemeinsamem Agieren Entschlossenen vorgingig ver-

39 Vgl. O. H6FFE, Sind Moral- und Rechtsbegriindung kommunikations-
(konsens-, diskurs-) theoretisch méglich? — Einige Thesen, in: DERrs., Ethik und
Politik. Grundmodelle und -probleme der praktischen Philosophie, Frankfurt
a. M. 1979, 243-250, hier 245.

40 Vgl. J. HABERMAS, Der Universalititsanspruch der Hermeneutik (1970),
in: DERs., Kultur und Kritik, Frankfurt a. M. 1973, 264-301, hier 245. Vgl. auch
die vorbereitenden Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kompe-
tenz, in: J. HABERMAS, N. LuHMANN, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechno-
logie, Frankfurt a. M. 1970, 101-141. — Wir wollen hier nicht entscheiden, ob sich
die Theorien idealer Kommunikation, insbesondere in bezug auf den Vorgriff
richtigen und guten Lebens in einem Begriindungszirkel befinden. Es scheint, daB
zumindest ein Teil der normativen und maBgebenden Momente, die zuallererst
gepriift werden miilten, schon als giiltig vorausgesetzt werden. Selbst wenn man
zusitzlich ein Verfahren zur Begriindung der Bedingungen idealer Kommunikation
einfiihrt, wie dies O. Hoffe (a. a. O. 2481) vorschlagt, so behalten m. E. die Theorien
idealer Kommunikation zumindest als Konstitutionstheorien konkret zu regelnder
Lebenspraxis dennoch ihre Giiltigkeit.



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 519

bindet. Diese Idee ist zwar nicht so sehr Antizipation konkret normativ
geregelten Lebens als vielmehr hermeneutischer Fixpunkt, der zu
stindigen Korrektur der Verstellungen von Normativitit und der Ver-
stellungen der Lebenspraxis anhilt 4!. Es scheint, daB sittliche Lebens-
praxis ohne diesen formalen Vorgriff iiberhaupt nicht mdglich ist. Erstens
entfiele sonst der generelle MaBstab, an dem wenigstens in allgemeinster
Form falsches Einverstindnis und falsche Praxis, sofern sie falsch sind,
gemessen werden konnen. Zweitens verflachte schlieBlich die Permanenz
des Willens zur Transformation. «Insofern muf8 sich kritisches Sinnver-
stehen» — so meint Habermas — «die formale Antizipation richtigen Le-
bens zumuten» #2. Diese hermeneutische Grunderfahrung ist fiir jedes
Verstehen und Verdndern geradezu konstitutiv, soll Erkenntnis und der
daran gebundene Verdnderungswille nicht selbst vom Faktischen, von
Verblendungen und von Defizienzen vereinnahmt werden.

Von hierher ergibt sich ein Briickenschlag zur Eschatologie und zum
sozial-therapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik. Christliche
Eschatologie behauptet ebenfalls einen Vorgriff auf richtiges und gutes
Leben. Hier ist an das vorhin Gesagte zu erinnern. Der Unterschied
besteht allerdings in der geglaubten Realitdt des in der Antizipation
Behaupteten. Unter der Voraussetzung der Richtigkeit kommuni-
kations-theoretischer Uberlegungen muB demnach in Entsprechung von
eschatologischen Vorstellungen vom «neuen Himmel und der neuen Erde»,
vom gegliickten Leben, das sich in den Hoffnungsbildern von der neuen
Gottesstadt, dem himmlischen Jerusalem, wo Gerechtigkeit und Frieden
herrschen, dem Gastmahl, das alle Menschen briiderlich vereint und
alle Herrschaft von Menschen iiber Menschen entmachtet, ebenfalls
ein Impuls ausgehen, ein Impuls, der auf das Gesamt der Lebenspraxis
abzielt im Sinne der Hebung der Moglichkeiten der sittlichen Lebens-
praxis. Es gilt nun, diese Funktion genauer zu bestimmen. Damit wird
gleichzeitig das Verhiltnis von Eschatologie und Sozialtherapeutik
prézisiert. Dabei haben wir uns nochmals in Erinnerung zu rufen, da@
die eschatologischen Gehalte in Analogie zur formalen Antizipation als
hermeneutische Standpunkte verstanden werden miissen, von denen
zwar keine konkreten Strategien der Humanitdt abzuleiten sind, von
denen aber effektivierende Momente auf Praxis und Strategie ausgehen.

41 Vgl. J. HaBERMAS, Der Universalitdtsanspruch, a. a. O. 298.
42 Ebd. 297.



520 Die Bedeutung der Eschatologie

5. Funktionen der Eschatologie

a) Die Eschatologie in threr maieutischen Funktion

Die Grundfrage der Hebung zuriickbehaltener oder verschiitteter
Moglichkeiten in der vorfindlichen Wirklichkeit, die Grundfrage einer
wie immer gearteten Lebensproblematik ist zundchst nicht eine Frage
nach den richtigen Normen, sondern eine Frage nach den anthropolo-
gischen Leitbildern und Gesamtentwiirfen. Zielvorstellungen mensch-
licher Identitdt haben produktiven und vorwirtsweisenden EinfluBl auf
die gesamte individuelle wie soziale Lebenspraxis, die nicht in der Ein-
haltung eines Normenkodex aufgeht. Hier wire an K. Mannheims
Utopiekonzept zu erinnern 4. Gesamtentwiirfe entbergen verschiittete
und (noch) nicht praktizierte Moglichkeiten des Menschseins: Mangel
und Chancen an Freiheit, Gerechtigkeit und Solidaritdt und zwar durch
die Herausforderung der spontanen Kreativitit und der innovatori-
schen Kraft des sittlichen Willens und der praktischen Vernunft. Damit
kommt einem integrativen Daseinsverstindnis eine maieutische Funk-
tion zu, im Modus der perspektivischen Freilegung des Besseren, aber
auch durch die Aufbrechung festeingefahrener Verhaltensmuster.
Christliche Eschatologie geht tiber den Weg der Theologie der Annahme
des Menschen durch Gott, die in der Erlosungs- und Befreiungstat
Christi ihren sichtbaren Ausdruck fand. Darin ist die Vollendung des
einzelnen wie der Geschichte verbiirgt. Wenn diese verbiirgte und in der
Person Jesu bereits vorweggenommene Vollendung nicht nur leere Ima-
gination ist, dann erweist sich dieses Theologumenon als ErschlieBungs-
faktor und als Sensibilisierungsmoment fiir Formen der Negation in der
Wirklichkeit.

+3 K. MaNNHEIM, Ideologie und Utopie, a. a. O. — Es wire lohnend, die ver-
schiedenen Utopiekonzepte mit dem sozial-therapeutischen Ansatz zu verkniipfen.
Anregungen wiren zu gewinnen aus: O. BAveER, Rationalitit und Utopie, in:
WPKG 66 (1977) 140-53; M. DeEmaisoN, Die Wege der christlichen Utopie, in:
Conc 6 (1970) 617-626; G. FriEDRICH, Utopie und Reich Gottes. Zur Motivation
politischen Verhaltens, Schrobenhausen 1974; H. J. GErRHARDs, Utopie als inner-
geschichtlicher Aspekt der Eschatologie. Die konkrete Utopie Ernst Blochs unter
dem eschatologischen Vorbehalt der Theologie Paul Tillichs, Giitersloh 1973;
W. KaspeRr, Politische Utopie und christliche Hoffnung, in: Frankf. Hefte 24
(1969) 563-572; J. M. LocumaN, Theologie und Utopie, in: Reformatio 21 (1972)
620-624; H. SCHNEIDER, Eschatologie und Politik, in: WoWa 28 (1973) 213-235.



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 521

b) Die Eschatologie in threr Korrektivfunktion

«Korrektive iibertreiben, um das als Gefahr oder auch als Not Ge-
fithlte bzw. Gesehene zu verdeutlichen» #. Die praktischen Sozialwissen-
schaften, wie Psychiatrie und Sozialarbeit, wie iiberhaupt jedes indivi-
dual- und sozial-therapeutische Engagement halten sich mit Recht an
die als Mangelsituation empfundene Wirklichkeit im Hinblick auf die in
ihr erkennbaren fruchtbaren Potenzen. Hierzu ist Fachkompetenz erfor-
derlich. Im christlichen Kontext erscheinen jedoch verschuldete und
unverschuldete Entfremdungen als Kontrasterfahrungen zu den in der
Gestalt Jesu neu erdffneten menschlichen Méglichkeiten. Jesu eschatolo-
gische Praxis ist eine Zumutung utopischen bzw. prophetischen Charak-
ters, welche die Differenz von Faktischem und Moglichem besonders
deutlich hervortreten liBt. Nicht der «totale Sprung» in die Existenz des
eschatologischen Menschen, sondern die Konkretheit menschlichen
MiBlingens und sozial unterdriickter Potenzen ist der Einstiegspunkt
fiir verindernde und korrigierende Erinnerung unbeschidigten Lebens.
Das Wissen um diese Wirklichkeit verhindert eine iibereilte Verséhnung
und Abfindung mit den «Verhdltnissen». Solche Erinnerung durchbricht
das herrschende BewuBtsein, das individuelles wie soziales Leid gerne als
Preis einer gesellschaftlich-geschichtlichen Evolution auf Kosten des
Humanum zu zahlen bereit ist. Sie verhindert auch eine schleichende
Anpassung des Lebensstils an schlecht und recht praktizierte Verhaltens-
muster, die der Tendenz nach, und normativ vielleicht nicht einmal faB3-
bar, auf eine Einebnung des Subjektseins hinauslaufen. Der eschatolo-
gische Vorgriff hat sich iiberall da als Korrektiv zu bewidhren, wo das
Menschsein niedergehalten oder in Leidsituationen belassen wird. Die
messianische Zukunft, die gerade mit radikal Neuem rechnet, miite
sich in einer eschatologischen Praxis und damit in einer hochst ethisch
relevanten Haltung niederschlagen, die sich gegen eine vorgefaBte
biirgerliche Zukunft und gegen eine Bestitigung der Zukunftsreichen
dieser Welt richtet 5.

¢) Eschatologie und Motivbildung

Die normative Ethik hat Handlungsregulative diskursiv bzw.
argumentativ zu begriinden. Dabei sei mit J. Habermas *6 bezweifelt, ob

4 J. B. METz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, a. a. O. 149.

4 Vgl. DERs., Messianische und biirgerliche Religion, in: Conc 15 (1979)
308-315.

4 J. HaBErRMAS, Legitimationsprobleme im Spéatkapitalismus, Frankfurt
a. M. 19733, 1621,



522 Die Bedeutung der Eschatologie

in der gegenwirtigen komplexen Gesellschaft die Motivbildung tat-
sichlich noch an rechtfertigungsbediirftige Normen gebunden ist. Das
Recht, dies zu bestreiten, scheint mir nicht nur in der geistesgeschicht-
lichen Situation zu liegen, in der die «réalité morale» von den sozialinte-
grativen Bestandteilen der Gesellschaft weitgehend abgekoppelt ist,
sondern das Recht, dies zu bestreiten, scheint mir auch mit einem
methodischen Umstand gegeben zu sein, der eine Trennung von Norm-
begriindung und Motivbildung nahelegt, allerdings unter einer bestimm-
ten Voraussetzung. Die Legitimation von Normen ist im Kern eine Spe-
zialisierung und Verfestigung von allgemeinen Motiven und Vorver-
stindnissen, und sei es auch nur das allgemeinste und abstrakteste mora-
lische Vorverstindnis, da3 der Mensch sich selbst verwirklichen soll. In
Gesellschaften mit einem immanenten Wahrheitsbezug von Weltbild,
Ordnungsformen und Herrschaftsordnungen ist der Motivbezug offen-
sichtlich. Die ungebrochene Dialektik von Gesamtsinn und geronnenem
Teilsinn in konkreter Normativitit reproduziert den Motivkomplex
immer wieder neu. Und genau dieser Vorgang scheint heute nicht mehr
gegeben zu sein. Zum Beispiel: Die Verarbeitung der Grundrisiken
menschlicher Existenz (Einsamkeit, Krankheit, Tod), die grundsitzlich
an Sinndeutung gebunden bleibt, ist vom normativen Angebot nicht
zu leisten. Christliche Eschatologie ist ein Angebot, gerade aufgrund ihres
integrativen Daseinsverstdndnisses, Kontingenzen, auch und gerade wenn
sie nicht beseitigt werden konnen, zu deuten. Sinnversprechen ist Trost-
versprechen, das Beschiddigtes nicht bloB ins BewuBtsein hebt, sondern
auch ertrdglich macht. Am Feld der Grundrisiken menschlicher Existenz
wird deutlich, daB3 es der Theologischen Ethik auch an der Motivbildung,
an der Gewinnung von Haltungen gelegen sein muB, die nicht nur Kon-
tingenzen des Lebens bewiltigen helfen, die gleichzeitig auch die StoB-
kraft bilden, Beschddigtes zu beheben. Starke Motivation kann schlieB-
lich im Sinne von D. Sélle zum einzig denkbaren Ziel heranwachsen, die
Fesseln jeglicher Form der Verknechtung zu lésen #7.

d) Eschatologie und Identititsgarantie

Handlungstheorien wie Sozialtheorien gehen im allgemeinen davon
aus, dal das Individuum Person ist und in einem intersubjektiven

47 D. S6LLE, Anndherungen an ein christliches Verstindnis des Leidens, in:
Merkur 27 (1973) 392—403. D. Sélle geht «von der Voraussetzung aus, daB3 die Auf-
hebung der Zustdnde, in denen Menschen durch Mangel und Herrschaft zum Leiden
gezwungen werden, das einzig human denkbare Ziel ist» (393).



fiir einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 523

Beziehungsgeflecht zu seiner Identitdt findet 8. Christliche Eschatologie
greift diese Zielbestimmung auf und betont den prozessualen Werde-
charakter der Person, die sich als soziales Selbst konstituiert. Dabei weist
sie aber gerade darauf hin, daB diese Identitdtsfindung ermoglicht wird
aufgrund des urspriinglichen und aller menschlichen Identitdtssuche
und -erwirkung vorausgehenden Zuspruches der Vollendung von seiten
Gottes. Dies bedeutet zunichst, daBl der allem menschlichen Handeln
vorausliegende, gottliche Identitdtszuspruch den Menschen durch Gefédhr-
dungen, Leid und Krankheit in seiner Wiirde und Einmaligkeit erhilt,
gerade weil sie ihm wor jeder Selbsterwirkung zugesprochen ist. Der
Mensch ist in dieser Sicht nicht so viel wert, wie er durch eigene Leistung
erbringt, sondern so viel, wie ihm an Eigenwert aufgrund der Annahme
von Seiten Gottes gegeben ist. Diese hier weiter nicht zu entfaltende
Glaubenseinsicht eschatologischer Anthropologie ist im christlichen Kon-
text die eigentliche Motivation, das Subjektsein des Menschen nicht
unterdriickt zu lassen, sondern das immer Bessere des Menschseins zu
provozieren.

Wenn im christlichen Daseinsverstiandnis, durch die eschatologische
Perspektive stimuliert, die unverlierbare Einmaligkeit des Subjektes
im Zentrum steht und wenn dies nicht ein abstraktes Diktum bleiben
soll, dann muB sich dieser Gedanke als hochst praktisch erweisen, indem
er das gesellschaftlich-geschichtlich verfaBte Menschsein nicht iiber-
spielt, sondern in Situationen von Gefihrdung und Bedrohung, von
Defizienz und MiBlingen Bedingungen des Personseins hervortreibt. Der
Gedanke der Einmaligkeit menschlicher Person, ihre vom Menschen nicht
selbst herstellbare Garantie, kann sich so nur als Férderungsmotiv fiir
humane Strategien auswirken, die sich um das Gelingen des Menschseins
bemiihen #.

48 Vgl. etwa K. RaisEr, Identitit und Sozialitit. G. H. Meads Theorie der
Interaktion und ihre Bedeutung fir die theologische Anthropologie (= Gesellschaft
und Theologie. Abteilung sozial-wissenschaftlicher Analysen Bd. 4), Mainz, Miin-
chen 1971.

4 In einer letzten Uberlegung miiBte hier vom handelnden Subjekt in der
Perspektive einer eschatologisch orientierten Ethik gesprochen werden. Denn der
universalen eschatologischen Vollendung entspricht eine universale Verantwortung,
die in der qualitativen Neubestimmung des Subjektes der Freiheit griindet. Sitt-
liche Verantwortung hat sich so nicht blo8 im individuellen Feld der sittlichen
Bewihrung zu realisieren, sondern mehr noch in den komplexen Strukturen gesell-
schaftlicher Wirklichkeit (erinnert sei etwa an die politisch-6konomischen Probleme,
die sich aus dem Nord-Siid-Gefdlle ergeben). Eine zeichenhafte, fragmentarisch-
antizipatorische Verwirklichung der eschatologischen VerheiBung ist nur méglich



524 Die Bedeutung der Eschatologie

Damit ist der Kreis der Uberlegungen geschlossen. Ich bin von den
eschatologischen Ausfallserscheinungen in der Moraltheologie ausge-
gangen. Im Fortgang der Uberlegungen wuchs die Einsicht, daB sich
Theologische Ethik nicht allein mit Legalititsfragen zufrieden geben
kann. Sie muB auch an den Bedingungen des Tuns von Moralitit inter-
essiert sein. Diese Einsicht fiihrte zur ansatzweisen Begriindung des
sozial-therapeutischen Status der Theologischen Ethik. Ihre Aufgabe
kann nicht so sehr in der Konstitulerung eigener therapeutischer
Konzepte bestehen. Im Aufgreifen von Defekten liegt ihre Stirke, im
Vermitteln von Werteinsicht ihre Effizienz, im Vermitteln von der
eschatologischen Vorstellung vom guten und richtigen Leben ihre Evo-
kation. Lassen Sie mich mit einem Zitat von R. Musil schlieBen: «Ich
glaube, daB alle Vorschriften unserer Moral Zugestindnisse an eine Ge-
sellschaft von Wilden sind ... Ein anderer Sinn schimmert dahinter. Ein
Feuer, das sie umschmelzen sollte. Die Moral, die uns iiberliefert wurde,
ist so, als ob man uns auf ein schwankendes Seil hinausschickte, das iiber
einen Abgrund gespannt ist ... und uns keinen andern Rat mitgibe als
den: Halte dich recht steif ... Ich glaube, man kann mir tausendmal aus
den geltenden Griinden beweisen, etwas sei gut oder schon, es wird mir
gleichgiiltig bleiben, und werde mich einzig und allein nach dem Zeichen
richten, ob mich seine Nihe steigen oder sinken macht. Ob ich davon
zum Leben geweckt werde oder nicht»3°. Musil bestreitet hier nicht
das Recht einer Vernunftmoral. Er fordert nur, daB Religion und Moral
den hebenden und bewegenden Charakter der Lebenserweckung ent-
halte. Miilte es der Theologischen Ethik nicht gerade auch darum
gehen?

tiber ein Subjekt, das sich seiner Bestimmung und Verantwortlichkeit bewufit ist.
Dieses Subjekt darf aber wiederum nicht in seiner Vereinzelung gesehen werden,
denn es kommt erst in der Gemeinschaft der Glaubenden, der Kirche, zu seiner vol-
len Geltung. Damit wird der einzelne in Gemeinschaft und die Gemeinschaft im
einzelnen zum Triger eschatologischer Zeugenschaft und Verdnderung. Von hierher
gesehen ist es denn auch richtig und notwendig, von der Kirche als «gesellschafts-
kritischer Instanz» (Metz) zu reden, unter dem Vorbehalt, daB sich die Kirche selbst
immer wieder unter die Krisis eschatologischer Entschiedenheit stellt. Vgl. D.
WIEDERKEHR, Die Kategorie der Eschatologie, a. a. O. 456 fi.

50 R. MusiL, Mann ohne Eigenschaften, hrsg. v. A. Frisé, Sonderausgabe,
Hamburg 1970, 770.



	Die Bedeutung der Eschatologie für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik

