
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Die Bedeutung der Eschatologie für einen sozialtherapeutischen Ansatz
der Theologischen Ethik

Autor: Holderegger, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Holderegger

Die Bedeutung der Eschatologie
für einen sozialtherapeutischen Ansatz

der Theologischen Ethik*

An den Anfang meiner Ausführungen sei die etwas pauschal
klingende These gestellt, daß in der sogenannten traditionellen Moraltheologie

die Eschatologie eher ein Randthema als ein zentrales Prinzip
theologisch-ethischen Denkens darstellt. Wenn auch in anderer Form, leidet
die Eschatologie in der Moraltheologie an ähnlichen Ausfallserscheinungen

wie in der traditionellen systematischen Theologie, die in doktrinaler
Manier im Traktat «de novissimis» die endzeitlichen Ereignisse, zumindest

der Tendenz nach, dinghaft-objektivierend beschrieb h In Entsprechung

dazu erscheint in der Moraltheologie, besonders im Typus des

Spätthomismus und der Neuscholastik, die Eschatologie überwiegend
als formalisiertes, handlungspraktisch wenig relevantes Handlungsziel,
besonders aber als forensisches Vergeltungsprinzip von Gut und Bös 2.

* Habüitationsvortrag, gehalten am 11. 6. 79 an der Theologischen Fakultät
Freiburg i. Ue. Der Redecharakter des Vortrages wurde beibehalten. Der Text wurde
lediglich durch einige Anmerkungen ergänzt.

1 Vgl. G. Geeshake, G. Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit,

Freiburg i. Br. 1978, 3. erw. Aufl., 12f. Diese Typisierung trifft mit Einschränkung

für die Eschatologie des Spätmittelalters bis ins 19. Jh. zu.
2 Zum Verhältnis Eschatologie-Moraltheologie vgl. etwa folgende Werke:

C. E. Braaten, Eschatology and ethics : Essays on the theology and ethics of the
kingdom of God, Minneapolis 1974; A. Hertz, Gottesreich und die Zukunft des
Menschen. Das Eschaton zwischen Ideologie und Utopie, in: A. Hertz u. a., Gottesreich

und Menschenreich, Regensburg 1971, 129-148; B. V. Johnstone, Eschatology

and social ethics. A critical survey of the development of social ethics in the
ecumenical discussion, in: Bijdragen 37 (1976) 47-85; R. Koch, L'Eschatologie
dans la théologie contemporaine. Son importance pour la théologie morale, in:



506 Die Bedeutung der Eschatologie

Wenn v. Balthasar feststellt, daß «die Orthodoxie mit ihrem Glauben an
die Auferstehung Christi und ihrem Vorschielen auf die künftige
Auferstehung der Toten und transzendente Veränderung von Himmel und
Erde immer den orthopraktischen Zugriff und die immanente Veränderung

der Welt gehemmt (hat) »3, dann trifft dies in etwa auch und besonders

für die eben angesprochenen Typen von Moraltheologie zu : Die Zu-
kunftsgerichtetheit, näherhin Dominanz und Bestimmung der zukommenden

Zukunft auf die Gegenwart, wie dies im Grunde einer biblischen
Ethik entspräche4, wurde tendenziell unterlaufen durch
Traditionsgebundenheit, durch Verlagerung des Heiles in die Innerlichkeit, durch
kasuistische Verengung der Moralität und durch ein Denken in engen
Zeiträumen, auch wenn die Hoffnung auf ein Jenseits, allerdings im
Modus der Erwartungshaltung, bestehen blieb 5.

In verschiedenen Anläufen wurde zwar die verengte traditions- und
gegenwartsbezogene Moralität mit dem heuristischen Prinzip «Reich
Gottes»6 und «Nachfolge»7 aufgebrochen. Aus Gründen, die hier nicht

Studia Moralia, vol. VIII, 1970, 271-317 ; B. Stoeckle, Unter dem Anspruch der
Hoffnung. Anmerkungen zu einer eschatologischen Grundlegung der christlichen
Ethik, Salzburg 1968; D.Wiederkehr, Die Kategorie der Eschatologie, in:
Handbuch christlicher Ethik, hrsg. v. A. Hertz, W. Korff u. a., Freiburg i. Br.,
Basel, Wien 1978, Bd. I, 440-458.

3 H. U. v. Balthasar, Klarstellungen. Zur Prüfung der Geister, Freiburg
i. Br. 1971, 172.

4 Dies gesehen und für die Ethik fruchtbar gemacht zu haben, ist u. a. das
Verdienst v. W. Pannenberg, Das Problem einer Begründung der Ethik und die
Gottesherrschaft, in: Ders., Theologie und Reich Gottes, Gütersloh 1971, 63-91,
70 : «Im Begriff des Guten liegt immer schon ein Bezug seiner Zukunft auf die Gegenwart

des Menschen und der Welt, die des Guten bedürftig sind und denen es in
Zukunft zuteil werden soll. Indem Gott nicht in isolierter Jenseitigkeit, sondern in
der Zukunft seiner Herrschaft das höchste Gut ist, wird das Streben nach Gott
als dem höchsten Gut umgewendet zur Welt hin, so wie Gott selbst die Verwandlung

der Welt durch seine Herrschaft intendiert. » Weil geschichtstheologisch gesehen

die Gegenwart von der Zukunft Gottes definiert und bestimmt ist, hat die
Gegenwartsmacht der Zukunft Gottes auch ihre Relevanz für das ethisch bedeutsame

Handeln des Menschen : In Entsprechung zum Handeln Gottes in und an der
Welt hat sich menschliche Selbst- und Weltgestaltung aus Zukunft zu vollziehen.

5 Vgl. B. Stoeckle, Unter dem Anspruch, a. a. O. 7 f.
6 Vgl. J. B. Hirscher, Die christliche Moral als Lehre von der Verwirklichung

des göttlichen Reiches in der Menschheit, Tübingen 18515, 3: «Die christliche

Moral ist die Lehre und Wissenschaft von der durch Christus vermittelten
wirklichen Wiederkehr und Wiedereinsetzung des Menschen in die Kindschaft
Gottes. » Allerdings hat Hirscher die methodischen Probleme, die sich für eine
formale Normbegründung und für eine materiale Normgewinnung aus dem theologischen

Gehalt «Reich Gottes» ergeben, zu wenig bedacht.
7 Vgl. F. Tillmann, Der Meister ruft. Eine Laienmoral für gläubige Christen,



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 507

zu untersuchen sind, vermochten diese Ansätze die Moraltheologie nicht
zu einer dynamischen Öffnung auf geschichtliche Zukunft hin und zu
einer innovatorischen Praxis aus utopischer Zukunft zu befreien 8. Hierzu

bedurfte es der Anstöße von außen durch die verschiedenen säkularen

Zukunftsutopien und durch die Anstöße der benachbarten dogmatischen
Disziplin, welche die Eschatologie nicht nur als ein Thema der Theologie
neben andern betrachtet, sondern als Verweis- und Zuordnungsebene
fast sämtlicher Themen 9. Doch allein mit der Sensibilisierung für die

eschatologische Dimension und mit dem gelegentlichen Aufgreifen
solcher Aussagen ist der Status der Eschatologie für eine Theologische
Ethik noch nicht geklärt, wie sehr auch die sog. politische Theologie auf
eine eschatologisch-kontrafaktische Pragmatik insistiert. Die folgenden
Überlegungen sind zu verstehen als ein Beitrag zur Klärung des Verhältnisses

von Eschatologie und Theologischer Ethik, im speziellen von
Eschatologie und dem sozial-therapeutischen Ansatz der Theologischen
Ethik.

7. Eschatologie als Teleologie und ihre Verfestigung in der

Naturrechtsordnung

Es wäre sicherlich zu eilfertig, wenn man von einem völligen Ausfall
der eschatologischen Dimension in der Tradition der Moraltheologie sprechen

würde, insbesondere wenn man die klassische Tradition der Summa

Düsseldorf 1937, 26: «Erst die Auferstehung von den Toten macht den irdischen
Jesus zum erhöhten Christus und Herrn, Phil 2,9 ff, dessen neu verklärte Seins-
weise und Rückkehr in die Herrlichkeit Gottes, wie sie dem eingeborenen Sohn
gebührt, sein Sein in uns und unser Sein in ihm, überhaupt die Vorstellung vom
'Leib des Herrn' erst möglich macht. Sie wäre unvollziehbar, wenn nicht für den
Gläubigen der erhöhte Christus in das gottgleiche Sein zurückgekehrt wäre ...»

8 Es ist hier allerdings auch zu erwähnen, daß die Moralverkündigung der
Urkirche bis über die Väterzeit hinaus, und dann die Tübingerschule (mit ihrem
Einfluß auf einige Moraltheologen) die Botschaft vom Reich Gottes zum Zentralthema

der Paränese und der Moral-theologie gemacht hat. Vgl. A. Hertz, Gottesreich,

a. a. O. 132.
9 Vgl. D. Wiederkehr, Perspektiven der Eschatologie, Zürich, Einsiedeln,

Köln 1974, bes. 27 f; vgl. auch den Bericht v. U. Ruh, Perspektiven der Eschatologie.

Zur neueren Diskussion in der katholischen Theologie, in: HerKorr 33 (1979)
249-253. Ferner: J. Moltmann, Theologie der Hoffnung, München 1964 u. ö;
J. B. Metz, Zur Theologie der Welt, Mainz 1968; Ders., Glaube in Geschichte und
Gesellschaft, Mainz 19772; E. Schillebeeckx, Gott - die Zukunft des Menschen,
Mainz 19702; G. Greshake, G. Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit,

a. a. O.



508 Die Bedeutung der Eschatologie

theologiae eines Thomas v. Aquin im Auge behält10. Die Ausrichtung
auf das Endziel ist hier geradezu Strukturprinzip der Ethik, insofern alle
menschlichen Handlungen auf ein letztes, transzendentes Ziel hin finali-
siert und auf den Gehalt der «beatitudo» bezogen erscheinen. Dabei
bleibt der Bezugsgehalt nicht einfach ausständige Größe, sondern

ermöglicht im Präsens dem Menschen in den theologischen Tugenden ein

korrespondierendes Handeln 11. Wie sehr hier christlich-eschatologischer
Gehalt auf die ethische Gestalt gebracht wird, so sehr bleibt der Gedanke
der eschatologischen Qualifizierung natürlicher Handlungspotenzen im
allgemeinen stecken 12. Die damit behauptete umfassende Intentionalität
des Seins und Tuns und die gnadenhafte Ermöglichung konkreter
Handlungen ist zwar so gewahrt. Doch die Ermittlung von Handlungsregulativen

bzw. Normen blieb - zu Recht oder zu Unrecht, das sei hier nicht
entschieden - dennoch an die normative Vernunft und ihren «ordo»

verwiesen, weil die umfassende Ordnungsvernunft Gottes - dem Menschen
als Grund und Ziel eingestiftet - ihm gemäß seiner Ebenbildlichkeit eine
daraus bestimmbare verantwortliche Selbstauslegung aufträgt. Die
Eschatologie ist so Teleologie, wobei die Verheißung des Anfangs und
die Verwirklichung des Endes den Prozeß des Werdens durchlaufen
müssen, aber gerade um darin ihre Identität zu finden 13. Die Teleologie
erhält zwar damit den Charakter einer für Vollendung offenen Proto-
logie, doch die Zielangabe «visio beatifica» bleibt bildlos abstrakt, an
das Individuum und seinen Intellekt gerichtet,14 und ist so für die
konkrete Lebenspraxis nur wenig bedeutsam. Von dieser abstrakt gefaßten
Zielbestimmung, die in dieser Prägung die leibliche und sozial-eingebundene

Ganzheit des Menschen eher vernachlässigt, konnte im Sinne von
K. Mannheim kein universaler, aus starker Utopie erwachsender Wille
zur Geschichte und zu sozialer Selbsterwirkung ausgehen 15. Die formali-
sierende und das Bildhafte reduzierende Teleologie ermöglichte kaum
mehr die Darstellung des Möglichen im Wirklichen, um daraufhin handeln

zu können.

10 Vgl. D. Wiederkehr, Die Kategorie der Eschatologie, a. a. O. 442.
11 Vgl. Sth II-II, qq. 1-46.
12 Vgl. F. Böckle, Unfehlbare Normen?, in: Fehlbar?, hrsg. v. H.Küng,

Zürich, Einsiedeln, Köln 1973, 280-304, hier 295.
13 Vgl. M. Seckler, Das Heil in der Geschichte, Geschichtstheologisches

Denken bei Thomas v. Aquin, München 1964, 53 ff.
14 Vgl. Sth I-II, q. 3, a. 5c: «Respondeo dicendum quod beatitudo magis

consistit in operatione speculativi intellectus quam practici. »

15 Vgl. K. Mannheim, Ideologie und Utopie, Frankfurt a. M. 1969, 224f.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 509

Die Finalitätsstruktur des Ethischen und die Auslegung des Natur-
rechtes als Vernunftsrecht garantierte noch eine gewisse Dynamik des

Handelns und eine gewisse Offenheit für geschichtliche Zukunft. Erst die
weitere Naturrechtsentwicklung innerhalb der Moraltheologie mit der
Tendenz zur metaphysischen Auslegung der Seinsordnung brachte eine

definitive Fixierung auf die Schöpfungsordnung. Die zunehmende
Abkehr von der Vernunfts- zur starren Schöpfungsordnung leitete etwa mit
Franz v. Vitoria, Suarez und Vasquez eine Hypostasierung und Divini-
sierung der Schöpfungsordnung ein. Die inhaltlich vorgegebene und auf
Unveränderlichkeit hin interpretierte Ordnung wurde schließlich Basis,

aus der göttlicher Anspruch im Vorgang der Spekulation abgelesen und
in konkrete Normen verfestigt wurde. Diese metaphysisch-essentiali-
stische Auslegung der Schöpfungsordnung stellt, wie J. Arntz 16

überzeugend nachweist, eine Spätentwicklung der thomistischen Tradition
dar. Diese undynamische Sicht zieht folgerichtig eine Verengung des

Gedankens einer «Schöpfung im Werden» nach sich, aber auch den Ausfall

der eschatologischen Perspektive, die gerade vor einer Perennisie-

rung der Ordnung und vor einer ungeschichtlichen Absolutsetzung der
Normen bewahrt hätte. Fast notgedrungen mußte eine solche Statik zur
Verkennung oder zumindest zur Verengung der eschatologischen Dimension

führen, so daß schließlich in der Neuscholastik, etwa bei Vermeersch
und Merkelbach, der eschatologische Gehalt nur noch als objectum ma-
teriale und objectum formale des vernünftigen, gnadenhaft erhöhten
Handelns erscheint17. Eine Ethik, welche die «nécessitas materiae» zur
Auslegungsregel menschlichen Handelns nimmt, verträgt sich nicht mit
einer eschatologischen Perspektive, die Freiheits-, Vernunfts- und
Heilsgeschichte in eine dynamische Bewegung bringt und Erreichtes - gerade
aus dem Wissen der unvollendeten Endlichkeit - immer wieder der

Bewährung aussetzt und aufbricht auf das je Bessere.

16 Vgl. J. Arntz, Die Entwicklung des naturrechtlichen Denkens innerhalb
des Thomismus, in: Das Naturrecht im Disput, hrsg. v. F. Böckle, Düsseldorf
1966, 87-120.

17 Vgl. etwa: B. H. Merkelbach, Summa Theologia Moralis, Parisiis 1942,
torn. 1, 458. Die Eschatologie erscheint auch hier im Zusammenhang mit den
theologischen Tugenden. Die Finalitätsstruktur der Ethik hat sich hier aber im wesentlichen

auf die theologischen Tugenden verengt.
«Virtutes theologicae sunt principia operativa quibus immediate ordinamur

ad Deum ut finem supernaturalem, ita ut per earum actus animae Deum finem
supernaturalem immediate attingat eique coniungatur. »

38



510 Die Bedeutung der Eschatologie

2. Der methodologische Status der Eschatologie
innerhalb der Theologischen Ethik

Wie sehr die Eschatologie in der moraltheologischen Tradition
insgesamt nur noch in unbedeutenden Fragmenten vorhanden war, so sehr

haben wir uns zunächst zu vergegenwärtigen, daß die eschatologische
Dimension bzw. die Zukunftsausrichtung in der Theologie inzwischen

zur Dominante herangewachsen ist, sowohl als Formalprinzip «Zukunft»
wie auch als Materialprinzip «Verheißung»18. Programmatisch hat J. B.
Metz in seiner «Theologie der Welt» formuliert: «Eschatologie darf in
einer christlichen Theologie nicht nur regional sein, sie muß radikal
verstanden werden: als Form aller theologischen Aussagen»19. Diese

neugewonnene Dimension wirkt sich vor allem auf die theologische Anthropologie

aus, insofern die ausständige Vollendung des Menschen und die
zukommende Zukunft Gottes in den Bück kommen. Im Vordergrund
steht der Mensch in seiner faktischen, geschichtlichen Situation unter
dem Aspekt der ihm verheißenen Vollgestalt. Aus dieser Perspektive wird
der in seiner Ganzheit erlöste und vom Tode befreite Mensch anvisiert.
Die Erfüllung seiner interpersonalen Dimension, aber auch die
Überwindung der sozialen Unrechts- und Unfreiheitsverhältnisse werden
konkrete Ziele. Diese Optik profiliert die eigentliche, dem Menschen
zukommende Bestimmung aus der verheißenen Zukunft für die Gegenwart,
im geschehenen Heilsereignis Jesu Christi. Doch wie sehr christliche
Welt- und Selbstdeutung und Gestaltung auf Zukunft ausgerichtet ist,
so wenig weiß christliche Eschatologie über diese noch ausstehende
Zukunft. Zumindest läßt sich das eine sagen: Insofern sich die Eschatologie
über die Zukunft des Menschen ausspricht, in die er vom unbegreiflichen
Gott selbst gerufen wird, meint sie den freien Menschen als Person, das

raum-zeitliche, konkret-vernünftige, sozial-geschichtlich determinierte
Wesen20. Obwohl zwar das Alte und Neue Testament und die kirchliche

Lehrverkündigung vieles über diese Zukunft aussagen, kann damit nur
der in all seinen Dimensionen zur Vollendung gelangende Mensch

gemeint sein. Diese Vollendungsgestalt ist aber nach E. Schillebeeckx,
J. B. Metz u. a. eher in einer «theologia negativa» zu ermitteln, d. h.

aufgrund der Negation der Negativität und aufgrund der Steigerung der

18 Vgl. D. Wiederkehr, Perspektiven, a. a. O. 10.
19 J. B. Hetz, Zur Theologie der Welt. a. a. O. 83.
20 Vgl. K. Rahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des

Christentums, Freiburg, Basel, Wien 1976, bes. 414 ff.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 511

Positivität der christlichen Gegenwart. So heißt es etwa bei E. Schille-
beeckx: «In seinem eschatologischen Glauben weiß (der Christ), daß der
Gott der Verheißung das (voll und ganz Menschenwürdige) zugesagt
hat, wenn er auch den Inhalt dieser Zusage nicht positiv formulieren
kann» 21. Damit steht christliche Eschatologie in der Verlegenheit,
Verheißungen vom ganzen und unzerstückten Menschen ins Spiel bringen
zu müssen, die entweder nur sehr formal oder in metaphorischen Vorstel-

lungsbildern vom universalen Frieden, von universaler Gerechtigkeit
und von der Zeit «ohne Trauer noch Klage noch Mühsal» (Offb 21,4)

sprechen. Dieses voll und ganz Menschenwürdige, dieses «souhaitable

humain», wie es P. Ricceur 22 formuliert, kann nur als auslegende Antizipation

in der Form der Steigerung dessen verstanden werden, was der
Mensch von sich und seiner Gegenwart im Heil weiß. Dies erhält
allerdings seine Legitimation in der realen Vorwegnahme des endgültigen
Heil-Seins in der Person Jesu, in der das Reich der uneingeschränkten
Freiheit und Gerechtigkeit proklamiert und inauguriert wurde. Gehen

wir hier von der Voraussetzung aus - sie ist für den Fortgang der
Überlegungen nicht unwichtig -, daß christliche Eschatologie die Vollendung
des einzelnen wie der Menschheit glaubt und die Rettung der Lebenden
wie der Toten behauptet 23. Die Probleme, die sich in bezug auf Vollendung

und Verwirkung des Heiles, in bezug auf individuelle und universale

Heilsvollendung usw. ergeben, können wir hier übergehen. Wenn
dieses Theologumenon zum Zentralsten der Theologie gehört, dann muß

es auch zum Zentralsten der Theologischen Ethik gehören. Damit stellt
sich die Frage nach der ethischen Relevanz dieser Glaubensaussage.

Zunächst müssen jedoch einige methodische Überlegungen
vorangestellt werden. Es ist das Verdienst der analytischen Ethik, so wie sie

in der Theologischen Ethik rezipiert wurde, aufgezeigt zu haben, daß

normative Sätze, welche die sittlich-verantwortliche Auslegung des

Menschen verbindlich regeln, univoken Charakter aufzuweisen haben24.

21 E. Schillebeeckx, Gott - die Zukunft des Menschen, a. a. O. 163.
22 Zit. nach ebd. 162.
23 In diesem Rahmen kann diese eschatologische Aussage nicht weiter

differenziert und begründet werden. Dies müßte in Auseinandersetzung mit den
verschiedenen, teils divergierenden, teils konvergierenden Modellen (H. U. v. Balthasar,

K. Rahner, J. Möllmann, J. B. Metz u. a.) geschehen. Vgl. dazu: G. Gres-
hake, G. Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit, a. a. O.

24 Vgl. etwa: B. Schüller, Die Begründung sittlicher Urteile. Typen
ethischer Argumentation in der katholischen Moraltheologie, Düsseldorf 1973, bes.
182 ff (im Zusammenhang mit dem Tötungsverbot) ; F. Böckle, Fundamentalmoral,

München 1977, 292 ff.



512 Die Bedeutung der Eschatologie

Handlungsregulative und damit deren Geltungsbereich müssen eindeutig
und präzise formuliert werden. In einer analogen Fassung normativer
Sätze würde erstens das Wesen der Sittlichkeit verkannt, insofern der

Sollensanspruch zur verantwortlichen Auslegung des Humanum nicht
mehr eindeutig in die geschichtliche Konkretheit hinein vermittelt werden

könnte, und zweitens würde im Sinne von Kant der Anspruch der
Universalisierbarkeit von Grundsätzen der Moralität verletzt, insofern
die dem Tun und Lassen zugrundeliegende Willensbestimmung nicht
mehr als streng allgemeines und universales Gesetz universaliter
zustimmungsfähig wäre. Ein Beispiel : Niemand wird bestreiten, daß die in den

biblischen Zeugnissen dokumentierte Liebe Gottes zu den Menschen

den Christen nicht auffordere, sich dem Nächsten gegenüber ebenso zu
verhalten. In dieser Aussage wird das Wort «Liebe Gottes» im Vergleich
zu menschlicher Liebe analog gebraucht, d. h. der richtige Umgang mit
dem von Gott angenommenen und geliebten Menschen muß erst
argumentativ erschlossen werden, denn es ist nicht im vornhinein
ausgemacht, worin soziale Liebe besteht und wie sie sich im sozialen Kontext
auszulegen hat. Konkrete Normativität, die im transzendenten Zuspruch
der Liebe Gottes gründet, muß demnach mit entsprechenden ethischen
Methoden ermittelt werden, beziehe sie sich nun auf Förderung und Achtung

der einzelnen Person oder auf Förderung und Herstellung humaner
Sozial-Strukturen. Damit wird schon allein aufgrund einer formalen
Überlegung deutlich, daß aus analogen Aussagen keine eindeutig-normativen

Forderungen ableitbar sind. Dies schüeßt allerdings den Umstand
nicht aus, daß solche Aussagen über das Wertfeststellungsurteil, in
Rangierung und Zuordnung einzelner Werte zueinander nicht doch einen
entscheidenden Einfluß ausüben können 2S.

Wir stehen mit der christlichen Eschatologie vor einem ähnlichen

Dilemma: Erstens haben wir nie die abgeschlossene Totalität der
Geschichte, sondern nur eine Rekonstruktion in Totalität vor uns. Die
christliche Eschatologie steht ebenfalls unter dieser Bedingung geschichtlicher

Rekonstruktion und ist so nicht imstande, einen konkreten
Zukunftsentwurf zu eruieren. Und selbst wenn die Eschatologie um die in
die Gegenwart drängende absolute Zukunft weiß und vielleicht die
Armut ihres Wissens um die Zukunft gerade zu beteuern hat, bleibt diese

absolute, geglaubte Zukunft dennoch Glaubensmysterium. Und zwei-

25 Diese These soll hier nicht weiter begründet werden. Vgl. dazu: F. Böckle,
Fundamentalmoral, a. a. O. 294 ff.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 513

tens: Auch wenn das eschatologisch Neue nicht bloße und leere Imagination

ist, sondern sich in der Perspektive des Glaubens in Kreuz und
Auferweckung Jesu legitimiert, so ist die in diesem Heilsereignis antizipierte

Form der Totalität nur analog aussagbar. Daraus folgt, daß

- selbst bei der Annahme der eschatologischen Vollendung als Realutopie

- aufgrund der glaubensmäßigen Analogie eschatologischer Aussagen

aus der eschatologischen Perspektive keine Handlungsregulative direkt
deduzierbar sind. Dies hat auch A. Hertz, allerdings ohne solche formalen

Überlegungen anzustellen, gesehen, wenn er schreibt, «daß sich die

moraltheologische Relevanz der Eschatologie nicht im Sinne von Geboten

und Pflichten und damit nicht durch ein 'System' sittlicher Normen
ausdrücken läßt. Jeder Versuch, das radikale Anderssein der Botschaft
vom Gottesreich in einen wie immer gearteten Pflichtenkreis
einzubauen, muß notwendig scheitern ,..»26 Haben wir hier zu kapitulieren
und der Eschatologie jegliche Bedeutung für eine Theologische Ethik
abzusprechen? Wohl kaum. Denn dies widerspräche der ntl. Orthopraxie,
welche das sittliche Handeln gerade an die Eschatologie zurückbindet 27.

3. Die Funktionen der Theologischen Ethik: Normbegründung
und Ermöglichung verantwortlicher Lebenspraxis

Um auf diese Frage genauer eingehen zu können, muß vorgängig die

Aufgabe der Theologischen Ethik genauer bestimmt werden. Man wird
davon auszugehen haben, daß die Hauptaufgabe der Theologischen
Ethik in der Begründung des Sittlichen «secundum naturam humanam»28

besteht. Das Sittliche ist demnach die Verpflichtungsseite humaner Wirk-

26 A. Hertz, Gottesreich und die Zukunft des Menschen, a. a. O. 138.
27 Vgl. H. Merklein, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip.

Untersuchung zur Ethik Jesu Forschungen zur Bibel Bd. 34), Würzburg 1978, 295:
«Die eschatologische Begründung der Ethik Jesu bestimmt ihren radikalen
Anspruch und ihren radikalen Inhalt. Der Wert menschlichen Handelns ergibt sich
ausschließlich und allein aus seinem Ausgerichtetsein auf die Basileia ...» - Kritisch
ist m. E. allerdings anzumerken, daß die Basileia nicht so sehr als Handlungsprinzip

Norm) verstanden werden kann, sondern vielmehr - und dies gerade
auch im Sinne von H. Merklein - als Sinn- und Motivationshorizont menschlichen
Handelns, es sei denn man verwende den Begriff «Handlungsprinzip» in der eher
ungebräuchlichen Form der Meta-Norm. Dies wäre allenfalls bei der
Begriffsbestimmung zu präzisieren, um Mißverständnisse auszuschließen.

28 Vgl. Sth I—II, q. 18, a.5c: «... bonum hominis est secundum rationem esse».

Vgl. A. Auer, Die Autonomie des Sittlichen nach Thomas von Aquin, in: Christlich

glauben und handeln, hrsg. v. K. Demmer, B. Schüller, Düsseldorf 1977,
31-54, hier 32 ff.



514 Die Bedeutung der Eschatologie

lichkeit, deren aufdrängende Dringlichkeiten die normative Vernunft in
ethische Verbindlichkeiten erhebt. Weil und insofern es der Ethik in
der Statuierung von Normen und im Vorgeben sittlicher Handlungsanleitungen

um die Garantie und um die Evokation des Humanum geht,
kann dies nur in der Rekonstruktion geschichtlicher Normativität bzw.

ausgewiesener Erfahrung und in der Rekonstruktion naturaler
Bedingungen menschlicher Selbstauslegung geschehen. Normative Ethik ist
deshalb geschichtliche und empirische Hermeneutik. Unter der Voraussetzung

der These der relationalen Autonomie des Sittlichen beansprucht
das Sitthche seine Eigenständigkeit gegenüber dem Glauben, bleibt ihm
gegenüber aber nicht verschlossen, insofern seine Sinninterpretationen
über die Bestimmung des Menschen einen spezifizierenden Einfluß für
die Aufdeckung und Begründung von Normativität ausüben. Hier wäre

nun das Verhältnis von Eschatologie und normativer Ethik, etwa nach
den Regeln der Theologischen Ethik, die sich als «Integrierungswissen-
schaft»29 versteht, genauer zu bestimmen. Doch dies ist in diesem

Zusammenhang nicht das unmittelbare Erkenntnisinteresse. Es sei
vielmehr von der Feststellung ausgegangen, wie immer auch Sittlichkeit und
Glaube einander zugeordnet werden, daß es der normativen Ethik um
das sittlich Richtige geht. Das sitthch Richtige indiziert das Seinsollende

und markiert das vor und für den Menschen verantwortete Orientierungsmaß

sittlichen Handelns. Insofern die im Vorgang vernünftiger
Argumentation ermittelten Normen über die Richtigkeit bzw. Falschheit
ethischen Handelns befinden, zielen sie weniger auf die Lebenspraxis
und deren Ermöglichung als vielmehr auf Einsicht und Befolgung ab.

29 Vgl. dazu : A. Auer, Autonome Moral und christlicher Glaube, Düsseldorf
1971. A. Auer vertritt im Bereich der katholischen Theologischen Ethik die
Integrierungsmethode am stärksten. J. Gründel, Die Bedeutung einer
Konvergenzargumentation für die Gewißheitsbildung und für die Zustimmung zur absoluten

Geltung einzelner sittlicher Normen, in: Wahrheit und Verkündigung,
Festschrift für M. Schmaus, hrsg. v. L. Scheffczyk u. a., München, Paderborn, Wien
1967, Bd. 2, 1607-1630; Ders., H. v. Oyen, Ethik ohne Normen?, Freiburg i. Br.
1970. J. Gründel bezeichnet die Integrierungsmethode als Konvergenzargumentation.

Die Tendenzgleichheit der Argumente ergibt die Basis für die Konstituierung

ethischer Weisungen. H. Ringeling, Ethik als Integrationswissenschaft, in:
Gesellschaft und Entwicklung 3 (1974) 84-94. Bei H. Ringeling wird die Theologische

Ethik zur Integrationswissenschaft mit besonderer Kommunikationskompetenz.
D. Mieth, Moral und Erfahrung. Beiträge zur theologisch-ethischen Hermeneutik

Studien zur theologischen Ethik Bd. 2), Freiburg i. Ue., Freiburg i. Br.
1977, 23 ff. Theologische Ethik ist hier Integrierungswissenschaft, insofern sie
in einer kritischen Relation Teilbereiche in den Totalitätsaspekt des Glaubens
einordnet.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 515

Wenn nun die Hauptaufgabe der Theologischen Ethik in der

Begründung des Sittlichen «secundum naturam humanam» besteht, dann
ist ihre «Praxis die Ermöglichung des sittlichen Personseins, der
verantwortlichen Trägerschaft» 30. Normative Gehalte richten sich an einen

bereits schon entfalteten sittlichen Bewußtseinsstand. Ebenso sehr

muß es der Ethik an der Ermöglichung der Befolgung, an der Ermöglichung

der Korrektur der Wirklichkeit im Hinblick auf die Entfaltung
des sittlichen Bewußtseins ankommen. Dieses Interesse liegt der
normativen Fragestellung voraus, denn für ethisches Handeln muß oft erst
durch Veränderung sozialer Dispositionen die Bedingung geschaffen
werden. Beispielsweise haben die Forschungen von J. Piaget31 über
E. Erikson 32 zu L. Kohlberg 33 deutlich gezeigt, daß sich ein autonomes
moralisches Bewußtsein erst dann herausbilden kann, wenn Handlungsund

Urteilskompetenz im Prozeß der Entfaltung auf einer nächst höheren
Stufe zugemutet werden. Der Sozialisierungskontext und damit das

Ensemble der Bedingungen für die Herausbildung selbständigen sittlichen

Bewußtseins muß den Charakter der Begünstigung aufweisen. Eine

Ethik, die nicht am Perfekten ansetzt und die moralische Wirklichkeit
nicht am Prinzipiellen mißt, sondern vom Noch-nicht-Möglichen und

vom Defekten ausgeht, unterscheidet sich grundsätzlich von einer
normativen Ethik. Ihr Interesse ist sozial-therapeutisch, insofern sie auf

Verbesserung und Meliorisierung der Bedingungen der Einwirkung des

sozialen Selbst abzielt. Ihr Anliegen ist Steigerung eines Geschehens, das

nicht nur auf die Verbesserung des handelnden Subjektes, sondern auch
auf die Bedingungen des handelnden Subjektes ausgeht. Verbesserung
ist Steigerung und, im Sinne von H. Rombach, Hebung der Potenzen,

Förderung eines Wachstums, mit dem gleichzeitig auch die Vorhaben
zunehmen 34.

30 D. Mieth, Glaube, Dichtung und Moral. Studien zur Begründung einer
narrativen Ethik Tübinger theol. Studien Bd. 7), Mainz 1976, 113.

31 J. Piaget, Das moralische Urteü beim Kinde, Zürich 1954.
32 H. E. Erikson, Identität und Lebenszyklus, Frankfurt a. M. 1966;

Ders., Kindheit und Gesellschaft, Stuttgart 19735.
33 L. Kohlberg, Zur kognitiven Entwicklung des Kindes, Frankfurt a. M.

1974.
34 H. Rombach, Strukturontologie. Eine Phänomenologie der Freiheit,

München 1971, 245 ff. Am Entfaltungsgeschehen der Genese der Arbeit zeigt H.
Rombach exemplarisch, worin Steigerung und Hebung der Potenz besteht. Auf
diesen strukturontologischen Ansatz kann hier nicht weiter eingegangen werden,
obwohl anhand dieser Theorie der sozial-therapeutische Ansatz entfaltet werden
könnte.



516 Die Bedeutung der Eschatologie

Der sozial-therapeutische Ansatz der Theologischen Ethik, der hier

nur in groben Umrissen vorgestellt werden kann 35, läuft darauf hinaus,
das Noch-nicht-Mögliche, das Defekte und das Versagen als Ort der

Transformation zu sehen. Mit Defekten sind nicht so sehr Defekte der

stigmatisierten sittlichen Person gemeint als vielmehr Defekte der
sozialen Interaktion, beschädigter und unterbundener menschlicher

Möglichkeiten sozialer Strukturen, die sich der Genese des Personseins

in den Weg stellen. Es ist nicht zu verkennen, daß diese Optik innerhalb
der Entwicklung der Moraltheologie der letzten Jahre mit dem Akzent
auf methodische Klärung der Normbegründung und des morallogischen
Status sittlicher Urteile weitgehend ausfiel 36. Wenn man jedenfalls die

Strukturgenese der sittlichen Person beachtet, müßte sich die Theologische

Ethik vielmehr als Möglichkeitsethik denn als Tatbestandsethik
begreifen; im Vorgang der bewußten Erinnerung an beschädigte Lebenspraxis,

an defiziente sozialmoralische Bedingungen und in der Anwendung

konkreter Strategien der Humanität müßte es ihr um die Hebung
jenes Potentials gehen, das sich für die soziale Selbsterwirkung des

sittlichen Personseins favorisierend auswirkt. Unter methodologischem

Aspekt wäre davon auszugehen, daß Veränderung, Steigerung und
Hebung unterdrückter Chancen in der sozialen Wirklichkeit im Hinblick
auf die Moralitätsfähigkeit des Menschen zunächst Sache sozial-empirischer

Analysen ist (etwa der Sozialpsychologie, Ethologie usw.). Sie

haben die eingeprägten und angeborenen Bedingtheiten des Sittlichen
zu ermitteln. Entsprechend ihrer Kompetenz benennen zwar die
Erhebungen dieser analytischen Wissenschaften Ausfallserscheinungen und
Bedingungen der Möglichkeit humaner Selbstentfaltung, aber nicht

35 Es sei hier vermerkt, daß die Grundidee des sozial-therapeutischen
Ansatzes der Theologischen Ethik zusammen mit Prof. D. Mieth in den Obersemi-
narien mehrfach diskutiert wurde. D. Mieth hat diesen Ansatz in einem Grenzgebiet,

nämlich dem des ethischen Modells aus der Dichtung, thesenartig erarbeitet
(vgl. Ders., Dichtung, Glaube und Moral, a. a. O. bes. 219ff) und dann auf das
Feld der Moralpädagogik übertragen (vgl. Ders., G. Stachel, Ethisch handeln
lernen. Zu Konzeption und Inhalt ethischer Erziehung, Zürich 1978, 158fi, 170fi,
178 f). In einer Studie zur speziellen Ethik habe ich diesen Ansatz weiter entfaltet
und an einem Paradigma durchgeführt. Vgl. A. Holderegger, Suizid und
Suizidgefährdung. Humanwissenschaftliche Ergebnisse - anthropologische Grundlagen

Studien zur theologischen Ethik Bd. 5), Freiburg i. Ue., Freiburg i. Br. 1979.
36 Dies ist keineswegs erstaunlich. Mit dem Zerfall der «alten Moral» und mit

dem Geltendmachen des spezifisch Christlichen erfolgte innerhalb der Theologischen

Ethik eine Verlagerung auf Legitimitätsfragen.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 517

verbindliche Prioritäten derselben. Wenn die Theologische Ethik mit
ihrem sozial-therapeutischen Ansatz Voraussetzung und Entfaltung
freier Praxis intendiert, dann muß sie erstens die Analysen der Defizienz-

erscheinungen aufgreifen, zweitens mit Hilfe der verschiedenen
sozialempirischen und anthropologischen Zugänge die in der Praxis enthaltenen

Möglichkeiten der Mehorisierung erkennen, und schließlich muß sie

diese Chancen als Förderungsgestalten konkreter Handlungsvoraussetzungen

formulieren. Insofern sie im Durchgang durch Empirie und
Anthropologie Werte feststellt, argumentativ begründet und sie endlich
als verbindliche Prioritäten sittlicher Praxis wie normativer Überlegungen

voransteht, wird sie in einem eminenten Sinn sozial-therapeutisch
wirksam.

Diese formalen Bestimmungen lassen sich leicht auf Themen der

speziellen Moral anwenden. Beispielsweise wird bezüghch der Problematik

des Schwangerschaftsabbruchs deutlich, daß normative Appelle
an der Wirklichkeit vorbeigehen, wenn die Ethik nur am Erkennen des

Richtigen und nicht auch an den Voraussetzungen des Tuns des Guten

(an der vollendeten Moralität) orientiert ist. Diesen doppelten Gesichtspunkt

haben einige evangelische Theologen in der Diskussion um den

Schwangerschaftsabbruch geradezu exemplarisch berücksichtigt37. Auf
einem andern Feld, beispielsweise der suizidalen Lebensproblematik,
läßt sich verdeutlichen, daß die vorrangige Aufgabe der Theologischen
Ethik nicht in der Begründung eines sittlichen Urteils gegenüber der

Suizidhandlung bestehen kann. Weil in der Regel das sitthch richtige
Handeln aufgrund eines eigengearteten psychischen Kräftespiels
angesichts der fast zwanghaft erscheinenden Unsinnigkeit und
Sinnlosigkeit des Lebens eingeengt ist, hat die Theologische Ethik zu sehen,

wie sie Werteinsichten dennoch plausibel vermitteln kann. Indem sie die
suizidale und im wesentlichen als soziale Beziehungsstörung interpretierbare

Lebensproblematik aufgreift, Sinnerfahrungen des Glaubens von
kritisch verstandener Solidarität und tätiger Hoffnung einbringt, stellt
sie ihren sozial-therapeutischen Effekt unter Beweis 38.

37 Vgl. den Beitrag von E. Jüngel, E. Käsemann, J. Moltmann, D. Rössler,
Annahme oder Abtreibung - Thesen zur Diskussion über § 218 StGB, in: Das

Abtreibungsverbot des § 218, hrsg. v. J. Baumann, Darmstadt und Neuwied
19722, 135-148.

38 Vgl. A. Holderegger, Suizid und Suizidgefährdung, a. a. O. 254ff.



518 Die Bedeutung der Eschatologie

4. Der Vorgriff auf das richtige und gute Lehen

Nun haben wir uns nach dem Beitrag der christlichen Eschatologie
für einen sozial-therapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik zu
fragen. Um dieses Zueinander genauer klären zu können, muß kurz
auf die neueren kommunikations-theoretischen Ansätze innerhalb der

praktischen Philosophie zurückgegriffen werden. Diese Richtungen, etwa
das konstruktivistische Modell der transsubjektiven Beratung (P.

Lorenzen, O. Schwemmer), ferner Habermas' Theorie der herrschaftsfreien

Kommunikation oder Apels Modell der idealen Kommunikationsgemeinschaft,

versuchen in der Form der Kommunikation normative
Grundsätze von Recht und Moral zu begründen. Kommunikation gilt
als Grundstruktur der Normbegründung. Die gemeinsame Überlegung
mit dem erklärten Ziel, unter idealen Bedingungen einen Konsens zu
finden, ist das normative Kriterium für die sittliche Richtigkeit für
Forderungen von Moral und Recht. Dabei ist hier nicht zu entscheiden,
ob diese Kommunikationstheorien als Begründungs- oder nur als Gel-

tungs- und Konstitutionstheorien anzusehen sind 39. Das eine dürften
sie wohl gezeigt haben - und damit greife ich einen bestimmten Aspekt
aus der ganzen Diskussion heraus -, daß erst die formale Vorwegnahme
des idealisierten Gesprächs als einer in Zukunft zu realiserenden Lebensform

Kommunikation und Konsensus ermöglicht40. Diese formale
Vorwegnahme ist eine regulative Idee, welche die Vorstellung richtigen und
guten Lebens impliziert. Sie basiert auf einem kontrafaktischen
Einverständnis, das die zu gemeinsamem Agieren Entschlossenen vorgängig ver-

39 Vgl. O. Höffe, Sind Moral- und Rechtsbegründung kommunikations-
(konsens-, diskurs-) theoretisch möglich? - Einige Thesen, in: Ders., Ethik und
Politik. Grundmodelle und -problème der praktischen Philosophie, Frankfurt
a. M. 1979, 243-250, hier 245.

40 Vgl. J. Habermas, Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik (1970),
in: Ders., Kultur und Kritik, Frankfurt a. M. 1973, 264-301, hier 245. Vgl. auch
die vorbereitenden Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen Kompetenz,

in: J. Habermas, N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder Sozialtechnologie,

Frankfurt a. M. 1970, 101-141. - Wir wollen hier nicht entscheiden, ob sich
die Theorien idealer Kommunikation, insbesondere in bezug auf den Vorgriff
richtigen und guten Lebens in einem Begründungszirkel befinden. Es scheint, daß
zumindest ein Teil der normativen und maßgebenden Momente, die zuallererst
geprüft werden müßten, schon als gültig vorausgesetzt werden. Selbst wenn man
zusätzlich ein Verfahren zur Begründung der Bedingungen idealer Kommunikation
einführt, wie dies O. Höffe (a. a. O. 248 f) vorschlägt, so behalten m. E. die Theorien
idealer Kommunikation zumindest als Konstitutionstheorien konkret zu regelnder
Lebenspraxis dennoch ihre Gültigkeit.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 519

bindet. Diese Idee ist zwar nicht so sehr Antizipation konkret normativ
geregelten Lebens als vielmehr hermeneutischer Fixpunkt, der zu
ständigen Korrektur der Verstellungen von Normativität und der
Verstellungen der Lebenspraxis anhält 41. Es scheint, daß sittliche Lebenspraxis

ohne diesen formalen Vorgriff überhaupt nicht möglich ist. Erstens
entfiele sonst der generelle Maßstab, an dem wenigstens in allgemeinster
Form falsches Einverständnis und falsche Praxis, sofern sie falsch sind,

gemessen werden können. Zweitens verflachte schließlich die Permanenz
des Willens zur Transformation. «Insofern muß sich kritisches Sinnverstehen»

- so meint Habermas - «die formale Antizipation richtigen
Lebens zumuten»42. Diese hermeneutische Grunderfahrung ist für jedes
Verstehen und Verändern geradezu konstitutiv, soll Erkenntnis und der
daran gebundene Veränderungswille nicht selbst vom Faktischen, von
Verblendungen und von Defizienzen vereinnahmt werden.

Von hierher ergibt sich ein Brückenschlag zur Eschatologie und zum
sozial-therapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik. Christliche
Eschatologie behauptet ebenfalls einen Vorgriff auf richtiges und gutes
Leben. Hier ist an das vorhin Gesagte zu erinnern. Der Unterschied
besteht allerdings in der geglaubten Realität des in der Antizipation
Behaupteten. Unter der Voraussetzung der Richtigkeit kommuni-
kations-theoretischer Überlegungen muß demnach in Entsprechung von
eschatologischen Vorstellungen vom « neuen Himmel und der neuen Erde »,

vom geglückten Leben, das sich in den Hoffnungsbildern von der neuen
Gottesstadt, dem himmlischen Jerusalem, wo Gerechtigkeit und Frieden
herrschen, dem Gastmahl, das alle Menschen brüderlich vereint und
alle Herrschaft von Menschen über Menschen entmachtet, ebenfalls
ein Impuls ausgehen, ein Impuls, der auf das Gesamt der Lebenspraxis
abzielt im Sinne der Hebung der Möglichkeiten der sittlichen Lebenspraxis.

Es gilt nun, diese Funktion genauer zu bestimmen. Damit wird
gleichzeitig das Verhältnis von Eschatologie und Sozialtherapeutik
präzisiert. Dabei haben wir uns nochmals in Erinnerung zu rufen, daß

die eschatologischen Gehalte in Analogie zur formalen Antizipation als

hermeneutische Standpunkte verstanden werden müssen, von denen

zwar keine konkreten Strategien der Humanität abzuleiten sind, von
denen aber effektivierende Momente auf Praxis und Strategie ausgehen.

41 Vgl. J. Habermas, Der Universalitätsanspruch, a. a. O. 298.
42 Ebd. 297.



520 Die Bedeutung der Eschatologie

5. Funktionen der Eschatologie

a) Die Eschatologie in ihrer maieutischen Funktion

Die Grundfrage der Hebung zurückbehaltener oder verschütteter
Möglichkeiten in der vorfindhchen Wirklichkeit, die Grundfrage einer
wie immer gearteten Lebensproblematik ist zunächst nicht eine Frage
nach den richtigen Normen, sondern eine Frage nach den anthropologischen

Leitbildern und Gesamtentwürfen. Zielvorstellungen menschlicher

Identität haben produktiven und vorwärtsweisenden Einfluß auf
die gesamte individuelle wie soziale Lebenspraxis, die nicht in der
Einhaltung eines Normenkodex aufgeht. Hier wäre an K. Mannheims

Utopiekonzept zu erinnern 43. Gesamtentwürfe entbergen verschüttete
und (noch) nicht praktizierte Möglichkeiten des Menschseins: Mangel
und Chancen an Freiheit, Gerechtigkeit und Solidarität und zwar durch
die Herausforderung der spontanen Kreativität und der innovatorischen

Kraft des sittlichen Willens und der praktischen Vernunft. Damit
kommt einem integrativen DaseinsVerständnis eine maieutische Funktion

zu, im Modus der perspektivischen Freilegung des Besseren, aber
auch durch die Aufbrechung festeingefahrener Verhaltensmuster.
Christliche Eschatologie geht über den Weg der Theologie der Annahme
des Menschen durch Gott, die in der Erlösungs- und Befreiungstat
Christi ihren sichtbaren Ausdruck fand. Darin ist die Vollendung des

einzelnen wie der Geschichte verbürgt. Wenn diese verbürgte und in der
Person Jesu bereits vorweggenommene Vollendung nicht nur leere

Imagination ist, dann erweist sich dieses Theologumenon als Erschließungsfaktor

und als Sensibilisierungsmoment für Formen der Negation in der

Wirklichkeit.

43 K. Mannheim, Ideologie und Utopie, a. a. O. - Es wäre lohnend, die
verschiedenen Utopiekonzepte mit dem sozial-therapeutischen Ansatz zu verknüpfen.
Anregungen wären zu gewinnen aus: O. Bayer, Rationalität und Utopie, in:
WPKG 66 (1977) 140-53; M. Demaison, Die Wege der christlichen Utopie, in:
Conc 6 (1970) 617-626; G. Friedrich, Utopie und Reich Gottes. Zur Motivation
politischen Verhaltens, Schrobenhausen 1974; H. J. Gerhards, Utopie als
innergeschichtlicher Aspekt der Eschatologie. Die konkrete Utopie Ernst Blochs unter
dem eschatologischen Vorbehalt der Theologie Paul Tillichs, Gütersloh 1973;
W. Kasper, Politische Utopie und christliche Hoffnung, in: Frankf. Hefte 24

(1969) 563-572; J. M. Lochman, Theologie und Utopie, in: Reformatio 21 (1972)
620-624; H. Schneider, Eschatologie und Politik, in: WoWa 28 (1973) 213-235.



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 521

b) Die Eschatologie in ihrer Korrektivfunktion
«Korrektive übertreiben, um das als Gefahr oder auch als Not

Gefühlte bzw. Gesehene zu verdeutlichen » 44. Die praktischen Sozialwissenschaften,

wie Psychiatrie und Sozialarbeit, wie überhaupt jedes individual-

und sozial-therapeutische Engagement halten sich mit Recht an
die als Mangelsituation empfundene Wirklichkeit im Hinblick auf die in
ihr erkennbaren fruchtbaren Potenzen. Hierzu ist Fachkompetenz
erforderlich. Im christlichen Kontext erscheinen jedoch verschuldete und
unverschuldete Entfremdungen als Kontrasterfahrungen zu den in der
Gestalt Jesu neu eröffneten menschlichen Möglichkeiten. Jesu eschatolo-

gische Praxis ist eine Zumutung utopischen bzw. prophetischen Charakters,

welche die Differenz von Faktischem und Möglichem besonders

deutlich hervortreten läßt. Nicht der «totale Sprung» in die Existenz des

eschatologischen Menschen, sondern die Konkretheit menschlichen

Mißlingens und sozial unterdrückter Potenzen ist der Einstiegspunkt
für verändernde und korrigierende Erinnerung unbeschädigten Lebens.
Das Wissen um diese Wirklichkeit verhindert eine übereilte Versöhnung
und Abfindung mit den «Verhältnissen». Solche Erinnerung durchbricht
das herrschende Bewußtsein, das individuelles wie soziales Leid gerne als

Preis einer gesellschaftlich-geschichtlichen Evolution auf Kosten des

Humanum zu zahlen bereit ist. Sie verhindert auch eine schleichende

Anpassung des Lebensstils an schlecht und recht praktizierte Verhaltensmuster,

die der Tendenz nach, und normativ vielleicht nicht einmal faßbar,

auf eine Einebnung des Subjektseins hinauslaufen. Der eschatolo-

gische Vorgriff hat sich überall da als Korrektiv zu bewähren, wo das

Menschsein niedergehalten oder in Leidsituationen belassen wird. Die
messianische Zukunft, die gerade mit radikal Neuem rechnet, müßte
sich in einer eschatologischen Praxis und damit in einer höchst ethisch
relevanten Haltung niederschlagen, die sich gegen eine vorgefaßte
bürgerliche Zukunft und gegen eine Bestätigung der Zukunftsreichen
dieser Welt richtet 45.

c) Eschatologie und Motivbildung
Die normative Ethik hat Handlungsregulative diskursiv bzw.

argumentativ zu begründen. Dabei sei mit J. Habermas 46 bezweifelt, ob

44 J.B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft, a. a. O. 149.
45 Vgl. Ders., Messianische und bürgerliche Religion, in: Conc 15 (1979)

308-315.
46 J. Habermas, Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus, Frankfurt

a. M. 19733, 162 ff.



522 Die Bedeutung der Eschatologie

in der gegenwärtigen komplexen Gesellschaft die Motivbildung
tatsächlich noch an rechtfertigungsbedürftige Nonnen gebunden ist. Das

Recht, dies zu bestreiten, scheint mir nicht nur in der geistesgeschichtlichen

Situation zu liegen, in der die «réalité morale» von den sozialinte-

grativen Bestandteilen der Gesellschaft weitgehend abgekoppelt ist,
sondern das Recht, dies zu bestreiten, scheint mir auch mit einem
methodischen Umstand gegeben zu sein, der eine Trennung von
Normbegründung und Motivbildung nahelegt, allerdings unter einer bestimmten

Voraussetzung. Die Legitimation von Normen ist im Kern eine

Spezialisierung und Verfestigung von allgemeinen Motiven und
Vorverständnissen, und sei es auch nur das allgemeinste und abstrakteste moralische

Vorverständnis, daß der Mensch sich selbst verwirklichen soll. In
Gesellschaften mit einem immanenten Wahrheitsbezug von Weltbild,
Ordnungsformen und Herrschaftsordnungen ist der Motivbezug
offensichtlich. Die ungebrochene Dialektik von Gesamtsinn und geronnenem
Teilsinn in konkreter Normativität reproduziert den Motivkomplex
immer wieder neu. Und genau dieser Vorgang scheint heute nicht mehr
gegeben zu sein. Zum Beispiel: Die Verarbeitung der Grundrisiken
menschlicher Existenz (Einsamkeit, Krankheit, Tod), die grundsätzlich
an Sinndeutung gebunden bleibt, ist vom normativen Angebot nicht
zu leisten. Christliche Eschatologie ist ein Angebot, gerade aufgrund ihres

integrativen Daseinsverständnisses, Kontingenzen, auch und gerade wenn
sie nicht beseitigt werden können, zu deuten. Sinnversprechen ist
Trostversprechen, das Beschädigtes nicht bloß ins Bewußtsein hebt, sondern
auch erträglich macht. Am Feld der Grundrisiken menschlicher Existenz
wird deutlich, daß es der Theologischen Ethik auch an der Motivbildung,
an der Gewinnung von Haltungen gelegen sein muß, die nicht nur
Kontingenzen des Lebens bewältigen helfen, die gleichzeitig auch die Stoßkraft

bilden, Beschädigtes zu beheben. Starke Motivation kann schließlich

im Sinne von D. Solle zum einzig denkbaren Ziel heranwachsen, die
Fesseln jeglicher Form der Verknechtung zu lösen 47.

d) Eschatologie und Identitätsgarantie

Handlungstheorien wie Sozialtheorien gehen im allgemeinen davon

aus, daß das Individuum Person ist und in einem intersubjektiven

47 D. Solle, Annäherungen an ein christliches Verständnis des Leidens, in:
Merkur 27 (1973) 392^103. D. Solle geht «von der Voraussetzung aus, daß die
Aufhebung der Zustände, in denen Menschen durch Mangel und Herrschaft zum Leiden
gezwungen werden, das einzig human denkbare Ziel ist» (393).



für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik 523

Beziehungsgeflecht zu seiner Identität findet48. Christliche Eschatologie
greift diese Zielbestimmung auf und betont den prozessualen
Werdecharakter der Person, die sich als soziales Selbst konstituiert. Dabei weist
sie aber gerade darauf hin, daß diese Identitätsfindung ermöglicht wird
aufgrund des ursprünglichen und aller menschlichen Identitätssuche
und -erwirkung vorausgehenden Zuspruches der Vollendung von Seiten

Gottes. Dies bedeutet zunächst, daß der allem menschlichen Handeln
voraushegende, göttliche Identitätszuspruch den Menschen durch
Gefährdungen, Leid und Krankheit in seiner Würde und Einmaligkeit erhält,
gerade weil sie ihm vor jeder Selbsterwirkung zugesprochen ist. Der
Mensch ist in dieser Sicht nicht so viel wert, wie er durch eigene Leistung
erbringt, sondern so viel, wie ihm an Eigenwert aufgrund der Annahme

von Seiten Gottes gegeben ist. Diese hier weiter nicht zu entfaltende
Glaubenseinsicht eschatologischer Anthropologie ist im christlichen Kontext

die eigentliche Motivation, das Subjektsein des Menschen nicht
unterdrückt zu lassen, sondern das immer Bessere des Menschseins zu
provozieren.

Wenn im christlichen Daseinsverständnis, durch die eschatologische

Perspektive stimuliert, die unverlierbare Einmaligkeit des Subjektes
im Zentrum steht und wenn dies nicht ein abstraktes Diktum bleiben
soll, dann muß sich dieser Gedanke als höchst praktisch erweisen, indem
er das gesellschaftlich-geschichtlich verfaßte Menschsein nicht
überspielt, sondern in Situationen von Gefährdung und Bedrohung, von
Defizienz und Mißlingen Bedingungen des Personseins hervortreibt. Der
Gedanke der Einmaligkeit menschlicher Person, ihre vom Menschen nicht
selbst herstellbare Garantie, kann sich so nur als Förderungsmotiv für
humane Strategien auswirken, die sich um das Gelingen des Menschseins

bemühen 49.

48 Vgl. etwa K. Raiser, Identität und Sozialität. G. H. Meads Theorie der
Interaktion und ihre Bedeutung für die theologische Anthropologie Gesellschaft
und Theologie. Abteilung sozial-wissenschaftlicher Analysen Bd. 4), Mainz, München

1971.
49 In einer letzten Überlegung müßte hier vom handelnden Subjekt in der

Perspektive einer eschatologisch orientierten Ethik gesprochen werden. Denn der
universalen eschatologischen Vollendung entspricht eine universale Verantwortung,
die in der qualitativen Neubestimmung des Subjektes der Freiheit gründet.
Sittliche Verantwortung hat sich so nicht bloß im individuellen Feld der sittlichen
Bewährung zu realisieren, sondern mehr noch in den komplexen Strukturen
gesellschaftlicher Wirklichkeit (erinnert sei etwa an die politisch-ökonomischen Probleme,
die sich aus dem Nord-Süd-Gefälle ergeben). Eine zeichenhafte, fragmentarisch-
antizipatorische Verwirklichung der eschatologischen Verheißung ist nur möglich



524 Die Bedeutung der Eschatologie

Damit ist der Kreis der Überlegungen geschlossen. Ich bin von den

eschatologischen Ausfallserscheinungen in der Moraltheologie
ausgegangen. Im Fortgang der Überlegungen wuchs die Einsicht, daß sich

Theologische Ethik nicht allein mit Legalitätsfragen zufrieden geben
kann. Sie muß auch an den Bedingungen des Tuns von Moralität
interessiert sein. Diese Einsicht führte zur ansatzweisen Begründung des

sozial-therapeutischen Status der Theologischen Ethik. Ihre Aufgabe
kann nicht so sehr in der Konstituierung eigener therapeutischer
Konzepte bestehen. Im Aufgreifen von Defekten Hegt ihre Stärke, im
Vermitteln von Werteinsicht ihre Effizienz, im Vermitteln von der

eschatologischen Vorstellung vom guten und richtigen Leben ihre
Evokation. Lassen Sie mich mit einem Zitat von R. Musil schließen: «Ich
glaube, daß alle Vorschriften unserer Moral Zugeständnisse an eine
Gesellschaft von Wilden sind Ein anderer Sinn schimmert dahinter. Ein
Feuer, das sie umschmelzen soHte. Die Moral, die uns überliefert wurde,
ist so, als ob man uns auf ein schwankendes Seil hinausschickte, das über
einen Abgrund gespannt ist und uns keinen andern Rat mitgäbe als

den: Halte dich recht steif Ich glaube, man kann mir tausendmal aus
den geltenden Gründen beweisen, etwas sei gut oder schön, es wird mir
gleichgültig bleiben, und werde mich einzig und aHein nach dem Zeichen

richten, ob mich seine Nähe steigen oder sinken macht. Ob ich davon

zum Leben geweckt werde oder nicht»50. Musil bestreitet hier nicht
das Recht einer Vernunftmoral. Er fordert nur, daß Religion und Moral
den hebenden und bewegenden Charakter der Lebenserweckung
enthalte. Müßte es der Theologischen Ethik nicht gerade auch darum
gehen

über ein Subjekt, das sich seiner Bestimmung und Verantwortlichkeit bewußt ist.
Dieses Subjekt darf aber wiederum nicht in seiner Vereinzelung gesehen werden,
denn es kommt erst in der Gemeinschaft der Glaubenden, der Kirche, zu seiner vollen

Geltung. Damit wird der einzelne in Gemeinschaft und die Gemeinschaft im
einzelnen zum Träger eschatologischer Zeugenschaft und Veränderung. Von hierher
gesehen ist es denn auch richtig und notwendig, von der Kirche als «gesellschaftskritischer

Instanz » (Metz) zu reden, unter dem Vorbehalt, daß sich die Kirche selbst
immer wieder unter die Krisis eschatologischer Entschiedenheit stellt. Vgl. D.
Wiederkehr, Die Kategorie der Eschatologie, a. a. O. 456 ff.

50 R. Musil, Mann ohne Eigenschaften, hrsg. v. A. Frisé, Sonderausgabe,
Hamburg 1970, 770.


	Die Bedeutung der Eschatologie für einen sozialtherapeutischen Ansatz der Theologischen Ethik

