
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Essence et personne

Autor: Secretan, Philibert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philibert Secretan

Essence et personne

Contribution à la connaissance d'Edith Stein

Roman Ingarden, dont on peut lire ici même la Conférence de Cra-

covie, est certainement l'un des premiers à avoir soulevé une question
qui m'anime moi-même depuis que j'ai découvert Edith Stein: Qu'en
est-il de sa philosophie? Si l'essentiel des biographies et des commentaires

qui lui furent consacrés avant la parution de l'ouvrage de Reuben Gui-
lead insistent sur sa vie exemplaire et sur la concordance entre sa montée

au Carmel et sa mort à Auschwitz en 1942, sa philosophie n'a guère été

étudiée. Aussi R. Guilead a-t-il fait date en publiant la première étude

systématique de l'œuvre philosophique d'Edith Stein h

Je compterai parmi les exceptions à ce constat général l'article du
P. Przywara sur «Edith Stein et Simone Weil» publié en 1956 dans les

Etudes philosophiques, et ferai mienne sa proposition sur le caractère
éminemment essentialiste de la philosophie steinienne. Que, par ailleurs,
nous soyons en droit de parler d'un personnalisme ne paraît guère
douteux. Personnalisme essentialiste : telle pourrait bien être la tonalité
fondamentale de l'œuvre, tonalité qui s'atteste d'une manière pertinente
dans la lecture que fait Edith Stein de Heidegger 2. Mais ni son essen-

tialisme ni son personnalisme ne sont en définitive saisissables s'il ne

1 R. Guilead, De la Phénoménologie à la Science de la Croix. L'itinéraire
d'Edith Stein. Louvain-Paris : Nauwelaerts 1974.

2 Martin Heideggers Existenzphilosophie, in «Welt und Person» (Werke VI).
Freiburg: Herder 1962.



482 Essence et personne

sont mis en relation avec l'expérience du Carmel et avec ses commentaires

de ses maîtres spirituels: Thérèse d'Avila et Jean de la Croix.
Plus que jamais, la philosophie est ici «praembula fidei».

Rendre hommage à Edith Stein philosophe implique donc que l'on
s'interroge sur le lien systématique entre essence et personne, sur le fond
de l'expérience religieuse qui confère son sens ultime à l'ensemble de la
démarche intellectuelle et à l'effort conceptuel auquel elle a consenti

avec une ferveur exemplaire.
Comment ces deux réalités que sont l'essence - les essences - et la

personne sont-elles articulées dans la systématique steinienne? Qu'est-
ce que la personne si elle n'a pas traversé l'épreuve philosophique de

l'«époché», si elle ne s'est pas pliée à l'exigence intellectuelle de la
«Sachlichkeit»? Et à quoi bon cet effort spéculatif pour analyser les êtres essentiels

s'il n'a quelque signification dans la formation de la personne par la
compréhension qu'elle peut gagner d'elle-même? Comment demeurent
distinctes, dans la personne, essence et existence à partir du moment où
Edith Stein refuse le propos heideggerien sur l'existence comme
détermination essentielle de l'homme?

Telles sont, par delà toute estimation idéologique, les questions
qui s'ouvrent dès lors que l'on admet que par notre philosophe le large
champ du personnalisme s'est enrichi d'une dimension essentialiste,

qu'il est parfaitement légitime de confronter à l'ensemble des relations
établies depuis l'après-guerre entre personnalisme et existentialisme.

Chercher ainsi à repérer le domaine fécondé par la pensée d'Edith
Stein, c'est aussi se souvenir de l'intérêt constant qu'elle a manifesté pour
la psychologie - et ceci déjà à Breslau -, puis pour l'épistémologie des

sciences humaines (Geisteswissenschaften), pour la nature de

1'«Einfühlung» et les relations intersubjectives, enfin pour tout ce mystère de

l'âme à laquelle l'ouvrit, dès 1921, la lecture de sainte Thérèse d'Avila.
Autant dire que si Edith Stein développa à partir des Logische
Untersuchungen une théorie des êtres essentiels, cela se fit dans le contexte
de cet intérêt passionné pour l'homme et pour la responsabilité que lui
impose le fait d'être, en tant que personne, le porteur de plus hautes

possibilités spirituelles.
Mais à son tour, cette mise en relation entre une théorie des essences

et cette attention à l'homme n'est guère pensable sans l'acceptation
d'une discipline intellectuelle qui l'a profondément préparée à l'ascèse

mystique. La «strenge Wissenschaft» selon Husserl lui fut un prélude
à la «Kreuzeswissenschaft».



Essence et personne 483

Dans son introduction à la Philosophie comme science rigoureuse,

Quentin Lauer écrit ces lignes qui disent bien à quel idéal s'est formée
Edith Stein elle-même, avant qu'elle n'en tire certaines conclusions

pédagogiques 3.

«La science rigoureuse de la philosophie... est d'abord la recherche
d'une connaissance de l'être absolument vrai, ennemie de tout scepticisme,

de tout subjectivisme et de tout relativisme," le refus d'accepter
une conclusion qui ne soit pas vérifiée par la critique comme étant
objectivement valable par tous les hommes et dans tous les temps; cette
science sera en contact immédiat avec l'être absolu, elle refusera de

considérer tout le domaine sur lequel peut se porter le doute,... de sorte
qu'elle rejettera toute espèce de construction qui chercherait à atteindre

derrière le donné une réalité que Husserl considère comme un «non
sens métaphysique»... Ce choix implique chez Husserl une extraordinaire

ascèse de la pensée qui pratiquement exclut un large arrière-fond
historique pour sa philosophie, car il exige de lui-même d'élaborer tous
les problèmes de bas en haut, sans tenir compte du terrain qui les a vu
naître» 4.

Cet idéal de rigueur a-historique est inséparable d'un idéal de pureté.
La «Sache selbst», la chose elle-même à laquelle Husserl veut retourner
n'est essentiellement présente qu'à une conscience elle-même purifiée:
le travail phénoménologique consiste à la fois à dégager le «sens» essentiel

de ce qui se donne à voir, et à se rendre capable d'une intuition qui
reporte sur le sujet lui-même la pureté de l'être phénoménal. L'effort
inlassablement repris par Husserl vise donc à conquérir, contre le
naturalisme et l'historicisme - qui ne peuvent produire que des

Weltanschauungen - un monde pur du sens, c'est-à-dire une parfaite convenance

du travail sur soi et sur ce qui se donne à la fois idéalement et
réellement.

Il faut suivre ce double mouvement pour bien saisir le développement

intellectuel et spirituel d'Edith Stein. D'une part son essentialisme
est tributaire de la théorie husserlienne du sens; d'autre part la
«psychologie» phénoménologique la conduit à une recherche sur l'âme où
saint Augustin lui servira de référence et sainte Thérèse d'Avila de modè-

3 Frauenberuf und Frauenbildung. München : Schnell und Steiner 1949 ; trad,
fr.: La femme et sa destinée, par M.-L. Rouveyre. Paris: Amiet-Dumont 1956.

4 E. Husserl, La Philosophie comme science rigoureuse. Introduction, traduction

et commentaire par Quentin Lauer, P. U. F. Epistémé, 1955, pp. 5 ss.



484 Essence et personne

le de description 5. Ainsi la relation entre noèse et noème, entre sens -
ou essence - et conscience, entre objet idéal et sujet pur, sera constamment

maintenue dans la relation entre une philosophie de l'être structuré
en ses différents modes et une philosophie de l'âme. Son ontologie suivra

deux voies: la voie augustinienne et la voie aristotélicienne, dans

un esprit proche de saint Thomas et pourtant fidèle à la méthode

phénoménologique, achevée pourrait-on dire dans la mystique thérésienne.

Certes, cette démarche ne va pas sans difficultés. Elles me paraissent

se concentrer dans le rapport entre essence et personne. Aussi

tendrai-je à penser que nous abordons un problème central de la philosophie

d'Edith Stein.

i. l'ordre ontologique

L'ontologie d'Edith Stein a trouvé son expression définitive avec
Endliches und ewiges Sein 6, ouvrage auquel nous allons nous référer
d'une manière continue.

Etrefini et Etre éternel est le vaste développement d'une étude demeurée

inédite sur Acte et Puissance. On y ressent tout l'apport qu'a valu
à Edith Stein le lourd travail de la traduction du De Veritate de saint
Thomas 7. Cette œuvre exige, malgré la clarté de l'expression, beaucoup
de patience et d'effort pour en bien percevoir l'enjeu et la structure.
Attentif d'abord à ce qui concerne une théorie de l'ordre de l'être, je
dirai trop brièvement que Etre fini et Etre éternel présente trois
problématiques :

1. La première établit, dans une perspective à la fois phénoménologique

et augustinienne, le statut d'une région de l'être situé entre l'Etre
éternel et l'être fini ou réel. Edith Stein l'appelle «wesentliches Sein»,

être essentiel, et en entreprend l'analyse selon un double point de vue:
a) du point de vue de la relation du «monde essentiel» à l'être réel, fini,

et à l'être éternel;
b) du point de vue de l'architectonique de ce monde séparé.

5 Die Seelenburg, in «Welt und Person» (Werke VI); E. E. S., pp. 342-345.
6 Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins,

(E. E. S.), Werke II. Freiburg: Herder 1962; trad, fr.: Etre fini et Etre éternel, par
G. Casella et F. Viallet. Louvain-Paris : Nauwelaerts 1972.

7 Première édition: Breslau, Borgmeyr 1931; nouvelle édition: Freiburg,
Herder 1952.



Essence et personne 485

C'est dans cette double perspective que nous avons à déchiffrer le

texte suivant:
«Le monde de l'être essentiel (wesenhaftes Sein) doit être pensé

comme un monde stratifié (Stufenreich). Le simple et l'archétypique du

plus haut niveau y sont les essentialités. C'est à leur image que sont
conformés (nachgebildet) les traits essentiels des «formations» (Gebilde)
composées que nous appelons le quid essentiel (Wesenwas) » 8.

Ce passage pris à titre d'exemple, dit non seulement que l'ordre du
monde intemporel des essences est hiérarchique, qu'il comprend des

éléments plus ou moins universels, mais que les essences - prises au sens

le plus général de formes idéales - sont complexes (Gebilde) ou simples.
De plus nous percevons qu'elles comportent, en tant que réalisables dans
des choses, un quid (Wesenwas) distinct de la quiddité de la chose (voiles
Was), et une détermination d'idéalité appelée Wesenheit essencité

ou essentialité).
Le «Wesen» (Wesenwas et Wesenheit) se caractérise fondamentalement

par l'être-en-repos (ruhig, ruhend) et par une durée intemporelle.
Et potentielles par rapport au réel, les essences ont pourtant une actualité

«inerte» mais nécessaire relativement au possible contingent,
instable et fluctuant.

Ces indications sont précieuses, car déjà nous pouvons distinguer
au niveau des «Gebilde», des formations complexes, un ordre architec-

tonique dont les principes archétypaux sont simples, alors que le tout
de ce monde essentiel et de ce qu'il préforme se présente dans et comme

un ordre appelé logos.

2. La seconde problématique de Etre fini et Etre éternel se dégage d'un
long et difficile débat avec l'ontologie aristotélicienne. Edith Stein
s'inscrit délibérément et critiquement dans la tradition scolastique, où

il est question de reformuler l'ontologie d'Aristote en fonction d'un
réalisme de la Création. Mais ayant privilégié le thème de l'ordre idéal, ou
du logos, elle ne va pas d'emblée travailler sur le terrain de l'analogie
de l'être. Son ontologie est d'abord une ontologie des formes, et c'est
dans cette problématique qu'est apportée la distinction entre l'être des

essences et l'être des essentialités, soit entre l'essence morphique et
l'essence eidétique appelé sens (Sinn).

8 E. E. S. pp. 81-82.



486 Essence et personne

Tenant ainsi fermement la distinction entre essence, comprise
comme forme quidditative (Wesensform, morphë), et essentialité, ou
forme pure (reine Form, eidos), notre auteur dégage une théorie qui fait
correspondre à la morphè les êtres réels selon leur composition, et à

l'eidos les êtres réels selon leur dynamisme téléologique. Ou encore:
la morphè est la forme dans laquelle est structurée une hylè; l'eidos est
la forme à laquelle se forme, se conforme et se réalise un être selon son

dynamisme propre. Ce point est évidemment capital pour la compréhension

de la personne.
C'est dans ce contexte que se spécifie le concept de sens, d'abord

équivalent à celui d'essence, puis déterminant plus particulièrement la
loi d'unité qui préside à cette réalisation d'un être subsistant, et l'ordre
qui lui assure une intelligibilité dans le tout de l'étant.

3. La pleine signification de cette philosophie du sens n'apparaîtra que
dans la troisième problématique, proprement inspirée par une théologie
de la création. Le monde «idéal», essentiel et archétypique n'est qu'un
monde possible. Réalisé dans le monde des choses, il n'est pas porteur
de sa puissance de réalisation. Il faut une force, un acte créateur, reconnu
comme donateur de sens. Mais si l'être est donné à tout étant, le sens

n'est donné qu'à des esprits. La connaissance de l'ordre du logos, de la
concaténation de toutes choses, est le mode proprement philosophique
de la montée vers le sens de l'être et vers l'Etre du sens.

Nous négligeons volontairement pour l'instant tout ce qui relève
de l'analyse de l'esprit et de la personne. Ce n'est plus alors de l'ordre
du monde qu'il sera question, mais du sceau du Créateur sur la créature

en tant que spirituelle et personnelle.
Quelque sommaire que soit cette présentation de la problématique

de Etre fini et Etre éternel, elle n'en permet pas moins de préciser l'inspiration

fondamentale de cette œuvre.
L'ontologie d'Edith Stein est simultanément une théorie des

formes et une théorie des êtres. Essence dit à la fois être et forme, mais il
n'y a accès à l'être que par la forme. Aussi est-ce sur leur conception de

la forme qu'elle juge les deux «grands» de la philosophia perennis, Platon

et Aristote :

«Ce qu'il y a d'insatisfaisant dans la théorie aristotélicienne et
platonicienne de la forme me paraît résider en ceci que l'une et l'autre ne
tiennent compte que d'un aspect.» Aristote, si je suis bien Edith Stein,
s'en tient à la forme essentielle, et Platon à la forme exemplaire ou arché-



Essence et personne 487

type. Et elle poursuit: «Et je vois la raison de cette partialité dans le

fait que l'idée de création et de sa continuation, la conservation et le

gouvernement providentiel du monde créé, leur était étrangère» 9.

Le problème d'Edith Stein est de rendre compte de l'ordre créé

comme ordre subsistant et non seulement comme ordre substantiel, et
d'en chercher la permanence et le sens dans des formes originaires
(Urbild) et non seulement exemplaires (Vorbild), dans des possibles
intemporels irréductibles à leur seule idéalité. Ou encore: Les essences

steiniennes sont des créatures, mais leur ordre intelligible est la
manifestation du logos divin. Elles se déploient entre l'éternel et le fini; leur
potentialité est dominée par l'Acte pur et est en attente d'actualisation
dans le monde des choses et dans le flux des Erlebnisse réels. Leur statut
de possible ne les arrache pas à l'être; c'est un statut ontologique suivi
jusque dans le particulier qui les ordonne aux créatures finies, comme
c'est leur statut idéal et universel qui les ordonne aux Idées divines
auxquelles seules convient le titre d'archétypes originaires (Urbilder).
Si ce double statut justifie le rapprochement avec la conception scotiste
de 1 'ens commune, la conception steinienne des domaines de l'être s'apparente

par d'autres aspects à la vision pascalienne de la discontinuité des

ordres. Non seulement il y a incommensurabilité entre l'être fini et
l'être éternel, mais le domaine des formes, par son immuabilité et par la
cohérence de leurs corrélations, est proprement distinct de la temporalité
et de la contingence du réel empirique.

Cette discontinuité n'est pourtant pas incompatible avec une continuité

qu'Edith Stein exprime volontiers en termes d'exemplarité ou de

conformité (Vorbild, Nachbild); une continuité qu'assure en définitive
l'unité du sens qui finalise toute existence.

Ce rythme contrasté de continuité et de discontinuité se retrouve à

l'intérieur du domaine des formes. Alors que, par exemple, les choses

sont insérées, en-membrées (eingegliedert) dans le réseau structuré du
monde réel, nous lisons au sujet des formes idéales:

«Selon leur être essentiel, les formations (Gebilde) de différent niveau
sont séparées (voneinander getrennt) et ne sont relatives les unes aux
autres que sur le mode de la supraposition (Uberordnung), de l'infra-
position (Unterordnung) et de la juxtaposition (Nebenordnung) »10.

» E. E. S. pp. 217-218.
10 E. E. S. p. 82.



488 Essence et personne

Mais considérées comme les possibles d'êtres réels, ces «formations»

s'étagent à des niveaux d'universalité décroissante, les plus générales
s'inscrivant dans les plus particulières jusqu'à leur remplissement dans

les choses singulières.
Aussi, le concept d'ordre s'en trouve-t-il largement diversifié, encore

que nous ne puissions percevoir pour l'instant qu'un ordre distributif
quasi spatial, un ordre quantitatif (au sens kantien) allant de l'universel
au particulier - l'essence singulière étant la plus proche de la réalisation
dans un être toujours particulier. Puis un ordre d'exemplarité qui
implique une antériorité ontologique de la forme (eidos) sur la forme mor-
phique et sur sa réalisation concrète.

Ce que nous pouvons dire de l'ordre structurel des essences ne donne

qu'une faible idée de la complexité de l'analyse steinienne, et d'une
subtilité qui, ici encore, suggère le rapprochement avec Duns Scot.

Force nous est de nous en tenir aux grandes lignes. L'ordre essentiel à

la fois fait référence au réel dont il est le possible, au mouvement dont il
est l'invariant, au contingent dont il est la nécessité, et s'en détache

comme région autonome de l'être, comme être en tant qu'ordre.
Or, ce qui autorise cette formule n'est autre que le passage de la

considération de l'ordre comme forme à la considération de l'ordre comme
être. L'être en tant qu'ordre, ou l'être de l'ordre, voilà ce qu'en dernière

analyse nous donne à comprendre le terme de sens. D'où notre question:
en quoi la doctrine steinienne sur le sens oblige-t-elle à reconsidérer ou
à enrichir une théorie de l'ordre dont nous n'avons perçu que l'aspect de

structuration et où prévaut une conception statique du modèle intemporel?

Le terme de sens n'est pas fixé une fois pour toutes dans Endliches

und ewiges Sein. Une première acception est proprement husserlienne :

le sens (noématique, noétique et sémantique) est ce qui subsiste après la
mise en parenthèse de la thèse d'existence. (N'est-ce pas le lekton stoïcien

qui se profile à l'arrière-plan?) La seconde perspective, plus
platonicienne, est celle de l'exemplarité du sens. Cette acception s'impose dans

la confrontation entre essence et essentialité, entre Wesenwas et Wesenheit,

et dans la distinction entre structure morphique et ordre eidétique.
Une dernière acception met en revanche le sens en «contact» avec la réalité

comprise non plus du point de vue des modes de composition, ou de

structuration, mais du point de vue du dynamisme dans lequel un être

se réalise selon la loi de son sens, et est ainsi ouvert à l'intelligence qui le

comprend en esprit et en vérité.



Essence et personne 489

Ici, le terme «sens» indique dans la chose un niveau ontologique
plus fondamental, plus proche de sa substance et de son Selbstand -
être-soi - que de son quid (Was) ; et il désigne dans l'essence (Wesen) une
actualité au regard de laquelle la forme (Wesensform, Wesenwas) n'est

que potentielle. «Sens» dit ainsi à la fois l'actualité exemplaire des essences

simples, l'actualité de l'ordre dans lesquelles sont comprises les

formes complexes (Sinngebilde) engagées dans la structuration du concret,
et le niveau ontologique des êtres saisis dans leur capacité de sens.

La proposition-clef est ici: «De même que chaque 'quelque chose'

a un sens, il y a en chaque être l'être correspondant au sens» n. Nous
traduisons : En chaque être (ens) qui est quelque chose (aliquid) se manifeste

une capacité de sens: soit une capacité de s'insérer dans le tout
unifié de l'étant, soit un «déploiement de ce qui est contenu dans l'unité
de sens» 12.

Et lorsque nous lisons «chaque quelque chose», force nous est

d'admettre que même les formes les plus formelles ou vides (par exemple

les êtres mathématiques) ont un être correspondant à leur sens, c'est-
à-dire leur insertion dans le tout du sens (Sinnganzes). Mais ont-elles
cette dynamique du déploiement par quoi se manifeste, dans les êtres,
l'acte d'être et l'être-soi que signifie ousiat

Si le thème du sens introduit cette vitalité dans l'analyse ontologique,

c'est aussi la réflexion sur le devenir des choses et des êtres qui
va faire apparaître la distance entre ce qui est transformation et
réalisation. Se transformer, c'est prendre des formes successives; se réaliser,
c'est se déployer, se développer dans et selon l'unité du sens. C'est

proprement «prendre sens».

Le statisme du sens-archétype est ainsi vaincu par une conception
dynamique ou énergétique de Vousia aristotélicienne. Mais cette énergétique

téléologique, où le sens est l'acte par rapport à la potentialité de

réalisation d'un être, notre auteur l'aborde par le biais d'une analyse
des transcendentaux. L'aspect formel du sens va être dépassé dans une
analyse transcendentale où éclate d'une manière particulièrement
impressionnante le génie philosophique d'Edith Stein.

Dans Etre fini et Etre éternel, les considérations sur les transcendentaux

constituent une médiation entre la théorie de l'ordre formel et la
théorie du sens. Si Edith Stein s'oblige à ce détour, c'est qu'une «mon-

11 E. E. S. p. 303.
12 E. E. S. chap. VI.



490 Essence et personne

tée vers le sens de l'être» exige que soit justifié dans les déterminations
universelles de l'étant en tant que tel, le passage de la considération de

l'être de la forme à la considération du sens de l'être. Or, ce passage est

nettement indiqué dans l'analyse du transcendental aliquid.
«Jetons un regard rétrospectif sur les transcendentaux considérés

jusqu'ici. On verra alors que ens désigne l'étant comme tout: «Ce qui
est» souligne l'être; res fait ressortir le «ce que» (Was, quid), aliquid le

«cela» (Das); unurn est une propriété formelle aussi bien du «cela»

objet) que du «ce que» et de l'être... Il s'agit - si nous faisons abstraction

du sens de l'être 12a - d'éléments (Bestandteile) formels de l'étant en tant
que tel, et tel qu'il est en lui-même. Ce n'est que dès lors que nous
interprétons aliquid non plus comme quelque chose objet) mais comme
«autre quelque chose» («anderes Etwas»), que nous le mettons en relation

avec d'autres étants : nous le posons dans la relation de non-coïncidence

comme objet et selon l'être. «Un autre objet» - voilà qui est à

nouveau une forme vide. «Des objets tels que chacun a un être différent»

- cela peut-il être entendu d'une manière purement formelle? On ne
saurait répondre qu'à partir du sens de l'être»13.

Nous retiendrons pour l'instant deux éléments ici décisifs. Tant
qu'il est fait abstraction du sens de l'être, il est impossible de dégager
dans Valiquid la dimension de relation, et cette relation s'institue entre
des étants irréductiblement autres. C'est le fondement même de la
distinction entre forme et sens. Mais cette relation n'est pas étrangère aux
transcendentaux. C'est, tout au contraire, le vrai, le bien et le beau qui
apparaissent comme les déterminations les plus universelles de la
relation, donc comme les déterminations les plus profondes de l'être lui-
même. On méditera à ce sujet l'admirable analyse de la vérité transcen-
dentale qui, dans un être, est sa propre relation à son «eidos» 14.

Etre, relation, sens sont dès lors solidaires, comme l'explicite le

texte suivant:
«L'Etre comme déploiement d'un quid (Weis) ne signifie pas seulement

l'externalité et l'internalité (Auseinander und Ineinander) de ce

qui est contenu dans ce quid, mais en plus son être - (ou resp. son devenir)

- patent, ou son être-intelligible pour un esprit connaissant (c'est-à-
dire que tout être est, en tant que tel, un être vrai) ; être signifie : occuper

12a souligné par nous.
" E. E. S. p. 270.
14 E. E. S. chap. V, § 10.



Essence et personne 491

sa place dans l'universalité de tout étant et ainsi contribuer à la perfection

de ce tout (c'est-à-dire être bon); être signifie: être ordonné selon

une certaine loi de construction et ainsi être en harmonie (Einklang) avec
l'esprit tant ordonnateur que connaissant, dans un ordre correspondant
(c'est-à-dire être à la fois beau et raisonnable)... Lorsqu'il est question
de l'intrication (Ineinander) et de l'ordre des parties dans le tout, il est

impliqué que l'unité est une propriété de l'être... Unité, vérité, bonté,
beauté appartiennent à l'état-de-sens (Sinnbestand) de l'être même» 15.

Nous pouvons distinguer à partir de ce texte un moment de

structuration formelle où domine le rapport interne-externe qui relève encore
du rapport à l'autre comme «autre chose». Je le relierai au thème de

1'Aufbau, de la construction. Puis apparaît en plus la patence, l'être
ouvert et révélé (Offenbarsein) et l'adordination (Zuordnung) devenue
inconfondable avec la coordination (Anordnung). Apérité et adordination
sont bien les catégories du sens en sa densité ontologique: «Etre manifeste,

être ordonné à..., c'est en cela que réside l'être lui-même» 16.

On voit par ailleurs ce texte orienter la réflexion dans deux
directions: la direction de l'ordre institué dans sa totalité objective, noéma-

tique, et la direction de l'ordre en tant qu'intelligible par un esprit lui-
même doué d'un pouvoir d'unification intentionnelle. Et lorsqu'il s'agit
de l'esprit fini de l'homme, la tâche infinie de la connaissance est de cerner

progressivement ce tout. Notre visée est alors orientée par le sens

sémantique du terme «être en plénitude».
Ce tout ordonné n'est pourtant le dernier mot ni de l'ordre ni de

l'être. L'ordre de la nature, comme celui du monde pour l'esprit, voire
leur adéquation, ne sont que des parties de l'Ordre plénier qu'embrasse,
unifie et récapitule le Logos divin.

C'est ici qu'il convient de revenir sur les considérations qui achèvent

ce qu'Edith Stein appelle elle-même sa voie augustinienne - qui est

aussi la voie phénoménologique. Découvrant le sens comme
«Sinnzusammenhang», comme la concaténation des idées ou essences, elle n'a

pas craint de l'éclairer à la lumière de la doctrine chrétienne du Logos
divin 17.

Insistant certes sur l'analogie - c'est-à-dire sur la ressemblance
dans la dissemblance - entre logos et Logos, entre l'ordre essentiel et

15 E. E. S. p. 308.

" E. E. S. p. 297.
17 E. E. S. chap. III, § 12.



492 Essence et personne

l'ordre plénier, elle fait converger vers le Verbe de Dieu le logos stoïcien

et l'ordre exemplaire de Platon.
La concaténation par laquelle tout (même les êtres de raison, irréels)

est dans ce logos, est à comprendre comme l'unité d'une totalité de sens.

Le logos-sens est l'Un-Tout. Mais - et c'est un point capital, qui rompt
toute similitude avec une philosophie de type hégélien - le Tout-Un du

sens ne tient son être ni de lui-même, ni de l'une de ses parties. Seul

l'Etre créateur donne l'être dont il est la Source éternelle. Il le donne en
et par son Logos, Urbild, préforme originaire de cet ordre total de l'étant
qu'est le sens.

En bref, le monde dans son ordre et son intelligibilité, dans ses

déterminations transcendentales et dans ses formes essentielles, est ouvert
à l'esprit humain, lui-même créé. Mais aucun de ces aspects de l'être ni
leur ensemble n'épuisent l'être en tant qu'il a sa source dans l'Etre éternel

à qui seul convient proprement d'Etre.
Résumée à l'extrême, disons que la vision globale d'Edith Stein est

celle de la totalité de l'être ordonné à un double niveau:

l'Etre incréé, infini, absolu, éternel;
l'être créé, fini, non éternel.

Or, l'être créé (ou l'étant) se subdivise à nouveau en deux modes:

l'être intemporel ou essentiel;
l'être temporel ou existentiel.

Par «sens» (Sinn), elle entend l'être intemporel des essences, et plus
globalement le «monde» coordonné des essences. Or, ce sens a un être

ou plus exactement un mode d'être, qu'Edith Stein appelle «Wesenheit».
«Wesenheit» dit le caractère inaltérable du sens, sa nature d'essence, son
idéalité. Mais encore, l'essence en tant que sens est sens de quelque chose,

et sens pour un esprit. Ou plus exactement, le sens n'est réalisé que dans

une chose, ou dans un événement, ou dans une expérience. L'exemple
type, que reprennent tous les commentateurs de notre auteur, est celui
de la joie éprouvée, de l'expérience de la joie 18. L'expérience est ici le

fait existentiel, mais la joie essentielle, soit le sens de cette expérience,
irréductible à telle expérience de joie, est à proprement parler ce qui
est vécu, ou la «Sache» joie. En tant que vécue, cette joie est réalisée,

18 E. E. S. pp. 61 ss.



Essence et personne 493

mais en elle-même la joie est une essence intemporelle qui permane au
delà de toutes les expériences réelles comme une idéalité qui rend
possible toute joie effective.

Autrement dit, la joie comme essentialité et comme possibilité
intemporelle (Wesenheit) est à distinguer de ce qui est la forme (ou le

quid essentiel, le «Wesenwas») de la joie effectivement vécue. Si celle-

ci a un quid en tant que «Erlebnis», en tant que vécu, si elle est quelque
chose (etwas), ce Was est réalisé comme quid plein (volles Was) dans

l'expérience de joie ou l'être joyeux. Et cette expérience est nécessairement

le fait de quelqu'un.
Si l'on fait ce type d'analyse à l'occasion d'un objet du monde et

non plus d'un fait existentiel du genre «Erlebnis», on retrouve cette
distinction entre d'une part la facticité de l'exister, et d'autre part l'éta-
gement des niveaux quidditatifs où s'impose une distinction majeure
à laquelle il convient de rappeler brièvement: la distinction entre forme
et idée, entre morphè et eidos. L'eidos est «Wesenheit» - essencité; la
la morphè est toujours forme de quelque chose. Mais c'est en quelque
sorte par la médiation de la forme et à travers les transformations d'un
devenir réel que se réalise le sens dans une effectivité humaine ou
mondaine. Ou encore, l'eidos donne forme là où le réel prend forme.

On voit ainsi l'ordre créé s'étager aux trois niveaux de l'effectivité
(existence temporelle), de la structure de cette effectivité (forme) et de

son sens. Ce sens, on l'a compris, est essentialité : il relève de l'idée
platonicienne, et c'est bien au platonisme qu'Edith Stein emprunte l'exemplarité

qu'elle reconnaît aux êtres essentiels. Mais en tant que pures
potentialités, ces idées n'ont ni substance ni puissance. Subsistant en
elles-mêmes, elles n'ont ni dynamisme ni efficacité. Cette immuable et
tranquille inefficacité a pourtant un étrange éclat. Et comme les Idées
de Platon ne «vivent» que dans la lumière du Bien, c'est en tant qu'«idées»
en Dieu, en tant qu'«éléments» constitutifs du Logos divin que les

«Wesenheiten» ou unités de sens participent à l'acte de donation d'être
qu'est la création. Mais bien plus au titre de l'organisation du monde
sensé - soit d'idées régulatrices - qu'au titre de l'émergence des êtres
hors du néant - soit de la position dans l'être.

Le thème husserlien de la Sinngebung est ici repérable, ainsi qu'une
théorie des idées où retentit l'impératif: «Zu den Sachen selbst!» Cette

remarque peut étonner quiconque a eu le malheur de traduire «Sache»

par chose. Si l'on songe que la «Sache» n'est pas le «Ding», la chose

concrète, mais ce qui conditionne la «Sachlichkeit», c'est-à-dire la confor-

32



494 Essence et personne

mité du regard au sens réalisé dans la chose, «Zu den Sachen selbst»

signifie tout autre chose qu'un appel à un réalisme phénoméniste.
L'ordre essentiel (essentialités, quid essentiel, quid plein) s'étage du

plus universel au plus singulier. L'essence la plus exactement individuée
est celle qui constitue à la chose effective, ou à l'expérience vive, sa ta-
lité, son être-tel, son So-Sein. Mais inscrites dans un «porteur» (Träger),
c'est à lui que ces structures essentielles doivent leur réalité. En revanche,

c'est à cette structure complexe que le porteur doit le sens de son
devenir et sa qualité de «Wesen».

On verra plus loin dans quelle mesure ce type d'analyse nous
permettra de mieux déterminer l'être de la personne. Signalons simplement,

pour l'instant, que dans ce contexte proprement ontologique, la notion
de «personne» n'apparaît que dans une acception apparemment
métaphorique: lorsque l'Etre absolu, éternel, en sa plénitude d'être, est appelé
l'Etre en personne, «das Sein in Person». Arrêtons-nous un instant sur
ce point. Souvenons-nous d'abord de ce que les notions théologiques et

largement judéo-chrétiennes d'être créé et d'être incréé servent ici de

référence à l'usage des termes philosophiques d'étant et d'être. L'expression

aristotélicienne d'«être en tant qu'être» est traduite par «Seiendes

als solches». L'Etre par excellence, en revanche, est dit «être en personne»
expression reprise de Husserl, mais qui signifie ici que l'Etre vers lequel
montent les voies augustinienne (a contingentia hominis) et la voie
aristotélicienne (a contingentia mundi) ne peut qu'être Dieu-Personne.

En personne: cette expression ne dit pas seulement la présence
immédiate, l'évidence apodictique. Elle introduit un élément nouveau.
Les limites d'une ontologie formelle sont franchies et la réflexion sur
l'être bascule de la problématique du sens vers celle de l'esprit. Aussi
est-ce des êtres spirituels qu'il s'agit de traiter maintenant, dans le cadre
d'une analyse de la personne.

II. LA PERSONNE

A. Les êtres spirituels

Une des caractéristiques de la philosophie steinienne est que la
notion de personne n'est pas d'entrée anthropologique. La personne
humaine n'est qu'un des types de personnes, ce qui s'explique par le

fait que la détermination première de la personne est sa qualité d'être



Essence et personne 495

spirituel. Or, il n'y a manifestement pas d'êtres spirituels que humains.
De plus, la qualité d'esprit n'est pas attribuable qu'à des personnes, ce

qui manifeste que l'idée de personne contient des déterminations sur
lesquelles nous aurons à nous interroger plus avant.

Une première introduction à l'idée d'esprit nous est donnée par
l'exemple de l'œuvre d'art, prise non pas comme expression personnelle,
mais comme un être indépendant de son auteur: comme sens constitué

(Sinngebilde) qui «a son propre être idéal ou essentiel (wesenhaft) »19.

Or, cet eidos se réalise le plus proprement dans la réception par un sujet,

par son inscription dans la vie d'un auditeur ou d'un spectateur en qui se

fait 1'«unité du sens et de la vie». C'est donc ici l'expérience esthétique
qui donne vie à un sens préexistant et pourtant purement virtuel. «Esprit
est sens et vie - en pleine réalité : vie chargée de sens. »

Dans les êtres créés, ajoute notre auteur, il faut distinguer entre vie
et sens. La vie n'est en elle-même que puissance, possibilité de recevoir

un sens, qui lui-même n'est qu'une idée aussi longtemps qu'il n'est pas
réalisé dans une vie vécue.

Déjà dans son étude de 1922 sur les «Geisteswissenschaften»20,
Edith Stein avait établi le caractère «spirituel» des créations dans

lesquelles s'objectivent les individus et les collectivités humaines. Les

œuvres de la culture relèvent de l'esprit. Nous sommes donc mis en prés-
sence de ce que Hegel appelait l'esprit objectif, la notion d'objectivité
recouvrant ici la «Sachlichkeit» que nous avons mise en évidence au
sujet des êtres essentiels, ou du sens. Mais le fond du problème demeure

que les esprits personnels se déterminent par la relation entre sens et vie,
et que dans cette détermination, la distinction entre être spirituel incréé
et êtres spirituels créés retrouve toute sa signification. Vie et Sens ne
sont parfaitement un qu'en Dieu. Quant aux êtres spirituels créés, il
faut distinguer entre les esprits purs - les anges - et l'esprit humain dont
on a vu qu'il se forme à un sens préexistant.

La question de la personne ne se pose que pour Dieu, les anges et
l'homme, l'ange et l'homme ayant en commun d'être des esprits créés.

Il semble donc particulièrement pertinent de s'interroger sur la signification

philosophique d'une angéologie: par quelles voies intellectuelles
l'homme peut-il se faire une représentation adéquate des esprits purs;

19 E. E. S. p. 350.
20 Beiträge zur philos. Begründung der Psychologie und der Geisteswissenschaften,

in «Jahrb. für Philos, u. phänomenolog. Forschung», Bd. VII (1922).



496 Essence et personne

par quelles variations imaginatives l'homme peut-il dégager de sa propre

expérience spirituelle une idée purifiée de l'esprit?
On ne saurait, à ce sujet, être plus clair que l'auteur elle-même:

«Nous avons une expérience de créatures spirituelles, à savoir de notre

propre esprit et de celui d'autres hommes. Dans l'attitude de la vie naturelle

et des sciences empiriques - par exemple de l'histoire - il s'agit de

prendre connaissance de la particularité spirituelle (geistig) de tel ou tel
homme ou de groupes humains, telle qu'elle est réellement. Dans l'attitude

essentialiste (Wesenseinstellung) qui est la disposition proprement
philosophique, nous cherchons à savoir ce qu'est l'esprit in genere
(überhaupt) et quels genres de créatures spirituelles sont possibles. Pour une
telle estimation des possibilités et des nécessités essentielles, il convient
d'avoir une base expérientielle. Cette estimation est possible sur cette
base, car toute expérience contient en elle, comme moment indispensable

et abstractible (ablösbar), une connaissance d'essence (Wesenserkenntnis)

: cachée et encore obscure, mais susceptible d'être mise en
lumière. Aucune connaissance du spirituel ne serait possible si elle ne
contenait une certaine compréhension de ce qu'est l'esprit en son essence.
Aussi pouvons-nous considérer notre esprit humain en vue de déterminer

ce qui appartient à l'esprit en tant que tel. Et nous pouvons en
abstraire ce qui n'est qu'une particularité humaine et ce qui pourrait être
autrement chez d'autres esprits. La possibilité de distinguer, dans le
donné d'expérience, le nécessaire et le contingent - contingent du point
de vue de l'être générique - ouvre notre regard sur d'autres possibilités
essentielles que celle effectivement donnée. Et nous possédons une
puissance spirituelle qui nous rend capables de «penser» librement de telles

possibilités essentielles: la fantaisie ou imagination. Sa «Hberté» n'est

pas arbitraire : elle est liée aux lois essentielles et elle a pour tâche d'élaborer

des possibilités et non des impossibilités essentielles» 21.

«Nous faisons sur nous-mêmes l'expérience de la puissance de l'esprit
de se dégager largement des conditions corporelles (de notre connaissance

et de notre vitalité) et nous pouvons penser cette liberté comme
augmentée jusqu'aux limites idéales d'une totale indépendance à l'égard
du corps. Et cette possibilité de «penser augmentativement», la procédure

par laquelle l'esprit s'élève par delà son point de départ empirique
à des estimations de possibibté, nous est un exemple de modes de
connaissance qui transcendent les bmites de ce qui est saisi et saisissable

21 E. E. S. pp. 322-323.



Essence et personne 497

sensitivement. Ici nous apparaît la possibilité d'une connaissance qui
n'a pas besoin de voies d'approche sensitives...» 22

«Comment devons-nous nous «imaginer» cette vie spirituelle
supérieure à la nôtre Elle est à nouveau concevable par une libre variation
et une sublimation de la pensée relative à notre (vie spirituelle), à la
manière d'un passage à la limite idéale : d'une manière analogue à la façon
dont nous «ex-cernons» («herausschauen») de la forme des corps naturels
les pures structures géométriques. Il s'agit là en fait d'une vision de

l'esprit: non pas une pensée vide mais une pensée pleine, saturée, une
saisie intuitive de possibilités essentielles. Cette plénitude n'est, il est

vrai, pas ultime: si nous pouvons penser une vie spirituelle plus élevée

que la nôtre, cette pensée exige comme ultime accomplissement l'effec-
tuation réelle d'une telle vie. Or cela nous est impossible en cette vie
terrestre»23.

Ce texte oscille à l'évidence entre deux pôles : un pôle gnoséologique
où s'impose le thème de l'intuition des essences et des variations
«imaginatives», et le pôle ontologique qui ne pourra apparaître en pleine
lumière qu'au moment où il sera question de la personne angélique. Ces

deux pôles auraient leur point de convergence idéal s'il était possible à

l'homme non seulement de penser la possibilité - gnoséologiquement
idéale - d'esprits purs, mais de partager l'unité fondamentale de la
connaissance, de l'amour et de l'action en quoi consiste le sens de l'être
angélique, et de vivre de la force ou de l'énergie qui les anime sans défaillance.

Que cette convergence soit «idéale» serait une affirmation presque
banale si elle ne s'accompagnait de l'idée que la possibilité de la pensée
est déjà pour l'homme une ouverture à la compréhension de possibilités
réelles, quoique inachevables, dont il est le porteur.

Si à propos des anges il est dit quelque chose d'essentiel sur l'esprit,
même l'esprit humain ne peut y être totalement étranger. Et cet essentiel

ne concerne pas que l'esprit en tant qu'il est «quelque chose»; l'essence

elle-même, en tant que sens préexistant, en tant que «Wesenheit»
subsistante, a déjà part à l'esprit par son idéalité; certes, il lui manque la
vie pour être spirituelle au plein sens du terme.

Ce rapprochement entre êtres essentiels et esprits purs se justifie
dans la mesure où la «Wesensschau» est une activité spirituelle
parfaitement adéquate à son objet «idéal»: le sens. Conquise de haute lutte

22 E. E. S. p. 362.
23 E. E. S. p. 362.



498 Essence et personne

philosophique, chez l'homme, sur la connnaissance sensitive empirique,
elle est parfaitement «naturelle» pour les anges dont la connaissance est

«contemplation habituelle de la plénitude de l'étant». Les esprits purs
sont d'emblée au terme de ce que la connaissance humaine peut imaginer
de plus «béatifiant».

Par variation imaginative, Edith Stein conçoit donc des êtres qui
réalisent pleinement ce que la vie intellectuelle humaine a de plus élevé ;

et la vie contemplative des esprits purs n'est pas pour elle étrangère
à ce à quoi tend l'idéal philosophique, c'est-à-dire au témoignage le plus
haut que l'homme puisse donner de sa propre qualité d'esprit.

En quoi ces considérations nous permettent-elles de progresser dans

la question de la personne? Quel moment constitutif faut-il ajouter pour
que les êtres spirituels apparaissent dans leur qualité de personne? Voilà
les questions auxquelles il s'agit maintenant de répondre.

B. Le Moi

Alors que la problématique des esprits purs nous a paru la plus
proche de l'eidétique steinienne, le concept de «personne», au moment
même où il requiert l'analyse du moi, paraît s'en éloigner d'une manière
décisive. Ou encore, considérés du point de vue de l'être spirituel, les anges

paraissent plus proches de l'esprit divin, notamment en raison de la

simplicité de leur nature; mais considéré du point de vue de la personne,
une plus grande similitude s'impose entre l'homme et Dieu. Preuve en

soit que, selon notre auteur, l'analogie de l'être est une analogie du

«Je suis», donc de l'être personnel qui se connaît et se donne à connaître

comme moi.
Certes, «la personne humaine, en tant que conscience et liberté,

englobant et portant sa plénitude d'être (Wesensfülle), ressemble aux
esprits purs. Mais en tant qu'elle émerge d'un fond obscur et qu'elle est

portée par celui-ci, incapable de per-former (durchformen) personnellement

la totalité du «Soi», elle leur est inférieure. En revanche, elle a

sur les esprits purs créés un certain privilège d'être, et du fait de sa

«profondeur», elle a une similitude à Dieu différente de celle des anges»24.

Dans quelle mesure est-il légitime de rapprocher ce texte, à la fois

clair et énigmatique, de la proposition recueillie dans le même contexte :

«La personne ne pourrait vivre comme ego pur (reines Ich)»? Dans la

24 E. E. S. p. 343.



Essence et personne 499

mesure où ce moi pur, distingué du moi personnel, serait une abstraction :

«Si le moi pur est pris comme le 'point' à partir duquel tout acte libre
est initié et dans lequel est sentie toute réception et amenée à la
conscience, une telle conception est possible. Mais elle laisse hors considération

l'enracinement de la vie du moi dans le fond duquel elle émerge.»25
On comprend dès lors que le moi puisse ne pas être personnel et

l'allusion à l'ego transcendantal paraît nette; mais aussi qu'il n'y a pas
de personne sans moi, donc que s'impose une distinction entre moi et
personne. Cette distinction manifeste très nettement que la considération

sur la personne est profondément liée à une anthropologie, que
l'être personnel comprend une profondeur qui en l'homme est l'obscurité
d'où il émerge, et qui en Dieu est le mystère insondable de son Etre,
repéré une première fois sous le vocable de l'Etre en Personne, de la
Personne qui Est.

Si son analyse de la spiritualité a conduit Edith Stein à privilégier
le thème de la pureté - esprit pur, intelligence pure et peut-être moi pur
- le thème de la personne et du moi personnel conduit à prendre en
considération la dimension charnelle de l'être humain: «Le moi humain
n'est pas un moi pur, n'est pas seulement un moi spirituel, mais un moi
corporel (leiblich) ».

Notre auteur n'échappe pourtant pas à une tension entre cette
perception aiguë de la condition dans laquelle se développe le «Ichleben»
et la recherche du Moi en tant que tel, distingué de la personne et donc
isolable comme monade où se réalise une certaine transparence à elle-
même. Pôle unitaire de tous les états transitoires de l'existence, le Moi
fait l'unité du temps de la vie qui s'écoule de moment en moment. Par
lui-même, ce moi-conscience porte la tentation de l'autarcie. Sa liberté
serait, dans cette solitude «ponctuelle» du solus ipse, un vide, une forme
vide que ne peut remplir que la réalité de l'expérience vive, au gré de sa

relation corporelle au monde, ou le sens auquel se règle sa propre activité

théorique et pratique. Le moi est ainsi forme d'un contenu corporel,
donc âme; mais il est esprit dans la mesure où «le moi se délie d'une
certaine manière du corps et s'élève dans sa liberté personnelle au-dessus

de sa corporéité et de sa sensitivité. «D'une certaine manière», car elle
demeure toujours tributaire du corps»26.

Le moi, dans la personne plénière : corps, âme, esprit, est le moment

25 E. E. S. p. 347.
26 E. E. S. p. 343.



500 Essence et personne

de la conscience de soi, de la domination de soi, de la décision sur soi:

un centre où, si je puis dire, s'individualise la personne. Mais ce centre
est aussi la médiation (Mitte) entre le charnel et le spirituel, non comme
constituant un domaine propre, mais comme lieu où la maîtrise cognitive
et active de soi apparaît comme une liberté qui rend possible de s'ouvrir
à la vie de l'esprit. Liée au corps auquel l'âme donne forme, liée comme
esprit au Royaume du Logos, la Personne peut à la fois se concentrer

sur le moi et s'ouvrir à ce qu'elle doit recevoir pour vivre. Tel est, à mon
sens, le rythme fondamental dont Edith Stein s'est faite l'analyste
scrupuleuse.

Ces considérations sont ramassées d'une manière particulièrement
claires dans un texte publié dans Welt und Person (Werke VI): «Die
ontische Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische
Problematik». Ce court traité de la personne se présente comme une réplique
des ordres pascaliens en ce que l'homme y est présenté, dans un premier
stade - que l'on pourrait appeler charnel - comme réagissant, sans véritable

référence à soi, aux impressions extérieures. Cette pure extériorité,
cette vie simplement réactionnelle, n'est dépassée qu'au stade où le

Moi émerge comme pure liberté, détaché du «monde», mais capable de le
connaître et d'y poser des actes libres. Ce stade de raison et de liberté
est l'effet d'une épochè, d'un dépassement d'une attitude naturelle.
Mais la liberté qui s'y dessine est aussi vide que l'univers formel dans

lequel se meut un Moi voué à l'immobilité ontologique de son autarcie.
L'accès à ce moi pur est certes une étape nécessaire dans la formation
de la personne. Il y a déjà personne dans la mesure où il y a raison et
liberté. Mais on ne saurait parler d'une personne au plein sens du terme,
car ce Moi n'est rattaché à rien, et sans relations vitales. Ce n'est qu'au
moment où le moi retrouvera ses attaches vitales et vivantes à la Source

de toute vie, de tout être et de tout sens que cette autarcie du moi deviendra

un moment constitutif de la personne : comme maîtrise de soi, comme
capacité de «se tenir en main» et comme participation à une Vie qu'elle
vivra au plus profond d'elle-même.

Mais quels que soient les choix destinaux que fasse l'homme, le

Moi immergé dans la nature, donc encore impersonnel, le Moi autarcique
ou le Moi médiateur entre Nature et Esprit, sera toujours un moi
individuel. Chaque destin est «porté» par un individu auquel se rapporte tout
ce que les analyses de la personne développent dans un style de nécessaire

généralité. L'essentialisme d'Edith Stein n'est donc pas aveugle à

ce fond existentiel de l'individu «intangible»; et ce que met en valeur le



Essence et personne 501

concept de «personne» dit le sens de cette existence. Ce sens lui est donné,
mais non au même titre que l'existence. L'être donné à l'individu en
fait une créature. Le sens auquel se structure la personne lui est certes

donné, mais il doit le conquérir et d'une certaine manière se l'imposer à

lui-même. Le travail du sens se fait dans une personne lorsque celle-ci

se tient en main, lorsque l'esprit englobe et domine le tout hylémorphi-
que qu'il informe. Ce travail du sens n'est pourtant pas une création de

soi. Se former n'est pas se créer. Seul l'individu conserve dans le secret
de son exister la trace de l'intervention de l'Etre dans le néant, et porte
dans la précarité de son existence la marque du néant27.

C. L'âme

L'hypothèse d'un Moi impersonnel, non encore conscient de soi et

encore incapable de se prendre en main, doit être doublée de celle d'un
Moi sans âme, et partant impersonnel à un autre point de vue.

Cette hypothèse nous est donnée dans un texte très peu connu:
«Eine Untersuchung über den Staat» 28, où Edith Stein propose une
analogie entre l'Etat et le Moi autarcique, tout en refusant catégoriquement
à l'Etat la qualité et la dignité de «personne». L'Etat n'a pas d'âme, mais

se dévouer à l'Etat c'est faire preuve d'âme, écrit-elle en substance.
Cette indication suffira pour que soit entendu que la notion de

«personne» implique la détermination de l'âme et oblige aux analyses
conjointes des relations entre âme et corps, dans la personne humaine, entre
âme et esprit, entre âme et moi.

Lorsqu'on tente de pénétrer le problème de l'âme, il faut encore se

référer à l'ontologie et se rappeler la distinction entre morphè et eidos.

L'âme, en effet, selon toute la tradition aristotélicienne, est forme du

corps. Mais cette morphologie ne saisit dans l'âme ni sa dimension
spirituelle ni la fonction du moi. Elle laisse échapper ce qui fait la personne
comme être spirituel et comme ego.

La détermination la plus immédiatement manifeste que propose
notre auteur au sujet de l'âme, est celle de vie. D'une vie qui surgit du
fond de la personne, qui anime ses puissances corporelles, qui se connaît
dans le moi sans s'épuiser dans cette conscience, qui à la fois rayonne

27 Cf. également Ph. Secretan, Personne, Individu, Responsabilité, in «Ana-
lecta Husserliana» V. Dordrecht: Reidel 1967.

28 «Jahrb. für Philosophie und phänom. Forschung», Bd. VIII (1925); cf.
Paulus Lenz-Médoc, L'idée de l'Etat chez Edith Stein, in «Etudes philosophiques»
No 3, P. U. F. 1956.



502 Essence et personne

au dehors et reçoit du dehors. Pourtant cette vie ne saurait être identifiée

à l'existence. C'est au titre de la plénitude d'être et non de la position
dans l'être, que la vie donnée est aussi le dynamisme qui surgit du fond
vital de l'individu. Mais serait-elle âme si elle n'était forme : forme de ce

corps, et espace de sens au cœur duquel le moi à la fois se concentre, se

connaît et se forme?
«L'âme est l'espace au centre du tout corporel-spirituel. Comme âme

sensitive, elle réside dans le corps, dans tous ses membres et parties;
elle en reçoit et elle agit sur lui en lui donnant forme et en le conservant.
Comme âme spirituelle elle se transcende elle-même, contemple un monde

qui outrepasse son propre moi - un monde de choses, de personnes,
d'événements -, entre en rapport de compréhension avec ce monde, et en

reçoit. Comme âme au sens strict, elle habite auprès d'elle-même; elle

est la demeure du moi personnel. Là se rassemble tout ce qui pénètre en
elle venant du monde sensible et du monde spirituel; là s'effectue un
débat intérieur ; c'est à partir de là que position est prise sur ce qui sera
le plus personnellement «propre», ce qui sera intégré au moi propre -
sur ce qui vous devient chair et sang.

L'âme, comme «château intérieur» tel que l'a décrit notre sainte
Mère Thérèse, n'est pas ponctuelle comme le moi pur, mais un espace

- oui un château aux multiples demeures - dans lequel le moi peut se

mouvoir librement, tantôt tourné vers l'extérieur, tantôt retiré vers
l'intérieur. Ce n'est pas un «espace vide» quoiqu'il puisse être rempli par
les impressions qui y pénètrent et qui doivent y être reçues si une vie

propre doit pouvoir se développer. L'âme ne peut pas vivre sans
recevoir; elle se nourrit des contenus qu'elle reçoit spirituellement en chaque

«Erlebnis», comme le corps vit des aliments qu'il ingère.
Cette image, mieux que celle de l'espace, montre qu'il ne s'agit pas

du remplissement d'un vide, mais que le récepteur est un étant d'une
essence particulière (une ousia, c'est-à-dire un être (consistant par lui-
même) qui reçoit à sa façon et qui élabore à sa manière ce qu'il reçoit.

Telle est la nature (Wesen) de l'âme, avec les propriétés et les capacités

qui s'y enracinent, qui se déploient dans l'Erlebnis, et qui ainsi

reçoit ce dont elle a besoin pour devenir ce qu'elle doit être. Cette nature,
selon son genre propre, donne au corps ainsi qu'à toute l'activité
spirituelle personnelle sa marque particulière et en émane d'une manière
inconsciente et involontaire» 29.

29 E. E. S. pp. 344-345.



Essence et personne 503

Résumons ce texte admirable: l'âme, forme du corps, est vitale-
ment dépendante de ce qu'elle en reçoit. L'âme «rationnelle» reçoit le

sens déposé dans le monde mais offert comme tel à la contemplation
intellectuelle. L'âme structure personnellement ce qu'ainsi elle reçoit,
et rayonne ce «monde» qu'elle est à partir du centre ineffaçable du moi.
L'âme est concentrée sur elle-même non dans une égoïté solipsiste, mais
selon cette capacité de maîtrise que nous avons signalée plus haut. Cette
maîtrise est humainement nécessaire en raison de la faiblesse existentielle

fondamentale de l'homme et du risque constant de l'inauthenti-
ticité. Cette maîtrise fait le caractère de la personne, mais il y a aussi en
elle quelque chose d'angélique en ce qu'elle est condition du service

d'intelligence et d'amour rendu à Dieu en retour du don de Vie et de

Sens. Or telle fut bien l'âme personnelle, consciente, concentrée et amoureuse

d'Edith Stein.

D. L'individu

Il n'est possible de donner une appréciation conclusive au problème
essence et personne sans évoquer, fût-ce brièvement, les considérations
de notre auteur sur la singularité ou l'individualité de la personne 30.

Nous avons déjà abordé ce problème, sans y insister, en évoquant le

thème du porteur (Träger) de déterminations essentielles dont la structure

a fourni l'occasion des analyses que nous avons tant bien que mal
restituées ici. Ce thème du porteur est connexe à celui de l'individu, dans

la mesure où tout homme est «chargé» d'une nature générique, d'expériences

individuelles et collectives, d'un passé et d'un avenir au centre

desquels il permane dans une identité qui ne se confond pas à la
conscience de soi, le Je. Unique, l'individu l'est à raison même de cette
individualité dont il faut remarquer qu'elle se retrouve au niveau existentiel
comme unité d'être irremplaçable, au niveau de la conscience comme pôle
unitaire de tous les états de conscience, au niveau de l'âme comme centre

où peuvent se rencontrer l'unité de l'individu et l'Unicité de Dieu.
Cette unicité de l'individu lui demeure proprement mystérieuse et indisci-
ble. Edith Stein rejoint ainsi la méditation pascalienne sur le Cœur qui
à la fois désigne l'ultime profondeur de l'âme et ce lieu de la «sensibilité»
à Dieu, présent au Cœur même de la personne lorsqu'elle accède à sa

plus haute destination personnelle.

30 E. E. S. chap. VIII, § 2, 10; § 3, 1-2.



504 Essence et personne

Telle est, à mon sens, l'ultime et liminaire détermination de la
personne, à laquelle je crois légitime de rattacher le thème ontologique de

l'existence. Et c'est par rapport à cet exister singulier que se dégage

l'ampleur de la vision essentialiste d'Edith Stein.

CONCLUSIONS

Une des affirmations fondamentales d'Edith Stein en matière
d'ontologie est celle de la distinction de l'essence et de l'existence dans
les êtres créés. Sur ce point, elle se rattache à la grande tradition médiévale

dont porte témoignage le De ente et essentia. Mais ce que nous avons
cru bon de mettre en évidence, montre que cette distinction, dans la
mesure où elle donne valeur, du point de vue de l'existence, à l'unicité
et à l'individualité, permet de penser l'essence en termes d'ordre,
d'enchaînement, de structures cohérentes, d'inscription dans un tout. D'un
mot, Edith Stein, sous le vocable du Logos, retient l'intelligibilité essentielle

de ce qui est non seulement sens, mais également vie. Et dans la
mesure où l'esprit est dit Sens et Vie, vie remplie de sens, il n'est plus
possible de penser l'essence comme pure forme opposée à la réalité de la
vie. Il s'en dégage une fondamentale intelligibilité du spirituel et donc
de la personne; une intelligibilité qui, certes, oblige l'intelligence à

formuler la composition des êtres animés en termes de «formes essentielles»

et de «contenu vivant». Ces formules seraient trompeuses si elles n'étaient
comprises dans cette perspective d'unité, dans l'essence elle-même, de la
vie et du sens.

Cette perspective générale éclaire en profondeur le statut de la

personne humaine à la fois «portée» par l'individu et inscrite dans l'ordre
global d'un Monde organisé et structuré. Lié par nature aux structures
données du monde matériel, organique, l'homme est en revanche
pleinement responsable de la découverte de la totalité de Sens auquel il a
à se former. Il est donc aussi responsable de la qualité d'une vie qui ne

peut que s'intensifier, se purifier et se concentrer au contact spirituel
d'un «monde» essentiel supérieur. Cette responsabilité est inséparable
de l'intelligence engagée dans cette découverte. Autrement dit, la
philosophie en tant qu'interrogation sur le Sens est elle-même inséparable
de la Vie où s'atteste que ce sens est non seulement découvert mais vécu.

Aussi le témoignage de vie donné par Edith Stein est-il rigoureusement

inséparable de sa quête philosophique. Et c'est aussi de cela qu'il
s'agit dans sa défense d'une philosophie chrétienne.


	Essence et personne

