Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Essence et personne

Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761317

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILIBERT SECRETAN

Essence et petrsonne

Contribution a la connaissance d’ Edith Stein

Roman Ingarden, dont on peut lire ici méme la Conférence de Cra-
covie, est certainement 1'un des premiers a avoir soulevé une question
qui m’anime moi-méme depuis que j’ai découvert Edith Stein: Qu’en
est-il de sa philosophie? SiI’essentiel des biographies et des commentaires
qui lui furent consacrés avant la parution de I'ouvrage de Reuben Gui-
lead insistent sur sa vie exemplaire et sur la concordance entre sa montée
au Carmel et sa mort a Auschwitz en 1942, sa philosophie n’a guére été
étudiée. Aussi R. Guilead a-t-il fait date en publiant la premiére étude
systématique de 1'ceuvre philosophique d’Edith Stein 1.

Je compterai parmi les exceptions a ce constat général 1'article du
P. Przywara sur «Edith Stein et Simone Weil» publié en 1956 dans les
Etudes philosophiques, et ferai mienne sa proposition sur le caractére
éminemment essentialiste de la philosophie steinienne. Que, par ailleurs,
nous soyons en droit de parler d'un personnalisme ne parait guére dou-
teux. Personnalisme essentialiste: telle pourrait bien étre la tonalité
fondamentale de 1'ceuvre, tonalité qui s’atteste d’'une maniére pertinente
dans la lecture que fait Edith Stein de Heidegger 2 Mais ni son essen-
tialisme ni son personnalisme ne sont en définitive saisissables s’il ne

! R. GUILEAD, De la Phénoménologie a la Science de la Croix. L’itinéraire
d’Edith Stein. Louvain—Paris: Nauwelaerts 1974.

2 Martin Heideggers Existenzphilosophie, in « Welt und Person» (Werke VI).
Freiburg: Herder 1962.



482 Essence et personne

sont mis en relation avec 'expérience du Carmel et avec ses commen-
taires de ses maitres spirituels: Thérese d’Avila et Jean de la Croix.
Plus que jamais, la philosophie est ici « praembula fidei».

Rendre hommage a Edith Stein philosophe implique donc que 1’on
s’interroge sur le lien systématique entre essence et personne, sur le fond
de l'expérience religieuse qui confére son sens ultime a ’ensemble de la
démarche intellectuelle et & 1'effort conceptuel auquel elle a consenti
avec une ferveur exemplaire.

Comment ces deux réalités que sont l’essence — les essences — et la
personne sont-elles articulées dans la systématique steinienne? Qu’est-
ce que la personne si elle n’a pas traversé 1’épreuve philosophique de
I'«épochéy, si elle ne s’est pas pliée a I'exigence intellectuelle de la «Sach-
lichkeit»? Et & quoi bon cet effort spéculatif pour analyser les étres essen-
tiels s’il n’a quelque signification dans la formation de la personne par la
compréhension qu’elle peut gagner d’elle-méme? Comment demeurent
distinctes, dans la personne, essence et existence a partir du moment ou1
Edith Stein refuse le propos heideggerien sur I'existence comme déter-
mination essentielle de ’homme?

Telles sont, par dela toute estimation idéologique, les questions
qui s’ouvrent dés lors que I'on admet que par notre philosophe le large
champ du personnalisme s’est enrichi d'une dimension essentialiste,
qu’il est parfaitement légitime de confronter a 1'’ensemble des relations
établies depuis l'aprés-guerre entre personnalisme et existentialisme.

Chercher ainsi a repérer le domaine fécondé par la pensée d’Edith
Stein, c’est aussi se souvenir de l'intérét constant qu’elle a manifesté pour
la psychologie — et ceci déja a Breslau —, puis pour 1'épistémologie des
sciences humaines (Geisteswissenschaften), pour la nature de l'«Ein-
fithlung» et les relations intersubjectives, enfin pour tout ce mystere de
I’ame a laquelle 'ouvrit, dés 1921, la lecture de sainte Thérése d’Avila.
Autant dire que si Edith Stein développa a partir des Logische Unter-
suchungen une théorie des étres essentiels, cela se fit dans le contexte
de cet intérét passionné pour I’'homme et pour la responsabilité que lui
impose le fait d’étre, en tant que personne, le porteur de plus hautes
possibilités spirituelles.

Mais A son tour, cette mise en relation entre une théorie des essences
et cette attention a 'homme n’est guere pensable sans I'acceptation
d’une discipline intellectuelle qui I’a profondément préparée a l'ascése
mystique. La «strenge Wissenschaft» selon Husserl lui fut un prélude
a la «Kreuzeswissenschaft».



Essence et personne 483

Dans son introduction a la Philosophie comme science rigoureuse,
Quentin Lauer écrit ces lignes qui disent bien a quel idéal s’est formée
Edith Stein elle-méme, avant qu’elle n’en tire certaines conclusions
pédagogiques 3.

«La science rigoureuse de la philosophie... est d’abord la recherche
d’une connaissance de 1’étre absolument vrai, ennemie de tout scepti-
cisme, de tout subjectivisme et de tout relativisme; le refus d’accepter
une conclusion qui ne soit pas vérifiée par la critique comme étant objec-
tivement valable par tous les hommes et dans tous les temps; cette
science sera en contact immédiat avec 1'étre absolu, elle refusera de
considérer tout le domaine sur lequel peut se porter le doute,... de sorte
qu’elle rejettera toute espéce de construction qui chercherait a attein-
dre derriére le donné une réalité que Husserl considére comme un «non
sens métaphysique»... Ce choix implique chez Husserl une extraordi-
naire ascése de la pensée qui pratiquement exclut un large arriére-fond
historique pour sa philosophie, car il exige de lui-méme d’élaborer tous
les problémes de bas en haut, sans tenir compte du terrain qui les a vu
naitre» *.

Cet idéal de rigueur a-historique est inséparable d’un idéal de pureté.
La «Sache selbst», la chose elle-méme a laquelle Husserl veut retourner
n’est essentiellement présente qu’a une conscience elle-méme purifiée:
le travail phénoménologique consiste a la fois a dégager le «sens» essen-
tiel de ce qui se donne a voir, et a se rendre capable d’une intuition qui
reporte sur le sujet lui-méme la pureté de I'étre phénoménal. L’effort
inlassablement repris par Husserl vise donc 4 conquérir, contre le natu-
ralisme et l'historicisme — qui ne peuvent produire que des Weltan-
schauungen — un monde pur du sens, c’est-a-dire une parfaite conve-
nance du travail sur soi et sur ce qui se donne a la fois idéalement et
réellement.

Il faut suivre ce double mouvement pour bien saisir le développe-
ment intellectuel et spirituel d’Edith Stein. D’une part son essentialisme
est tributaire de la théorie husserlienne du sens; d’autre part la «psy-
chologie» phénoménologique la conduit & une recherche sur 1'dame o
saint Augustin lui servira de référence et sainte Thérese d’Avila de modeé-

3 Frauenberuf und Frauenbildung. Miinchen: Schnell und Steiner 1949; trad.
fr.: La femme et sa destinée, par M.-L. ROUVEYRE. Paris: Amiet-Dumont 1956.

4+ E. HussERL, La Philosophie comme science rigoureuse. Introduction, traduc-
tion et commentaire par Quentin LAUER, P. U. F. Epistémé, 1955, pp. 5 ss.



484 Essence et personne

le de description 5. Ainsi la relation entre noése et noéme, entre sens —
ou essence — et conscience, entre objet idéal et sujet pur, sera constam-
ment maintenue dans la relation entre une philosophie de I'étre structuré
en ses différents modes et une philosophie de ’dme. Son ontologie sui-
vra deux voies: la voie augustinienne et la voie aristotélicienne, dans
un esprit proche de saint Thomas et pourtant fidéle a la méthode phé-
noménologique, achevée pourrait-on dire dans la mystique thérésienne.

Certes, cette démarche ne va pas sans difficultés. Elles me parais-
sent se concentrer dans le rapport entre essence et personne. Aussi ten-
drai-je a penser que nous abordons un probléme central de la philoso-
phie d’Edith Stein.

I. L’ORDRE ONTOLOGIQUE

L’ontologie d’Edith Stein a trouvé son expression définitive avec
Endliches und ewiges Sein ®, ouvrage auquel nous allons nous référer
d’'une maniére continue.

Etre fini et Etre éternel est le vaste développement d’une étude demeu-
rée inédite sur Acte et Puissance. On y ressent tout I'apport qu’a valu
a Edith Stein le lourd travail de la traduction du De Veritate de saint
Thomas 7. Cette ceuvre exige, malgré la clarté de I’expression, beaucoup
de patience et d’effort pour en bien percevoir I'enjeu et la structure.
Attentif d’abord a ce qui concerne une théorie de l'ordre de I'étre, je
dirai trop brievement que Etre fini et Etre éternel présente trois problé-
matiques:

1. La premiére établit, dans une perspective a la fois phénoménologi-

que et augustinienne, le statut d’une région de I'étre situé entre I'Etre

éternel et 1’étre fini ou réel. Edith Stein I'appelle «wesentliches Sein»,

étre essentiel, et en entreprend I’analyse selon un double point de vue:

a) du point de vue de la relation du «monde essentiel» a I'étre réel, fini,
et a I'étre éternel;

b) du point de vue de 'architectonique de ce monde séparé.

5 Die Seelenburg, in «Welt und Person» (Werke VI); E. E. S., pp. 342-345.

6 Endliches und ewiges Sein. Versuch eines Aufstiegs zum Sinn des Seins,
(E. E. S.), Werke I1. Freiburg: Herder 1962; trad. fr.: Etre fini et Elre éternel, par
G. CaseELLa et F. VIALLET. Louvain—Paris: Nauwelaerts 1972.

7 Premiére édition: Breslau, Borgmeyr 1931; nouvelle édition: Freiburg,
Herder 1952.



Essence et personne 485

C’est dans cette double perspective que nous avons a déchiffrer le
texte suivant:

«Le monde de l'étre essentiel (wesenhaftes Sein) doit étre pensé
comme un monde stratifié (Stufenreich). Le simple et ’archétypique du
plus haut niveau y sont les essentialités. C'est a leur image que sont
conformés (nachgebildet) les traits essentiels des «formations» (Gebilde)
composées que nous appelons le guid essentiel (Wesenwas)» 8.

Ce passage pris a titre d’exemple, dit non seulement que 1'ordre du
monde intemporel des essences est hiérarchique, qu’il comprend des
éléments plus ou moins universels, mais que les essences — prises au sens
le plus général de formes idéales — sont complexes (Gebilde) ou simples.
De plus nous percevons qu’elles comportent, en tant que réalisables dans
des choses, un quid (Wesenwas) distinct de la quiddité de la chose (volles
Was), et une détermination d’idéalité appelée Wesenheit (= essencité
ou essentialité).

Le «Wesen» (Wesenwas et Wesenheit) se caractérise fondamentale-
ment par 1’étre-en-repos (ruhig, ruhend) et par une durée intemporelle.
Et potentielles par rapport au réel, les essences ont pourtant une actua-
lité «inerte» mais nécessaire relativement au possible contingent, ins-
table et fluctuant.

Ces indications sont précieuses, car déja nous pouvons distinguer
au niveau des «Gebilde», des formations complexes, un ordre architec-
tonique dont les principes archétypaux sont simples, alors que le fout
de ce monde essentiel et de ce qu’il préforme se présente dans et comme
un ordre appelé logos.

2. La seconde problématique de Etre fini et Etre éternel se dégage d'un
long et difficile débat avec l'ontologie aristotélicienne. Edith Stein
s’'inscrit délibérément et critiquement dans la tradition scolastique, ol
il est question de reformuler I’ontologie d’Aristote en fonction d’un réa-
lisme de la Création. Mais ayant privilégié le théeme de l'ordre idéal, ou
du logos, elle ne va pas d’emblée travailler sur le terrain de I’analogie
de l’étre. Son ontologie est d’abord une ontologie des formes, et c’est
dans cette problématique qu’est apportée la distinction entre 1'étre des
essences et 'étre des essentialités, soit entre 1’essence morphique et
I'essence eidétique appelé sens (Sinn).

8 E. E.S. pp. 81-82.



486 Essence et personne

Tenant ainsi fermement la distinction entre essence, comprise
comme forme quidditative (Wesensform, morphe), et essentialité, ou
forme pure (reine Form, eidos), notre auteur dégage une théorie qui fait
correspondre a la morphe les étres réels selon leur composition, et a
Ieidos les étres réels selon leur dynamisme téléologique. Ou encore:
la morphe est la forme dans laquelle est structurée une hyle; 'eidos est
la forme a laquelle se forme, se conforme et se réalise un étre selon son
dynamisme propre. Ce point est évidemment capital pour la compré-
hension de la personne.

C’est dans ce contexte que se spécifie le concept de sens, d’abord
équivalent a celui d’essence, puis déterminant plus particuliérement la
loi d’unité qui préside a cette réalisation d’un étre subsistant, et I’'ordre
qui lui assure une intelligibilité dans le tout de 1'étant.

3. La pleine signification de cette philosophie du sens n’apparaitra que
dans la troisiéme problématique, proprement inspirée par une théologie
de la création. Le monde «idéal», essentiel et archétypique n’est qu’un
monde possible. Réalisé dans le monde des choses, il n’est pas porteur
de sa puissance de réalisation. Il faut une force, un acte créateur, reconnu
comme donateur de sens. Mais si 1'étre est donné a tout étant, le sens
n’est donné qu’a des esprits. La connaissance de l'ordre du logos, de la
concaténation de toutes choses, est le mode proprement philosophique
de la montée vers le sens de 1'étre et vers I’Etre du sens.

Nous négligeons volontairement pour l'instant tout ce qui reléve
de I'analyse de l'esprit et de la personne. Ce n’est plus alors de I'ordre
du monde qu’il sera question, mais du sceau du Créateur sur la créature
en tant que spirituelle et personnelle.

Quelque sommaire que soit cette présentation de la problématique
de Etre fini et Etre éternel, elle n’en permet pas moins de préciser l'inspi-
ration fondamentale de cette ceuvre.

L’ontologie d’Edith Stein est simultanément une théorie des for-
mes et une théorie des étres. Essence dit a la fois étre et forme, mais il
n’y a acces a 1’'étre que par la forme. Aussi est-ce sur leur conception de
la forme qu’elle juge les deux «grands» de la philosophia perennis, Pla-
ton et Aristote:

«Ce qu’il y a d’insatisfaisant dans la théorie aristotélicienne et pla-
tonicienne de la forme me parait résider en ceci que I'une et I'autre ne
tiennent compte que d’un aspect.» Aristote, si je suis bien Edith Stein,
s’en tient a la forme essentielle, et Platon a la forme exemplaire ou arché-



Essence et personne 487

type. Et elle poursuit: «Et je vois la raison de cette partialité dans le
fait que l'idée de création et de sa continuation, la conservation et le
gouvernement providentiel du monde créé, leur était étrangere» °.

Le probleme d’Edith Stein est de rendre compte de l'ordre créé
comme ordre subsistant et non seulement comme ordre substantiel, et
d’en chercher la permanence et le sens dans des formes originaires
(Urbild) et non seulement exemplaires (Vorbild), dans des possibles
intemporels irréductibles a leur seule idéalité. Ou encore: Les essences
steiniennes sont des créatures, mais leur ordre intelligible est la mani-
festation du logos divin. Elles se déploient entre I’éternel et le fini; leur
potentialité est dominée par 1I’Acte pur et est en attente d’actualisation
dans le monde des choses et dans le flux des Erlebnisse réels. Leur statut
de possible ne les arrache pas a I'étre; c’est un statut ontologique suivi
jusque dans le particulier qui les ordonne aux créatures finies, comme
c’est leur statut idéal et universel qui les ordonne aux Idées divines
auxquelles seules convient le titre d’archétypes originaires (Urbilder).
Si ce double statut justifie le rapprochement avec la conception scotiste
de I'ens commune, la conception steinienne des domaines de 1’étre s’appa-
rente par d’autres aspects a la vision pascalienne de la discontinuité des
ordres. Non seulement il y a incommensurabilité entre 1'étre fini et
I’étre éternel, mais le domaine des formes, par son immuabilité et par la
cohérence de leurs corrélations, est proprement distinct de la temporalité
et de la contingence du réel empirique.

Cette discontinuité n’est pourtant pas incompatible avec une conti-
nuité qu'Edith Stein exprime volontiers en termes d’exemplarité ou de
conformité (Vorbild, Nachbild); une continuité qu’assure en définitive
I'unité du sens qui finalise toute existence.

Ce rythme contrasté de continuité et de discontinuité se retrouve a
I'intérieur du domaine des formes. Alors que, par exemple, les choses
sont insérées, en-membrées (eingegliedert) dans le réseau structuré du
monde réel, nous lisons au sujet des formes idéales:

«Selon leur étre essentiel, les formations (Gebilde) de différent niveau
sont séparées (voneinander getrennt) et ne sont relatives les unes aux
autres que sur le mode de la supraposition (Uberordnung), de l'infra-
position (Unterordnung) et de la juxtaposition (Nebenordnung)» 0.

9 E. E. S. pp. 217-218.
10 E. E.S. p. 82.



488 Essence et personne

Mais considérées comme les possibles d’étres réels, ces «formations»
s’étagent a des niveaux d’universalité décroissante, les plus générales
s’inscrivant dans les plus particulieres jusqu’a leur remplissement dans
les choses singuliéres.

Aussi, le concept d’ordre s’en trouve-t-il largement diversifié, encore
que nous ne puissions percevoir pour l'instant qu'un ordre distributif
quasi spatial, un ordre quantitatif (au sens kantien) allant de 1'universel
au particulier — ’essence singuliére étant la plus proche de la réalisation
dans un étre toujours particulier. Puis un ordre d’exemplarité qui im-
plique une antériorité ontologique de la forme (eidos) sur la forme mor-
phique et sur sa réalisation concréte.

Ce que nous pouvons dire de I'ordre structurel des essences ne donne
qu'une faible idée de la complexité de 1'analyse steinienne, et d'une
subtilité qui, ici encore, suggere le rapprochement avec Duns Scot.
Force nous est de nous en tenir aux grandes lignes. L’ordre essentiel a
la fois fait référence au réel dont il est le possible, au mouvement dont il
est 'invariant, au contingent dont il est la nécessité, et s’en détache
comme région autonome de 'étre, comme étre en tant qu’ordre.

Or, ce qui autorise cette formule n’est autre que le passage de la
considération de I'ordre comme forme a la considération de I'ordre comme
étre. L’étre en tant qu’ordre, ou I'étre de 'ordre, voila ce qu’en derniére
analyse nous donne a comprendre le terme de sens. D’olt notre question:
en quoi la doctrine steinienne sur le sens oblige-t-elle & reconsidérer ou
a enrichir une théorie de I’ordre dont nous n’avons per¢u que l’aspect de
structuration et ou1 prévaut une conception statique du mode¢le intem-
porel?

Le terme de sens n’est pas fixé une fois pour toutes dans Endliches
und ewiges Sein. Une premiére acception est proprement husserlienne:
le sens (noématique, noétique et sémantique) est ce qui subsiste apres la
mise en parenthése de la thése d’existence. (N’est-ce pas le lekfon stoi-
cien qui se profile a I’arriére-plan?) La seconde perspective, plus plato-
nicienne, est celle de 'exemplarité du sens. Cette acception s'impose dans
la confrontation entre essence et essentialité, entre Wesenwas et Wesen-
heit, et dans la distinction entre structure morphique et ordre eidétique.
Une derniére acception met en revanche le sens en «contact» avec la réa-
lité comprise non plus du point de vue des modes de composition, ou de
structuration, mais du point de vue du dynamisme dans lequel un étre
se réalise selon la loi de son sens, et est ainsi ouvert a l'intelligence qui le
comprend en esprit et en vérité.



Essence et personne 489

Ici, le terme «sens» indique dans la chose un niveau ontologique
plus fondamental, plus proche de sa substance et de son Selbstand —
étre-soi — que de son quid (Was); et il désigne dans l'essence (Wesen) une
actualité au regard de laquelle la forme (Wesensform, Wesenwas) n’est
que potentielle. «Sens» dit ainsi a la fois V'actualité exemplaire des essen-
ces simples, 'actualité de 1'ordre dans lesquelles sont comprises les for-
mes complexes (Sinngebilde) engagées dans la structuration du concret,
et le niveau ontologique des étres saisis dans leur capacité de sens.

La proposition-clef est ici: «De méme que chaque ‘quelque chose’
a un sens, il y a en chaque étre 1’étre correspondant au sens» 1. Nous
traduisons: En chaque étre (ens) qui est quelque chose (aliquid) se mani-
feste une capacité de sens: soit une capacité de s’'insérer dans le tout
unifié de 1’étant, soit un «déploiement de ce qui est contenu dans 'unité
de sens» 12,

Et lorsque nous lisons «chaque quelque chose», force nous est
d’admettre que méme les formes les plus formelles ou vides (par exem-
ple les étres mathématiques) ont un étre correspondant a leur sens, c’est-
a-dire leur insertion dans le tout du sens (Sinnganzes). Mais ont-elles
cette dynamique du déploiement par quoi se manifeste, dans les étres,
l'acte d’étre et I'étre-soi que signifie ousia?

Si le théme du sens introduit cette vitalité dans I’analyse ontolo-
gique, c’est aussi la réflexion sur le devenir des choses et des étres qui
va faire apparaitre la distance entre ce qui est transformation et réali-
sation. Se transformer, c’est prendre des formes successives; se réaliser,
c’est se déployer, se développer dans et selon 'unité du sens. C’est pro-
prement «prendre sens».

Le statisme du sens-archétype est ainsi vaincu par une conception
dynamique ou énergétique de l'ousia aristotélicienne. Mais cette énergé-
tique téléologique, ol le sens est l'acte par rapport a la potentialité de
réalisation d'un étre, notre auteur I’aborde par le biais d'une analyse
des transcendentaux. L’aspect formel du sens va étre dépassé dans une
analyse transcendentale ol éclate d’une maniére particuliérement impres-
sionnante le génie philosophique d’Edith Stein.

Dans Etre fini et Etre éternel, les considérations sur les transcenden-
taux constituent une médiation entre la théorie de ’ordre formel et la
théorie du sens. Si Edith Stein s’oblige a ce détour, c’est qu'une «mon-

1 E, E.S. p. 303.
12 E, E.S. chap. VL.



490 Essence et personne

tée vers le sens de I'étre» exige que soit justifié dans les déterminations
universelles de I’étant en tant que tel, le passage de la considération de
I'étre de la forme a la considération du sens de I'étre. Or, ce passage est
nettement indiqué dans I’analyse du transcendental aliguid.

«Jetons un regard rétrospectif sur les transcendentaux considérés
jusqu’ici. On verra alors que ens désigne I'étant comme tout: «Ce qui
est» souligne I'étre; res fait ressortir le «ce que» (Was, quid), aliquid le
«cela» (Das); unum est une propriété formelle aussi bien du «celay (=
objet) que du «ce que» et de I'étre... 11 s’agit — si nous faisons abstraction
du sens de I'étre 122 — d’éléments (Bestandteile) formels de I’étant en tant
que tel, et tel qu'il est en lui-méme. Ce n’est que dés lors que nous inter-
prétons aliqguid non plus comme quelque chose (= objet) mais comme
«autre quelque chose» («anderes Etwas»), que nous le mettons en rela-
tion avec d’autres étants: nous le posons dans la relation de non-coinci-
dence comme objet et selon I'étre. «Un autre objet» — voila qui est a
nouveau une forme vide. «Des objets tels que chacun a un étre différent»
— cela peut-il étre entendu d’une manieére purement formelle? On ne
saurait répondre qu’a partir du sens de 1’étre» 13.

Nous retiendrons pour l'instant deux éléments ici décisifs. Tant
qu’il est fait abstraction du sens de 1’étre, il est impossible de dégager
dans 1'aliguid la dimension de relation, et cette relation s’institue entre
des étants irréductiblement autres. C’est le fondement méme de la dis-
tinction entre forme et sens. Mais cette relation n’est pas étrangére aux
transcendentaux. C’est, tout au contraire, le vrai, le bien et le beau qui
apparaissent comme les déterminations les plus universelles de la rela-
tion, donc comme les déterminations les plus profondes de 1'étre lui-
méme. On méditera a ce sujet 'admirable analyse de la vérité transcen-
dentale qui, dans un étre, est sa propre relation a son «eidos» .

Etre, relation, sens sont dés lors solidaires, comme l'explicite le
texte suivant:

«L’Etre comme déploiement d’'un quid (Was) ne signifie pas seule-
ment l'externalité et l'internalité (Auseinander und Ineinander) de ce
qui est contenu dans ce quid, mais en plus son étre — (ou resp. son deve-
nir) — patent, ou son étre-intelligible pour un esprit connaissant (c’est-a-
dire que tout étre est, en tant que tel, un étre vraz); étre signifie: occuper

128 souligné par nous.
13 E.E.S. p. 270.
4 E.E.S. chap. V, §10.



Essence et personne 491

sa place dans I'universalité de tout étant et ainsi contribuer a la perfec-
tion de ce tout (c’est-a-dire étre bonm); étre signifie: étre ordonné selon
une certaine loi de construction et ainsi étre en harmonie (Einklang) avec
I'esprit tant ordonnateur que connaissant, dans un ordre correspondant
(c’est-a-dire étre a la fois beau et raisonnable)... Lorsqu’il est question
de l'intrication (Ineinander) et de 'ordre des parties dans le tout, il est
impliqué que l'unité est une propriété de I'étre... Unité, vérité, bonté,
beauté appartiennent a 1'état-de-sens (Sinnbestand) de 1’étre mémen 15,

Nous pouvons distinguer a partir de ce texte un moment de struc-
turation formelle ot domine le rapport interne-externe qui reléve encore
du rapport a 'autre comme «autre chose». Je le relierai au théme de
I’Aufbau, de la construction. Puis apparait en plus la patence, I'étre
ouvert et révélé (Offenbarsein) et 1’adordination (Zuordnung) devenue
inconfondable avec la coordination (Anordnung). Apérité et adordination
sont bien les catégories du sens en sa densité ontologique: «Etre mani-
feste, étre ordonné a..., c’est en cela que réside I'étre lui-méme» 16,

On voit par ailleurs ce texte orienter la réflexion dans deux direc-
tions: la direction de l'ordre institué dans sa totalité objective, noéma-
tique, et la direction de l'ordre en tant qu’intelligible par un esprit lui-
méme doué d’un pouvoir d’unification intentionnelle. Et lorsqu’il s’agit
de l'esprit fini de '’homme, la tache infinie de la connaissance est de cer-
ner progressivement ce tout. Notre visée est alors orientée par le sens
sémantique du terme «étre en plénituden.

Ce tout ordonné n’est pourtant le dernier mot ni de I'ordre ni de
I'étre. L’ordre de la nature, comme celui du monde pour 1'esprit, voire
leur adéquation, ne sont que des parties de I’Ordre plénier qu'embrasse,
unifie et récapitule le Logos divin.

C’est ici qu’il convient de revenir sur les considérations qui ache-
vent ce qu'Edith Stein appelle elle-méme sa voie augustinienne — qui est
aussi la voie phénoménologique. Découvrant le sens comme «Sinnzu-
sammenhang», comme la concaténation des idées ou essences, elle n’a
pas craint de I’éclairer a la lumieére de la doctrine chrétienne du Logos
divin 7,

Insistant certes sur 1'analogie — c’est-a-dire sur la ressemblance
dans la dissemblance — entre logos et Logos, entre I'ordre essentiel et

15 E. E. S. p. 308.
s E.E.S. p. 297.
17 E. E.S. chap. III, § 12.

-



492 Essence et personne

I'ordre plénier, elle fait converger vers le Verbe de Dieu le logos stoicien
et 'ordre exemplaire de Platon.

La concaténation par laquelle tout (méme les étres de raison, irréels)
est dans ce logos, est a comprendre comme 'unité d’une totalité de sens.
Le logos-sens est 1'Un-Tout. Mais — et c’est un point capital, qui rompt
toute similitude avec une philosophie de type hégélien — le Tout-Un du
sens ne tient son étre ni de lui-méme, ni de I'une de ses parties. Seul
I’Etre créateur donne 1'étre dont il est la Source éternelle. Il le donne en
et par son Logos, Urbild, préforme originaire de cet ordre total de I'étant
qu’est le sens.

En bref, le monde dans son ordre et son intelligibilité, dans ses déter-
minations transcendentales et dans ses formes essentielles, est ouvert
a 'esprit humain, lui-méme créé. Mais aucun de ces aspects de 1'étre ni
leur ensemble n’épuisent 1'étre en tant qu’il a sa source dans I’Etre éter-
nel a qui seul convient proprement d’Etre.

Résumée a 'extréme, disons que la vision globale d’Edith Stein est
celle de la totalité de 1'étre ordonné a un double niveau:

I’Etre incréé, infini, absolu, éternel;
I'étre créé, fini, non éternel.

Or, I'étre créé (ou l'étant) se subdivise & nouveau en deux modes:

I’étre intemporel ou essentiel;
I’étre temporel ou existentiel.

Par «sens» (Sinn), elle entend 1’étre intemporel des essences, et plus
globalement le «monde» coordonné des essences. Or, ce sens a un étre
ou plus exactement un mode d’étre, qu’Edith Stein appelle « Wesenheit».
«Wesenheit» dit le caractére inaltérable du sens, sa nature d’essence, son
idéalité. Mais encore, I’essence en tant que sens est sens de quelque chose,
et sens pour un esprit. Ou plus exactement, le sens n’est réalisé que dans
une chose, ou dans un événement, ou dans une expérience. L’exemple
type, que reprennent tous les commentateurs de notre auteur, est celui
de la joie éprouvée, de I'expérience de la joie 8. L’expérience est ici le
fait existentiel, mais la joie essentielle, soit le sens de cette expérience,
irréductible a telle expérience de joie, est a proprement parler ce qui
est vécu, ou la «Sache» joie. En tant que vécue, cette joie est réalisée,

18 E. E. S. pp. 61 ss.



Essence et personne 493

mais en elle-méme la joie est une essence intemporelle qui permane au
dela de toutes les expériences réelles comme une idéalité qui rend pos-
sible toute joie effective.

Autrement dit, la joie comme essentialité et comme possibilité
intemporelle (Wesenheit) est a distinguer de ce qui est la forme (ou le
quid essentiel, le « Wesenwas») de la joie effectivement vécue. Si celle-
ci a un quid en tant que «Erlebnis», en tant que vécu, si elle est quelque
chose (etwas), ce Was est réalisé comme quid plein (volles Was) dans
I'expérience de joie ou I'étre joyeux. Et cette expérience est nécessaire-
ment le fait de quelqu’un.

Si l'on fait ce type d’analyse a l'occasion d’un objet du monde et
non plus d'un fait existentiel du genre «Erlebnis», on retrouve cette
distinction entre d'une part la facticité de I'exister, et d’autre part 1'éta-
gement des niveaux quidditatifs oll s'impose une distinction majeure
a laquelle il convient de rappeler brievement: la distinction entre forme
et idée, entre morphe et eidos. L’eidos est « Wesenheit» — essencité; la
la morphe est toujours forme de quelque chose. Mais c’est en quelque
sorte par la médiation de la forme et a travers les transformations d'un
devenir réel que se réalise le sens dans une effectivité humaine ou mon-
daine. Ou encore, l'eidos donne forme la ol le réel prend forme.

On voit ainsi 'ordre créé s’étager aux trois niveaux de l'effectivité
(existence temporelle), de la structure de cette effectivité (forme) et de
son sens. Ce sens, on I'a compris, est essentialité: il releve de 1'idée pla-
tonicienne, et c’est bien au platonisme qu’Edith Stein emprunte 'exem-
plarité qu’elle reconnait aux étres essentiels. Mais en tant que pures
potentialités, ces idées n’ont ni substance ni puissance. Subsistant en
elles-mémes, elles n’ont ni dynamisme ni efficacité. Cette immuable et
tranquille inefficacité a pourtant un étrange éclat. Et comme les Idées
de Platon ne «vivent» que dans la lumiére du Bien, c’est en tant qu’«idées»
en Dieu, en tant qu'«éléments» constitutifs du Logos divin que les
«Wesenheiten» ou unités de sens participent a 1'acte de donation d’étre
qu’est la création. Mais bien plus au titre de 1'organisation du monde
sensé — soit d'idées régulatrices — qu’au titre de I'émergence des étres
hors du néant — soit de la position dans I'étre.

Le théme husserlien de la Sinngebung est ici repérable, ainsi qu'une
théorie des idées ol retentit I'impératif: «Zu den Sachen selbst!» Cette
remarque peut étonner quiconque a eu le malheur de traduire «Sache»
par chose. Sil’on songe que la «Sache» n’est pas le «Ding», la chose con-
crete, mais ce qui conditionne la «Sachlichkeit», c’est-a-dire la confor-

32



494 Essence et personne

mité du regard au sens réalisé dans la chose, «Zu den Sachen selbst»
signifie tout autre chose qu'un appel a un réalisme phénoméniste.

L’ordre essentiel (essentialités, quid essentiel, quid plein) s’étage du
plus universel au plus singulier. L’essence la plus exactement individuée
est celle qui constitue a la chose effective, ou a I'expérience vive, sa ta-
lité, son étre-tel, son So-Sein. Mais inscrites dans un «porteur» (Trager),
c’est a lui que ces structures essentielles doivent leur réalité. En revan-
che, c’est a cette structure complexe que le porteur doit le sens de son
devenir et sa qualité de « Wesen».

On verra plus loin dans quelle mesure ce type d’analyse nous per-
mettra de mieux déterminer I’étre de la personne. Signalons simplement,
pour l'instant, que dans ce contexte proprement ontologique, la notion
de «personne» n’apparait que dans une acception apparemment méta-
phorique: lorsque 1’Etre absolu, éternel, en sa plénitude d’étre, est appelé
I’Etre en personne, «das Sein in Person». Arrétons-nous un instant sur
ce point. Souvenons-nous d’abord de ce que les notions théologiques et
largement judéo-chrétiennes d’étre créé et d’étre incréé servent ici de
référence a 1'usage des termes philosophiques d’étant et d’étre. L’expres-
sion aristotélicienne d’«étre en tant qu’étre» est traduite par «Seiendes
als solches». L’Etre par excellence, en revanche, est dit «étre en personne»
expression reprise de Husserl, mais qui signifie ici que 1’Etre vers lequel
montent les voies augustinienne (a contingentia hominis) et la voie aris-
totélicienne (a contingentia mundi) ne peut qu’étre Dieu-Personne.

En personme: cette expression ne dit pas seulement la présence
immédiate, 1’évidence apodictique. Elle introduit un élément nouveau.
Les limites d'une ontologie formelle sont franchies et la réflexion sur
I'étre bascule de la problématique du sens vers celle de I'esprit. Aussi
est-ce des étres spirituels qu’il s’agit de traiter maintenant, dans le cadre
d'une analyse de la personne.

II. LA PERSONNE

A. Les étres spirituels

Une des caractéristiques de la philosophie steinienne est que la
notion de personne n’est pas d’entrée anthropologique. La personne
humaine n’est qu'un des types de personnes, ce qui s’explique par le
fait que la détermination premiére de la personne est sa qualité d’étre



Essence et personne 495

spirituel. Or, il n’y a manifestement pas d’étres spirituels que humains.
De plus, la qualité d’esprit n’est pas attribuable qu’a des personnes, ce
qui manifeste que I'idée de personne contient des déterminations sur
lesquelles nous aurons a nous interroger plus avant.

Une premiére introduction a I'idée d’esprit nous est donnée par
I'exemple de I’ceuvre d’art, prise non pas comme expression personnelle,
mais comme un étre indépendant de son auteur: comme sens constitué
(Sinngebilde) qui «a son propre étre idéal ou essentiel (wesenhaft)» 1.
Or, cet eidos se réalise le plus proprement dans la réception par un sujet,
par son inscription dans la vie d'un auditeur ou d'un spectateur en qui se
fait I'«unité du sens et de la vie». C’est donc ici I'expérience esthétique
qui donne vie & un sens préexistant et pourtant purement virtuel. « Esprit
est sens et vie — en pleine réalité: vie chargée de sens.»

Dans les étres créés, ajoute notre auteur, il faut distinguer entre vie
et sens. La vie n’est en elle-méme que puissance, possibilité de recevoir
un sens, qui lui-méme n’est qu’'une idée aussi longtemps qu’il n’est pas
réalisé dans une vie vécue.

Déja dans son étude de 1922 sur les «Geisteswissenschaften» 29,
Edith Stein avait établi le caractére «spirituel» des créations dans les-
quelles s’objectivent les individus et les collectivités humaines. Les
ceuvres de la culture relévent de 1'esprit. Nous sommes donc mis en prés-
sence de ce que Hegel appelait I'esprit objectif, la notion d’objectivité
recouvrant ici la «Sachlichkeit» que nous avons mise en évidence au
sujet des étres essentiels, ou du sens. Mais le fond du probléme demeure
que les esprits personnels se déterminent par la relation entre sens et vie,
et que dans cette détermination, la distinction entre étre spirituel incréé
et étres spirituels créés retrouve toute sa signification. Vie et Sens ne
sont parfaitement un qu’en Dieu. Quant aux étres spirituels créés, il
faut distinguer entre les esprits purs — les anges — et ’esprit humain dont
on a vu qu’il se forme a un sens préexistant.

La question de la personne ne se pose que pour Dieu, les anges et
I’homme, 1’ange et 'homme ayant en commun d’étre des esprits créés.
I1 semble donc particulierement pertinent de s’interroger sur la signifi-
cation philosophique d’une angéologie: par quelles voies intellectuelles
I’homme peut-il se faire une représentation adéquate des esprits purs;

19 E. E. S. p. 350.
20 Beitrage zur philos. Begriindung der Psychologie und der Geisteswissen-
schaften, in «Jahrb. fiir Philos. u. phdnomenolog. Forschung» Bd. VII (1922).



496 Essence et personne

par quelles variations imaginatives 'homme peut-il dégager de sa pro-
pre expérience spirituelle une idée purifiée de ’esprit?

On ne saurait, a ce sujet, étre plus clair que 'auteur elle-méme:
«Nous avons une expérience de créatures spirituelles, a savoir de notre
propre esprit et de celui d’autres hommes. Dans I’attitude de la vie natu-
relle et des sciences empiriques — par exemple de l'histoire — il s’agit de
prendre connaissance de la particularité spirituelle (geistig) de tel ou tel
homme ou de groupes humains, telle qu’elle est réellement. Dans 1'atti-
tude essentialiste (Wesenseinstellung) qui est la disposition proprement
philosophique, nous cherchons a savoir ce qu’est 'esprit in genere (iiber-
haupt) et quels genres de créatures spirituelles sont possibles. Pour une
telle estimation des possibilités et des nécessités essentielles, il convient
d’avoir une base expérientielle. Cette estimation est possible sur cette
base, car toute expérience contient en elle, comme moment indispensa-
ble et abstractible (ablosbar), une connaissance d’essence (Wesenser-
kenntnis): cachée et encore obscure, mais susceptible d’étre mise en
lumiére. Aucune connaissance du spirituel ne serait possible si elle ne
contenait une certaine compréhension de ce qu’est ’esprit en son essence.
Aussi pouvons-nous considérer notre esprit humain en vue de détermi-
ner ce qui appartient a '’esprit en tant que tel. Et nous pouvons en abs-
traire ce qui n’est qu'une particularité humaine et ce qui pourrait étre
autrement chez d’autres esprits. La possibilité de distinguer, dans le
donné d’expérience, le nécessaire et le contingent — contingent du point
de vue de I'étre générique — ouvre notre regard sur d’autres possibilités
essentielles que celle effectivement donnée. Et nous possédons une puis-
sance spirituelle qui nous rend capables de «penser» librement de telles
possibilités essentielles: la fantaisie ou imagination. Sa «liberté» n’est
pas arbitraire: elle est liée aux lois essentielles et elle a pour tidche d’éla-
borer des possibilités et non des impossibilités essentielles» 21,

«Nous faisons sur nous-mémes 1'expérience de la puissance de 1'esprit
de se dégager largement des conditions corporelles (de notre connais-
sance et de notre vitalité) et nous pouvons penser cette liberté comme
augmentée jusqu’aux limites idéales d’une totale indépendance a 1'égard
du corps. Et cette possibilité de «penser augmentativement», la procé-
dure par laquelle I'esprit s’éléve par dela son point de départ empirique
a des estimations de possibilité, nous est un exemple de modes de con-
naissance qui transcendent les limites de ce qui est saisi et saisissable

21 E. E. S. pp. 322-323.



Essence et personne 497

sensitivement. Ici nous apparait la possibilité d’'une connaissance qui
n’a pas besoin de voies d’approche sensitives...» 22

«Comment devons-nous nous «imaginer» cette vie spirituelle supé-
rieure a la notre? Elle est a nouveau concevable par une libre variation
et une sublimation de la pensée relative a notre (vie spirituelle), a la
maniére d'un passage a la limite idéale: d’'une maniére analogue a la fagcon
dont nous «ex-cernons» («herausschauen») de la forme des corps naturels
les pures structures géométriques. Il s’agit 1a en fait d’une vision de
I'esprit: non pas une pensée vide mais une pensée pleine, saturée, une
saisie intuitive de possibilités essentielles. Cette plénitude n’est, il est
vrai, pas ultime: si nous pouvons penser une vie spirituelle plus élevée
que la notre, cette pensée exige comme ultime accomplissement 1'effec-
tuation réelle d'une telle vie. Or cela nous est impossible en cette vie
terrestres 2,

Ce texte oscille a I’évidence entre deux pdles: un pole gnoséologique
ot s'impose le théme de I'intuition des essences et des variations «ima-
ginatives», et le pdle ontologique qui ne pourra apparaitre en pleine
lumiére qu’au moment ol il sera question de la personne angélique. Ces
deux poles auraient leur point de convergence idéal s’il était possible a
I’homme non seulement de penser la possibilité — gnoséologiquement
idéale — d’esprits purs, mais de partager 1'unité fondamentale de la con-
naissance, de 'amour et de I’action en quoi consiste le sens de I’étre angé-
lique, et de vivre de la force ou de I'énergie qui les anime sans défail-
lance. Que cette convergence soit «idéale» serait une affirmation presque
banale si elle ne s’accompagnait de 1'idée que la possibilité de la pensée
est déja pour I’homme une ouverture a la compréhension de possibilités
réelles, quoique inachevables, dont il est le porteur.

Si a propos des anges il est dit quelque chose d’essentiel sur ’esprit,
méme 1'esprit humain ne peut y étre totalement étranger. Et cet essen-
tiel ne concerne pas que l'esprit en tant qu’il est «quelque chose»; I’essence
elle-méme, en tant que sens préexistant, en tant que « Wesenheit» sub-
sistante, a déja part a I'esprit par son idéalité; certes, il lui manque la
vie pour étre spirituelle au plein sens du terme.

Ce rapprochement entre étres essentiels et esprits purs se justifie
dans la mesure ou la «Wesensschau» est une activité spirituelle parfai-
tement adéquate a son objet «idéal»: le sens. Conquise de haute lutte

2 E.E.S. p. 362.
23 E.E.S. p. 362.



498 Essence et personne

philosophique, chez I’homme, sur la connnaissance sensitive empirique,
elle est parfaitement «naturelle» pour les anges dont la connaissance est
«contemplation habituelle de la plénitude de 1’étant». Les esprits purs
sont d’emblée au terme de ce que la connaissance humaine peut imaginer
de plus «béatifiant».

Par variation imaginative, Edith Stein congoit donc des étres qui
réalisent pleinement ce que la vie intellectuelle humaine a de plus élevé;
et la vie contemplative des esprits purs n’est pas pour elle étrangere
a ce a4 quoi tend 1'idéal philosophique, c’est-a-dire au témoignage le plus
haut que I’homme puisse donner de sa propre qualité d’esprit.

En quoi ces considérations nous permettent-elles de progresser dans
la question de la personne? Quel moment constitutif faut-il ajouter pour
que les étres spirituels apparaissent dans leur qualité de personne? Voila
les questions auxquelles il s’agit maintenant de répondre.

B. Le Mo

Alors que la problématique des esprits purs nous a paru la plus
proche de l'eidétique steinienne, le concept de «personne», au moment
méme ou il requiert ’analyse du moi, parait s’en éloigner d’'une maniére
décisive. Ou encore, considérés du point de vue de I'étre spirituel, les anges
paraissent plus proches de l'esprit divin, notamment en raison de la
simplicité de leur nature; mais considéré du point de vue de la personne,
une plus grande similitude s’impose entre ’homme et Dieu. Preuve en
soit que, selon notre auteur, I’analogie de I'étre est une analogie du
«Je suis», donc de I’étre personnel qui se connait et se donne a connaitre
comme moi.

Certes, «la personne humaine, en tant que conscience et liberté,
englobant et portant sa plénitude d’étre (Wesensfiille), ressemble aux
esprits purs. Mais en tant qu’elle émerge d’un fond obscur et qu’elle est
portée par celui-ci, incapable de per-former (durchformen) personnel-
lement la totalité du «Soi», elle leur est inférieure. En revanche, elle a
sur les esprits purs créés un certain privilege d’étre, et du fait de sa
«profondeur, elle a une similitude a Dieu différente de celle des anges» %4,

Dans quelle mesure est-il 1égitime de rapprocher ce texte, a la fois
clair et énigmatique, de la proposition recueillie dans le méme contexte:
«La personne ne pourrait vivre comme ego pur (reines Ich)»? Dans la

2# E.E. S. p. 343.



Essence et personne 499

mesure ol ce moi pur, distingué du moi personnel, serait une abstraction:
«Si le mor pur est pris comme le ‘point’ a partir duquel tout acte libre
est initié et dans lequel est sentie toute réception et amenée a la cons-
cience, une telle conception est possible. Mais elle laisse hors considé-
ration I'’enracinement de la viedumoi dans le fond duquel elle émerge.» 2

On comprend dés lors que le moi puisse ne pas étre personnel et
I'allusion a l’ego transcendantal parait nette; mais aussi qu’il n’y a pas
de personne sans moi, donc que s'impose une distinction entre moi et
personne. Cette distinction manifeste trés nettement que la considéra-
tion sur la personne est profondément liée a une anthropologie, que
I'étre personnel comprend une profondeur qui en I’homme est 1’obscurité
d’ou il émerge, et qui en Dieu est le mystére insondable de son Etre,
repéré une premiére fois sous le vocable de I’Etre en Personne, de la
Personne qui Est.

Si son analyse de la spiritualité a conduit Edith Stein a privilégier
le théme de la pureté — esprit pur, intelligence pure et peut-étre moi pur
— le théme de la personne et du moi personnel conduit a prendre en con-
sidération la dimension charnelle de I’étre humain: «Le moi humain
n’est pas un mot pur, n’est pas seulement un moi spirituel, mais un moi
corporel (leiblich)».

Notre auteur n’échappe pourtant pas a une tension entre cette
perception aigué de la condition dans laquelle se développe le «Ichleben»
et la recherche du Moi en tant que tel, distingué de la personne et donc
isolable comme monade ot se réalise une certaine transparence a elle-
méme. Péle unitaire de tous les états transitoires de 'existence, le Moi
fait I'unité du temps de la vie qui s’écoule de moment en moment. Par
lui-méme, ce moi-conscience porte la tentation de l’autarcie. Sa liberté
serait, dans cette solitude «ponctuelle» du solus ipse, un vide, une forme
vide que ne peut remplir que la réalité de I'expérience vive, au gré de sa
relation corporelle au monde, ou le sens auquel se régle sa propre acti-
vité théorique et pratique. Le moi est ainsi forme d’un contenu corporel,
donc dme; mais il est esprit dans la mesure o1 «le moi se délie d’une cer-
taine maniére du corps et s’éléve dans sa liberté personnelle au-dessus
de sa corporéité et de sa sensitivité. «D’une certaine maniére», car elle
demeure toujours tributaire du corps» %.

Le moi, dans la personne pléniére: corps, ame, esprit, est le moment

25

E.E.S. p. 347.
% E.E.S. p. 343.



500 Essence et personne

de la conscience de soi, de la domination de soi, de la décision sur soi:
un centre oll, si je puis dire, s'individualise la personne. Mais ce centre
est aussi la médiation (Mitte) entre le charnel et le spirituel, non comme
constituant un domaine propre, mais comme lieu ol la maitrise cognitive
et active de soi apparait comme une liberté qui rend possible de s’ouvrir
a la vie de l'esprit. Liée au corps auquel ’ame donne forme, liée comme
esprit au Royaume du Logos, la Personne peut a la fois se concentrer
sur le moi et s’ouvrir a ce qu’elle doit recevoir pour vivre. Tel est, 2 mon
sens, le rythme fondamental dont Edith Stein s’est faite l’analyste
scrupuleuse.

Ces considérations sont ramassées d’une maniére particuliérement
claires dans un texte publié dans Welt und Person (Werke VI): «Die
ontische Struktur der Person und ihre erkenntnistheoretische Proble-
matik». Ce court traité de la personne se présente comme une réplique
des ordres pascaliens en ce que I’homme y est présenté, dans un premier
stade — que I'on pourrait appeler charnel — comme réagissant, sans vérita-
ble référence a soi, aux impressions extérieures. Cette pure extériorité,
cette vie simplement réactionnelle, n’est dépassée qu’au stade ou le
Moi émerge comme pure liberté, détaché du «monde», mais capable de le
connaitre et d’y poser des actes libres. Ce stade de raison et de liberté
est l'effet d’'une épocheé, d’'un dépassement d’une attitude naturelle.
Mais la liberté qui s’y dessine est aussi vide que 'univers formel dans
lequel se meut un Moi voué a I'immobilité ontologique de son autarcie.
L’accés a ce moi pur est certes une étape nécessaire dans la formation
de la personne. Il y a déja personne dans la mesure ou il y a raison et
liberté. Mais on ne saurait parler d’'une personne au plein sens du terme,
car ce Moi n’est rattaché a rien, et sans relations vitales. Ce n’est qu’au
moment ou1 le moi retrouvera ses attaches vitales et vivantes a la Source
de toute vie, de tout étre et de tout sens que cette autarcie du moi devien-
dra un moment constitutif de la personne: comme maitrise de soi, comme
capacité de «se tenir en main» et comme participation a une Vie qu’elle
vivra au plus profond d’elle-méme.

Mais quels que soient les choix destinaux que fasse 1’homme, le
Moi immergé dans la nature, donc encore impersonnel, le Moi autarcique
ou le Moi médiateur entre Nature et Esprit, sera toujours un moi indi-
viduel. Chaque destin est «porté» par un individu auquel se rapporte tout
ce que les analyses de la personne développent dans un style de néces-
saire généralité. L’essentialisme d’Edith Stein n’est donc pas aveugle a
ce fond existentiel de I'individu «intangible»; et ce que met en valeur le



Essence et personne 501

concept de «personne» dit le sens de cette existence. Ce sens lui est donné,
mais non au méme titre que l'existence. L’étre donné a l'individu en
fait une créature. Le sens auquel se structure la personne lui est certes
donné, mais il doit le conquérir et d’une certaine maniere se 'imposer a
lui-méme. Le travail du sens se fait dans une personne lorsque celle-ci
se tient en main, lorsque l'esprit englobe et domine le tout hylémorphi-
que qu’il informe. Ce travail du sens n’est pourtant pas une création de
soi. Se former n’est pas se créer. Seul l'individu conserve dans le secret
de son exister la trace de 'intervention de I’Etre dans le néant, et porte
dans la précarité de son existence la marque du néant 7.

C. L'dme

L’hypothése d'un Moi impersonnel, non encore conscient de soi et
encore incapable de se prendre en main, doit étre doublée de celle d'un
Moi sans ame, et partant impersonnel a un autre point de vue.

Cette hypothése nous est donnée dans un texte trés peu connu:
«Eine Untersuchung iiber den Staat» 28, o1 Edith Stein propose une ana-
logie entre I’Etat et le Moi autarcique, tout en refusant catégoriquement
a I'’Etat la qualité et la dignité de «personne». L’Etat n’a pas d’dme, mais
se dévouer a I'Etat c’est faire preuve d’ame, écrit-elle en substance.
Cette indication suffira pour que soit entendu que la notion de «per-
sonne» implique la détermination de ’ame et oblige aux analyses con-
jointes des relations entre Ame et corps, dans la personne humaine, entre
ame et esprit, entre ame et moi.

Lorsqu’on tente de pénétrer le probleme de I'dme, il faut encore se
référer a I'ontologie et se rappeler la distinction entre morphe et eidos.
L’ame, en effet, selon toute la tradition aristotélicienne, est forme du
corps. Mais cette morphologie ne saisit dans I’dme ni sa dimension spi-
rituelle ni la fonction du moi. Elle laisse échapper ce qui fait la personne
comme étre spirituel et comme ego.

La détermination la plus immédiatement manifeste que propose
notre auteur au sujet de I’ame, est celle de vie. D'une vie qui surgit du
fond de la personne, qui anime ses puissances corporelles, qui se connait
dans le moi sans s’épuiser dans cette conscience, qui a la fois rayonne

21 Cf. également PH. SECRETAN, Personne, Individu, Responsabilité, in «Ana-
lecta Husserliana» V. Dordrecht: Reidel 1967.

28 (Jahrb. fiir Philosophie und phdnom. Forschung», Bd. VIII (1925); cf.
Paulus LENnz-MEpoc, L'idée de I’ Etat chez Edith Stein, in «Etudes philosophiques»
No 3, P. U. F. 1956.



502 Essence et personne

au dehors et recoit du dehors. Pourtant cette vie ne saurait étre identi-
fiée a 'existence. C’est au titre de la plénitude d’étre et non de la position
dans I'étre, que la vie donnée est aussi le dynamisme qui surgit du fond
vital de I'individu. Mais serait-elle ame si elle n’était forme: forme de ce
corps, et espace de sens au cceur duquel le moi a la fois se concentre, se
connait et se forme?

«L’ame est I'espace au centre du tout corporel-spirituel. Comme ame
sensitive, elle réside dans le corps, dans tous ses membres et parties;
elle en regoit et elle agit sur lui en lui donnant forme et en le conservant.
Comme ame spirituelle elle se transcende elle-méme, contemple un monde
qui outrepasse son propre moi — un monde de choses, de personnes, d’évé-
nements —, entre en rapport de compréhension avec ce monde, et en
regoit. Comme ame au sens strict, elle habite auprés d’elle-méme; elle
est la demeure du moi personnel. La se rassemble tout ce qui pénétre en
elle venant du monde sensible et du monde spirituel; la s’effectue un
débat intérieur; c’est a partir de 1a que position est prise sur ce qui sera
le plus personnellement «propre», ce qui sera intégré au moi propre —
sur ce qui vous devient chair et sang.

L’ame, comme «chiteau intérieur» tel que 1’a décrit notre sainte
Meére Thérése, n’est pas ponctuelle comme le moi pur, mais un espace
— oui un chateau aux multiples demeures — dans lequel le moi peut se
mouvoir librement, tantét tourné vers l'extérieur, tantdét retiré vers
I'intérieur. Ce n’est pas un «espace vide» quoiqu’il puisse étre rempli par
les impressions qui y pénétrent et qui doivent y étre recues si une vie
propre doit pouvoir se développer. L’ame ne peut pas vivre sans rece-
voir; elle se nourrit des contenus qu’elle recoit spirituellement en cha-
que «Erlebnis», comme le corps vit des aliments qu’il ingere.

Cette image, mieux que celle de 1’espace, montre qu’il ne s’agit pas
du remplissement d’un vide, mais que le récepteur est un étant d’une
essence particuliére (une ousia, c’est-a-dire un étre (con)sistant par lui-
méme) qui recoit a sa fagon et qui élabore @ sa maniére ce qu’il regoit.

Telle est la nature (Wesen) de I’ame, avec les propriétés et les capa-
cités qui s’y enracinent, qui se déploient dans I’Erlebnis, et qui ainsi
regoit ce dont elle a besoin pour devenir ce qu’elle doit étre. Cette nature,
selon son genre propre, donne au corps ainsi qu’'a toute 1’activité spiri-
tuelle personnelle sa marque particuliére et en émane d'une maniére
inconsciente et involontaire» 2%,

2 E. E.S. pp. 344-345.



Essence et personne 503

Résumons ce texte admirable: 'dme, forme du corps, est vitale-
ment dépendante de ce qu’elle en regoit. L’ame «rationnelle» regoit le
sens déposé dans le monde mais offert comme tel a la contemplation
intellectuelle. L’Ame structure personnellement ce qu’ainsi elle recoit,
et rayonne ce «monde» qu’elle est a partir du centre ineffagable du moi.
L’ame est concentrée sur elle-méme non dans une égoité solipsiste, mais
selon cette capacité de maitrise que nous avons signalée plus haut. Cette
maitrise est humainement nécessaire en raison de la faiblesse existen-
tielle fondamentale de I’homme et du risque constant de l'inauthenti-
ticité. Cette maitrise fait le caractére de la personne, mais il y a aussi en
elle quelque chose d’angélique en ce qu’elle est condition du service
d’intelligence et d’amour rendu a Dieu en retour du don de Vie et de
Sens. Or telle fut bien I’ame personnelle, consciente, concentrée et amou-
reuse d’Edith Stein.

D. L’individu

Il n’est possible de donner une appréciation conclusive au probleme
essence et personne sans évoquer, flit-ce brievement, les considérations
de notre auteur sur la singularité ou l'individualité de la personne %,
Nous avons déja abordé ce probléme, sans y insister, en évoquant le
théme du porteur (Trédger) de déterminations essentielles dont la struc-
ture a fourni ’occasion des analyses que nous avons tant bien que mal
restituées ici. Ce théme du porteur est connexe a celui de 1'individu, dans
la mesure ou tout homme est «chargé» d’une nature générique, d’expé-
riences individuelles et collectives, d'un passé et d'un avenir au centre
desquels il permane dans une identité qui ne se confond pas a la cons-
cience de soi, le Je. Unique, I'individu I’est & raison méme de cette indi-
vidualité dont il faut remarquer qu’elle se retrouve au niveau existentiel
comme unité d’étre irremplacable, au niveau de la conscience comme pdle
unitaire de tous les états de conscience, au niveau de 'Ame comme cen-
tre ot peuvent se rencontrer I'unité de l'individu et 1'Unicité de Dieu.
Cette unicité de 'individu lui demeure proprement mystérieuse et indisci-
ble. Edith Stein rejoint ainsi la méditation pascalienne sur le Cceur qui
a la fois désigne l'ultime profondeur de I'dme et ce lieu de la «sensibilité»
a Dieu, présent au Coeur méme de la personne lorsqu’elle acceéde a sa
plus haute destination personnelle.

30 E. E. S. chap. VIII, § 2, 10; § 3, 1-2.



504 Essence et personne

Telle est, a mon sens, l'ultime et liminaire détermination de la per-
sonne, a laquelle je crois légitime de rattacher le théme ontologique de
I'existence. Et c’est par rapport a cet exister singulier que se dégage
I’ampleur de la vision essentialiste d’Edith Stein.

CONCLUSIONS

Une des affirmations fondamentales d’Edith Stein en matiére
d’ontologie est celle de la distinction de 1’essence et de ’existence dans
les étres créés. Sur ce point, elle se rattache a la grande tradition médié-
vale dont porte témoignage le De ente et essentia. Mais ce que nous avons
cru bon de mettre en évidence, montre que cette distinction, dans la
mesure ol elle donne valeur, du point de vue de 'existence, a I'unicité
et a I'individualité, permet de penser I'essence en termes d’ordre, d’en-
chainement, de structures cohérentes, d’inscription dans un tout. D'un
mot, Edith Stein, sous le vocable du Logos, retient I'intelligibilité essen-
tielle de ce qui est non seulement sens, mais également vie. Et dans la
mesure ou 'esprit est dit Sens et Vie, vie remplie de sens, il n’est plus
possible de penser 'essence comme pure forme opposée a la réalité de la
vie. Il s’en dégage une fondamentale intelligibilité du spirituel et donc
de la personne; une intelligibilité qui, certes, oblige l'intelligence a for-
muler la composition des étres animés en termes de «formes essentielles»
et de «contenu vivant». Ces formules seraient trompeuses si elles n’étaient
comprises dans cette perspective d’unité, dans I’essence elle-méme, de la
vie et du sens.

Cette perspective générale éclaire en profondeur le statut de la
personne humaine a la fois «portée» par I'individu et inscrite dans I'ordre
global d’'un Monde organisé et structuré. Lié par nature aux structures
données du monde matériel, organique, I’homme est en revanche plei-
nement responsable de la découverte de la totalité de Sens auquel il a
a se former. Il est donc aussi responsable de la qualité d’une vie qui ne
peut que s’intensifier, se purifier et se concentrer au contact spirituel
d’'un «monde» essentiel supérieur. Cette responsabilité est inséparable
de l'intelligence engagée dans cette découverte. Autrement dit, la phi-
losophie en tant qu’interrogation sur le Sens est elle-méme inséparable
de la Vie ou s’atteste que ce sens est non seulement découvert mais vécu.

Aussi le témoignage de vie donné par Edith Stein est-il rigoureu-
sement inséparable de sa quéte philosophique. Et c’est aussi de cela qu'’il
s’agit dans sa défense d’une philosophie chrétienne.



	Essence et personne

