
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

Autor: Ingarden, Roman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roman Ingarden

Über die philosophischen Forschungen
Edith Steins*

Zur Zeit bin ich der einzige in Polen, der Edith Stein noch persönlich
gekannt hat. Sie war auch meinen polnischen Kollegen, K. Ajdukiewicz,
A. Augustowski, Wanda Lempicka und anderen bekannt, welche vor
dem ersten Weltkrieg (seit 1913) mit mir in Göttingen studierten; sie

alle leben aber heute nicht mehr. Wir gehörten beide derselben
philosophischen Gemeinschaft, der Göttinger Gruppe der Phänomenologen

an, und viele Jahre hindurch waren wir durch enge wissenschaftliche

Beziehungen miteinander verbunden (1916-1939). 1916 und 1917 haben
wir uns tagtäglich gesehen und fast bis zum Ausbruch des Krieges (1939)
haben wir korrespondiert.

Nach dem Kriege begann man ihre Schriften herauszugeben; bis

jetzt [1968] hegen sieben 1 Bände fertig vor. Man beschränkte sich aber
auf eine Auswahl jener Schriften, die entweder nach ihrem Eintritt ins
Kloster geschrieben wurden oder den Stempel der sogenannten 'christlichen'

Philosophie tragen. Ihre im «Phänomenologischen Jahrbuch»

* «0 badaniach filozoficznych Edith Stein (12. 10. 1891-9. 8. 1942)».
Veröffentlicht in der Zeitschrift «Znak», Bd. XXIII, Nr. 202 (4), April 1971, Krakau.
Hrsg. von Prof. Dr. Roman Stanislas Ingarden. Die deutsche Übersetzung
verdanken wir Pawel Taranczewski, Krakau.

Dieser Vortrag wurde am 6. April 1968 auf Einladung S. E. Kardinal Karol
Wojtyla vor geladenen Gästen in Krakau gehalten. Der Text der Vorlesung ist
aufgrund der Notizen aus dem Nachlaß des Autors und der Tonbandaufzeichnung
rekonstruiert worden. Die den Text ergänzenden Fußnoten stammen einerseits
vom polnischen Herausgeber, dem Sohn des Autors, Dr. Roman Stanislas Ingarden,

andererseits vom Übersetzer.
1 Siehe Fußnote 9.



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 457

veröffentlichten Werke sowie ihre Dissertation (1917) wurden bis jetzt
nicht berücksichtigt. Auch die Veröffentlichungen über Edith Stein, die
ihrer Biographie und der Tatsache ihrer Konversion zum Katholizismus

gewidmet sind, lassen ihren früheren wissenschaftlichen Ertrag ganz
und gar beiseite, so als ob er überhaupt nicht existierte. Meines Erachtens

wurde Edith Stein dadurch ein Unrecht angetan. Sie war Philosoph,
Wissenschaftler, und ist es auch im Kloster geblieben. Auch unter
schwierigen Umständen hat sie ihre wissenschaftliche Arbeit
weitergeführt. Sie hat dazu eine spezielle Erlaubnis erhalten, mit dem Auftrag,
ein bestimmtes Thema zu bearbeiten, nämlich Aristoteles und Thomas

von Aquin. Aber auch da ist sie Phänomenologe gebheben. Bevor sie in
den [Karmelitinnen] Orden eintrat, arbeitete Edith Stein auf einem

Forschungsgebiet, das zum Teil den Umfang meiner philosophischen Interessen

und folglich meiner wissenschaftlichen Kompetenz überschreitet.
Trotzdem habe ich den Eindruck, daß sie auch in diesem Problemgebiet,
das ich persönlich nicht bearbeitet habe, einen bemerkenswerten
wissenschaftlichen Ertrag erreichte und daß das Niveau dieser früheren Arbeiten

dem Niveau der Bücher, die im Kloster geschrieben worden sind,

ebenbürtig ist. So wäre es gerecht, ihnen mehr Aufmerksamkeit zu
widmen. Ich möchte diese Vernachlässigung wiedergutmachen. In allen
ihren veröffentlichten Arbeiten führte Edith Stein ihre Untersuchungen
leidenschaftlich, d. h. mit persönlicher Hingabe durch - diese Hingabe
war die Achse ihres intellektuellen Lebens.

Notgedrungen werde ich mich bei der Darstellung der Probleme
und Problemgruppen, mit denen sich Edith Stein der Reihe nach beschäftigte,

beschränken müssen; die Lösungen werde ich nur ganz kurz zu
skizzieren versuchen. Ihre Untersuchungen sind nämlich fast ausnahmslos

minuziöse phänomenologische Einzelanalysen, welche sich zur
Aufgabe stellten, dem Leser die wesentlichen Züge des Forschungsgegenstandes

zu zeigen; ohne diese Analysen würden die Formulierungen
ihrer Schlußfolgerungen zum größten Teil fast unverständlich. Wenn wir
Analysen solcher Art durchzuführen versuchten oder auch nur
rekonstruieren wollten, würde es zuviel Zeit beanspruchen.

Die philosophische Problematik, mit der sich Edith Stein beschäftigte,

muß in Beziehung zur philosophischen Atmosphäre, in der sie

ausgebildet wurde und in der sie mindestens eine gewisse Zeit lang lebte,

gesetzt werden. Nur auf dem umfangreichen Hintergrund der damals

lebendigen Kreise der Problematik und Untersuchungen ist ihre Rolle

zu begreifen. Das letzte Mal haben wir uns im April (1929), anläßlich



458 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

von Husserls Jubiläum zu seinem siebzigsten Geburtstag gesehen; aber

- wie ich schon sagte - habe ich mit ihr bis zum Ausbruch des Krieges
korrespondiert. Die Tatsache, daß sie im Kloster war, hat den Stil
unseres geistigen Verkehrs keineswegs geändert. Infolgedessen hatte ich
vielleicht Einsicht sowohl in die Richtung ihrer wissenschaftlichen
Forschungen wie auch ihrer intellektuellen Entwicklung. Ich bin der

Meinung, daß diese intellektuelle Entwicklung in den verschiedenen Phasen

ihres Lebens nicht ohne Schwierigkeiten vor sich gegangen ist. Wir haben

uns tagtäglich getroffen in der Zeit als wir uns - zwei Göttinger - bei
Husserl in Freiburg gefunden haben; wir fühlten uns natürlich sehr

nahe, weil der übrige Teil der Studenten aus Schülern Heinrich Rickerts,
also aus Leuten der sogenannten Süddeutschen Schule bestand. Es gab
außerdem eine ganze Reihe von Fragen und Themen, die uns - dank
ihrer Problematik - sehr verbunden haben.

Edith Stein ist im Frühjahr 1913 nach Göttingen gekommen - wie
Sie wissen, beginnt das Schuljahr an den deutschen Universitäten im
Frühling, nach Ostern - nach einem zweijährigen Studium in Breslau,
wo sie in der Michaelisstraße 38 wohnte. Nach dem Kriege versuchte ich,
das Haus aufzufinden, es existiert aber nicht mehr 2. In Breslau - nach
dem ziemlich lange dauernden Unterricht an der Oberschule - hat sie

auch ihr Universitätsstudium begonnen. Eigentlich hätte sie mit diesem

Studium zwei Jahre früher beginnen sollen. In Preußen gab es damals
fast keine Möglichkeiten zur Bildung der Frauen, weder ein klassisches

Gymnasium noch einen anderen Gymnasiumstyp, der den Mädchen

zugänglich war; man mußte verschiedene «Realschulen» besuchen oder

irgendwelche anderen Schulen; so hat sie die Ausbildung zwei Jahre
mehr gekostet. Sie lernte außer Latein auch Griechisch. Eine Tatsache,
die nicht unerwähnt bleiben soll, ist, daß sie bis zu einem gewissen Grade

fähig war, Aristoteles im Original zu studieren, obwohl, wie wir wissen,
die in der Schule erworbenen Griechischkenntnisse dazu nicht ausreichten.

Auf die Breslauer Epoche und zum Stil des Studiums, das dort
vorherrschte, komme ich noch zurück. Jetzt sei nur hervorgehoben, daß

Edith Stein, als sie nach Göttingen kam, das damalige Hauptwerk
Husserls, nämlich die «Logischen Untersuchungen», die ihr ein Kollege
empfohlen hatte, schon kannte. Der Kollege war ein gewisser Dr. Moskiewicz,
der später auch in Göttingen weilte. Er führte dort eine Studentenorga-

2 Das Haus steht doch noch in Breslau: an der Nowowiejska Str. 38 (Note des

Herausgebers).



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 459

nisation, die sogenannte «Philosophische Gesellschaft». Er machte Edith
Stein darauf aufmerksam, daß Husserl - im Vergleich zu dem, was
damals in der Philosophie überhaupt und in Breslau insbesondere geboten
wurde - einen ganz anderen Arbeitsstil hatte. Edith Stein ist bis zum
Ausbruch des Krieges in Göttingen geblieben. Sie konnte dort eine sehr

interessante Erfahrung machen. Im Semester 1913/14 las nämlich Husserl

im Seminar den ersten Band der «Ideen zu einer reinen Phänomenologie».

Das Seminar wurde außerordentlich interessant, weil es dort - wie
sie wahrscheinlich wissen - eine Opposition unter den Zuhörern (Husserls
Schülern) gab; eine Opposition, welche gegen bestimmte husserlsche

Thesen gerichtet war.
Da kam der Krieg. Edith Stein konnte noch einen Teil der

Vorlesungen über Logik, welche Husserl damals hielt, hören. Im Januar 1915

hat sie das Staatsexamen bestanden. Dann - was ich unterstreichen
möchte - hat sie sich als Krankenschwester zum Militär gemeldet. Sie

war deutsche Patriotin und in der deutschen Kultur ganz und restlos
verwurzelt. Außer mit Philosophie beschäftigte sie sich mit Geschichte

und Germanistik. Mehr noch, sie war Patriotin des preußischen Staates.

Als junges Mädchen war sie, wie sie selbst schreibt, sehr liberal,
linksorientiert gewesen, wie das damals in den jüdischen Kreisen Mode war.
Während des Studiums - teilweise, wie ich meine, unter dem Einfluß
Lamprechts, den sie in Göttingen hörte, und welcher, wie bekannt,
laudator temporis acti und des wilhelminisch-preußischen Staates war - hat
sie sich mehr der konservativen, sogar preußischen Richtung angeschlossen.

Das ist insofern wichtig, als sie ein Opfer der späteren Entwicklung
wurde. Sie hat jedoch niemals ihre jüdische Herkunft verleugnet. In
ihrem curriculum vitae (das in ihre Dissertation aufgenommen wurde)
hat sie geschrieben: «Ich bin preußische Staatsangehörige und Jüdin.»
Das war also ganz klar. Nachher, als sie Göttingen verließ, schrieb sie

ihre Dissertation, und im Juli 1916 kam sie mit der beendeten Arbeit
nach Freiburg. Husserl las diese Arbeit während eines Monats. Am
3. August 1916 war das Doktoratsexamen, wonach Edith Stein
Assistentin Husserls wurde mit der ganz bestimmten Aufgabe, die
Manuskripte, die den Grund des sogenannten zweiten und dritten Teils der
husserlschen «Ideen» bildeten, zu bearbeiten. In dieser Stellung ist sie

ungefähr zwei Jahre geblieben. Bemerkenswert ist, daß es auch eine

sehr verdienstliche Arbeit war, denn man mußte teilweise den Text
erraten. Wir wissen, wie Husserl geschrieben hat. Zuerst mußten die

Manuskripte aus dem stenographischen Text entziffert werden, welcher mit



460 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

der speziellen Methode der husserlschen Stenographie aus den siebziger
Jahre geschrieben war, und dann mußte das Stenogramm in normaler
Handschrift abgeschrieben werden. Sie hat das alles gemacht; es gibt
davon Hunderte von Handschriftenseiten. Später hat sie von Husserl
Abschied genommen in dem Sinne, daß sie - auf eigenen Wunsch -
aufhörte, seine Assistentin zu sein. Meiner Meinung nach aus dem Grunde,
weil Husserl ihrer gerechten Forderung nicht entsprach: Edith Stein
bearbeitete den zweiten und dritten Teil der «Ideen»; das bedeutete in
der damaligen Redaktion etwa tausend Seiten Maschinenschrift. Sie

wollte doch, daß Husserl das läse und mit ihr bespräche, ob sie den Text
richtig interpretiert habe. Husserl kam aber nie mehr darauf zurück,
denn als er den ersten Teil der «Ideen» herausgegeben hatte, wurde er
zu anderen Arbeiten gezwungen. Er hat ganz und gar von der Problematik

der «Ideen» Abstand genommen. Er beschäftigte sich bereits mit
anderen Dingen und - das müssen wir sagen - er las zwei Tage lang, was
ihm Edith Stein vorlegte. Es langweilte ihn, er legte es beiseite und es

blieb bei ihm unberührt Hegen, ein, zwei, drei Monate, ein halbes Jahr,
und wurde nicht weiter bearbeitet. Edith Stein schrieb ihm in einem

Brief: «Entweder arbeiten wir zusammen, oder Du arbeitest allein; ich
bin immer dazu bereit, Dir zu dienen, aber Du mußt mich als Assistentin
aus der Stelle entlassen.» Und sie hörte auf, Assistentin zu sein. Nota
bene : sie hat - schon als Privatperson - die zweite Redaktion der « Ideen »

vorbereitet, welche wahrscheinHch die Grundlage für das bildete, was
nach dem Kriege herausgegeben worden ist. Landgrebe «frisierte» ein

wenig, er hat aber fast nichts geändert. Und daß wir heute den zweiten
Band der «Ideen» haben, verdanken wir Edith Stein.

Es war in Göttingen noch ein anderer Professor der Philosophie,
welchen wir sehr bewunderten. Ich muß sagen: ein junger Mann. Er war
vierunddreißig Jahre alt, als er fiel. In der Zeit, wo er unser Lehrer war,
war er dreißig. Es war Adolf Reinach. Wenn es um die Fähigkeit ging,
ein Seminar zu führen, muß ich gestehen, daß er der beste Lehrer war,
den ich je getroffen habe. Weder Twardowski noch Husserl sind ihm
gleichgekommen, sowohl was die Formulierung der Probleme als auch
die Stellungnahme zu ihrer möglichen Lösung betraf. Er hatte immer
ein Beispiel bei der Hand, er verstand alles, was man ihm zu sagen hatte.
Diese seine Verstehensbereitschaft war wichtig, weil wir - selbstverständlich

- unklar gesprochen haben. Ich erwähne ihn deshalb, weil Edith
Stein mit der Familie Reinach sehr nahe in Verbindung stand, das heißt
mit Reinach selbst und seiner Frau, und dies auf theoretischem Gebiet



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 461

wie auch ganz persönlich und privat. Reinach, «der kleine Knabe», weil
er zum Militär nicht fähig war, hat sich selbst gemeldet und sich um
seine Annahme bemüht. So außerordentlich war jener Wahn, damals im
Jahre 1914, als alle kämpfen wollten. Als wir uns 1914 verabschiedeten,

waren die letzten Worte, die ich von Reinach hörte, die folgenden. Ich
fragte ihn: «Müssen Sie auch an all dem teilnehmen?» - auch weil ich
meinerseits nach Polen fuhr, um zu sehen, was damals geschah. -
«Selbstverständlich, wir sehen uns wahrscheinlich das letzte Mal.» So war es

auch. Dieser Tod, welcher im November 1917 eintraf, hat ohne Zweifel
in gewisser Weise das spätere persönliche Schicksal Edith Steins beeinflußt,

und das umsomehr, als noch etwas hinzukam: als Reinach noch
im Felde war - er war die ganze Zeit an der Westfront und ist eigentlich
infolge seiner Tapferkeit gefallen -, machte er gewisse, mir nicht näher
bekannte (weil ich ihn nicht mehr sah) religiöse Erfahrungen. Edith
Stein hat aber bestimmt davon gehört, da sie ihn mehrmals in Göttingen
traf, als er auf Urlaub kam. Ich habe ihre Reaktion nach seinem Tod
gesehen. Was für einen schrecklichen Eindruck hat Reinachs Tod auf
sie gemacht! Ich bin der Meinung, daß es der Anfang gewisser Wandlungen

war, die sich in ihr später vollzogen.
Von 1923 an arbeitete Edith Stein in Speyer. Es war dort ein gewisses

Mädchen-Lyzeum oder Seminar; sie lehrte selbstverständlich
Philosophie 3. Das war schon in der Zeit, als sie katholisch war. Ich weiß nicht

genau, welches das Datum ihrer Taufe ist. Es gibt deren zwei, die nicht
übereinstimmen. Das erste ist März 1921. «Ich fahre nach Göttingen, um
die lebenswichtigste Tatsache zu treffen», schrieb sie. Was konnte das

sein? Ganz offiziell dagegen wurde geschrieben, daß sie die Taufe am
1. Januar 1922 empfangen habe. Mehrmals versuchte sie sich zu
habilitieren; aber Husserl - wie die alten Herren jener Zeit - war der Ansicht,
daß Frauen sich nicht habilitieren sollten. Also habilitierte sie sich nicht,
obwohl sie den wissenschaftlichen Ertrag dazu hatte. Dasselbe gilt für
die zweite Phänomenologin, Hedwig Conrad-Martius. Trotz ihrer Jahre
ist sie erst nach dem Kriege «Honorar-Professor» geworden, das heißt

- wie Jean Hering sagte - «Professor ohne Honorar». Etwa 1930
versuchte sich Edith Stein - unabhängig von Husserl - in Göttingen zu
habilitieren; die Atmosphäre war aber schon so, daß es ihr nicht gelungen
ist. Es hat nicht erst 1933 in Deutschland begonnen, sondern weit früher.

3 In der Tat wurde sie als Deutschlehrerin in der Schule des Dominikanerinnenklosters

St. Magdalena angestellt (Note des Übersetzers).

30



462 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

Im März 1933, unterwegs von Breslau nach Köln, hat sie mir eine

Karte geschrieben: «Ich fahre ins Kloster.» Ursache? Es steht eine

Bemerkung drin: «Das ist eine alte, unter dem Druck der Verhältnisse
beschleunigte Absicht. » Und dann befand sie sich im Kloster, zuerst in
Köln; später (1938) wurde sie nach Echt in Holland versetzt. In Köln
schrieb sie zuerst ihr Tagebuch, das, soweit es erhalten ist, zum Teil jetzt
publiziert worden ist. Und dann - wie sie es in diesem Tagebuch bemerkt
und was übrigens von anderer Seite bestätigt wurde - hat sie den Auftrag

bekommen, ein großes philosophisches Werk zu schreiben. Das
Werk wurde unter dem Titel «Endliches und ewiges Sein» herausgegeben,
aber - soviel ich weiß - trug es zuerst einen anderen Titel4, nämlich
«Akt und Potenz», einen aristotelischen Titel. Im Kloster, in den Jahren
1935 und 1936, hat sie dieses Buch geschrieben, welches 500 Seiten
umfaßt. Sie hat noch (in Echt) etwas anderes geschrieben, und zwar die

«Kreuzeswissenschaft», eine Studie über Johannes vom Kreuz. Es ist
ein Werk mystischer Prägung, über welches ich hier nicht sprechen
werde.

Und da kam der Tag, an dem der Hirtenbrief der holländischen

Bischöfe, der verfolgte Juden in Schutz nahm, veröffentlicht wurde.
Als Antwort ging die Gestapo in die Klöster und verlangte die Auslieferung

der Juden. Interessant : im Kloster der unbeschuhten Karmelitinnen
in Echt haben sie nicht nach «Schwester Theresia», sondern nach «Fräulein

Dr. Edith Stein» verlangt. Sie wußten, daß sie da war. Woher, ist
schwer mit Sicherheit zu sagen. Pater van Breda, Professor in Louvain,
sagte mir einmal: «Wissen Sie, sie war eine Preußin, sie hat sich selbst

angemeldet, als der Befehl erlassen wurde, daß sich die deutschen Untertanen

anzumelden haben.» Ich weiß nicht, ob er die Wahrheit sagte,
aber es wäre für sie sehr charakteristisch. Eine andere Version hat mir
unsere gemeinsame Kollegin, Frau Gerda Walther erzählt, die zwar das

ganze Leben Sozialistin war, aber in diesem Krieg als Spitzel in der
deutschen Zensur arbeitete. Sie lautete : «Das Kloster hat ja in die Schweiz

geschrieben; man wollte sie in die Schweiz fortberufen. Der Brief wurde
mit der staatlichen Post versandt. Sie wußten doch alles; sie mußten
keineswegs nachspüren, sie hatten ganz einfach alles in der Hand, sie

haben doch alles gelesen, umsomehr als die Post aus einem Besatzungsland

in die Schweiz geschickt wurde.» Wie es war, weiß ich nicht; auf

4 «Akt und Potenz» ist eine unveröffentlichte Vorarbeit zu «Endliches und
ewiges Sein» (Note des Übersetzers).



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 463

jeden Fall kamen sie und haben sie festgenommen. Nach einigen Tagen
(es wird, ich weiß nicht aus welchem Grunde, vom 9. August 1942

gesprochen) soll Edith Stein mit ihrer Schwester (Rosa) in Auschwitz
umgekommen sein.

Das sind Informationen von draußen, welche ich mir Ihnen zu
erzählen erlaube. Auf die nähere Charakteristik ihres Geistes werde ich
aufmerksam machen, wenn ich zum Wesentlichen übergehe.

Vielleicht wird es nützlich sein, wenn ich über publizierte Schriften
Edith Steins spreche. Einen Teil davon bilden die Werke, die sie selbst
veröffentlicht hat. Die Schriften aus dem Nachlaß formen den anderen

Teil; sie sind nach dem Kriege von einer gewissen Frau Gelber veröffentlicht

worden. Es hat sich noch jemand von Seiten der holländischen
Geistlichkeit5 als Mitherausgeber angeführt. Ihre erste Arbeit ist einfach
ihre Dissertation aus dem Jahre 1916 mit dem Titel «Zum Problem der

Einfühlung», welche teilweise 1917 herausgegeben wurde, nämlich der
zweite bis vierte Teil. Man mußte die Kosten der Veröffentlichung selbst

tragen; deshalb ist nur ein Teil der Arbeit publiziert worden. Spätere
Arbeiten sind in dem sog. «Phänomenologischen Jahrbuch» (im 5. und
7. Band) erschienen. Die ersten zwei wurden unter dem gemeinsamen
Titel «Beiträge zur philosophischen Begründung der Psychologie und
der Geisteswissenschaften» veröffentlicht, tatsächlich aber sind es zwei
verschiedene Arbeiten. Die erste - etwa 120 Seiten lang - trägt den Titel
«Psychische Kausalität», die zweite «Individuum und Gemeinschaft».
Es ist eine die philosophischen Grundlagen der Soziologie darstellende

Arbeit, und zwar die Strukturfragen, und - wie ich sagen würde - die

ontologischen Grundlagen der Gemeinschaft. Edith Stein beruft sich
ausdrücklich auf die Arbeit von Tönnies: «Gemeinschaft und
Gesellschaft». Sie bemüht sich aber in ihrer Untersuchung nicht, alle Formen
des gesellschaftlichen Lebens zu erfassen, sondern nur die Gemeinschaft,
d. h. die Gemeinde, das Gemeinschaftsleben. Diese Arbeit wurde 1922

gedruckt; geschrieben aber wurde sie bestimmt früher. Das kann ich
behaupten, da eine Arbeit von mir - welche in demselben Jahrbuch
erschien - mit dem Datum 1921 als Sonderdruck gekennzeichnet, erst
gedruckt wurde, als der Satz der Arbeit Edith Steins schon fertig war.
Demgemäß ist sie etwa 1920, vielleicht schon 1919 geschrieben worden.
Bemerkenswert ist die Zeit der Entstehung im Hinblick darauf, daß es

die Zeit ihres Übergangs von der alten zur neuen religiösen und katho-

5 Es handelt sich um Pater Romaeus Leuven OcD (Note des Übersetzers).



464 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

lischen Einstellung war. Jemand mag vielleicht fragen, ob überhaupt
einige Spuren - und welche - da sind, an denen der Unterschied
zwischen der früheren und der späteren Einstellung erkenntlich wäre. Diese

Symptome sind an zwei oder drei Stellen im Text sichtbar und - mehr
noch - instruktiv für den, der sie persönlich gekannt hat. Sie sind
aufschlußreich hinsichtlich der Gründe und seelischen Dispositionen, die
Edith Steins Ubertritt zum katholischen Glauben erklären könnten. Ich
werde nicht näher darauf eingehen: Ich bin der Ansicht, daß die Gründe,
aus welchen sie katholisch wurde, ihre private und persönliche
Angelegenheit sind und niemand etwas angehen. Bemerkenswert ist nur, daß
sie katholisch geworden ist, obwohl sie vorher in einer ganz anderen

Atmosphäre erzogen wurde; ihre Mutter war tiefgläubige Jüdin.
Die dritte, de facto die vierte Arbeit, trägt den Titel: «Eine

Untersuchung über den Staat». Es ist eine Arbeit aus der philosophischen
Staatstheorie. Von dieser Theorie verstehe ich nichts. Die Arbeit ist
1925 erschienen, aber vielleicht schon im Jahr 1923 entstanden. Ich bin
dieser Meinung, weil sie vor meiner (Habilitations)Arbeit neugedruckt
wurde; zwei Korrekturbogen davon hatte ich bei der Habilitation in der

Hand, das heißt im Juni 1924. Der ganze Band kam erst 1925 heraus,
weil der Druck sehr lange dauerte. Ich hebe das deshalb hervor, weil die

nachfolgende Arbeit Edith Steins im Jahre 1929 veröffentlicht wurde.
Das bedeutet eine sechsjährige Unterbrechung. Die Arbeit aus dem

Jahr 1929 ist eigentlich ein kleiner Artikel, welcher der Gegenüberstellung

husserlscher Phänomenologie und der Philosophie des hl. Thomas

von Aquin gewidmet ist: 20 Seiten. Das ist das erste Anzeichen ihrer
neuen Interessensphäre. Außerdem hat sie auch übersetzt. Im Jahre
1928 ist ihre Übersetzung von Newmans «Briefe und Taschenbücher»
erschienen. Es ist ein großes Buch von einigen hundert Seiten. Später
veröffentlichte sie - das Datum konnte ich leider nicht feststellen, weil
mein Exemplar in Lemberg geblieben ist - die Übersetzung, mit
Kommentar, der «Quaestiones disputatae de veritate» des hl. Thomas von
Aquin 6. Ich habe das damals gelesen und weiß, von welchem Rang diese

Übersetzung ist. Zum zweiten Mal ist das Buch nach dem Kriege
veröffentlicht worden, in den fünfziger Jahren, als dritter und fünfter Band
der «Gesammelten Schriften». Dazu kommt noch eine aus dem Jahre
1939 stammende Arbeit «Uber die Stellung der Frau» oder etwas ähn-

6 Erstauflage 1931 bei Burgmeyer, Breslau; neuherausgegeben von Herder
1952 (Note des Ubersetzers).



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 465

liches 1. Ich interessierte mich nicht dafür; sie wußte das und hat mir
den Text nicht zugeschickt; ich weiß nur, daß es so etwas gibt. Später,
im Jahre 1935/36 (schon 1923/24 fing sie damit an) wurde «Endliches
und ewiges Sein» geschrieben. In einem gewissen Sinne ist es die Arbeit
neuer Prägung, obwohl Edith Stein auch darin Phänomenologe geblieben
ist. Obzwar - wie es scheint - das Manuskript (vielleicht in München) 8

zum Druck zusammengesetzt wurde (selbstverständlich aber nicht
veröffentlicht werden konnte), ist das Buch erst nach dem Kriege, als zweiter

Band ihrer «Gesammelten Werke» erschienen. Der erste Band,
welcher im Jahr 1950 herauskam, ist die «Kreuzeswissenschaft» - ihre letzte
Arbeit. Wann sie sie geschrieben hat, weiß ich nicht genau. Nach
Informationen aus zweiter Hand - d. h. nach den Herausgebern - war die

Arbeit im Moment, wo sie am 3. August 1942 festgenommen wurde,
noch nicht fertig, sondern befand sich in der Phase der Bearbeitung. Es
sind ja die letzten Monate oder das letzte Jahr ihres Lebens. Im ganzen
sind bis jetzt sieben Bände erschienen, fünf habe ich schon erwähnt. Dazu

kommt der Band «Welt und Person», welcher im Jahr 1962 veröffentlicht

wurde. Der Band umfaßt verschiedene Aufsätze und Artikel: drei
über Phänomenologie, einen über Heidegger, eine Arbeit unter dem Titel
«Die Seelenburg» (eine Beilage zum großen Band «Endliches und ewiges

Sein») ; anschließend kommt eine letzte Arbeit, die in diesem Band ihren
Platz gefunden hatte: «Die ontische Struktur der Person». Endlich hat
man als den 7. Band der «Gesammelten Werke» das schon erwähnte
Tagebuch herausgegeben, das mit ihrer Doktorprüfung abschließt und
den Titel «Aus dem Leben einer jüdischen Familie» trägt. Es ist die
Geschichte ihrer Familie. Sie hat aber auch etwas über ihren Aufenthalt
in Göttingen und in Freiburg bis zur Promotion geschrieben. Alles
zusammen sind es etwa 1500 Druckseiten 9.

Ich denke, daß es zwei Phasen in der wissenschaftlichen Entwicklung

Edith Steins gibt, die durch eine ziemlich lange Periode des Schweigen

voneinander getrennt sind. Letztere kann aber keineswegs als

Untätigkeitsperiode gelten, sondern muß als die große Vorbereitungszeit
zur Wandlung angesehen werden. Diese zwei Arbeitsphasen unterschei-

7 Wahrscheinlich «Frauenbildung und Frauenberuf», hrsg. bei Schuele,
München, Steiner Verlag 1979; oder «Ethos und Frauenberuf», Augsburg, Haas und
Grabmann 1932 (Note des Ubersetzers).

8 In der Tat in Breslau.
9 Die Bände 8 und 9 erschienen 1976; sie sind ein «Selbstbildnis in Briefen»

(Note des Übersetzers).



466 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

den sich im ganzen Stil der Arbeit, nicht aber durch die Schaffensmethode.

Edith Stein war Phänomenologe, und sie arbeitete in derselben

Weise weiter, obwohl es einige Abweichungen gibt, nämlich in der großen
Arbeit über das Sein. Der Unterschied tritt aber in der Problematik
deutlich hervor. Die Problematik der ersten Periode dreht sich immer

um dieselbe Frage; sie ist auf die Aufgabe der «Grundlegung», der
Fundamentalbildung einer Humanistik gerichtet. Die Deutschen nennen die

Sache «Geisteswissenschaften». Seit ihrer ersten Arbeit bis zur
«Untersuchung über den Staat» dient eigentlich alles demselben Zweck; nur
später werden noch etliche Unterschiede zwischen der Begründung der

Psychologie und der der Geisteswissenschaften hinzugefügt, die im
Zusammenhang mit ihrer Konzeption des Menschen, eventuell der menschlichen

Person stehen. Was die zweite Periode betrifft, so werde ich im
Prinzip nur über das Buch «Endliches und ewiges Sein» sprechen. Es

wird darin die ontologische Problematik erwogen, ontologisch im klassischen

Sinne des Wortes seit Aristoteles bis zu der sog. Ontologie der

Phänomenologen. Tatsächlich unterscheidet sich die letztgenannte
teilweise von der ersten: jene war nämlich metaphysisch, diese - in einer

Sphäre der Fragen - hütet sich, metaphysische Entscheidungen
auszusprechen, und versucht - um es allgemeinverständlich zu sagen - die,

ontologischen Grundbegriffe herauszuanalysieren. Die neue Problematik,
mit der sich Edith Stein jetzt beschäftigt, läuft deutlich auf die
Gottesproblematik hinaus, wovon früher keine Rede war. Wie ich schon erwähnt
habe, gibt es in der Arbeit « Individuum und Gemeinschaft » eine in dieser

Hinsicht instruktive Passage, welche deutlich anzeigt, daß die Autorin
eine bestimmte Erfahrung, eine Gotteserfahrung nämlich, gehabt hat
und daß diese Erfahrung ihrerseits eine gewisse positive Antwort
verursachte. Das wurde ausdrücklich gesagt. Die philosophische Gottesproblematik

des ewigen Seins wurde von ihr früher nicht berührt. Es gibt auch

einen Unterschied - zweiten Ranges vielleicht - im Stil der Arbeit. Alle
ihre früheren Arbeiten sind - der Methode nach - phänomenologisch,
das heißt, nicht die Literatur wird als Ausgangspunkt angenommen,
sondern am Anfang werden konkrete, sachlich gerichtete Fragen gestellt,
auf welche man zu antworten versucht. Stellung zur Literatur wird erst

später in der Diskussion bezogen : das und das kann hier und dort gefunden

werden, hier und dort stimme ich der Sache nicht zu, in diesem

Punkte aber bin ich mit der Meinung des Verfassers einverstanden. Der
Ausgangspunkt ist immer ein rein sachlicher; es geht um die Fragen, die

am Anfang gestellt werden müssen. Alle, die zur phänomenologischen



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 467

Gemeinschaft gehörten, machten es so. Auch Husserl - außer in einer
oder zwei Arbeiten, in denen er anders verfuhr, z. B. polemisierte -
arbeitete in dieser Weise. In der großen Arbeit Edith Steins aber, die
bereits im Kloster geschrieben wurde, sieht alles anders aus : zuerst eine

Darstellung der fremden Meinung, anschließend der Versuch der

Auseinandersetzung mit bestimmten Fragen, in welcher gewisse
phänomenologische Entscheidungen verteidigt werden. Ich muß hinzufügen, daß

diese Beschäftigung mit der Literatur in doppelter Weise fortgeht.
Zuerst Aristoteles. Es handelt sich hier um die aristotelische «Metaphysik»,
um einige seiner Begriffe: «Akt und Potenz», «Hyle und Morphe»; erst
in der Diskussion beginnt man, eigene entsprechende Begriffe auszuarbeiten.

Es muß dazu festgestellt werden, daß es keineswegs ein «reiner»

Aristoteles ist. Es ist Thomas. Und Edith Stein hat bestimmt - dafür
habe ich Beweise - zwei Arbeiten von Thomas im Original gelesen: «De

ente et essentia» und «Quaestiones de veritate». Das spürt man sofort
aus der Stellungnahme, aus der Diskussion. Was die anderen Texte
betrifft, ist das nicht sicher: Ich weiß nicht, wie das mit der ersten und
der zweiten «Summa» ist. Sie beruft sich in einer Passage darauf. Manchmal

bezieht sie sich auf Gredt, einen der Interpreten von Thomas ihrer
Zeit. So weiß ich nicht, inwieweit Edith Stein in jeder Hinsicht zu den

Originaltexten von Thomas gegriffen hat. Es wäre doch eine ungeheure
Arbeit gewesen, alle seine Texte zu lesen; so würde es mich nicht wundern,

wenn sie andere Quellen herbeigezogen hätte. Noch ein Zug ist
meiner Meinung nach für sie charakteristisch. Ich bin überzeugt, daß

Edith Stein kein einziges Wort schrieb, an welches sie nicht glaubte,
und daß sie nichts im Geiste des Konformismus getan hätte. Ein Zeugnis
dafür ist, daß sie eine Reihe von Sätzen gegen Thomas äußerte, und
zwar in der Frage nach den idealen Gegenständen, den Ideen usw. Es

gibt noch weitere Stellen, die auch den Begriff der Form und Materie
betreffen, gegen die (nachdem die fremde Meinung dargestellt worden

ist) der eigene Standpunkt ausdrücklich dargelegt wird, ohne -
sozusagen - davor Angst zu haben. Noch etwas anderes möchte ich hervorheben:

bei der Besprechung fremder Meinungen, (insbesondere im «De

Deo» aus dem ersten Teile der «Summa») wird deutlich darauf hingewiesen,

daß etliche Thesen sich nicht verstehen lassen, nämlich Behauptungen,

die den «Actus purus» betreffen. An weiteren Stellen, die - wie
oben erwähnt wurde - die Vereinigung der Form mit der Existenz,
entweder mit der Materie zusammen oder ohne Materie betreffen, wird die

Stellung des hl. Thomas untersucht, aber an verschiedenen anderen



468 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

Stellen ist zu lesen: «Das kann ich nicht verstehen.» Damit ist so etwas
wie eine Grenze gezogen zwischen den Passagen, wo sich die Autorin
kompetent als Philosophin fühlt, und denen, wo sie als Philosophin
nichts zu sagen vermag. Auf der einen Seite gibt es eine ganze Reihe von
Behauptungen, welche sie von sich aus äußert, wenn sie die Frage untersucht,

die - wie ich (meiner Terminologie nach) gerne sagen würde - die
Form, die Materie und die Existenz der sog. «reinen Geister», d. h. der

Engel betrifft. Wo sie aber die Frage nach der Heiligsten Dreifaltigkeit
aufnimmt, spricht sie im Geiste der Tradition einer bestimmten Religion.
Das heißt, es geht nicht darum, eine - sozusagen - rationale Theologie
zu betreiben oder eine Theologie, die sich zur Aufgabe stellt, einige Fragen

und Behauptungen zu besprechen, die in jedweder Religion
wahrhaftig sein könnten oder angenommen werden dürften; es geht hier um
einige spezielle Behauptungen, welche für die bestimmte [christliche]
Religion charakteristisch sind. Hier verschwindet der Unterschied
zwischen ihrer philosophischen Stellungnahme und dem, was ohne Zweifel
nicht mehr zur Philosophie, sondern zu einer bestimmten Theologie
gehört - und was selbstverständlich auf diese oder andere Weise behandelt

werden kann. Ich würde nicht zu sagen wagen, daß diese ihre immer
wiederkehrende Behauptung, daß sie nicht verstehe, daß es sich nicht
verstehen lasse, ausgerechnet mit jenem Moment ihrer geistigen
Entwicklung zusammenhänge, wo sie sich selbst sagte: mit der Philosophie
bin ich eigentlich fertig, jetzt muß ich mich Johannes vom Kreuz
zuwenden. Es kann sein ; es kann auch sein, daß es das in gewissem Sinne

tragische Finale für die Autorin war, das darin bestand, darauf zu
verzichten, weiter Philosophie zu betreiben. Sie hat darauf verzichtet,
Philosophie auf die Weise zu pflegen, wie sie von Husserl immer wieder auf
seine Fahne geschrieben ward und die auch sie ganz und gar
übernommen hatte: In der Philosophie darf nichts angenommen werden, dessen

absolute Evidenz - nach der durchgeführten Analyse - nicht gewonnen werden

kann. Es ist nicht erlaubt, Behauptungen zu äußern, für welche das

Fundament in der Erfahrung - im breitesten Sinne des Wortes - ungeklärt

bleibt; z. B. zu sagen: es sind die Fragen, die mich bewegen, aber
ich verstehe nichts, ich kann keine Intuition oder Evidenz gewinnen

ganz einfach: ich weiß nicht... Für jemand, der auf andere Weise als

Husserl und die Phänomenologen Philosophie betreibt, kann die Frage
nach den radikalen Grundlagen der philosophischen Entscheidungen
keine Rolle spielen. Ich habe den Eindruck, daß für sie diese Frage von
Belang war. Deshalb denke ich, daß es eine tiefe innere Krise war, aus



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 469

welcher sie, meiner Meinung nach, in einer für sie glücklichen Weise

herausgekommen ist. Ich möchte aber hier ein Mißverständnis beseitigen:
in den bestehenden philosophischen Schriften im allgemeinen sind viele
Behauptungen geschrieben worden, welche sich mit den ursprünglichen
Intuitionen nicht decken. Es ist natürlich eine Schwäche, die uns
Menschen eigen ist, und wir bedauern es sehr. Hier aber geht es um das Prinzip,

nämlich daß wir versuchen - und sie versuchte es auch - nur auszusagen,

was sich mit der ursprünglichen Intuition deckt.
Wie kann diese erste Phase, die Problematik der ersten Schaffensperiode,

d. h. die Frage nach der Begründung der Geisteswissenschaften

begriffen werden? Ihr und unser Meister (Husserl) war doch von Beruf
Mathematiker. Ich weiß nicht, was ihm aus der Physik bekannt war, es

scheint nicht allzuviel. Im Geiste aber war er eben Mathematiker, später
Logiker; die Fragen nach dem Menschen waren relativ weit von ihm
entfernt. Noch im Jahre 1911 - als er die «Philosophie als strenge Wissenschaft»

schrieb (ein Artikel in «Logos») - polemisierte er. Mit wem? Er
setzte sich mit seinem Wohltäter, d. h. mit Dilthey auseinander, gegen
Weltanschauungsphilosophie, gegen Verwicklungen der ganzen dilthey-
schen Problematik mit seinen eigenen philosophischen Forschungen.
«Philosophie als strenge Wissenschaft» sollte fast «more geometrico»
gepflegt werden. Und jetzt interessierte sich seine Schülerin für die

Grundlagen der Geisteswissenschaften. Das hatte bestimmte Ursachen.
Zunächst ist es so, weil Edith Stein nicht Mathematik, sondern
Geschichte, deutsche Literatur usw. studiert hatte. Zweitens studierte sie

Philosophie in Breslau, und zwar unter wissenschaftlich ziemlich
unglücklichen Umständen. Es war dort - an den Namen erinnere ich mich
nicht - ein gewisser Hauptordinarius 10, der ein Buch - wie mir scheint -
über Goethe und Schiller veröffentlichte, so daß alle Fremden - wie
Edith Stein selbst schreibt - glaubten, er sei Literaturwissenschaftler.
Philosophie gab es dort kaum. Außerdem waren noch zwei andere dort.
Einer, William Stern, war damals außerordentlicher Professor, und

- wie bekannt - beschäftigte er sich mit der Sprache des Kindes usw.
auf bestimmte Weise. Er hat zwar «Person und Sache» geschrieben, ein

großes Werk, auf welches er - wie es scheint - Nachdruck legte; praktisch
aber war er ein empirischer, experimenteller Psychologe eines bestimmten

Typus. Zum Beispiel hat er Edith Stein empfohlen, ihre Dissertation

10 Anmerkung des Herausgebers: Eugen Kühnemann; siehe: Edith Stein,
aus dem Leben einer jüdischen Familie, Louvain 1965, S. 122.



470 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

über die Reaktionen des Kindes auf verschiedene «Bildchen» zu schreiben,

was sie mit Empörung abgelehnt hat. Anschheßend kam Hönigs-
wald hinzu, welcher Dozent war und auch in dieser Zeit las ; er hat irgendein

psychologisches Werk geschrieben. Ihre Reaktion ist uns bekannt,
weil sie diese selbst in ihrem Tagebuch beschrieb: «Ich habe mich
überzeugt, daß es eine Wissenschaft ohne Methode und ohne Grundlagen
ist» und daß eigentlich nichts Interessantes darin steht.

In Göttingen, bei Georg Elias Müller, war zwar eine Psychologie
mit den großen Methoden, nämlich experimentellen, naturwissenschaftlich-statistischen;

aber Wissenschaft vom Menschen gab es auch da

nicht. Empfindungen usw., sinnliche Empfindungen, Farbempfindungen

man machte alles experimentell, und die untersuchten Personen

mußten sich vor Aussagen hüten, welche nicht genau der Empfindung
entsprachen, weil diese schon unwissenschaftlich waren. Vom Menschen

war dort keine Rede. Das einzige Buch Müllers, welches hier in Betracht

gezogen werden kann, ist das «Über das Gedächtnis», doch enthält es

auch nur experimentelle Untersuchungen, welche auf dem «Zahlenvirtuosen»

Rückles durchgeführt wurden, der wunderbare Sachen machen

konnte; der Verfasser untersuchte bei dieser Gelegenheit das unvisuelle
Gedächtnis Rückles. Worauf ist Edith Stein in Göttingen noch gestoßen?
Auf den zweiten Band der «Logischen Untersuchungen». Was war das?

Man kann sagen, daß es eine Art beschreibende Psychologie des Denkens

war. Sie wurde von der Sache ergriffen und auch davon, daß hier
bestimmte deskriptive Ergebnisse an Hand einer Methode gewonnen
wurden. Das Bedürfnis aber nach einer anderen Psychologie, einer
anderen Wissenschaft vom Menschen war in ihr sehr lebendig, weil sie den

Mangel im Gebiete der Psychologie erkannt hatte. Zugleich darf nicht
vergessen werden, daß im Jahre 1912 Wilhelm Dilthey, welcher erst am
Ende seines Lebens und später nach seinem Tode wirksam zu werden

begann, schon gestorben war. Es sind Diltheys Schüler, Spranger und
andere, die ihn in den Vordergrund gestellt haben. Dazu kommt noch

etwas. In den Arbeiten Edith Steins nämlich, welche entweder die
«Einfühlung» oder das «Individuum und die Gemeinschaft» betreffen (quasi
die Grundlagen der Soziologie), wird eine Frage immer wieder
hervorgehoben: die Frage nach der Natur des Menschen, der menschlichen
Person.

Ihre erste Arbeit, ihre Dissertation hat zwei Themen: das Thema
der Einfühlung und das Thema des Aufbaus dessen, was «psychophy-
sisches Individuum» genannt wird. Hier tritt in einem bestimmten



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 471

Moment der Geist hervor, und es erscheint auch die Person. Die tiefsten,
die interessantesten, obzwar auch die fraglichsten Erwägungen in
«Individuum und Gemeinschaft» sind der Struktur des Menschen gewidmet,
seiner Seele - ich werde sofort genauer darüber sprechen - und seinem

«Geist». Die Sache kommt immer wieder auf bis zum Ende. Ich weiß

nicht, weil es nicht angegeben wurde, aus welcher Zeit «Die ontische

Struktur der Person» stammt11 ; es ist aber eine ihrer letzten Arbeiten

vor dem Klostereintritt. Auch diese Arbeit über die menschliche Person

kommt dazu. Wer «Endliches und ewiges Sein» liest, wird sofort sehen,

daß dort am meisten und in persönlicher Weise das Wesen des Menschen,
das Wesen der menschlichen Person untersucht, erörtert und erwogen
wird. Ich muß bemerken und unterstreichen, daß dort vom «ewigen
Sein» relativ wenig gesprochen wird und daß dieses «Wenige» - ich bin
dieser Meinung, soweit ich mich orientieren kann - von geringer
Originalität ist. Das Thema dagegen, der Mensch und seine psychophysische
Struktur kommt immer wieder auf ; es bewegt sie, darüber will sie genau
orientiert sein. Warum aber hat sie sich mit der Einfühlung beschäftigt,
anstatt sofort die Person ins Zentrum zu stellen? Nämlich darum, weil
in ihr das Interesse für die Begründung, für das Schaffen der Grundlagen
für die Geisteswissenschaften sehr wach war; und sie dachte auch, daß

die Einfühlung der Weg zur Klärung der theoretischen Grundlagen des

Wissens nicht nur vom Menschen, sondern auch von der menschlichen
Gemeinschaft sei. Außerdem war das Thema zur Zeit «en vogue» und ist
von verschiedenen hervorragenden Leuten in verschiedenen Kontexten
erörtert worden. Das Thema «Einfühlung» - ich komme gleich zu der

Frage, ob es möglich ist, sich so zu äußern - ist ein Thema, das im
19. Jahrhundert unter den Ästhetikern erwogen wurde. Es ist Friedrich
Theodor Vischer, der bis zur Romantik, zu Novalis zurückgreift; dann
kommt sein Sohn Robert; später finden sich eine ganze Menge Psychologen,

mit Theodor Lipps, Hans Volkelt, Moritz Geiger, Witasek usw.

zusammen. Alle beschäftigen sich mit der sog. «Einfühlung» auf dem

Sachgebiet der ästhetischen Fragen, obwohl alle, d. h. unter den anderen

Lipps, wie auch Volkelt, «Einfühlung» im täglichen Leben und
«Einfühlung» im Verkehr mit dem Kunstwerk unterscheiden. Es gibt aber

nicht nur diese Welle. Auch Scheler hat sich mit diesen Dingen beschäf-

11 Nach dem Vorwort des Herausgebers der «Werke» 6 könnte dieser Text
zwischen 1930 und 1932 geschrieben worden sein (Note des Ubersetzers).



472 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

tigt, hat sich aber negativ auf das Problem bezogen. Inmitten der Phä-

nomenologen beschäftigte sich Geiger mit der Frage, und doch auch
Husserl. Husserl hat aber einen anderen Aspekt in Betracht gezogen,
von dem wir aus den Vorkriegszeiten keine schriftliche Spur erhalten
haben außer den «Méditations Cartésiennes» von 1929, d. h. außer den
«Pariser Vorträgen». Bei Edith Stein aber ist schon alles vorgesehen,
nämlich wie sich diese Problematik weiterentwickeln soll. Husserl

beschäftigte sich mit der Einfühlung im Zusammenhang mit der Schwierigkeit,

auf die jeder Idealist stößt, um nicht als Solipsist verurteilt zu
werden. Wie ist Solipsismus zu vermeiden, wenn über ein reines «Ich»
und ein reines Bewußtsein des philosophierenden Subjekts gesprochen
wird? Der Weg, um sich aus dem Solipsismus herauszuziehen, den Husserl

später wirklich in den «Méditations Cartésiennes» (1929) gegangen
ist, führt gerade durch die sog. «Einfühlung» hindurch, welche er auf
eigene Weise verstanden hat und welche uns den Weg zu den anderen

Subjekten, zu anderen philosophierenden Subjekten, zu anderen Monaden

angeblich zugänglich macht. All das gilt für Edith Stein keineswegs
als Ausgangspunkt. Wahrscheinlich wußte sie auch nichts darüber, weil
sie zur Zeit keine husserlschen Manuskripte kannte. Sie kannte die

«Ideen», in welchen das Thema in einer Passage leicht berührt worden

war. Dennoch hat sie Husserl diese ganze Reihe von Problemen in ihrer
Dissertation vorgebracht und gezeigt, auf welche Weise es jetzt - der
Reihe nach - weiter gehen soll, natürlich in einer sehr losen Zusammenstellung,

in einer Skizze. Die Frage nach der Klärung der Möglichkeit der

gegenseitigen Verständigung zwischen den Menschen hat sie am meisten

bewegt, also die Frage nach der Möglichkeit der Schaffung einer menschlichen

Gemeinschaft, welche nicht nur theoretisch, sondern auch für
ihr Leben, in gewisser Weise für sie selbst sehr nötig war. Ich habe schon

vorhin gesagt, daß es eine solche Gemeinschaft der Göttinger Philosophen
gab, daß wir uns manchmal, ohne ein Wort zu sagen, verstanden haben.

Als wir uns nach Jahren wiedersahen, wußten wir nach wenigen Worten,
mit wem dieser oder jener sich jetzt beschäftigt. Edith Stein war in dieser

Gemeinschaft verwurzelt, und viele Jahre hindurch hat sie mit den Leuten

aus dem Freundeskreis Kontakte fortgesetzt, soweit sie nur konnte.
Sie brauchte aber - das sehe ich aus ihren persönlichen Erinnerungen -
die Gemeinschaft mit der Nation, als deren Glied sie sich fühlte. Den

ganzen Krieg erlebte sie in einer merkwürdigen Einstellung, als ob sie

allein einen Kampf gegen etwas führen würde. Sie wollte dienen. Als sie

noch Husserls Assistentin war, hat sie mir immer wieder geschrieben, ob



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 473

sie eigentlich das Recht habe, sich jetzt mit Philosophie und solchen
dummen Sachen zu beschäftigen, wenn Leute sterben, wenn man ihnen
helfen sollte, wenn usw. So sehen wir, daß die Existenz einer solchen
Gemeinschaft für sie etwas Persönlich-Wesentliches war, und daß sie

nach der Grundlage der Möglichkeit des Entstehens der Gemeinschaft
dieser Art suchte. In ihrer späteren Arbeit (aus den Jahren 1923 oder

1924) «Individuum und Gemeinschaft» spricht sie über verschiedene

Möglichkeiten, wie Gemeinschaft und Kontakt zwischen den Menschen

gewonnen werden können. Eine der Möglichkeiten ist gerade die

«Einfühlung». Also hat sie alle diese Probleme eng zusammengebunden.
Nach dieser allgemeinen Skizze möchte ich noch ein paar Worte zu

ihrer ersten Arbeit über «Einfühlung» sagen. Diese Arbeit ist in Polen

eigentlich nur in einem Exemplar vorhanden. Sie wurde im Jahre 1917

als Dissertation herausgegeben, in ungefähr 150 Exemplaren! Jetzt steht
es besser, weil schon eine englische Übersetzung fertig ist; ich vermute
jedoch, daß hier niemand dieses Buch besitzt, auch ich nicht. Infolgedessen

meine ich, daß einige sehr skizzenhafte Angaben über diese erste

Arbeit Edith Steins hier nützlich sein könnten.
Als ich das Wort «Einfühlung» benützte, fügte ich gleich hinzu, daß

ich nicht wisse, ob es vollkommen korrekt sei, sich so zu äußern. In der

polnischen Sprache gibt es zwei passende Wörter, welche zugleich mit
den zwei verschiedenen, gewöhnlich nicht voneinander getrennten
Begriffen der «Einfühlung» verbunden sind: nämlich «Einfühlung»
schlechthin und das «Sich-in-etwas-Einfühlen», das « In-etwas-Hinein-
dringen», etwas verstehen - auch mittelbar. Wenn man einfach
«Einfühlung» sagt, ist der Unterschied kaum sichtbar. Dieser Begriff hat sich

- sagen wir - zwischen den achtziger und neunziger Jahren des 19. und
den dreißiger Jahren des 20. Jahrhunderts weitgehend verändert, so

daß eine umfassende Geschichte der Transformation der Konzeption der

Einfühlung in der deutschen Philosophie geschrieben werden könnte. Die
Arbeit Edith Steins wurde 1915/16 geschrieben und ist früher als viele
andere Arbeiten über dasselbe Thema veröffentlicht worden. Es gibt
z. B. eine Arbeit von Volkelt «Über das ästhetische Bewußtsein» aus
dem Jahre 1920. Edith Stein kannte eigentlich Lipps nur aus einer
Periode. Lipps ist zwar 1912 gestorben, aber nicht alles war zu jener Zeit
herausgegeben worden; so daß ihre Arbeit als die erste in dieser bestimmten

Phase der Fragen, eventuell der Theorienentwicklung, welche mit
diesen Fragen verbunden war, anerkannt werden muß. Die allgemeine

Entwicklungslinie des Problems ist so, daß man mit der Frage beginnt,



474 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

wie es eigentlich steht, wenn hier, vor mir, ein Stück Marmor liegt, ich
aber sage: Frauenleib. Ich sage nicht: das ist Venus, weil mit dieser

Feststellung eine literarische Geschichte verbunden ist; ich sage:
Frauenleib. In dem alten Luxemburgmuseum in Paris stand eine Skulptur

von Moreau, «Bacchantin» genannt. Es ist ohne Zweifel - das spürt
man sofort - eine in der Liebesextase hegende Frau. Ihr Lächeln sagt
eigentlich alles aus; es ist ein Lächeln der Begeisterung, außerordentlicher

Begeisterung. Nun gut, sagt man, aber das ist ein Stein, dir gegenüber.

Woher stammt eigentlich dieses seltsame Phänomen Was für ein
Wunder hat es geschaffen, daß ich eine Frau sehe, und mehr noch, eine

Frau in einer bestimmten Stimmung, eine etwas erlebende Frau, die

Frau eines bestimmten psychisch-menschlichen Typus, eines bestimmten
Charakters usw.? Man kann sagen: «das wird alles eingefühlt» - ah das

wird in den Stein hineingefühlt, du hast das hineingesteckt, du hast in
diesen Stein hier irgendwie deine eigenen Erlebnisse oder Entwürfe, die
Idee der Liehe oder der Begeisterung hineingelegt. Der Stein ist aus dem

Vordergrund verschwunden und du hast jetzt eine Art Täuschung, so

wie noch Lessing darüber redet : «Täuschung, und die Täuschung gefällt. »

All das ist von uns in den leblosen Stein hineingelegt, es kann nicht
anders sein, weil der Stein doch ein Stein ist. Das ist der Ausgangspunkt der
Ästhetik, welcher zum ersten Begriff der «Einfühlung» führt, die als das

«Einfühlen-in-etwas» unserer eigenen Stimmungen, unserer eigenen
Gefühle erfaßt wird. Dann kommen verschiedene genetische Theorien
hinzu, nach welchen es verschiedene Ursachen für einen solchen Schein

gibt, sei es Nachahmung oder irgend etwas anderes, der Effekt jedoch
sieht letzten Endes so aus. Die Diskussion aber, welche sich über Jahre
und sogar Jahrzehnte fortsetzte, hat endlich zur Einsicht geführt, daß

diese Lösung als ungenügend betrachtet werden muß. Sei es auch nur
deshalb, weil aus einer solchen Skultpur oder einem Bild, aus einem

Porträt z. B., Daten ausstrahlen, welche nicht nur die Stimmung des

entsprechenden Mannes, sondern auch seine psychische Struktur, seine

psychische Reife erkennen lassen. Nehmen wir ein Beispiel aus einem

mir bekannten Gebiet. Ich möchte sie auf einige Porträts von
Rembrandt aufmerksam machen. Ich habe sie zum ersten Mal gesehen, als
ich noch ein Knabe war; damals hatte ich keine Ahnung, wie erfahren
und reif ein Mann im Alter ist. Jetzt wurden mir - auf Grund des
gegebenen Kunstwerkes - psychische Tatsachen bewußt, von welchen ich
aus meiner eigenen Erfahrung heraus keine Ahnung hatte. Einfacher

gesagt, man verkehrt mit der Kunst, um sich durch fremde psychische



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 475

Erfahrungen bereichern zu lassen, welche auf irgendeine Weise in die

Farben und Gestalten hineingezaubert worden sind. Es ist ja doch mit
den Leuten ähnlich. Ich habe ihn, sage ich, getroffen; ach, wie traurig
war er! Warum bist du so traurig? Und jetzt beginnt er eine Geschichte

zu erzählen. Hier dagegen wird mir gesagt : du hast es dir nur so eingebildet,

du schreibst ihm deine eigene Trauer zu. Er hat nur die Grimasse

auf dem Gesicht, dazu kommt nun noch deine eigene Illusion. Und jetzt
sagt man weiter: Was für ein schreckliches Hundewetter! Du steckst
deine Stimmung in die ihrerseits doch ganz leblose, dem psychischen
Leben fremde Landschaft hinein. Wie ist es, wenn man guter Laune ins

Gebirge geht, plötzlich aber in schlechtes Wetter kommt? Alles wird
ekelhaft und widrig, denn jetzt fängt dieses Wetter an, auf mich zu
wirken. Ich erlebe eine Wandlung, die gute Laune verläßt mich. Wozu
geht man ins Gebirge Um etwas zu erleben, was im täglichen, privaten
Leben nicht zu erleben ist.

Verschiedene wie die eben zitierten Tatsachen waren die Ursache,
daß eine immer stärkere Tendenz zum Einverständnis führte, die sog.

«Einfühlung» als «Eindringen-in-etwas» sei eine bestimmte Erfahrungsart.

Es ist keine Telepathie, sondern eine Erfahrung, die sich auf
bestimmte psychische Tatsachen stützt, Tatsachen, die ihrerseits diese

Erfahrung verursachen und möglich machen. So trat langsam und immer
deutlicher eine Auffassung hervor, daß die sog. «Einfühlung» eine Art
von Erfahrung sei. Was für eine Art der Erfahrung aber? Auch Edith
Stein möchte die These verteidigen, daß es eine ganz bestimmte Art der

Erfahrung sei. Da wird ganz deutlich gesagt: «Erfahrung». Doch jetzt
kommen Bedenken, welche sie veranlassen, sich aus dieser Stellung
teilweise zurückzuziehen, oder sie zur Vorsicht mahnen. Wenn Edith Stein

«Erfahrung» sagt, steht selbstverständlich der phänomenologische, hus-
serlsche Begriff der Erfahrung im Hintergrund. Wenn über Erfahrung
gesprochen wird, ist vor allem die sinnliche Wahrnehmung gemeint,
denn mit dieser Art der Erfahrung fängt man an, in der mir die Sachen

und ihre Eigenschaften selbst - wie Husserl sagt - originell und leibhaft
gegeben sind. Es ist eine dem Positivismus widersprechende Meinung;
sie widerspricht auch Hume, nach dem dem Menschen nur seine eigenen
Ideen oder Impressionen gegeben sind. Gegeben sind die Sachen, und für
diese Art der Erfahrung ist das Charakteristische, daß in ihr der Gegenstand

der Wahrnehmung selbstgegenwärtig, selbstgegeben ist. Husserl

spricht über «Selbstgegebenheit», über die leibliche Selbstgegebenheit,
«Selbstgegenwart» usw., und stellt das alles der «Vergegenwärtigung»



476 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

entgegen, d. h. dem «Sich-gegenwärtig-machen» dessen, was nicht da ist,
d. h. dessen, was eingebildet worden ist, also dem bloßen Denken, dieser

oder jener Vorstellung, wobei meine ganze Fähigkeit, mir etwas
einzubilden, keineswegs verursachen kann, daß hier und da, vor mir, Hamlet
selbst käme und mit mir zu sprechen begänne. Husserl gebraucht hier
den Terminus «originär». Er hat im deutsch-lateinischen, akademischen

Jargon geschrieben. «Originär» heißt «ursprünglich»; wir lernen etwas

ursprünglich kennen ohne Hilfe der Ersatzdaten. Edith Stein nimmt den

Begriff auf, ohne ihn weiter zu analysieren. Das ist meiner Meinung nach
ein Fehler. Ich bin überzeugt, daß es ein Begriff ist, der weiter analysiert
werden muß. Edith Stein zeigt nur die Fälle auf, wo diese «Originalität»,
diese Ursprünglichkeit hervortritt. Und zwar zählt sie die immanente

Wahrnehmung, die Wahrnehmung eigener Erlebnisse und auch - sie

glaubt an das - die sog. Ideation auf, d. h. die unmittelbare Anschauung
notwendiger Zusammenhänge zwischen gewissen ursprünglichen
Elementen, welche zu den Axiomen führen. Aber das ist keine «Einführung».
Diese Ursprünglichkeit, diese leibhafte Selbstgegebenheit dessen, was
unmittelbar erfaßt worden ist, gibt es in der «Einfühlung» nicht. Edith
Stein vergleicht die «Einfühlung» mit der Erinnerung und der Erwartung.

Sie sagt: mit der «Einfühlung» verhält es sich ähnlich wie mit dem

Wissen, daß der Hinterkopf eines meiner Freunde gut mit Haaren bedeckt

ist, obwohl ich nicht den ganzen Kopf sehen kann ; wenn er mir aber den

Rücken zuwenden wird, werde ich alles sehen. Edith Stein sagt: die
fremde Stimmung, der fremde psychische Zustand ist mir in gewisser
Weise mitgegeben, etwa wie die Kehrseite einer Medaille. Weil sich aber
die Medaille wenden läßt, kann auch die Kehrseite gesehen werden. Die
fremde Stimmung dagegen läßt sich nicht so innerlich, so unmittelbar,
so leibhaft schauen. Das ist eben der Unterschied zwischen «Einfühlung»
und Erfahrung in diesem Sinne. Warum wird aber gesagt, daß auch das

eine Art Erfahrung ist? Weil es anders aussieht, als wenn ich mir etwas
sehr lebhaft einbilde, so, wie ich mir - in dem Moment, als ich über die

«Bacchantin» in Paris gesprochen habe - einbildete, wie diese Skulptur
aussieht. Leider konnte ich sie nicht selbstgegenwärtig sehen. Ich habe
sie sehr lebendig «gesehen» mit ihrem Lächeln, ihrer Kopfbewegung usw.,
aber gegenwärtig war sie trotzdem nicht. Falls ich dagegen jemandem in
die Augen schaue, so glaube ich trotz allem, daß mir - obwohl es mir
nicht so ursprünglich gegeben ist wie sein Gesicht - auf irgendeine Weise

seine, sagen wir, Nachdenklichkeit oder Versonnenheit gegeben wird.
Wenn ich spreche, weiß ich, ob meine Zuhörer zusammen mit mir denken



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 477

oder ob sie sich langweilen. Ich brauche nicht herumzuschauen, das fällt
mir sofort auf. Diese Art der Selbstgegebenheit, der Qualität des Zu-
standserlebnisses ist für mich da. Ich kann mich auch irren. Edith Stein
hat ein ganzes Kapitel geschrieben, welches speziell den Täuschungen
im Rahmen des «Sich-Einfühlens» gewidmet ist. Täuschungen sind aber
auch in der sinnlichen Wahrnehmung vorhanden. In dieser Hinsicht gibt
es da keinen Unterschied. Das ist der Ausgangspunkt.

Jetzt kommt eine neue Frage: Was kann mir gegeben sein, nicht
mehr beim Kunstwerk, sondern beim anderen Menschen, und zwar dann,

wenn ich das Phänomen des fremden psychischen Zustandes, irgendwelcher

fremden Erregung wahrnehme? Was kann mir überhaupt gegeben
sein? Und hier kommt das zweite Thema zum Vorschein. Was ist der

Menscht Was für ursprüngliche Elemente hat er? Und hier beginnt das

für Edith Stein spezifische Thema, welches behandelt werden soll: wie
ist der Mensch gebaut, zu dem ich einen Zugang - unter anderem in der

«Einfühlung» - gewinnen kann? Und jetzt zeigt sich, daß es eine sehr

komplizierte Sache ist. Auf Grund der ersten Arbeit Edith Steins werde
ich nur kurz die Probleme nennen, welche hier in Betracht gezogen werden.

Weil sie eine Schülerin Husserls ist, kommt zuerst vor allem «das

reine Ich», anschließend das Bewußtsein, später etwas, was ich im
polnischen nicht ausdrücken kann, nämlich Leib, d. h. menschlicher Leib,
welcher sich aber vom Körper wesentlich unterscheidet. Es liegt die

ganze Analyse des Themas vor, wonach sich der lebendige Leib - mein

eigener Leib, den ich habe - von mir selbst unterscheidet, so z. B. wenn
mich jetzt jemand erschießen und nur noch ein Leichnam daliegen
würde. Es geht nicht darum, daß es einen Unterschied gibt zwischen

dem, was lebendig war, und dem, was jetzt leblos ist, sondern auch darum,
daß in diesem zweiten Fall alles nur mit Lupe und Skalpel - von außen

her gesehen werden kann. Es ist aber für einen Fremden unmöglich, die

ganze Erfahrung zu erreichen, welche ich von mir selbst, von meinem
Leib habe, solange ich lebe und in meinem Leib wohne. Ich kann in
allen Teilen des Leibes selbst anwesend sein, und sie auf verschiedene
Weisen empfinden. Das ist das dritte Element. Bis jetzt haben wir also:
reines Ich, das Bewußtsein, den Leib. Jetzt werde ich es auf Deutsch

sagen müssen: es gibt noch Seele und anschließend Geist. So haben wir
fünf verschiedene Elemente. Und eigentlich besteht der ganze wesentliche

Inhalt des Buches, sein wesentlicher Wert darin, daß es ein Versuch

ist, diese fünf Elemente herauszuanalysieren. Was das erste und das

zweite Element betrifft, so erinnern wir uns, daß es schon bei Husserl so

31



478 Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

stand; jetzt entsteht aber die Frage nach dem Verhältnis zwischen den
reinen Erlebnissen und meinen bewußten Erlebnissen: Sind die reinen
Erlebnisse den bewußten gleich usw. Welche Rolle spielen jetzt meine

eigenen Erlebnisse in der Erfahrung meines Leibes und in welchem
Verhältnis stehen sie zu meiner Seele und zu meinem Geiste Es ist ein großes
Thema, das ich jetzt hier nicht weiter entwickeln werde. Ich würde nur
eines sagen, daß nämlich - meiner Meinung nach - die Einzelanalysen
Edith Steins, welche die oben genannten Elemente betreffen, d. h. Leib,
Seele und Geist, sehr interessant sind. Ich denke auch, daß dort eine

gewisse wesentliche Erfahrung, ein gewisser persönlicher Ertrag Edith
Steins im Hintergrunde steht. Es ist für mich aber nicht klar und präzise

genug, was für ein Unterschied zwischen Seele und Geist besteht. Edith
Stein zeigt nur jene Akte an, wo Geist - Person - eine Rolle spielt, nicht
aber meine Seele. Wenn ich aber zu sagen hätte: auf diese Weise sind die
Elemente abgegrenzt, so aber sind sie zusammen verbunden, und zwar
als Folge dessen, daß alle Elemente eine einheitliche Ganzheit bilden, so

könnte ich mir die ganze Sache nicht klar genug vorstellen. Aber es gibt
noch einen anderen Grund, warum ich darüber spreche. In der Abhandlung

Edith Steins ist die Seele auf eine gewisse Weise präzisiert, auf die
die Autorin später ausdrücklich verzichtet, nämlich die Seele ist «leib-

bedingt» (nicht durch den Körper... - aber das ist schon eine andere

Sache, welche sie nicht in Betracht gezogen hat). Es gibt so etwas wie
ein anschauliches, erlebtes Verhältnis zwischen meinem Leib und meiner
Seele. Es sind gegenseitige Einflüsse da: das Erliegen der Seele dem Leibe
und des Leibes der Seele usw. Jedenfalls gibt es bei Edith Stein eine

starke Betonung der Frage nach der Sphäre der Seele, welche mit meinem
Leib verbunden ist, zusammen mit der Frage nach der Lokalisierung meiner

sinnlichen Empfindungen in meinem Leib usw. Auch meine Seele

- das ist deutlich gesagt - «befindet» sich auf irgendwelche Weise im
Leib, d. h. - das wird auch deutlich gesagt - ist auf bestimmte Weise im
Leib lokalisiert. Es wird aber keineswegs geäußert, daß sie fünf cm rechts

vom Kopf oder irgendwo anders ihre Stelle hat. Infolgedessen werden
die leibhaftigen Erlebnisse - wenn es erlaubt ist so zu sagen -, die

Erfahrungen, welche den Leib betreffen, sehr stark betont. Später ändert sich
alles sehr, und ohne Zweifel ändert sich das sowohl unter dem Einfluß
der Erfahrungen, die sie selbst hatte, dank ihrer eigenen Wandlungen,
wie auch unter dem Einfluß ihrer Freundin, Frau Conrad-Martius. Hedwig

Conrad-Martius hat schon während des ersten Weltkriegs einen Dialog

unter dem Titel «Gespräch über die Seele» geschrieben. Er wurde



Über die philosophischen Forschungen Edith Steins 479

später im Buche «Metaphysische Gespräche» herausgegeben. Die späteren
Arbeiten Edith Steins vor ihrem Klostereintritt stehen in diesem Punkte
stark unter dem Einfluß von Frau Conrad-Martius. Im Zusammenhang
damit änderte sich aber auch der Begriff der Seele. Die Seele ist nicht
mehr deutlich «leibbedingt», ist nicht mehr phänomenal mit dem Leibe
verbunden, sondern steht jetzt sozusagen in näheren Zusammenhängen
mit dem Geiste. Es sind alles sehr interessante Gesichtspunkte. Es gibt
dort auch verschiedene Einzelheiten, welche ich hier beiseite lassen

möchte, weil sie die ganze Situation sehr komplizieren. Es ist alles
vertieft worden, es gibt dort auch verschiedene Passagen über die Seele,

über die Schicht der Seele und über die Tiefe, welche sich dort eröffnet;
Probleme, über welche Edith Stein zu jener Zeit nicht schreiben konnte.
Diese Dinge fesseln sehr, ebendeshalb, weil sie eine Welt entschleiern, zu
der man normalerweise keinen Zutritt hat. Trotzdem aber, was die

Begriffe betrifft, ist die Sache noch nicht erledigt. Kein Wunder also,
daß sie später zum Thema zurückkehrte ; es ist eben das Thema, dem sie

persönlich am meisten verhaftet war, «Endliches und ewiges Sein»
einschließend. Hier tritt schon eine Struktur hervor, sagen wir (ich weiß

nicht, was für einen Terminus ich hier anwenden soll) die Struktur der
menschlichen Person. Es wird hier nur hervorgehoben, daß Geist der
Person gleich ist; das bedeutet aber, daß ein Unrecht dem Leibe und der
Seele - welche gewissermaßen die letzte Tiefe in mir bildet - angetan
wird. Der Versuch, sich in jenem komplizierten Aufbau des Menschen zu
orientieren, muß als ihre große Anstrengung anerkannt werden, obwohl
diese - meiner Meinung nach - letzten Endes unbefriedigend ist.

Zum Schluß möchte ich nur noch eine Angelegenheit historischer
Natur erwähnen. Im allgemeinen hört man - und nicht von alten Leuten
wie mir, sondern eher von viel jüngeren - daß es eine große Wandlung
in der Geschichte der Phänomenologie gegeben hat. Es trat nämlich
Heidegger hervor, und erst er hat die Problematik «der menschlichen
Existenz» geschaffen. Sie heißt nach ihm: die Problematik «des menschlichen

Daseins», des Menschen, seiner Natur usw., der Person. Wie sie

aus dem schon Gesagten ersehen, ist diese Meinung falsch. Die Frage
nach der Person ist viel früher zum Vorschein gekommen, nicht nur bei
Edith Stein, als eine ihrer Zentralfragen (es war im Jahre 1915/16),
sondern auch anderweitig auf eine meines Erachtens unbefriedigende Weise
bei Max Scheler. Hans Lipps hat auch über «Die menschliche Natur»
geschrieben, aber später, nach Heidegger. Also hat Heidegger hier keine
neue Problematik eingeführt. Er hat nur die Methode seines Philoso-



480 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

phierens, seiner Hermeneutik eingeführt, und einen neuen Faktor, der
früher bei den Phänomenologen literarisch nicht vorhanden war, nämlich

Kierkegaard, zu dem er sich kaum bekennt, von dem er aber sehr

viel übernommen hat. Nur soviel darf man sagen: diese Fragen haben
viel früher, schon vor dem ersten Weltkrieg Interesse erregt und die
Leute bewegt. Noch ein Detail möchte ich erwähnen. Das erste Thema
meiner Dissertation, welches ich Husserl im Herbst 1913 vorgeschlagen
hatte, hieß: «Über die menschliche Person.» Ich habe dieses Thema
jedoch nicht behandelt, weil Husserl mir sagte: «Sie werden darüber fünf
Jahre lang sitzen.» Dazu hatte ich keine Zeit.


	Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

