Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins
Autor: Ingarden, Roman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoMAN INGARDEN

Uber die philosophischen Forschungen
Edith Steins "

Zur Zeit bin ich der einzige in Polen, der Edith Stein noch persénlich
gekannt hat. Sie war auch meinen polnischen Kollegen, K. Ajdukiewicz,
A. Augustowski, Wanda Lempicka und anderen bekannt, welche vor
dem ersten Weltkrieg (seit 1913) mit mir in Gottingen studierten; sie
alle leben aber heute nicht mehr. Wir gehorten beide derselben philo-
sophischen Gemeinschaft, der Gottinger Gruppe der Phidnomenologen
an, und viele Jahre hindurch waren wir durch enge wissenschaftliche
Beziehungen miteinander verbunden (1916-1939). 1916 und 1917 haben
wir uns tagtéiglich gesehen und fast bis zum Ausbruch des Krieges (1939)
haben wir korrespondiert.

Nach dem Kriege begann man ihre Schriften herauszugeben; bis
jetzt [1968] liegen sieben ! Binde fertig vor. Man beschrinkte sich aber
auf eine Auswahl jener Schriften, die entweder nach ihrem Eintritt ins
Kloster geschrieben wurden oder den Stempel der sogenannten ‘christ-
lichen’ Philosophie tragen. Ihre im «Phinomenologischen Jahrbuch»

* «O badantach filozoficznych Edith Stein (12.10. 18971-9. 8. 1942)». Verof-
fentlicht in der Zeitschrift «Znak» Bd. XXIII, Nr. 202 (4), April 1971, Krakau.
Hrsg. von Prof. Dr. RoMaN StanisLas INGARDEN. Die deutsche Ubersetzung ver-
danken wir Pawel TaArRanczewskI, Krakau.

Dieser Vortrag wurde am 6. April 1968 auf Einladung S. E. Kardinal Karol
Wojtyla vor geladenen Gésten in Krakau gehalten. Der Text der Vorlesung ist
aufgrund der Notizen aus dem Nachlafl des Autors und der Tonbandaufzeichnung
rekonstruiert worden. Die den Text erginzenden FuBnoten stammen einerseits
vom polnischen Herausgeber, dem Sohn des Autors, Dr. ROMAN STANISLAS INGAR-
DEN, andererseits vom Ubersetzer.

1 Siehe FufBinote 9.



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 457

verdffentlichten Werke sowie ihre Dissertation (1917) wurden bis jetzt
nicht beriicksichtigt. Auch die Verdffentlichungen diber Edith Stein, die
ihrer Biographie und der Tatsache ihrer Konversion zum Katholizismus
gewidmet sind, lassen ihren fritheren wissenschaftlichen Ertrag ganz
und gar beiseite, so als ob er iiberhaupt nicht existierte. Meines Erach-
tens wurde Edith Stein dadurch ein Unrecht angetan. Sie war Philosoph,
Wissenschaftler, und ist es auch im Kloster geblieben. Auch unter
schwierigen Umstdnden hat sie ihre wissenschaftliche Arbeit weiter-
gefiihrt. Sie hat dazu eine spezielle Erlaubnis erhalten, mit dem Auftrag,
ein bestimmtes Thema zu bearbeiten, namlich Aristoteles und Thomas
von Aquin. Aber auch da ist sie Phinomenologe geblieben. Bevor sie in
den [Karmelitinnen] Orden eintrat, arbeitete Edith Stein auf einem For-
schungsgebiet, das zum Teil den Umfang meiner philosophischen Inter-
essen und folglich meiner wissenschaftlichen Kompetenz iiberschreitet.
Trotzdem habe ich den Eindruck, daB sie auch in diesem Problemgebiet,
das ich personlich nicht bearbeitet habe, einen bemerkenswerten wissen-
schaftlichen Ertrag erreichte und dafl das Niveau dieser fritheren Arbei-
ten dem Niveau der Biicher, die im Kloster geschrieben worden sind,
ebenbiirtig ist. So wire es gerecht, ihnen mehr Aufmerksamkeit zu wid-
men. Ich mochte diese Vernachldssigung wiedergutmachen. In allen
ihren verdffentlichten Arbeiten fiihrte Edith Stein ihre Untersuchungen
leidenschaftlich, d. h. mit personlicher Hingabe durch — diese Hingabe
war die Achse ihres intellektuellen Lebens.

Notgedrungen werde ich mich bei der Darstellung der Probleme
und Problemgruppen, mit denen sich Edith Stein der Reihe nach beschif-
tigte, beschrinken miissen; die Losungen werde ich nur ganz kurz zu
skizzieren versuchen. Thre Untersuchungen sind ndamlich fast ausnahms-
los minuziose phdnomenologische Einzelanalysen, welche sich zur Auf-
gabe stellten, dem Leser die wesentlichen Ziige des Forschungsgegen-
standes zu zeigen; ohne diese Analysen wiirden die Formulierungen
ihrer SchluBfolgerungen zum gréBten Teil fast unverstidndlich. Wenn wir
Analysen solcher Art durchzufiihren versuchten oder auch nur rekon-
struieren wollten, wiirde es zuviel Zeit beanspruchen.

Die philosophische Problematik, mit der sich Edith Stein beschif-
tigte, mulB in Beziehung zur philosophischen Atmosphére, in der sie aus-
gebildet wurde und in der sie mindestens eine gewisse Zeit lang lebte,
gesetzt werden. Nur auf dem umfangreichen Hintergrund der damals
lebendigen Kreise der Problematik und Untersuchungen ist ihre Rolle
zu begreifen. Das letzte Mal haben wir uns im April (1929), anldBlich



458 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

von Husserls Jubildum zu seinem siebzigsten Geburtstag gesehen; aber
— wie ich schon sagte — habe ich mit ihr bis zum Ausbruch des Krieges
korrespondiert. Die Tatsache, dal sie im Kloster war, hat den Stil un-
seres geistigen Verkehrs keineswegs gedndert. Infolgedessen hatte ich
vielleicht Einsicht sowohl in die Richtung ihrer wissenschaftlichen For-
schungen wie auch ihrer intellektuellen Entwicklung. Ich bin der Mei-
nung, daB diese intellektuelle Entwicklung in den verschiedenen Phasen
ihres Lebens nicht ohne Schwierigkeiten vor sich gegangen ist. Wir haben
uns tagtéglich getroffen in der Zeit als wir uns — zwei Gottinger — bei
Husserl in Freiburg gefunden haben; wir fiihlten uns natiirlich sehr
nahe, weil der iibrige Teil der Studenten aus Schiilern Heinrich Rickerts,
also aus Leuten der sogenannten Siiddeutschen Schule bestand. Es gab
auberdem eine ganze Reihe von Fragen und Themen, die uns — dank
ihrer Problematik — sehr verbunden haben.

Edith Stein ist im Friihjahr 1913 nach Go6ttingen gekommen — wie
Sie wissen, beginnt das Schuljahr an den deutschen Universititen im
Friihling, nach Ostern — nach einem zweijdhrigen Studium in Breslau,
wo sie in der MichaelisstraBle 38 wohnte. Nach dem Kriege versuchte ich,
das Haus aufzufinden, es existiert aber nicht mehr 2. In Breslau — nach
dem ziemlich lange dauernden Unterricht an der Oberschule — hat sie
auch ihr Universititsstudium begonnen. Eigentlich hitte sie mit diesem
Studium zwei Jahre frither beginnen sollen. In PreuBlen gab es damals
fast keine Moglichkeiten zur Bildung der Frauen, weder ein klassisches
Gymnasium noch einen anderen Gymnasiumstyp, der den Maddchen zu-
ginglich war; man muBte verschiedene «Realschulen» besuchen oder
irgendwelche anderen Schulen; so hat sie die Ausbildung zwei Jahre
mehr gekostet. Sie lernte auBer Latein auch Griechisch. Eine Tatsache,
die nicht unerwihnt bleiben soll, ist, daB sie bis zu einem gewissen Grade
fihig war, Aristoteles im Original zu studieren, obwohl, wie wir wissen,
die in der Schule erworbenen Griechischkenntnisse dazu nicht ausreich-
ten. Auf die Breslauer Epoche und zum Stil des Studiums, das dort vor-
herrschte, komme ich noch zuriick. Jetzt sei nur hervorgehoben, daB
Edith Stein, als sie nach Géttingen kam, das damalige Hauptwerk Hus-
serls, ndmlich die «Logischen Untersuchungen», die ihr ein Kollege emp-
fohlen hatte, schon kannte. Der Kollege war ein gewisser Dr. Moskiewicz,
der spiter auch in Gottingen weilte. Er fiihrte dort eine Studentenorga-

2 Das Haus steht doch noch in Breslau: an der Nowowiejska Str. 38 (Note des
Herausgebers).



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 459

nisation, die sogenannte «Philosophische Gesellschaft». Er machte Edith
Stein darauf aufmerksam, daB3 Husserl — im Vergleich zu dem, was da-
mals in der Philosophie iiberhaupt und in Breslau insbesondere geboten
wurde — einen ganz anderen Arbeitsstil hatte. Edith Stein ist bis zum
Ausbruch des Krieges in Gottingen geblieben. Sie konnte dort eine sehr
interessante Erfahrung machen, Im Semester 1913/14 las nimlich Hus-
serl im Seminar den ersten Band der «Ideen zu einer reinen Phdnomeno-
logie». Das Seminar wurde auBerordentlich interessant, weil es dort — wie
sie wahrscheinlich wissen — eine Opposition unter den Zuhérern (Husserls
Schiilern) gab; eine Opposition, welche gegen bestimmte husserlsche
Thesen gerichtet war.

Da kam der Krieg. Edith Stein konnte noch einen Teil der Vorle-
sungen iiber Logik, welche Husserl damals hielt, horen. Im Januar 1915
hat sie das Staatsexamen bestanden. Dann - was ich unterstreichen
mochte — hat sie sich als Krankenschwester zum Militir gemeldet. Sie
war deutsche Patriotin und in der deutschen Kultur ganz und restlos
verwurzelt. AuBer mit Philosophie beschiftigte sie sich mit Geschichte
und Germanistik. Mehr noch, sie war Patriotin des preuBischen Staates.
Als junges Mddchen war sie, wie sie selbst schreibt, sehr liberal, links-
orientiert gewesen, wie das damals in den jiidischen Kreisen Mode war.
Wihrend des Studiums - teilweise, wie ich meine, unter dem EinfluB3
Lamprechts, den sie in Gottingen horte, und welcher, wie bekannt, lau-
dator temporis acti und des wilhelminisch-preuBischen Staates war — hat
sie sich mehr der konservativen, sogar preuBischen Richtung angeschlos-
sen. Das ist insofern wichtig, als sie ein Opfer der spateren Entwicklung
wurde. Sie hat jedoch niemals ihre jiidische Herkunft verleugnet. In
ihrem curriculum vitae (das in ihre Dissertation aufgenommen wurde)
hat sie geschrieben: «Ich bin preuBische Staatsangehorige und Jiidin.»
Das war also ganz klar. Nachher, als sie Gottingen verlieB, schrieb sie
ihre Dissertation, und im Juli 1916 kam sie mit der beendeten Arbeit
nach Freiburg. Husserl las diese Arbeit widhrend eines Monats. Am
3. August 1916 war das Doktoratsexamen, wonach Edith Stein Assi-
stentin Husserls wurde mit der ganz bestimmten Aufgabe, die Manu-
skripte, die den Grund des sogenannten zweiten und dritten Teils der
husserlschen «Ideen» bildeten, zu bearbeiten. In dieser Stellung ist sie
ungefdhr zwei Jahre geblieben. Bemerkenswert ist, daB es auch eine
sehr verdienstliche Arbeit war, denn man muBte teilweise den Text er-
raten. Wir wissen, wie Husserl geschrieben hat. Zuerst multen die Ma-
nuskripte aus dem stenographischen Text entziffert werden, welcher mit



460 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

der speziellen Methode der husserlschen Stenographie aus den siebziger
Jahre geschrieben war, und dann mufte das Stenogramm in normaler
Handschrift abgeschrieben werden. Sie hat das alles gemacht; es gibt
davon Hunderte von Handschriftenseiten. Spiter hat sie von Husserl
Abschied genommen in dem Sinne, daB sie — auf eigenen Wunsch — auf-
horte, seine Assistentin zu sein. Meiner Meinung nach aus dem Grunde,
weil Husserl ihrer gerechten Forderung nicht entsprach: Edith Stein
bearbeitete den zweiten und dritten Teil der «Ideen»; das bedeutete in
der damaligen Redaktion etwa tausend Seiten Maschinenschrift. Sie
wollte doch, da Husserl das lise und mit ihr bespréiche, ob sie den Text
richtig interpretiert habe. Husserl kam aber nie mehr darauf zuriick,
denn als er den ersten Teil der «Ideen» herausgegeben hatte, wurde er
zu anderen Arbeiten gezwungen. Er hat ganz und gar von der Proble-
matik der «Ideen» Abstand genommen. Er beschiftigte sich bereits mit
anderen Dingen und — das miissen wir sagen — er las zwei Tage lang, was
ihm Edith Stein vorlegte. Es langweilte ihn, er legte es beiseite und es
blieb bei ihm unberiihrt liegen, ein, zwei, drei Monate, ein halbes Jahr,
und wurde nicht weiter bearbeitet. Edith Stein schrieb ihm in einem
Brief: «Entweder arbeiten wir zusammen, oder Du arbeitest allein; ich
bin immer dazu bereit, Dir zu dienen, aber Du muft mich als Assistentin
aus der Stelle entlassen.» Und sie horte auf, Assistentin zu sein. Nota
bene: sie hat — schon als Privatperson — die zweite Redaktion der «Ideen»
vorbereitet, welche wahrscheinlich die Grundlage fiir das bildete, was
nach dem Kriege herausgegeben worden ist. Landgrebe «frisierte» ein
wenig, er hat aber fast nichts gedndert. Und daB@ wir heute den zweiten
Band der «Ideen» haben, verdanken wir Edith Stein.

Es war in Gottingen noch ein anderer Professor der Philosophie, wel-
chen wir sehr bewunderten. Ich mul3 sagen: ein junger Mann. Er war
vierunddreiflig Jahre alt, als er fiel. In der Zeit, wo er unser Lehrer war,
war er dreiBig. Es war Adolf Reinach. Wenn es um die Féhigkeit ging,
ein Seminar zu fithren, muB ich gestehen, daB er der beste Lehrer war,
den ich je getroffen habe. Weder Twardowski noch Husserl sind ihm
gleichgekommen, sowohl was die Formulierung der Probleme als auch
die Stellungnahme zu ihrer moglichen Losung betraf. Er hatte immer
ein Beispiel bei der Hand, er verstand alles, was man ihm zu sagen hatte.
Diese seine Verstehensbereitschaft war wichtig, weil wir — selbstverstidnd-
lich — unklar gesprochen haben. Ich erwdhne ihn deshalb, weil Edith
Stein mit der Familie Reinach sehr nahe in Verbindung stand, das heiBt
mit Reinach selbst und seiner Frau, und dies auf theoretischem Gebiet



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 461

wie auch ganz personlich und privat. Reinach, «der kleine Knabe», weil
er zum Militdr nicht fihig war, hat sich selbst gemeldet und sich um
seine Annahme bemiiht. So auBerordentlich war jener Wahn, damals im
Jahre 1914, als alle kimpfen wollten. Als wir uns 1914 verabschiedeten,
waren die letzten Worte, die ich von Reinach horte, die folgenden. Ich
fragte ihn: «Miissen Sie auch an all dem teilnehmen?» — auch weil ich
meinerseits nach Polen fuhr, um zu sehen, was damals geschah. — «Selbst-
verstindlich, wir sehen uns wahrscheinlich das letzte Mal.» So war es
auch. Dieser Tod, welcher im November 1917 eintraf, hat ohne Zweifel
in gewisser Weise das spdtere personliche Schicksal Edith Steins beein-
fluBt, und das umsomehr, als noch etwas hinzukam: als Reinach noch
im Felde war — er war die ganze Zeit an der Westfront und ist eigentlich
infolge seiner Tapferkeit gefallen —, machte er gewisse, mir nicht nédher
bekannte (weil ich ihn nicht mehr sah) religiose Erfahrungen. Edith
Stein hat aber bestimmt davon gehort, da sie ihn mehrmals in Géttingen
traf, als er auf Urlaub kam. Ich habe ihre Reaktion nach seinem Tod
gesehen. Was fiir einen schrecklichen Eindruck hat Reinachs Tod auf
sie gemacht! Ich bin der Meinung, da3 es der Anfang gewisser Wand-
lungen war, die sich in ihr spater vollzogen.

Von 1923 an arbeitete Edith Stein in Speyer. Es war dort ein gewis-
ses Mddchen-Lyzeum oder Seminar; sie lehrte selbstverstdandlich Philo-
sophie 3. Das war schon in der Zeit, als sie katholisch war. Ich weill nicht
genau, welches das Datum ihrer Taufe ist. Es gibt deren zwei, die nicht
iibereinstimmen. Das erste ist Marz 1921. «Ich fahre nach Gottingen, um
die lebenswichtigste Tatsache zu treffen», schrieb sie. Was konnte das
sein? Ganz offiziell dagegen wurde geschrieben, daBl sie die Taufe am
1. Januar 1922 empfangen habe. Mehrmals versuchte sie sich zu habili-
tieren; aber Husserl — wie die alten Herren jener Zeit — war der Ansicht,
dafB Frauen sich nicht habilitieren sollten. Also habilitierte sie sich nicht,
obwohl sie den wissenschaftlichen Ertrag dazu hatte. Dasselbe gilt fiir
die zweite Phinomenologin, Hedwig Conrad-Martius. Trotz ihrer Jahre
ist sie erst nach dem Kriege « Honorar-Professor» geworden, das heiB3t
— wie Jean Hering sagte — «Professor ohne Honorar». Etwa 1930 ver-
suchte sich Edith Stein — unabhidngig von Husserl — in Goéttingen zu
habilitieren ; die Atmosphire war aber schon so, daB es ihr nicht gelungen
ist. Es hat nicht erst 1933 in Deutschland begonnen, sondern weit friiher.

3 In der Tat wurde sie als Deutschlehrerin in der Schule des Dominikanerin-
nenklosters St. Magdalena angestellt (Note des Ubersetzers).

30



462 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

Im Mérz 1933, unterwegs von Breslau nach Kéln, hat sie mir eine
Karte geschrieben: «Ich fahre ins Kloster.» Ursache? Es steht eine Be-
merkung drin: «Das ist eine alte, unter dem Druck der Verhiltnisse
beschleunigte Absicht.» Und dann befand sie sich im Kloster, zuerst in
Koéln; spiter (1938) wurde sie nach Echt in Holland versetzt. In Kéln
schrieb sie zuerst ihr Tagebuch, das, soweit es erhalten ist, zum Teil jetzt
publiziert worden ist. Und dann — wie sie es in diesem Tagebuch bemerkt
und was iibrigens von anderer Seite bestdtigt wurde — hat sie den Auf-
trag bekommen, ein groBes philosophisches Werk zu schreiben. Das
Werk wurde unter dem Titel « Endliches und ewiges Sein» herausgegeben,
aber — soviel ich weill — trug es zuerst einen anderen Titel ¢, ndmlich
«Akt und Potenz», einen aristotelischen Titel. Im Kloster, in den Jahren
1935 und 1936, hat sie dieses Buch geschrieben, welches 500 Seiten um-
faBt. Sie hat noch (in Echt) etwas anderes geschrieben, und zwar die
«Kreuzeswissenschaft», eine Studie iiber Johannes vom Kreuz. Es ist
ein Werk mystischer Prigung, iiber welches ich hier nicht sprechen
werde.

Und da kam der Tag, an dem der Hirtenbrief der hollindischen
Bischéfe, der verfolgte Juden in Schutz nahm, verdffentlicht wurde.
Als Antwort ging die Gestapo in die Kloster und verlangte die Ausliefe-
rung der Juden. Interessant: im Kloster der unbeschuhten Karmelitinnen
in Echt haben sie nicht nach «Schwester Theresia», sondern nach «Friu-
lein Dr. Edith Stein» verlangt. Sie wuflten, da sie da war. Woher, ist
schwer mit Sicherheit zu sagen. Pater van Breda, Professor in Louvain,
sagte mir einmal: «Wissen Sie, sie war eine Preufin, sie hat sich selbst
angemeldet, als der Befehl erlassen wurde, daf3 sich die deutschen Unter-
tanen anzumelden haben.» Ich weill nicht, ob er die Wahrheit sagte,
aber es wire fiir sie sehr charakteristisch. Eine andere Version hat mir
unsere gemeinsame Kollegin, Frau Gerda Walther erzdhlt, die zwar das
ganze Leben Sozialistin war, aber in diesem Krieg als Spitzel in der
deutschen Zensur arbeitete. Sie lautete: «Das Kloster hat ja in die Schweiz
geschrieben; man wollte sie in die Schweiz fortberufen. Der Brief wurde
mit der staatlichen Post versandt. Sie wuBten doch alles; sie muB3ten
keineswegs nachspiiren, sie hatten ganz einfach alles in der Hand, sie
haben doch alles gelesen, umsomehr als die Post aus einem Besatzungs-
land in die Schweiz geschickt wurde.» Wie es war, weil3 ich nicht; auf

+ ¢Akt und Potenz» ist eine unverdffentlichte Vorarbeit zu «Endliches und
ewiges Sein» (Note des Ubersetzers).



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 463

jeden Fall kamen sie und haben sie festgenommen. Nach einigen Tagen
(es wird, ich weiB nicht aus welchem Grunde, vom 9. August 1942
gesprochen) soll Edith Stein mit ihrer Schwester (Rosa) in Auschwitz
umgekommen sein.

Das sind Informationen von drauBlen, welche ich mir Thnen zu er-
zihlen erlaube. Auf die ndhere Charakteristik ihres Geistes werde ich
aufmerksam machen, wenn ich zum Wesentlichen iibergehe.

Vielleicht wird es niitzlich sein, wenn ich iiber publizierte Schriften
Edith Steins spreche. Einen Teil davon bilden die Werke, die sie selbst
verdffentlicht hat. Die Schriften aus dem Nachla formen den anderen
Teil; sie sind nach dem Kriege von einer gewissen Frau Gelber veroffent-
licht worden. Es hat sich noch jemand von seiten der hollindischen
Geistlichkeit * als Mitherausgeber angefiihrt. Thre erste Arbeit ist einfach
ihre Dissertation aus dem Jahre 1916 mit dem Titel «Zum Problem der
Einfiihlung», welche teilweise 1917 herausgegeben wurde, namlich der
zweite bis vierte Teil. Man muBte die Kosten der Veroffentlichung selbst
tragen; deshalb ist nur ein Teil der Arbeit publiziert worden. Spitere
Arbeiten sind in dem sog. «Phdnomenologischen Jahrbuch» (im 5. und
7. Band) erschienen. Die ersten zwei wurden unter dem gemeinsamen
Titel «Beitrdge zur philosophischen Begriindung der Psychologie und
der Geisteswissenschaften» veroffentlicht, tatsichlich aber sind es zwei
verschiedene Arbeiten. Die erste — etwa 120 Seiten lang — tragt den Titel
«Psychische Kausalitit», die zweite «Individuum und Gemeinschaft».
Es ist eine die philosophischen Grundlagen der Soziologie darstellende
Arbeit, und zwar die Strukturfragen, und — wie ich sagen wiirde — die
ontologischen Grundlagen der Gemeinschaft. Edith Stein beruft sich
ausdriicklich auf die Arbeit von Toénnies: «Gemeinschaft und Gesell-
schaft». Sie bemiiht sich aber in ihrer Untersuchung nicht, alle Formen
des gesellschaftlichen Lebens zu erfassen, sondern nur die Gemeinschaft,
d. h. die Gemeinde, das Gemeinschaftsleben. Diese Arbeit wurde 1922
gedruckt; geschrieben aber wurde sie bestimmt frither. Das kann ich
behaupten, da eine Arbeit von mir — welche in demselben Jahrbuch er-
schien — mit dem Datum 1921 als Sonderdruck gekennzeichnet, erst
gedruckt wurde, als der Satz der Arbeit Edith Steins schon fertig war.
DemgemaB ist sie etwa 1920, vielleicht schon 1919 geschrieben worden.
Bemerkenswert ist die Zeit der Entstehung im Hinblick darauf, daB es
die Zeit ihres Ubergangs von der alten zur neuen religitsen und katho-

5 Es handelt sich um Pater Romaeus LEUVEN OcD (Note des Ubersetzers).



464 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

lischen Einstellung war. Jemand mag vielleicht fragen, ob iiberhaupt
einige Spuren — und welche — da sind, an denen der Unterschied zwi-
schen der fritheren und der spiteren Einstellung erkenntlich wire. Diese
Symptome sind an zwei oder drei Stellen im Text sichtbar und — mehr
noch — instruktiv fiir den, der sie personlich gekannt hat. Sie sind auf-
schluBreich hinsichtlich der Griinde und seelischen Dispositionen, die
Edith Steins Ubertritt zum katholischen Glauben erkliren kénnten. Ich
werde nicht nidher darauf eingehen: Ich bin der Ansicht, daB die Griinde,
aus welchen sie katholisch wurde, ihre private und personliche Ange-
legenheit sind und niemand etwas angehen. Bemerkenswert ist nur, da
sie katholisch geworden ist, obwohl sie vorher in einer ganz anderen
Atmosphire erzogen wurde; ihre Mutter war tiefgliubige Jiidin.

Die dritte, de facto die vierte Arbeit, triagt den Titel: «Eine Unter-
suchung iiber den Staat». Es ist eine Arbeit aus der philosophischen
Staatstheorie. Von dieser Theorie verstehe ich nichts. Die Arbeit ist
1925 erschienen, aber vielleicht schon im Jahr 1923 entstanden. Ich bin
dieser Meinung, weil sie vor meiner (Habilitations)Arbeit neugedruckt
wurde ; zwei Korrekturbogen davon hatte ich bei der Habilitation in der
Hand, das hei3t im Juni 1924. Der ganze Band kam erst 1925 heraus,
weil der Druck sehr lange dauerte. Ich hebe das deshalb hervor, weil die
nachfolgende Arbeit Edith Steins im Jahre 1929 verdffentlicht wurde.
Das bedeutet eine sechsjdhrige Unterbrechung. Die Arbeit aus dem
Jahr 1929 ist eigentlich ein kleiner Artikel, welcher der Gegeniiberstel-
lung husserlscher Phianomenologie und der Philosophie des hl. Thomas
von Aquin gewidmet ist: 20 Seiten. Das ist das erste Anzeichen ihrer
neuen Interessensphdre. AuBerdem hat sie auch iibersetzt. Im Jahre
1928 ist ihre Ubersetzung von Newmans «Briefe und Taschenbiicher»
erschienen. Es ist ein groBes Buch von einigen hundert Seiten. Spiter
veroffentlichte sie — das Datum konnte ich leider nicht feststellen, weil
mein Exemplar in Lemberg geblieben ist — die Ubersetzung, mit Kom-
mentar, der «Quaestiones disputatae de veritate» des hl. Thomas von
Aquin 6. Ich habe das damals gelesen und weiB}, von welchem Rang diese
Ubersetzung ist. Zum zweiten Mal ist das Buch nach dem Kriege ver-
offentlicht worden, in den fiinfziger Jahren, als dritter und fiinfter Band
der «Gesammelten Schriften». Dazu kommt noch eine aus dem Jahre
1939 stammende Arbeit «Uber die Stellung der Frau» oder etwas dhn-

6 Erstauflage 1931 bei Burgmeyer, Breslau; neuherausgegeben von Herder
1952 (Note des Ubersetzers).



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 465

liches 7. Ich interessierte mich nicht dafiir; sie wuBBte das und hat mir
den Text nicht zugeschickt; ich weill nur, dal es so etwas gibt. Spiter,
im Jahre 1935/36 (schon 1923/24 fing sie damit an) wurde «Endliches
und ewiges Sein» geschrieben. In einem gewissen Sinne ist es die Arbeit
neuer Priagung, obwohl Edith Stein auch darin Phanomenologe geblieben
ist. Obzwar — wie es scheint — das Manuskript (vielleicht in Miinchen) 8
zum Druck zusammengesetzt wurde (selbstverstiandlich aber nicht ver-
offentlicht werden konnte), ist das Buch erst nach dem Kriege, als zwei-
ter Band ihrer « Gesammelten Werke» erschienen. Der erste Band, wel-
cher im Jahr 1950 herauskam, ist die « Kreuzeswissenschaft» — ihre letzte
Arbeit. Wann sie sie geschrieben hat, weil ich nicht genau. Nach Infor-
mationen aus zweiter Hand — d. h. nach den Herausgebern — war die
Arbeit im Moment, wo sie am 3. August 1942 festgenommen wurde,
noch nicht fertig, sondern befand sich in der Phase der Bearbeitung. Es
sind ja die letzten Monate oder das letzte Jahr ihres Lebens. Im ganzen
sind bis jetzt sieben Binde erschienen, fiinf habe ich schon erwihnt. Da-
zu kommt der Band «Welt und Person», welcher im Jahr 1962 veroffent-
licht wurde. Der Band umfalB3t verschiedene Aufsidtze und Artikel: drei
iiber Phinomenologie, einen iiber Heidegger, eine Arbeit unter dem Titel
«Die Seelenburg» (eine Beilage zum groBen Band «Endliches und ewiges
Seiny) ; anschlieBend kommt eine letzte Arbeit, die in diesem Band ihren
Platz gefunden hatte: «Die ontische Struktur der Person». Endlich hat
man als den 7. Band der «Gesammelten Werke» das schon erwihnte
Tagebuch herausgegeben, das mit ihrer Doktorpriifung abschlieBt und
den Titel «Aus dem Leben einer jiidischen Familie» trigt. Es ist die
Geschichte ihrer Familie. Sie hat aber auch etwas iiber ihren Aufenthalt
in Gottingen und in Freiburg bis zur Promotion geschrieben. Alles zu-
sammen sind es etwa 1500 Druckseiten °.

Ich denke, daB3 es zwei Phasen in der wissenschaftlichen Entwick-
lung Edith Steins gibt, die durch eine ziemlich lange Periode des Schwei-
gen voneinander getrennt sind. Letztere kann aber keineswegs als Un-
tdtigkeitsperiode gelten, sondern muf} als die groBe Vorbereitungszeit
zur Wandlung angesehen werden. Diese zwei Arbeitsphasen unterschei-

7 Wahrscheinlich «Frauenbildung und Frauenberufs, hrsg. bei Schuele,
Miinchen, Steiner Verlag 1979; oder ¢« Ethos und Frauenberuf», Augsburg, Haas und
Grabmann 1932 (Note des Ubersetzers).

8 In der Tat in Breslau.

9 Die Bédnde 8 und 9 erschienen 1976; sie sind ein «Selbstbildnis in Briefen»
(Note des Ubersetzers).



466 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

den sich im ganzen Stil der Arbeit, nicht aber durch die Schaffens-
methode. Edith Stein war Phinomenologe, und sie arbeitete in derselben
Weise weiter, obwohl es einige Abweichungen gibt, ndmlich in der groBen
Arbeit tiber das Sein. Der Unterschied tritt aber in der Problematik
deutlich hervor. Die Problematik der ersten Periode dreht sich immer
um dieselbe Frage; sie ist auf die Aufgabe der «Grundlegung», der Fun-
damentalbildung einer Humanistik gerichtet. Die Deutschen nennen die
Sache «Geisteswissenschaften». Seit ihrer ersten Arbeit bis zur « Unter-
suchung iiber den Staat» dient eigentlich alles demselben Zweck; nur
spiater werden noch etliche Unterschiede zwischen der Begriindung der
Psychologie und der der Geisteswissenschaften hinzugefiigt, die im Zu-
sammenhang mit ihrer Konzeption des Menschen, eventuell der mensch-
lichen Person stehen. Was die zweite Periode betrifft, so werde ich im
Prinzip nur iiber das Buch «Endliches und ewiges Sein» sprechen. Es
wird darin die ontologische Problematik erwogen, ontologisch im klassi-
schen Sinne des Wortes seit Aristoteles bis zu der sog. Ontologie der
Phianomenologen. Tatsdchlich unterscheidet sich die letztgenannte teil-
weise von der ersten: jene war ndmlich metaphysisch, diese — in einer
Sphire der Fragen — hiitet sich, metaphysische Entscheidungen auszu-
sprechen, und versucht — um es allgemeinverstindlich zu sagen — die,
ontologischen Grundbegriffe herauszuanalysieren. Die neue Problematik,
mit der sich Edith Stein jetzt beschiftigt, lauft deutlich auf die Gottes-
problematik hinaus, wovon frither keine Rede war. Wie ich schon erwidhnt
habe, gibt es in der Arbeit « Individuum und Gemeinschaft» eine in dieser
Hinsicht instruktive Passage, welche deutlich anzeigt, daB die Autorin
eine bestimmte Erfahrung, eine Gotteserfahrung ndmlich, gehabt hat
und daB diese Erfahrung ihrerseits eine gewisse positive Antwort verur-
sachte. Das wurde ausdriicklich gesagt. Die philosophische Gottesproble-
matik des ewigen Seins wurde von ihr frither nicht beriihrt. Es gibt auch
einen Unterschied — zweiten Ranges vielleicht — im Stil der Arbeit. Alle
ihre fritheren Arbeiten sind — der Methode nach — phdnomenologisch,
das heiBt, nicht die Literatur wird als Ausgangspunkt angenommen,
sondern am Anfang werden konkrete, sachlich gerichtete Fragen gestellt,
auf welche man zu antworten versucht. Stellung zur Literatur wird erst
spater in der Diskussion bezogen: das und das kann hier und dort gefun-
den werden, hier und dort stimme ich der Sache nicht zu, in diesem
Punkte aber bin ich mit der Meinung des Verfassers einverstanden. Der
Ausgangspunkt ist immer ein rein sachlicher; es geht um die Fragen, die
am Anfang gestellt werden miissen. Alle, die zur phinomenologischen



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 467

Gemeinschaft gehorten, machten es so. Auch Husserl — aufler in einer
oder zwei Arbeiten, in denen er anders verfuhr, z. B. polemisierte — ar-
beitete in dieser Weise. In der groBen Arbeit Edith Steins aber, die
bereits im Kloster geschrieben wurde, sieht alles anders aus: zuerst eine
Darstellung der fremden Meinung, anschlieBend der Versuch der Aus-
einandersetzung mit bestimmten Iragen, in welcher gewisse phidnome-
nologische Entscheidungen verteidigt werden. Ich muB} hinzufiigen, daB3
diese Beschiftigung mit der Literatur in doppelter Weise fortgeht. Zu-
erst Aristoteles. Es handelt sich hier um die aristotelische « Metaphysik»,
um einige seiner Begriffe: « Akt und Potenz», « Hyle und Morphe»; erst
in der Diskussion beginnt man, eigene entsprechende Begriffe auszuar-
beiten. Es muf} dazu festgestellt werden, dal3 es keineswegs ein «reiner»
Aristoteles ist. Es ist Thomas. Und Edith Stein hat bestimmt — dafiir
habe ich Beweise — zwei Arbeiten von Thomas im Original gelesen: «De
ente et essentia» und «Quaestiones de veritate». Das spiirt man sofort
aus der Stellungnahme, aus der Diskussion. Was die anderen Texte
betrifft, ist das nicht sicher: Ich weill nicht, wie das mit der ersten und
der zweiten «Summay ist. Sie beruft sich in einer Passage darauf. Manch-
mal bezieht sie sich auf Gredt, einen der Interpreten von Thomas ihrer
Zeit. So weiB ich nicht, inwieweit Edith Stein in jeder Hinsicht zu den
Originaltexten von Thomas gegriffen hat. Es wire doch eine ungeheure
Arbeit gewesen, alle seine Texte zu lesen; so wiirde es mich nicht wun-
dern, wenn sie andere Quellen herbeigezogen hitte. Noch ein Zug ist
meiner Meinung nach fiir sie charakteristisch. Ich bin iiberzeugt, daB
Edith Stein kein einziges Wort schrieb, an welches sie nicht glaubte,
und daB sie nichts im Geiste des Konformismus getan hitte. Ein Zeugnis
dafiir ist, daB sie eine Reihe von Sitzen gegen Thomas duBerte, und
zwar in der Frage nach den idealen Gegenstinden, den Ideen usw. Es
gibt noch weitere Stellen, die auch den Begriff der Form und Materie
betreffen, gegen die (nachdem die fremde Meinung dargestellt worden
ist) der eigene Standpunkt ausdriicklich dargelegt wird, ohne — sozu-
sagen — davor Angst zu haben. Noch etwas anderes méchte ich hervor-
heben: bei der Besprechung fremder Meinungen, (insbesondere im «De
Deo» aus dem ersten Teile der «Summan») wird deutlich darauf hingewie-
sen, daB etliche Thesen sich nicht verstehen lassen, ndmlich Behauptun-
gen, die den «Actus purus» betreffen. An weiteren Stellen, die — wie
oben erwdhnt wurde — die Vereinigung der Form mit der Existenz, ent-
weder mit der Materie zusammen oder ohne Materie betreffen, wird die
Stellung des hl. Thomas untersucht, aber an verschiedenen anderen



468 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

Stellen ist zu lesen: «Das kann ich nicht verstehen.» Damit ist so etwas
wie eine Grenze gezogen zwischen den Passagen, wo sich die Autorin
kompetent als Philosophin fiihlt, und denen, wo sie als Philosophin
nichts zu sagen vermag. Auf der einen Seite gibt es eine ganze Reihe von
Behauptungen, welche sie von sich aus duBert, wenn sie die Frage unter-
sucht, die — wie ich (meiner Terminologie nach) gerne sagen wiirde — die
Form, die Materie und die Existenz der sog. «reinen Geister», d. h. der
Engel betrifft. Wo sie aber die Frage nach der Heiligsten Dreifaltigkeit
aufnimmt, spricht sie im Geiste der Tradition einer bestimmten Religion.
Das heiBt, es geht nicht darum, eine — sozusagen — rationale Theologie
zu betreiben oder eine Theologie, die sich zur Aufgabe stellt, einige Fra-
gen und Behauptungen zu besprechen, die in jedweder Religion wahr-
haftig sein kénnten oder angenommen werden diirften; es geht hier um
einige spezielle Behauptungen, welche fiir die bestimmte [christliche]
Religion charakteristisch sind. Hier verschwindet der Unterschied zwi-
schen ihrer philosophischen Stellungnahme und dem, was ohne Zweifel
nicht mehr zur Philosophie, sondern zu einer bestimmten Theologie
gehort — und was selbstverstidndlich auf diese oder andere Weise behan-
delt werden kann. Ich wiirde nicht zu sagen wagen, daB diese ihre immer
wiederkehrende Behauptung, daB sie nicht verstehe, daB es sich nicht
verstehen lasse, ausgerechnet mit jenem Moment ihrer geistigen Ent-
wicklung zusammenhinge, wo sie sich selbst sagte: mit der Philosophie
bin ich eigentlich fertig, jetzt muB3 ich mich Johannes vom Kreuz zu-
wenden. Es kann sein; es kann auch sein, daBl es das in gewissem Sinne
tragische Finale fiir die Autorin war, das darin bestand, darauf zu ver-
zichten, weiter Philosophie zu betreiben. Sie hat darauf verzichtet, Phi-
losophie auf die Weise zu pflegen, wie sie von Husserl immer wieder auf
seine Fahne geschrieben ward und die auch sie ganz und gar iiber-
nommen hatte: In der Philosophie darf nichts angenommen werden, dessen
absolute Evidenz — nach der durchgefiihrien Analyse — nicht gewonnen wer-
den kann. Es ist nicht erlaubt, Behauptungen zu duBern, fiir welche das
Fundament in der Erfahrung — im breitesten Sinne des Wortes — unge-
klart bleibt; z. B. zu sagen: es sind die Fragen, die mich bewegen, aber
ich verstehe nichts, ich kann keine Intuition oder Evidenz gewinnen ...
ganz einfach: ich weill nicht ... Fiir jemand, der auf andere Weise als
Husserl und die Phidnomenologen Philosophie betreibt, kann die Frage
nach den radikalen Grundlagen der philosophischen Entscheidungen
keine Rolle spielen. Ich habe den Eindruck, daB fiir sie diese Frage von
Belang war. Deshalb denke ich, dal es eine tiefe innere Krise war, aus



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 469

welcher sie, meiner Meinung nach, in einer fiir sie gliicklichen Weise her-
ausgekommen ist. Ich mochte aber hier ein MiBverstindnis beseitigen:
in den bestehenden philosophischen Schriften im allgemeinen sind viele
Behauptungen geschrieben worden, welche sich mit den urspriinglichen
Intuitionen nicht decken. Es ist natiirlich eine Schwiche, die uns Men-
schen eigen ist, und wir bedauern es sehr. Hier aber geht es um das Prin-
zip, ndmlich daB wir versuchen — und sie versuchte es auch — nur auszu-
sagen, was sich mit der urspriinglichen Intuition deckt.

Wie kann diese erste Phase, die Problematik der ersten Schaffens-
periode, d. h. die Frage nach der Begriindung der Geisteswissenschaften
begriffen werden? Ihr und unser Meister (Husserl) war doch von Beruf
Mathematiker. Ich weill nicht, was ihm aus der Physik bekannt war, es
scheint nicht allzuviel. Im Geiste aber war er eben Mathematiker, spiter
Logiker; die Fragen nach dem Menschen waren relativ weit von ihm ent-
fernt. Noch im Jahre 1911 — als er die «Philosophie als strenge Wissen-
schaft» schrieb (ein Artikel in «Logos») — polemisierte er. Mit wem? Er
setzte sich mit seinem Wohltdter, d. h. mit Dilthey auseinander, gegen
Weltanschauungsphilosophie, gegen Verwicklungen der ganzen dilthey-
schen Problematik mit seinen eigenen philosophischen Forschungen.
«Philosophie als strenge Wissenschaft» sollte fast «more geometrico»
gepflegt werden. Und jetzt interessierte sich seine Schiilerin fiir die
Grundlagen der Geisteswissenschaften. Das hatte bestimmte Ursachen.
Zunichst ist es so, weil Edith Stein nicht Mathematik, sondern Ge-
schichte, deutsche Literatur usw. studiert hatte. Zweitens studierte sie
Philosophie in Breslau, und zwar unter wissenschaftlich ziemlich un-
gliicklichen Umstdnden. Es war dort — an den Namen erinnere ich mich
nicht — ein gewisser Hauptordinarius 1, der ein Buch — wie mir scheint —
iiber Goethe und Schiller veroffentlichte, so daBl alle Fremden — wie
Edith Stein selbst schreibt — glaubten, er sei Literaturwissenschaftler.
Philosophie gab es dort kaum. AuBerdem waren noch zwei andere dort.
Einer, William Stern, war damals auBerordentlicher Professor, und
— wie bekannt — beschiftigte er sich mit der Sprache des Kindes usw.
auf bestimmte Weise. Er hat zwar «Person und Sache» geschrieben, ein
groBes Werk, auf welches er — wie es scheint — Nachdruck legte; praktisch
aber war er ein empirischer, experimenteller Psychologe eines bestimm-
ten Typus. Zum Beispiel hat er Edith Stein empfohlen, ihre Dissertation

10 Anmerkung des Herausgebers: Eugen Kithnemann; siehe: Edith STEIN,
aus dem Leben einer jiidischen Familie, Louvain 1965, S. 122.



470 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

iiber die Reaktionen des Kindes auf verschiedene «Bildchen» zu schrei-
ben, was sie mit Emporung abgelehnt hat. AnschlieBend kam Hoénigs-
wald hinzu, welcher Dozent war und auch in dieser Zeit las; er hat irgend-
ein psychologisches Werk geschrieben. Ihre Reaktion ist uns bekannt,
weil sie diese selbst in ithrem Tagebuch beschrieb: «Ich habe mich iiber-
zeugt, daB es eine Wissenschaft ohne Methode und ohne Grundlagen
ist» und daf eigentlich nichts Interessantes darin steht.

In Gobttingen, bei Georg Elias Miiller, war zwar eine Psychologie
mit den groBen Methoden, ndmlich experimentellen, naturwissenschaft-
lich-statistischen; aber Wissenschaft vom Menschen gab es auch da
nicht. Empfindungen usw., sinnliche Empfindungen, Farbempfindun-
gen ..., man machte alles experimentell, und die untersuchten Personen
mubBten sich vor Aussagen hiiten, welche nicht genau der Empfindung
entsprachen, weil diese schon unwissenschaftlich waren. Vom Menschen
war dort keine Rede. Das einzige Buch Miillers, welches hier in Betracht
gezogen werden kann, ist das «Uber das Gedichtnis», doch enthilt es
auch nur experimentelle Untersuchungen, welche auf dem «Zahlenvir-
tuosen» Riickles durchgefithrt wurden, der wunderbare Sachen machen
konnte; der Verfasser untersuchte bei dieser Gelegenheit das unvisuelle
Gedichtnis Riickles. Worauf ist Edith Stein in Gottingen noch gestoBen?
Auf den zweiten Band der «Logischen Untersuchungen». Was war das?
Man kann sagen, daB es eine Art beschreibende Psychologie des Denkens
war. Sie wurde von der Sache ergriffen und auch davon, daB hier
bestimmte deskriptive Ergebnisse an Hand einer Methode gewonnen
wurden. Das Bediirfnis aber nach einer anderen Psychologie, einer an-
deren Wissenschaft vom Menschen war in ihr sehr lebendig, weil sie den
Mangel im Gebiete der Psychologie erkannt hatte. Zugleich darf nicht
vergessen werden, dall im Jahre 1912 Wilhelm Dilthey, welcher erst am
Ende seines Lebens und spiter nach seinem Tode wirksam zu werden
begann, schon gestorben war. Es sind Diltheys Schiiler, Spranger und
andere, die ihn in den Vordergrund gestellt haben. Dazu kommt noch
etwas. In den Arbeiten Edith Steins ndmlich, welche entweder die «Ein-
fithlung» oder das «Individuum und die Gemeinschaft» betreffen (quasi
die Grundlagen der Soziologie), wird eine Frage immer wieder hervor-
gehoben: die Frage nach der Natur des Menschen, der menschlichen
Person.

Thre erste Arbeit, ihre Dissertation hat zwei Themen: das Thema
der Einfithlung und das Thema des Aufbaus dessen, was «psychophy-
sisches Individuum» genannt wird. Hier tritt in einem bestimmten



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 471

Moment der Geist hervor, und es erscheint auch die Person. Die tiefsten,
die interessantesten, obzwar auch die fraglichsten Erwédgungen in «Indi-
viduum und Gemeinschaft» sind der Struktur des Menschen gewidmet,
seiner Seele — ich werde sofort genauer dariiber sprechen — und seinem
«Geisty. Die Sache kommt immer wieder auf bis zum Ende. Ich weil3
nicht, weil es nicht angegeben wurde, aus welcher Zeit «Die ontische
Struktur der Person» stammt '1; es ist aber eine ihrer letzten Arbeiten
vor dem Klostereintritt. Auch diese Arbeit {iber die menschliche Person
kommt dazu. Wer «Endliches und ewiges Sein» liest, wird sofort sehen,
daB dort am meisten und in personlicher Weise das Wesen des Menschen,
das Wesen der menschlichen Person untersucht, erértert und erwogen
wird. Ich mufl bemerken und unterstreichen, dall dort vom «ewigen
Sein» relativ wenig gesprochen wird und daB3 dieses « Wenige» — ich bin
dieser Meinung, soweit ich mich orientieren kann — von geringer Origi-
nalitit ist. Das Thema dagegen, der Mensch und seine psychophysische
Struktur kommt immer wieder auf; es bewegt sie, dariiber will sie genau
orientiert sein. Warum aber hat sie sich mit der Einfithlung beschiftigt,
anstatt sofort die Person ins Zentrum zu stellen? Namlich darum, weil
in ihr das Interesse fiir die Begriindung, fiir das Schaffen der Grundlagen
fiir die Geisteswissenschaften sehr wach war; und sie dachte auch, da3
die Einfithlung der Weg zur Klirung der theoretischen Grundlagen des
Wissens nicht nur vom Menschen, sondern auch von der menschlichen
Gemeinschaft sei. AuBerdem war das Thema zur Zeit «en vogue» und ist
von verschiedenen hervorragenden Leuten in verschiedenen Kontexten
erortert worden. Das Thema «Einfithlung» — ich komme gleich zu der
Frage, ob es moglich ist, sich so zu duBern - ist ein Thema, das im
19. Jahrhundert unter den Asthetikern erwogen wurde. Es ist Friedrich
Theodor Vischer, der bis zur Romantik, zu Novalis zuriickgreift; dann
kommt sein Sohn Robert; spiter finden sich eine ganze Menge Psycho-
logen, mit Theodor Lipps, Hans Volkelt, Moritz Geiger, Witasek usw.
zusammen. Alle beschiftigen sich mit der sog. «Einfiihlung» auf dem
Sachgebiet der dsthetischen Fragen, obwohl alle, d. h. unter den anderen
Lipps, wie auch Volkelt, «Einfithlung» im taglichen Leben und «Ein-
fiihlung» im Verkehr mit dem Kunstwerk unterscheiden. Es gibt aber
nicht nur diese Welle. Auch Scheler hat sich mit diesen Dingen beschif-

11 Nach dem Vorwort des Herausgebers der « Werke» 6 konnte dieser Text
zwischen 1930 und 1932 geschrieben worden sein (Note des Ubersetzers).



472 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

tigt, hat sich aber negativ auf das Problem bezogen. Inmitten der Phi-
nomenologen beschiftigte sich Geiger mit der Frage, und doch auch
Husserl. Husserl hat aber einen anderen Aspekt in Betracht gezogen,
von dem wir aus den Vorkriegszeiten keine schriftliche Spur erhalten
haben auBer den «Méditations Cartésiennes» von 1929, d. h. auler den
«Pariser Vortrigen». Bei Edith Stein aber ist schon alles vorgesehen,
namlich wie sich diese Problematik weiterentwickeln soll. Husserl
beschiftigte sich mit der Einfithlung im Zusammenhang mit der Schwie-
rigkeit, auf die jeder Idealist st68t, um nicht als Solipsist verurteilt zu
werden. Wie ist Solipsismus zu vermeiden, wenn {iber ein reines «Ich»
und ein reines BewuBtsein des philosophierenden Subjekts gesprochen
wird? Der Weg, um sich aus dem Solipsismus herauszuziehen, den Hus-
serl spater wirklich in den «Méditations Cartésiennes» (1929) gegangen
ist, fithrt gerade durch die sog. «Einfiihlung» hindurch, welche er auf
eigene Weise verstanden hat und welche uns den Weg zu den anderen
Subjekten, zu anderen philosophierenden Subjekten, zu anderen Mona-
den angeblich zuginglich macht. All das gilt fiir Edith Stein keineswegs
als Ausgangspunkt. Wahrscheinlich wullte sie auch nichts dariiber, weil
sie zur Zeit keine husserlschen Manuskripte kannte. Sie kannte die
«Ideen», in welchen das Thema in einer Passage leicht berithrt worden
war. Dennoch hat sie Husserl diese ganze Reihe von Problemen in ihrer
Dissertation vorgebracht und gezeigt, auf welche Weise es jetzt — der
Reihe nach — weiter gehen soll, natiirlich in einer sehr losen Zusammen-
stellung, in einer Skizze. Die Frage nach der Klirung der Moglichkeit der
gegenseitigen Verstindigung zwischen den Menschen hat sie am meisten
bewegt, also die Frage nach der Moglichkeit der Schaffung einer mensch-
lichen Gemeinschaft, welche nicht nur theoretisch, sondern auch fiir
ihr Leben, in gewisser Weise fiir sie selbst sehr nétig war. Ich habe schon
vorhin gesagt, daB es eine solche Gemeinschaft der Gottinger Philosophen
gab, dal wir uns manchmal, ohne ein Wort zu sagen, verstanden haben.
Als wir uns nach Jahren wiedersahen, wuBten wir nach wenigen Worten,
mit wem dieser oder jener sich jetzt beschiftigt. Edith Stein war in dieser
Gemeinschaft verwurzelt, und viele Jahre hindurch hat sie mit den Leu-
ten aus dem Freundeskreis Kontakte fortgesetzt, soweit sie nur konnte.
Sie brauchte aber — das sehe ich aus ihren personlichen Erinnerungen —
die Gemeinschaft mit der Nation, als deren Glied sie sich fiihlte. Den
ganzen Krieg erlebte sie in einer merkwiirdigen Einstellung, als ob sie
allein einen Kampf gegen etwas fithren wiirde. Sie wollte dienen. Als sie
noch Husserls Assistentin war, hat sie mir immer wieder geschrieben, ob



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 473

sie eigentlich das Recht habe, sich jetzt mit Philosophie und solchen
dummen Sachen zu beschiftigen, wenn Leute sterben, wenn man ihnen
helfen sollte, wenn ... usw. So sehen wir, daf3 die Existenz einer solchen
Gemeinschaft fiir sie etwas Personlich-Wesentliches war, und daB3 sie
nach der Grundlage der Moglichkeit des Entstehens der Gemeinschaft
dieser Art suchte. In ihrer spdteren Arbeit (aus den Jahren 1923 oder
1924) «Individuum und Gemeinschaft» spricht sie iiber verschiedene
Moglichkeiten, wie Gemeinschaft und Kontakt zwischen den Menschen
gewonnen werden konnen. Eine der Moglichkeiten ist gerade die «Ein-
fithlung». Also hat sie alle diese Probleme eng zusammengebunden.

Nach dieser allgemeinen Skizze mdchte ich noch ein paar Worte zu
ihrer ersten Arbeit {iber « Einfithlung» sagen. Diese Arbeit ist in Polen
eigentlich nur in einem Exemplar vorhanden. Sie wurde im Jahre 1917
als Dissertation herausgegeben, in ungefihr 150 Exemplaren! Jetzt steht
es besser, weil schon eine englische Ubersetzung fertig ist; ich vermute
jedoch, daB hier niemand dieses Buch besitzt, auch ich nicht. Infolge-
dessen meine ich, daB einige sehr skizzenhafte Angaben iiber diese erste
Arbeit Edith Steins hier niitzlich sein kénnten.

Als ich das Wort «Einfithlung» beniitzte, fiigte ich gleich hinzu, daB
ich nicht wisse, ob es vollkommen korrekt sei, sich so zu dulern. In der
polnischen Sprache gibt es zwei passende Warter, welche zugleich mit
den zwei verschiedenen, gewdhnlich nicht voneinander getrennten
Begriffen der «Einfiithlung» verbunden sind: ndmlich «Einfithlung»
schlechthin und das «Sich-in-etwas-Einfiihlen», das «In-etwas-Hinein-
dringen», etwas verstehen — auch mittelbar. Wenn man einfach «Ein-
fiihlung» sagt, ist der Unterschied kaum sichtbar. Dieser Begriff hat sich
— sagen wir — zwischen den achtziger und neunziger Jahren des 19. und
den dreiliger Jahren des 20. Jahrhunderts weitgehend verdndert, so
daB eine umfassende Geschichte der Transformation der Konzeption der
Einfiihlung in der deutschen Philosophie geschrieben werden kénnte. Die
Arbeit Edith Steins wurde 1915/16 geschrieben und ist frither als viele
andere Arbeiten iiber dasselbe Thema veroffentlicht worden. Es gibt
z. B. eine Arbeit von Volkelt «Uber das #sthetische BewuBtsein» aus
dem Jahre 1920. Edith Stein kannte eigentlich Lipps nur aus einer
Periode. Lipps ist zwar 1912 gestorben, aber nicht alles war zu jener Zeit
herausgegeben worden; so daB ihre Arbeit als die erste in dieser bestimm-
ten Phase der Fragen, eventuell der Theorienentwicklung, welche mit
diesen Fragen verbunden war, anerkannt werden muB. Die allgemeine
Entwicklungslinie des Problems ist so, daBl man mit der Frage beginnt,



474 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

wie es eigentlich steht, wenn hier, vor mir, ein Stiick Marmor liegt, ich
aber sage: Frauenleib. Ich sage nicht: das ist Venus, weil mit dieser
Feststellung eine literarische Geschichte verbunden ist; ich sage:
Frauenleib. In dem alten Luxemburgmuseum in Paris stand eine Skulp-
tur von Moreau, «Bacchantin» genannt. Es ist ohne Zweifel — das spiirt
man sofort — eine in der Liebesextase liegende Frau. Ihr Licheln sagt
eigentlich alles aus; es ist ein Licheln der Begeisterung, aullerordent-
licher Begeisterung. Nun gut, sagt man, aber das ist ein Stein, dir gegen-
iiber. Woher stammt eigentlich dieses seltsame Phidnomen? Was fiir ein
Wunder hat es geschaffen, daB ich eine Frau sehe, und mehr noch, eine
Frau in einer bestimmten Stimmung, eine etwas erlebende Frau, die
Frau eines bestimmten psychisch-menschlichen Typus, eines bestimmten
Charakters usw.? Man kann sagen: «das wird alles eingefiihlt» — all das
wird in den Stein hineingefiihlt, du hast das hineingesteckt, du hast in
diesen Stein hier irgendwie deine eigenen Erlebnisse oder Entwiirfe, die
Idee der Liebe oder der Begeisterung hineingelegt. Der Stein ist aus dem
Vordergrund verschwunden und du hast jetzt eine Art Tduschung, so
wie noch Lessing dariiber redet: « Tauschung, und die Tauschung geféllt.»
All das ist von uns in den leblosen Stein hineingelegt, es kann nicht an-
ders sein, weil der Stein doch ein Stein ist. Das ist der Ausgangspunkt der
Asthetik, welcher zum ersten Begriff der «Einfiithlung» fiihrt, die als das
«Einfiihlen-in-etwas» unserer eigenen Stimmungen, unserer eigenen
Gefiihle erfaBt wird. Dann kommen verschiedene genetische Theorien
hinzu, nach welchen es verschiedene Ursachen fiir einen solchen Schein
gibt, sei es Nachahmung oder irgend etwas anderes, der Effekt jedoch
sieht letzten Endes so aus. Die Diskussion aber, welche sich tiber Jahre
und sogar Jahrzehnte fortsetzte, hat endlich zur Einsicht gefiihrt, daB
diese Losung als ungentigend betrachtet werden muB. Sei es auch nur
deshalb, weil aus einer solchen Skultpur oder einem Bild, aus einem
Portrit z. B., Daten awusstrahlen, welche nicht nur die Stimmung des
entsprechenden Mannes, sondern auch seine psychische Struktur, seine
psychische Reife erkennen lassen. Nehmen wir ein Beispiel aus einem
mir bekannten Gebiet. Ich mdochte sie auf einige Portrits von Rem-
brandt aufmerksam machen. Ich habe sie zum ersten Mal gesehen, als
ich noch ein Knabe war; damals hatte ich keine Ahnung, wie erfahren
und reif ein Mann im Alter ist. Jetzt wurden mir — auf Grund des gege-
benen Kunstwerkes — psychische Tatsachen bewuBt, von welchen ich
aus meiner eigenen Erfahrung heraus keine Ahnung hatte. Einfacher
gesagt, man verkehrt mit der Kunst, um sich durch fremde psychische



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 475

Erfahrungen bereichern zu lassen, welche auf irgendeine Weise in die
Farben und Gestalten hineingezaubert worden sind. Es ist ja doch mit
den Leuten dhnlich. Ich habe ihn, sage ich, getroffen; ach, wie traurig
war er! Warum bist du so traurig? Und jetzt beginnt er eine Geschichte
zu erzdhlen. Hier dagegen wird mir gesagt: du hast es dir nur so eingebil-
det, du schreibst ihm deine eigene Trauer zu. Er hat nur die Grimasse
auf dem Gesicht, dazu kommt nun noch deine eigene Illusion. Und jetzt
sagt man weiter: Was fiir ein schreckliches Hundewetter! Du steckst
deine Stimmung in die ihrerseits doch ganz leblose, dem psychischen
Leben fremde Landschaft hinein. Wie ist es, wenn man guter Laune ins
Gebirge geht, plotzlich aber in schlechtes Wetter kommt? Alles wird
ekelhaft und widrig, denn jetzt fingt dieses Wetter an, auf mich zu
wirken. Ich erlebe eine Wandlung, die gute Laune verliBt mich. Wozu
geht man ins Gebirge? Um etwas zu erleben, was im tédglichen, privaten
Leben nicht zu erleben ist.

Verschiedene wie die eben zitierten Tatsachen waren die Ursache,
daB eine immer stirkere Tendenz zum Einverstiandnis fiihrte, die sog.
«Einfithlung» als «Eindringen-in-etwas» sei eine bestimmte Erfahrungs-
art. Es ist keine Telepathie, sondern eine Erfahrung, die sich auf
bestimmte psychische Tatsachen stiitzt, Tatsachen, die ihrerseits diese
Erfahrung verursachen und moéglich machen. So trat langsam und immer
deutlicher eine Auffassung hervor, daB die sog. «Einfiihlung» eine Art
von Erfahrung sei. Was fiir eine Art der Erfahrung aber? Auch Edith
Stein moéchte die These verteidigen, daB es eine ganz bestimmte Art der
Erfahrung sei. Da wird ganz deutlich gesagt: «Erfahrung». Doch jetzt
kommen Bedenken, welche sie veranlassen, sich aus dieser Stellung teil-
weise zuriickzuziehen, oder sie zur Vorsicht mahnen. Wenn Edith Stein
«Erfahrung» sagt, steht selbstverstiandlich der phdnomenologische, hus-
serlsche Begriff der Erfahrung im Hintergrund. Wenn iiber Erfahrung
gesprochen wird, ist vor allem die sinnliche Wahrnehmung gemeint,
denn mit dieser Art der Erfahrung fingt man an, in der mir die Sachen
und ihre Eigenschaften selbst — wie Husserl sagt — originell und leibhaft
gegeben sind. Es ist eine dem Positivismus widersprechende Meinung;
sie widerspricht auch Hume, nach dem dem Menschen nur seine eigenen
Ideen oder Impressionen gegeben sind. Gegeben sind die Sachen, und fiir
diese Art der Erfahrung ist das Charakteristische, daB in ihr der Gegen-
stand der Wahrnehmung selbstgegenwirtig, selbstgegeben ist. Husserl
spricht iiber «Selbstgegebenheit», iiber die leibliche Selbstgegebenheit,
«Selbstgegenwart» usw., und stellt das alles der «Vergegenwirtigung»



476 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

entgegen, d. h. dem «Sich-gegenwirtig-machen» dessen, was nicht da ist,
d. h. dessen, was eingebildet worden ist, also dem bloBen Denken, dieser
oder jener Vorstellung, wobei meine ganze Fahigkeit, mir etwas einzu-
bilden, keineswegs verursachen kann, daB hier und da, vor mir, Hamlet
selbst kdme und mit mir zu sprechen begdnne. Husserl gebraucht hier
den Terminus «origindr». Er hat im deutsch-lateinischen, akademischen
Jargon geschrieben. «Origindr» heilft «urspriinglich»; wir lernen etwas
urspriinglich kennen ohne Hilfe der Ersatzdaten. Edith Stein nimmt den
Begriff auf, ohne ihn weiter zu analysieren. Das ist meiner Meinung nach
ein Fehler. Ich bin iiberzeugt, daB es ein Begriff ist, der weiter analysiert
werden muB. Edith Stein zeigt nur die Fille auf, wo diese «Originalitdt»,
diese Urspriinglichkeit hervortritt. Und zwar zdhlt sie die immanente
Wahrnehmung, die Wahrnehmung eigener Erlebnisse und auch - sie
glaubt an das — die sog. Ideation auf, d. h. die unmittelbare Anschauung
notwendiger Zusammenhidnge zwischen gewissen urspriinglichen Ele-
menten, welche zu den Axiomen fiithren. Aber das ist keine «Einfiihrung».
Diese Urspriinglichkeit, diese leibhafte Selbstgegebenheit dessen, was
unmittelbar erfaBt worden ist, gibt es in der «Einfithlung» nicht. Edith
Stein vergleicht die «Einfithlung» mit der Erinnerung und der Erwar-
tung. Sie sagt: mit der « Einfithlung» verhélt es sich dhnlich wie mit dem
Wissen, daB3 der Hinterkopf eines meiner Freunde gut mit Haaren bedeckt
ist, obwohl ich nicht den ganzen Kopf sehen kann; wenn er mir aber den
Riicken zuwenden wird, werde ich alles sehen. Edith Stein sagt: die
fremde Stimmung, der fremde psychische Zustand ist mir in gewisser
Weise mitgegeben, etwa wie die Kehrseite einer Medaille. Weil sich aber
die Medaille wenden ldBt, kann auch die Kehrseite gesehen werden. Die
fremde Stimmung dagegen 1dBt sich nicht so innerlich, so unmittelbar,
so leibhaft schauen. Das ist eben der Unterschied zwischen «Einfiihlung»
und Erfahrung in diesem Sinne. Warum wird aber gesagt, daBl auch das
eine Art Erfahrung ist? Weil es anders aussieht, als wenn ich mir etwas
sehr lebhaft einbilde, so, wie ich mir — in dem Moment, als ich iiber die
«Bacchantin» in Paris gesprochen habe — einbildete, wie diese Skulptur
aussieht. Leider konnte ich sie nicht selbstgegenwirtig sehen. Ich habe
sie sehr lebendig «gesehen» mit ihrem Lécheln, ihrer Kopfbewegung usw.,
aber gegenwartig war sie trotzdem nicht. Falls ich dagegen jemandem in
die Augen schaue, so glaube ich trotz allem, daB mir — obwohl es mir
nicht so urspriinglich gegeben ist wie sein Gesicht — auf irgendeine Weise
seine, sagen wir, Nachdenklichkeit oder Versonnenheit gegeben wird.
Wenn ich spreche, weil ich, ob meine Zuhérer zusammen mit mir denken



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 477

oder ob sie sich langweilen. Ich brauche nicht herumzuschauen, das fillt
mir sofort auf. Diese Art der Selbstgegebenheit, der Qualitit des Zu-
standserlebnisses ist fiir mich da. Ich kann mich auch irren. Edith Stein
hat ein ganzes Kapitel geschrieben, welches speziell den Tauschungen
im Rahmen des «Sich-Einfiihlens» gewidmet ist. Tduschungen sind aber
auch in der sinnlichen Wahrnehmung vorhanden. In dieser Hinsicht gibt
es da keinen Unterschied. Das ist der Ausgangspunkt.

Jetzt kommt eine neue Frage: Was kann mir gegeben sein, nicht
mehr beim Kunstwerk, sondern beim anderen Menschen, und zwar dann,
wenn ich das Phinomen des fremden psychischen Zustandes, irgendwel-
cher fremden Erregung wahrnehme? Was kann mir {iberhaupt gegeben
sein? Und hier kommt das zweite Thema zum Vorschein. Was ist der
Mensch? Was fiir urspriingliche Elemente hat er? Und hier beginnt das
fiir Edith Stein spezifische Thema, welches behandelt werden soll: wie
ist der Mensch gebaut, zu dem ich einen Zugang — unter anderem in der
«Einfithlung» — gewinnen kann? Und jetzt zeigt sich, daB es eine sehr
komplizierte Sache ist. Auf Grund der ersten Arbeit Edith Steins werde
ich nur kurz die Probleme nennen, welche hier in Betracht gezogen wer-
den. Weil sie eine Schiilerin Husserls ist, kommt zuerst vor allem «das
reine Ich», anschlieBend das Bewulltsein, spiter etwas, was ich im pol-
nischen nicht ausdriicken kann, ndamlich Leib, d. h. menschlicher Leib,
welcher sich aber vom Korper wesentlich unterscheidet. Es liegt die
ganze Analyse des Themas vor, wonach sich der lebendige Leib — mein
eigener Leib, den ich habe — von mir selbst unterscheidet, so z. B. wenn
mich jetzt jemand erschieBen und nur noch ein Leichnam daliegen
wiirde. Es geht nicht darum, daB es einen Unterschied gibt zwischen
dem, was lebendig war, und dem, was jetzt leblos ist, sondern auch darum,
daB in diesem zweiten Fall alles nur mit Lupe und Skalpel — von auBlen
her gesehen werden kann. Es ist aber fiir einen Fremden unmoglich, die
ganze Erfahrung zu erreichen, welche ich von mir selbst, von meinem
Leib habe, solange ich lebe und in meinem Leib wohne. Ich kann in
allen Teilen des Leibes selbst anwesend sein, und sie auf verschiedene
Weisen empfinden. Das ist das dritte Element. Bis jetzt haben wir also:
reines Ich, das BewuBtsein, den Leib. Jetzt werde ich es auf Deutsch
sagen miissen: es gibt noch Seele und anschlieBend Geist. So haben wir
fiinf verschiedene Elemente. Und eigentlich besteht der ganze wesent-
liche Inhalt des Buches, sein wesentlicher Wert darin, daB es ein Versuch
ist, diese fiinf Elemente herauszuanalysieren. Was das erste und das
zweite Element betrifft, so erinnern wir uns, daf3 es schon bei Husserl so

31



478 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

stand; jetzt entsteht aber die Frage nach dem Verhéltnis zwischen den
reinen Erlebnissen und meinen bewuBten Erlebnissen: Sind die reinen
Erlebnisse den bewuBten gleich usw.? Welche Rolle spielen jetzt meine
eigenen Erlebnisse in der Erfahrung meines Leibes und in welchem Ver-
hiltnis stehen sie zu meiner Seele und zu meinem Geiste? Es ist ein groBes
Thema, das ich jetzt hier nicht weiter entwickeln werde. Ich wiirde nur
eines sagen, daB ndmlich — meiner Meinung nach — die Einzelanalysen
Edith Steins, welche die oben genannten Elemente betreffen, d. h. Leib,
Seele und Geist, sehr interessant sind. Ich denke auch, daB dort eine
gewisse wesentliche Erfahrung, ein gewisser personlicher Ertrag Edith
Steins im Hintergrunde steht. Es ist fiir mich aber nicht klar und prizise
genug, was fiir ein Unterschied zwischen Seele und Geist besteht. Edith
Stein zeigt nur jene Akte an, wo Geist — Person — eine Rolle spielt, nicht
aber meine Seele. Wenn ich aber zu sagen hitte: auf diese Weise sind die
Elemente abgegrenzt, so aber sind sie zusammen verbunden, und zwar
als Folge dessen, daB alle Elemente eine einheitliche Ganzheit bilden, so
konnte ich mir die ganze Sache nicht klar genug vorstellen. Aber es gibt
noch einen anderen Grund, warum ich dariiber spreche. In der Abhand-
lung Edith Steins ist die Seele auf eine gewisse Weise prizisiert, auf die
die Autorin spiter ausdriicklich verzichtet, ndmlich die Seele ist «leib-
bedingt» (nicht durch den Koérper ... — aber das ist schon eine andere
Sache, welche sie nicht in Betracht gezogen hat). Es gibt so etwas wie
ein anschauliches, erlebtes Verhiltnis zwischen meinem Leib und meiner
Seele. Es sind gegenseitige Einfliisse da: das Erliegen der Seele dem Leibe
und des Leibes der Seele usw. Jedenfalls gibt es bei Edith Stein eine
starke Betonung der Frage nach der Sphére der Seele, welche mit meinem
Leib verbunden ist, zusammen mit der Frage nach der Lokalisierung mei-
ner sinnlichen Empfindungen in meinem Leib usw. Auch meine Seele
— das ist deutlich gesagt — «befindet» sich auf irgendwelche Weise im
Leib, d. h. — das wird auch deutlich gesagt — ist auf bestimmte Weise im
Leib lokalisiert. Es wird aber keineswegs geduBert, daB sie fiinf cm rechts
vom Kopf oder irgendwo anders ihre Stelle hat. Infolgedessen werden
die leibhaftigen Erlebnisse — wenn es erlaubt ist so zu sagen —, die Erfah-
rungen, welche den Leib betreffen, sehr stark betont. Spiter dndert sich
alles sehr, und ohne Zweifel dndert sich das sowohl unter dem Einflul
der Erfahrungen, die sie selbst hatte, dank ihrer eigenen Wandlungen,
wie auch unter dem EinfluB ihrer Freundin, Frau Conrad-Martius. Hed-
wig Conrad-Martius hat schon wiahrend des ersten Weltkriegs einen Dia-
log unter dem Titel « Gespriach iiber die Seele» geschrieben. Er wurde



Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins 479

spater im Buche «Metaphysische Gespriache» herausgegeben. Die spiteren
Arbeiten Edith Steins vor ihrem Klostereintritt stehen in diesem Punkte
stark unter dem EinfluB von Frau Conrad-Martius. Im Zusammenhang
damit dnderte sich aber auch der Begriff der Seele. Die Seele ist nicht
mehr deutlich «leibbedingt», ist nicht mehr phinomenal mit dem Leibe
verbunden, sondern steht jetzt sozusagen in ndheren Zusammenhingen
mit dem Geiste. Es sind alles sehr interessante Gesichtspunkte. Es gibt
dort auch verschiedene Einzelheiten, welche ich hier beiseite lassen
mochte, weil sie die ganze Situation sehr komplizieren. Es ist alles ver-
tieft worden, es gibt dort auch verschiedene Passagen iiber die Seele,
iiber die Schicht der Seele und iiber die Tiefe, welche sich dort erdffnet;
Probleme, iiber welche Edith Stein zu jener Zeit nicht schreiben konnte.
Diese Dinge fesseln sehr, ebendeshalb, weil sie eine Welt entschleiern, zu
der man normalerweise keinen Zutritt hat. Trotzdem aber, was die
Begriffe betrifft, ist die Sache noch nicht erledigt. Kein Wunder also,
daB sie spdter zum Thema zuriickkehrte; es ist eben das Thema, dem sie
personlich am meisten verhaftet war, « Endliches und ewiges Sein» ein-
schlieBend. Hier tritt schon eine Struktur hervor, sagen wir (ich wei3
nicht, was fiir einen Terminus ich hier anwenden soll) die Struktur der
menschlichen Person. Es wird hier nur hervorgehoben, daB Geist der
Person gleich ist; das bedeutet aber, daBl ein Unrecht dem Leibe und der
Seele — welche gewissermaBen die letzte Tiefe in mir bildet — angetan
wird. Der Versuch, sich in jenem komplizierten Aufbau des Menschen zu
orientieren, muB als ihre groBe Anstrengung anerkannt werden, obwohl
diese — meiner Meinung nach — letzten Endes unbefriedigend ist.

Zum SchluB moéchte ich nur noch eine Angelegenheit historischer
Natur erwdhnen. Im allgemeinen hért man — und nicht von alten Leuten
wie mir, sondern eher von viel jiingeren — daB es eine groBe Wandlung
in der Geschichte der Phinomenologie gegeben hat. Es trat ndmlich
Heidegger hervor, und erst er hat die Problematik «der menschlichen
Existenz» geschaffen. Sie heiBBt nach ihm: die Problematik «des mensch-
lichen Daseins», des Menschen, seiner Natur usw., der Person. Wie sie
aus dem schon Gesagten ersehen, ist diese Meinung falsch. Die Frage
nach der Person ist viel frither zum Vorschein gekommen, nicht nur bei
Edith Stein, als eine ihrer Zentralfragen (es war im Jahre 1915/16), son-
dern auch anderweitig auf eine meines Erachtens unbefriedigende Weise
bei Max Scheler. Hans Lipps hat auch iiber «Die menschliche Natur»
geschrieben, aber spiter, nach Heidegger. Also hat Heidegger hier keine
neue Problematik eingefiihrt. Er hat nur die Methode seines Philoso-



480 Uber die philosophischen Forschungen Edith Steins

phierens, seiner Hermeneutik eingefiihrt, und einen neuen Faktor, der
frither bei den Phidnomenologen literarisch nicht vorhanden war, nim-
lich Kierkegaard, zu dem er sich kaum bekennt, von dem er aber sehr
viel iibernommen hat. Nur soviel darf man sagen: diese Fragen haben
viel frither, schon vor dem ersten Weltkrieg Interesse erregt und die
Leute bewegt. Noch ein Detail mochte ich erwdhnen. Das erste Thema
meiner Dissertation, welches ich Husserl im Herbst 1913 vorgeschlagen
hatte, hieB: «Uber die menschliche Person.» Ich habe dieses Thema je-
doch nicht behandelt, weil Husserl mir sagte: «Sie werden dariiber fiinf
Jahre lang sitzen.» Dazu hatte ich keine Zeit.



	Über die philosophischen Forschungen Edith Steins

