
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

Autor: Brülisauer, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruno Brülisauer

Kants kategorischer Imperativ
aus utilitaristischer Sicht betrachtet

Nach einer verbreiteten, wohl nicht zuletzt durch den mosaischen

Dekalog gestützten Auffassung läßt sich die Moral begreifen als ein
System von mehreren inhaltlich distinkten Normen, wobei die Kenntnis
einer jeden von ihnen notwendig ist, damit man weiß, worin das moralisch

Pflichtgemäße besteht. Im Gegensatz zu dieser Auffassung glaubt Kant
im Kategorischen Imperativ ein Testverfahren gefunden zu haben, das

uns in der Form eines einzigen normativen Prinzips erlaubt, jede beliebige

Handlungsmaxime daraufhin zu prüfen, ob sie moralisch zulässig
ist. «Was ich also zu tun habe», sagt er im ersten Abschnitt der «Grundlegung

zur Metaphysik der Sitten» (BA20), «damit mein Wollen sittlich

gut sei, darzu brauche ich gar keine weit ausholende Scharfsinnigkeit.

Unerfahren in Ansehung des Weltlaufs, unfähig, auf alle sich
ereignenden Vorfälle desselben gefaßt zu sein, frage ich mich nur: Kannst du
auch wollen, daß deine Maxime ein allgemeines Gesetz werde wo nicht,
so ist sie verwerflich, und das zwar nicht um eines dir, oder auch anderen,
daraus bevorstehenden Nachteils willen, sondern weil sie nicht als Prinzip

in eine mögliche allgemeine Gesetzgebung passen kann,...»
Es genügt nach Kant zwar nicht, daß unsere Maximen dem

Kategorischen Imperativ bloß gemäß sind. Damit unseren Handlungen
ein echter sittlicher Wert zukommt, müssen wir sie auch aus Achtung
für das «Gesetz» oder aus Pflicht tun. Daher erhält in Kants
Moraltheorie neben der Frage, wie wir eine Maxime auf ihre Pflichtgemäßheit
prüfen können, die zweite Frage ein ebenso starkes Gewicht: nämlich
wodurch unser Wille bestimmt sein müsse, damit ihm nicht nur Legalität,
sondern überdies eine gute Gesinnung zukomme. Jedoch hängt die Ant-



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 427

wort auf diese zweite Frage mit der Antwort auf die erste Frage insofern

zusammen, als für Kant das Vermögen, durch das der Wille, wenn er
moralisch rein sein soll, faktisch bestimmt werden muß, mit der Instanz,
in bezug auf welche die Maxime auf ihre Pflichtgemäßheit geprüft wird,
zusammenfällt. Die «reine Vernunft», worin er dieses Vermögen sieht,
hat die Doppelfunktion sowohl einer den Willen bestimmenden Triebfeder

als auch einer Rechtfertigungsinstanz, nach der allein sich
entscheiden läßt, ob eine Maxime moralisch pflichtgemäß ist. Außerdem
muß für Kant trotz seiner Hochwertung des Motivs, aus dem wir die

pflichtgemäße Handlung tun sollen, das Kriterium für die Pflichtgemäßheit

eine vorrangige Bedeutung haben zumindest in dem Sinn, als

jemand der Pflichtgemäßheit einer Handlung sicher sein muß, bevor
er sich darum bemühen kann, diese Handlung nun noch aus Pflicht zu
tun. Der Kategorische Imperativ als Kriterium für die Pflichtgemäßheit
einer Maxime hat aus diesem Grund eine zentrale Funktion. Daß er als

Kriterium nur für die Pflichtgemäßheit bzw. der Legalität einer Maxime
betrachtet werden kann, geht aus der Art und Weise, wie Kant seine

Anwendung an Beispielen vorexerziert, unmißverständlich hervor.
Insofern kann ich die Auffassung nicht teilen, wonach er auch als ein
Kriterium für die «Moralität» verstanden werden könne h Denn «Morali-
tät» - im spezifisch Kantschen Sinn des Ausdrucks - kommt einer Handlung

nur zu aufgrund des Motivs, aus welchem sie erfolgt ist. Gegenstand
der Anwendung des Kategorischen Imperativs sind aber Maximen, nicht
die Motive, aus denen wir die Maximen befolgen. Was die Motive angeht,
so weist Kant trotz der Bedeutung, die er ihnen bei der moralischen

Beurteilung des Charakters eines Menschen zukommen läßt, ausdrücklich

auf die Unmöglichkeit hin, im Einzelfall mit Sicherheit feststellen

zu können, aus welchen Motiven wir jeweils handeln 2.

Die nachfolgende Untersuchung soll zeigen, daß diejenige Deutung
des Kategorischen Imperativs, die als einzige ihn als ein ernsthaft
erwägenswertes Testverfahren für das moralisch pflichtgemäße Verhalten
erscheinen läßt, in eine utilitaristische Position hinüberführt. Als Bezugspunkt

diene dabei nicht eine speziellere Spielart des Utilitarismus, son-

1 Diese Auffassung vertritt z. B. Otfried Höffe in seinem jüngst erschienenen
Buch «Ethik und Politik, Grundmodelle und -problème der praktischen Philosophie»,

Frankfurt am Main 19791, S. 98 f.
2 Grundlegung (34). - Die in Klammer gesetzten Seitenangaben beziehen

sich auf den vierten Band der von Wilhelm Weischedel besorgten Kant-Ausgabe,
Darmstadt 1963.



428 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

dem der allen klassischen Utilitaristen - Jeremy Bentham 3, John Stuart
Mill4, Henry Sidgwick5 - gemeinsame Grundgedanke, wie er später
auch von G. E. Moore 6 und ebenso von zeitgenössischen Vertretern wie

J. J. C. Smart7 und Jan Narveson 8 geteilt wird, nämlich der Gedanke,
daß eine Handlung moralisch richtig ist genau dann, wenn sie für alle

von ihr Betroffenen die besten Folgen herbeiführt im Sinne der Maximie-

rung eines bestimmten außermoralischen Gutes (oder einer Summe von
mehreren Arten solcher Güter). Worauf ich im folgenden das Gewicht

legen möchte, sind die in diesem Grandgedanken enthaltenen zwei

spezielleren Thesen, weil sie deutlich in Kontrast stehen zu den

Grundgedanken von Kants Moraltheorie:

- Die moralische Richtigkeit einer Handlung bemißt sich nach den

Folgen, die diese Handlung herbeiführt hinsichtlich eines

außermoralischen Gutes (sei dies das Glück oder etwas anderes). Und:

- Die Basis für die Bestimmung dieses außermoralischen Gutes sind die

empirisch gegebenen Bedürfnisse, Interessen und Neigungen der
Menschen.

Den folgenden Ausführungen hegt die Überzeugung zugrunde, daß

der Kategorische Imperativ nur dann als ein Testverfahren ernstgenommen

werden kann, wenn er im Einklang mit diesen zwei Thesen gedeutet
wird. Auffälligerweise gleitet Kant selbst bei der Erörterung seiner vier
Beispiele in der «Grundlegung» in eine Argumentation hinüber, in der
die empirischen Folgen der Handlungen unmißverständlich eine wesentliche

Rolle spielen. Dieser Argumentationsweise im Zusammenhang mit
den vier Beispielen stehen dann jedoch seine grundsätzlichen Erklärungen

entgegen, nach denen man klar den Eindruck gewinnt, daß Kant
diese zwei Thesen verwirft. Gemäß diesen Erklärungen also widerspricht
eine im Einklang mit diesen zwei Thesen stehende Deutung des Kategorischen

Imperativs dem Selbstverständnis Kants.
Es besteht natürlich eine Versuchung, den Kategorischen Imperativ

anders zu deuten, nämlich eben so, daß wir bei seiner Anwendung

3 Jeremy Bentham, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation

(1789).
4 John Stuart Mill, Utilitarianism (1861).
5 Henry Sidgwick, Methode of Ethics, 1874.
6 George Edward Moore, Principia Ethica (1903), Ethics (1912).
7 J. J. C. Smart, An outline of a system of utilitarian ethics (1961).
8 Jan Narveson, Morality and Utility (1967).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 429

auf die empirischen Folgen der Handlungen und die Interessen der
Menschen als «Sinnenwesen» keine Rücksicht nehmen müssen. Denn

wenn er als ein in diesem Sinn «reines» Testverfahren betrachtet werden

könnte, dann wären wir sozusagen auf einen Schlag befreit von der

Aufgabe der mühseligen Erkundung empirischer Fakten, namentlich
auch von Naturgesetzen, denen die Folgen unserer Handlungen
unterliegen, und insgesamt von all den rechnerischen Schwierigkeiten der

Folgenerwägungen, die der Utilitarismus unumgänglich mit sich bringt.
Doch fragt es sich einfach, ob wir ihn auf diese Weise vernünftigerweise
verstehen können. Die zwei Thesen haben nun einmal eine starke Plau-
sibilität für sich, und es scheint, daß die Verteidigung einer
moralphilosophischen Position, die beide Thesen verwirft, von Anfang an

wenig Aussicht auf Erfolg hat. Die Schwierigkeiten, in die der Utilitarismus

hineingerät - und das in allen bisher vertretenen Spielarten desselben

- sind zugegebenermaßen nicht zu übersehen. Sie betreffen zur
Hauptsache einerseits die bereits angedeuteten Probleme der praktischen
Anwendung des Utilitätsprinzips, anderseits die Tatsache, daß der
Utilitarismus sich schwer tut in der Rechtfertigung von gewissen
tiefverankerten moralischen Alltagsüberzeugungen, welche die Mehrheit
der Menschen nicht preiszugeben bereit sein wird (das betrifft gewisse
Überzeugungen im Bereich der distributiven und retributiven Gerechtigkeit,

ferner die «retrospektiven» Pflichten d.h. jene Arten von Pflichten,
die begründet werden durch gewisse zeitlich vorangehende Handlungen
(anderer oder von einem selbst), so z.B. die Pflicht des Versprechens,
der Dankbarkeit, der Wiedergutmachung eines angerichteten Schadens

u.a.). Diese Schwierigkeiten geben m. E. jedoch keinen hinreichenden

Grund, die utilitaristische Position als ganze zu verlassen und auf eine

in jeder Hinsicht nicht-utilitaristische Position hinüberzuwechseln, und
zwar deshalb nicht, weil es anerkanntermaßen wenigstens einige moralische

Pflichten gibt, die wir vernünftigerweise nicht anders als utilitaristisch

rechtfertigen können (so die Pflicht zur Hilfe in der Not - um ein

von Kant selbst gewähltes Beispiel zu nennen). Und was diejenigen
Pflichten betrifft, mit deren Rechtfertigung der Utilitarismus sich schwer

tut, so muß man ihm immerhin zugute halten, daß er zumindest
überhaupt einen Versuch der Rechtfertigung derselben gemacht hat, wogegen
erklärte nicht-utilitaristische Positionen, wie z. B. gewisse Formen des

ethischen Intuitionismus, dem berechtigten Einwand ausgesetzt sind,
daß sie dadurch, daß sie von irgendeinem okkulten «moralischen Organ»
im Menschen ausgehen, die Aufgabe der Rechtfertigung gänzlich umgehen.

28



430 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

7. Der Kategorische Imperativ als Testverfahren. Die zwei Hauptformeln.

Die traditionelle Auffassung, wonach der Kategorische Imperativ
als ein Testverfahren für die Herausfindung dessen, was im Einzelfall
pflichtgemäßes Handeln ist, verstanden werden darf, ist nicht
unwidersprochen gebheben. In neuerer Zeit hat sich namentlich T. C. Williams
in «The Concept of the Categorical Imperative»9 gegen diese - wie er
sie klassifizierend nennt - «traditionelle Interpretation» gewendet.
Williams gibt zu, daß Kants Position, sofern Kant den Kategorischen
Imperativ tatsächlich als ein präzises Kriterium für das Testen der
moralischen Pflichtgemäßheit einer Maxime verstanden haben sollte,
in unlösbare Schwierigkeiten führt und insofern nicht zu retten ist.
Aber er bestreitet, daß Kant ihn so verstanden hat.

Gegen Williams' Neu-Interpretation sind von mehreren Seiten
Einwände erhoben worden. Erwähnt seien hier die Aufsätze von N.

Gillespie 10 und M. Shalgi u. Ich halte die in diesen zwei Aufsätzen
geäußerten Einwände gegen Wilhams' «New orthodoxy» (wie Gillespie
dessen Position nennt) für berechtigt und werde daher im folgenden die
«traditionelle Interpretation» vertreten. Was mir vor allem für diese

zu sprechen scheint, ist Kants Argumentation im Rahmen seiner vier
selbstgewählten Beispiele. Williams zieht diese zwar auch in Rechnung,
er mißt ihr aber, wie mir scheint, zuwenig Gewicht bei. Aus dieser

Argumentation geht klar hervor, daß Kant den Kategorischen Imperativ
als einen «Kanon der moralischen Beurteilung der Maximen» verstanden
wissen will. Der mögliche Einwand, daß Kant ihn nur in der «Grundlegung»,

als einem Frühwerk, so versteht, wird widerlegt durch das

Depositum-Beispiel in der zweiten «Kritik» und ferner dadurch, daß

Kant ihn auch noch später in «Die Metaphysik der Sitten» so hat
verstehen wollen 12. Im Sinne der traditionellen Interpretation also wird

9 T. C. Williams, The Concept of the Categorical Imperativ, Oxford 1968.
10 Norman Gillespik, Exceptions to the Categorical Imperativ, in: Akten

des 4. Internationalen Kant-Kongresses 1974 (S. 525-533).
11 M. Shalgi, Universalized Maxims as Moral Laws, in: Kant-Studien, Vol.

LXVII (1976).
12 Die Metaphysik der Sitten, Einleitung (332) : «Der oberste Grundsatz der

Sittenlehre ist also : handle nach einer Maxime, die zugleich als allgemeines Gesetz
gelten kann. - Jede Maxime, die sich hierzu nicht qualifiziert, ist der Moral zuwider».
In der « Rechtslehre » behandelt Kant den Kategorischen Imperativ als das oberste
allgemeine Prinzip des Rechts (337); in der «Tugendlehre» wiederum ausdrücklich
als den «Probierstein», woran man erkennen könne, ob eine Maxime moralisch
zulässig sei (504).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 431

der Kategorische Imperativ hier verstanden als ein Prinzip, womit wir
im Einzelfall die Pflichtgemäßheit einer Maxime testen können 13.

Eine Erörterung des Kategorischen Imperativs stößt zunächst
auf die Schwierigkeit, daß Kant mehrere ungleich lautende Formulierungen

desselben gibt. Die Kant-Interpreten sind sich weder einig über
die Anzahl der verschiedenen Formulierungen noch in der Antwort auf
die Frage, wieweit diese dasselbe besagen. Die größte Differenzierung
der Anzahl findet sich bei H. J. Paton (The Categorical Imperativ, A
Study in Kant's Moral Philosophyw). Paton unterscheidet in der

«Grundlegung» fünf Formeln. Sie seien alle im folgenden aufgeführt
zwecks einer kurzen Betrachtung. Ich beschränke mich danach auf die

genauere Untersuchung von zwei unter ihnen, die ich die «Hauptformeln»

nennen möchte.

I: Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wol¬

len kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde (51)

Ia: Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Wil¬
len zum allgemeinen Naturgesetz werden sollte (51)

II: Handle so, daß du die Menschheit, sowohl in deiner Person als

in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck,
niemals bloß als Mittel brauchst (61)

III : Handle so, daß dein Wille durch seine Maxime sich selbst zugleich
als allgemeingesetzgebend betrachten könne (67)

lila: Handle so, als ob du durch deine Maxime jederzeit ein gesetz¬

gebendes Glied im allgemeinen Reiche der Zwecke wärest (72)

Mit dem von ihm gewählten System der Numerierung will Paton
die (gemäß seiner Ansicht) wichtigsten Zusammenhänge zwischen den

Formeln hervorheben und zugleich so weit wie möglich der Auffassung
gerecht werden, daß es nur drei Formeln gibt. Kant spricht einmal so

(Grundlegung (69)), als ob es nur drei Formeln gäbe. Ebenso hält C. D.

13 T. C. Williams versteht den Kategorischen Imperativ «in a much looser
sense» (S. 134, vgl. Anm. 9): «as a Statement which leads to an understanding of
the nature of moral action and which allows an agent to adopt an attitude of will
which is conductive to moral living» (S. 133). Die Bedeutung des Kategorischen
Imperativs wird dadurch notwendig geschmälert im Sinn einer Annäherung
desselben an einen rhetorisch wirksamen Kunstgriff, womit wir zur lediglich «right
moral attitude» aufgerufen werden.

14 H. J. Paton, The Categorical Imperativ, A Study in Kants Moral
Philosophy, London 19471; dtsch. : Der Kategorische Imperativ, Berlin 1962.



432 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

Broad nur drei Formeln auseinander: I, II und III (in: Five Types of
Ethical Theory, London 19301, S. 131 f.).

A. R. C. Dundan (in: Practical Reason and Morality, Edinburgh
1957) macht gegen Paton geltend, daß die Frage, wieviele Formeln des

Kategorischen Imperativs die «Grundlegung» enthalte, zweideutig sei.

Sie könne bedeuten: Wieviele Formeln hat Kant selber unterschieden?
oder: Wieviele Formeln vermag ein geistreicher Leser zu unterscheiden?
Die einzig angemessene Frage sei die erste, und die Antwort auf sie sei

klar die, daß Kant vier Formeln auseinanderhalte: I, la, II, III.
Wenn man einmal aus Gründen der größten Differenziertheit von

Patons Fünfer-Unterscheidung ausgeht, dann stellt sich als nächstes die

Frage, ob die Formeln I bis lila dasselbe besagen. Vom äußeren Wortlaut

her besagen sie offenkundig nicht dasselbe. Das ist auch die Meinung
von Paton und Williams. Auf der anderen Seite erklärt Kant selbst

(Grundlegung (69)), daß die Subformeln la, II und III «dasselbe Gesetz»

ausdrücken. M. Shalgi meint (vgl. Anm. 11), man müsse diese Erklärung
Kants ernst nehmen. Nach Shalgi unterscheiden sich die Formeln nicht
in der «essentiellen Bedeutung», sondern bloß in der Methode, wie sie

dasselbe Prinzip der Einbildung und dem Gemüt des Adressaten
nahebringen. Jede Maxime kann danach anhand jeder Formel, mit dem
gleichen Ergebnis, getestet werden.

Zwischen Patons Position, wonach keine der Formeln dasselbe wie
eine andere besagt, und derjenigen von Shalgi, wonach sie alle «essentiell»

dasselbe besagen, beschreite ich einen Mittelweg, indem ich allein
die im Wortlaut am stärksten differierenden Formeln I und II als

Anwärter darauf betrachte, etwas einigermaßen Unterschiedliches auszusagen.

Dagegen verstehe ich die drei übrigen Formeln in der Weise, daß

jede von ihnen in einer der beiden anderen allein oder in der kombinierten
Aussage von I und II bereits enthalten ist (abgesehen von rhetorischen

Differenzen).
Die Formel Ia betrachte ich mit Paton als eine Art Anwendungsregel

für die Formel I. Nach ihm besteht die beste Art, das in I enthaltene
Gesetz in unserer Einbildungskraft lebendig zu machen, darin, daß wir
uns angesichts einer Maxime eine Welt ausmalen, in der jeder tatsächlich

nach dieser Maxime handelt. Die Maxime so zu betrachten, kommt
der Frage gleich : Was geschähe, wenn durch meinen Entschluß für diese

Maxime jeder dazu determiniert würde (mittels eines besonderen
Einflusses, den ich auf alle anderen ausübte), nach derselben Maxime zu
handeln Die Ausführungen Patons zu Ia leuchten m. E. allerdings nur



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 433

soweit ein, als sie Ia eben im Sinne dieses Gedankens der (letztlich)
utilitaristischen Verallgemeinerung deuten. Sie werden jedoch später, sobald

er die These ins Spiel bringt, Kant habe bei dem Ausdruck «Naturgesetz»

an teleologische Gesetze der Natur gedacht, eher verwirrend. Die
Formel Ia erhält über diesen Teleologie-Gedanken keine Klärung. Was
die Formel III betrifft, so setzt sie der Formel I nichts Neues hinzu,
außer daß in III, wie Paton zurecht hervorhebt, stärker der Gedanke

der Autonomie des moralischen Willens zum Ausdruck kommt. Die
Formel lila schließlich vereinigt gewissermaßen die Formeln I und II;
Aufschluß über sie erhält man daher am ehesten über eine Erörterung
von I und II.

Unter den meisten Kant-Interpreten besteht Einhelligkeit darüber,
daß von den Formeln I und II die erste die wichtigste ist. Kant selbst

hebt die Formel I gegenüber den anderen Formeln hervor, die für ihn
bloß Subformeln des in Formel I ausgedrückten Prinzips darstellen, und
er rät uns an, daß wir in der Beurteilung einer Maxime am besten immer
nach Formel I verfahren; er zeichnet sie gegenüber den anderen als die

«strenge Methode» aus 15. Im folgenden werde ich auf die Formel I mit
der Abkürzung «KI» Bezug nehmen. Dieser Formel wende ich mich
zuerst zu. Die Formel II, die ich danach erörtere, bezeichne ich dann
als «Formel II».

2. Die Formel I und ihre möglichen Deutungen

Bevor ich auf die möglichen Deutungen des KI eingehe, seien zwei

Punkte, die seine Anwendung betreffen, hervorgehoben. Für den KI
ist einmal kennzeichnend, daß er nicht auf Handlungen, sondern auf
Maximen angewendet werden soll, d.h. auf sprachlich gefaßte, subjektive
Grundsätze des Handelns. Eine Maxime beschreibt Handlungsgewohnheiten

bzw. -regelmäßigkeiten, die der Handelnde sich in dieser

selbstauferlegten Regel aus subjektiven Gründen zum Prinzip gemacht hat16,
wobei in dieser Beschreibung nicht nur auf das äußere Verhalten,
sondern zugleich auf den Zweck, zu dessen Erlangung die Handlung ein

Mittel sein soll, Bezug genommen wird 17. Als Grundsatz ist sie bloß

15 Grundlegung (69/70).
16 Die Metaphysik der Sitten (331).
17 Jeder Maxime ist eine «Maxime» bzw. ein Zweck zugeordnet - vgl. dazu

«Grundlegung» (70), an welcher Stelle die Akademie-Ausgabe den offensichtlichen
Druckfehler (statt «Maxime» sollte «Materie» stehen) zurecht korrigiert; nach Kant
kann diese Materie niemals der «Bestimmungsgrund» des moralischen Willens sein.



434 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

subjektiv deshalb, weil sie nur ausdrückt, wie jemand sich zu handeln
entschließt - nicht, wie er dazu entschlossen sein soll18.

Wenn man den KI auf eine gewisse Maxime anwendet, und wenn
sich diese als nicht verallgemeinerungsfähig erweist (was das konkret
bedeuten kann, wird im folgenden untersucht), dann wissen wir, daß

die entsprechende Handlung verboten ist. Es scheint nun zunächst,
daß im umgekehrten Fall, nämlich wenn sie sich als verallgemeinerungsfähig

erweisen sollte, eine Ungewißheit bestehen bleibt darüber,
ob die entsprechende Handlung nun als Pflicht geboten oder ob sie

bloß-erlaubt ist. Es besteht nun aber kein Zweifel, daß auch Kant nicht
eine Dichotomie, sondern eine Trichotomie im Auge gehabt hat19. Und
in der Tat ist es möglich, mittels des KIs dieser weiteren Unterscheidung
zwischen gebotenen und bloß-erlaubten Handlungen gerecht zu werden.

Wir müssen dazu einen Umweg beschreiten über die Bildung einer

Gegen-Maxime, die man das «praktische Gegenteil» der jeweils gege-

18 Rüdiger Bittner hebt in seinem Aufsatz «Maximen» (in: Akten des
4. Internationalen Kant-Kongresses, 1974) zwei weitere Merkmale von Maximen
hervor. Das eine betrifft die Ich-Form der Maxime. Der Satz « A läßt keine Beleidigung

ungerächt» ist als Äußerung von B über das beobachtete Verhalten von A
noch keine Maxime, obgleich er ein regelmäßiges Verhalten von A richtig wiedergeben

mag. A kann sich so verhalten, ohne daß er sich dieses Verhalten bewußt
zu einer Regel setzt. Nur wenn letzteres der Fall ist, hat A eine Maxime («Ich mache
es mir zum Prinzip, keine Beleidigung ungerächt zu lassen»).

Das andere Merkmal betrifft die Unterscheidung zwischen Maximen und
Vorsätzen - eine Unterscheidung, die Kant nicht explizit macht, die jedoch notwendig
ist, sofern die Anwendung des Kategorischen Imperativs nicht zu unsinnigen
Konsequenzen führen soll. Von bloßen Handlungsvorsätzen zeichnen sich Maximen
durch eine größere Allgemeinheit aus in dem Sinn, daß sie die Gestaltung meines

ganzen Lebens zum Gegenstand haben. Die Anwendung des KI auf bloße Vorsätze,
die spezielleren Inhaltes sind, nötigte in vielen Fällen zur Verwerfung eines
Vorsatzes, der nicht unmoralisch ist. Bittner gibt als Beispiel den Vorsatz «Ich will
jeden Montagabend bei Freunden zu Abend essen». Wenn alle sich diesen Vorsatz
zum Prinzip machten, dann könnte keiner ihn ausführen. Die Abgrenzung zwischen
Maximen und Vorsätzen läßt sich nicht scharf ziehen, trotzdem leuchtet sie ein
aufgrund der unterschiedlichen Art von Erfahrung, auf der diese je beruhen.
Während die Vorsätze sich auf die Kenntnisnahme von nur äußeren Tatbeständen
stützen, betreffen Maximen Erfahrungen, die das Ganze des Lebens angehen

- «Lebenserfahrungen». Maximen drücken die subjektive Vorstellung eines guten
Lebens aus, sie enthalten die private Ansicht über den Sinn des Lebens. Wer sich
z. B. zur Maxime macht, das eigene Leben, wenn es künftig mehr Übel zu bringen
droht als es Annehmlichkeiten verspricht, durch Freitod zu beenden, vertritt
damit eine umfassende Ansicht davon, was er vom Leben hält - in diesem Fall
etwas, was nicht mit Schmerzen durchgehalten zu werden verdient. Die Maximen
stellen insofern so etwas wie die « natürliche Moral » eines Menschen dar.

19 Vgl. hierzu: Die Metaphysik der Sitten (329).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 435

benen Maxime nennen könnte 20. So würde zur Maxime «Ich mache es

mir zur Regel, p zu tun» das praktische Gegenteil lauten: «Ich mache

es mir zur Regel, nicht-p zu tun». Diese Gegen-Maxime müssen wir dann
erneut dem KI unterwerfen. Wenn er diese Gegen-Maxime verwirft,
handelt es sich bei der entsprechenden Maxime um eine solche, die eine

gebotene Handlung, eine Pflicht ausdrückt. Wenn er sie nicht verwirft,
handelt es sich um eine, die eine bloß-erlaubte Handlung ausdrückt.
Im Hinblick auf die jeweils zur Prüfung stehenden Handlungen liefert
der KI die erforderliche Trichotomie also durchaus: verboten ist eine

Handlung genau dann, wenn ihre Maxime nicht verallgemeinerungsfähig

ist; geboten ist sie genau dann, wenn die Gegen-Maxime nicht
verallgemeinerungsfähig ist ; bloß-erlaubt ist sie genau dann, wenn weder
sie noch das praktische Gegenteil verboten ist21.

Nach diesem Hinweis auf zwei Punkte, welche einerseits den Gegenstand

und anderseits den Umfang der Anwendung des KI betreffen,

20 Man kann die Gegen-Maxime nicht eigentlich als die «Negation» der
entsprechenden Maxime bezeichnen im Sinne der satzlogischen Negation, weil man
Maximen nicht Wahrheitswerte zuordnen kann. Als Ausdruck eines Wülensent-
schlusses zu einer gewissen Regel beschreibt eine Maxime diesen Entschluß nicht
bloß, sondern drückt ihn aus in der Gestalt einer Äußerung, die wie die performa-
tiven Äußerungen nicht der Beurteilung von wahr/falsch unterliegt. Deshalb scheint
mir ein spezieller Ausdruck, wie etwa «praktisches Gegenteil» angebracht.

21 Den Anstoß zu dieser Ausführung habe ich von Theodor Ebert erhalten,
der in seinem Aufsatz « Kants kategorischer Imperativ und die Kriterien gebotener,
verbotener und freigestellter Handlungen» (in: Kant-Studien 1976, LXVII) diesen
Punkt ausführlich behandelt hat. Ebert erwähnt ausdrücklich das zusätzliche
modallogische Prinzip, das wir für diese weitere Unterscheidung innerhalb der Klasse
der zulässigen Handlungen benötigen. Es handelt sich um eine Äquivalenz, die im
einfachsten modallogischen System (System T) als Theorem ableitbar ist (zum
Beweis vgl. z. B. : G. E. Hughes und M. J. Cresswell, An Introduction to Modal
Logic, London 19722, S. 35) :

(1) ~Mp S^p (nicht-möglich p — notwendig nicht-p)
In formaler Analogie zu den Modaloperatoren «M p» und «N p» hat G.H. von
Wright (zuerst in «Deontic Logic», erschienen in Mind, 1951) die deontischen
Operatoren «P p» und «O p» («Es ist erlaubt, daß p», «Es ist obligatorisch, daß
p») gebildet, wobei «O p» definitorisch auf «P p» zurückgeführt wird. Folgende
zwei Äquivalenzen sind nun Theoreme des sog. Standardsystems der deontischen
Logik:
(2) ~ P p O cv p (Verboten p geboten nicht-p)
(3) ^ P m p O p (Verboten nicht-p geboten p)
Die Sätze (2) und (3) folgen allein schon aus der Definition für « O p » im Standardsystem

und dem Gesetz der doppelten Negation. Unter Voraussetzung der Gültigkeit

der Äquivalenzen (1) - (3) ist es daher nicht richtig, den KI nur ein «Verbotsgesetz»

zu nennen (wie das z. B. H. J. Paton tut); er liefert ebenso ein Kriterium
für die gebotenen Handlungen.



436 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

gelangen wir zur Hauptfrage, nämlich wie wir mittels des KI entscheiden,
ob eine Maxime pflichtgemäß oder pflichtwidrig ist. Die im KI enthaltene
Forderung, man müsse sich angesichts jeder Maxime fragen, ob man
wollen könne, daß die Maxime ein ahgemeines Gesetz werde, d.h. daß
sie ein Prinzip werde, nach dem jedermann handeln sollte, ist deshalb
als Antwort noch ungenügend, weil dabei offen bleibt, wie wir «wollen
können» verstehen müssen. An den vier Beispielenfällen, auf die Kant
den KI anwendet, wird jedenfahs offenbar, daß dieser Ausdruck mehrere

Bedeutungen haben kann, je nach der Art der Gründe, die für die

Verwerfung einer Maxime in Frage kommen können. Und Kants Argumentation

zu jedem der Beispiele zeigt klar, daß es verschiedene Arten von
Gründen sind, die für die Verwerfung jeweils den Ausschlag geben, auch

wenn diese Verschiedenartigkeit von ihm dadurch etwas verdeckt wird,
daß er unterschiedslos von dem Auftreten eines «Widerspruchs» oder
«Widerstreits» spricht. Im folgenden geht es zunächst darum, deutlicher
als Kant selbst es im Rahmen seiner Beispiele tut, die verschiedenen
Arten möglicher Gründe, aus denen jemand vernünftigerweise nicht
wollen kann, daß eine Maxime zum allgemeinen Gesetz werde, gesondert
aufzuführen. Daraufhin gilt es dann zu beurteilen, welche Art von Gründen

es ist, bei deren Verwendung der KI am ehesten ein befriedigendes
Testverfahren liefert. Bei dieser Beurteilung soll es also nicht um jene
Art der Gründe gehen, die Kant selbst für die auschlaggebenden gehalten
haben mochte (was sich wegen seiner Unklarheit in diesem Punkt nicht
mit Sicherheit feststellen läßt), sondern um diejenigen Gründe, bei deren

Zugrundelegung der KI systematisch betrachtet sich am ehesten als ein

befriedigendes Testverfahren erweist.
Die Frage, unter welchen Bedingungen wir ein Testverfahren ein

«befriedigendes» nennen dürfen, führt freilich zu einem komplexen
Problem für sich, mit dem ich mich nicht auseinandersetzen möchte.
Es können jedoch zwei Bedingungen genannt werden, die sicher erfüllt
sein müssen; und ich habe im folgenden nur sie im Auge. Unbefriedigend
wäre ein Testverfahren zweifellos dann, wenn man aus seiner Anwendung

überhaupt keine konkreten Handlungsrichtlinien gewinnen könnte,
wenn es sich also als inhaltlich leer erwiese. Zweitens darf das
Testverfahren nicht so geartet sein, daß es Maximen als moralisch zulässige
auszeichnet, die tiefverankerten Moralüberzeugungen unserer
überlieferten Alltagsmoral entgegenstehen. Das soll nicht besagen, daß die

Ergebnisse des Testverfahrens sämtlichen MoralVorstellungen, die wir
als Alltagsmenschen schon mitbringen, konform sein müssen; doch



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 437

könnten wir auf der anderen Seite ein Testverfahren, das nicht zumindest
mit unseren tiefverankerten Moralüberzeugungen übereinstimmt, nur
schwer überhaupt als ein Verfahren erkennen, das uns eine Richtschnur
sein soll für das, was wir herkömmlicherweise eben «Moral» nennen 22.

Es ist natürlich denkbar, daß es gar kein einheitliches Testverfahren gibt,
mit dem wir eine Sondierung aller Maximen gerade so vornehmen können,

daß sich darin alle unsere Moralüberzeugungen widerspiegeln. Doch

wenn es eines gibt, dann scheint es diesen zwei Bedingungen genügen
zu müssen.

Unter den von Kant selbstgewählten Beispielen sollen dasjenige

vom lügenhaften Versprechen und dasjenige von der Hilfe-in-der-Not,
also das zweite 23 und vierte Beispiel 24, im folgenden als Paradigmen
dienen, auf die ich mich wiederholt beziehen werde. Im ersten Fall
entwirft Kant die Situation eines Menschen - er heiße für beide Fälle «A»

-, der in Geldnot gerät und nun versucht, sich Geld zu borgen mit dem

Versprechen, es zurückzuzahlen, dabei aber wohl weiß, daß er letzteres
nicht tun werde. Die Maxime von A lautet dann: «Wenn ich mich in
Geldnot zu sein glaube, so will ich Geld borgen, und versprechen, es zu
bezahlen, ob ich gleich weiß, es werde niemals geschehen» 25. Die Frage,
ob A wollen könne, daß diese Maxime zum Gesetz werde, wird von Kant
klar verneint : man sehe, daß die Maxime « niemals als allgemeines Naturgesetz

gelten und mit sich selbst zusammenstimmen könne, sondern sich

notwendig widersprechen müsse»26. Im zweiten Fall schildert Kant A
als einen Menschen, «dem es wohl geht, indessen er sieht, daß andere

mit großen Mühseligkeiten zu kämpfen haben (denen er auch wohl helfen

könnte) »27 A entschließt sich nun zur Maxime: Ich hindere andere nicht
an der Erlangung ihres Glücks, jedoch will ich ihrem Wohlergehen und
dem Beistand für sie, wenn sie in Not sind, nichts beitragen. Die Frage,
ob A wollen könne, daß diese Maxime zum Gesetz werde, wird von Kant

22 W. D. Ross spricht zu Beginn seines Buches «Foundations of Ethics»
(London 1939, S. 1) diesbezüglich von der « time-honoured method of ethics»:
danach kann eine normative Theorie der Moral nur in dem Maß eine adäquate
Theorie sein, wie sie die zu ihrer Zeit und in ihrer Kultur gültigen moralischen
Überzeugungen zu rechtfertigen vermag - eine Ansicht, die, wie Ross darauf
hinweist, nebst Kant auch Aristoteles vertreten hat (Nikomachische Ethik 1145 b
2-7).

23 Grundlegung (29 f und 52 f).
24 Grundlegung (54).
25 Grundlegung (53).
26 Ebd.
27 Grundlegung (54).



438 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

wieder verneint, jedoch mit einer Einschränkung: «... obgleich es möglich

ist, daß nach jener Maxime ein allgemeines Naturgesetz wohl
bestehen könnte: so ist es doch unmöglich, zu wollen, daß ein solches

Prinzip als Naturgesetz allenthalben gelte. Denn ein Wille, der dieses

beschlösse, würde sich selbst widerstreiten,...»28. Die Frage ist nun also,

was für Gründe es sind, weshalb A in den beiden Fällen nicht wollen
könne, daß seine Maxime zum allgemeinen Gesetz werde.

Zuerst seien drei Arten von Gründen genannt, die zwar insofern
bedeutsam sind, als das Vorliegen auch nur eines dieser Gründe
hinreicht, um eine Maxime zu disqualifizieren, die aber untergeordnete
Bedeutung haben, erstens weil man fast sicher annehmen kann, daß es

nicht diejenigen sind, an denen Kant gelegen war, und zweitens weil
diese Arten von Gründen offensichtlich nicht ausreichen, eine Maxime

speziell in moralischer Hinsicht zu disqualifizieren.

1. Die Maxime ist in sich inkonsistent. Der Grund für die Verwerfung
von Maximen dieser Art - wie z.B. «Ich will x tun und zugleich nicht
x tun» - hegt in einer logischen Inkonsistenz, und zwar innerhalb der

Maxime selbst. Eine Maxime, die für sich allein schon unausführbar ist,
ist es a fortiori im verallgemeinerten FaU.

2. Die Maxime ist unverträglich mit den Naturgesetzen. Der Grund
für die Verwerfung liegt auch hier bereits in der Maxime selbst; Maximen
wie «Ich will auf morgen eine Körpergröße von 3,5 Meter erreichen»
sind unausführbar, weil die in ihr enthaltene Willensbestimmung
elementaren Naturgesetzen widerspricht.

3. Die Maxime ist unausführbar, sobald alle Menschen bestrebt sind,
nach ihr zu handeln. Der Grund für die Verwerfung der Maxime liegt
hier darin, daß man mit der Bereitschaft zum Entschluß, daß alle nach
dieser Maxime handeln mögen, in das hineingerät, was man einen «per-
formativen Widerspruch» nennen könnte. Ein Beispiel für eine Maxime
dieser Art ist der Satz: «Ich will zu jedermann ein freundliches Wort
sprechen, aber ich spreche nie, bevor der andere spricht». Indem alle
nach dieser Maxime zu handeln versuchen, vermag niemand deren ersten

Teil auszuführen. Die Ausführung der Maxime ist im Einzelfall möglich
nur, wenn einige andere nicht nach ihr handeln. Sie hat insofern
parasitären Charakter.

2» Ebd.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 439

Obwohl dieses dritte Kriterium, nach dem eine Maxime moralisch

unzulässig wäre genau dann, wenn deren Verallgemeinerung zu einem

performativen Widerspruch führte, relevant ist in dem Sinn, daß seine

Erfüllung eine notwendige Bedingung darstellt, ist seine Unzulänglichkeit

offensichtlich, sobald man es als ein Testverfahren für die

Pflichtgemäßheit einer Maxime versteht. Es wäre als Testverfahren viel zu
durchlässig d.h. es würden nach ihm Maximen als moralisch zulässige

ausgezeichnet, die wir intuitiv eindeutig als unmoralische verwerfen,
wie z.B. die Maxime «Ich will jederzeit so handeln, daß es mir selbst den

größten Nutzen bringt». Trotz Anschein hat Kant bei seiner Behandlung
des Beispiels vom lügenhaften Versprechen nicht dieses Kriterium im
Auge. Während der Grund dafür, weshalb die Maxime vom lügenhaften
Versprechen nach Kant nicht als allgemeines Gesetz gewollt werden kann,
der ist, daß dann die Maxime nicht mehr ausgeführt werden könnte -
doch nicht notwendigerweise deswegen, weil dann auch alle anderen
danach handelten, sondern weil dann alle anderen um meine Maxime
wüßten (ob sie selber auch danach handelten oder nicht), - ist bei diesem

dritten Kriterium der Umstand des öffentlichen Bekanntseins der

Maxime nicht entscheidend. So würde gemäß diesem dritten Kriterium
die Maxime vom lügenhaften Versprechen denn auch nicht verworfen
werden müssen. Denn angenommen, es würden über Nacht alle Menschen

gleichzeitig, aber jedermann für sich allein und ohne Wissen darum,
daß es die anderen auch tun, beschließen, von morgen an nach dieser

Maxime zu handeln, dann wäre es nach wie vor möglich, daß jemand
auf diese Weise von einem anderen Geld geliehen bekäme, da dieser

andere, obigeich er nach derselben Maxime sich zu handeln entschlossen

hat, keinen Grund hätte anzunehmen, daß auch alle anderen nach ihr
handeln, da jeder seine Maxime für sich geheim hielte. Es entstünde in
diesem Fall kein performativer Widerspruch in dem speziellen Sinn, wie

er gemäß dem Beispiel entsteht, das ich oben zur Erläuterung dieses

Begriffs angeführt habe.

R. B. Brandt hat in seinem Buch «Ethical Theory»29 die drei bis
hierher genannten Bedingungen, denen eine Maxime genügen muß, wenn
sie moralisch zulässig sein soll, zusammengefaßt unter dem Ausdruck

«objektive Möglichkeit»: eine Maxime ist objektiv möglich, «only if it
is possible (in the sense both of being logically consistent and compatible
with the laws of nature) both for one person to follow it, and also for

29 Richard Brandt, Ethical Theory, Englewood-Cliffs 1959.



440 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

everybody to follow it» 30. Es ist aber klar, daß eine Maxime, die objektiv
möglich ist, damit nur erst eine Minimalbedingung erfüllt. Die entscheidende

Frage ist, wie wir aus der Gesamtheit der objektiv möghchen Maximen

diejenige Klasse von Maximen aussondern können, von denen wir
sagen dürfen, daß sie alle - gemessen an unseren tiefverankerten
Moralüberzeugungen, die wir intuitiv bereits haben - morahsch zulässig sind,
und umgekehrt, daß alle unsere tiefverankerten Moralüberzeugungen
bei dieser Aussonderung in Betracht gezogen werden. Erst bei den im
folgenden zu besprechenden Deutungen des KI handelt es sich um
solche, mit denen der Anspruch verbunden wird, eine Aussonderung dieser

Art zu leisten. Wieweit der Anspruch berechtigt ist, gilt es dann
allerdings zu prüfen.

4. Die Maxime kann aus rein rationalen Gründen nicht gewollt werden,

nämlich sofern ich mich als homo noumenon betrachte. Diese Deutung
des KI als eines TestVerfahrens finden wir z. B. in dem bereits erwähnten
Aufsatz von M. Shalgi 31. Sie wird zwar, wie mir scheint, von der
Argumentation Kants im Rahmen seiner vier Beispiele nur schwach gestützt,
doch hat sie den Vorzug, daß sie den grundsätzlichen Erklärungen Kants,
namentlich seiner Auffassung vom Menschen als eines Doppelwesens,
das sowohl zur phänomenalen wie zur noumenalen Welt gehört, gerecht
zu werden versucht.

Die Testfrage, die man sich angesichts einer Maxime stellen muß,
ist nach Shalgi die, «whether, as a rational self, one can will one's maxim
transformed into a law governing this self, or, as Kant puts it, whether
one can will it qua homo noumenon. If this is impossible, because it is

contrary to the essence of such a self, then the action upon that maxim
cannot be regarded as «legal», i.e. as morally possible»32. Der
Grundgedanke ist dabei der, daß es in der noumenalen Welt, wie Shalgi meint,
keine Individualität gibt. Jemand, der z.B. die Maxime vom lügenhaften
Versprechen annähme, würde sich danach in einen Selbst-Betrug
verwickeln, weil ein Versprechen dieser Art, in die noumenale Welt erhoben

gedacht, nicht von mehreren Individuen unterschiedlich aufgefaßt werden

kann, da es die Grenze der Individualität in dieser Welt eben nicht
gibt («Raised to the noumenal level, such a will is impossible»). Analog
argumentiert Shalgi in bezug auf die drei anderen Beispielfälle von Kant.

30 A. a. O. S. 31.
31 M. Shalgi (vgl. Anm. 11), S. 189.
32 A. a. O.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 441

Trotz der ihr zugrundeliegenden guten Intention, den wiederholt
auftretenden anti-utilitaristischen Positionserklärungen Kants gerecht
zu werden, ist diese Deutung unbefriedigend. Ich will nicht eingehen auf
die Frage, ob es richtig ist anzunehmen, daß in der noumenalen Welt
die Grenzen zwischen den individuellen Selbsts aufgehoben sind. Abgesehen

vom höchst spekulativen Charakter der Fragestellung selbst, steht
dieser Annahme m. E. eine andere Annahme Kants entgegen, nämlich
daß der Mensch auch als homo noumenon sich als ein Individuum
auffassen muß, sofern er, als homo noumenon, sich als Träger einer moralischen

Verantwortung betrachtet. Ausschlaggebend ist ein anderer Punkt.
Gleichgültig, ob wir die Grenzen zwischen den Individuen in der noumenalen

Welt als aufgehoben betrachten müssen oder nicht, so bestehen
diese Grenzen doch zumindest in der phänomenalen Welt, da also, wo
wir unsere Maximen prüfen und unsere Handlungen sich auswirken.
Das Geben und Einhalten eines Versprechens oder das Beistandleisten
in der Not sind wesensmäßig Vorgänge «unter Zeitbedingungen»; sie

lassen sich in die noumenale Welt, die nicht unter Zeitbedingungen steht,
nicht sinnvoll transponieren. Vor allem bleibt es grundsätzlich unklar,
wie ein Mensch, nur als homo noumenon betrachtet, überhaupt Gründe
haben kann, irgendeine Maxime zu verwerfen (ausgenommen vielleicht
eine logisch widersprüchliche) : einem noumenalen Wesen, dem die für
den homo phänomenon charakteristische natürliche Bedürftigkeit nicht
eigen ist, scheint es gleichgültig sein zu müssen, ob jemand ihm gegenüber
ein Versprechen bricht oder es in der Not im Stich läßt; nur als homo

phänomenon kann der Mensch berührt werden von der Einsicht, daß,

wenn er seine Maxime zum allgemeinen Gesetz erhöbe, das Borgen des

Geldes vereitelt, oder er der Hoffnung auf Beistand, den er sich in der

Not einmal wünschen könnte, beraubt würde.
Ich gehe jetzt zu denjenigen zwei Deutungen über, die durch Kants

eigene Argumentation im Rahmen der Beispiele am stärksten gestützt
werden. Für sie spricht außerdem der Umstand, daß für ihre Akzeptierung

die umstrittene Annahme einer noumenalen Welt keine Voraussetzung

ist. Die zwei Deutungen unterscheiden sich nicht hinsichtlich
der Art des Grundes, weshalb jemand gemäß ihnen nicht wollen kann,
daß seine Maxime zum allgemeinen Gesetz werde. Dieser Grund liegt
gemäß beiden Deutungen darin, daß die Erhebung der Maxime zum
allgemeinen Gesetz einen Zustand herbeiführte, den der die Maxime
Erwägende aus Eigeninteresse nicht wollen könnte. Auf die besondere Art
und Weise, in der dabei auf das Eigeninteresse Bezug genommen wird,



442 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

komme ich unten noch zu sprechen. Die zwei Deutungen unterscheiden
sich nur dadurch, daß in ihnen der Ausdruck «zu einem allgemeinen
Gesetz werden» unterschiedlich gedeutet wird.

5. Wenn die Maxime zu einem allgemeinen Gesetz würde in dem Sinn
daß jedermann wüßte, daß ich nach dieser Maxime handle, dann hätte

dieses Wissen von jedermann zur Folge, daß ich den mit der Maxime
beabsichtigten Zweck nicht mehr erreichen könnte. Nahegelegt wird diese

Deutung durch Kants Beispiel vom lügenhaften Versprechen. Damit A
einsieht, daß seine Maxime, sobald sie ein allgemeines Gesetz würde,
«sich selbst widerspräche», braucht er sich nicht vorzustellen, daß jedermann

nach dieser Maxime handelt ; es genügt, daß er sich vorstellt, daß

jedermann weiß, daß er, A, nach dieser Maxime handelt. Denn wenn alle

wissen, daß A's Versprechen eine Lüge enthält, wird niemand auf es

reinfallen, und als Folge davon gelangt A nicht zu seinem Geld. Es trifft
zwar nicht zu, daß A aufgrund einer in diesem Sinn vorgestellten
Verallgemeinerung die Maxime selbst nicht mehr ausführen könnte. Die
Äußerung eines lügenhaften Versprechens gelänge ihm auch in diesem

vorgestellten Fall durchaus. Aber er könnte den mit diesem Versprechen
beabsichtigten Zweck (das Borgen des Geldes) nicht mehr erreichen,
weil der andere über sein Versprechen «als eitles Vorgeben lachen würde».

Für diese Deutung ist es wesentlich, daß es sich bei diesem Zweck, den

A verfolgt, um etwas handelt, das A sich gesetzt hat aufgrund seiner

empirisch gegebenen Bedürfnisse, Interessen oder Neigungen, kurz:
aufgrund seiner Natur als homo phänomenon.

Dem KI könnten wir gemäß dieser Deutung die folgende modifizierte

Form geben:

KI(A) Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du in Voraus¬

sicht auf die Folgen, die eine allgemeine Bekanntmachung
derselben hätte, aus Gründen des Eigeninteresses wollen könntest,
daß sie zu einem allgemeinen Gesetz würde.

Wesentlich gemäß dieser Deutung ist das Kriterium der öffentlichen
Lehrbarkeit bzw. Bekundbarkeit. Kurt Baier, der diesem Kriterium
ein großes Gewicht beimißt, macht zu Recht geltend, daß es dem Wesen

der Moral zuwiderliefe, wenn ihre Regeln nur gewissen Eingeweihten
bekannt, der Mehrheit der Leute aber verborgen wären; die allgemeine
Lehrbarkeit sei für die Regeln der Moral - und entsprechend, darf man
hinzufügen, für Maximen, sofern sie moralisch zulässig sein sollen - ein



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 443

unabdingbares Merkmal33. Eine andere Frage ist, ob der KI in der
Variante KI(A) befriedigend ist, verstanden als ein Testverfahren.

Der KI(A) scheint ein befriedigendes Testverfahren abzugeben für
all jene moralischen Pflichten, die sich auf eine vertragähnliche Abmachung

gründen. Doch wie steht es um die Pflicht, niemandem unnötig
Schmerz zuzufügen? Um die Dankbarkeitspflicht und um die Pflicht,
Notleidenden Beistand zu leisten? Der Kommandant eines Exekutionstrupps

wird durch das Wissen des Häftlings um seine bevorstehende

Erschießung nicht daran gehindert, diesen erschießen zu lassen. Wer
gegenüber einem anderen in Dankesschuld steht, wird durch das Wissen
dieses anderen um diese Tatsache nicht daran gehindert, die gebührende
Dankesbezeugung zu vernachlässigen. Und schließlich Kants Beispiel:
der wohlhabende A, der von B um Hilfe in der Not gebeten wird, braucht
sich durch B's Wissen um A's Gleichgültigkeit gegenüber fremder Not
nicht hindern zu lassen, es an dieser Hilfeleistung auch tatsächlich fehlen

zu lassen. Natürlich mag jemand, der zu solchen Maximen neigt, durch
den veränderten Umstand, daß jedermann um diese Maximen weiß,
sich dazu bewegen lassen, nicht danach zu handeln, und zwar aus
Furcht vor Sanktionen, nicht seitens der direkt Betroffenen, sondern
seitens der weiteren Öffentlichkeit. Doch wenn er sich in einer genügend
gefestigten Machtposition befindet, braucht er sich darum nicht zu

sorgen. Es scheint deutlich zu sein, daß der KI(A) als Testverfahren
nicht ausreicht, um die in den drei Beispielen angedeuteten Pflichten
als solche auszuzeichnen. Das führt uns zur zweiten der beiden oben

angekündigten Deutungen.

6. Wenn die Maxime zu einem allgemeinen Gesetz würde in dem Sinn,
daß jedermann nach ihr handelt, dann hätte das zur Folge, daß das, was
ich gemäß der Maxime anderen antäte, auch mir angetan würde. Zu dieser

Deutung des KI sind wir genötigt angesichts von Beispielen wie das von
der Hilfe-in-der-Not. Damit A veranlaßt wird, aus Gründen des

Eigeninteresses seine Maxime zu verwerfen, genügt es nicht, daß er sich bloß
vorstellt, daß jedermann um seine Maxime weiß. Dieses Wissen von jedermann

braucht ihn nicht zu hindern, trotzdem nach dieser Maxime zu
leben. Was ihn allein zur Verwerfung veranlassen kann, ist die

Vorstellung, daß jedermann nach dieser Maxime selber handelt, und daß

33 Kurt Baier, Der Standpunkt der Moral, Eine rationale Grundlegung der
Ethik, dtsch. Düsseldorf 1974 (engl. Erstausgabe: Ithaca 1958).



444 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

dann z. B. auch er selbst, wenn er sich einmal in Not befinden sollte, im
Stich gelassen wird - was dann seinem Eigeninteresse zuwiderliefe.

Kant unterscheidet innerhalb der Klasse der verwerflichen Maximen
zwischen jenen, die ohne Widerspruch als allgemeines Naturgesetz nicht
einmal gedacht, und den anderen, die ohne Widerspruch bloß nicht
gewollt werden können. Gemäß den zwei angeführten Deutungen handelt
es sich bei beiden Arten von Maximen um solche, in bezug auf die wir
lediglich die Frage, ob ihre Verallgemeinerung gewollt werden kann -
im Hinblick auf das Eigeninteresse - sinnvoll stellen können, während
es unzweifelhaft ist, daß ihre Verallgemeinerung gedacht werden kann.

Jedoch unterscheidet sich das Lügen-Beispiel von dem Hilfe-in-der Not-
Beispiel in einer anderen Hinsicht. Während im ersten Fall A seine Maxime

deshalb nicht als allgemeines Gesetz wollen kann, weil dann die

Erreichung seines Zweckes vereitelt würde, besteht im zweiten Fall der

Hinderungsgrund nicht darin, daß A seinen Zweck - nämlich den
Notleidenden aus Bequemlichkeit nicht helfen zu müssen - bei einer

allgemeinen Befolgung dieser Maxime nicht erreichen könnte (er könnte ihn
auch dann sehr wohl erreichen), sondern darin, daß für A dann ein anderes

egoistisches Wollen unerfüllt bliebe: der Wunsch nach Beistand,
falls er selbst in eine üble Lage käme ; m. a. W. daß er dann die Erfüllung

des einen Eigeninteresses mit dem Verzicht auf die Erfüllung eines

anderen, elementareren Selbstinteresses erkaufen müßte, und daß er
eben diese Konsequenz aus Gründen des allgemeinen Selbstinteresses

nicht wollen könnte.
Dem KI könnten wir gemäß dieser zweiten Deutung die folgende

modifizierte Form geben:

KI(B) Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du in Voraus¬

sicht auf die Folgen, die eine allgemeine Befolgung derselben

hätte, aus Gründen des Eigeninteresses wollen könntest, daß sie

zu einem allgemeinen Gesetz würde.

Die Leitidee dieser Deutung ist nicht mehr, wie im Fall des KI(A),
die der öffentlichen Lehrbarkeit, sondern die der Gegenseitigkeit, wie
sie der sogenannten Goldenen Regel zugrundeliegt. Diese letztere könnten

wir, dabei an das Vokabular Kants anlehnend, so formulieren:

GR Behandle den anderen gemäß derjenigen Maxime, von der du
wollen kannst, daß der andere auch dich gemäß dieser Maxime
behandelt34.

34 Die Goldene Regel ist weniger umfassend als der KI (B). Sie erfaßt z. B.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 445

Ein Vorzug des KI(B) besteht nun eben darin, daß er gewissen
Arten von Pflichten, wie sie in den drei Beispielen nach der Einführung
des KI(A) angedeutet worden sind, und gegenüber welchen der KI(A)
sozusagen blind ist, eher gerecht wird. Um mich auf eines der drei
Beispiele zu beschränken: unter Anwendung des KI(B) kann ich nicht die
Maxime befolgen, Notleidenden aus Bequemlichkeit den Beistand zu
verweigern, weil eine allgemeine Befolgung dieser Maxime sich zu meinem

eigenen Schaden auswirkte, sobald ich selbst in Not wäre. Diese

Konsequenz kann ich unter gewöhnlichen Umständen aus Eigeninteresse
nicht wollen, denn in der eigenen Not im Stich gelassen zu werden, ist
gewöhnlich schlimmer als die Mühe auf sich nehmen zu müssen, anderen,

wenn sie in Not sind, Beistand zu leisten. Eine der Einschränkungen,
denen allerdings auch die GR, und entsprechend ebenso der KI(B),
unterliegt, sofern man sie als ein Testverfahren versteht, hängt zusammen

mit dem Ausdruck «unter gewöhnlichen Umständen». Es sind
Umstände denkbar, unter denen jemand trotz Anwendung der GR
Maximen gutheißen kann, die wir intuitiv als moralisch unzulässig
verwerfen würden. Jemand hat eine Neigung zu Taschendiebstahl, und die

Erfahrung zeigt ihm, daß sein abenteuerhebendes Temperament wie
seine ungewöhnliche Geschicklichkeit in diesem «Beruf» ihm darin zu
einem beachtlichen Erfolg und zu einer ganz besonderen Art von
Vergnügen verholfen haben. Es ist nun durchaus denkbar, daß er aufgrund
dieser Veranlagung bereit ist, die Maxime «Wenn immer ich dazu Lust
habe, begehe ich Taschendiebstahl» zu einem allgemeinen Gesetz werden

zu lassen, denn er könnte sicher sein, in der Ausübung dieser Maxime
mehr Erfolg zu haben als die meisten anderen, weil er wüßte, daß auf
einen Fall, in dem er das Opfer dieser allgemeinen Praxis würde, zehn

nicht die unilateralen Handlungen, d. h. jene Handlungen, die sich nicht direkt
auf eine andere Person richten und die man insofern nicht eigentlich einem anderen
«antut». Dazu gehören alle Schwarzfahrer-Vergehen: z. B. A weiß, daß er Geld
sparen kann, wenn er die Trambahn benützt, ohne eine Fahrkarte zu kaufen; er
kann sich zudem mit Recht sagen, daß dadurch weder direkt bestimmte Personen
noch die öffentlichen Verkehrsbetriebe merklich geschädigt werden. Obwohl die
GR die Handlung von A nicht direkt verbietet, wird man ihm den Vorwurf machen
müssen, daß er unfair handelt, indem er sich auf Kosten der anderen eine
Ausnahmestellung anmaßt. Unter Anwendung von KI (B) wird A dagegen zum Schluß
kommen, daß Schwarzfahren unzulässig ist. Denn die Folge davon, daß alle
dasselbe täten, wäre die, daß keiner mehr Fahrtgebühren zahlte, und das hätte die
Einstellung des Verkehrsbetriebes zur Folge; letzteres kann A jedoch aus
Eigeninteresse nicht wollen, weil er die Trambahn dann überhaupt nicht mehr benützen
könnte.

•29



446 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

andere Fälle kommen, in denen er erfolgreich ist. Analog zu diesem

Beispiel sind viele andere denkbar, die denselben Sachverhalt illustrieren:

nämlich daß jemand trotz Anwendung der GR zu offensichtlich
moralisch unzulässigen Maximen gelangen kann aufgrund einer
ungewöhnlichen Veranlagung, Fähigkeit oder auch Machtposition, die ihm
die Gewißheit geben, daß selbst dann, wenn alle nach dieser Maxime
handelten, er im ganzen immer noch besser lebte als im Fall, daß
niemand nach diesen Maximen handelt. Abgesehen jedoch von dieser

Einschränkung - und von gewissen anderen, auf die ich hier nicht
eingehen will35 -, der die Anwendung der GR unterhegt, hat der auf ihr
basierende KI(B) gegenüber dem KI(A) den entscheidenden Vorzug,
daß seine Anwendung unter gewöhnlichen Umständen zu einer Art
von Aussondierung der Maximen führt, die denjenigen Pflichten, die
nicht auf einer vertragähnlichen Abmachung basieren, eindeutig besser

gerecht wird als der KI(A).
Es ist nun nicht notwendig, daß wir uns für eine der beiden

Deutungen - also für KI(A) oder für KI(B) - als für die richtige Deutung
des KI entscheiden. Durch Kants Argumentation im Rahmen seines

zweiten und vierten Beispiels werden beide Deutungen gestützt, die eine

durch das eine, die andere durch das andere Beispiel. Wir können von
beiden Deutungen zugleich Gebrauch machen, indem wir uns auf den

folgenden Standpunkt festlegen : eine Maxime ist moralisch pflichtgemäß

genau dann, wenn wir sowohl gemäß KI(A) wie gemäß KI(B) wollen
können, daß sie zu einem allgemeinen Gesetz werde. Die Frage ist hier
nicht, ob wir damit ein in jeder Hinsicht befriedigendes Testverfahren
zur Hand haben. Entscheidend ist vielmehr, daß die in KI(A) und KI(B)
formulierte Deutung des KI die einzige ist, die wir von allen bisher

erwogenen Deutungen vernünftigerweise akzeptieren können, sofern wir
den KI als ein Testverfahren verstehen wollen. Wenn wir auch nicht
behaupten dürfen, daß die Anwendung des KI gemäß KI(A) und KI(B)
zu genau denjenigen Maximen führt, die wir auch aufgrund der uns
bereits intuitiv vertrauten Moralvorstellungen gutheißen würden (eine
der Abweichungen ist in dem zuletzt behandelten Beispiel angedeutet
worden), so dürfen wir doch eine auffällig gute Annäherung feststellen.

- Zum Schluß dieses Abschnittes gilt es noch, die Art des moralphiloso-

35 Es sei verwiesen auf meinen Aufsatz «Die Goldene Regel, Analyse einer
dem kategorischen Imperativ verwandten Grundnorm», der demnächst in den
Kant-Studien erscheinen wird.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 447

phischen Standpunktes deutlich zu machen, den wir mit der Akzeptierung

der Deutungen KI(A) und KI(B) einnehmen.
Obwohl Kant sich wiederholt gegen eine utilitaristische

Rechtfertigung der Moral verwahrt hat, müssen wir feststehen, daß wir mit
der Akzeptierung der Deutungen KI(A) und KI(B) in einem allgemeinen
Sinn (d.h. unter Absehung von den speziellen Spielarten desselben) einen

utilitaristischen Standpunkt einnehmen. Das wird einmal ersichtlich
aus der Bedeutung, die gemäß ihnen den Folgen der Handlungen bezüglich

der Befriedigung empirisch gegebener Interessen beigemessen wird.
Zum anderen wird es ersichthch aus der besonderen Weise, in der dabei
auf das Eigeninteresse Bezug genommen wird. Wer seine Maximen dem
Test von KI(A) und KI(B) unterwirft, verhält sich eindeutig nicht
egoistisch, obgleich er bei der Beurteilung der Maximen sein Eigeninteresse
ins Spiel bringen muß. Egoistisch verhielte sich jemand, der nach dem

folgenden Grundsatz verführe: «Handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du in Voraussicht auf die Folgen, die dein Verhalten gemäß
dieser Maxime tatsächhch haben wird, aus Gründen des Eigeninteresses
wollen kannst, daß sie deine Maxime sei», oder kurz: «Handle stets
nach derjenigen Maxime, die deinem Eigeninteresse dient». Wer dagegen
seine Maximen dem Test von KI(A) und KI(B) unterwirft, erwägt die

Folgen für sein Eigeninteresse unter einer irrealen Voraussetzung: daß

jedermann um seine Maximen wüßte (was tatsächhch nicht der Fall ist),
oder daß jedermann nach seinen Maximen handelte (was tatsächhch
auch nicht der Fall ist). Er erwägt die Folgen für sein Eigeninteresse
erst, nachdem er - hypothetisch - ahen anderen zuvor gleiches Recht
zugesprochen hat (in der Form, daß sie alle von seiner Maxime wissen,
oder in der Form, daß sie alle nach ihr handeln) bzw. nachdem er -
hypothetisch - alle anderen ihr eigenes Interesse hat gleichfahs geltend
machen lassen. Entsprechend dem utilitaristischen Grundgedanken
wird auf diese Weise in der Anwendung des Testes von KI(A) und KI(B)
das Eigeninteresse dessen, der die Maxime prüft, gleichsam automatisch
in Ausgleich gebracht mit den Interessen aller anderen.

3. Die Formel II und ihre Schwächen als Testverfahren

Obgleich Kant durch die Art und Weise, wie er das Beispiel vom
lügenhaften Versprechen an den zwei früheren Stellen in der «Grundlegung

»36 behandelt, der Auffassung Vorschub leistet, auch er habe

36 Grundlegung (29 f und 52 f).



448 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

bei der Anwendung des Kategorischen Imperativs auf die Bedürfnisse
und Interessen der Menschen als «Sinnenwesen» Bezug genommen,
fällt auf der anderen Seite auf, daß er an einer späteren Stelle in der

«Grundlegung» dieses Beispiel anders behandelt. Er verwirft die

entsprechende Maxime hier nicht mehr aus Gründen der schädlichen Folgen,
die eine allgemeine Praxis dieser Maxime für den, der die Maxime
erwägt, hätte, sondern mit der ganz anderen Begründung, daß einer, der
nach dieser Maxime handelte, sich eines anderen Menschen «bloß als

eines Mittels» bedienen würde. Kant macht an dieser späteren Stelle
Gebrauch von der Formel II. Diese andersartige Begründung finden
wir auch noch einmal in seinem Spätwerk «Die Metaphysik der Sitten»

(Tugendlehre) ; er hebt dort zweimal hervor, daß der Schaden, der aus

Lügen den anderen (oder einem selbst) entstehen könnte, nicht das

«Eigentümliche des Lasters» treffe, vielmehr bestehe dieses in der

Nichtswürdigkeit, indem der Lügner die Achtung gegen sich selbst verletze 37.

«Die Lüge ist Werfung und gleichsam Vernichtung seiner Menschenwürde»

3S. - Man könnte nun im Ausgang von dieser andersartigen Begründung

versucht sein, die Frage zu stellen, ob der Kategorische Imperativ
nicht doch ein Testverfahren in einem nicht-utilitaristischen - und
daher den grundsätzlichen Erklärungen Kants besser angemessenen -
Sinn abgebe, sofern man nur statt des KI die Formel II verwendet.

Was einen zunächst irritiert angesichts der Formel II, ist der
Umstand, daß das, was wir gemäß ihr «niemals bloß als Mittel, sondern

jederzeit zugleich als Zweck» brauchen sollen, nicht diese oder jene
individuelle Person ist, sondern die Menschheit in der jeweiligen Person.

Es wird aus den Ausführungen nirgends klar, was genau einer verletzt,
wenn er die Menschheit in seiner Person, oder in der eines anderen,
verletzt. Wir können aus ihnen nur so viel mit Sicherheit entnehmen, daß

das, was dieser Ausdruck bezeichnet, weder mit der Gesamtheit der

Individuen, verstanden als phänomena, noch mit dem homo noumenon
als demjenigen Teil im Individuum, der die moralische Verpflichtung
selber hat - nämlich eben gegenüber der Menschheit in seiner Person -,
identisch ist ; doch gelingt es Kant nicht, klar zu sagen, was dieser
Ausdruck positiv bezeichnet.

Die Formel II hat daher von Anfang an eine bessere Chance, im
Sinne eines Testverfahrens erwägenswert zu sein, wenn wir sie statt

37 Die Metaphysik der Sitten (535).
38 A. a. O. (562).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 449

vom unklaren Begriff «die Menschheit in meiner Person» von dem
anderen Begriff her lesen: von dem Begriff des Menschen als eines

«Zweckes an sich selbst». Kant gibt den gemäß dieser Lesart wesentlichen
Gedanken kurz vor der Stelle, an der er die Formel II dann einführt,
so wieder: «Nun sage ich: der Mensch, und überhaupt jedes vernünftige
Wesen, existiert als Zweck an sich selbst, nicht bloß als Mittel zum
behebigen Gebrauch für diesen oder jenen Willen, sondern muß in
allen seinen, sowohl auf sich selbst, als auch auf andere vernünftige
Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrachtet

werden. Alle Gegenstände der Neigungen haben nur einen bedingten
Wert; denn, wenn die Neigungen und darauf gerichteten Bedürfnisse
nicht wären, so würde ihr Gegenstand ohne Wert sein»39. Der letzte
Satz macht deutlich, daß die folgende, utilitaristische Deutung der Formel

II, obwohl sie als solche naheliegt, der Intention Kants offensichtlich
nicht gerecht wird :

Formel 11(A) Jeder sollte andere Menschen niemals bloß als Mittel für
die Verwirklichung seiner eigenen Zwecke, sondern immer
zugleich als Personen mit ihren eigenen Zwecken behandeln.

Natürlich bleibt für uns die Möglichkeit, die Formel II so zu
verstehen, als ob sie nichts anderes sagte, was Formel 11(A) sagt. Doch
könnte man die Formel II, so verstanden, kaum als ein Testverfahren
ernsthaft in Betracht ziehen. Die Formel 11(A) läßt einem einen viel zu
großen Spielraum hinsichtlich des Ausmaßes, in dem jemand einen
anderen eben auch als Mittel gebrauchen könnte (so könnte A den B
insoweit immer als jemanden behandeln, der seine eigenen Zwecke hat,
als er ihm immer zumindest das nackte Leben zusichert; im übrigen
könnte er aber, ohne mit der Forderung von Formel 11(A) in Konflikt
zu geraten, B behandeln wie es ihm, A, beliebt.) Außerdem gibt die Formel

II (A), wie gesagt, die Intention Kants nicht wieder. In dieser Formel
ist von «Zwecken» nur in der Bedeutung - wie Kant sie nennt - von
«relativen Zwecken» die Rede. Relative Zwecke sind für ihn solche,
«die sich ein vernünftiges Wesen als Wirkungen seiner Handlung
nach Belieben vorsetzt»40, und die einen Wert haben bloß relativ auf
«ein besonderes geartetes Begehrungsvermögen des Subjekts». Kant

39 Grundlegung (59 f).
*° Ebd.



450 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

nennt sie «subjektive» oder «materiale» Zwecke. In der Formel II
dagegen, die ich zusammen mit den anderen Formeln oben angeführt habe,
versteht er unter «Zweck» das, was er «objektive Zwecke» nennt: das

sind «Dinge, deren Dasein an sich selbst Zweck ist, und zwar ein solcher,

an dessen Statt kein anderer Zweck gesetzt werden kann, dem sie bloß
als Mittel zu Diensten stehen sollten, weil ohne dieses überall gar nichts
von absolutem Wert würde angetroffen werden...»41 Zentral für die
Formel II ist also der Gedanke, daß die Menschen, als vernünftige
Wesen betrachtet, Zwecke an sich selbst oder absolute Zwecke sind, und
daß demzufolge niemand einen anderen bloß als Mittel für einen eigenen

(relativen) Zweck gebrauchen dürfe. - Eine gewisse intuitive Einsichtigkeit

kann man diesem Gedanken sicher nicht absprechen. Doch die Formel

II - vom Begriff des «Zweckes an sich selbst» her gelesen (also
bereits unter Absehung des ohnehin dunklen Ausdrucks «Menschheit
in meiner Person») - enthält zwei Schwierigkeiten, die sie als ein
Testverfahren ungeeignet machen. Die eine betrifft eine dogmatische
Wertsetzung, die Kant vollzieht, die man jedoch mit guten Gründen nicht
nachzuvollziehen braucht. Die andere besteht in der Unklarkeit des

Begriffs «Zweck an sich selbst». Ich gehe kurz auf diese zwei Punkte
ein, weil wir über sie wiederum auf die utilitaristische Position
zurückverwiesen werden.

Daß nur Vernunftwesen, daß mithin die Menschen nur insofern,
als sie vernünftige Wesen sind, Zwecke an sich selbst und damit Träger
von moralischen Pflichten und Rechten sein können, steht für Kant
fest. Auch vom Standpunkt des gewöhnlichen Menschenverstandes aus
sehen wir in der Moral in erster Linie eine Einrichtung des Menschen

zum Schutz und Vorteil des Menschen. Jedoch durchbrechen wir auf
dem Standpunkt des letzteren diese Eingrenzung mitunter fast wie

selbstverständlich, sobald wir uns z. B. aus Empörung über Grausamkeit

an Tieren bei der Verurteilung der entsprechenden Handlungen auf
moralische Gründe berufen. Wer Grausamkeit an Tieren verurteilt,
betrachtet die letzteren in einer Hinsicht auch als Zwecke an sich selbst,

nur eben nicht hinsichtlich ihrer Vernunftbegabung, sondern hinsichtlich

ihrer Empfänglichkeit für Empfindungen wie Lust und Schmerz.

(Es versteht sich, daß nur ein kleiner Teil der uns geläufigen moralischen

Forderungen auf Tiere ausgeweitet werden kann und selbst bezüglich
desselben werden Tiere nur als Nutznießer dieser Forderungen ver-

41 Ebd.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 451

standen, während es unsinnig wäre, dieselben Forderungen an Tiere zu
stellen.) Was in der Verurteilung von Grausamkeit gegenüber Tieren

zum Ausdruck kommt, ist die Neigung des gewöhnlichen
Menschenverstandes, statt der Vernunftbegabung die dem Menschen als Natur-
und Gemütswesen eigene Bedürftigkeit (in verschiedener Hinsicht) als

denjenigen Wesenszug an ihm zu betrachten, der ihn vor allem zu einem

Subjekt von moralischen Rechten und insofern zu einem Zweck an sich
selbst macht. Für die Utilitaristen und ihre Grundvorstellung vom
Menschen ist es kennzeichnend, daß sie die Forderung nach der Rücksicht
auf das Nicht-Schädigen von Tieren in die Moral hineingenommen haben

- während Kant, ebenso kennzeichnend für ihn, das nicht tut42. Auf
die Entgegnung Kants, wie sie im letzten Satz des oben angeführten
Zitates enthalten ist, müßte man vom Standpunkt des Utilitarismus
aus erwidern, daß bei Aufhebung aller Neigungen und Bedürfnisse zwar
wohl die Gegenstände derselben ihren Wert verlören, daß aber in diesem

Fall zugleich damit der Zweck der Moral aufgehoben würde und mithin
auch diese selbst. Nach Aufhebung alles dessen, was zu den Menschen
als Phaenomena gehört, verbliebe gemäß utilitaristischem Standpunkt
keine Art von Dingen, deren Bewahrung als Zwecke an sich selbst irgendwie

moralisch relevant wäre.
Doch gibt es vielleicht Leute, welche die Wertsetzung Kants,

wonach nur vernünftige Wesen Zwecke an sich selbst sein können, zu
übernehmen bereit sind. Es bleibt dann aber immer noch der letztere
Ausdruck selbst unklar. In welcher Hinsicht sind die Menschen, als

vernünftige Wesen, Zwecke an sich selbst? Wenn nur ihr Dasein allein als

Zweck an sich selbst betrachtet würde, wie Kant sagt (vgl. Anm. 41),
dann gelänge es nicht, aufgrund von dieser Bestimmung allein die Gültigkeit

konkreter moralischer Forderungen einsichtig zu machen. Wie
einer seine Mitmenschen behandelte, schiene danach gleichgültig,
solange nur ihr Dasein gewährleistet wäre (um auf zwei Beispiele Kants
Bezug zu nehmen: es könnte von daher zwar das Verbot des

Selbstmordes einsichtig gemacht werden, nicht dagegen die Forderung, man
solle einem Mörder auf dessen Frage hin, wo sich die Person X versteckt
halte - vorausgesetzt, man wisse um dieses Versteck -, die Wahrheit

42 Die grausame Behandlung von Tieren begreift Kant letztlich als eine
Verletzung der Pflicht des Menschen gegen sich selbst. Denn dadurch werde, meint er,
das Mitgefühl an fremdem Leiden im Menschen abgestumpft und damit eine der
Moralität, im Verhältnis zu anderen Menschen, sehr «diensame natürliche Anlage»
geschwächt und schließlich getilgt (Die Metaphysik der Sitten (559)).



452 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

sagen, denn der Preis für die wahrheitsgemäße Aussage wäre in diesem

Fall nichts geringeres als der (sehr wahrscheinliche) Tod eines vernünftigen

Wesens, m. a.W. die Aufhebung des Daseins eines Zweckes an
sich selbst). Wenn auf der anderen Seite nicht bloß einfach das Dasein
der Menschen als Zweck an sich selbst betrachtet wird, sondern eine

gewisse Art von als begehrenswert empfundenen Zuständen dieser

«Dinge» - wobei für diese Wertung gewisser Zustände eine Begründung
verlangt werden könnte -, dann erhält der Ausdruck «Zweck an sich
selbst» eine andere Bedeutung, gemäß der er sich dann auf etwas bezieht,
was nur in der Zeit erreicht werden kann, mithin in der Person eines

Menschen nicht bereits als ein von seiner Eigenart als Sinnenwesen

unabhängiges «Substantielles» vorliegt. Diese zweite Interpretation
birgt außerdem die Gefahr einer perfektionistischen Verfolgung eines

ganz bestimmten Menschenideals, zu dessen Verwirklichung u.U. auch
Menschen geopfert werden dürften (dazu noch einmal Kants Beispiel
in «Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen»). Eine andere

Schwierigkeit hegt darin, daß mit dem Verbot, den anderen niemals
bloß als Mittel zu gebrauchen, nicht alle Handlungen, die wir intuitiv
als moralisch verwerflich betrachten, erfaßt werden. Wer einem anderen

aus reiner Mißgunst oder Boshaftigkeit Leid zufügt, gebraucht den

anderen nicht eigentlich als Mittel, sondern in einem gewissen Sinn
durchaus als Zweck an sich selbst. Zwar würde in einem solchen Fall der
andere sicher nicht in diese Handlung einstimmen können, aber mit der

Angabe der Gründe, weshalb er es nicht könnte, kommen wir auf den

bekannten Punkt zurück: er könnte nicht darauf einstimmen aufgrund
seiner natürlichen Verletzlichkeit als homo phaenomenon. Nun ist der
Mensch als Phaenomenon nach Kant gerade kein Zweck an sich selbst,
ein solcher ist er nach ihm nur als Noumenon betrachtet. Als Noumenon

- sofern wir mit diesem Ausdruck überhaupt eine vage Bedeutung
verbinden können - scheint der Mensch jedoch nicht nur bezüglich aller
verwerflichen Handlungen, die gegen ihn gerichtet sind, völlig untangier-
bar (die Handlungen finden alle in der Erscheinungswelt statt), sondern

es ist auch grundsätzlich nicht einsehbar, wie er, als Noumenon betrachtet,

bloß als Mittel gebraucht werden könnte.

Obgleich Kant auch mit der Formel II den Anspruch verbindet,
daß man sie als Testverfahren für die Ermittlung der Pflichtgemäßheit
unserer Maximen verwenden kann - was einmal aus jener Stelle
hervorgeht, wo er von ihr als einem Prinzip spricht, «woraus, als einem
obersten praktischen Grunde, alle Gesetze des Willens müssen abgeleitet



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 453

werden können» 43, sodann daraus, daß er die Brauchbarkeit der Formel

II als Testverfahren darlegt, indem er diese noch einmal auf die vier
Beispiele anwendet, die er bereits zur Illustrierung der Anwendung des

KI verwendet hat -, zeigen die aufgezeigten Schwierigkeiten deutlich,
daß die Formel II als ein Testverfahren nicht brauchbar ist. Wir werden
also zurückverwiesen auf den KI, und zwar in der Form von KI(A) und

KI(B), d.h. auf zwei utilitaristische Deutungen des Kategorischen
Imperativ.

4. Der gute Wille

Einer der Haupteinwände Kants gegen die utilitaristische Position
wäre sicher der gewesen, daß das, was eine Handlung zu einer moralisch

guten macht, nicht die durch diese bewirkten Folgen seien, sondern der

gute Wille, die Gesinnung, woraus sie hervorgegangen ist. «Der gute
Wille», sagt er zu Beginn der «Grundlegung», «ist nicht durch das, was

er bewirkt, oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung
irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch das Wollen,
d.i. an sich, gut...» Selbst wenn es ihm, fährt er fort, wegen der
kärglichen Ausstattung einer stiefmütterlichen Natur «gänzlich an
Vermögen fehlte, seine Absicht durchzusetzen», so behielte er trotzdem,
sofern er nur mit echter Bemühung gepaart sei, «seinen vollen Wert in
sich selbst. Die Nützlichkeit oder Fruchtlosigkeit kann diesem Wert
weder etwas zusetzen, noch abnehmen» 44.

Der Utilitarist würde diesem Einwand folgendes entgegenhalten.
Zuerst müssen wir unterscheiden zwischen dem, wozu wir vernünftigerweise

überhaupt moralisch verpflichtet werden können auf der einen

Seite, und den moralisch guten Handlungen auf der anderen Seite. Das,

wozu wir moralisch verpflichtet werden können, sind immer bestimmte

Handlungen, und zu diesen sind wir verpflichtet wegen dem, was sie

erwartungsgemäß bewirken werden im außermoralischen Sinn. Nehmen

wir nun an, daß von zwei Menschen, die in einem bestimmten Fall beide
das getan haben, was moralisch ihre Pflicht gewesen ist, der eine dies

aus Eigeninteresse getan hat (weil die pflichtgemäße Handlung und die
dem Eigeninteresse am meisten förderliche zufällig koinzidierten), der
andere aus Pflichtgefühl bzw. allein aufgrund seines Wissens darum, daß

diese Handlung seine Pflicht gewesen ist. Obgleich beide pflichtgemäß

43 Grundlegung (61).
44 Grundlegung (19).



454 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

gehandelt haben, wird man nicht bestreiten können, daß der zweite
moralisch besser gehandelt hat, und zwar deswegen, weil das Motiv, aus
dem er gehandelt hat, als einziges ein moralisch gutes gewesen ist. Und
das könnte man zum Grund nehmen, seine Handlung als einzige auch
eine «moralisch gute» zu nennen, womit man dann etwas anderes sagte
als damit, daß man beide Handlungen «moralisch pflichtgemäß» nennt.
Wenn man nun aber Handlungen «moralisch gute» nur dann nennt,
wenn sie aus einem bestimmten Motiv, z.B. dem Pflichtgefühl,
hervorgegangen sind, dann können wir nie moralisch verpflichtet werden,
moralisch gut zu handeln. Wir können immer nur verpflichtet werden,

die Pflicht zu tun, wobei es uns überlassen bleiben muß, aus
welchem Motiv wir sie tun. Daß wir nicht verpflichtet werden können,
aus einem bestimmten Motiv dies oder jenes zu tun, hegt in der bekannten

Tatsache begründet, daß wir unsere Motive nicht frei wählen können.

Zwar können wir etwas dafür tun, daß wir auf längere Sicht wenigstens

dazu neigen, ein bestimmtes Motiv eher zu haben als ein anderes,
aber im Augenblick des einzelnen Handlungsentscheides kann es nicht
unsere Pflicht sein, diese Handlung aus einem bestimmten Motiv zu
tun - vielmehr werden wir sie aus dem Motiv tun, das wir zu der Zeit
nun einmal haben. Was die speziellere Ansicht betrifft, daß es unsere
Pflicht sei, nicht einfach die Pflicht zu tun, sondern die Pflicht aus
Pflichtgefühl zu tun, so läßt sich leicht zeigen, daß sie ad absurdum

geführt werden kann 4S. Der Utilitarist würde also einräumen, daß man
die Frage, ob einer moralisch gut gehandelt hat - im Unterschied zu
moralisch pflichtgemäß -, direkt nicht aufgrund der tatsächlichen oder

beabsichtigten Folgen dieser Handlung beantworten kann, sondern
allein im Hinblick auf das Motiv, aus dem sie hervorgegangen ist; er
weigerte sich aber, Motive als etwas zu betrachten, was moralisch gefordert

werden könnte.
Er würde außerdem noch zwei Argumente anführen. Aus was für

einem Motiv eine Person A in einem Fall X gehandelt hat, ist sehr schwer

festzustellen, und zwar nicht bloß für die anderen Personen, die nicht
wissen, was in A's Bewußtsein vorgeht, sondern auch für A selber. Auf
diesen letzten Punkt hat Kant selber aufmerksam gemacht. Ob jemand
im Einzelfall nicht nur der Pflicht gemäß, sondern aus Pflicht gehandelt
hat, lasse sich, meint er, nie mit völliger Gewißheit feststellen 45. Denn

45 Eine Reductio ad absurdum dieser Ansicht findet sich bei W. D. Ross in
«The Right and the Good» (1930), S. 5.

46 Grundlegung (34).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 455

es sei denkbar, daß wir bei der schärfsten Selbstprüfung nichts in uns
antreffen, als Antrieb zur Handlung, als die Achtung vor dem «Gesetz»,

daß aber trotzdem ein «geheimer Antrieb der Selbstliebe» am Werk sein

könnte, den wir nicht entdecken, weil wir einer Vorspiegelung, «rein»

gehandelt zu haben, erliegen. In dieser Schwererkennbarkeit des Motivs
hegt für den Utilitaristen einer der Gründe, die Frage nach der Motivation
in der Ethik grundsätzlich nicht so hoch zu veranschlagen wie Kant das

tut. Zwar schätzt auch der Utilitarist einen Menschen, der eine bestimmte

gemeinnützige Tat aus Sympathie den Mitmenschen gegenüber vollführt
hat, moralisch höher ein als einen anderen, der dieselbe Art von Tat aus

ausgeklügeltem Eigeninteresse getan hat. Doch der Grund, weshalb

z.B. Hume und Mill so großen Wert auf die Bildung der Sympathie als

eines möglichen Motivs, aus dem der Mensch handeln kann, gelegt haben,
ist der, daß sie überzeugt gewesen sind, daß nur ein Mensch, der diese

Fähigkeit zu Wohlwollen und Sympathie den anderen gegenüber in sich

entwickelt hat, eine gewisse Gewähr bietet, daß er regelmäßig zu
gemeinnützigen Handlungen tatsächlich bereit ist - eine Gewähr, die wir vom
aufgeklärten Egoisten, der auf diese Weise nur dann handelt, wenn es

zufällig seinem Eigeninteresse dient, gerade nicht erhalten. Wäre die

Welt so eingerichtet, daß die für einen selbst vorteilhafteste Handlung
immer zusammenfiele mit derjenigen, die den Interessen aller
Mitmenschen am meisten diente - ein denkbarer Zustand, wie ihn Hobbes
und später Bentham durch eine bestimmte Gesetzesordnung im Staat
herbeizuführen für möglich hielten -, dann bekäme die Frage, ob jemand
diese oder jene Handlung aus Eigennutz oder aus einer menschenfreundlichen

Gesinnung ausgeführt habe, offenkundig eine nur untergeordnete
Bedeutung (einmal abgesehen davon, daß wir uns mit der Hochschätzung

von gewissen Motiven wie Sympathie u. ä. von Kants Moraltheorie
ebenso entfernen wie im Fall, daß wir als Motiv nur die «Selbstliebe»

anerkennen, weil es sich in beiden Fällen um empirische Triebfedern

handelt). Das zweite Argument läßt sich kurz fassen. Selbst wenn wir
das Motiv, aus dem eine Handlung hervorgeht, eine Rolle spielen lassen

in der moralischen Beurteilung dieser Handlung: was gibt es für einen
anderen Grund, Motive entweder «gute» oder «schlechte» zu nennen,
als den, daß diese Motive - was die Erfahrung dann bestätigen muß -
gewöhnlich Handlungen veranlassen, die für die von ihnen Betroffenen
tatsächlich gute Folgen haben? Damit wird nicht ausgeschlossen, daß

aus denselben Motiven gelegentlich Handlungen erfolgen können, die
schlechte Folgen haben.


	Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

