Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet
Autor: Brilisauer, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BRUNO BRULISAUER

Kants kategorischer Imperativ
aus utilitaristischer Sicht betrachtet

Nach einer verbreiteten, wohl nicht zuletzt durch den mosaischen
Dekalog gestiitzten Auffassung 1aBt sich die Moral begreifen als ein Sy-
stem von mehreren inhaltlich distinkten Normen, wobei die Kenntnis
einer jeden von ihnen notwendig ist, damit man weil}, worin das moralisch
PflichtgeméBe besteht. Im Gegensatz zu dieser Auffassung glaubt Kant
im Kategorischen Imperativ ein Testverfahren gefunden zu haben, das
uns in der Form eines einzigen normativen Prinzips erlaubt, jede belie-
bige Handlungsmaxime daraufhin zu priifen, ob sie moralisch zulédssig
ist. «Was ich also zu tun habe», sagt er im ersten Abschnitt der « Grund-
legung zur Metaphysik der Sitten» (BA 20), «damit mein Wollen sitt-
lich gut sei, darzu brauche ich gar keine weit ausholende Scharfsinnig-
keit. Unerfahren in Ansehung des Weltlaufs, unfihig, auf alle sich ereig-
nenden Vorfille desselben gefaBt zu sein, frage ich mich nur: Kannst du
auch wollen, daB3 deine Maxime ein allgemeines Gesetz werde? wo nicht,
so ist sie verwerflich, und das zwar nicht um eines dir, oder auch anderen,
daraus bevorstehenden Nachteils willen, sondern weil sie nicht als Prin-
zip in eine mogliche allgemeine Gesetzgebung passen kann,...»

Es geniigt nach Kant zwar nicht, daB unsere Maximen dem Kate-
gorischen Imperativ bloB gemdfB sind. Damit unseren Handlungen
ein echter sittlicher Wert zukommt, miissen wir sie auch aus Achtung
fiir das « Gesetz» oder aus Pflicht tun. Daher erhilt in Kants Moral-
theorie neben der Frage, wie wir eine Maxime auf ihre Pflichtgemé&Bheit
priiffen konnen, die zweite Frage ein ebenso starkes Gewicht: ndmlich
wodurch unser Wille bestimmt sein miisse, damit ihm nicht nur Legalitit,
sondern iiberdies eine gute Gesinnung zukomme. Jedoch hingt die Ant-



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 427

wort auf diese zweite Frage mit der Antwort auf die erste Frage insofern
zusammen, als fiir Kant das Vermdégen, durch das der Wille, wenn er
moralisch rein sein soll, faktisch bestimmt werden muf3, mit der Instanz,
in bezug auf welche die Maxime auf ihre PflichtgemaBheit gepriift wird,
zusammenfillt. Die «reine Vernunft», worin er dieses Vermogen sieht,
hat die Doppelfunktion sowohl einer den Willen bestimmenden Trieb-
feder als auch einer Rechtfertigungsinstanz, nach der allein sich ent-
scheiden 148t, ob eine Maxime moralisch pflichtgemil ist. AuBlerdem
muB fiir Kant trotz seiner Hochwertung des Motivs, aus dem wir die
pllichtgemidBe Handlung tun sollen, das Kriterium fiir die Pflichtge-
méabBheit eine vorrangige Bedeutung haben zumindest in dem Sinn, als
jemand der PflichtgemiBheit einer Handlung sicher sein mulB}, bevor
er sich darum bemiihen kann, diese Handlung nun noch aus Pflicht zu
tun. Der Kategorische Imperativ als Kriterium fiir die PflichtgeméaBheit
einer Maxime hat aus diesem Grund eine zentrale Funktion. DaB er als
Kriterium nur fiir die PflichtgemaBheit bzw. der Legalitit einer Maxime
betrachtet werden kann, geht aus der Art und Weise, wie Kant seine
Anwendung an Beispielen vorexerziert, unmiBverstindlich hervor.
Insofern kann ich die Auffassung nicht teilen, wonach er auch als ein
Kriterium fiir die «Moralitdt» verstanden werden konne . Denn « Morali-
tdat» — im spezifisch Kantschen Sinn des Ausdrucks — kommt einer Hand-
lung nur zu aufgrund des Motivs, aus welchem sie erfolgt ist. Gegenstand
der Anwendung des Kategorischen Imperativs sind aber Maximen, nicht
die Motive, aus denen wir die Maximen befolgen. Was die Motive angeht,
so weist Kant trotz der Bedeutung, die er ihnen bei der moralischen
Beurteilung des Charakters eines Menschen zukommen 1iBt, ausdriick-
lich auf die Unmdglichkeit hin, im Einzelfall mit Sicherheit feststellen
zu konnen, aus welchen Motiven wir jeweils handeln 2.

Die nachfolgende Untersuchung soll zeigen, daB diejenige Deutung
des Kategorischen Imperativs, die als einzige ihn als ein ernsthaft er-
wagenswertes Testverfahren fiir das moralisch pflichtgemidlBe Verhalten
erscheinen 148t, in eine utilitaristische Position hiniiberfiihrt. Als Bezugs-
punkt diene dabei nicht eine speziellere Spielart des Utilitarismus, son-

! Diese Auffassung vertritt z. B. Otfried HOFFE in seinem jiingst erschienenen
Buch «Ethik und Politik, Grundmodelle und -probleme der praktischen Philoso-
phie», Frankfurt am Main 1979!, S. 98f.

2 Grundlegung (34). — Die in Klammer gesetzten Seitenangaben beziehen
sich auf den vierten Band der von Wilhelm Weischedel besorgten Kant-Ausgabe,
Darmstadt 1963.



428 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

dern der allen klassischen Utilitaristen — Jeremy Bentham 3, John Stuart
Mill 4, Henry Sidgwick * — gemeinsame Grundgedanke, wie er spiter
auch von G. E. Moore ¢ und ebenso von zeitgendssischen Vertretern wie
J. J. C. Smart 7 und Jan Narveson ® geteilt wird, namlich der Gedanke,
daB eine Handlung moralisch richtig ist genau dann, wenn sie fiir alle
von ihr Betroffenen die besten Folgen herbeifiihrt im Sinne der Maximie-
rung eines bestimmten auBermoralischen Gutes (oder einer Summe von
mehreren Arten solcher Giiter). Worauf ich im folgenden das Gewicht
legen mochte, sind die in diesem Grundgedanken enthaltenen zwei
spezielleren Thesen, weil sie deutlich in Kontrast stehen zu den Grund-
gedanken von Kants Moraltheorie:

— Die moralische Richtigkeit einer Handlung bemift sich nach den
Folgen, die diese Handlung herbeifiihrt hinsichtlich eines auBer-
moralischen Gutes (sei dies das Gliick oder etwas anderes). Und:

— Die Basis fiir die Bestimmung dieses auBermoralischen Gutes sind die
empirisch gegebenen Bediirfnisse, Interessen und Neigungen der
Menschen.

Den folgenden Ausfithrungen liegt die Uberzeugung zugrunde, daB
der Kategorische Imperativ nur dann als ein Testverfahren ernstgenom-
men werden kann, wenn er im Einklang mit diesen zwei Thesen gedeutet
wird. Auffilligerweise gleitet Kant selbst bei der Erorterung seiner vier
Beispiele in der «Grundlegung» in eine Argumentation hiniiber, in der
die empirischen Folgen der Handlungen unmiBverstindlich eine wesent-
liche Rolle spielen. Dieser Argumentationsweise im Zusammenhang mit
den vier Beispielen stehen dann jedoch seine grundsitzlichen Erkliarun-
gen entgegen, nach denen man klar den Eindruck gewinnt, daB Kant
diese zwei Thesen verwirft. Gemi8 diesen Erklidrungen also widerspricht
eine im Einklang mit diesen zwei Thesen stehende Deutung des Kategori-
schen Imperativs dem Selbstverstindnis Kants.

Es besteht natiirlich eine Versuchung, den Kategorischen Impera-
tiv anders zu deuten, nimlich eben so, daBl wir bei seiner Anwendung

3 Jeremy BENTHAM, An Introduction to the Principles of Morals and Legis-
lation (1789).

* John Stuart MiLL, Utilitarianism (1861).

5 Henry Sipgwick, Methode of Ethics, 1874.

6 George Edward MooRre, Principia Ethica (1903), Ethics (1912).

7 J. J. C. SMART, An outline of a system of utilitarian ethics (1961).

8 Jan NaRVEsoN, Morality and Utility (1967).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 429

auf die empirischen Folgen der Handlungen und die Interessen der
Menschen als «Sinnenwesen» keine Riicksicht nehmen miissen. Denn
wenn er als ein in diesem Sinn «reines» Testverfahren betrachtet werden
konnte, dann wiren wir sozusagen auf einen Schlag befreit von der
Aufgabe der miihseligen Erkundung empirischer Fakten, namentlich
auch von Naturgesetzen, denen die Folgen unserer Handlungen unter-
liegen, und insgesamt von all den rechnerischen Schwierigkeiten der
Folgenerwigungen, die der Utilitarismus unumgéanglich mit sich bringt.
Doch fragt es sich einfach, ob wir ihn auf diese Weise verniinftigerweise
verstehen konnen. Die zwel Thesen haben nun einmal eine starke Plau-
sibilitdt fiir sich, und es scheint, da die Verteidigung einer moral-
philosophischen Position, die beide Thesen verwirft, von Anfang an
wenig Aussicht auf Erfolg hat. Die Schwierigkeiten, in die der Utilitaris-
mus hineingeridt — und das in allen bisher vertretenen Spielarten dessel-
ben — sind zugegebenermaflen nicht zu iibersehen. Sie betreffen zur
Hauptsache einerseits die bereits angedeuteten Probleme der praktischen
Anwendung des Utilitdtsprinzips, anderseits die Tatsache, daBl der
Utilitarismus sich schwer tut in der Rechtfertigung von gewissen tief-
verankerten moralischen Alltagsiiberzeugungen, welche die Mehrheit
der Menschen nicht preiszugeben bereit sein wird (das betrifft gewisse
Uberzeugungen im Bereich der distributiven und retributiven Gerechtig-
keit, ferner die «retrospektiven» Pflichten d.h. jene Arten von Pflichten,
die begriindet werden durch gewisse zeitlich vorangehende Handlungen
(anderer oder von einem selbst), so z.B. die Pflicht des Versprechens,
der Dankbarkeit, der Wiedergutmachung eines angerichteten Schadens
u.a.). Diese Schwierigkeiten geben m. E. jedoch keinen hinreichenden
Grund, die utilitaristische Position als ganze zu verlassen und auf eine
in jeder Hinsicht nicht-utilitaristische Position hiniiberzuwechseln, und
zwar deshalb nicht, weil es anerkanntermalBen wenigstens einige morali-
sche Pflichten gibt, die wir verniinftigerweise nicht anders als utilitari-
stisch rechtfertigen konnen (so die Pflicht zur Hilfe in der Not — um ein
von Kant selbst gewihltes Beispiel zu nennen). Und was diejenigen
Pflichten betrifft, mit deren Rechtfertigung der Utilitarismus sich schwer
tut, so muBl man ihm immerhin zugute halten, daB} er zumindest iiber-
haupt einen Versuch der Rechtfertigung derselben gemacht hat, wogegen
erklirte nicht-utilitaristische Positionen, wie z. B. gewisse Formen des
ethischen Intuitionismus, dem berechtigten Einwand ausgesetzt sind,
daB sie dadurch, daB sie von irgendeinem okkulten «moralischen Organ»
im Menschen ausgehen, die Aufgabe der Rechtfertigung génzlich umgehen.

28



430 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

1. Der Kategorische Imperativ als Testverfahren. Die zwei Hauptformeln.

Die traditionelle Auffassung, wonach der Kategorische Imperativ
als ein Testverfahren fiir die Herausfindung dessen, was im Einzelfall
pflichtgemidBes Handeln ist, verstanden werden darf, ist nicht unwider-
sprochen geblieben. In neuerer Zeit hat sich namentlich T. C. Williams
in «The Concept of the Categorical Imperative» ° gegen diese — wie er
sie Kklassifizierend nennt - «traditionelle Interpretation» gewendet.
Williams gibt zu, daBl Kants Position, sofern Kant den Kategorischen
Imperativ tatsdchlich als ein prizises Kriterium fiir das Testen der
moralischen PflichtgemédBheit einer Maxime verstanden haben sollte,
in unlosbare Schwierigkeiten fithrt und insofern nicht zu retten ist.
Aber er bestreitet, da Kant ihn so verstanden hat.

Gegen Williams’ Neu-Interpretation sind von mehreren Seiten
Einwinde erhoben worden. Erwidhnt seien hier die Aufsitze von N.
Gillespie 1 und M. Shalgi !!. Ich halte die in diesen zwei Aufsitzen
geduBerten Einwinde gegen Williams’ «New orthodoxy» (wie Gillespie
dessen Position nennt) fiir berechtigt und werde daher im folgenden die
«traditionelle Interpretation» vertreten. Was mir vor allem fiir diese
zu sprechen scheint, ist Kants Argumentation im Rahmen seiner vier
selbstgewihlten Beispiele. Williams zieht diese zwar auch in Rechnung,
er miBt ihr aber, wie mir scheint, zuwenig Gewicht bei. Aus dieser
Argumentation geht klar hervor, dal Kant den Kategorischen Imperativ
als einen « Kanon der moralischen Beurteilung der Maximen» verstanden
wissen will. Der mogliche Einwand, daB Kant ihn nur in der «Grund-
legung», als einem Frithwerk, so versteht, wird widerlegt durch das
Depositum-Beispiel in der zweiten «Kritik» und ferner dadurch, daB
Kant ihn auch noch spiter in «Die Metaphysik der Sitten» so hat ver-
stehen wollen 2. Im Sinne der traditionellen Interpretation also wird

9 T. C. WiLLiaMs, The Concept of the Categorical Imperativ, Oxford 1968.

10 Norman GILLESPIE, Exceptions to the Categorical Imperativ, in: Akten
des 4. Internationalen Kant-Kongresses 1974 (S. 525-533).

11 M. Suavrcl, Universalized Maxims as Moral Laws, in: Kant-Studien, Vol.
LXVII (1976).

12 Die Metaphysik der Sitten, Einleitung (332): «Der oberste Grundsatz der
Sittenlehre ist also: handle nach einer Maxime, die zugleich als allgemeines Gesetz
gelten kann. — Jede Maxime, die sich hierzu nicht qualifiziert, ist der Moral zuwider».
In der «Rechtslehre» behandelt Kant den Kategorischen Imperativ als das oberste
allgemeine Prinzip des Rechts (337); in der « Tugendlehre» wiederum ausdriicklich
als den «Probierstein», woran man erkennen konne, ob eine Maxime moralisch
zuldssig sei (504).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 431

der Kategorische Imperativ hier verstanden als ein Prinzip, womit wir
im Einzelfall die PflichtgemédBheit einer Maxime testen kénnen 13,

Eine Erorterung des Kategorischen Imperativs st68t zundchst
auf die Schwierigkeit, da Kant mehrere ungleich lautende Formulie-
rungen desselben gibt. Die Kant-Interpreten sind sich weder einig iiber
die Anzahl der verschiedenen Formulierungen noch in der Antwort auf
die Frage, wieweit diese dasselbe besagen. Die groBte Differenzierung
der Anzahl findet sich bei H. J. Paton (The Categorical Imperativ, A
Study in Kant’s Moral Philosophy *). Paton unterscheidet in der
«Grundlegung» fiinf Formeln. Sie seien alle im folgenden aufgefiihrt
zwecks einer kurzen Betrachtung. Ich beschranke mich danach auf die
genauere Untersuchung von zwei unter ihnen, die ich die «Hauptfor-
meln» nennen mochte.

I: Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wol-
len kannst, daB sie ein allgemeines Gesetz werde (51)

Ia: Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Wil-
len zum allgemeinen Naturgesetz werden sollte (51)

II: Handle so, daB du die Menschheit, sowohl in deiner Person als
in der Person eines jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck,
niemals bloB als Mittel brauchst (61)

III: Handle so, daB dein Wille durch seine Maxime sich selbst zugleich
als allgemeingesetzgebend betrachten konne (67)

IIla: Handle so, als ob du durch deine Maxime jederzeit ein gesetz-
gebendes Glied im allgemeinen Reiche der Zwecke wirest (72)

Mit dem von ihm gewdhlten System der Numerierung will Paton
die (gemdB seiner Ansicht) wichtigsten Zusammenhinge zwischen den
Formeln hervorheben und zugleich so weit wie moglich der Auffassung
gerecht werden, dal} es nur drei Formeln gibt. Kant spricht einmal so
(Grundlegung (69)), als ob es nur drei Formeln gdbe. Ebenso hilt C. D.

13 T. C. Williams versteht den Kategorischen Imperativ «in a much looser
sense» (S. 134, vgl. Anm. 9): «as a statement which leads to an understanding of
the nature of moral action and which allows an agent to adopt an attitude of will
which is conductive to moral living» (S. 133). Die Bedeutung des Kategorischen
Imperativs wird dadurch notwendig geschmélert im Sinn einer Annidherung des-
selben an einen rhetorisch wirksamen Kunstgriff, womit wir zur lediglich «right
moral attitude» aufgerufen werden.

14 H. J. Paton, The Categorical Imperativ, A Study in Kants Moral Philo-
sophy, London 1947!; dtsch.: Der Kategorische Imperativ, Berlin 1962.



432 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

Broad nur drei Formeln auseinander: I, IT und III (in: Five Types of
Ethical Theory, London 1930, S. 131 £.).

A. R.C. Dundan (in: Practical Reason and Morality, Edinburgh
1957) macht gegen Paton geltend, daB die Frage, wieviele Formeln des
Kategorischen Imperativs die «Grundlegung» enthalte, zweideutig sei.
Sie konne bedeuten: Wieviele Formeln hat Kant selber unterschieden?
oder: Wieviele Formeln vermag ein geistreicher Leser zu unterscheiden?
Die einzig angemessene Frage sei die erste, und die Antwort auf sie sei
klar die, daB Kant vier Formeln auseinanderhalte: I, Ia, II, III.

Wenn man einmal aus Griinden der gréBten Differenziertheit von
Patons Fiinfer-Unterscheidung ausgeht, dann stellt sich als nichstes die
Frage, ob die Formeln I bis IIIa dasselbe besagen. Vom duBeren Wort-
laut her besagen sie offenkundig nicht dasselbe. Das ist auch die Meinung
von Paton und Williams. Auf der anderen Seite erklirt Kant selbst
(Grundlegung (69)), daBB die Subformeln Ia, IT und III «dasselbe Gesetz»
ausdriicken. M. Shalgi meint (vgl. Anm. 1), man miisse diese Erklirung
Kants ernst nehmen. Nach Shalgi unterscheiden sich die Formeln nicht
in der «essentiellen Bedeutung», sondern blo in der Methode, wie sie
dasselbe Prinzip der Einbildung und dem Gemiit des Adressaten nahe-
bringen. Jede Maxime kann danach anhand jeder Formel, mit dem glei-
chen Ergebnis, getestet werden.

Zwischen Patons Position, wonach keine der Formeln dasselbe wie
eine andere besagt, und derjenigen von Shalgi, wonach sie alle «essen-
tiell» dasselbe besagen, beschreite ich einen Mittelweg, indem ich allein
die im Wortlaut am stiarksten differierenden Formeln I und II als An-
warter darauf betrachte, etwas einigermaBen Unterschiedliches auszu-
sagen. Dagegen verstehe ich die drei {ibrigen Formeln in der Weise, dal3
jede von ihnen in einer der beiden anderen allein oder in der kombinierten
Aussage von I und II bereits enthalten ist (abgesehen von rhetorischen
Differenzen).

Die Formel Ia betrachte ich mit Paton als eine Art Anwendungs-
regel fiir die Formel I. Nach ihm besteht die beste Art, dasin I enthaltene
Gesetz in unserer Einbildungskraft lebendig zu machen, darin, daf} wir
uns angesichts einer Maxime eine Welt ausmalen, in der jeder tatsidch-
lich nach dieser Maxime handelt. Die Maxime so zu betrachten, kommt
der Frage gleich: Was geschihe, wenn durch meinen EntschluB fiir diese
Maxime jeder dazu determiniert wiirde (mittels eines besonderen Ein-
flusses, den ich auf alle anderen ausiibte), nach derselben Maxime zu
handeln? Die Ausfiihrungen Patons zu Ia leuchten m. E. allerdings nur



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 433

soweit ein, als sie Ia eben im Sinne dieses Gedankens der (letztlich) utili-
taristischen Verallgemeinerung deuten. Sie werden jedoch spiter, sobald
er die These ins Spiel bringt, Kant habe bei dem Ausdruck «Naturge-
setz» an teleologische Gesetze der Natur gedacht, eher verwirrend. Die
Formel Ia erhilt iiber diesen Teleologie-Gedanken keine Klirung. Was
die Formel III betrifft, so setzt sie der Formel I nichts Neues hinzu,
auBer daB3 in III, wie Paton zurecht hervorhebt, stiarker der Gedanke
der Autonomie des moralischen Willens zum Ausdruck kommt. Die
Formel IITa schlieBlich vereinigt gewissermaBen die Formeln I und II;
AufschluB iiber sie erhdlt man daher am ehesten iiber eine Erdrterung
von I und II.

Unter den meisten Kant-Interpreten besteht Einhelligkeit dariiber,
daB von den Formeln I und II die erste die wichtigste ist. Kant selbst
hebt die Formel I gegeniiber den anderen Formeln hervor, die fiir ihn
bloB Subformeln des in Formel I ausgedriickten Prinzips darstellen, und
er rit uns an, dal wir in der Beurteilung einer Maxime am besten immer
nach Formel I verfahren; er zeichnet sie gegeniiber den anderen als die
«strenge Methode» aus 5. Im folgenden werde ich auf die Formel I mit
der Abkiirzung «KI» Bezug nehmen. Dieser Formel wende ich mich
zuerst zu. Die Formel 11, die ich danach erortere, bezeichne ich dann
als «Formel II».

2. Die Formel I und ihre moglichen Deutungen

Bevor ich auf die mdglichen Deutungen des KI eingehe, seien zwei
Punkte, die seine Anwendung betreffen, hervorgehoben. Fiir den KI
ist einmal kennzeichnend, daB er nicht auf Handlungen, sondern auf
Maximen angewendet werden soll, d.h. auf sprachlich gefaBte, subjektive
Grundsitze des Handelns. Eine Maxime beschreibt Handlungsgewohn-
heiten bzw. -regelmiBigkeiten, die der Handelnde sich in dieser selbst-
auferlegten Regel aus subjektiven Griinden zum Prinzip gemacht hat 19,
wobei in dieser Beschreibung nicht nur auf das duBlere Verhalten, son-
dern zugleich auf den Zweck, zu dessen Erlangung die Handlung ein
Mittel sein soll, Bezug genommen wird 7. Als Grundsatz ist sie blo8

15 Grundlegung (69/70).

16 Die Metaphysik der Sitten (331).

17 Jeder Maxime ist eine «Maxime» bzw. ein Zweck zugeordnet — vgl. dazu
«Grundlegung» (70), an welcher Stelle die Akademie-Ausgabe den offensichtlichen
Druckfehler (statt «Maxime» sollte « Materie» stehen) zurecht korrigiert; nach Kant
kann diese Materie niemals der ¢« Bestimmungsgrund» des moralischen Willens sein.



434  Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

subjektiv deshalb, weil sie nur ausdriickt, wie jemand sich zu handeln
entschlieBt — nicht, wie er dazu entschlossen sein soll 18,

Wenn man den KI auf eine gewisse Maxime anwendet, und wenn
sich diese als nicht verallgemeinerungsfihig erweist (was das konkret
bedeuten kann, wird im folgenden untersucht), dann wissen wir, daf3
die entsprechende Handlung verboten ist. Es scheint nun zundchst,
daB im umgekehrten Fall, nidmlich wenn sie sich als verallgemeine-
rungsfihig erweisen sollte, eine UngewiBheit bestehen bleibt dariiber,
ob die entsprechende Handlung nun als Pflicht geboten oder ob sie
bloB-erlaubt ist. Es besteht nun aber kein Zweifel, daB3 auch Kant nicht
eine Dichotomie, sondern eine Trichotomie im Auge gehabt hat *°. Und
in der Tat ist es moglich, mittels des KIs dieser weiteren Unterscheidung
zwischen gebotenen und bloB-erlaubten Handlungen gerecht zu werden.
Wir miissen dazu einen Umweg beschreiten iiber die Bildung einer
Gegen-Maxime, die man das «praktische Gegenteil» der jeweils gege-

18 Riidiger BITTNER hebt in seinem Aufsatz «Maximen» (in: Akten des
4. Internationalen Kant-Kongresses, 1974) zwei weitere Merkmale von Maximen
hervor. Das eine betrifft die Ich-Form der Maxime. Der Satz « A 1483t keine Beleidi-
gung ungericht» ist als AuBerung von B iiber das beobachtete Verhalten von A
noch keine Maxime, obgleich er ein regelmaBiges Verhalten von A richtig wieder-
geben mag. A kann sich so verhalten, ohne daB er sich dieses Verhalten bewuBt
zu einer Regel setzt. Nur wenn letzteres der Fall ist, hat A eine Maxime («Ich mache
es mir zum Prinzip, keine Beleidigung ungerdcht zu lassen»).

Das andere Merkmal betrifft die Unterscheidung zwischen Maximen und Vor-
sdtzen — eine Unterscheidung, die Kant nicht explizit macht, die jedoch notwendig
ist, sofern die Anwendung des Kategorischen Imperativs nicht zu unsinnigen Kon-
sequenzen fithren soll. Von bloBen Handlungsvorsitzen zeichnen sich Maximen
durch eine gréBere Allgemeinheit aus in dem Sinn, daB sie die Gestaltung meines
ganzen Lebens zum Gegenstand haben. Die Anwendung des KI auf bloe Vorsitze,
die spezielleren Inhaltes sind, nétigte in vielen Fillen zur Verwerfung eines Vor-
satzes, der nicht unmoralisch ist. Bittner gibt als Beispiel den Vorsatz «Ich will
jeden Montagabend bei Freunden zu Abend essen». Wenn alle sich diesen Vorsatz
zum Prinzip machten, dann kénnte keiner ihn ausfithren. Die Abgrenzung zwischen
Maximen und Vorsidtzen 14Bt sich nicht scharf ziehen, trotzdem leuchtet sie ein
aufgrund der unterschiedlichen Art von Erfahrung, auf der diese je beruhen.
Wihrend die Vorsitze sich auf die Kenntnisnahme von nur duBeren Tatbestinden
stiitzen, betreffen Maximen Erfahrungen, die das Ganze des Lebens angehen
— «Lebenserfahrungen». Maximen driicken die subjektive Vorstellung eines guten
Lebens aus, sie enthalten die private Ansicht iiber den Sinn des Lebens. Wer sich
z. B. zur Maxime macht, das eigene Leben, wenn es kiinftig mehr Ubel zu bringen
droht als es Annehmlichkeiten verspricht, durch Freitod zu beenden, vertritt
damit eine umfassende Ansicht davon, was er vom Leben hilt — in diesem Fall
etwas, was nicht mit Schmerzen durchgehalten zu werden verdient. Die Maximen
stellen insofern so etwas wie die «natiirliche Moral» eines Menschen dar.

19 Vgl. hierzu: Die Metaphysik der Sitten (329).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 435

benen Maxime nennen konnte 20, So wiirde zur Maxime «Ich mache es
mir zur Regel, p zu tun» das praktische Gegenteil lauten: «Ich mache
es mir zur Regel, nicht-p zu tun». Diese Gegen-Maxime miissen wir dann
erneut dem KI unterwerfen. Wenn er diese Gegen-Maxime verwirft,
handelt es sich bei der entsprechenden Maxime um eine solche, die eine
gebotene Handlung, eine Pflicht ausdriickt. Wenn er sie nicht verwirft,
handelt es sich um eine, die eine bloB-erlaubte Handlung ausdriickt.
Im Hinblick auf die jeweils zur Priifung stehenden Handlungen liefert
der KI die erforderliche Trichotomie also durchaus: verboten ist eine
Handlung genau dann, wenn ihre Maxime nicht verallgemeinerungs-
fahig ist; geboten ist sie genau dann, wenn die Gegen-Maxime nicht
verallgemeinerungsfihig ist; bloB-erlaubt ist sie genau dann, wenn weder
sie noch das praktische Gegenteil verboten ist 2.

Nach diesem Hinweis auf zwei Punkte, welche einerseits den Gegen-
stand und anderseits den Umfang der Anwendung des KI betreffen,

20 Man kann die Gegen-Maxime nicht eigentlich als die «Negation» der
entsprechenden Maxime bezeichnen im Sinne der satzlogischen Negation, weil man
Maximen nicht Wahrheitswerte zuordnen kann. Als Ausdruck eines Willensent-
schlusses zu einer gewissen Regel beschreibt eine Maxime diesen Entschluf3 nicht
bloB, sondern driickt ihn aus in der Gestalt einer AuBerung, die wie die performa-
tiven AuBerungen nicht der Beurteilung von wahr/falsch unterliegt. Deshalb scheint
mir ein spezieller Ausdruck, wie etwa «praktisches Gegenteil» angebracht.

21 Den AnstoB zu dieser Ausfithrung habe ich von Theodor EBERT erhalten,
der in seinem Aufsatz « Kants kategorischer Imperativ und die Kriterien gebotener,
verbotener und freigestellter Handlungen» (in: Kant-Studien 1976, LXVII) diesen
Punkt ausfithrlich behandelt hat. Ebert erwdhnt ausdriicklich das zusitzliche
modallogische Prinzip, das wir fiir diese weitere Unterscheidung innerhalb der Klasse
der zuldssigen Handlungen benétigen. Es handelt sich um eine Aquivalenz, die im
einfachsten modallogischen System (System T) als Theorem ableitbar ist (zum
Beweis vgl. z. B.: G. E. HugHES und M. J. CREsswELL, An Introduction to Modal
Logic, London 19722, S. 35):

(1) M p=Nocup (nicht-moglich p = notwendig nicht-p)

In formaler Analogie zu den Modaloperatoren «M p» und «N p» hat G.H. von
WRIGHT (zuerst in «Deontic Logic», erschienen in Mind, 1951) die deontischen
Operatoren «P p» und «O p» («Es ist erlaubt, daB p» «Es ist obligatorisch, daB
p») gebildet, wobei «O p» definitorisch auf «P p» zuriickgefithrt wird. Folgende
zwei Aquivalenzen sind nun Theoreme des sog. Standardsystems der deontischen
Logik:

(2) ~Pp=0cop (Verboten p = geboten nicht-p)

(3)  Povp=0Op (Verboten nicht-p = geboten p)

Die Satze (2) und (3) folgen allein schon aus der Definition fiir «O p» im Standard-
system und dem Gesetz der doppelten Negation. Unter Voraussetzung der Giiltig-
keit der Aquivalenzen (1) — (3) ist es daher nicht richtig, den KI nur ein «Verbots-
gesetz» zu nennen (wie das z. B. H. J. Paton tut); er liefert ebenso ein Kriterium
fiir die gebotenen Handlungen.



436 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

gelangen wir zur Hauptfrage, nimlich wie wir mittels des KI entscheiden,
ob eine Maxime pflichtgemiB oder pflichtwidrig ist. Die im KI enthaltene
Forderung, man miisse sich angesichts jeder Maxime fragen, ob man
wollen konne, daB die Maxime ein allgemeines Gesetz werde, d.h. dal
sie ein Prinzip werde, nach dem jedermann handeln sollte, ist deshalb
als Antwort noch ungeniigend, weil dabei offen bleibt, wie wir «wollen
konnen» verstehen miissen. An den vier Beispielenfdllen, auf die Kant
den KI anwendet, wird jedenfalls offenbar, daB dieser Ausdruck mehrere
Bedeutungen haben kann, je nach der Art der Griinde, die fiir die Ver-
werfung einer Maxime in Frage kommen kénnen. Und Kants Argumen-
tation zu jedem der Beispiele zeigt klar, dal3 es verschiedene Arten von
Griinden sind, die fiir die Verwerfung jeweils den Ausschlag geben, auch
wenn diese Verschiedenartigkeit von ihm dadurch etwas verdeckt wird,
daB er unterschiedslos von dem Auftreten eines « Widerspruchs» oder
«Widerstreits» spricht. Im folgenden geht es zundchst darum, deutlicher
als Kant selbst es im Rahmen seiner Beispiele tut, die verschiedenen
Arten moglicher Griinde, aus denen jemand verniinftigerweise nicht
wollen kann, daB eine Maxime zum allgemeinen Gesetz werde, gesondert
aufzufithren. Daraufhin gilt es dann zu beurteilen, welche Art von Griin-
den es ist, bei deren Verwendung der KI am ehesten ein befriedigendes
Testverfahren liefert. Bei dieser Beurteilung soll es also nicht um jene
Art der Griinde gehen, die Kant selbst fiir die auschlaggebenden gehalten
haben mochte (was sich wegen seiner Unklarheit in diesem Punkt nicht
mit Sicherheit feststellen 148t), sondern um diejenigen Griinde, bei deren
Zugrundelegung der KI systematisch betrachtet sich am ehesten als ein
befriedigendes Testverfahren erweist.

Die Frage, unter welchen Bedingungen wir ein Testverfahren ein
«befriedigendes» nennen diirfen, fithrt freilich zu einem komplexen
Problem fiir sich, mit dem ich mich nicht auseinandersetzen mdochte.
Es konnen jedoch zwei Bedingungen genannt werden, die sicher erfiillt
sein miissen; und ich habe im folgenden nur sie im Auge. Unbefriedigend
wire ein Testverfahren zweifellos dann, wenn man aus seiner Anwen-
dung iiberhaupt keine konkreten Handlungsrichtlinien gewinnen konnte,
wenn es sich also als inhaltlich leer erwiese. Zweitens darf das Test-
verfahren nicht so geartet sein, daBl es Maximen als moralisch zuldssige
auszeichnet, die tiefverankerten Moraliiberzeugungen unserer iiber-
lieferten Alltagsmoral entgegenstehen. Das soll nicht besagen, dal die
Ergebnisse des Testverfahrens simtlichen Moralvorstellungen, die wir
als Alltagsmenschen schon mitbringen, konform sein miissen; doch



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 437

konnten wir auf der anderen Seite ein Testverfahren, das nicht zumindest
mit unseren tiefverankerten Moraliiberzeugungen iibereinstimmt, nur
schwer iiberhaupt als ein Verfahren erkennen, das uns eine Richtschnur
sein soll fiir das, was wir herkommlicherweise eben «Moral» nennen %2,
Es ist natiirlich denkbar, daB es gar kein einheitliches Testverfahren gibt,
mit dem wir eine Sondierung aller Maximen gerade so vornehmen kon-
nen, daB sich darin alle unsere Moraliiberzeugungen widerspiegeln. Doch
wenn es eines gibt, dann scheint es diesen zwei Bedingungen geniigen
Zu miissen.

Unter den von Kant selbstgewihlten Beispielen sollen dasjenige
vom liigenhaften Versprechen und dasjenige von der Hilfe-in-der-Not,
also das zweite 2> und vierte Beispiel 24, im folgenden als Paradigmen
dienen, auf die ich mich wiederholt beziehen werde. Im ersten Fall ent-
wirft Kant die Situation eines Menschen — er heile fiir beide Fille «A»
—, der in Geldnot gerdt und nun versucht, sich Geld zu borgen mit dem
Versprechen, es zuriickzuzahlen, dabei aber wohl weil}, daB er letzteres
nicht tun werde. Die Maxime von A lautet dann: «Wenn ich mich in
Geldnot zu sein glaube, so will ich Geld borgen, und versprechen, es zu
bezahlen, ob ich gleich weil}, es werde niemals geschehen» 25, Die Frage,
ob A wollen kénne, daB3 diese Maxime zum Gesetz werde, wird von Kant
klar verneint: man sehe, daB3 die Maxime «niemals als allgemeines Natur-
gesetz gelten und mit sich selbst zusammenstimmen koénne, sondern sich
notwendig widersprechen miisse» 26. Im zweiten Fall schildert Kant A
als einen Menschen, «dem es wohl geht, indessen er sieht, daB andere
mit groBen Miihseligkeiten zu kimpfen haben (denen er auch wohl helfen
konnte)» 27 A entschlieBt sich nun zur Maxime: Ich hindere andere nicht
an der Erlangung ihres Gliicks, jedoch will ich ihrem Wohlergehen und
dem Beistand fiir sie, wenn sie in Not sind, nichts beitragen. Die Frage,
ob A wollen kénne, da3 diese Maxime zum Gesetz werde, wird von Kant

22 W. D. Ross spricht zu Beginn seines Buches «Foundations of Ethics»
(London 1939, S.1) diesbeziiglich von der «time-honoured method of ethics»:
danach kann eine normative Theorie der Moral nur in dem MafB eine adiquate
Theorie sein, wie sie die zu ihrer Zeit und in ihrer Kultur giiltigen moralischen
Uberzeugungen zu rechtfertigen vermag — eine Ansicht, die, wie Ross darauf
hinweist, nebst Kant auch Aristoteles vertreten hat (Nikomachische Ethik 1145b
2-7).

23 Grundlegung (29f und 52f).

2% Grundlegung (54).

25 Grundlegung (53).

26 Ebd.

27 Grundlegung (54).



438 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

wieder verneint, jedoch mit einer Einschriankung: «... obgleich es mog-
lich ist, daB nach jener Maxime ein allgemeines Naturgesetz wohl be-
stehen konnte: so ist es doch unmoglich, zu wollen, daB ein solches
Prinzip als Naturgesetz allenthalben gelte. Denn ein Wille, der dieses
beschlésse, wiirde sich selbst widerstreiten,...» 28, Die Frage ist nun also,
was fiir Griinde es sind, weshalb A in den beiden Fillen nicht wollen
konne, daB seine Maxime zum allgemeinen Gesetz werde.

Zuerst seien drei Arten von Griinden genannt, die zwar insofern
bedeutsam sind, als das Vorliegen auch nur eines dieser Griinde hin-
reicht, um eine Maxime zu disqualifizieren, die aber untergeordnete
Bedeutung haben, erstens weil man fast sicher annehmen kann, daB} es
nicht diejenigen sind, an denen Kant gelegen war, und zweitens weil
diese Arten von Griinden offensichtlich nicht ausreichen, eine Maxime
speziell in moralischer Hinsicht zu disqualifizieren.

1. Die Maxime ist in sich inkonsistent. Der Grund fiir die Verwerfung
von Maximen dieser Art — wie z.B. «Ich will x tun und zugleich nicht
X tun» — liegt in einer logischen Inkonsistenz, und zwar innerhalb der
Maxime selbst. Eine Maxime, die fiir sich allein schon unausfiihrbar ist,
ist es a fortiori im verallgemeinerten Fall.

2. Die Maxime ist unvertrdglich mit den Naturgesetzen. Der Grund
fiir die Verwerfung liegt auch hier bereits in der Maxime selbst; Maximen
wie «Ich will auf morgen eine KorpergroBe von 3,5 Meter erreichen»
sind unausfiithrbar, weil die in ihr enthaltene Willensbestimmung ele-
mentaren Naturgesetzen widerspricht.

3. Die Maxime ist unausfithrbar, sobald alle Menschen bestrebt sind,
nach thr zu handeln. Der Grund fiir die Verwerfung der Maxime liegt
hier darin, daB3 man mit der Bereitschaft zum EntschluB}, daB3 alle nach
dieser Maxime handeln mogen, in das hineingerdt, was man einen «per-
formativen Widerspruch» nennen koénnte. Ein Beispiel fiir eine Maxime
dieser Art ist der Satz: «Ich will zu jedermann ein freundliches Wort
sprechen, aber ich spreche nie, bevor der andere spricht». Indem alle
nach dieser Maxime zu handeln versuchen, vermag niemand deren ersten
Teil auszufiihren. Die Ausfithrung der Maxime ist im Einzelfall mdglich
nur, wenn einige andere nicht nach ihr handeln. Sie hat insofern para-
sitiren Charakter.

28 Ebd.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 439

Obwohl dieses dritte Kriterium, nach dem eine Maxime moralisch
unzulissig wire genau dann, wenn deren Verallgemeinerung zu einem
performativen Widerspruch fiihrte, relevant ist in dem Sinn, daB seine
Erfiillung eine notwendige Bedingung darstellt, ist seine Unzuldnglich-
keit offensichtlich, sobald man es als ein Testverfahren fiir die Pflicht-
gemiBheit einer Maxime versteht. Es wire als Testverfahren viel zu
durchlissig d.h. es wiirden nach ihm Maximen als moralisch zuldssige
ausgezeichnet, die wir intuitiv eindeutig als unmoralische verwerfen,
wie z.B. die Maxime «Ich will jederzeit so handeln, daB es mir selbst den
groBten Nutzen bringt». Trotz Anschein hat Kant bei seiner Behandlung
des Beispiels vom liigenhaften Versprechen nicht dieses Kriterium im
Auge. Wihrend der Grund dafiir, weshalb die Maxime vom liigenhaften
Versprechen nach Kant nicht als allgemeines Gesetz gewollt werden kann,
der ist, daB dann die Maxime nicht mehr ausgefithrt werden koénnte —
doch nicht notwendigerweise deswegen, weil dann auch alle anderen
danach handelten, sondern weil dann alle anderen um meine Maxime
wiiBten (ob sie selber auch danach handelten oder nicht), — ist bei diesem
dritten Kriterium der Umstand des offentlichen Bekanntseins der
Maxime nicht entscheidend. So wiirde gemidl3 diesem dritten Kriterium
die Maxime vom liigenhaften Versprechen denn auch nicht verworfen
werden miissen. Denn angenommen, es wiirden iiber Nacht alle Menschen
gleichzeitig, aber jedermann fiir sich allein und ohne Wissen darum,
daB es die anderen auch tun, beschlieBen, von morgen an nach dieser
Maxime zu handeln, dann wire es nach wie vor moglich, daBl jemand
auf diese Weise von einem anderen Geld geliechen bekime, da dieser
andere, oblgeich er nach derselben Maxime sich zu handeln entschlossen
hat, keinen Grund hitte anzunehmen, daB3 auch alle anderen nach ihr
handeln, da jeder seine Maxime fiir sich geheim hielte. Es entstiinde in
diesem Fall kein performativer Widerspruch in dem speziellen Sinn, wie
er gemall dem Beispiel entsteht, das ich oben zur Erliuterung dieses
Begriffs angefiihrt habe.

R. B. Brandt hat in seinem Buch «Ethical Theory» ? die drei bis
hierher genannten Bedingungen, denen eine Maxime geniigen mul}, wenn
sie moralisch zuldssig sein soll, zusammengefal8t unter dem Ausdruck
«objektive Moglichkeit»: eine Maxime ist objektiv moglich, «only if it
is possible (in the sense both of being logically consistent and compatible
with the laws of nature) both for one person to follow it, and also for

29 Richard BranDT, Ethical Theory, Englewood-Cliffs 1959.



440 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

everybody to follow it» 3%, Es ist aber klar, dal eine Maxime, die objektiv
moglich ist, damit nur erst eine Minimalbedingung erfiillt. Die entschei-
dende Frage ist, wie wir aus der Gesamtheit der objektiv moglichen Maxi-
men diejenige Klasse von Maximen aussondern kénnen, von denen wir
sagen diirfen, daB sie alle — gemessen an unseren tiefverankerten Moral-
iiberzeugungen, die wir intuitiv bereits haben — moralisch zuldssig sind,
und umgekehrt, daB alle unsere tiefverankerten Moraliiberzeugungen
bei dieser Aussonderung in Betracht gezogen werden. Erst bei den im
folgenden zu besprechenden Deutungen des KI handelt es sich um sol-
che, mit denen der Anspruch verbunden wird, eine Aussonderung dieser
Art zu leisten. Wieweit der Anspruch berechtigt ist, gilt es dann aller-
dings zu priifen.

4. Die Maxime kann aus rein rationalen Griinden nicht gewollt wer-
den, ndmlich sofern ich mich als homo noumenon betrachte. Diese Deutung
des KI als eines Testverfahrens finden wir z. B. in dem bereits erwdhnten
Aufsatz von M. Shalgi 3. Sie wird zwar, wie mir scheint, von der Argu-
mentation Kants im Rahmen seiner vier Beispiele nur schwach gestiitzt,
doch hat sie den Vorzug, daB sie den grundsitzlichen Erklirungen Kants,
namentlich seiner Auffassung vom Menschen als eines Doppelwesens,
das sowohl zur phidnomenalen wie zur noumenalen Welt gehért, gerecht
zu werden versucht.

Die Testfrage, die man sich angesichts einer Maxime stellen muB,
ist nach Shalgi die, «whether, as a rational self, one can will one’s maxim
transformed into a law governing this self, or, as Kant puts it, whether
one can will it gua homo noumenon. If this is impossible, because it is
contrary to the essence of such a self, then the action upon that maxim
cannot be regarded as «legal», i.e. as morally possible» 32, Der Grund-
gedanke ist dabei der, daB es in der noumenalen Welt, wie Shalgi meint,
keine Individualitdt gibt. Jemand, der z.B. die Maxime vom liigenhaften
Versprechen anndhme, wiirde sich danach in einen Selbst-Betrug ver-
wickeln, weil ein Versprechen dieser Art, in die noumenale Welt erhoben
gedacht, nicht von mehreren Individuen unterschiedlich aufgefal3it wer-
den kann, da es die Grenze der Individualitit in dieser Welt eben nicht
gibt («Raised to the noumenal level, such a will is impossible»). Analog
argumentiert Shalgi in bezug auf die drei anderen Beispielfille von Kant.

30 A.a.O.S. 31.
31 M. SuaLGI (vgl. Anm. 11), S. 189.
32 A.a. O.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 441

Trotz der ihr zugrundeliegenden guten Intention, den wiederholt
auftretenden anti-utilitaristischen Positionserklarungen Kants gerecht
zu werden, ist diese Deutung unbefriedigend. Ich will nicht eingehen auf
die Frage, ob es richtig ist anzunehmen, dall in der noumenalen Welt
die Grenzen zwischen den individuellen Selbsts aufgehoben sind. Abge-
sehen vom hochst spekulativen Charakter der Fragestellung selbst, steht
dieser Annahme m. E. eine andere Annahme Kants entgegen, ndmlich
daB der Mensch auch als homo noumenon sich als ein Individuum auf-
fassen muB, sofern er, als homo noumenon, sich als Tréger einer morali-
schen Verantwortung betrachtet. Ausschlaggebend ist ein anderer Punkt.
Gleichgiiltig, ob wir die Grenzen zwischen den Individuen in der noume-
nalen Welt als aufgehoben betrachten miissen oder nicht, so bestehen
diese Grenzen doch zumindest in der phdnomenalen Welt, da also, wo
wir unsere Maximen priifen und unsere Handlungen sich auswirken.
Das Geben und Einhalten eines Versprechens oder das Beistandleisten
in der Not sind wesensmiBig Vorgidnge «unter Zeitbedingungen»; sie
lassen sich in die noumenale Welt, die nicht unter Zeitbedingungen steht,
nicht sinnvoll transponieren. Vor allem bleibt es grundsétzlich unklar,
wie ein Mensch, nur als homo noumenon betrachtet, {iberhaupt Griinde
haben kann, irgendeine Maxime zu verwerfen (ausgenommen vielleicht
eine logisch widerspriichliche): einem noumenalen Wesen, dem die fiir
den homo phidnomenon charakteristische natiirliche Bediirftigkeit nicht
eigen ist, scheint es gleichgiiltig sein zu miissen, ob jemand ihm gegeniiber
ein Versprechen bricht oder es in der Not im Stich 14Bt; nur als homo
phianomenon kann der Mensch berithrt werden von der Einsicht, daB,
wenn er seine Maxime zum allgemeinen Gesetz erhobe, das Borgen des
Geldes vereitelt, oder er der Hoffnung auf Beistand, den er sich in der
Not einmal wiinschen koénnte, beraubt wiirde.

Ich gehe jetzt zu denjenigen zwei Deutungen iiber, die durch Kants
eigene Argumentation im Rahmen der Beispiele am stidrksten gestiitzt
werden. Fiir sie spricht auBerdem der Umstand, daB fiir ihre Akzeptie-
rung die umstrittene Annahme einer noumenalen Welt keine Voraus-
setzung ist. Die zwei Deutungen unterscheiden sich nicht hinsichtlich
der Art des Grundes, weshalb jemand gemidB ihnen nicht wollen kann,
daB seine Maxime zum allgemeinen Gesetz werde. Dieser Grund liegt
gemil beiden Deutungen darin, daB3 die Erhebung der Maxime zum all-
gemeinen Gesetz einen Zustand herbeifiihrte, den der die Maxime Er-
wigende aus Eigeninteresse nicht wollen kénnte. Auf die besondere Art
und Weise, in der dabei auf das Eigeninteresse Bezug genommen wird,



442  Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

komme ich unten noch zu sprechen. Die zwei Deutungen unterscheiden
sich nur dadurch, daB3 in ihnen der Ausdruck «zu einem allgemeinen
Gesetz werden» unterschiedlich gedeutet wird.

5. Wenn die Maxime zu einem allgemeinen Geselz wiirde in dem Sinn
daff jedermann wiifite, daf ich nach dieser Maxime handle, dann hdtte
dieses Wissen von jedermann zur Folge, daf ich den mat der Maxime
beabsichtigten Zweck nicht mehr erreichen konnte. Nahegelegt wird diese
Deutung durch Kants Beispiel vom liigenhaften Versprechen. Damit A
einsieht, dal seine Maxime, sobald sie ein allgemeines Gesetz wiirde,
«sich selbst widerspriche», braucht er sich nicht vorzustellen, daB jeder-
mann nach dieser Maxime handelt; es geniigt, daB er sich vorstellt, daB
jedermann weiB, daB er, A, nach dieser Maxime handelt. Denn wenn alle
wissen, daB A’s Versprechen eine Liige enthdlt, wird niemand auf es
reinfallen, und als Folge davon gelangt A nicht zu seinem Geld. Es trifft
zwar nicht zu, daB3 A aufgrund einer in diesem Sinn vorgestellten Verall-
gemeinerung die Maxime selbst nicht mehr ausfiihren koénnte. Die
AuBerung eines liigenhaften Versprechens gelinge ihm auch in diesem
vorgestellten Fall durchaus. Aber er kénnte den mit diesem Versprechen
beabsichtigten Zweck (das Borgen des Geldes) nicht mehr erreichen,
weil der andere iiber sein Versprechen «als eitles Vorgeben lachen wiirde».
Fiir diese Deutung ist es wesentlich, daB es sich bei diesem Zweck, den
A verfolgt, um etwas handelt, das A sich gesetzt hat aufgrund seiner
empirisch gegebenen Bediirfnisse, Interessen oder Neigungen, kurz:
aufgrund seiner Natur als homo phidnomenon.

Dem KI kénnten wir gemidl dieser Deutung die folgende modifi-
zierte Form geben:

KI(A) Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du in Voraus-
sicht auf die Folgen, die eine allgemeine Bekanntmachung der-
selben hitte, aus Griinden des Eigeninteresses wollen konntest,
daB sie zu einem allgemeinen Gesetz wiirde.

Wesentlich gemall dieser Deutung ist das Kriterium der 6ffentlichen
Lehrbarkeit bzw. Bekundbarkeit. Kurt Baier, der diesem Kriterium
ein groBes Gewicht beimiBt, macht zu Recht geltend, daBl es dem Wesen
der Moral zuwiderliefe, wenn ihre Regeln nur gewissen Eingeweihten
bekannt, der Mehrheit der Leute aber verborgen wiren; die allgemeine
Lehrbarkeit sei fiir die Regeln der Moral — und entsprechend, darf man
hinzufiigen, fiir Maximen, sofern sie moralisch zuldssig sein sollen — ein



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 443

unabdingbares Merkmal 33. Eine andere Frage ist, ob der KI in der
Variante KI(A) befriedigend ist, verstanden als ein Testverfahren.

Der KI(A) scheint ein befriedigendes Testverfahren abzugeben fiir
all jene moralischen Pflichten, die sich auf eine vertragidhnliche Abma-
chung griinden. Doch wie steht es um die Pflicht, niemandem unnétig
Schmerz zuzufiigen? Um die Dankbarkeitspflicht und um die Pflicht,
Notleidenden Beistand zu leisten? Der Kommandant eines Exekutions-
trupps wird durch das Wissen des Hiftlings um seine bevorstehende
ErschieBung nicht daran gehindert, diesen erschieBen zu lassen. Wer
gegeniiber einem anderen in Dankesschuld steht, wird durch das Wissen
dieses anderen um diese Tatsache nicht daran gehindert, die gebiihrende
Dankesbezeugung zu vernachldssigen. Und schlieBlich Kants Beispiel:
der wohlhabende A, der von B um Hilfe in der Not gebeten wird, braucht
sich durch B’s Wissen um A’s Gleichgiiltigkeit gegeniiber fremder Not
nicht hindern zu lassen, es an dieser Hilfeleistung auch tatsichlich fehlen
zu lassen. Natiirlich mag jemand, der zu solchen Maximen neigt, durch
den verinderten Umstand, dal jedermann um diese Maximen weil3,
sich dazu bewegen lassen, nicht danach zu handeln, und zwar aus
Furcht vor Sanktionen, nicht seitens der direkt Betroffenen, sondern
seitens der weiteren Offentlichkeit. Doch wenn er sich in einer geniigend
gefestigten Machtposition befindet, braucht er sich darum nicht zu
sorgen. Es scheint deutlich zu sein, daB der KI(A) als Testverfahren
nicht ausreicht, um die in den drei Beispielen angedeuteten Pflichten
als solche auszuzeichnen. Das fithrt uns zur zweiten der beiden oben
angekiindigten Deutungen.

6. Wenn die Maxime zu einem allgemeinen Gesetz wiirde 1n dem Sinn,
daf3 jedermann nach ihr handelt, dann hditte das zur Folge, daf das, was
ich gemdfs der Maxime anderen antdte, auch miv angetan wiirde. Zu dieser
Deutung des KI sind wir genétigt angesichts von Beispielen wie das von
der Hilfe-in-der-Not. Damit A veranlaBt wird, aus Griinden des Eigen-
interesses seine Maxime zu verwerfen, geniigt es nicht, daB3 er sich blo
vorstellt, daB jedermann um seine Maxime weiB. Dieses Wissen von jeder-
mann braucht ihn nicht zu hindern, trotzdem nach dieser Maxime zu
leben. Was ihn allein zur Verwerfung veranlassen kann, ist die Vor-
stellung, daB jedermann nach dieser Maxime selber handelt, und daB

33 Kurt BAIER, Der Standpunkt der Moral, Eine rationale Grundlegung der
Ethik, dtsch. Diisseldorf 1974 (engl. Erstausgabe: Ithaca 1958).



444 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

dann z. B. auch er selbst, wenn er sich einmal in Not befinden sollte, im
Stich gelassen wird — was dann seinem Eigeninteresse zuwiderliefe.

Kant unterscheidet innerhalb der Klasse der verwerflichen Maximen
zwischen jenen, die ohne Widerspruch als allgemeines Naturgesetz nicht
einmal gedacht, und den anderen, die ohne Widerspruch blo8 nicht
gewollt werden konnen. GemiB den zwei angefiihrten Deutungen handelt
es sich bei beiden Arten von Maximen um solche, in bezug auf die wir
lediglich die Frage, ob ihre Verallgemeinerung gewollt werden kann -
im Hinblick auf das Eigeninteresse — sinnvoll stellen kénnen, wihrend
es unzweifelhaft ist, daBl ihre Verallgemeinerung gedacht werden kann.
Jedoch unterscheidet sich das Liigen-Beispiel von dem Hilfe-in-der Not-
Beispiel in einer anderen Hinsicht. Wahrend im ersten Fall A seine Maxi-
me deshalb nicht als allgemeines Gesetz wollen kann, weil dann die
Erreichung seines Zweckes vereitelt wiirde, besteht im zweiten Fall der
Hinderungsgrund nicht darin, daB A seinen Zweck — nédmlich den Not-
leidenden aus Bequemlichkeit nicht helfen zu miissen — bei einer all-
gemeinen Befolgung dieser Maxime nicht erreichen kénnte (er konnte ihn
auch dann sehr wohl erreichen), sondern darin, daB fiir A dann ein ande-
res egoistisches Wollen unerfiillt bliebe: der Wunsch nach Beistand,
falls er selbst in eine {ible Lage kdme; m. a. W. daBl er dann die Erfiil-
lung des einen Eigeninteresses mit dem Verzicht auf die Erfiillung eines
anderen, elementareren Selbstinteresses erkaufen miiBte, und dal er
eben diese Konsequenz aus Griinden des allgemeinen Selbstinteresses
nicht wollen konnte.

Dem KI konnten wir gemdl dieser zweiten Deutung die folgende
modifizierte Form geben:

KI(B) Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du in Voraus-
sicht auf die Folgen, die eine allgemeine Befolgung derselben
hétte, aus Griinden des Eigeninteresses wollen konntest, daB sie
zu einem allgemeinen Gesetz wiirde.

Die Leitidee dieser Deutung ist nicht mehr, wie im Fall des KI(A),
die der o6ffentlichen Lehrbarkeit, sondern die der Gegenseitigkeit, wie
sie der sogenannten Goldenen Regel zugrundeliegt. Diese letztere konn-
ten wir, dabei an das Vokabular Kants anlehnend, so formulieren:

GR  Behandle den anderen gemill derjenigen Maxime, von der du
wollen kannst, daB der andere auch dich gemalB dieser Maxime
behandelt 34,

3+ Die Goldene Regel ist weniger umfassend als der KI (B). Sie erfaBt z. B.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 445

Ein Vorzug des KI(B) besteht nun eben darin, daBl er gewissen
Arten von Pflichten, wie sie in den drei Beispielen nach der Einfithrung
des KI(A) angedeutet worden sind, und gegeniiber welchen der KI(A)
sozusagen blind ist, eher gerecht wird. Um mich auf eines der drei Bei-
spiele zu beschrinken: unter Anwendung des KI(B) kann ich nicht die
Maxime befolgen, Notleidenden aus Bequemlichkeit den Beistand zu
verweigern, weil eine allgemeine Befolgung dieser Maxime sich zu mei-
nem eigenen Schaden auswirkte, sobald ich selbst in Not wire. Diese
Konsequenz kann ich unter gew6hnlichen Umstédnden aus Eigeninteresse
nicht wollen, denn in der eigenen Not im Stich gelassen zu werden, ist
gewohnlich schlimmer als die Miihe auf sich nehmen zu miissen, anderen,
wenn sie in Not sind, Beistand zu leisten. Eine der Einschrinkungen,
denen allerdings auch die GR, und entsprechend ebenso der KI(B),
unterliegt, sofern man sie als ein Testverfahren versteht, hingt zusam-
men mit dem Ausdruck «unter gewohnlichen Umstianden». Es sind
Umstdnde denkbar, unter denen jemand trotz Anwendung der GR
Maximen gutheiBlen kann, die wir intuitiv als moralisch unzulissig ver-
werfen wiirden. Jemand hat eine Neigung zu Taschendiebstahl, und die
Erfahrung zeigt ihm, daB sein abenteuerliebendes Temperament wie
seine ungewohnliche Geschicklichkeit in diesem «Beruf» ihm darin zu
einem beachtlichen Erfolg und zu einer ganz besonderen Art von Ver-
gniigen verholfen haben. Es ist nun durchaus denkbar, da er aufgrund
dieser Veranlagung bereit ist, die Maxime « Wenn immer ich dazu Lust
habe, begehe ich Taschendiebstahl» zu einem allgemeinen Gesetz wer-
den zu lassen, denn er kénnte sicher sein, in der Ausiibung dieser Maxime
mehr Erfolg zu haben als die meisten anderen, weil er wiilte, daBl auf
einen Fall, in dem er das Opfer dieser allgemeinen Praxis wiirde, zehn

nicht die unilateralen Handlungen, d. h. jene Handlungen, die sich nicht direkt
auf eine andere Person richten und die man insofern nicht eigentlich einem anderen
«antut». Dazu gehoren alle Schwarzfahrer-Vergehen: z. B. A weill, daB er Geld
sparen kann, wenn er die Trambahn beniitzt, ohne eine Fahrkarte zu kaufen; er
kann sich zudem mit Recht sagen, dal3 dadurch weder direkt bestimmte Personen
noch die 6ffentlichen Verkehrsbetriebe merklich geschddigt werden. Obwohl die
GR die Handlung von A nicht direkt verbietet, wird man ihm den Vorwurf machen
miissen, daB er unfair handelt, indem er sich auf Kosten der anderen eine Aus-
nahmestellung anmaft. Unter Anwendung von KI (B) wird A dagegen zum Schluf3
kommen, daB3 Schwarzfahren unzulissig ist. Denn die Folge davon, daB alle das-
selbe titen, wire die, daB3 keiner mehr Fahrtgebithren zahlte, und das hitte die
Einstellung des Verkehrsbetriebes zur Folge; letzteres kann A jedoch aus Eigen-
interesse nicht wollen, weil er die Trambahn dann iberhaupt nicht mehr beniitzen
koénnte.

29



446  Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

andere Fille kommen, in denen er erfolgreich ist. Analog zu diesem
Beispiel sind viele andere denkbar, die denselben Sachverhalt illustrie-
ren: ndamlich daB jemand trotz Anwendung der GR zu offensichtlich
moralisch unzulidssigen Maximen gelangen kann aufgrund einer unge-
wohnlichen Veranlagung, Fihigkeit oder auch Machtposition, die ihm
die GewiBheit geben, daB selbst dann, wenn alle nach dieser Maxime
handelten, er im ganzen immer noch besser lebte als im Fall, daB nie-
mand nach diesen Maximen handelt. Abgesehen jedoch von dieser
Einschriankung — und von gewissen anderen, auf die ich hier nicht ein-
gehen will 3 —, der die Anwendung der GR unterliegt, hat der auf ihr
basierende KI(B) gegeniiber dem KI(A) den entscheidenden Vorzug,
daB seine Anwendung unter gewohnlichen Umstdnden zu einer Art
von Aussondierung der Maximen fiihrt, die denjenigen Pflichten, die
nicht auf einer vertragidhnlichen Abmachung basieren, eindeutig besser
gerecht wird als der KI(A).

Es ist nun nicht notwendig, dal wir uns fiir eine der beiden Deu-
tungen — also fiir KI(A) oder fiir KI(B) — als fiir die richtige Deutung
des KI entscheiden. Durch Kants Argumentation im Rahmen seines
zweiten und vierten Beispiels werden beide Deutungen gestiitzt, die eine
durch das eine, die andere durch das andere Beispiel. Wir kénnen von
beiden Deutungen zugleich Gebrauch machen, indem wir uns auf den
folgenden Standpunkt festlegen: eine Maxime ist moralisch pflichtgemal3
genau dann, wenn wir sowohl gemaf KI(A) wie gemd KI(B) wollen
konnen, daB sie zu einem allgemeinen Gesetz werde. Die Frage ist hier
nicht, ob wir damit ein in jeder Hinsicht befriedigendes Testverfahren
zur Hand haben. Entscheidend ist vielmehr, daB die in KI(A) und KI(B)
formulierte Deutung des KI die einzige ist, die wir von allen bisher er-
wogenen Deutungen verniinftigerweise akzeptieren konnen, sofern wir
den KI als ein Testverfahren verstehen wollen. Wenn wir auch nicht
behaupten diirfen, da die Anwendung des KI gemidB3 KI(A) und KI(B)
zu genau denjenigen Maximen fiihrt, die wir auch aufgrund der uns
bereits intuitiv vertrauten Moralvorstellungen gutheien wiirden (eine
der Abweichungen ist in dem zuletzt behandelten Beispiel angedeutet
worden), so diirfen wir doch eine auffillig gute Anndherung feststellen.
— Zum SchluB dieses Abschnittes gilt es noch, die Art des moralphiloso-

35 Es sei verwiesen auf meinen Aufsatz «Die Goldene Regel, Analyse einer
dem kategorischen Imperativ verwandten Grundnorm», der demnichst in den
Kant-Studien erscheinen wird.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 447

phischen Standpunktes deutlich zu machen, den wir mit der Akzeptie-
rung der Deutungen KI(A) und KI(B) einnehmen.

Obwohl Kant sich wiederholt gegen eine utilitaristische Recht-
fertigung der Moral verwahrt hat, miissen wir feststellen, daB} wir mit
der Akzeptierung der Deutungen KI(A) und KI(B) in einem allgemeinen
Sinn (d.h. unter Absehung von den speziellen Spielarten desselben) einen
utilitaristischen Standpunkt einnehmen. Das wird einmal ersichtlich
aus der Bedeutung, die gemiB ihnen den Folgen der Handlungen beziig-
lich der Befriedigung empirisch gegebener Interessen beigemessen wird.
Zum anderen wird es ersichtlich aus der besonderen Weise, in der dabei
auf das Eigeninteresse Bezug genommen wird. Wer seine Maximen dem
Test von KI(A) und KI(B) unterwirft, verhdlt sich eindeutig nicht egoi-
stisch, obgleich er bei der Beurteilung der Maximen sein Eigeninteresse
ins Spiel bringen muB. Egoistisch verhielte sich jemand, der nach dem
folgenden Grundsatz verfithre: «Handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du in Voraussicht auf die Folgen, die dein Verhalten gemal
dieser Maxime tatsidchlich haben wird, aus Griinden des Eigeninteresses
wollen kannst, daBl sie deine Maxime sei», oder kurz: «Handle stets
nach derjenigen Maxime, die deinem Eigeninteresse dient». Wer dagegen
seine Maximen dem Test von KI(A) und KI(B) unterwirft, erwdgt die
Folgen fiir sein Eigeninteresse unter einer irrealen Voraussetzung: daB
jedermann um seine Maximen wiiBte (was tatsdchlich nicht der Fall ist),
oder daB jedermann nach seinen Maximen handelte (was tatsichlich
auch nicht der Fall ist). Er erwdgt die Folgen fiir sein Eigeninteresse
erst, nachdem er — hypothetisch — allen anderen zuvor gleiches Recht
zugesprochen hat (in der Form, daB sie alle von seiner Maxime wissen,
oder in der Form, daB sie alle nach ihr handeln) bzw. nachdem er —
hypothetisch — alle anderen ihr eigenes Interesse hat gleichfalls geltend
machen lassen. Entsprechend dem utilitaristischen Grundgedanken
wird auf diese Weise in der Anwendung des Testes von KI(A) und KI(B)
das Eigeninteresse dessen, der die Maxime priift, gleichsam automatisch
in Ausgleich gebracht mit den Interessen aller anderen.

3. Die Formel II und ihre Schwichen als Testverfahren

Obgleich Kant durch die Art und Weise, wie er das Beispiel vom
liigenhaften Versprechen an den zwei fritheren Stellen in der «Grund-
legung » 3¢ behandelt, der Auffassung Vorschub leistet, auch er habe

36 Grundlegung (29f und 52f).



448 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

bei der Anwendung des Kategorischen Imperativs auf die Bediirfnisse
und Interessen der Menschen als «Sinnenwesen» Bezug genommen,
fallt auf der anderen Seite auf, daB er an einer spiteren Stelle in der
«Grundlegung» dieses Beispiel anders behandelt. Er verwirft die ent-
sprechende Maxime hier nicht mehr aus Griinden der schiadlichen Folgen,
die eine allgemeine Praxis dieser Maxime fiir den, der die Maxime er-
wagt, hitte, sondern mit der ganz anderen Begriindung, daB einer, der
nach dieser Maxime handelte, sich eines anderen Menschen «blof als
eines Mittels» bedienen wiirde. Kant macht an dieser spiteren Stelle
Gebrauch von der Formel II. Diese andersartige Begriindung finden
wir auch noch einmal in seinem Spatwerk «Die Metaphysik der Sitten»
(Tugendlehre); er hebt dort zweimal hervor, daB der Schaden, der aus
Liigen den anderen (oder einem selbst) entstehen konnte, nicht das
«Eigentiimliche des Lasters» treffe, vielmehr bestehe dieses in der Nichts-
wiirdigkeit, indem der Liigner die Achtung gegen sich selbst verletze 37.
«Die Liige ist Werfung und gleichsam Vernichtung seiner Menschenwiir-
de» 3%, — Man konnte nun im Ausgang von dieser andersartigen Begriin-
dung versucht sein, die Frage zu stellen, ob der Kategorische Imperativ
nicht doch ein Testverfahren in einem nicht-utilitaristischen — und
daher den grundsdtzlichen Erklirungen Kants besser angemessenen —
Sinn abgebe, sofern man nur statt des KI die Formel II verwendet.

Was einen zunichst irritiert angesichts der Formel II, ist der Um-
stand, daB das, was wir gemid3 ihr «niemals bloB als Mittel, sondern
jederzeit zugleich als Zweck» brauchen sollen, nicht diese oder jene
individuelle Person ist, sondern die Menschheit in der jeweiligen Person.
Es wird aus den Ausfithrungen nirgends klar, was genau einer verletzt,
wenn er die Menschheit in seiner Person, oder in der eines anderen, ver-
letzt. Wir kénnen aus ihnen nur so viel mit Sicherheit entnehmen, dal3
das, was dieser Ausdruck bezeichnet, weder mit der Gesamtheit der
Individuen, verstanden als phinomena, noch mit dem homo noumenon
als demjenigen Teil im Individuum, der die moralische Verpflichtung
selber hat — namlich eben gegeniiber der Menschheit in seiner Person —,
identisch ist; doch gelingt es Kant nicht, klar zu sagen, was dieser Aus-
druck positiv bezeichnet.

Die Formel II hat daher von Anfang an eine bessere Chance, im
Sinne eines Testverfahrens erwigenswert zu sein, wenn wir sie statt

37 Die Metaphysik der Sitten (535).
3% A.a./0. (562).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 449

vom unklaren Begriff «die Menschheit in meiner Person» von dem
anderen Begriff her lesen: von dem Begriff des Menschen als eines
«Zweckes an sich selbst». Kant gibt den gemil dieser Lesart wesentlichen
Gedanken kurz vor der Stelle, an der er die Formel II dann einfiihrt,
so wieder: «Nun sage ich: der Mensch, und iiberhaupt jedes verniinftige
Wesen, existiert als Zweck an sich selbst, nicht bloB als Mittel zum
beliebigen Gebrauch fiir diesen oder jenen Willen, sondern muf in
allen seinen, sowohl auf sich selbst, als auch auf andere verniinftige
Wesen gerichteten Handlungen jederzeit zugleich als Zweck betrach-
tet werden. Alle Gegenstinde der Neigungen haben nur einen bedingten
Wert; denn, wenn die Neigungen und darauf gerichteten Bediirfnisse
nicht wiren, so wiirde ihr Gegenstand ohne Wert sein» 3. Der letzte
Satz macht deutlich, daB die folgende, utilitaristische Deutung der For-
mel IT, obwohl sie als solche naheliegt, der Intention Kants offensichtlich
nicht gerecht wird:

Formel II(A) Jeder sollte andere Menschen niemals bloB als Mittel fiir
die Verwirklichung seiner eigenen Zwecke, sondern immer

zugleich als Personen mit ihren eigenen Zwecken behan-
deln.

Natiirlich bleibt fiir uns die Méglichkeit, die Formel II so zu ver-
stehen, als ob sie nichts anderes sagte, was Formel II(A) sagt. Doch
kénnte man die Formel II, so verstanden, kaum als ein Testverfahren
ernsthaft in Betracht ziehen. Die Formel II(A) 148t einem einen viel zu
groBen Spielraum hinsichtlich des Ausmalles, in dem jemand einen
anderen eben auch als Mittel gebrauchen konnte (so kénnte A den B
insoweit immer als jemanden behandeln, der seine eigenen Zwecke hat,
als er ihm immer zumindest das nackte Leben zusichert; im iibrigen
konnte er aber, ohne mit der Forderung von Formel II(A) in Konflikt
zu geraten, B behandeln wie es ihm, A, beliebt.) AuBerdem gibt die For-
mel IT (A), wie gesagt, die Intention Kants nicht wieder. In dieser Formel
ist von «Zwecken» nur in der Bedeutung — wie Kant sie nennt — von
«relativen Zwecken» die Rede. Relative Zwecke sind fiir ihn solche,
«die sich ein verniinftiges Wesen als Wirkungen seiner Handlung
nach Belieben vorsetzt» *°, und die einen Wert haben bloB relativ auf
«ein besonderes geartetes Begehrungsvermdigen des Subjekts». Kant

39 Grundlegung (59f).
4 Ebd.



450 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

nennt sie «subjektive» oder «materiale» Zwecke. In der Formel II da-
gegen, die ich zusammen mit den anderen Formeln oben angefiihrt habe,
versteht er unter «Zweck» das, was er «objektive Zwecke» nennt: das
sind «Dinge, deren Dasein an sich selbst Zweck ist, und zwar ein solcher,
an dessen Statt kein anderer Zweck gesetzt werden kann, dem sie bloB
als Mittel zu Diensten stehen sollten, weil ohne dieses iiberall gar nichts
von absolutem Wert wiirde angetroffen werden...» ' Zentral fiir die
Formel II ist also der Gedanke, daB die Menschen, als verniinftige
Wesen betrachtet, Zwecke an sich selbst oder absolute Zwecke sind, und
daB demzufolge niemand einen anderen bloB als Mittel fiir einen eigenen
(relativen) Zweck gebrauchen diirfe. — Eine gewisse intuitive Einsichtig-
keit kann man diesem Gedanken sicher nicht absprechen. Doch die For-
mel IT — vom Begriff des «Zweckes an sich selbst» her gelesen (also
bereits unter Absehung des ohnehin dunklen Ausdrucks «Menschheit
in meiner Person») — enthdlt zwei Schwierigkeiten, die sie als ein Test-
verfahren ungeeignet machen. Die eine betrifft eine dogmatische Wert-
setzung, die Kant vollzieht, die man jedoch mit guten Griinden nicht
nachzuvollziehen braucht. Die andere besteht in der Unklarkeit des
Begriffs «Zweck an sich selbst». Ich gehe kurz auf diese zwei Punkte
ein, weil wir iiber sie wiederum auf die utilitaristische Position zuriick-
verwiesen werden.

DaB3 nur Vernunftwesen, dal mithin die Menschen nur insofern,
als sie verniinftige Wesen sind, Zwecke an sich selbst und damit Triger
von moralischen Pflichten und Rechten sein koénnen, steht fiir Kant
fest. Auch vom Standpunkt des gew6hnlichen Menschenverstandes aus
sehen wir in der Moral in erster Linie eine Einrichtung des Menschen
zum Schutz und Vorteil des Menschen. Jedoch durchbrechen wir auf
dem Standpunkt des letzteren diese Eingrenzung mitunter fast wie
selbstverstidndlich, sobald wir uns z. B. aus Emporung iiber Grausam-
keit an Tieren bei der Verurteilung der entsprechenden Handlungen auf
moralische Griinde berufen. Wer Grausamkeit an Tieren verurteilt,
betrachtet die letzteren in einer Hinsicht auch als Zwecke an sich selbst,
nur eben nicht hinsichtlich ihrer Vernunftbegabung, sondern hinsicht-
lich ihrer Empféinglichkeit fiir Empfindungen wie Lust und Schmerz.
(Es versteht sich, daB nur ein kleiner Teil der uns geldufigen moralischen
Forderungen auf Tiere ausgeweitet werden kann und selbst beziiglich
desselben werden Tiere nur als NutznieBer dieser Forderungen ver-

41 Ebd.



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 451

standen, wihrend es unsinnig wire, dieselben Forderungen an Tiere zu
stellen.) Was in der Verurteilung von Grausamkeit gegeniiber Tieren
zum Ausdruck kommt, ist die Neigung des gewshnlichen Menschen-
verstandes, statt der Vernunftbegabung die dem Menschen als Natur-
und Gemiitswesen eigene Bediirftigkeit (in verschiedener Hinsicht) als
denjenigen Wesenszug an ihm zu betrachten, der ihn vor allem zu einem
Subjekt von moralischen Rechten und insofern zu einem Zweck an sich
selbst macht. Fiir die Utilitaristen und ihre Grundvorstellung vom Men-
schen ist es kennzeichnend, daB sie die Forderung nach der Riicksicht
auf das Nicht-Schéddigen von Tieren in die Moral hineingenommen haben
— wahrend Kant, ebenso kennzeichnend fiir ihn, das nicht tut 42 Auf
die Entgegnung Kants, wie sie im letzten Satz des oben angefiihrten
Zitates enthalten ist, miiBte man vom Standpunkt des Utilitarismus
aus erwidern, dafl bei Aufhebung aller Neigungen und Bediirfnisse zwar
wohl die Gegenstidnde derselben ihren Wert verloren, da3 aber in diesem
Fall zugleich damit der Zweck der Moral aufgehoben wiirde und mithin
auch diese selbst. Nach Aufhebung alles dessen, was zu den Menschen
als Phaenomena gehort, verbliebe gemal utilitaristischem Standpunkt
keine Art von Dingen, deren Bewahrung als Zwecke an sich selbst irgend-
wie moralisch relevant wire.

Doch gibt es vielleicht Leute, welche die Wertsetzung Kants,
wonach nur verniinftige Wesen Zwecke an sich selbst sein kénnen, zu
iibernehmen bereit sind. Es bleibt dann aber immer noch der letztere
Ausdruck selbst unklar. In welcher Hinsicht sind die Menschen, als ver-
niinftige Wesen, Zwecke an sich selbst? Wenn nur ihr Dasein allein als
Zweck an sich selbst betrachtet wiirde, wie Kant sagt (vgl. Anm. 41),
dann geldnge es nicht, aufgrund von dieser Bestimmung allein die Giiltig-
keit konkreter moralischer Forderungen einsichtig zu machen. Wie
einer seine Mitmenschen behandelte, schiene danach gleichgiiltig,
solange nur ihr Dasein gewihrleistet wire (um auf zwei Beispiele Kants
Bezug zu nehmen: es konnte von daher zwar das Verbot des Selbst-
mordes einsichtig gemacht werden, nicht dagegen die Forderung, man
solle einem Morder auf dessen Frage hin, wo sich die Person X versteckt
halte — vorausgesetzt, man wisse um dieses Versteck —, die Wahrheit

42 Die grausame Behandlung von Tieren begreift Kant letztlich als eine Ver-
letzung der Pflicht des Menschen gegen sich selbst. Denn dadurch werde, meint er,
das Mitgefithl an fremdem Leiden im Menschen abgestumpft und damit eine der
Moralitédt, im Verhiltnis zu anderen Menschen, sehr ¢«diensame natiirliche Anlage»
geschwicht und schlieBlich getilgt (Die Metaphysik der Sitten (559)).



452 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

sagen, denn der Preis fiir die wahrheitsgemidBe Aussage wire in diesem
Fall nichts geringeres als der (sehr wahrscheinliche) Tod eines verniinf-
tigen Wesens, m.a.W. die Aufhebung des Daseins eines Zweckes an
sich selbst). Wenn auf der anderen Seite nicht bloB einfach das Dasein
der Menschen als Zweck an sich selbst betrachtet wird, sondern eine
gewisse Art von als begehrenswert empfundenen Zustinden dieser
«Dinge» — wobei fiir diese Wertung gewisser Zustdnde eine Begriindung
verlangt werden konnte —, dann erhdlt der Ausdruck «Zweck an sich
selbst» eine andere Bedeutung, gemdl der er sich dann auf etwas bezieht,
was nur in der Zeit erreicht werden kann, mithin in der Person eines
Menschen nicht bereits als ein von seiner Eigenart als Sinnenwesen
unabhingiges «Substantielles» vorliegt. Diese zweite Interpretation
birgt auBerdem die Gefahr einer perfektionistischen Verfolgung eines
ganz bestimmten Menschenideals, zu dessen Verwirklichung u.U. auch
Menschen geopfert werden diirften (dazu noch einmal Kants Beispiel
in «Uber ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu liigen»). Eine andere
Schwierigkeit liegt darin, da mit dem Verbot, den anderen niemals
bloB als Mittel zu gebrauchen, nicht alle Handlungen, die wir intuitiv
als moralisch verwerflich betrachten, erfaBBt werden. Wer einem anderen
aus reiner MiBgunst oder Boshaftigkeit Leid zufiigt, gebraucht den
anderen nicht eigentlich als Mittel, sondern in einem gewissen Sinn
durchaus als Zweck an sich selbst. Zwar wiirde in einem solchen Fall der
andere sicher nicht in diese Handlung einstimmen kénnen, aber mit der
Angabe der Griinde, weshalb er es nicht kénnte, kommen wir auf den
bekannten Punkt zuriick: er konnte nicht darauf einstimmen aufgrund
seiner natiirlichen Verletzlichkeit als homo phaenomenon. Nun ist der
Mensch als Phaenomenon nach Kant gerade kein Zweck an sich selbst,
ein solcher ist er nach ihm nur als Noumenon betrachtet. Als Noumenon
— sofern wir mit diesem Ausdruck {iiberhaupt eine vage Bedeutung
verbinden konnen — scheint der Mensch jedoch nicht nur beziiglich aller
verwerflichen Handlungen, die gegen ihn gerichtet sind, véllig untangier-
bar (die Handlungen finden alle in der Erscheinungswelt statt), sondern
es ist auch grundsitzlich nicht einsehbar, wie er, als Noumenon betrach-
tet, bloB als Mittel gebraucht werden konnte.

Obgleich Kant auch mit der Formel II den Anspruch verbindet,
daB man sie als Testverfahren fiir die Ermittlung der PflichtgeméBheit
unserer Maximen verwenden kann — was einmal aus jener Stelle her-
vorgeht, wo er von ihr als einem Prinzip spricht, «woraus, als einem
obersten praktischen Grunde, alle Gesetze des Willens miissen abgeleitet



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 453

werden konnen» *3, sodann daraus, daB er die Brauchbarkeit der Formel
IT als Testverfahren darlegt, indem er diese noch einmal auf die vier
Beispiele anwendet, die er bereits zur Illustrierung der Anwendung des
KI verwendet hat —, zeigen die aufgezeigten Schwierigkeiten deutlich,
daB die Formel II als ein Testverfahren nicht brauchbar ist. Wir werden
also zuriickverwiesen auf den KI, und zwar in der Form von KI(A) und
KI(B), d.h. auf zwei utilitaristische Deutungen des Kategorischen
Imperativ.

4. Der gute Wille

Einer der Haupteinwidnde Kants gegen die utilitaristische Position
ware sicher der gewesen, dall das, was eine Handlung zu einer moralisch
guten macht, nicht die durch diese bewirkten Folgen seien, sondern der
gute Wille, die Gesinnung, woraus sie hervorgegangen ist. «Der gute
Wille», sagt er zu Beginn der «Grundlegung», «ist nicht durch das, was
er bewirkt, oder ausrichtet, nicht durch seine Tauglichkeit zu Erreichung
irgend eines vorgesetzten Zweckes, sondern allein durch das Wollen,
d.i. an sich, gut...» Selbst wenn es ihm, fihrt er fort, wegen der kirg-
lichen Ausstattung einer stiefmiitterlichen Natur «gédnzlich an Ver-
mogen fehlte, seine Absicht durchzusetzen», so behielte er trotzdem,
sofern er nur mit echter Bemiihung gepaart sei, «seinen vollen Wert in
sich selbst. Die Niitzlichkeit oder Fruchtlosigkeit kann diesem Wert
weder etwas zusetzen, noch abnehmen» #4.

Der Utilitarist wiirde diesem Einwand folgendes entgegenhalten.
Zuerst miissen wir unterscheiden zwischen dem, wozu wir verniinftiger-
weise liberhaupt moralisch verpflichtet werden konnen auf der einen
Seite, und den moralisch guten Handlungen auf der anderen Seite. Das,
wozu wir moralisch verpflichtet werden kénnen, sind immer bestimmte
Handlungen, und zu diesen sind wir verpflichtet wegen dem, was sie
erwartungsgemill bewirken werden im auBermoralischen Sinn. Nehmen
wir nun an, dafl von zwei Menschen, die in einem bestimmten Fall beide
das getan haben, was moralisch ihre Pflicht gewesen ist, der eine dies
aus Eigeninteresse getan hat (weil die pflichtgemidBe Handlung und die
dem Eigeninteresse am meisten forderliche zufillig koinzidierten), der
andere aus Pflichtgefiihl bzw. allein aufgrund seines Wissens darum, daB3
diese Handlung seine Pflicht gewesen ist. Obgleich beide pflichtgemal

43 Grundlegung (61).
4 Grundlegung (19).



454 Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

gehandelt haben, wird man nicht bestreiten kénnen, da8 der zweite
moralisch besser gehandelt hat, und zwar deswegen, weil das Motiv, aus
dem er gehandelt hat, als einziges ein moralisch gutes gewesen ist. Und
das konnte man zum Grund nehmen, seine Handlung als einzige auch
eine «moralisch gute» zu nennen, womit man dann etwas anderes sagte
als damit, daB man beide Handlungen «moralisch pflichtgemidB» nennt.
Wenn man nun aber Handlungen «moralisch gute» nur dann nennt,
wenn sie aus einem bestimmten Motiv, z.B. dem Pflichtgefiihl, hervor-
gegangen sind, dann koénnen wir nie moralisch verpflichtet werden,
moralisch gut zu handeln. Wir kénnen immer nur verpflichtet wer-
den, die Pflicht zu tun, wobei es uns iiberlassen bleiben muB, aus
welchem Motiv wir sie tun. DaB3 wir nicht verpflichtet werden konnen,
aus einem bestimmten Motiv dies oder jenes zu tun, liegt in der bekann-
ten Tatsache begriindet, dall wir unsere Motive nicht frei wihlen kon-
nen. Zwar koénnen wir etwas dafiir tun, daB wir auf lingere Sicht wenig-
stens dazu neigen, ein bestimmtes Motiv eher zu haben als ein anderes,
aber im Augenblick des einzelnen Handlungsentscheides kann es nicht
unsere Pflicht sein, diese Handlung aus einem bestimmten Motiv zu
tun — vielmehr werden wir sie aus dem Motiv tun, das wir zu der Zeit
nun einmal haben. Was die speziellere Ansicht betrifft, daB es unsere
Pflicht sei, nicht einfach die Pflicht zu tun, sondern die Pflicht aus
Pflichtgefiihl zu tun, so 1Bt sich leicht zeigen, daB sie ad absurdum
gefithrt werden kann %5, Der Utilitarist wiirde also einriumen, dafl man
die Frage, ob einer moralisch gut gehandelt hat — im Unterschied zu
moralisch pflichtgemdB —, direkt nicht aufgrund der tatsdchlichen oder
beabsichtigten Folgen dieser Handlung beantworten kann, sondern
allein im Hinblick auf das Motiv, aus dem sie hervorgegangen ist; er
weigerte sich aber, Motive als etwas zu betrachten, was moralisch gefor-
dert werden konnte.

Er wiirde auBerdem noch zwei Argumente anfithren. Aus was fiir
einem Motiv eine Person A in einem Fall X gehandelt hat, ist sehr schwer
festzustellen, und zwar nicht bloB fiir die anderen Personen, die nicht
wissen, was in A’s BewuBtsein vorgeht, sondern auch fiir A selber. Auf
diesen letzten Punkt hat Kant selber aufmerksam gemacht. Ob jemand
im Einzelfall nicht nur der Pflicht gemiB, sondern aus Pflicht gehandelt
hat, lasse sich, meint er, nie mit volliger GewiBheit feststellen #6. Denn

45 Eine Reductio ad absurdum dieser Ansicht findet sich bei W. D. Ross in
«The Right and the Good» (1930), S. 5.
4 Grundlegung (34).



Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet 455

es sei denkbar, daB wir bei der schirfsten Selbstpriifung nichts in uns
antreffen, als Antrieb zur Handlung, als die Achtung vor dem «Gesetz»,
daB aber trotzdem ein «geheimer Antrieb der Selbstliebe» am Werk sein
konnte, den wir nicht entdecken, weil wir einer Vorspiegelung, «rein»
gehandelt zu haben, erliegen. In dieser Schwererkennbarkeit des Motivs
liegt fiir den Utilitaristen einer der Griinde, die Frage nach der Motivation
in der Ethik grundsétzlich nicht so hoch zu veranschlagen wie Kant das
tut. Zwar schitzt auch der Utilitarist einen Menschen, der eine bestimmte
gemeinniitzige Tat aus Sympathie den Mitmenschen gegeniiber vollfithrt
hat, moralisch héher ein als einen anderen, der dieselbe Art von Tat aus
ausgekliigeltem Eigeninteresse getan hat. Doch der Grund, weshalb
z.B. Hume und Mill so groBen Wert auf die Bildung der Sympathie als
eines moglichen Motivs, aus dem der Mensch handeln kann, gelegt haben,
ist der, daB sie liberzeugt gewesen sind, daB nur ein Mensch, der diese
Fahigkeit zu Wohlwollen und Sympathie den anderen gegeniiber in sich
entwickelt hat, eine gewisse Gewidhr bietet, daB er regelmaBig zu gemein-
niitzigen Handlungen tatsichlich bereit ist — eine Gewédhr, die wir vom
aufgekliarten Egoisten, der auf diese Weise nur dann handelt, wenn es
zufillig seinem Eigeninteresse dient, gerade nicht erhalten. Wire die
Welt so eingerichtet, daB die fiir einen selbst vorteilhafteste Handlung
immer zusammenfiele mit derjenigen, die den Interessen aller Mit-
menschen am meisten diente — ein denkbarer Zustand, wie ihn Hobbes
und spiter Bentham durch eine bestimmte Gesetzesordnung im Staat
herbeizufiihren fiir moglich hielten —, dann bekidme die Frage, ob jemand
diese oder jene Handlung aus Eigennutz oder aus einer menschenfreund-
lichen Gesinnung ausgefiihrt habe, offenkundig eine nur untergeordnete
Bedeutung (einmal abgesehen davon, daB wir uns mit der Hochschit-
zung von gewissen Motiven wie Sympathie u. 4. von Kants Moraltheorie
ebenso entfernen wie im Fall, da3 wir als Motiv nur die «Selbstliebe»
anerkennen, weil es sich in beiden Fillen um empirische Triebfedern
handelt). Das zweite Argument 148t sich kurz fassen. Selbst wenn wir
das Motiv, aus dem eine Handlung hervorgeht, eine Rolle spielen lassen
in der moralischen Beurteilung dieser Handlung: was gibt es fiir einen
anderen Grund, Motive entweder «gute» oder «schlechte» zu nennen,
als den, daB diese Motive — was die Erfahrung dann bestitigen muB —
gewohnlich Handlungen veranlassen, die fiir die von ihnen Betroffenen
tatsidchlich gute Folgen haben? Damit wird nicht ausgeschlossen, daB3
aus denselben Motiven gelegentlich Handlungen erfolgen konnen, die
schlechte Folgen haben.



	Kants kategorischer Imperativ aus utilitaristischer Sicht betrachtet

