
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Gravis iactura verae doctrinae

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RuediImbach

Gravis iactura verae doctrinae

Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift
De ente et essentia Dietrichs von Freiberg 0. P. *

Man stelle sich einen Garten vor, mit hunderterlei Bäumen,
mit tausenderlei Blumen, hunderterlei Obst, hunderterlei
Kräutern. Wenn nun der Gärtner dieses Gartens keine
andre botanische Unterscheidung kennt als «eßbar» und
« Unkraut*, dann wird er mit neun Zehnteln seines Gartens
nichts anzufangen wissen, er wird die zauberhaftesten
Blumen ausreißen, die edelsten Bäume abhauen oder er
wird sie doch hassen und scheel ansehen.

Hermann Hesse

7. Einleitung

1.1. Engelbert Krebs hat zu Beginn dieses Jahrhunderts das
wissenschaftliche Opus des deutschen Dominikaners Dietrich von Freiberg
(ca. 1260-ca. 1318/20) nach langer Vergessenheit neu erschlossen1.

* Die zahlreichen lat. Textauszüge werden gemäß der jeweils benutzten
Edition zitiert, d. h. sowohl die Interpunktion als auch die Schreibweise der
verschiedenen Ausgaben wurde bewußt übernommen. Die Zeitschriften werden gemäß
den im 'Répertoire bibliographique de la Philosophie' (Louvain) verwendeten
Abkürzungen zitiert.

1 Meister Dietrich. Sein Leben, seine Werke, seine Wissenschaft, Münster
1906 (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters 5, 5-6). Zur Biographie Dietrichs
vgl. L. Sturlese, Art. Dietrich von Freiberg, in: Die deutsche Literatur des Mittelalters,

Verfasserlexikon, hrsg. von K. Ruh, Bd. 2, Berlin-New York 1979, p. 127-
137.



370 Gravis iactura verae doctrinae

Darauf folgten einige wichtige Textausgaben, die A. Maurer 2, P.

Mazzarella 3, F. Stegmüller 4, W. Wallace 5 und J. Würschmidt 6

zu verdanken sind. Seine naturwissenschaftliche Leistung hat schon

früh Anerkennung gefunden 7. Seine philosophische Bedeutung kann
heute, dank der Studien von K. Flasch 8 und B. Mojsisch 9 angemessener

gewürdigt werden. Dietrich versucht - und dies ist seine epochale

Bedeutung - das Verhältnis von Sein und Denken in einer neuen Weise

zu bestimmen : Das Sein wird nicht allein in seiner notwendigen Bezogen-
heit auf den Geist erfaßt, sondern der Ursprung der Seinsbestimmungen
im menschlichen Geist, der in einer gewissen Weise als transzendentale

Subjektivität zu verstehen ist, wird in aller wünschenswerten Deutlichkeit

behauptet und begründet. Das Interesse für diesen spätmittelalterlichen

Denker scheint daher philosophisch durchaus legitim zu sein, da

seine Intellekttheorie Thesen, die im allgemeinen für die Neuzeit vindiziert

werden, antizipiert. Seine Erforschung ist ein wichtiger Beitrag zu
einer sachgerechten Interpretation der Herkunft und der Bedeutung
des die Neuzeit bestimmenden Selbstverständnisses der Philosophie:
Philosophie der autonomen Subjektivität10.

2 The De Quidditatibus Entium of Dietrich of Freiberg and its Criticism of
Thomistic Metaphysics, in: Med. Studies, 18 (1956) 189-203.

3 Utrum substantia spiritualis sit composita ex materia et forma; in: Meta-
fisica e gnoseologia nel pensiero di Teoderico di Vriberg, Neapel 1967, p. 249-272.

4 De mensuris durationis und De tempore: Meister Dietrich von Freiberg.
Über die Zeit und das Sein, in: Arch. hist, doctr. litt. MA, 13 (1942) 155-221; De

origine rerum praedicamentalium: Meister Dietrich von Freiberg. Uber den Ursprung
der Kategorien, in: Arch. hist, doctr. litt. MA, 24 (1957) 115-201.

5 The scientific Methodology of Theoderic of Freiberg. A case Study of the
relationship between Science and Philosophy, Freiburg i. Ue. 1959 (Studia frib. N.
S. 26). In diesem Buch hat der Verfasser die Schriften De coloribus, De luce et eius
origine, De miscibilibus in mixto ganz, die Opuscula De accidentibus, De elementis

corporum naturalium inquantum sunt partes mundi partiell ediert.
6 De iride et radialibus impressionibus in: Dietrich von Freiberg. Uber den

Regenbogen und die durch Strahlen erzeugten Eindrücke, Münster 1914 (Beiträge
z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters 12, 5-6).

7 Vgl. dazu J. Würschmidt, op. cit., und W. Wallace, op. cit., A. C. Crom-
bie, Robert Grosseteste and the Origins of experimental Science, Oxford 1953,

p. 233-259; Idem, Von Augustinus bis Galilei, 2. Aufl., München 1977, p. 254-256.
8 Kennt die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des

menschlichen Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von Freiberg, in: Kant-
Studien, 63 (1972) 182-206; Zum Ursprung der neuzeitlichen Philosophie im
späten Mittelalter. Neue Texte und Perspektiven, in: Philos. Jahrb., 85 (1978)
1-18.

9 Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, Hamburg 1977.
10 Vgl. K. Flasch, Zum Ursprung, p. 17-18.



Gravis iactura verae doctrinae 371

1.2. Die Wiederentdeckung der Philosophie Dietrichs erschüttert die

erstarrten und dogmatisch verfestigten Auffassungen über die Entwicklung

der abendländischen Geistesgeschichte; sie rechtfertigt Zweifel
an der Gültigkeit geltender Meinungen über Epochenschwellen und
Neuanfänge der Philosophie ; sie relativiert eine Reihe von vereinfachenden

Thesen zum Wesen der mittelalterlichen Philosophie. Man darf aber
trotzdem nicht vergessen, daß Dietrichs Denken in einem bestimmten
historischen Kontext entstanden ist. Eine adäquate philosophiehistorische

Darstellung Dietrichs müßte sowohl seine die historischen
Bedingungen übersteigende Leistung wie auch diese historischen Bedingungen
selbst einbeziehen; sie hätte sowohl seine Herkunft, seine Beziehungen
zu dem für ihn zeitgenössischen Denken und seine überzeitliche Größe

zu berücksichtigen 11.

1.3. Natürlich ist auch zur Erschließung der geschiehtlichen
Voraussetzungen und der Nachwirkung seines Denkens in den letzten Jahren
beachtliche Vorarbeit geleistet worden. K. Flasch hat auf die Beziehungen

zu Meister Eckhart hingewiesen 12
; L. Sturlese hat den Hinter-

11 Unter der Leitung von K. Flasch wird eine Gesamtausgabe der Werke
Dietrichs vorbereitet. Die ersten beiden der auf vier Bände vorgesehenen Ausgabe
sind bereits erschienen: Dietrich von Freiberg, Opera omnia, Tomus I, Schriften
zur Intelekttheorie, hrsg. von B. Mojsisch, Hamburg 1977 ; Tomus II, Schriften
zur Metaphysik und Theologie, hrsg. von R. Imbach, M. R. Pagnoni-Sturlese,
H. Steffan, L. Sturlese, Hamburg 1979. - Zur Bewertung und Deutung des

Schrifttums von Dietrich vgl. die Einleitungen von K. Flasch, t. I, p. ix-xxvi;
t. II, p. xii-xxxi. - Cf. ebenfalls meinen Forschungsbericht: (Néo-)platonisme
médiéval, Proclus latin et l'école dominicaine allemande, in: Rev. théol, philos.,
110 (1978) 427-448. Die Traktate Dietrichs werden im folgenden abgekürzt
entsprechend: Opera omnia, t. I, p. xxviiff.

12 Die Intention Meister Eckharts, in: Sprache und Begriff, Festschrift
B. Liebrucks, Meisenheim 1974, p. 292-318; Einleitung, Opera omnia, t. I. p. xix-
xxv. - Wenn tatsächlich eine Beziehung besteht zwischen dem Denken Dietrichs
und den Lehren Eckharts, so ist dies für das gesamte Verständnis der sog. Deutschen

Mystik nicht ohne Bedeutung: Bei Dietrich fallen Mystik und Philosophie
zusammen oder besser: Die Grundfrage der Philosophie - Entdeckung der letzten
Bedingungen der Möglichkeit von Denken und Erkennen - erweist sich als identisch
mit dem Grundproblem aller Mystik, i. e. die Einheit mit Gott, da nach Dietrich
Gott der alles Denken ermöglichende und in allem Denken gegenwärtige Einheitsgrund

ist. Die Philosophie, welche nach dem Einen sucht, stellt fest, daß die Einheit

mit der absoluten Einheit immer schon erreicht ist. Die vollendete Bewußt-
werdung dieser Einheit ist die visio beatifica, die als unio ad deurn zu deuten ist:
Der intellectus agens begreift sich selbst als den Grund von Seiendem und als der
sich selbst setzende Grund seiner selbst (Schöpfung ist für ihn Selbstkonstitution) ;

Gott aber ist das immanent-transzendente Prinzip dieser Selbst-Bestimmung des
Menschen. Cf. vor allem die beiden Traktate De int. und De vis. beat. Zur sog.



372 Gravis iactura verae doctrinae

grund des Traktates De animatione caeli genauestens erforscht13, zur
Wirkungsgeschichte Dietrichs im Thomismus des frühen XIV.
Jahrhunderts 14 und in der sog. Deutschen Mystik wichtige Beiträge geschrieben15;

M. R. Pagnoni-Sturlese hat versucht, die Quaestio Utrum in
Deo sit aliqua vis inferior intellectu in die geschichtliche Umwelt zu stellen

16; H. Steffan hat den Traktat De cognitione entium separatorum

genauer untersucht17. Trotzdem bleibt noch viel zu tun. Eine historische

Einordnung besonders jener Schriften, deren Thematik Beziehungen zu
oft diskutierten Fragen der damaligen Zeit aufweist, würde, wie ich
glaube, einiges zu einem besseren Verständnis Dietrichs, seiner Lehren
und ihres Sinnes beitragen. Das gilt beispielsweise für den Traktat
De intellectu et intelligibili 18, dessen Bezüge zur averroistischen Theorie
des Intellekts und den damit verbundenen Kontroversen zu klären wären;
das gilt für den Traktat De natura et proprietate continuorum 19, welcher

mit der damaligen Diskussion um die Natur der Zeit zu konfrontieren
wäre 20 ; das gilt ebenso für den Traktat De magis et minus 21, der

überMystik Eckharts vgl. meine Bemerkungen: Intellectus in deum ascensus.
Philosophische Bemerkungen zu einer Veröffentlichung über Grundfragen der Mystik,
in: FZPhXh 23 (1976) 198-209, vor allem p. 202-209.

13 II 'De animatione caeli' di Teoderico di Freiberg, in: Xenia Medii Aevi,
Festschrift Th. Kaeppeli O. P., Rom 1978, p. 175-247.

14 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta Heinrichs

von Lübeck OP, in: FZPhTh 24 (1977) 191-233.
15 Alle origini délia mistica speculativa tedesca: Antichi testi su Teoderico

di Freiberg, in: Medioevo, III (1977) 21-87.
16 La 'Quaestio utrum in Deo sit aliqua vis inferior intellectu' di Teoderico

di Freiberg, in: Xenia Medii Aevi, Festschrift Th. Kaeppeli O. P., Rom 1978,

p. 101-174.
17 Dietrich von Freibergs Traktat De cognitione entium separatorum. Studie

und Text, Diss. Bochum 1977.
18 Vgl. die neue Edition von B. Mojsisch, in: Opera omnia, t. I, p. 125-210.
19 Ed. F. Stegmüller, in: Arch. hist, doctr. litt. MA, 13 (1942) 155-192.
20 Vgl. dazu A. Maier, Scholastische Diskussionen über die Wesensbestimmung

der Zeit, in: Scholastik, 26 (1951) 520-556; Idem, Die Subjektivierung der
Zeit in der scholastischen Philosophie, in: Philosophia naturalis, Bd. 1/3, hrsg. von
E. May, Meisenheim 1951, p. 361-398; Idem, Metaphysische Hintergründe der
spätscholastischen Naturphilosophie, Rom 1955, p. 47-137. - Dietrich begründet
in seiner Schrift (Anm. 19) die These, daß die Zeit von der Seele ihr Sein erhalte.
Man kann daher zu Recht von Subjektivität der Zeit sprechen. Dietrichs Lehre
könnte nur durch einen Vergleich mit den entsprechenden Auffassungen von
Aristoteles, Augustinus, Thomas von Aquin, Wilhelm von Ockham und I. Kant in
ihrer Eigenart gewürdigt werden. Kants Lehre von der Subjektivität der Zeit, die
bereits in der Dissertation von 1770 De mundi sensibilis atque intelligibilis forma
et principiis vorgetragen wird, ist von derjenigen Augustins (Conf. XI) darin
verschieden, daß nach Augustin die Zeitlichkeit Indiz der Endlichkeit ist, während



Gravis iactura verae doctrinae 373

haupt erst im Zusammenhang mit der Diskussion über die intensio et

remissio formarum gewürdigt und beurteilt werden kann 22. Ähnliche

Forderungen kann man auch bezüglich der Schriften über die visio dei 23

und die Natur der Gegensätze 24 aufstellen.

1.4. Ganz besonders eng verknüpft mit den damaligen Auseinandersetzungen

ist der Traktat De ente et essentia 25. Die Frage nach dem Ver-

nach Kant mit Subjektivität der Zeit in erster Linie Apriorität und Nichtgegen-
ständlichkeit gemeint ist. Das heißt aber letztlich, daß diese je andere Deutung der
Subjektivität der Zeit in einer andern Interpretation des Stellenwertes des Menschen
gründet: Das Subjekt als sich selbst bestimmender Ursprung seiner Welt -
Selbstgesetzgebung durch Vernunft, Autonomie - oder das Subjekt als Selbstdarstellung
der Nichtigkeit und Endlichkeit, deren Sinn erst in der conversio zum Ursprung
der Zeit, der Gott ist, aufleuchtet. Dietrichs Lehre von der Zeit ist eher derjenigen
Kants verwandt, denn er behauptet nicht nur, daß Zeit wesentlich bezogen ist auf
den Geist, daß also Zeit vom Geist abhängt, sondern er betrachtet dies als einen
Aspekt der allgemeinen These, die besagt. Denken sei Selbstgesetzgebung aus
Vernunft. Weil Dietrich derart die Subjektivität der Zeit im Zusammenhang mit der
Autonomie des Menschen begreift, kann, wie ich glaube, seine Lehre als eine
Antizipation Kants bezeichnet werden. Er übertrifft allerdings Kant, wenn er zeigt,
daß die vom Geist konstituierten Gegenstände nicht nur die Wirklichkeit als
erscheinende darstellen, sondern die Wirklichkeit so, wie sie ist. Auch Ockhams
Zeitverständnis ist subjektivistisch, aber der Gedanke der Konstitution der Gegenstände

durch den Intellekt ist ihm fremd. Die These der Bewußtseinsabhängigkeit der
Zeit führt bei Ockham nicht zu einer Neubestimmung des Wesens des Menschen,
vielmehr ist die Subjektivität der Zeit wie auch die Unfähigkeit, die Wirklichkeit
so, wie sie ist, zu erkennen auch bei Ockham ein Indiz der Endlichkeit des homo
viator. - Für eine adäquate Deutung der mittelalterlichen Lehre der Zeit ist natürlich

auch die aristotelische Erörterung des Problems im IV. Buch der Physik (c. 10-
14) von großer Wichtigkeit. Seine Auffassung ist ambivalent, d. h. das Wesen der
Zeit kann sowohl objektiv wie auch subjektiv ausgelegt werden. Die Wirkungsgeschichte

dieser Aristoteles-Stelle bestätigt diese Ambivalenz. Nicht uninteressant
ist die Tatsache, daß die These der Subjektivität der Zeit 1277 von Bischof Tempier
verurteilt worden ist. Zu den Konsequenzen dieses Wandels der Zeitauffassung im
späten Mittelalter cf. J. Le Goff, Pour un autre moyen âge, Paris 1977, p. 46-79;
die Verurteilung von 1277 ist bestens erforscht worden von R. Hissette, Enquête
sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977 (Philos,
médiévaux 22).

21 Zusammen mit H. Steffan habe ich diesen Traktat erstmals ediert:
Opera omnia, t. II, p. 47-68.

22 Vgl. dazu A. Maier, Zwei Grundprobleme der scholastischen Naturphilosophie,

3. Aufl., Rom 1968 (Storia e letteratura 37), p. 1-109.
23 Cf. den Traktat De vis. beat., B. Mojsisch, Opera omnia, t. I, p. 1-124.
24 Cf. meine Edition des Traktates De natura contrariorum, Opera omnia,

t. II, p. 79-135.
25 E. Krebs hat dieses Opusculum erstmals herausgegeben: Le traité 'De

esse et essentia' de Thierry de Fribourg, in: Revue néoscolastique de Philosophie,
18 (1911) 516-536. Die Entdeckung einer neuen Handschrift sowie die zahlreichen
Lesefehler von Krebs erforderten eine Neuedition: Opera omnia, t. II, ed. R.



374 Gravis iactura verae doctrinae

hältnis von Sein (esse, Dasein) und Wesen (essentia) gehört zu den in den

letzten dreißig Jahren des XIII. Jahrhunderts und in den ersten zwanzig
Jahren des XIV. Jahrhunderts am meisten diskutierten Fragen
überhaupt. Will man Dietrichs Schrift richtig beurteilen, so muß sie von
diesem Kontext her interpretiert werden. Die Eigenart und Besonderheit
der Dietrichschen Stellungnahme kann nur in Verbindung mit dem Streit
um dieses Problem erkannt werden.

1.5. Zudem darf ein zusätzlicher Aspekt nicht übersehen werden, ein

Gesichtspunkt, der die historische Einordnung der genannten Schrift als

besonders wichtig erscheinen läßt: Dietrichs Traktat DEE ist eine

Streitschrift. Dies kann leicht verifiziert werden. Der Wortlaut gewisser Stellen,

so z. B. der Anfang des zweiten Teiles, bestätigt die polemische Absicht
der Schrift: Sed sunt nonnulli, qui praehabitis contrarium dicunt et
docent innitentes quibusdam sophisticis rationis, quibus non sine peri-
culo et gravi iactura verae doctrinae decipiuntur26.

1.6. Der Interpret steht daher vor Problemen, die sich bei der Erklärung
eines nicht-polemischen Textes gar nicht oder anders stellen: Welches

sind die Voraussetzungen der Deutung eines polemischen Textes? Im
Gegensatz zum Verstehen eines Textes im allgemeinen, wo es darum geht,
die Frage, auf die im Texte geantwortet wird, entdeckend zu begreifen,

auszulegen und d. h. sachlich nachzuvollziehen, und zwar so, daß unsere

Fragen an den Text sich als Fragen erweisen, die wir selber zu beantworten

haben, im Gegensatz also zu einer derartigen Begegnung mit einem

Text, macht sich beim Lesen eines polemischen Textes ein dritter
Gesprächspartner bemerkbar, der allererst entdeckt werden muß. Die Frage
«Was bedeutet dieser Text?» kann in diesem Falle nicht gestellt werden
ohne die hier ebenso wichtige Frage «Mit wem setzt sich der Autor
auseinander?». Und diese Frage ist ihrerseits nicht zu trennen von dieser

dritten Frage «Warum kritisiert der Text diese oder jene Lehre?». Will
man einen polemischen Text verstehen, so muß man sich darum bemühen,

zu erfahren, wer kritisiert wird und warum er kritisiert wird.

1.7. Die Interpretation von DEE hat also davon auszugehen, daß es

sich hier um eine Streitschrift handelt. Das bedeutet konkret, daß der

Imbach, p. 25—42. Im folgenden wird Dietrichs Schrift nach dieser Ausgabe zitiert
als DEE. Die hier vorgelegten Bemerkungen können als Ergänzung zu dieser Edition

verstanden werden.
26 DEE, II, 1, 1, p. 38, 3-5.



Gravis iactura verae doctrinae 375

historischen Erschließung des Textgehaltes eine wichtigere Aufgabe
zukommt, als dies, jedenfalls auf den ersten Blick, bei andern Schriften
Dietrichs der Fall ist, insbesondere auch deshalb, weil der bekämpfte
Gegner, wie dies im Mittelalter üblich ist, nie namentlich genannt wird.
Ein adäquates Verständnis dieser Schrift hängt also geradezu davon ab,
ob es gelingt, die Gegner Dietrichs zu identifizieren oder nicht. Obschon

es gefährlich ist, von der Intention eines Textes zu sprechen, besonders

wenn man darunter etwas versteht, das sich fest-stellen ließe, kann man
bezüglich einer Streitschrift dennoch behaupten, man vernachlässige
die Absicht des Textes, sofern man die historischen Gesprächspartner
einfach ignoriert, als ob sie nicht existiert hätten. Mit der Identifikation
dieser Gesprächspartner ist allerdings der Sinn des Textes noch keineswegs

gefunden, vielmehr gilt es dann zu verstehen, warum und wie eine

Kritik vorgebracht wird. Auch in diesem Spezialfall der Hermeneutik
sind daher historische Forschung und philosophische Deutung nicht zu
trennen. Es mag an dieser recht komplexen Sachlage bezüglich der
Interpretation polemischer Schriften liegen, daß DEE das philosophie-histo-
rische Interesse weniger anzusprechen vermag als andere Traktate, deren

philosophischer Gehalt unmittelbarer sichtbar ist und deren Sinn weniger
direkt an historische Bedingungen geknüpft ist.

1.8. Die vorangehenden Bemerkungen erlauben es, die Anforderungen,
denen eine umfassende Interpretation dieses Textes zu entsprechen
hätte, klar zu umreißen :

1.8.1. Eine derartige Deutung hätte erstens zu ermitteln, welches die

Gegner sind, mit denen sich Dietrich auseinandersetzt. Dabei muß eine

Kenntnis der maßgeblichen Positionen zu dem im Titel der Schrift DEE
genannten Problem für die Zeit der Ausbildung und der schriftstellerischen

Tätigkeit Dietrichs (also ca. 1280- ca. 1320) vorausgesetzt werden.
Dies ist eben gerade jene Zeit, in der das Problem des Verhältnisses von
esse und essentia am heftigsten diskutiert worden ist. Es ist aber auch

jene Zeit, in der innerhalb des Dominikanerordens um die Vorrangstellung

des Thomismus gestritten worden ist. Da Dietrich zweifelsohne

zusammen mit Jacobus Metensis 27 und Durandus de S. Porciano 28

27 Vgl. dazu B. Decker, Die Gotteslehre des Jakob von Metz O. P.
Untersuchungen zur Dominikanertheologie zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Münster
1967 (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters, 42, 1) ; L. Ullrich, Fragen der
Schöpfungslehre nach Jakob von Metz O. P., Leipzig 1966 (Erfurter theol. Studien
20) ; Th. W. Köhler, Der Begriff der Einheit und ihr ontologisches Prinzip nach



376 Gravis iactura verae doctrinae

zu den erbittertsten Gegnern des Thomismus gehört, darf dieser Gesichtspunkt

nicht vernachlässigt werden.

1.8.2. Zweitens wäre dann Dietrichs eigene Stellungnahme zum
besagten Problem in der Schrift DEE im Lichte der Gesamtentwicklung
der Diskussion um Sein und Wesen zu betrachten: Wie widerlegt er
seine Gegner? Warum kritisiert er sie? Wie beantwortet er das gestellte
Problem

1.8.3. Drittens wäre dann zu untersuchen, wie das Problem von
Wesen und Sein sich in die sogenannte Ontologie Dietrichs, wie sie im
Gesamtwerk des Dominikaners entfaltet wird, einfügt. Oder besser: Seine

Stellungnahme zu einer in seiner Zeit heftig diskutierten Frage wäre nicht
nur mit den andern Schriften zu vergleichen, sondern müßte von ihnen
her ausgelegt werden. Dies ganz besonders deshalb, weil Dietrichs
Ontologie aufgrund seiner Intellekttheorie im Vergleich etwa zu derjenigen

des Aquinaten ganz anders ausgerichtet ist. Die Ontologie, so kann
man sagen, wenn man die im Traktat De origine rerum praedicamen-
talium 29 entwickelte Lehre einbezieht, die Ontologie wird von Dietrich
auf ihren Ursprung hin untersucht und verliert dadurch ihren Vorrang.
Die Frage nach dem Sein ist nicht mehr die Grundfrage der Philosophie,
sondern die Frage nach dem Geist, dem intellectus, der die Voraussetzung
des Denkens, also auch des Seinsdenkens und damit der Ontologie ist,
wird als Eckstein des philosophischen Forschens erwiesen. Nicht die

Prinzipien der Seienden, sondern die Prinzipien der Erkenntnis der Seienden

sind das eigentliche Thema der Metaphysik oder der Ersten
Philosophie. Daß dadurch die Bedeutung der Grundbegriffe der Ontologie,
d. h. esse, essentia, substantia, accidens, transcendentia etc. sich von Grund
auf verändert, dürfte klar sein. Dieser Aspekt der Dietrichschen
Philosophie bedürfte umso dringlicher einer Untersuchung, weil er bis anhin
noch nicht systematisch behandelt worden ist.

1.9. In der vorhegenden Arbeit können nur einige Aspekte dieses

Programms einer Interpretation der fraglichen Schrift aufgegriffen wer-

dem Sentenzenkommentar des Jakob von Metz O. P., Roma 1971 (Studia ansel-
miana 58).

28 J. Koch, Durandus de S. Porciano O. P., Forschungen zum Streit um
Thomas von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Münster 1927 (Beiträge z.
Gesch. d. Philos, d. Mittelalters 26, 1).

29 Ed. F. Stegmüller, in: Arch. Hist, doctr. litt. MA, 24 (1957) 115-201;
vgl. dazu K. Flasch, Kennt die mittelalterliche Philosophie... (Anm. 8), passim.



Gravis iactura verae doctrinae 377

den. Wie bereits angedeutet worden ist, Dietrichs Opusculum ist nur
eine Stellungnahme innerhalb einer äußerst komplexen Auseinandersetzung.

Es gibt aber bis heute keine zufriedenstellende Darstellung der

Gesamtentwicklung des Disputs um Sein und Wesen30. Das in einer

derartigen Untersuchung auszuwertende Material ist kaum noch
überschaubar und zu einem großen Teil noch gar nicht ediert. Ein solches

Unternehmen dürfte sich nicht auf die bekannteren Autoren wie Aegi-

30 Vgl. allerdings M. Grabmann, Doctrina S. Thomae Aquinatis de distinc-
tione reali inter essentiam et esse ex documentis ineditis saeculi XIII illustratur,
in: Academia Romana S. Thomae Aquinatis, Acta hebdomadae thomisticae Romae
19.-25. Nov. 1923, Roma 1924, p. 131-190; Idem, Circa historiam distinctionis
essentiae et existentiae. Quomodo Philosophi Artistae et Averroistae saeculi XIII
et XIV ineuntis doctrinam S. Thomae Aquinatis de distinctione essentiae et
existentiae intellexerint, Acta Pontificae Academiae Romanae, 1, 1934, Rom 1935,

p. 61-76. Die vorliegende Untersuchung war bereits abgeschlossen und der Druk-
kerei abgeliefert als mir der von W. SeAko herausgegebene Sammelband bekannt
wurde : Tomasza z Akwinu opuskulum 'De ente et essentia' -Sp6r o realnq röznice
miçdzy istotq a istnieniem na przelomie XIII i XIV w, Warschau 1978 (Opera
philosophorum medii aevi 2). Dieses Buch darf als der bisher wichtigste Beitrag
zur Erforschung der Geschichte des Problems von esse und essentia bezeichnet
werden. Nach einer Ausgabe der thomistischen Schrift und einer polnischen
Ubersetzung derselben werden 10 z. T. bereits anderswo publizierte Texte, in denen das
Problem behandelt wird, vorgelegt (p. 81-179). Darauf folgen vier Einzeluntersuchungen

zu den edierten Texten. W. Senko hat p. 254—294 eine Liste der wichtigsten

Texte zu dem genannten Thema zusammengestellt. Meine im folgenden gegebene

Zusammenstellung (Anm. 31-72), in der ebenfalls auf wichtige Texte verwiesen
wird, war ebenfalls bereits abgeschlossen, als mir die Liste von W. SeAko bekannt
wurde. Ein nachträglicher Vergleich ergab, daß sich die beiden Zusammenstellungen
ergänzen, da SeAko auf Schriftsteller und deren Texte aufmerksam macht, die von
mir nicht erwähnt werden, hingegen einige von mir genannte Autoren nicht anführt.
Man findet bei SeAko Angaben zu folgenden Schriftstellern, welche hier nicht
genannt werden: Aegidius de Lessines (p. 254), Ferrarius Catalanus (p. 263),
Franciscus de Prato (p. 264), Garin (p. 264-265), Gerardus Bonioniensis
(p. 265-266), Guillelmus de Hotum (p. 267), Guillelmus de Nottingham (p.
267-268), Guillelmus Macklesfield (p. 270), Guillelmus Petri de Godino
(p. 270-271), Jacobus de Losanna (p. 276), Johannes Baconthorp (p. 282),
Petrus Thomae (p. 288) u. a. Hingegen übergeht SeAko die z. T. sehr wichtigen
Schriften folgender Autoren: Durandus de S. Porciano, Godefridus de Fontibus,
Johannes de Janduno, Johannes Peckham, Nicolaus de Barro, Odo de Castro
Radulfi, Petrus Aureoli, Petrus Johannes Olivi, Sigerus de Brabantia, Thaddaeus
de Parma. Auch von den in Anm. 69 vermerkten anonymen Texten (insgesamt 13)
werden nur zwei erwähnt. Was die Autoren betrifft, die beiderseits genannt werden,
konnte ebenfalls eine gewisse Komplementarität festgestellt werden. Im übrigen
sind meine Angaben als bloße Hinweise auf eine Forschungslücke zu verstehen,
deren Bearbeitung nun durch die Studie von SeAko um ein gutes Stück vorangetrieben

worden ist. Dieses Buch wird zitiert als SeAko, Tomasza.



378 Gravis iactura verae doctrinae

dius Romanus 31, Heinrich von Gent 32, Gottfried von Fontaines 33,

31 Sachlich steht ohne Zweifel die Schrift De ente et essentia des Aquinaten
(cf. Anm. 35) am Anfang der Auseinandersetzung um das Verhältnis von Sein und
Wesen. Allerdings hat Aegidius Romanus, ein überzeugter Verfechter der sog.
Realdistinktion, eine neue Wendung herbeigeführt und man darf annehmen, daß

er die Kontroverse im eigentlichen Sinne ausgelöst hat, denn er hat durch seine

eindeutigen Stellungnahmen Heinrich von Gent (cf. Anm. 32), einen der erbittertsten
Gegner der distinctio realis, gewissermaßen herausgefordert. In mehreren Arbeiten
hat E. Hocedez zeigen können, daß Heinrich in seinen Quodlibeta, wo er das
Problem des Verhältnisses von Sein und Wesen aufgreift, in erster Linie Aegidius Romanus

bekämpft: Cf. Gilles de Rome et Henri de Gand sur la distinction reelle (1276-
1287), in: Gregorianum 8 (1927) 358-384; Le premier Quodlibet d'Henri de Gand
(1276), in: Gregorianum 9 (1928) 92-117. J. Paulus hat diese These aufgegriffen
und noch genauer begründet: Les disputes d'Henri de Gand et de Gilles de Rome sur
la distinction de l'essence et de l'existence, in: Arch. hist, doctr. litt. MA 13 (1942)
323-358. - Aegidius behandelt unser Problem grundsätzlich in seinen Theoremata
de esse et essentia (ed. E. Hocedez, Aegidii Romani Theoremata de esse et essentia.
Texte précédé d'une introduction historique et critique, Louvain 1930). Nach
Hocedez ist diese Schrift im Exil verfaßt worden, d. h. 1278-1286 (Op. cit., p. 67).
Eine bahnbrechende Entdeckung von Z. K. Sif.miatowska (Avant l'exil de Gilles
de Rome. Au sujet d'une dispute sur les 'Theoremata de esse et essentia' de Gilles de

Rome, in: Med. philos. Polon. 7 (1960) 3-67) erlaubt es hier klarer zu sehen. Nach
dieser Autorin sind die Theoremata vor 1276 entstanden. Das aber bedeutet, daß
diese Schrift, in der Aegidius sein Vorhaben einer scientia de esse et essentia ausführt,
als der Grundtext der ganzen Kontroverse zu betrachten ist. Aegidius hat das
Problem nachher aber noch mehrmals ausführlich behandelt : Quaestiones disputatae de

esse et essentia, q. 9, q. 11, q. 12, q. 13 (Venedig 1503, Nachdruck Frankfurt 1968, fol.
17vb-21rb, 24ra-26va, 26va-32va, 32va-35vb) ; Quodlibet I (1286), q. 7 : Utrum in
omni ente creato différât esse et essentia (Löwen 1646, Nachdruck Frankfurt 1966,
fol. 15b-17a). Neben der bereits erwähnten Literatur verdienen genannt zu werden:
G. Suarez, El pensiamento de Egidio Romano entorno a la distinciön de esencia y
existencia en las creaturas, in: Ciencia tomista 75 (1948) 66-99, 230-272; P. W.
Nash, Giles of Rome on Boethius' «Diversum est esse et id quod est», in: Med.
Stud. 12 (1950) 57-91 ; A. Pattin, Gilles de Rome O. E. S. A. (ca. 1243-1316) et
la distinction réelle de l'essence et de l'existence in: Revue de l'Université d'Ottawa,
sect, spéciale 23 (1953) 80*—116*.

32 Für das Verständnis der Position Heinrichs sind folgende Texte von Bedeutung:

Quodlibeta I, q. 9; III, q. 9; X, q. 7; XI, q. 3 (Paris 1518, fol. 6v-8r, 60v-62r,
415r-H22r, 441v-450r) ; Summa questionum ordinariarum, Art. 21, q. 3; Art. 21,

q. 4; Art. 28, q. 4 (Paris 1520, Nachdruck Löwen-S. Bonaventura-Paderborn 1953,
fol. 125vA-126vI, 126vK-168vZ, 168vS-169vZ). Vgl. dazu J. Paulus, Henri de
Gand. Essai sur les tendances de sa Métaphysique, Paris 1938 (Etudes de philos,
médiévale 25), besonders p. 259-326; J. Gômez Caffarena, Ser participado y ser
subsistente en la metafisica di Enrique de Gante, Rom 1958 (Anal. Gregoriana 93) ;

L. Hödl, Neue Begriffe und neue Wege der Seinserkenntnis im Schul- und Einflußbereich

des Heinrich von Gent, in: Die Metaphysik im Mittelalter, hrsg. von P.

Wilpert, Berlin 1963 (Mise. med. 2), p. 607-615; W. Hoeres, Wesen und Dasein
bei Heinrich von Gent und Duns Scotus, in: Franz. Stud. 47 (1965) 121-186; R.
Macken, La temporalité radicale de la créature selon Henri de Gand, in: Rech,
théol. anc. méd. 40 (1973) 211-272. Vgl. die kritische Ausgabe der Quodlibeta



Gravis iactura verae doctrinae 379

Siger von Brabant 34 und Thomas von Aquin 35 beschränken, sondern

Heinrichs, deren erster Band bereits erschienen ist: Henrici de Gandavo Opera
omnia, vol. V : Quodlibet I, ed. R. Macken, Leiden-Löwen 1979.

33 Besonders wichtig Quodlibet II, q. 2: Utrum essentia creaturae sit aliquid
indifferens ad esse et non esse, ed. M. De Wulf et A Pelzer, Les quatre premiers
Quodlibets de Godefroid de Fontaines, Louvain 1904, p. 53-68 ; Quodlibet III, q. 1 :

Utrum creatura possit dici ens ratione suae essentiae, cum ipsa est non ens quantum
ad esse existentiae, ed. cit., p. 156-177 (lange Fassung), p. 301-306 (kurze Fassung).
Während Gottfried im ersten genannten Texte, wie bereits die Formulierung der
Frage zeigt, sich besonders mit Heinrich von Gent auseinandersetzt, werden in
Quodl. III, q. 1 die Thesen des Aegidius Romanus diskutiert, wie eine genauere
Analyse dieses Textes bestätigt. Der Stand der Forschung bis 1962 ist dargestellt
bei R. J. Arway, A half Century of Research on Godefroid of Fontaines, in: New
Scholast. 36 (1962) 192-218. Zu unserm Problem vgl. die beiden vorzüglichen
Studien von J. F. Wippel, Godfrey of Fontaines and the real Distinction between
Essence and Existence, in: Traditio 20 (1964) 385-410; Godfrey of Fontaines and
Henry of Ghent's Theory of intentional Distinction between Essence and Existence,
in: Mélanges J.-P. Müller, Rom 1974 (Studia anselmiana 63), p. 289-321.

34 Siger gehört wahrscheinlich zu den ersten Kritikern der thomistischen
Unterscheidung von Wesen und Sein. Er behandelt dieses Problem explizit in
seinem Metaphysikkommentar. Die Überlieferung dieser Schrift ist äußerst komplex.
Der Stand der Forschung wurde neuerdings dargestellt von A. Zimmermann,
Dante hatte doch recht. Neue Ergebnisse der Forschung über Siger von Brabant,
in: Philos. Jahrb. 75 (1967-68) 206-217; Ch. Lohr, Medieval latin Aristotle
Commentaries, in: Traditio 29 (1973). 126-137; F. van Sxeenberghen, Maître Siger
de Brabant, Louvain-Paris 1977 (Philos, médiévaux 21), p. 96-97, 184-185. Mindestens

zwei Fassungen der Frage 'Utrum esse in causatis pertineat ad essentiam
causatorum' sind zu berücksichtigen, nämlich die in der Hs. München, Clm 9559,
erhaltene und die in der Hs. Paris, Bibl. Nat. Lat. 16 133, überlieferte. Die erste
Redaktion wurde ediert von C. A. Graiff, Siger de Brabant, Questions sur la
Métaphysique, Louvain 1948 (Philos, médiévaux 1), p. 11-22; die Pariser Fassung
ist herausgegeben worden von J. Vennebusch, Die Quaestiones metaphysice très
des Siger von Brabant, in: Arch. Gesch. Philos. 48 (1966) 175-183. Es gibt davon
zwei Nachschriften, jene Gottfrieds von Fontaines (cf. Zimmermann, art. cit., p. 207)
und die von A. Maurer entdeckte Oxforder Fassung: Siger of Brabant and an
Averroistic Commentary on the Metaphysics in Cambridge Peterhouse Ms. 152, in:
Med. Stud. 12 (1950) 233-235. Vgl. auch Anm. 69 unter a). - Zu Sigers Auslegung
des Verhältnisses von Sein und Wesen vgl. M. Grabmann, Neu aufgefundene
Quaestionen Sigers von Brabant zu Werken des Aristoteles, in: Miscellanea F.
Ehrle, I, Rom 1924, p. 103-147 ; A. Maurer, 'Esse' and 'essentia' in the
Metaphysics of Siger of Brabant, in: Med. Stud. 8 (1946) 68-86; F. Van Steenberghen,
Maître Siger de Brabant, p. 74-80.

35 Es ist nicht zweifelhaft, daß das Problem der Unterscheidung zwischen
Sein und Wesen schon vor Thomas von Aquin diskutiert worden ist. Die Studien
von M.-D. Roland-Gosselin (Le 'De ente et essentia' de S. Thomas d'Aquin.
Texte établi d'après les mss. parisiens. Introduction et études historiques, Paris
1948 (Bibl. thom. 8), p. 137-184) zur Vorgeschichte dieses Problems sind dafür ein
beredtes Zeugnis. Trotzdem aber ist der Titel der Frühschrift des Thomas - De ente
et essentia - Ausdruck eines Programms, welches einen Neuanfang und einen Wendepunkt

zum Ausdruck bringt. Die Unterscheidung von esse und essentia wird zum



380 Gravis iactura verae doctrinae

hätte auch weniger bekannte Schriftsteller und deren Werke zu
berücksichtigen wie z. B. Augustinus Triumphus de Ancona 36, Bernardus
de Alvernia 37, Bernardus Lombardi 38, Bernardus de Trilia 39,

Strukturprinzip der endlichen Wirklichkeit erhoben. Diese Lehre der Unterscheidung,

welche bereits im Sentenzenkommentar ausformuliert ist und im Opusculum
'De ente et essentia' eine bedeutsame Rolle spielt, hat Thomas nie mehr aufgegeben
und in einem gewissen Sinne sogar entwickelt. Die wichtigsten Texte sind folgende:
I. Sent., dist. 8, q. 1, art. 1; I Sent., d. 8, q. 4, art. 1-4; De ente, c. 4; De hebd.,
lect. 2; I CG c. 21-22; II CG, c. 52-54; De Pot., 7, 2; Summa theol., I, 3, 4; I, 50, 2;
Quodl. II, 2, 1-2; III, 8; Quaest. disp. de an., 6; De spirit, créât., 1; Comp, theol.,
c. 11. Die Diskussion der Bedeutung und des Stellenwertes dieses Aspekts der
thomistischen Lehre ist heute kaum mehr überschaubar. Es seien genannt: C.

Fabro, La nozione metafisica di partecipazione secondo S. Tommaso d'Aquino,
Torino 1950, p. 212-269; Ders., Un itinéraire de S. Thomas. L'établissement de
la distinction réelle entre essence et existence, in: Esegesi tomistica, Roma 1969,

p. 89-108; J. de Finance, Etre et agir dans la philosophie de S. Thomas, Paris
1945 (Bibl. des archives de philos.), p. 79-110; G. Manser, Das Wesen des Thomis-
mus, 3. Aufl., Freiburg 1949, p. 508-537 ; L. Oeing-Hanhoff, Ens et unum conver-
tuntur. Stellung und Gehalt des Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas
von Aquin, Münster 1953 (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters 37, 3), p.
24-66, vor allen andern aber E. Gilson, L'être et l'essence, 2. Aufl., Paris 1962,

p. 81-123. Es scheint, daß die Unterschiedenheit von esse und essentia im System
des Aquinaten einen wichtigen Platz einnimmt. Man kann J. de Finance zustimmen,
wenn er sagt: «Ainsi, dès ses premiers écrits, non seulement S. Thomas affirme la
distinction réelle d'essence et d'être, mais encore il lui donne une place vraiment
centrale; loin de l'admettre comme une thèse accessoire, bonne pour résoudre une
difficulté de détail, il en fait une source féconde d'explication, un nœud de synthèse »

(op. cit., p. 96). Der Traktat 'De ente et essentia' des Thomas von Aquin wird nach
der neuen Ausgabe der Commissio Leonina: S. Thomae de Aquino, Opera omnia,
t. XLIII, Rom 1976, p. 369—381 zitiert. — In den Anm. 36—72 werden folgende
Abkürzungen verwendet : Glorieux, LQ : P. Glorieux, La littérature quodlibétique,
vol. I/II, Paris 1925/1935 (Bibl. thom. 5/21); Kaeppeli, SOP: Th. Kaeppeli,
Scriptores ordinis praedicatorem Medii Aevi, Rom 1970ff. ; Lohr, MLAC: Ch. Lohr:
Medieval Latin Aristotle Commentaries, in: Traditio (1967-1974); Zimmermann,
Verzeichnis: A. Zimmermann, Verzeichnis ungedruckter Kommentare zur Metaphysik

und Physik des Aristoteles aus der Zeit von etwa 1250-1350, Bd. I, Leiden-Köln
1971 (Studien und Texte z. Geistesgeschichte des Mittelalters 9).

36 Zu diesem Autor vgl. Lohr, MLAC, Traditio 23 (1967) 372-374. Augustinus
Triumphus de Ancona bespricht das Thema in seinen unedierten Quaestiones in
Metaphysicam, Liber VII, q. 18 : Utrum esse in creaturis realiter différât ab essentia.
Ms.: Innsbruck UB, cod. 192, fol. 117vb-118va. Ein Ausschnitt der Frage ist
veröffentlicht worden von M. Grabmann, Der Metaphysikkommentar des Augustinus
Triumphus von Ancona, in: Scholastik 16 (1941) 19-21.

37 Cf. Kaeppeli, SOP, I, p. 198-201. In seinen Schriften gegen Heinrich von
Gent und Gottfried von Fontaines behandelt Bernhard mehrmals unser Thema:
Impugnatio quodlibetorum Henrici de Gandavo : reprobatio primi quodlibet, q. 9:
Utrum creatura sit suum esse; reprobatio decimi quodlibet, q. 7: Utrum ponens
essentiam creaturae idem re cum esse possit salvare creationem. Diese beiden



Gravis iactura verae doctrinae 381

Durandus de S. Porciano 40, Franciscus Mayronis 40a, Guido
Terreni 41, Guillelmus de Ockham 42, Henricus de Lubecke 43,

Hervaeus Natalis 44, Humbertus de Prulliaco 45, Jacobus Meten-

Fragen wurden ediert von A. Pattin, La structure de l'être fini selon Bernard
d'Auvergne, in: Tijdschr. Filos. 24 (1962) 709-720 (q. 9) und p. 721-737 (q. 7).

- Reprobatio quocUibetorum Godefridi de Fontibus, reprobatio tertii quodlibet, q. 1 :

Utrum creatura habeat esse reale extra Deum quantum ad esse essentiae ante-
quam habeat esse existentiae ; q. 2 : Utrum esse prius creetur quam essentia. Auch
diese beiden Fragen wurden ediert von A. Pattin, art. cit., p. 690-700 (q. 1);
p. 700-705 (q. 2).

38 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, q. 21 : Utrum in omnibus citra
Deum esse et essentia sit idem realiter, ed. S. A. Porebski, La question de Bernard
Lombardi concernant la différence réelle entre l'essence et l'existence, in: Med.
philos. Polon. 17 (1973) 169-185. Vgl. auch Quodlibet I, q. 9: Utrum esse et essentia
in creaturis différant realiter. Zu den Hss. vgl. Kaeppeli, SOP, I, p. 227-229.

39 Cf. Quodlibet I, q. 7 : Utrum essentia et esse creaturae sint idem vel diversa;
Quodlibet III, q. 9 : Utrum esse et essentia in qualibet substantia creata sint idem
re. Quodl. Ill, 9 wurde ediert von S. André, in: Gregorianum 2 (1921) 249-254;
vgl. auch P. Künzle, Neu aufgefundene Quaestiones quodlibetales Bernhards von
Trilia, in: FZPhTh 4 (1957) 57-58; Kaeppeli, SOP, I, p. 234-237.

40 Cf. Quodlibetum Avenionense II, q. 1 : Utrum in Deo sit compositio essentiae

et esse, ed. P. T. Stella, Durandi a sancto Porciano O. P. Quodlibeta Avenio-
nensia tria, Zürich 1965, p. 171-175; In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8,

q. 2: Utrum in solo Deo esse et essentia sunt idem, Venedig 1571, fol. 35ra-36rb.
Cf. Kaeppeli, SOP, I, p. 339-350; Lohr, MLAC, Traditio, 23 (1967) 403. Vgl. auch
Anm. 28.

40a Der Traktat 'De esse essentiae et existentiae' ist identisch mit dem Quodlibet

VIII des Franz von Mayronis: Venedig 1520 (Nachdruck Frankfurt 1966),
fol. 241rb-244va. Vgl. dazu B. Roth, Franz von Mayronis O. F. M., Werl 1936,

p. 185-186.
41 Cf. Glorieux, LQ, I, p. 169-174; II, p. 113; Lohr, MLAC, Traditio 24

(1968) 190-191. Die Beziehung von Sein und Wesen wird im Quodlibet V, q. 9

(Utrum esse possit causari sine essentia) erörtert.
42 Cf. Summa totius Logicae, Pars III-2, c. 27 : Utrum esse rei et essentia rei

sint duo extra animam distincta inter se, ed. Ph. Boehner, G. Gal, S. Brown,
St. Bonaventure N. Y., p. 553-555; Quodlibet II, q. 7 : Utrum existentia angeli
distinguatur ab essentia eius, Straßburg 1491.

43 Vgl. Quodlibet I, q. 13: Utrum Deus possit producere esse sine essentia;
III, q. 12: Utrum sit dare aliquam differentiam mediam inter differentiam rei et
rationis. Siehe Glorieux, LQ, II, p. 134-137; Kaeppeli, SOP, II, p. 210-211; cf.
L. Sturlese, art. cit., Anm. 14.

44 Cf. De quattuor materiis contra Henricum de Gandavo, II : De esse et essentia,
ed. W. SeiSiko, in: Studia mediewistycne, 11 (1970) 260-273. Quodlibet VII, q. 8:
Utrum esse et essentia in creaturis différant re, ed. W. Seéiko, in: Studia
mediewistycne 11 (1970) 273-279. Zu diesem Autor, seinen Schriften und deren Hss. vgl.
Kaeppeli, SOP, II, p. 231-244; zu unserem Thema, vgl. W. Seäko, Les opinions
d'Hervé Nédellec au sujet de l'essence et l'existence, in: Med. Philos. Polon. 10

(1961) 59-74.
45 Cf. M. Grabmann, Humberti de Prulliaco (f 1298) O. Cist. abbatis de

25



382 Gravis iactura verae doctrinae

sis 46, Jacobus de Therenis 47, Jacobus de Viterbio 48, Johannes de
Janduno 49, Johannes de Napoli 50, Johannes Peckham 51, Johannes
PlCARDI DE LUCIDOMONTE 52, JOHANNES DE POLIACO 53, JOHANNES

Quidort Parisiensis 54, Johannes Sterngacius 55, Nicolaus de

Prulliaco quaestio de esse et essentia, utrum différant realiter vel secundum inten-
tionem, cum introductione bistorica édita, in: Angelicum 17 (1940) 352-369.

46 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8, q. 1 : Utrum in solo Deo
esse et essentia non différant, sed sint idem, ed. M. Bicz, in: Seiïko, Tomasza,
p. 134—145. Cf. die Untersuchung vom selben Autor, ibid., p. 205-227, und Anm. 27.

47 Cf. Quodlibet I, q. 1 : Utrum, si esse non differret ab essentia, posset salvari
creatio; Quodlibet II, q. 1 : Utrum esse et essentia in Deo minus différant quam in
modo significandi, ed. P. Glorieux, Jacques de Thérines, Quodlibet I et II, Paris
1958 (Textes philos, du moyen âge 7), p. 24—53; 193-196.

48 Cf. Quodlibet I, q. 4: Utrum salvari posset creatio, si non differret realiter
esse et essentia in creaturis, ed. E. Ypma, Jacobi de Viterbio O. E. S. A. Disputatio
prima de Quolibet, Würzburg 1968 (Cassiciacum Suppl. 1), p. 43-61.

49 Cf. Quaestiones in Metaphysicam, Liber IV, q. 3 : Quaeritur utrum in rebus
causatis esse sit aliud ab essentia, Venedig 1553 (Reprint Frankfurt 1966), fol. 47vb-
48vb. Literaturangaben bei Lohr, MLAC, Traditio 26 (1970) 208-215.

50 Cf. Quaestiones variae, q. 9 : Utrum in Christo sit duplex esse, Neapel 1618,

p. 77-84; Quodlibet V, q. 7 : Utrum omnia, quae sunt in eodem subiecto existant
per unum esse, ed. W. Sei^ko, in: SeRko, Tomasza, p. 126-129; Quodlibet IX, q. 6:
Utrum creatura posset creari, si in ea non differrent esse et essentia. Cf. Glorieux,
LQ, II, p. 159-173, sowie Kaeppeli, SOP, I, n. 2528, wo die Hss. der Quodlibeta
vermerkt werden.

51 Cf. Summa de esse et essentia, ed. F. Delorme, La 'Summa de esse et essentia'

de Jean Peckam, archevêque de Cantorbéry, in: Studi francescani N. S. 14

(1928) 61-71.
52 Cf. Quaestiones 38 (Coloniae disputatae), q. 20: Utrum esse et essentia

différant realiter vel sint idem, ed. W. Senko, Joannis Picardi de Lichtenberg
Quaestio disputata de esse et essentia ex codice 748 Bibliothecae Jagellonicae, in:
Med. Philos. Polon. 8 (1961) 5-28.

53 Cf. Quodlibet I, q. 6 : Utrum essentia sive esse essentiae distinguatur
realiter ab esse existentiae, ed. W. Seäko, in: Se^ko, Tomasza, p. 121-125.

54 Cf. Quodlibet I, q. 7 : Utrum Deus possit aliquid producere, quod non sit
determinatae naturae vel quidditatis; q. 8: Utrum aliquid positivum possit produci
a non ente, ed. A. J. Heiman, The first Quodlibet of Jean Quidort, in: Nine Mediaeval

Thinkers, Toronto 1955 (Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies and
Texts 1), p. 283-286. Vgl. In Petri Lombardi Sententias, Liber II, dist. 1, q. 2:
Utrum in rebus creatis différant essentia et esse realiter vel sint idem secundum rem,
ed. J.-P. Müller, Jean Quidort de Paris O. P., Commentaire sur les Sentences,
Livre II, Rom 1964, p. 14-20. — Vgl. A. J. Heiman, Essence and «Esse» according
to J. Quidort, in: Med. Stud. 15 (1953) 137-146; C. Trabold, Das esse actualis
existentiae nach J. Quidort, in: FZPhTh 5 (1958) 3-36; A. J. Heiman, Two questions
concerning the «esse» of creatures in the doctrine of John Quidort, in: An E. Gilson
tribute, Milwaukee 1959, p. 51-67; F. A. Cunningham, The «Real Distinction» in
John Quidort, in: J. Hist. Philos. 8 (1970) 9-29.

55 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8, q. 1 : Utrum in creaturis
différât esse ab essentia, ed. M. Grabmann, Die Lehre des Johannes Theutonikus



Gravis iactura verae doctrinae 383

Barro 56, Nicolaus Trivet 57, Odo de Castro Radulfi 58, Petrus
de Alvernia 59, Petrus Aureoli 60, Petrus de Falco 61, Petrus
Johannes Olivi 62, Richardus Knapwell 63, Richardus de Media-

villa 64, Rogerius Marston 6s, Thaddaeus de Parma 66, Thomas de

O. P. über den Unterschied von Wesenheit und Dasein (Cod. Vat. Lat. 1092), in:
Jahrbuch für Philosophie und spekulative Theologie 17 (1903) 43-51. Vgl. dazu die
hervorragende Untersuchung von W. Senner, Johannes von Sterngassen. Studien
zu seiner Person und zu seinem Sentenzenkommentar, Louvain université catholique,
Mémoire de Licence, 1976 (Masch.).

56 Cf. Quodlibet I, q. 1 : Utrum possit salvari creatio dato quod non différant
esse et essentia. Dazu Glorieux, LQ, I, p. 230-242.

57 Cf. Quodlibet XI, q. 3: Utrum in omni re composita ex potentia et actu sit
compositio ex esse et essentia, ed. W. Seäko, in: Senko, Tomasza, p. 130-133; vgl.
ebenfalls Quodlibet II, q. 4 : Utrum esse actualis existentiae addat rem aliquam
super essentiam creaturae. Zu den Hss. vgl. Glorieux, LQ, I, p. 246-254 und II,
p. 204.

58 Cf. Quodlibet I, q. 6 : Quomodo quo est et quod est sunt in rebus ; Ms. :

Paris, Nat. Lat. 15571, fol. 114a. Weitere Hss. bei Glorieux, LQ, II, p. 75-76.
59 Cf. Quodlibet II (1297), q. 4: Utrum esse in effectu sit in essentia substantiae

aliquid causatum ; III (1298), q. 4 : Utrum essentia rei creatae sit essentia ab aeterno.
Die Hss. dieser Quodlibeta werden verzeichnet bei Glorieux, LQ I, p. 257 ; LQ II,
p. 219; vgl. auch Lohr, MLAC, Traditio 27 (1971) 334—346.

60 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8 (q. 21), ed. E. Buytaert,
Peter Aureoli, Scriptum super primum Sententiarum, vol. II, S. Bonaventura-
Louvain-Paderborn 1956, p. 884-929. Vgl. auch F. A. Prezioso, Essenza ed esi-
stenza in Pietro Aureoli, in: Rass. Sc. filos. (1965) 104—125.

61 Cf. Quodlibet II (1280-1281), q. 1: Utrum Deus posset facere essentiam
creaturae sine esse, ed. A. J. Gondras, in: Arch. hist, doctr. litt. MA 33 (1966) 180-
187.

62 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber II, q. 8: An esse et essentia sint
idem, ed. B. Jansen, Fr. Petrus Johannis Olivi O. F. M. quaestiones in secundum
librum Sententiarum, Quaracchi 1922 (Bibl. franc, schol. Medii Aevi 4), p. 146-159.
Vgl. auch W. Hoeres, Der Unterschied von Wesenheit und Individuation bei
Olivi, in: Scholastik 38 (1963) 54-61.

63 Cf. Quodlibet I (1284—1285), q. 9: Utrum esse creaturae sit de eius essentia.
Ms.: Cambridge, Peterhouse cod. 128, fol. 114v.

64 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber II, dist. 3, art. 1, q. 1: Utrum in
angelis sit aliqua realis compositio ex esse et essentia, Brixiae 1591, fol. 48b-51a;
Quodlibet I (1285), q. 8: Utrum esse actualis existentiae sit idem re cum essentia
cuius est esse. Die Quodlibeta Richards sind mehrmals ediert worden: Venedig
1507, 1509; Paris 1510, 1519, 1529; Brixen 1591. Die 8 Hss. dieses Quodlibet sind
vermerkt bei Glorieux, LQ, I, p. 267. Cf. E. Hocedez, Richard de Middletown.
Sa vie, ses œuvres, sa doctrine, Louvain 1925, p. 397—407; Z. Wlodek, Au sujet des
recherches sur la chronologie des œuvres de Richard de Mediavilla, in: Med. philos.
Polon. 3 (1959) 3-6.

65 Cf. Quodlibet I (1282-1283), q. 11 : Utrum esse sit accidens rei cuius est vel
sit idem cum essentia sua, ed. G. F. Etzkorn et I. C. Brady, Rogerii Marston
O. F. M. Quodlibeta quattuor, Quaracchi 1968 (Bibl. franc, schob Medii Aevi 26),

p. 28-31.
66 Dieser Averroist hat eine Quaestio zu unserem Thema verfaßt : Utrum esse



384 Gravis iactura verae doctrinae

Balliaco 67, Thomas de Sutton 68. Auch eine Anzahl anonym
überlieferter Werke 69 und die verschiedenen Kommentare zum thomistischen

et essentia sint idem realiter vel différant, Ms. Vat. Lat. 6768, fol. 195r-197v.
Eine Edition dieser Quaestio ist in Vorbereitung. Zu dem überaus interessanten
Codex 6768 der vatikanischen Bibliothek cf. A. Maier, Die italienischen Averroi-
sten des Codex Vaticanus latinus 6768, in: Ausgehendes Mittelalter, II, Rom 1967,

p. 351-366. Neuere Literatur zu Thaddaeus bei Lohr, MLAC, Traditio 29 (1973) 151.
67 Cf. Quodlibet V, q. 4 : Supposito quod esse et essentia sint idem realiter et

supposito quod essentia creaturae sit ab aeterno, utrum implicet contradictionem
dicere quod creatura non possit esse ab aeterno, ed. P. Glorieux, Thomas de Bailly,
Quodlibets, Paris 1960 (Textes philos, du moyen âge 9), p. 353-366.

68 Thomas hat einen eigenen Traktat (De esse et essentia) zum Problem von
Wesen und Sein verfaßt, den W. Seäko entdeckt hat: Trzy Studia nad spusciznq
i poglqdami Tomasza Suttona dotyczqcymi problemu istoty i istniena, in : Studia
med. 11 (1970) 233-259. Dieselbe Schrift wurde von Seûko ein erstes Mal ediert in:
Arch. hist, doctr. litt. MA 27 (1960) 244-266. Der Traktat des Thomas gehört ohne
Zweifel zu den bedeutendsten Dokumenten der Kontroverse um esse und essentia.
Cf. ebenfalls Quodlibet III, q. 8 : Utrum in creaturis sit realis compositio essentiae
et esse per creationem; 9: Utrum creatura posset annihilari, si non differrent in ea
realiter esse et essentia; IV, q. 13: Utrum in uno supposito sit tantum unum esse
actuale quo tarn substantia quam accidentia dicantur actualiter existere, ed. M.
Schmaus/M. Gonzalez-Haba, Thomas von Sutton, Quodlibeta, München 1969,

p. 390-397; 398-402; 583-586. Noch bedeutsamer: Quaestiones ordinariae, q. 26:
Utrum in angelis sit realis compositio essentiae et esse existentiae, ita quod esse
illud sit extra rationem essentiae aliquid absolutum additum essentiae, ed. J.
Schneider, Thomas von Sutton, Quaestiones ordinariae, München 1977, p. 715-
743. Zur Lehre des Thomas bezüglich des Unterschieds von Sein und Wesen cf.
J. Schneider, op. cit., p. 215*-240*.

69 Es ist nicht möglich, hier eine vollständige Liste der anonym überlieferten
Schriften, in denen unser Problem behandelt wird, vorzulegen. Trotzdem seien
einige wenige Texte, deren Erforschung sich lohnen würde, genannt. Einige davon
sind ediert worden : a) Cambrai, Bibl. municipale, Cod. 486, fol. 42ra-88ra :

Quaestiones in Metaphysicam /-// et IV-V. In diesem Kommentar wird Liber IV, q. 4,
die uns beschäftigende Problematik aufgegriffen: Utrum in causatis différât esse
a re vel saltern ab essentia rei ita, quod esse non sit de essentia rei. A. Maurer hat
diese Frage ediert: Another Redaction of the Metaphysics of Siger of Brabant, in:
Med. Stud. 11 (1949) 229-232. A. Maurer vermutete zuerst (art. cit.), daß es sich
um eine der verschiedenen Fassungen des Metaphysikkommentars von Siger von
Brabant handle, hat aber dieses Urteil später revidiert: The State of Historical
Research in Siger of Brabant, in: Speculum 31 (1956) 49-56, vor allem p. 53. Vgl.
Anm. 34. - b) Cambridge, Peterhouse cod. 152, fol. lra-49vb, Quaestiones in
Metaphysicam I-IX. Auch in diesem Kommentar wird eine uns interessierende Frage
gestellt: Liber IV, q. 3: Utrum omnia entia causata sint entia per essentiam suam
vel per dispositionem additam essentiae (fol. 14va-15rb) herausgegeben von A.
Zimmermann, Die Quaestio über Wesen und Sein aus einem anonymen Metaphysikkommentar

des späten 13. Jahrhunderts, in: Med. philos. Polon. 16 (1971) 3-23
(Edition p. 6-14). Zu dieser Hss. und dem Kommentar vgl. Zimmermann, Verzeichnis,

p. 17-20 sowie p. 98-106. - c) Florenz, Bibl. Naz., Cod. E 1 152,fol. 265r-316r:
Quaestiones in Metaphysicam. Die Frage 'Utrum esse sit de essentia rerum creata-



Gravis iactura verae doctrinae 385

Opusculum De ente et essentia 70, insbesondere die frühen Kommentare

rum' wurde partiell ediert von M. Grabmann, Circa historiam (Anm. 30), p. 67-69.

- d) Ebenfalls von M. Grabmann, art. cit., p. 71-72, wurde die q. 'Utrum esse et
essentia différant realiter' aus einem anonymen Metaphysikkommentar der UB
Leipzig, Cod. Lat. 1444, fol. 143r-144r, z. T. transkribiert, e) Zu erwähnen sind auch
die beiden qq. des cod. 491 der Bibl. communale von Brügge, auf die E. Hocedez
hingewiesen hat: Deux questions touchant la distinction réelle entre l'essence et
l'existence, in: Gregorianum 10 (1929) 365-386. f) Pelplin, Seminarbibliothek, cod.
53/102: Utrum in omni alio citra Deum différât esse et essentia, ed. W. Senko, in:
Senko, Tomasza, p. 173-179. Vgl. dazu W. Senko, Quelques contributions à
l'histoire de la littérature philosophique du XIVe s. d'après le ms 53/102 de la
Bibliothèque du Grand Séminaire de Pelplin, in: Med. philos. Polon. 11 (1963) 69—85.

- Von den unedierten Texten verdienen Erwähnung: 1) Basel, Cod. B VII 9,
fol. 77ra-100rb : Quaestiones disputatae incerti auctoris. In dieser Sammlung lesen wir
fol. 83ra-va: Utrum in rebus creatis différant esse et essentia realiter (q. 11). Cf. G.

Meyer, M. Burckhardt, Die mittelalterlichen Handschriften der UB Basel, Abteilung

B, Theol. Pergamenthandschriften, I, Basel 1960, p. 690-691.-2) Auf eine ebenfalls

in Basel aufbewahrte q. (Quaeritur utrum essentia creaturae sit suum esse,
Cod. F. I. 15 fol. 80rb-82rb) hat P. Künzle hingewiesen: Unbekannte Scholastiker-
Handschriften der UB Basel, in: Mélanges J.-P. Müller, Rom 1974, p. 468. - 3)
Cambridge, Peterhouse cod. 192, III, fol. lra-24vb: Quaestiones in Metaphysicam
I-IV. Cf. Liber IV, q. 8; Utrum esse sit de essentia in rebus causatis (fol. 22rb-
24rb). Dazu Zimmermann, Verzeichnis, p. 121. -4) Cambridge, Peterhouse cod. 192,
IV, fol. lra-53r: Quaestiones in Metaphysicam I-IV. Vgl. Liber IV, q. 8: Utrum
esse causati sit de eius essentia (fol. 16ra-18ra). Dazu Zimmermann, Verzeichnis,
p. 124. - 5) Oxford, Oriel College, Cod. 33, 10, fol. 199ra-261ra: Quaestiones in
Metaphysicam I-VII. Cf. Liber IV, q. 11: Utrum esse rei causatae sit de essentia
illius rei cuius est (fol. 223rb-226va). Dazu Zimmermann, Verzeichnis, p. 35-37;
p. 132-139. - 6) Oxford, Oriel College, Cod. 33, 11, fol. 262ra-268ra: Quaestiones in
Metaphysicam VII. Cf. q. 3: An esse sit de essentia rei (fol. 267vb-268ra). Dazu
Zimmermann, Verzeichnis, p. 140. - 7) Vat. Lat. 2173, fol. 78r-209r: Quaestiones in
Metaphysicam I-IX et XII e comm. Henrici de Bruxellis compilatae. Vgl. Liber IV,
q. 23: Utrum esse et essentia sint idem (fol. 105r-106r). Teilweise transkribiert von
M. Grabmann, Circa historiam, p. 65-67. Zu diesem cod. siehe A. Maier, Codices
Vaticani latini, cod. 2118-2192, Vatikan 1961, p. 162-164; cf. auch Lohr, MLAC,
Traditio 24 (1968) 218-219; M. Grabmann, Die Aristoteleskommentare des Heinrich

von Brüssel und der Einfluß Alberts des Großen auf die mittelalterliche
Aristoteleserklärung, München 1943 (Sb. d. Bayerischen Akad. d. Wiss., Jg. 1943,
Heft 10).

70 Zu den zahlreichen, z. T. anonymen Kommentaren der Schrift des Aqui-
naten cf. M. Grabmann, Die Schrift De ente et essentia und die Seinsmetaphysik
des hl. Thomas von Aquin, in: Mittelalterliches Geistesleben, I, München, 1926, p.
314—331; Ders., De commentariis in opusculum S. Thomae Aquinatis De ente et
essentia, in: Acta Pont. Acad. Rom., 5, 1938, Turin-Rom 1939, p. 7-20; K. Feckes
Das Opusculum des hl. Thomas von Aquin 'De ente et essentia' im Lichte seiner
Kommentare, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters, Münster 1935 (Beiträge
z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters, Suppl. 111,1), p. 667-681 ; W. Seüko, Les
commentaires anonymes du XVe siècle sur le 'De ente et essentia' de S. Thomas d'Aquin,
Med. philos, polon. 3 (1959) 7-16.



386 Gravis iactura verae doctrinae

von Conradus de Prussia 71 und Armandus de Bellovisu 72 erforderten

in diesem Zusammenhang eine Untersuchung.
Das Vorhaben dieser Studie ist wesenthch bescheidener: Es sollen

lediglich einige Voraussetzungen zu einer Deutung der Schrift des
deutschen Dominikaners erarbeitet werden. Es wäre ein unverzeihlicher

Fehlgriff, wollte man diese Vorarbeit mit der philosophischen Interpretation

selbst verwechseln.

2. Vorbemerkung zum Antithomismus Dietrichs

Die neuere Forschung73 hat in vermehrtem Maß auf den
Antithomismus Dietrichs hingewiesen. Darunter ist eine polemische Stellungnahme

zu für den Aquinaten typischen Lehren zu verstehen.
Besonders wichtige Punkte, wo Dietrich sich bewußt von Thomas

trennt, sind folgende :

a) Seine gesamte Lehre vom Intellekt, wie er sie vor allem in seinen

beiden Traktaten De visione beatifica und De intellectu et intelligibili
entfaltet, ist nicht nur von derjenigen des Thomas verschieden, sondern

Dietrich bezieht sich ständig kritisch auf Thomas, z. B. wenn er behauptet,

der menschliche Intellekt erkenne sich selbst und alles per essen-

tiam74, der intellectus agens sei Substanz 75, das Wesen des intellectus
possibilis sei bis anhin falsch verstanden worden 76, der intellectus agens
sei keineswegs nur ein Teil der Seele, sondern ihre Ursache und ihr Prin-

71 Der erste Kommentar zur Schrift des Aquinaten stammt von einem gewissen

Conradus de Prussia. Er ist neuerdings erstmals ediert worden: J. A. Corbett,
J. Bobik, The Commentary of Conrad of Prussia on the De ente et essentia of St.
Thomas Aquinas, Den Haag 1974.

72 Expositio super librum de ente et essentia S. Thomae de Aquino, Padua
1482. Es gibt davon einen weiteren frühen Druck: Venedig 1496. Th. Kaeppeli,
SOP, I, n. 317, sind 24 Hss. bekannt. Zu diesem wohl zwischen 1323 und 1328
entstandenen Kommentar vgl. M.-H. Laurent, Armand de Belvézer et son commentaire

sur le De ente et essentia, in : Rev. thorn. 35 (1936) 426-436 ; W. Seäko, Les
manuscrits des commentaires d'Armand de Bellovisu, de Gérard de Monte et de

Jean Versor, in: Med. philos. Polon. 2(1958) 13-18; weitere Literatur bei Kaeppeli,
SOP, I, p. 120-121.

73 Cf. vor allem K. Flasch, Einleitung, in: Opera omnia, t. I, p. XVI-XIX;
L. Sturlese, Gottebenbildlichkeit (Anm. 14), p. 194-195.

74 De. vis. beat., ed. B. Mojsisch, 1. 1. 3., p. 26-27; 1. 1. 5., p. 30-31.
75 Cf. De int., II, 1-9, ed. B. Mojsisch, p. 179-184.
76 De. vis. beat., ed. cit., 1. 1., p. 25-36.



Gravis iactura verae doctrinae 387

zip 11. Dietrich verwirft zudem die thomistische Lehre vom lumen
gloriae 78. An einigen Stellen, wo er sich eindeutig mit Thomas
auseinandersetzt, ist seine Kritik besonders heftig, z. B. in De vis. beat., wo
er die Interpretation des Thomas von De anima III, 5 einmal als rudis
expositio79, ein anderes Mal als lächerlich bezeichnet80.

b) In seinem Traktat De accidentibus 81 sowie in der Schrift De

quiditatibus entium82 kritisiert er die der thomistischen Eucharistielehre
zugrunde gelegte Theorie der Akzidentien. Auch hier ist immer wieder

von ruditas und falsitas oder von cavillatio die Rede, wenn die thomistischen

Argumente zur Sprache kommen 83.

c) An mehreren Stellen seines Werkes tadelt er die thomistische
Individuationslehre 84.

d) Dietrich lehnt auch die Angelologie des Thomas ab, besonders
in drei Aspekten, nämlich bezüglich der Identifikation von Engeln und
Intelligenzen 85, der Erkenntnis der Engel86 und auch betreffs der
Auffassung, jeder Engel bilde eine eigene Art87.

Dazu kommen die unten zu besprechenden Thesen zu Sein und
Wesen.

Diese Aufzählung dürfte genügen, um zu zeigen, daß man in der
Tat legitimerweise von einem Antithomismus des Freibergers sprechen
kann: Wer, wenn er von Thomas und seinen Anhängern handelt, diese

77 De int., II, 2-12, ed. cit., p. 147-155.
78 De vis. beat., ed. cit., 3. 2. 3., p. 72-73.
79 Es geht um den Satz 'quod semper nobilius est agens patiente' (De anima

III, 5, 430al9). Dazu sagt Dietrich (De vis. beat., ed. cit., 1. 1. 2. 2., p. 24, 44-4-5) :

Contemnenda est autem aliquorum rudis expositio, qua exponunt iam dicti Philo-
sophi verbum. Vgl. Thomas Aquinas, Quaest. disp. de anima, 5, ad 10.

80 De vis. beat., ed. cit., 1. 1. 2. 3., p. 24, 61-64. Dazu cf. Thomas Aquinas,
Summa theol., I, 79, 4, ad. 2; II CG 78, n. 1595.

81 Ed. W. Wallace, in: The scientific Methodology (Anm. 5), p. 306-324.
Eine neue, vollständige und kritische Ausgabe dieses Textes wird vorbereitet von
M. R. Pagnoni-Sturlese für Band III der Opera omnia.

82 Ed. A. Maurer, in: Med. Stud. 18 (1956) 173-203.
83 Cf. vor allem die bisher unedierten c. 6, 16, 19 des Traktates De acc.
84 Man stößt sehr oft auf dieses Thema, cf. e. g. De int., II, 13-19, ed. B.

Mojsisch, p. 155-159; De luce, ed. W. Wallace, op. cit., p. 358-360.
85 Vgl. dazu De int., I, 12, ed. cit., p. 144—145, sowie die sehr wichtige Studie

von L. Sturlese, II 'De animatione caeli' (Anm. 13).
86 Vgl. De cognitione entium separatorum, c. 59-62, ed. H. Steffan, Opera

omnia, t. II.
87 Vgl. De int., II, 24-26, ed. cit., p. 163-165. Zur Angelologie Dietrichs cf.

H. Steffan, Dietrich von Freiberg (Anm. 17), p. 53-94.



388 Gravis iactura verae doctrinae

communiter loquentes heißt88, manifestiert keine besondere Wertschätzung

für seine so benannten Gesprächspartner.
Diese Haltung Dietrichs wäre nun kein besonders zu erwähnendes

Faktum, wenn Dietrichs schriftstellerische Tätigkeit nicht mit der Zeit
der großen Auseinandersetzung um Thomas zusammenfiele und wenn
Dietrich nicht zum Dominikanerorden gehörte. In der bisherigen
Erforschung des Streits um die Lehre des Thomas wurde nicht genügend
beachtet, daß Dietrich eindeutig gegen Thomas Stellung bezogen hat.

Der Stand der Forschung der Entwicklung dieses Streites, der durch
die Heiligsprechung im Jahre 1323 eine erste Schlichtung erfährt, wurde

neuerdings von P. Glorieux 89 bestens dargestellt, ohne daß allerdings
darin auf Dietrich verwiesen wird. Nicht allein die Verurteilung von
1277 90 oder ihr Oxforder Pendant91, sondern vor allem der von
Wilhelm von La Mare ausgelöste Korrektorienstreit92 und die

darauffolgende Stellungnahme der Franziskaner auf dem Generalkapitel von
Straßburg im Jahre 1282 93 stellen die hauptsächlichsten Momente
dieser Auseinandersetzung dar.

Zu den Repliken auf diese Angriffe gegen Thomas gehören nicht
nur die vier Antwortschreiben auf das Correctorium 94, sondern ebenfalls

88 Vgl. De accidentibus, 1, ed. W. Wallace, op. cit., p. 306.
89 Pro et contra Thomam. Un survol de cinquante années, in: Mélanges

J.-P.-Miiller, Rom 1974 (Studia anselmiana 63), p. 255-287.
90 Cf. dazu die hervorragende Studie von R. Hissette, Enquête sur les 219

articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977 (Philosophes médiévaux

22).
91 Cf. Glorieux, art. cit., p. 260. Vgl. ebenfalls: D. A. Callus, The condemnation

of St. Thomas at Oxford, Oxford 19552; M.-D. Chenu, La première diffusion
du Thomisme à Oxford, Arch. hist, doctr. litt. MA 3 (1928) 185-200; P. Glorieux,
Comment les thèses thomistes furent proscrites à Oxford (1284-1286), in: Rev.
thorn. 32 (1927) 259-291; F. J. Roensch, Early thomistic School, Iowa 1964.

92 Vgl. dazu neuerdings: L. Hödl, Geistesgeschichtliche und literarkritische
Erhebungen zum Korrektorienstreit (1277—1287), in: Rech, théol. anc. méd. 33

(1966) 81-114; Idem, Neue Nachrichten über die Pariser Verurteilung der thomi-
stischen Formlehre, in: Scholastik 39 (1964) 178-196; von den altern Untersuchungen

sind zu beachten : R. Creytens, Autour de la littérature des correctoires, in :

Arch. ff. praed. 12 (1942) 313-330; P. Glorieux, La littérature des correctoires,
simples notes, in: Rev. thorn. 33 (1928) 69-96; Idem, Les correctoires, in: Rech,
théol. anc. méd. 14 (1947) 287-304.

93 Cf. P. Glorieux, Pro et contra Thomam, p. 262-263.
94 Die vier Korrektorien sind: Quare, Sciendum, Circa, Quaestione. Sie sind

ediert worden: a) Le Correctorium corruptorii 'Quare', ed. P. Glorieux, Kain 1927

(Bibl. thom. 9) ; b) Le Correctorium corruptorii 'Sciendum', ed. P. Glorieux, Paris
1956 (Bibl. thom. 31); c) Circa: J.-P. Müller, Le Correctorium corruptorii de Jean



Gravis iactura verae doctrinae 389

das Apologeticum veritatis contra corruptorium des Rambertus von
Bologna 95, die Reportationes dictorum a a fratre Egidio in I Sent, des

Robert von Orford 96, die gegen Heinrich von Gent, Gottfried
von Fontaines und Jacobus von Viterbio gerichteten Schriften des

Bernhard von Auvergne 97, die 1302 entstandene Schrift De quattuor
materiis des Hervaeus Natalis 98 sowie dessen Defensio doctrinae
S. Thomae Aquinatis ", um nur die wichtigsten Dokumente zu nennen.
Dies ist alles ziemlich gut bekannt.

Vielleicht weniger beachtet sind die verschiedenen Beschlüsse der
Ordensleitung der Dominikaner zugunsten der thomistischen Lehre. Will
man aber Dietrichs Lehre und seine Ablehnung des Thomismus historisch

richtig bewerten, so ist es unumgänglich, diese Dimension einzubeziehen.
Aus diesem Grunde seien hier kurz die wichtigsten Stellungnahmen von
Seiten des Ordens, dem Dietrich angehörte, aufgezählt:

(1) Durch die Oxforder Verurteilung durch R. Kilwardby O. P.

veranlaßt beschließt das Generalkapitel von Mailand 1278, zwei fratres
zur Überprüfung der Lage nach England zu senden, damit dieser Ordensskandal

beendet werde. Sie sollen Vollmacht zur Bestrafung der Schuldigen

haben 10°.

(2) Bereits im folgenden Jahre beschließt das Generalkapitel von
Paris (1279): Cum venerabilis vir memorie recolende fr. Thomas de

Aquino, sua conversacione laudabili et scriptis suis multum honoraverit
ordinem. nec sit aliquatenus tolerandum. quod de ipso vel scriptis eius

aliqui irreverenter et indecenter loquantur. eciam aliter sencientes.

iniungimus prioribus provincialibus et conventualibus et eorum vicariis
ac visitatoribus universis. quod si quos invenerint excedentes in predictis.
punire acriter non postponant101.

Quidort de Paris, Rom 1941 (Studia anselmiana 12-13); d) Quaestione: J.-P. Müller,

Le Correctorium corruptorii 'Quaestione', Roma 1954 (Studia anselmiana 35).
Zur Autorschaft vgl. P. Glorieux, art. cit., p. 263-266.

95 Rambert de' Primadizzi de Bologna, Apologeticum veritatis contra Corruptorium,

Edition critique par J.-P. Müller, Vatikan 1943 (Studi e Testi 108).
96 Ed. A. Vella O. P. : Robert d'Orford, Reprobationes dictorum a fratre

Egidio in I Sent., Paris 1968 (Bibl. thom. 38).
97 Vgl. Anm. 37
98 Vgl. Anm. 44
99 Fast ganz ediert bei E. Krebs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre

der Hochscholastik, Münster 1912 (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters
11, 3-4) p. 1*-108*.

100 Monumenta ordinis fratrum praedicatorum historica, 3, Rom 1898, p. 199,
1-11.

101 MOPH, 3, p. 204, 19-25.



390 Gravis iactura verae doctrinae

(3) Während diese beiden ersten offiziellen Texte nur darauf Wert
legen, daß die Verleumder des Thomas bestraft werden, kommt im
Beschluß des Generalkapitels von Paris 1286 ein neuer Aspekt hinzu:
Die Ordensmitglieder werden aufgefordert, die Lehre des Aquinaten
streng zu befolgen: Districtius iniungimus et mandamus, ut fratres
omnes et singuli. prout sciunt et possunt. efficacem dent operam ad
doctrinam venerabilis magistri fratris Thome de Aquino recolende me-
morie promovendam et saltern ut est opinio defendendam102. Wer
dagegen verstößt soll seines Amtes enthoben werden 103.

(4) Die Akten des Generalkapitels von Saragossa von 1309

enthalten einen noch eindeutigeren Text: Volumus et districte iniungimus
lectoribus et sublectoribus universis, quod legant et déterminent secundum

doctrinam et opera venerabilis doctoris fratris Thome de Aquino,
et in eadem scolares suos informent, et studentes in ea cum diligencia
studere teneantur. Qui autem contrarium fecisse notabiliter inventi
fuerint nec admoniti voluerint revocare, per priores provinciales vel

magistrum ordinis sic graviter et celeriter puniantur, quod sint ceteris
in exemplum 104.

In den 1313 in Metz 105 und 1315 in Bologna 106 verabschiedeten
Beschlüssen kommt dieselbe Haltung zum Vorschein. Diese beiden
letzten Beschlüsse sind wahrscheinlich vor allem gegen Durandus de
S. Porciano 107 gerichtet. Vielleicht gehört Dietrich zu dieser Zeit
bereits zu den Toten 108.

Trotz seiner z. T. heftigen Angriffe auf Thomas kennen wir keine

Verurteilung der Lehren Dietrichs durch seinen Orden. Seine Philosophie
weicht aber sicher nicht weniger von der Lehre das Aquinaten ab als

jene seines Mitbruders Durandus. Die historische Forschung steht hier

vor einem noch ungelösten Rätsel. Allein eine eingehende Untersuchung
zur Dominikanerphilosophie in Deutschland zu Beginn des XIV. Jahr-

102 MOPH, 3, p. 235, 1-4.
103 Cf. MOPH, 3, p. 235, 4-9.
1M MOPH, 4, p. 38, 23-29.
105 Cf. MOPH, 4, p. 64, 26-65, 12.
106 Cf. MOPH, 4, p. 81, 10-26.
107 Vgl. dazu J. Koch, Durandus de S. Porciano. Forschungen zum Streit um

Thomas von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts, I. Teil, Münster 1927 (Beiträge
z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters 26, 1). p. 409-417.

108 Weil das letzte offizielle Zeugnis über Dietrich aus dem Jahre 1310 stammt,
glaubte E. Krebs (Meister Dietrich, Münster 1906, p. 13), Dietrich sei bald nach
1310 gestorben. Diese Ansicht wurde neuerdings von L. Sturlese in Frage gestellt.
Vgl. dazu die Anm. 1 genannte Biographie, p. 127-128.



Gravis iactura verae doctrinae 391

hunderts könnte hier einige Klarheit schaffen. Eines aber scheint mir
festzustehen : Der Leser der Traktate Dietrichs darf diesen ordensinternen
Konflikt nicht übersehen, sonst läuft er Gefahr, die Stoßrichtung und
die Absicht Dietrichs ganz einfach zu verkennen.

3. Wer sind die contradicentes in Dietrichs Traktat?

Dietrichs Schrift De ente et essentia umfaßt zwei Teile. In einem
ersten Teil werden zur Vermeidung von Äquivokationen, wie er selber

sagt109, die wichtigsten ontologischen Begriffe auf ihre Bedeutung hin
untersucht. Darauf werden wir später zurückkommen. Im zweiten Teil
kommen, wie bereits im Proöm angekündigt wird uo, die contradicentes

zu Wort. Sie behaupten folgendes: Dicunt enim, quod in omnibus enti-
bus creatis différant essentia uniuscuiusque a suo esse reali differentia,
et quod sint idem, solum est hoc possibile in prima causa, quae Deus est1U.

Mit den contradicentes sind, das ergibt sich bereits aus diesem Satz,
der nach Dietrichs eigenen Worten die Absicht der Gegner zusammenfassen

soll112, Vertreter der Realdistinktion gemeint.
Läßt sich genauer bestimmen, wen Dietrich mit den nonnulli, die

mittels sophistischer Scheinargumente die Realdistinktion verteidigen,
meint? Die Identifikation der Gegner findet einen Anhaltspunkt in den
vier rationes, welche Dietrich vorträgt und kritisiert113.

3.1. Das erste Argument ist wörtlich dem thomistischen Traktat De

ente et essentia entlehnt. Man trifft es überdies auch bei Aegidius Romanus

114 und Thomas von Sutton 115 an.

109 DEE, Prooemium, 3, p. 25, 18-20.
110 DEE, Prooemium, 3, p. 25, 20-22 : secundo solvendae sunt rationes contra-

dicentium.
111 DEE, II, 1, 1, p. 38, 5-7.
112 Cf. die Titelüberschrift: Praemissa intentione contradicentium ponitur

prima ratio, p. 26, 35-36.
113 DEE, II, 1-4, p. 38-42.
114 Theoremata de esse et essentia, Theor. 12, ed. cit. (Anm. 31), p. 67, 10-17 :

Nam possunt intellegi hae res sensibiles absque eo quod intellegantur esse et absque
eo quod habeant esse. Quod esse non posset nisi essent in potentia ad esse. Possum
enim intellegere rosam, nulla rosa existente. Postquam enim per sensum vel doc-
trinam acquisivi scientiam de rosa, existere ipsius rosae vel esse eius nihil facit ad
scientiam meam, quia obiectum intellectus non est esse sed quidditas. Vgl. auch
Quaest. disp. de esse, q. 9, ed. cit., fol. 20ra; q. 12, fol. 31rb.

115 Quodlibet III, q. 8, ed. cit. (Anm. 68), p. 391, 46-53: Quidquid non est de
intellectu essentiae, illud facit realem compositionem cum essentia et differt realiter
ab ea, si illud sit aliquid reali in eo, in quo est essentia; nulla enim essentia potest



392 Gravis iactura verae doctrinae

Thomas Aquinas, De ente et essentia,

4, ed. Leon., p. 376, 94-101:
Quidquid enirn non est de intellectu
essentie vel quiditatis
hoc est adveniens extra
et faciens compositionem cum
essentia

quia nulla essentia
sine hiis que sunt partes
essentie intelligi potest.
Omnis autem essentia vel quiditas
potest intelligi sine hoc
quod aliquid intelligatur
de esse suo:
possum enim intelligere
quid est homo vel fenix
et tarnen ignorare
an esse habeat in rerum natura.

Theodoricus, De ente et essentia,

II, 1, 1, ed. Imbach, p. 38. 9-14:
Quidquid non est de intellectu
essentiae vel quiditatis
hoc est adveniens extra essentiam
et faciens compositionem cum
essentia

quia nulla essentia sive quiditas
sine his, quae sunt partes
eius intelligi potest.
Omnis autem essentia
potest intelligi sine hoc
quod intelligatur aliquid
de esse suo actuali.
Possum enim intelligere
quid est homo vel phoenix
et tarnen ignoro
utrum esse habeat in rerum natura.

Die Übereinstimmung der beiden Texte ist so erstaunlich, daß man mit
großer Sicherheit behaupten darf, daß hier Dietrich die Auffassung des

Thomas von Aquin wiedergeben will.

3.2. Die zweite von Dietrich angeführte ratio lautet: Omne participans
ahquid differt ab ea re, quam participât116.

Auch dieses Argument findet man bei Thomas von Aquin im
Zusammenhang mit der Unterscheidung von Sein und Wesen :

(1) In VIII Phys., VIII, lect. 21, n. 1268: omne autem participans
componitur ex participante et participato.

(2) Diese Zusammensetzung wird näherhin in bezug auf Sein und
Wesen erörtert in Quodl. II, 2, 1 : Quandocumque autem ahquid praedi-
catur de altero per participationem, oportet ibi ahquid esse praeter id,
quod participatur. Et ideo in qualibet creatura est ahud ipsa creatura,

quae habet esse, et ipsum esse.

(3) Quodl. III, 8: Oportet ergo, quod quaelibet aha res sit ens

participative, ita quod aliud sit in ea substantia participans esse, et ahud

ipsum esse participatum.

intelligi sine illis, quae sunt partes essentiae. Sed omnis essentia creata potest
intelligi sine esse. Possum enim intelligere humanitatem sine existentia actuali.
Ergo esse, cum non sit de intellectu essentiae, differt realiter ab essentia et facit
realem compositionem cum ipsa. Nach Thomas von Sutton (loc. cit., 44-46) ist
dieses Argument das überzeugendste von denen, die man zugunsten der
Realdifferenz vorbringen kann.

116 DEE, II, 2,1, p. 40, 6-7.



Gravis iactura verae doctrinae 393

(4) Schließlich ein letztes Zeugnis: Quaest. disp. de spirit, creat.,
1 : Omne igitur quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet
esse in aliquo receptum; per quod ipsum esse contrahitur; et sie in
quolibet creato aliud est natura rei quae participât esse, et aliud ipsum
esse partieipatum.

Obwohl die Lehre des Aquinaten an einigen Stellen der von Dietrich
genannten ratio ziemlich nahe kommt, scheint mir die Übereinstimmung
nicht ganz überzeugend zu sein. Ich kann nämlich auch C. Fabro 117

nicht zustimmen, wenn er behauptet, daß dieser Aspekt in der Lehre des

Thomas von Sein und Wesen der grundlegende sei. Hingegen spielt er
bei Aegidius Romanus eine entscheidende Rolle. Bei ihm kann man auch

folgenden Satz entdecken, welcher, wie mir scheint, das Vorbild der Diet-
richschen ratio ist: Nam quiequid participât aliquo, est aliquid aliud

preter illud 118. Ähnliche Formulierungen kann man auch im Traktat
De esse et essentia des Thomas von Sutton 119 antreffen. Da aber dieser

Traktat in England entstanden ist und um 1300 geschrieben worden ist120,

kommt er als unmittelbare Quelle Dietrichs kaum in Frage. Deshalb
vermute ich, daß Dietrich hier ein Argument des Aegidius Romanus und
einen Gedanken des Aquinaten zusammenfaßt.
3.3. Die dritte ratio, welche Dietrich nennt, wird von ihm wie folgt
dargestellt: Est et alia ratio, cui innituntur, scilicet ex auetoritate Hilarii,
qui dicit, quod esse non est accidens Deo, sed subsistens Veritas, quasi in
aliis rebus sit esse sicut accidens, sed non in Deo 121.

Es stellt sich hier die Frage, ob dieser Satz ein thomistisches Argument

wiedergibt. Thomas verneint öfters, daß das zur Wesenheit
hinzukommende Sein als Akzidens zu deuten sei: Esse enim rei quamvis sit
aliud ab eius essentia, non tarnen est intelligendum, quod sit aliquod
superadditum ad modum accidentis 122. Indessen gibt es einige Stellen,

wo das Zitat aus De Trinitate des Hilarius 123 in einer Weise benützt

117 Cf. La nozione metafisica di parteeipazione secondo S. Tommaso d'Aquino,
Rom 1950, p. 243-244.

118 Quaest. disp. de esse, q. 9, ed. cit. (Anm. 31), fol. 19ra.
119 vgl. Tractatus de esse et essentia, ed. cit., p. 248, 4-5.
120 Zur Chronologie der Werke des Thomas von Sutton vgl. J. Schneider,

Thomas von Sutton, Quaestiones ordinariae (Anm. 68), p. 44*~57*. Zum Traktat
vor allem p. 52*-53*; 84*-85*. Der Traktat ist nach J. Schneider vor quaest. ord.
26 entstanden, op. cit., p. 52*-53*.

121 DEE, II, 3, 1, p. 41, 2-4.
122 In Metaph. IV, lect. 2, n. 558.
123 De Trinitate VII, 11, PL 10, col. 208B.



394 Gravis iactura verae doctrinae

wird, welche auf den ersten Blick eine Ähnlichkeit mit der zu besprechenden

ratio aufweist :

(1) Quodl. II, 2,1. Es geht hier um die Frage der Zusammensetzung
von Sein und Wesen bei den Engeln. Die Hilariusstelle wird als zweiter
Einwand vorgetragen. Thomas antwortet darauf, indem er Hilarius
korrigiert. Das Sein ist nur in einem ganz bestimmten Sinne Akzidens:
dicendum, quod esse est accidens, non quasi per accidens se habens, sed

quasi actualitas cuiuslibet substantiae 124. Wie man Akzidens verstehen

muß, erfährt man im corpus articuli: Alles, was nicht in der Wesenheit
enthalten ist, kann Akzidens genannt werden 125.

(2) Ein zweiter Text, Quodl. XII, 5,1, lautet ganz ähnlich: Et
quod Hilarius dicit, dico quod accidens dicitur large omne, quod non
est pars essentiae, et sic est esse in rebus creatis, quia in solo Deo esse

est eius essentia. Die gleiche Kritik an Hilarius bringt Thomas auch
De Pot. 5,4 ad 3 126 vor.

Dazu ist zu bemerken: Wenn Thomas den Satz des Hilarius zitiert,
dann korrigiert er ihn immer. Zudem wird die Stelle nie als Argument für
die Realdistinktion verwendet. Diese Aufgabe kommt ihm aber nach der
Dietrichschen Darstellung zu. Man kann also mit ziemlicher Sicherheit
schließen, daß Dietrich hier nicht Thomas von Aquin als contradicens

betrachtet.
Hingegen findet sich bei Bernhard von Trilia 0. P.,127 in seinem

Quodlibet III, 9, folgender Text: relinquitur quod esse rei non sit
omnino idem realiter quod essencia eius; hoc enim est proprium divini
esse; unde Ylarius, libro 7 de Trinitate, longe ante medium: esse, inquit,
non est accidens Deo sed subsistens Veritas vel naturalis generis scilicet
divini proprietas; quod autem est proprium Deo nulli potest creature
convenire 128.

124 Loc. cit. ad 2.
125 Loc. cit., corp. art.: Unde, cum omne quod est praeter essentiam rei,

dicatur accidens, esse quod pertinet ad quaestionem an est, est accidens.
126 Dicendum quod esse non dicitur accidens quod sit in genere accidentis,

si ioquamur de esse substantiae (est enim actus essentiae), sed per quamdam simi-
litudinem ; quia non est pars essentiae, sicut accidens. - Dieser Satz ist die Antwort
auf die Hilariusstelle. Vgl. C. Vansteenkiste, S. Tommaso d'Aquino e S. Ilario di
Poitiers, in: Studi Tomistici, vol. I, Rom 1974, p. 65-71.

127 Vgl. Anm. 39
128 Ed. G. S. André, in: Gregorianum, 2 (1921) 252. Wir haben die

Zählweise des Florentiner Codex adoptiert. Vgl. dazu P. Künzle, Neu aufgefundene
Quaestiones quodlibetales Bernhards von Trilia, in: FZPhTh 4 (1957) 52-58.



Gravis iactura verae doctrinae 395

Der Zusammenhang zwischen Sein als Akzidens und Realdistinktion
ist in diesem Text eindeutig. Noch klarer aber scheint mir dieser Bezug
in einer Stelle des 1292-1296 entstandenen Sentenzenkommentars des

Jean Quidort zu sein 129. Hier liest man tatsächlich in einer Frage, die

explizit vom Verhältnis von Sein und Wesen handelt130: Praeterea dicit
Hilarius, quod in solo Deo esse non est accidens. Ergo in omni creatura
esse est accidens essentiae, et ita esse differt vel est aliud ab essentia 131.

Die in der ratio Dietrichs implizierte These, das Sein sei ein Akzidens,
spielt im Denken des Johannes von Paris eine zentrale Rolle 132. Er
benützt diesen Aspekt seiner Ontologie als Argument für die Realdistinktion,

und zwar mit größerer Eindeutigkeit als Bernhard von Trilia.
Aus diesem Grunde vermute ich, daß Dietrich hier ein Argument des

Johannes von Paris vorlegen will. Es ist nicht unmöglich, daß es in den
Pariser Diskussionen um Sein und Wesen öfter zur Sprache kam. Jedenfalls

kann man es auch bei Johannes Picardi de Lucidomonte O. P.133

antreffen, in einem Text134, der allerdings später entstanden sein

dürfte 135.

3.4. Die Herkunft der vierten ratio läßt sich mit großer Eindeutigkeit
feststellen. Dietrich faßt sie wie folgt zusammen: Quaecumque sunt
idem, sic se habent, quod unum eorum non potest intelligi sub opposito
alterius. Sed omnem essentiam creatam potest quis inteüigere sub

opposito ipsius esse, scilicet sub non esse. Ergo essentia cuiuslibet
creati differt a suo esse 136. Wenn ich die Sachlage richtig beurteile, so

begegnet man diesem Argument zum ersten Mal in der vor 1286

(Weihnachten) verfaßten 11. quaestio der Quaestiones disputatae de esse et

essentia des Aegidius Romanus: Nam nihil potest intelligi cum opposito
sui ipsius. Quicquid ergo potest intelligi cum opposito aliter est realiter

129 Dazu vgl. : Jean de Paris O. P., Commentaire sur les Sentences, Livre I, ed.

J.-P. Müller, Rom 1961 (Studia anselmiana 47), p. XXX; vgl. auch Anm. 54.
130 In Sent. II, dist. I, q. 2 : Utrum in rebus creatis différant essentia et esse

realiter vel sint idem secundum rem, ed. J.-P. Müller, Jean de Paris, Livre II,
Rom 1964 (Studia anselmiana 52), p. 14-20.

131 Op. cit., p. 15, 36-38.
132 Vgl. dazu C. Trabold, Das esse actualis existentiae nach Johannes

Quidort von Paris, in: FZPhTh 5 (1958) 24-36.
133 Vgl. zu diesem Schriftsteller Kaeppeli, SOP, II, p. 527 und Anm. 52.
134 Ed. W. Seäko (Anm. 52), p. 27.
135 Johannes war erst um 1310-1311 Magister in Paris und die Quaest. disp.

war dem magister vorbehalten.
136 DEE, II, 4, 1, p. 41, 22-42, 25.



396 Gravis iactura verae doctrinae

differens ab ipso. Erit ergo essentia realiter differens ab esse 137. Diese

ratio wird dann zu einem wichtigen Argument in der ganzen Diskussion:
Heinrich von Gent nimmt in seinen Quodl. X, 7 darauf Bezug138,

Aegidius verteidigt sie in der quaestio 12 139, Gottfried von Fontaines
erörtert sie im Quodl. III, 114°. Auch Thomas von Sutton beruft sich
darauf in seinem Quodl. III, 9 141.

3.5. Dieser Versuch einer Identifikation der contradicentes in Dietrichs
Schrift führt zu folgenden, wie mir scheint, nicht ganz belanglosen
Ergebnissen :

3.5.1. Die Urheber der rationes 1 und 4 lassen sich mit Eindeutigkeit

feststellen, während für die beiden verbleibenden Argumente ernsthafte

Vermutungen bestehen.

3.5.2. Daraus erhellt: Dietrich bekämpft in seiner Schrift nicht
allein Thomas von Aquin, sondern ebenfalls andere Vertreter der
Realdistinktion, deren Einflußbereich vor allem die Universität Paris
war. Es ist, wenn man überdies die Problematik einbezieht, sehr
wahrscheinlich, daß der Traktat in Paris entstanden ist.

3.5.3. Die Identifikation des Urhebers der ratio 4 erlaubt zudem die

Festsetzung eines sicheren terminus post quem der Entstehung der Schrift
Dietrichs: Der Traktat ist nach der quaestio 11 der Quaest. disp. de esse

et essentia des Aegidius Romanus verfaßt worden, diese aber war vor
Weihnachten 1286 und nach Ostern 1285 142 redigiert worden. Der Traktat

ist also nach diesem Zeitpunkt geschrieben worden.

3.5.4. Weniger sicher, aber trotzdem wahrscheinlich ist folgende
Annahme: Der contradicens der ratio 3 ist Jean Quidort O. P., der
die Sentenzen zwischen 1292 und 1296 in Paris kommentiert hat. Wenn
diese Hypothese stimmt, so wäre der Traktat nach diesem Datum
entstanden.

3.5.5. Es ist schwieriger einen terminus ante quem festzulegen.
Indessen kann auch hier eine Hypothese helfen. Der erste Teil des Cata-

137 Ed. cit. (Anm. 31), fol. 24vb.
138 Ed. cit. (Anm. 32), fol. 420rY.
139 Ed. cit. (Anm. 31), fol. 27va-vb; 30vb.
140 Ed. cit. (Anm. 33), p. 302: Sed esse non est de intellectu essentiae creatae

et essentia potest intelligi sub opposito eius, quia potest vere intelligi non esse. Vgl.
auch die längere Fassung p. 158 : Nam illud quo intellecto non intelligitur necessario
alterum, sed etiam cum contrario illius potest intelligi, est realiter differens ab illo.

141 Ed. Schmaus/Gonzalez-Haba, p. 399, 35-36.
142 Cf. E. Hocedez, Gilles de Rome et Henri de Gand (Anm. 31), p. 358-365.



Gravis iactura verae doctrinae 397

logus Stamsensis143 der Dominikanerschriftsteller ist ca. 1305

abgeschlossen worden 144. Dietrich figuriert in dieser Liste und sein Traktat
DEE wird erwähnt145. Das bedeutet, daß die Schrift zwischen 1286,

eventuell 1292-1296 und 1305 niedergeschrieben worden ist.
3.5.6. Entgegen seiner Gewohnheit verweist Dietrich in keinem

seiner Werke auf unsern Traktat. Hingegen wird in DEE der Traktat
De accidentibus erwähnt146. Diese Schrift gehört nach den Annahmen
der meisten Forscher zu den frühen Arbeiten des Dominikaners.
L. Sturlese glaubt zu Recht 147, wie mir scheint, daß die Quaestiones

disputatae 148 etwa gleichzeitig oder sogar früher als die Trilogie De tribus

difficilibus articulis, zu der De accidentibus gehört, anzusetzen seien.

3.5.7. Will man diese z. T. hypothetischen Ergebnisse mit den

bisher als sicher geltenden Resultaten der Erforschung der Biographie
Dietrichs konfrontieren, so muß man folgendes berücksichtigen : Dietrich
war außer seinem sicher bezeugten Studienaufenthalt um 1275 149

mindestens noch einmal, wahrscheinlich aber zweimal in Paris 15°, ein
erstes Mal um die Sentenzen zu kommentieren, ein zweites Mal als

magister actu regens. Die Tätigkeit als Magister ist mit einiger Gewißheit

nach seinem Provinzialat, d. h. 1293-12961S1, anzusetzen, i. e.

1296-1297 oder 1297-1298.

143 Sie wurde ediert von G. Meersseman, in : Laurentii Pignon Catalogi et
Chronica, Rom 1936 (MOPH 18), p. 56-67.

144 Op. cit., p. XI, aber auch XII-XV. Mein Freund L. Sturlese (Pisa) hat
mich brieflich darauf aufmerksam gemacht, daß der Datierungsversuch von
G. Meersseman möglicherweise nicht stichhaltig sei. In seiner ausführlichen
Biographie des Freiberger Meisters, die er z. Z. vorbereitet, wird L. Sturlese diesem
Problem nachgehen, da die Entstehungszeit dieses Katalogs für die Chronologie
des gesamten Werkes von Dietrich von ausschlaggebender Bedeutung sein könnte.
Für unsere Hypothese ist die Datierung der Tabula Stamsensis nicht von
grundlegender Bedeutung. Auch wenn 1305 als Datum der Tabula und damit als terminus
ante quem unseres Traktates dahinfallen würde, so verbleiben der terminus post
quem und der Entstehungsort als feste Anhaltspunkte. Es scheint mir fast unbe-
zweifelbar, daß der Traktat während eines der Pariser Aufenthalte Dietrichs
entstanden ist. Wenn es gelingt, diese Studien- und Lehraufenthalte noch genauer
festzulegen, so wird es gleichzeitig möglich sein, die Entstehungszeit unserer Schrift mit
noch größerer Bestimmtheit anzugeben.

145 Op. cit., p. 61-62.
146 DEE, I, 1, 6, p. 28, 40-41.
147 Op. cit. (Anm. 1), p. 128-129.
148 Vgl. dazu M. R. Pagnoni-Sturlese, La 'Quaestio utrum in Deo' (Anm. 16),

p. 101-106.
149 Vgl. L. Sturlese, op. cit., p. 127.
159 Cf. op. cit., p. 127-128.
151 Neben L. Sturlese, op. cit., p. 127-128, vgl. auch E. Krebs, Meister

26



398 Gravis iactura verae doctrinae

Diese Daten stimmen mit unsern Ergebnissen zur Datierung der
Schrift DEE überein, so daß ich die Hypothese aufstellen möchte, der
Traktat sei um 1297 in Paris entstanden, und zwar als Dietrich dort
als Magister tätig war.

4. Weitere Beobachtungen zum zweiten Teil des Traktats

Untersucht man den zweiten Teil des Traktats noch genauer,
insbesondere die Antworten Dietrichs auf die Einwände gegen seine eigene
Lehre von Sein und Wesen, so gelangt man zu einigen weiteren auch
historisch aufschlußreichen Ergebnissen.

4.1. (ratio 1)
Der von Dietrich angeführte thomistische Einwand enthält zwei

Thesen: 1. Man kann das Wesen von etwas erkennen ohne zugleich zu
wissen, ob dieses Wesen existiert oder nicht. 2. Ob ein Wesen sei oder

nicht, wird erst im Urteil (z. B. homo est) ausgesprochen. D. h. auf die

Frage nach dem Was (quid sit) wird durch das Wesen (essentia)
geantwortet, und zwar in der ersten operatio des Intellekts; die Frage an sit
findet in der secunda operatio eine Antwort. Die zwei verschiedenen

Tätigkeiten des Intellekts bestätigen auf diese Weise die These der
Realdistinktion.

Beide implizierten Auffassungen werden von Dietrich verworfen.
Die erste, indem er einfachhin behauptet, es sei falsch, daß ich ein Wesen
ohne sein Sein erkennen könne : quando enim intelligo hominem, intelligo
hominem secundum actum suum essendi in rerum natura152. Ein Seiendes

ist aufgrund seines Wesens; das Wesen bestimmt ein Seiendes zu einem
Seienden: res enim quaecumque et est et permanet per suam essen-

tiam 153. Daher ist es schlechthin unmöglich, daß ich das Wesen von
etwas erfassen kann, ohne zugleich sein Sein zu erfassen.

Die Grundlage des Arguments ist deshalb erschüttert. Dietrich will
damit allerdings nicht leugnen, daß ein Unterschied besteht zwischen

Dietrich, p. 9-10; dagegen vermutet P. Glorieux, Répertoire des maîtres en
théologie de Paris, I, Paris 1933 (Etudes de philos, méd. 17), p. 162, daß Dietrich
bereits vor seinem Provinzialat die Magisterwürde erlangt habe. Das ist aber
unwahrscheinlich, da er in den Akten aus der Zeit seiner Amtausübung nicht als 'magi-
ster' bezeichnet wird. Hingegen war er 1303 mit Sicherheit promoviert, cf. Krebs,
op. cit., p. 9.

152 DEE, II, 1, 4, p. 38, 22-23.
153 De mens., ed. F. Stegmüller (Anm. 4), p. 205.



Gravis iactura verae doctrmae 399

dem Erfassen eines Satzes und dem Erfassen eines Wesensgehalts. Aber

man darf nach Dietrich diesen Unterschied nicht in Richtung auf die
reale Differenz auslegen. Die Fragen quid est und an est erfragen dasselbe

auf je verschiedene Weise: intelligendo essentiam hominis intelligo tam-

quam quoddam incomplexum, in quo nec est Veritas nec falsitas. Intelligendo

autem ipsum hominem esse iam intelligo illud idem, sed per mo-
dum complexi154.

Da aber die ratio mehr oder weniger explizit vom Unterschied der

Fragen quid est/an est auf die Realdistinktion schließt, sieht sich Dietrich

hier dazu veranlaßt, genauer zu erklären, welches die Funktion der

copula verbalis im Satzgefüge ist. Ein mittelalterlicher Autor, der sich

mit diesem Thema beschäftigen wollte, mußte sich auf De interpretatione

I, 3 beziehen, jene klassische Stelle, wo das Verb in seiner Bedeutung
für den Satz erörtert wird 155. Nach Aristoteles ist es dem Verb eigen,
die Zeit mitzubedeuten; es wird überdies stets von einem andern
ausgesagt 156. Verb und Nomen sind darin identisch, daß sie stets etwas

bedeuten. Das Verb für sich genommen aber sagt nicht aus, ob etwas
sei oder nicht157 : nec si hoc ipsum 'est' purum dixeris, ipsum quidem
nihil est ; consignificat autem quandam compositionem, quam sine composite

non est intelhgere 158. Diesen recht rätselhaften Satz zitiert auch

Dietrich 159. Seine eigene Lehre von der copula verbalis sticht in ihrer
Eigenart besser hervor, wenn man sie mit jener des Thomas von Aquin
in seinem Kommentar zu Peri Hermeneias vergleicht 16°.

Nach Thomas will Aristoteles, wenn er sagt, das Verb für sich

genommen sage nicht aus, ob etwas sei oder nicht, folgendes zur Sprache

bringen : quia sola oratio perfecta facit quiescere intellectum, non autem

154 DEE, II, 1, 5, p. 38, 28-29.
155 De interpretatione, I, 3; 16b6-25.
156 Op. cit., 16b6—7, 16b9-10.
157 Op. cit., 16bl9-20, 16b21-22.
158 Dies ist die Übersetzung des Boethius, 16b22-25. Cf. Aristoteles latinus,

II, 1-2 : De interpretatione, Brügge-Paris 1965, p. 7, 17-19. In der Übersetzung
des Wilhelm von Moerbeke (Op. cit., p. 43, 8-11) lautet die Stelle: neque si 'ens'
dixeris ipsum nudum : ipsum quidem enim nichil est, consignificat autem compositionem

quandam quam sine hiis que componuntur non est intelligere.
159 DEE, II, 1, 7, p. 39, 38-40.
16° Vgl. dazu: In libros Peri Hermeneias expositio, I, lect. 5. Zu diesem

Thema vgl. den ausgezeichneten Aufsatz von A. Zimmermann, Ipsum enim 'est'
nihil est (Aristoteles, Periherm. I, c. 3). Thomas von Aquin über die Bedeutung der
Kopula, in: Miscellanea mediaevalia, 8, Berlin, 1971, p. 282-295.



400 Gravis iactura verae doctrinae

nomen, neque verbum, si per se dicatur 161. Wenn 'Mensch' oder 'läuft'
ausgesprochen wird, dann erwarte ich noch etwas anderes. Nur im Satz

kommt Wahres zum Vorschein 162. In diesem Zusammenhang stellt
Thomas auch die Verknüpfung zwischen diesem Textstück und der

duplex operatio des Intellekts vor163. Den Beweis dafür, daß das Verb für
sich genommen weder Wahrheit noch Falschheit aussagt, liefert
Aristoteles nach Thomas 164 durch das Beispiel jener Wörter, die am meisten

geeignet sind, Wahres und Falsches zu verdeutlichen, nämlich das Verb
esse und seine Negation: quorum neutrum per se dictum est significati-
vum veritatis vel falsitatis; unde multo minus aha 165. Dies soll im
eigenartigen Satz 'nec si hoc ipsum est purum dixeris etc.' zur Aussage kommen.

Das Verb 'ist' sagt zwar das Sein aus, nicht aber das Sein von
etwas 166. Eigentlich bedeutet 'ist' in actu esse 167 : significat enim primo
illud quod cadit in intellectu per modum actualitatis absolute 168. Da

nun diese Aktualität stets die einer Form ist, kann Aristoteles behaupten,
das Verb bedeute eine Zusammensetzung, die ohne die composita nicht
verstanden werden könne. Nur im Urteil manifestiere ich das Wirklichsein

einer Form. Die Form kann allerdings ohne das in actu esse gedacht
werden, nicht aber das Sein ohne die Form. Die Unterschiedenheit von
Sein und Wesen wird zwar hier nicht expliziert, aber sie liegt zugrunde.

Der trennende Unterschied zwischen der Auslegung des Thomas und
jener Dietrichs hegt darin, daß Form und Sein nach Dietrich dasselbe

sind, während Thomas der Auffassung ist, das Wirklich-Sein sei in der
Formbestimmtheit nicht enthalten. Wie aber versteht Dietrich das

'intelligere per modum complexi', das bei Thomas immer irgendwie eine

Existenzaussage impliziert? Oder welches ist die Funktion des Verbs
nach Dietrich, wenn die Form das Sein einbegreift?

Auch Dietrich interpretiert den Satz 'verbum importât quandam
compositionem, quam sine compositis non est intelhgere'. Das Verb allein
bedeutet nicht Wahrheit und Falschheit. Allerdings kann man die

161 I, leot. 5, n. 68.
162 Cf. De interpretatione, I, 1, 16a9-16.
163 I, lect. 5, n. 68; vgl. dazu auch das Prooemium des Kommentars, n. 1-2.
164 I, lect. 5, n. 69.

Ibid.
166 Op. cit., n. 72 : Quod enim nullum verbum significat rem esse vel non esse,

probat per hoc verbum est, quod secundum se dictum, non significat aliquid esse,
licet significat esse.

167 Op. cit., n. 73: nam est, simpliciter dictum, significat in actu esse.
168 Ibid.



Gravis iactura verae doctrinae 401

Kopula zweifach auffassen. Im einen Fall bedeutet 'ist' nur die Synthese
zweier Begriffe: homo est homo, d. h. homo ist identisch mit homo 169.

Man kann diese Weise der Erfassung eines Satzes als nominal bezeichnen

17°, da das Verb keine Tätigkeit ausspricht. Der Akzent liegt auf der
Identität der beiden Nomina.

Wenn man hingegen den Akzent auf das Prädikat verlagert, den
Satz also vom Verb her versteht, so ergibt sich ein anderer Sinn des

möglicherweise gleichen Satzes 'homo est homo': terminus positus ex
parte subiecti accipitur sub modo potentiae, sed terminus positus ex parte
praedicati désignât modum actus m. Daß dieses Verhältnis von Akt
und Potenz aber nicht eine reale Verschiedenheit aussagt, hegt darin
begründet, daß der Akt zum Wesen gehört. Er wird nur besonders

betont. Dietrich versteht das Wesen selbst verbal, wie das Beispiel 'homo
hominat' zeigt172. Der Unterschied zwischen dem Erfassen des Wesens

und dem Urteil in diesem verbalen Sinne besteht nur in einer Explikation,

im speziellen Betonen des Dynamischen des Wesens selbst. Weil
das Sein mit dem Wesen identisch ist, kommt im Urteil nicht eine zum
Wesen hinzukommende Aktualität, die sich von ihm unterscheidet, zur
Aussage, sondern es wird lediglich die mit dem Wesen selbst identische
Aktualität besonders hervorgehoben.

Das Kapitel weist überdies einige beachtliche Bezüge zum historischen

Kontext auf. Dietrich behauptet, daß wenn ich einen Satz nominal
auffasse, kein Satz wahrer sei als eine Tautologie 173. Indessen verhält sich
die Sache beim verbalen Verständnis anders : Et propter hoc homine non
existente ista est falsa 'homo est homo' et non solum ilia 'homo est', sed

etiam ista 'homo est homo', sicut ista est falsa 'homo ratiocinatur'
homine non existente, sicut etiam ista, si sic liceret hanc, scilicet 'homo
est homo', resolvere in istam 'homo hominat', esset falsa homine non
existente 174. Diese eigenartige Diskussion bleibt ganz und gar unver-

169 DEE, II, 1, 7, p. 39, 41-43 : uno modo, ut teneat omnino medium locum
et voce et significatione, et tunc ponitur in locutione semper explicite dicendo sic:
homo est homo. Et sic idem inquantum idem praedicatur de se.

170 DEE, II, 1, 6, p. 39, 34-36: Possum etiam aliquid intelligere nominaliter
non intelligendo illud idem verbaliter, etiamsi idem de se praedicatur.

171 DEE, II, 1, 8, p. 39, 49-51. Die zweite Verwendungsweise der Kopula wird
umschrieben : Alio modo dicta copula verbalis potest cadere in locutione, ut teneat
se ex parte praedicati (DEE, II, 1, 8, p. 39, 45-46).

172 DEE, II, 1, 8, p. 39, 54.
Cf. DEE, II, 1, 7, p. 39, 43-44.

174 DEE, II, 1, 8, p. 39, 51-55.



402 Gravis iactura verae doctrinae

ständlich, wenn man die zeitgenössische Sophismaliteratur nicht beachtet

175. In dieser Literaturgattung war eine derartige Frageweise besonders

beliebt. Wir besitzen von Siger von Brabant ein Sophisma, das den

Titel trägt 'Utrum haec sit vera: homo est animal nullo homine existente'

176. Boethius von Dacien hat dasselbe Thema behandelt177 und es

existiert zudem ein wahrscheinlich zeitgenössisches Sophisma gleicher
Art178. Der Satz Dietrichs ist deshalb m. E. eine eindeutige Reminiszenz

derartiger Diskussionen, welche vor allem in der Artistenfakultät besonderen

Erfolg ernteten.
In Sigers Sophisma besteht überdies ein klarer Zusammenhang

zwischen Fragestellung und dem Verhältnis von Sein und Werden 179.

Der Magister von Brabant kennt zu diesem Thema mindestens vier
verschiedene Antworten. Seine eigene Lösung besteht darin, daß er das

Problem, so wie es formuliert wird - Utrum haec sit vera: homo est

animal nullo homine existente - als kontradiktorisch erklärt 18°. Es ist
nämlich widersprüchlich, wenn man behauptet, es gäbe keinen Menschen :

quia non potest remanere homo in esse essentiale quin remanet in esse

actuale, nam ad esse essentiale hominis pertinet actualitas essendi181.

Während also der Satz 'homo est animal nullo homine existente'
widersprüchlich ist, ist die Aussage 'homo est homo' immer wahr, da dasselbe

nicht vom selben negiert werden kann 182.

Obschon Dietrich dem Satz Sigers, daß das wesenhafte Sein das

aktuelle einschließe, zustimmen kann, vertritt er hier dennoch bezüglich
dieser Problematik eine andere Auffassung. Faßt man die copula verbalis

nämlich verbal auf, dann ist auch der Satz 'homo est homo homine non

175 Ygi zu dieser Literaturgattung M. Grabmann, Die Sophismaliteratur des
12. und 13. Jahrhunderts mit Textausgabe eines Sophisma des Boetius von Dacien,
Münster 1940 (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters 26,1).

176 Ed. B. Bazàn, in : Siger de Brabant. Ecrits de Logique, de Morale et de

Physique, Louvain-Paris 1974 (Philos, médiévaux 14), p. 53-59.
177 Vgl. M. Grabmann, op. cit., p. 77-84.
178 Cf. A. Zimmermann, Eine anonyme Quaestio: «Utrum haec sit vera:

Homo est animal homine non exsistente», in: Arch. Gesch. Philos. 49 (1967) ISS-
ZOO (p. 184—188 Textausgabe).

179 Vgl. dazu besonders A. Maurer, 'Esse' and 'essentia' in the Metaphysics
of Siger of Brabant, in: Med. Stud. 8 (1946) 68-86, vor allem 83-85.

180 Cf. am Schluß der Untersuchung : Et apparet ex praedictis manifeste causa
contradictionis antiqua de veritate huius propositionis : homo est animal nullo
homine existente (ed. cit., p. 59, 99-100). Vgl. ebenfalls p. 56, 29-30, p. 57, 50-56,
p. 58, 63-65.

181 Ed. cit., p. 54, 57-59.
182 Ed. cit., p. 58, 92 : idem non potest negari de eodem.



Gravis iactura verae doctrinae 403

existente' falsch, denn kein Akt kann ohne ein Wesen sein. Das verbal
verstandene 'ist', auch in einer Tautologie, bezeichnet aber die Tätigkeit
von etwas 183.

Vergleicht man dieses erste Kapitel noch mit zwei Textstellen des

Aegidius Romanus, so zeigt sich die eigenthche Intention Dietrichs noch
deutlicher. Bereits in den Theoremata de esse et essentia, wo Aegidius das

hier von Dietrich kritisierte Argument des Thomas aufgreift, sagt er
folgendes : Possum enim intellegere rosam nulla rosa existente 184. In den

Quaest. disp. de esse et essentia kommt er noch einmal auf das Thema zu
sprechen und sagt : non est idem quid est rosa et rosam esse 185. Daraus

folgt : nulla enim rosa existente verum est quod rosa est flos 186. Aegidius
will damit andeuten, daß das Wesen der Rose ohne ihr Existieren gedacht
werden kann. Er leitet daraus die Realunterschiedenheit von Sein und
Wesen ab. Dietrich hingegen ist der Ansicht, daß Wesen und Sein nicht
unabhängig voneinander erfaßt werden können. Der Satz 'homo est homo
homine non existente' ist deshalb falsch, nicht so sehr wie Siger glaubt,
weil es immer Menschen gibt, sondern weil in ihm unterstellt wird, daß

es ein Wesen ohne Sein geben könne. Jede essentia aber hat ihren mit ihr
identischen Akt. Ein nichtseiendes, oder besser ein nicht-wesendes Wesen

ist ein undenkbares Unding. Die oben zitierten Sätze des Aegidius stützen
sich aber auf diese Hypothese. Die bei Abälard 187 bereits erörterte
Frage, ob allgemeine Sätze von der Art 'rosa est flos' auch wahr seien,

wenn die darin genannten Gegenstände nicht existieren würden, wird von
Dietrich dahingehend beantwortet, daß es keine 'Wesen' gibt, die nicht
sind, weil das wesen der jeder essentia eigene Akt ist. Letztlich gründet
diese Lehre darin, daß der Bezug von Denken und Wirklichkeit anders

gefaßt wird als in einer Theorie, die Sein und Denken in gegenseitiger
Unabhängigkeit auffaßt, so daß ich denken kann, was nicht ist, oder daß

sein kann, was ich nicht denke.

4.2. (ratio 2)
Auf die aegidianisch-thomistische Lehre, daß die Teilhabe eine

reale Zusammensetzung mit sich bringt, antwortet Dietrich, indem er

183 Cf. DEE, II, 1, 8, p. 39, 51-55.
184 Theor. 12, ed. E. Hocedez, p. 67, 13-14.
185 Q. 9, ed. cit. (Anm. 31), fol. 20ra.
186 Ibidem.
187 Cf. Logica ingredientibus, ed. B. Geyer, Münster 1933 (Beiträge z. Gesch.

d. Philos, d. Mittelalters 21), p. 8, 18-22.



404 Gravis iactura verae doctrinae

versucht, den Begriff participatio genauer zu fassen. Bereits Heinrich
von Gent hatte in seiner Kritik der Realdistinktion das dieser Theorie
zugrunde liegende Verständnis der Teilhabe getadelt188.

Dietrich unterscheidet drei Bedeutungen von 'teilhaben'. In einem

ersten Sinne bedeutet teilhaben ganz einfach 'etwas von einem andern

empfangen'189. Es ist nicht zu verleugnen, daß alles, was ist, in diesem

Sinn durch das primum et purum esse ist 19°. Daraus darf man aber nicht
eine reale Verschiedenheit von Sein und Wesen ableiten, da Wesen und
Sein in gleicher Weise partizipiert werden 191.

Eine zweite Bedeutung von Teilhabe faßt Dietrich so zusammen:
Alio modo potest intelligi participatio, ut videlicet supposita essentia

rei recipiat aliquid aliunde, quod cum essentia faciat aliquam composi-
tionem 192. Nach dieser Deutung der Teilhabe wäre das Wesen eine Art
Substrat, zu dem das Sein hinzukäme. Genau in derselben Weise hatte
auch Heinrich von Gent die der Lehre von der Realdistinktion implizierte

Auffassung der Teilhabe zusammengefaßt : uno modo intelligendo
ipsam creaturae essentiam ut aliquid substractum: et ipsum esse quo
participât ut aliquid in illo receptum tamquam forma quaedam essendi

qua dicitur esse 193. Während Heinrich von einer phantastica imaginatio
spricht, will Dietrich diese Ansicht nicht einmal diskutieren : respondendum

est per interemptionem 194.

Die dritte mögliche Ausdeutung von teilhaben - d. h. participare
dicitur quasi partem capere 195 - bestätigt einmal mehr die Beziehung
unseres Traktats zu Thomas und Aegidius, bei denen diese Wortauslegung

vorkommt196. Obwohl diese Interpretation der Teilhabe von
Dietrich anerkannt wird und auch die dazugehörige Idee, das Geschöpf
sei eine defiziente Darstellung Gottes - Dietrich spricht von contra-
here 197 -, nötigt dies keineswegs zur Einführung der distinctio realis.

188 Cf. Quodl. I, q. 9, ed. cit. (Anm. 32), fol. 6vX.
189 DEE, II, 2, 2, p. 40, 70 : uno modo, ut intelligatur res habere aliquid et

recipere ab extrinseco.
190 DEE, II, 2, 2, p. 40, 70-71: Et sic omnis creatura participât esse suum a

primo et puro esse, quod est Deus.
391 Cf. DEE, II, 2, 2, p. 40, 75-77.
192 DEE, II, 2, 3, p. 40, 78-79.
193 Quodlibet I, q. 9, ed. cit., fol. 6rX.
194 DEE, II, 2, 3, p. 40, 80.
195 DEE, II, 2, 4, p. 40, 82-83.
196 Cf. Theoremata de esse et essentia, Theor. 1, ed. E. Hocedez, p. 2, 8-10;

Theor. 4, p. 17, 13-16; Thomas Aquinas, In de hebd., lect. 2.
197 DEE, II, 2, 4, p. 40, 85 und 90.



Gravis iactura verae doctrinae 405

Zur ausreichenden Erklärung der Stufung der Seienden bedarf es keiner
Zusammensetzung. Daß Dietrich sich hier insbesondere mit Aegidius
auseinandersetzt, bestätigt m. E. der Exkurs über das purum esse 198.

Diese Bezeichnung für Gott ist für Aegidius typisch 199.

4.3. (ratio 3)
In der Antwort auf den dritten Einwand wird der Sinn der Aussage,

das Sein sei ein Akzidens, diskutiert. Wie bereits angedeutet worden ist,
besteht eine gewisse Wahrscheinlichkeit, daß hier die Lehre des Jean
Quidort den Hintergrund darstellt 200. Es scheint, daß in den letzten
Jahrzehnten des XIII. Jahrhunderts niemand so eindeutig wie er diese

ontologische These vertreten hat. Eine besonders eindeutige Stelle sei

hier als Beispiel zitiert : Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per
illum modum, per quam illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et
differt realiter ab essentia creaturae 201. Auch in diesem Text - und dies

ist entscheidend - wird die Akzidentalität des Seins mit der Realunter-
schiedenheit zusammen gesehen. Jean Quidort betont diesen ontologi-
schen Aspekt deshalb besonders stark, weil für ihn das von-außen-Kommen

des Seins grundlegend ist 202. Es scheint überdies in seinen

diesbezüglichen Aussagen nicht immer klar zu sein, was unter 'accidens' zu
verstehen ist 203.

Dietrich macht auf diese Schwierigkeiten aufmerksam und erwähnt
drei mögliche Bedeutungen von 'accidens' :

a) Akzidens als Kategorie, im Gegensatz zur Substanz 20+. Es ist
unmöglich, daß man Akzidens so versteht, wenn man sagt, das Sein sei

ein Akzidens, denn das Sein kann nicht eine zur Substanz hinzukommende

Kategorie sein.

b) 'Per accidens' im Gegensatz zu 'per se'. Dieses Begriffspaar hat
seinen Ursprung in den sogenannten modi dicendi per se bei Aristoteles

205. Es ist sehr auffallend und bestätigt unsere Hypothese, Dietrich
setze sich hier mit Jean Quidort auseinander, daß dieser sehr oft, wenn

"8 DEE, II, 2, 5-6, p. 40, 91-41, 101.
199 In den Theoremata begegnet man diesem Ausdruck mehrmals, z. B. Theor.

1, ed. cit., p. 1-5; Theor. 20, p. 135-142.
20° vgl. oben p. 395.
201 In Sent. II, d. 1, q. 2, ed. J.-P. Müller (Anm. 54), p. 18, 151-19, 152. Vgl.

dazu C. Trabold, Das esse actualis existentiae (Anm. 54), p. 24—36.
202 Cf. C. Trabold, art. cit., p. 11-23.
203 Cf. C. Trabold, art. cit., p. 32-33.
204 Cf. DEE, II, 3, 2, p. 41, 5-7.
205 Anal. Post., I, 4; 73a34-bl6.



406 Gravis iactura verae doctrinae

er den akzidentellen Charakter des Sein darlegt, 'accidens' im Gegensatz

zu 'per se' versteht. Besonders deutlich ist folgender Text: Item, si esse

flueret ab intrinseco, tunc praedicatio qua praedicatur 'est' vel 'esse'

de aliquo, esset per se, saltern secundo modo dicendi per se... Hoc
autem est falsum, quia illud quod convenit per se alicui, primo modo
vel secundo, convenit ei semper Si ergo esse conveniret creaturae per
se, sive primo modo, sive secundo modo... tunc nulla creatura posset
amittere esse Unde advertendum quod aliquid alicui convenit per se

primo modo aliquid secundo modo aliquid vero accidentaliter Ita,
'lapis est corpus' primo modo; 'lapis est durus' secundo modo; sed 'lapis
est', neutro modo, sed per accidens vel accidentaliter 206. Existenzaussagen

sind also nach Jean in keinem Falle Aussagen per se. Der Grund
dafür ist, daß kein Geschöpf durch sich selbst ist, d. h. aufgrund seiner

Prinzipien.
Nach Dietrich hingegen kommt jeder Wesenheit das Sein durch

sich selbst zu, und zwar tertio modo dicendi per se 207 : Dieser modus
bezeichnet etwas, das nicht von einem andern ausgesagt wird 208. Das
Sein ist nicht eine Eigenschaft des Wesens, die ihm inhäriert oder nicht,
sondern es gehört zum Wesen, vom Wesen selbst wird es ausgesagt.
Obwohl Jean nur die beiden ersten modi ausdrücklich ausschließt, wendet
sich hier Dietrich gegen die Auffassung des von-außen-Hinzukommens
des Seins und trifft damit den Kern der Lehre des Johannes.

c) Daß damit nicht gesagt sein soll, die Seienden seien sich selbst

notwendige Ursache des Existierens, offenbart sich in der dritten Bedeutung

von 'accidens', welche Dietrich untersucht. Wenn man - allerdings
minus proprie - unter Akzidens versteht, daß Gott die Seienden aus
freiem Willen geschaffen hat, dann kann man, wenn man unbedingt will,
sagen, das Sein sei ein Akzidens. Aber das führt keineswegs zur Hypothese

der Realdistinktion 209.

4.4. (ratio 4)
Die vierte ratio, deren Ursprung bereits geklärt worden ist 21°,

206 In Sent. II, q. 3, ed. Müller, p. 22, 52-65. Vgl. ebenfalls In Sent. I, q. 46,
ed. J.-P. Müller, p. 137, 29-46.

207 Cf. DEE, II, 3, 3, p. 41, 8-12.
208 Vgl dazu den erhellenden Kommentar von Thomas: In Anal. Post., I,

lect. 10, n. 87.
209 Zu dieser dritten Deutung von 'accidens' cf. DEE, II, 3, 2, p. 41, 13-20.
210 Vgl. oben p. 395-396.



Gravis iactura verae doctrinae 407

wurde von Heinrich von Gent 211 und Gottfried von Fontaines 212

eingehend diskutiert. Sie behauptet, daß zwei Begriffe nur dann etwas
Identisches bezeichnen, wenn die Negation des einen nicht in Verbindung
mit dem andern gedacht werden kann, das bedeutete in unserm Fall,
daß die Verbindung von Wesen und Nicht-Sein undenkbar wäre.

Heinrich anerkennt, daß das Wesen gegenüber dem Sein oder Nicht-
Sein indifferent ist213. Dieser Gedanke ist sogar grundlegend für seine

Lehre vom intentionalen Unterschied: Et isto medio modo dixi et dico
essentiam et esse suum existentiae differre inter se, et quod propterea
unum illorum, ut essentia, potest intelligi sub opposito esse existentiae 2U.

Heinrich hat also den Gedanken des Aegidius aufgegriffen und für
seine Lehre nutzbar gemacht.

Dietrich anerkennt auch, daß man das Wesen als nicht-seiend denken

kann. Aber ebenso kann ich das Sein negieren : ita etiam possum intelli-
gere ipsum esse sub non esse 215. Wer behauptet, Sein und Wesen seien

real verschieden, weil das Wesen als nichtseiend erfaßt werden kann,
der müßte ebenfalls zugestehen, daß das Sein vom Sein real verschieden

sei, weil ich das Sein als nicht-seiend denken kann 216.

Diese Überlegung Dietrichs ist derjenigen Gottfrieds von
Fontaines erstaunlich ähnlich: Unde hoc non arguit quod esse sit aliud ab

essentia, sed etiam quod ipsa essentia est alia a se ipsa, sicut ens in
potentia est aliud a se ipso ente in actu 217. Jedenfalls gehen beide Autoren

davon aus, daß das mögliche und denkbare Nicht-Sein von etwas

keineswegs eine Realkomposition von Sein und Wesen erfordert. Da
diese konvertibel sind, sind sie ebenfalls proportional zueinander.

4.5. Diese zusätzlichen Beobachtungen zum zweiten Teil von Dietrichs
Traktat sollten helfen, den historischen Kontext der Schrift noch besser

211 Vgl. vor allem Quodlibet X, q. 7 ad 2, ed. cit., fol. 420rY-vY.
212 Cf. Quodlibet III, q. 1, ed. cit., p. 165-166, p. 171.
213 Die Frage nach der Existenz, also die Frage, ob eine essentia existiere

oder nicht, liegt nach Heinrich außerhalb der für ihn typischen Wesensbetrachtung:
vgl. dazu sein Quodlibet III, q. 9, das fast ausschließlich diesem Thema gewidmet
ist. Cf. ebenfalls Summa questionum ordinariarum, 28, 4, ed. cit., fol. 167vV: Ipsa
enim essentia ut est essentia et natura aliqua exemplata a ratione divini exemplaris,
indifferens est quantum est de se ut absolute consideratur ad esse actualis existentiae,

et non esse. Neben dem wichtigen Quodl. III, q. 1, cf. Summa 21, 2, ed. cit.,
fol. 124vK.

214 Quodlibet X, q. 7, ed. cit., fol. 418rQ.
215 DEE, II, 4, 2, p. 42, 28.
216 Cf. DEE, II, 4, 2, p. 42, 26-30.
217 Quodlibet III, q. 1, ed. cit. (Anm. 33), p. 171.



408 Gravis iactura verae doctrinae

zu verstehen. Vieles, was auf den ersten Blick unverständlich erscheint,
erweist sich bei genauerem Hinsehen als eine mehr oder weniger
offensichtliche Reminiszenz zeitgenössischer Diskussionen. Die oben vorgelegte

Hypothese 218, der Traktat sei in Paris entstanden, wird dadurch
bestätigt, denn überall begegnet man Fragestellungen, die für die Pariser
Universität typisch zu sein scheinen.

5. Bemerkungen zu Intention und Inhalt des ersten Teiles der Schrift DEE.

Man kann den Inhalt des ersten Teiles des Traktats Dietrichs
treffend zusammenfassen, wenn man sagt, Dietrich wolle hier die

Bedeutung der einzelnen, traditionellen ontologischen Grundbegriffe
untersuchen. Im Proöm eröffnet er sogar den Anlaß und die Aufgabe
dieser Bedeutungsanalyse. Es soll eine Begriffsverwirrung vermieden
werden : Primo autem exponenda sunt quantum ad intentiones nominum
dicta communia, de quibus agendum est, ne aequivocatio aliqua habeat
hie locum, quae in huiusmodi efficaciter fallere solet219. In der Tat kann

man feststellen, daß der ganze erste Teil diesem Unternehmen gewidmet
ist: Sein und Seiendheit 22°, Was und Washeit221, Sein und Wesen 222

sind die wichtigsten hier erörterten Begriffe.
Dies ist vorerst nicht besonders erstaunlich. Auch Thomas von

Aquin will in seinem Traktat zuerst aufklären, was unter essentia und
ens zu verstehen sei 223. Zu diesem Zwecke soll beginnend mit der Bedeutung

von ens jene von essentia gefunden werden 224. Bei seiner
Bedeutungsanalyse von ens anerkennt Thomas, obwohl er sich auf Aristoteles
beruft, nur zwei Bedeutungen, nämlich alles, was in einem Satz

ausgesagt werden kann 225 und das Vorhandene, das ens extra animam 226,

218 Vgl. p. 396-398.
219 DEE, Prooemium, 3, p. 25, 18-20.
22» DEE, I, 1.
221 DEE, I, 2-4.
222 DEE, I, 5-7. Das Kapitel 8 ist der Bedeutung von quo est / quod est, das

Kapitel 9 derjenigen von existentia und subsistentia gewidmet.
223 De ente et essentia, Prologus, ed. Leon., p. 369, 3-8.
224 De ente, Prologus, ed. cit., p. 369, 14-15: ex significatione entis ad signifi-

cationem essentie procedendum est.
225 De ente, c. 1, ed. cit., p. 369, 1-3: Sciendum est igitur quod, sicut in V

Metaphisice Philosophus dicit, ens per se dupliciter dicitur. An der zitierten Stelle
(Metaph., V, 7; 1017a6-1017b9) zählt Aristoteles allerdings nicht zwei, sondern
drei Bedeutungen des ens per se auf. Thomas übergeht hier das Sein als Akt und



Gravis iactura verae doctrinae 409

welches nach Aristoteles klassisch in die zehn Kategorien gegliedert
wird. Dieses Seiende ist das vollkommene Seiende 227. Deshalb ist die

Bedeutimg von Wesen davon abzuleiten 228. Mit Wesen (essentia) bezeichnet

man das durch die Definition erfaßte Was (quiditas) 229 oder die
Bestimmtheit von etwas (certitudo rei oder forma) 23°, die vom Geist
als Natur erfaßt wird 231. Jeder dieser Namen bringt einen andern Aspekt
desselben zur Sprache. Der Name essentia, obwohl er alle diese Aspekte
einschließt, betont vor allem dies: essentia dicitur secundum quod per
earn et in ea ens habet esse 232.

Thomas von Sutton beginnt seinen Traktat De esse et essentia

ebenfalls mit einer semantischen Untersuchung: Essentia igitur non
aliud videtur esse quam rei natura sive quidditas, quae per definitionem
significatur 233. Das Partizip ens kann nominal oder verbal aufgefaßt
werden 234. Die nominale Bedeutung, welche aus dem Begriff Wesen

abgeleitet wird, meint die zehn Kategorien, die verbale Auffassung
bezeichnet das Existieren 23S.

Aus dem Vergleich der Schrift Dietrichs mit diesen beiden Ansätzen
kann man folgendes schließen : Dietrich geht von der Bedeutung von ens

aus. Er begründet dies dadurch, daß 'Seiendes' der allgemeinste aller
Begriffe ist 236. Die Erkenntis aber, wenn sie streng wissenschaftlich
sein will, muß vom Allgemeinen zum Besonderen voranschreiten. Es

ist ihre Aufgabe, die Bedingungen des Besonderen zu erforschen 237.

Potenz. Die erste Bedeutung umschreibt er in De ente, c. 1, ed. cit., p. 369, 6-7,
wie folgt: secundo modo potest dici ens omne illud de quo affirmativa propositio
formari potest.

226 Op. cit., p. 369, 3-4: uno modo quod dividitur per decern genera.
227 Cf. In Metaph. V, lect. 9, n. 889: ens, quod est extra animam, quod est

ens perfectum.
228 De ente, c. 1, ed. cit., p. 369, 17-18: sed sumitur ab ente primo modo dicto.
229 Op. cit., p. 369, 27-34; 370, 49-50.
230 Op. cit., p. 369, 34-35: Dicitur (i. e. essentia) etiam forma, secundum quod

per formam significatur certitudo uniuscuiusque rei.
231 Op. cit., p. 370, 40-42: natura dicitur omne ülud quod intellectu quoquo

modo capi potest.
232 Op. cit., p. 370, 51-52.
233 Tractatus de esse et essentia, ed. W. Senko (Anm. 68), p. 234, 1-2.
234 Tractatus, ed. cit., p. 241, 24-25.
235 Op. cit., p. 241, 25-242, 6.
236 DEE, I, 1, 1, p. 27, 3-4: ens igitur, quod est generalissimum et suo ambitu

omnia in se comprehendens; cf. DEE, Prooemium, 1, p. 25, 6-7: est autem
maxime commune ens.

237 Cf. DEE, Prooemium, 1, p. 25, 4-6: Quam necessarium sit non ignorare
communia volentibus habere notitiam propriorum, ostendit Philosophus in suis



410 Gravis iactura verae doctrinae

Die Gründe dafür, wieso Dietrich mit der Analyse der Bedeutung
von ens beginnen will, sind deshalb denjenigen des Aquinaten diametral
entgegengesetzt. Thomas wählt die Methode der resolutio als Methode
der Metaphysik, wenn er sagt: quia vero ex compositis simplicium
cognitionem accipere debemus et ex posterioribus in priora devenire
ideo ex significatione entis ad significationem essentie procedendum
est 238. Analyse oder resolutio meint die Zurückführung der Wirkung
auf ihre Ursache, des Besonderen auf das Allgemeine, des Zusammengesetzten

auf das Einfache und beschreibt damit den Weg der Metaphysik
239. Die Erkenntnis des Seienden ist das Ziel dieses Weges : maxime

autem universalia sunt, quae sunt communia omnibus entibus. Et ideo

terminus resolutionis in hac via ultimus est consideratio entis et eorum

quae sunt entis inquantum huiusmodi 24°. Die von Dietrich der
Metaphysik vorgeschriebene Methode scheint vielmehr die compositio241,
die Synthese zu sein: Die Betrachtung des Allgemeinen hegt derjenigen
des Besonderen nicht zeitlich, wohl aber prinzipieU voraus.

Beide Autoren versuchen die letzten Voraussetzungen zu ergründen.
Aber während bei Thomas der Weg der tatsächlichen, d. h. empirischen
Entdeckung der ersten Prinzipien das Voranschreiten der Metaphysik
selbst ist, versucht Dietrich die Bedingungen der Erkenntnis überhaupt
zu erweisen. In dieser Perspektive ist das Allgemeine gründend bezüglich

des Besonderen. Die Metaphysik als Wissenschaft vom ens inquantum
ens 242 ist deshalb die Wissenschaft der ratio entis und hat die ersten

Vorraussetzungen des Denkens zu erforschen. Sie soll zeigen warum und wie

Elenchis, ubi dicit, quod ignoratis communibus necessarium est in scientia proprio-
rum deficere.

238 De ente, Prologus, ed. Leon, p. 369, 11-15.
239 Vgl dazu In Metaph. II, lect. 1, n. 278: Est autem duplex via procedendi

ad cognitionem veritatis. Una quidem per modum resolutionis, secundum quam
procedimus a compositis ad simplicia Alia est via compositionis, per quam
procedimus a simplicibus ad composita. - Zu diesem wichtigen und interessanten
Thema vgl. L. Oeing-Hanhoff, Art. Analyse/Synthese, in: Hist. Wörterbuch der
Philosophie, hrsg. von J. Ritter, Bd. 1, Basel-Stuttgart 1971, p. 232-248; Ders.,
Die Methoden der Metaphysik im Mittelalter, in: Miscellanea mediaevalia, 2,

Berlin 1963, p. 71-91.
240 Expositio super lib. Boethii De trin., 6, 1, ed. B. Decker, Leiden 1955, p.

212, 14-16.
241 Zur compositio cf. Thomas, Exp. sup. lib. Boethii De trin., 6, 1, ed. cit.,

p. 212, 11-13: componendo quidem (seil, ratio procedit), quando a formis maxime
universalibus in magis particularia proceditur. Genauso beschreibt Dietrich sein
Vorgehen. Vgl. den Text Anm. 237.

242 Immer wieder umschreibt Dietrich die Metaphysik so, cf. vor allem De
orig., ed. F. Stegmüller, in: Arch. hist, doctr. litt. MA 24 (1957) 198-201.



Gravis iactura verae doctrinae 411

diese Voraussetzungen in allem konkret Denkbaren gegenwärtig sind.
Methode und Perspektive der beiden Denker sind grundlegend anders,
weil bei Thomas die Logik des Denkens nicht der Schlüssel der Ontologie
sein kann, vielmehr betrachtet der Metaphysiker das Seiende 243. Bei
Dietrich hingegen hat der Geist nicht nur ein Bewußtsein seiner empirischen

Erkenntnistätigkeit, er weiß nicht nur, daß er denkend Seiendes

erfaßt, sondern, daß er, wenn er Seiendes erkennt, seine Gegenstände
konstituiert, weil er nicht das Abbild, sondern das Vorbild des Seienden

als solchem ist: Cum enim ipse per suam essentiam sit exemplar totius
entis in eo, quod ens, et secundum hoc sit intellectualiter totum ens,
manifestum est, quod intelligendo se ipsum per essentiam eodem modo
et eadem simplici intelligentia intelligit totum ens, sicut modo suo,
scilicet divino, se habet in Deo, videlicet quod intelligendo se intelligit
omnia alia 244. Aus diesem Grunde auch erkennt der Intellekt nichts
außerhalb seiner selbst 245. Weil nun der Intellekt dieses Bewußtsein
seines eigenen konstitutiven Tuns besitzt, sind die Voraussetzungen des

Denkens mit denen des Seins identisch. Aus eben demselben Grunde kann
die compositio als Weg und Methode der Metaphysik verstanden werden.

Als allgemeinster Begriff umfaßt das ens alles 246. Es bezeichnet die
Wesenheit 247, denn ein Seiendes ist aufgrund seiner Wesenheit. Es kann

nur Gegenstand des Denkens werden, weil es als Wesen bestimmt ist.
Durch sein Wesen unterscheidet sich das Seiende vom Nichts: ens enim,
in eo quod ens, prima et simplicissima omnium intentionum formalium
est, qua res primo per essentiam, secundum quod essentia, distat a ni-
hilo 248. Somit erweist sich die essentia als der Eckstein der Ontologie
überhaupt, denn auch Sein (esse) bedeutet nichts anderes als die Wesenheit

249. Sein und Wesen sind daher identisch, weil die Bedingungen der

Möglichkeit der Denkbarkeit mit denjenigen des Seins identisch sind.
Aus diesem Grunde kann es kein Wesen geben, das nicht ist. Der Satz

243 Vgl. dazu Exp. sup. lib. Boethii De trin., 5, 1, ed. cit., p. 164, 14-15:
Speculativarum vero scientiarum materiam oportet esse res quae a nostro opere
non fiunt.

244 De vis. beat., ed. B. Mojsisch, 1. 1. 5. p. 30, 64-69.
245 Cf. De int., II, 39-41, ed. B. Mojsisch, p. 176-178.
246 DEE, I, 1, 1, p. 27, 3-4: Ens igitur, quod est generalissimum et suo ambitu

omnia in se comprehendens et re et significatione.
247 DEE, I, 1, 1, p. 27, 4-5: de quocumque praedicatum significat essentiam

eius; vgl. p. 28, 45-46; 28, 48-50.
248 De quid., 1, 1, ed. A. Maurer (Anm. 2), p. 189.
249 DEE, I, 5, 1, p. 31, 76-78: Nunc de essentia et esse considerandum, et

circa ea notandum, quod idem important in sua significatione et idem significant,



412 Gravis iactura verae doctrinae

des Augustinus, den Dietrich mehrmals zitiert 25°, kann dafür als Zeuge
aufgerufen werden: omnis essentia non ob aliud essentia est, nisi quia
est251. Die Konvertibilität von Sein und Wesen gründet darin, daß
'Sein' eine Denkbestimmung ist.

Diese, wie mir scheint, eigentliche Begründung für die Identität
von ens, esse, essentia wird aber in unserem Traktat nicht vorgetragen
und bleibt ungesagt. Mit keinem Wort wird Dietrichs neue
Verhältnisbestimmung von Sein und Denken erwähnt. Zwar soll die Identität von
esse und essentia im 6. Kapitel 252 durch Gründe bewiesen werden und im
7. Kapitel sollen Autoritätsbeweise zu ihrer Bestätigung herbeigezogen
werden 253. Diese Autoritätsbeweise sind insofern interessant, als Dietrich

lange jene Texte des Boethius kommentiert, welche i. a. zugunsten
der Realdistinktion zitiert werden 254. Auch trifft man eines der aristote-
lisch-averroistischen Argumente, die bei Siger von Brabant 255,

Heinrich von Gent 256 und Gottfried von Fontaines 257 eine wichtige
Rolle spielen 258. Die Vernunftbeweise hingegen sind von geringer
spekulativer Kraft, sie gleichen eher Behauptungen als wirklichen Beweisen 259.

quod ens et entitas, videlicet totam rei essentiam ; cf. p. 32, 3 ; 33, 50 ; 33, 54-55 ;

33, 56-57; 36, 128-129; 36, 143.
250 DEE, I, 1, 2, p. 27, 14-15; I, 7, 11, p. 36, 137; I, 9, 2, p. 37, 28-29.
251 De immortalitate animae, XII, 19, PL 32, col. 1031.
252 Cf. op. cit. p. 32-33.
253 Cf. op. cit., p. 33-36.
254 Cf. DEE, I, 7, 3-9, sowie die dort zitierten Boethiusstellen.
255 Questiones metaphysice très, ed. J. Vennebusch (Anm. 34), p. 178,86-89:

Item videtur ex auctoritate Philosophi in IUI methaphisice. dicit enim Aristoteles
ibi, quod idem est homo et ens homo, et non significat aliquid diversum secundum
dictionem repetitam 'homo' et 'esse hominem'.

256 Das in der vorangehenden Anm. zitierte Argument findet man in folgender
Form bei Heinrich: Quodlibet I, q. 9, ed. cit., fol. 7rX: De uno et ente dicit hoc
Philosophus aperte quarto Metaphysicae, ubi vult quod in nullo differt dicere
homo, et homo unus, et homo ens. Ubi dicit Commentator : Cum dicimus homo unus
aut iste homo aut homo ens, istae dictiones convertuntur.

257 Cf. Quodlibet III, q. 1, ed. cit., p. 163: cum enim unum et bonum et ens
convertantur, nec magis videtur unum importare aliquid additum ei de quo prae-
dicatur quam ens aut e converso.. videtur etiam quod ens sive esse non dicat aliquid
realiter additum ei de quo praedicatur. Vgl. op. cit. p. 303, prima ratio.

258 Das von Dietrich DEE, I, 7, 10, p. 35, 125-36, 127 vorgebrachte Argument
ist mit den in den Anm. 255, 256, 257 zitierten durch und durch identisch : Praeterea
secundum Philosophum in IV Metaphysicae unaquaeque res dicitur ens et unum
per suam essentiam et non per aliquam dispositionem superadditam essentiae.
Siger von Brabant hat dieses Argument als erster verwendet. Es wird sich noch
zeigen, daß Dietrich die Argumentation Sigers wahrscheinlich gekannt hat: cf. p. 419.

259 Dietrich trägt sechs Argumente zur Bestätigung der Identität von esse und
essentia vor: DEE, I, 6, 2-8, p. 32, 5-33, 55.



Gravis iactura verae doctrinae 413

Der Leser des Traktats steht somit vor einer Frage: Warum hat
Dietrich in seinem Traktat nicht versucht, die Identität von Sein und
Wesen durch seine Intellekttheorie zu begründen? Zur Beantwortung
dieser Frage muß m. E. zuerst noch einmal die Absicht der Schrift
vergegenwärtigt werden. Es handelt sich um eine Streitschrift gegen die

Verfechter der Realdistinktion. Wer aber etwas widerlegen will, der
muß, soll ein echtes Gespräch entstehen, versuchen einen gemeinsamen

Ausgangspunkt oder eine gemeinsame Diskussionsgrundlage zu finden.
Der intellekttheoretische Ansatz Dietrichs aber und derjenige seiner

Gegner ist derart verschieden, daß eine Vermittlung auf dieser Ebene
kaum vorstellbar ist. Die Divergenzen scheinen in diesem Punkte un-
überwindbar. Trotzdem aber hat Dietrich einen Traktat zu der heftig
disputierten Frage verfaßt. Es ist anzunehmen, daß er eine gewisse

Möglichkeit der Verständigung erhoffte.

Und hier kommen wir zu dem Aspekt, von dem wir ausgegangen sind,
zurück: im ersten Teil des Traktats spielen semantische Analysen eine

wichtige Rolle. Das Nachdenken über diesen Sachverhalt führt mich zu
folgender Hypothese: Wer die Identität von ens, esse, essentia verteidigen
will, muß zuerst erklären, wieso eine sprachliche Verschiedenheit zwischen
den drei Ausdrücken, die dasselbe bedeuten sollen, besteht und wie sie

zu verstehen ist. Die Sprache - gemeinsame Voraussetzung und Medium

jeder Diskussion - ist zudem ein geeigneter Ausgangspunkt zum Dialog
mit einem Gegner, dessen philosophische Ansätze mit den eigenen
unvereinbar scheinen. Dietrich wählt also den Weg der Bedeutungsanalyse

der zur Diskussion stehenden Begriffe, weil die Ebene der Sprache

möglicherweise eine Verständigung oder mindestens ein Streit-
Gespräch herbeiführen könnte. Er reduziert in einer methodischen

die allein für diesen Traktat spezifisch ist, das Problem auf ein
Sprachproblem. Er will durch die Überprüfung und Kritik der sprachphilosophischen

Voraussetzungen seiner Gegner eine Diskussion
herbeiführen. Es soll versucht werden, diese Hypothese im folgenden zu
begründen.

Schon ein erster Blick auf den Traktat Dietrichs zeigt, daß seine

sprachphilosophischen Analysen sorgfältiger, technischer und weit
ausführlicher sind als bei andern Zeitgenossen, die sich im Zusammenhang
mit den Problemen von Sein und Wesen mit Sprachproblemen befaßt
haben. Eine genauere Prüfung des Textes macht dann offenbar, daß

Dietrich sich auf die zu seiner Zeit am meisten entwickelten
sprachphilosophische Theorie, die vor allem in der Artistenfakultät von Paris

27



414 Gravis iactura verae doctrinae

Anhänger gefunden hat, stützt : die Lehre der modi significandi 26°. Er
verwendet diese Lehre als Instrument, sie ist keineswegs Selbstzweck.
Wenn man aber den historischen Kontext und den Ursprung von Dietrichs

sprachlogischen Erörterungen nicht beachtet, so bleiben große
Teile seiner Schrift nicht nur unverständlich, sondern auch in ihrer
Eigenart verkannt.

Zusammen mit der Suppositionstheorie stellt die Lehre der modi

significandi den wichtigsten Aspekt der mittelalterlichen Sprachtheorie
oder Sprachlogik dar 261. Die Theorie der modi significandi, auf
Lehrstücken der Vorzeit aufbauend, ist vor allem im letzten Drittel des

XIII. Jahrhunderts zur vollen Entfaltung gekommen 262, insbesondere

in Paris 263. Diese Sprachphilosophie, welche «die logische Struktur der
Sprache um ihrer selbst willen» 264 untersucht, ist vorwiegend mit dem
Namen des Martinus von Dacien verknüpft, da er der erste ist, der
einen Tractatus de modis significandi verfaßt hat, dessen Aufbau und
Struktur für die Folgezeit paradigmatisch geworden ist 265. In der Theorie
der modi significandi wird versucht, eine universale Struktur der sprachlichen

Zeichen zu entdecken. Es geht dabei allein um immanentsprachliche

Strukturen 266, obwohl natürlich dabei eine Ontologie vorausgesetzt

wird. Diese Traktate und deren zahlreiche Kommentare 267 sind
eine spekulative Entfaltung der Grammatik, wobei ausschließlich die
Lehre von den Redeteilen (partes orationis) und der Syntax (constructio)

berücksichtigt wird 268.

260 Zu diesem Thema vgl. H. Roos, Sprachdenken im Mittelalter, in: Class.

Med., 9 (1948) 200-215; Idem, Martinus de Dacia und seine Schrift De modis
significandi, in: Class. Med., 8 (1946) 87-115; Idem, Die modi significandi des
Martinus von Dacia, Münster, 1952 (Beiträge z. Gesch. d. Philos, d. Mittelalters
37,2). An neueren Beiträgen sind zu nennen: G. L. Bursill-Hall, Speculative
Grammars on the Middle Ages, Den Haag 1971 (beste Gesamtdarstellung); J.
Pinborg, Logik und Semantik im Mittelalter, Stuttgart 1972 (Problemata 10);
Idem, Die Logik der Modisten, in: Studia mediewistyczne 16 (1975) 39-97.

261 Vgl. dazu H. Roos, Sprachdenken, p. 211.
262 Cf. J. Pinborg, Logik und Semantik, p. 103.
263 Cf. J. Pinborg, Die Logik der Modisten, p. 42^-3.
26+ H. Roos, Sprachdenken, p. 203.
265 Vgl. dazu vor allem H. Roos, Die modi significandi, p. 137, 145.
266 Vgl. J. Pinborg, Logik und Semantik, p. 112.
267 Der Traktat des Martinus de Dacia liegt jetzt in einer guten Edition vor:

H. Roos, in: Martini de Dacia Opera, Hauniae, 1961, p. 3-115 (Corpus Philoso-
phorum Danicorum Medii Aevi 2). Zu den zahlreichen, noch unedierten Kommentaren

vgl. p. xvii-xxi. Die Schriften Martins sind vor 1288 entstanden (cf. H. Roos,
op. cit., p. xxxviu).

268 Vgl. H. Roos, Die modi significandi, p. 137-139.



Gravis iactura verae doctrinae 415

Man geht davon aus, daß das Wort Zeichen (signum) für einen
bestimmten Inhalt (res significata) ist und es soll untersucht werden, wie
das Zeichen diesen Inhalt bedeutet, d. h. modus quo significatur.
Dabei ist die Unterscheidung von vox, dictio, pars orationis grundlegend.
Die vox, d. h. der bloße Wortlaut, ist als solche nicht Gegenstand der

Betrachtung des Grammatikers 269. Auch der denotierte Gegenstand,
und d. h. die Beziehung von Sprache und Wirklichkeit, ist für den
Grammatiker nicht von Interesse, er erforscht nur wie ein sprachlicher
Ausdruck etwas bedeutet 27°. Die menschliche Vernunft verbindet mit einem

gewissen sprachlichen Lautgebilde eine bestimmte Bedeutung und
dadurch entsteht die dictio: Dictio est vox habens rationem significandi
aliquid ut haec dictio 'homo'. Dicit enim mihi aliquid compositum ex

voce significante et re significata 2n. Diese Verbindung von Laut und
Bedeutung kann die 'prima articulatio vocis' genannt werden 272. Durch
die dictio wird auf einen Inhalt verwiesen, ein sogenanntes significatum
speciale, aber dieser materiellen Bedeutungsverleihung, durch die der
Gehalt eines Ausdrucks bestimmt wird, folgt notwendigerweise eine

zweite impositio, durch welche die dictio zu einer bestimmten pars
orationis konstituiert wird. Inhalte (i. e. res significatae) werden immer
nur als Redeteile offenbar. Daraus ergibt sich, daß der gleiche Sinn im
Gefüge der Rede stets in einer bestimmten Wortklasse ausgedrückt wird.
Diese kann für den gleichen Inhalt verschieden sein. z. B. currere,
cursus, currens. Durch die Verknüpfung von dictio und ratio con-signi-
ficandi - d. h. der durch die zweite impositio beigelegte Bedeutungsmodus

- entsteht eine pars orationis, d. h. eine Wortklasse, durch die der

sprachlich noch ungeformte Inhalt sprachlich geformt wird. Die modi
significandi sind demnach die sprachlichen Kategorien, welche die
verschiedenen möglichen Aussageweisen einer Bedeutung ausmachen 273.

M. a. W. diese Sprachtheorie untersucht also weder die Beziehung von
Wort und Sache, noch die Bedeutung der sprachlichen Ausdrücke (res

significata), sondern allein die Bedeutungsweise aller möglichen
Ausdrücke, d. h. die ratio consignificandi. Martin von Dacien faßt dies

zusammen, wenn er sagt: Et sciendum quod sicut res distinguitur per
suas proprietates, ita partes orationis per suos modos significandi.

269 Cf. H. Roos, Die modi significandi, p. 143.
270 Cf. J. Pinborg, Logik und Semantik, p. 112.
271 Martinus de Dacia, Modi significandi, c. 4, ed. cit., p. 8, 18-21.
272 Cf. op. cit., p. 8, 6-9; dazu H. Roos, Die modi significandi, p. 143.
273 Vgl. H. Roos, Sprachdenken, p. 213.



416 Gravis iactura verae doctrinae

Modus autem significandi est forma partis orationis quia dat sibi esse

et distinguit eam ab omni parte orationis alia a se. Omnis enim pars
orationis est pars per suum modum significandi 274.

Die modi significandi essentiales determinieren die verschiedenen
dictiones zu den acht Wortklassen: nomen, pronomen, verbum, adverbium,

participium, coniunctio, praepositio, interiectio 275. Jede dieser Wortkategorien

besitzt einen eigenen Bedeutungsmodus : quorum quilibet constituit
unam partem orationis 276. Martin, an dessen Lehre wir uns halten wollen,
unterscheidet dann weiterhin den modus significandi specialis, durch den

Unterabteilungen der einzelnen Wortklassen entdeckt werden, und den

modus significandi accidentalis, durch den nebensächliche Abwandlungen
der Bedeutungsweise, z. B. casus, numerus, genus, entstehen 277.

Im zweiten Teil der Traktate, der uns hier weniger interessiert, wird
die Syntax, d. h. die Relationen der einzelnen Redeteile im Satzganzen,

erörtert, mit dem Ziel, die universalen Gesetze der Rede zu entdecken278.

Es geht, wie sich aus dieser kurzen Beschreibung der Lehre de modis

significandi ergibt, um das Projekt einer universalen Grammatik, welche

die allen Sprachen gemeinsamen formalen Bedeutungsweisen von
Ausdrücken und Sätzen erforscht. Was die aristotelische Kategorienlehre
für die Weisen des Seins zu leisten beansprucht, versucht die Sprachtheorie

der Modisten für den Bereich der Sprache: die Aufstellung einer

allgemein gültigen Klassifizierung der Weisen, einen Inhalt zu bedeuten.

Für das Verständnis der Schrift Dietrichs entstehen nun zwei

Fragen: 1. Kann man zeigen, daß Dietrich die Lehren der Modisten

gekannt und in seinem Traktat benützt hat, und zwar in größerem
Ausmaß als seine Zeitgenossen? 2. In welcher Weise verwertet er diese

Sprachtheorie in seiner Auseinandersetzung mit den Gegnern der
Realidentität von Sein und Wesen

Zu 1

Die erste Frage ist recht leicht zu beantworten. Daß Dietrich den

Begriff 'modus significandi' verwendet, darf allerdings nicht bereits als

stichhaltiger Beweis einer bejahenden Antwort ausgelegt werden, da
auch Thomas von Aquin gelegentlich davon Gebrauch macht 279. Auch

274 Martinus de Dacia, Modi significandi, c. 4, ed. cit., p. 8, 11-15.
275 Man vgl. die Inhaltsübersicht der Schrift Martins, ed. cit., p. 328.
276 Op. cit., c. 5, p. 9, 20-21.
277 Cf. op. cit., c. 22-28, p. 32^-5 ; H. Roos, Martinus de Dacia, p. 110.
278 Martinus de Dacia, Modi significandi, Liber II, ed. cit., p. 85-115.
279 Belege bei F. Manthey, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin



Gravis iactura verae doctrinae 417

der beiläufige Hinweis auf die Theorien der Grammatiker im Traktat De

quiditatibus entiurn280 ist noch kein ausreichender Nachweis. Er zeigt zwar
ein gewisses Vertrautsein mit den Theorien der Modisten, aber Dietrich will
hier allein ein Beispiel anführen. Daß aber Dietrich diese Sprachlogik aus
erster Hand gekannt hat, zeigt die Anwendung wichtiger typischer
Lehrstücke dieser spekulativen Grammatik in unserm Traktat. Ich erwähne :

a) Besonders auffallend ist die im 3. Kapitel ausgeführte Lehre der

significatif). Dietrich unterscheidet zwei Auffassungen von Bedeutung:
uno modo significare dicitur proprie, videlicet rem aliqua voce ad hoc

deputata principaliter et per se et immediate designare quantum ad
substantiam vocis salvis variis modis significandi281. Die zweite mögliche
Deutung von bedeuten wird wie folgt beschrieben: Alio modo dicitur
significare communiter et magis extenso nomine significationis, ut scilicet
dicatur etiam significari id, quod clauditur et importatur in intellectu
vocis et rei dicto modo significatae, et sic id, quod dicto modo
principaliter et primo significatum fuit, nunc sit secundarium et sub natura et
proprietate denominationis designans seu significans illud, quod importatur

in intellectu vocis et rei primo et principaliter et proprie significatae282.
Diese Sätze sind nur schwer verständlich, wenn man sie nicht im Lichte
der Theorie der Modisten betrachtet. Diese Sprachlogik unterscheidet,
wie gesagt, zwischen dictio und pars orationis und zwischen ratio
significandi und ratio consignificandi :

und ihre Anwendung auf Probleme der Theologie, Paderborn 1937, p. 78-84. Ich
glaube, daß Thomas den Begriff 'modus significandi' nicht im Sinne der modistischen
Sprachtheorie verwendet. Zur Sprachtheorie bei Thomas vgl. die Literaturübersicht

von A. Keller, Arbeiten zur Sprachphilosophie Thomas von Aquins, in:
Theol. Philos. 49 (1974), 464-476.

280 Cf. De quid., 1, 1, ed. A. Maurer, in: Med. Stud., 18 (1956) 192: Sunt
etiam aliqua huius generis quae cadunt sub consideratione facultatis grammaticae,
puta modi significandi et consignificandi partium orationis, et huiusmodi. - Wichtiger

ist die Stelle De quid., 6, 4, ed. cit., p. 195. In einigen Zeilen gibt Dietrich eine
Zusammenfassung der Theorie der modi significandi.

28' DEE, I, 3, 3, p. 29, 15-30, 17.
282 DEE, I, 3, 4, p. 30, 30-35.
288 Dieses m. E. äußerst hüfreiche Schema entnehme ich J. Pinborg, Logik

und Semantik, p. 113.

dictio
+
ratio consignificandi

pars orationis 283

A B



418 Gravis iactura verae doctrinae

Eben diese Unterscheidung aber liegt, mindestens implizit, bei

Dietrich vor, wenn er sagt :

significare proprie rem immediate designare A
d. h. ohne Rücksicht auf
die modi significandi.

significare communiter significare: quod importatur B
in intellectu vocis
d. h. im Hinblick auf die
modi significandi

M. a. W. Dietrich benützt die Bedeutungslehre der Modisten, um
zu zeigen, daß die Bedeutung eines Ausdrucks, im Sinne der ersten

impositio, identisch ist, die consignificatio hingegen verschieden. Sowohl
die von ihm angeführten Beispiele wie auch seine Methode bestätigen
unsere Hypothese.

b) Dietrich kennt die Unterscheidung von modus significandi
essentialis und accidentalis und verwendet sie korrekt 284. Besonders

wenn man Dietrichs Traktat mit andern zeitgenössischen Lehren, bei
denen sprachphilosophische Überlegungen auch eine gewisse Rolle
spielen, wie etwa bei Jacobus von Viterbio 285, vergleicht, so wird
offenbar, daß Dietrich die sprachphilosophischen Ansätze der Modisten
und keine andern sich angeeignet hat.

Zu 2

In welcher Weise macht sich Dietrich die Sprachlogik der Modisten

zum Erweis der Identität von ens, essentia, esse zunutze? Wer unter
diesen sprachphilosophischen Voraussetzungen die besagte Identität
aufweisen möchte, der müßte zeigen, daß nicht nur die res significata
sondern auch die ratio significandi der drei Ausdrücke identisch sind,
der modus significandi hingegen je verschieden ist. Genau dies aber will
Dietrich aufzeigen.

Ens und entitas bedeuten dasselbe, nämlich das Wesen, ihre
Bedeutungsweise aber ist nicht dieselbe, da der eine Audsruck den identi-

284 Cf. DEE, I, 3, 3, p. 30, 17-24; I, 3, 5, p. 30, 40-42; I, 3, 6-7, p. 30, 43-31,
55; I, 5, 2, p. 31, 82-32, 92.

285 Ygi sejn Quodlibet I, q. 4, ed. E. Ypma (Anm. 48), p. 43-61. Die äußerst
lange und sehr interessante Quaestio des Jacobus ist ganz und gar sprachphüo-
sophisch orientiert. Sie würde eine eigene Untersuchung erfordern und, wie mir
scheint, auch verdienen. Die Überlegungen Jakobs sind aber, wie ich glaube, mit
denen der Modisten weniger verwandt als jene Dietrichs.



Gravis iactura verae doctrinae 419

sehen Gehalt konkret, der andere ihn abstrakt bezeichnet 286. Anders

gesagt : der modus significandi accidentalis ist verschieden. Auch esse und
essentia bedeuten dasselbe: quamvis différant in modis significandi, ut
videlicet esse significet per modum actus, idem autem significant ens et
entitas per modum habitus et quietis. Et sic etiam différant essentia et
esse 287. Nach Martinus von Dacien ist der allgemeine Bedeutungsmodus

des Substantivs so zu verstehen: Modus significandi essentialis

generalis nominis est modus significandi per modum habitus et quietis 288.

Dem steht die allgemeine Bedeutungsweise des Tätigkeitswortes gegenüber:

est modus significandi per modum fieri distantis a substantia 289. Es
scheint mir offensichtlich, daß Dietrich in seiner Widerlegung der realen
Unterschiedenheit von Sein und Wesen die Theorie der modi significandi
von Nomen und Verb beizieht, um einerseits die reale Identität der beiden

und andererseits ihre sprachliche Verschiedenheit verständlich zu
machen. Die Verteidiger der realen Unterscheidung interpretieren einen
verschiedenen modus significandi als eine reale Verschiedenheit; sie

schließen von einer sprachlichen Unterscheidung auf eine dinghafte
Nicht-Identität. Eine ungenügende sprachphilosophische Reflexion ist
also Ursache dieses Fehlschlusses, der zwar metaphysisch motiviert ist
und auch wichtige metaphysische Konsequenzen hat, den man aber auch
entdecken kann ohne explizite Zuhilfenahme metaphysischer und
geisttheoretischer Betrachtungen.

Dietrichs Lösungsversuch ist noch aus einem andern Grande
bemerkenswert. Die vom Freiberger vorgeschlagene Deutung der Beziehung
von Sein und Wesen ist mit derjenigen des Siger von Brabant bis

in den Wortlaut identisch 29°. Dietrich hat bekanntlich nicht nur den

286 DEE, I, 1, 8, p. 28, 48—40 : Et sic apparet de significatione huius Hominis
'ens'. Importât enim in sua significatione totam essentiam eius, de quo praedicatur.
Dieselbe Lehre findet man ebenfalls: p. 27, 3-5; 27, 11; 28, 44—47 ; 28, 52-57. - Zu
ens entitas cf. DEE, I, 1, 9, p. 28, 52-57 : Ex hoc iam elicimus propriam signifi-
cationem huius nominis 'entitas', cui competunt idem modi considerandi, qui dicti
sunt de ente nisi quod ea, quae sunt dicta de ente sumendo ipsum in concreto,
eadem conveniunt dici de entitate in abstracto, id est sumendo ipsam entitatem
sub modo significandi in abstracto, sicut etiam ipsum nomen indicat.

282 DEE, I, 5, 1, p. 31, 79-81. Cf. ebenfalls DEE, I, 6, p. 32, 3-33, 57; I, 7,

p. 33, 59-36, 144.
288 Martinus de Dacia, Modi significandi, c. 6, ed. cit. (Anm. 267), p. 10,

19-20.
289 Op. cit., c. 8, p. 13, 22-23.
290 Siger von Brabant vertritt, genau wie Dietrich, die These der Nicht-

unterschiedenheit von Sein und Wesen: dico quod mihi videtur, ponendo primo



420 Gravis iactura verae doctrinae

Diskussionen um den Averroismus in Paris beigewohnt, wie er selber

bezeugt291, sondern gewisse Lehren der Averroisten auch rezipiert 292.

Diese auffallende Ähnlichkeit der Widerlegung der Realdistinktion von
Sein und Wesen, die zwischen Dietrich und Siger festgestellt werden

conclusionem, quod in entibus causatis causatum est ens et esse habet per essentiam
suam, non per aliquid additum, ita quod res et ens non significant duas intentiones
diversas, sed eandem rem, modis tarnen diversis (ed. J. Vennebusch (Anm. 34),

p. 180, 155-159). Der Meister von Brabant erläutert, wie der verschiedene
Bedeutungsmodus zu verstehen sei mit folgender Lehre: Es gibt drei Gattungen von
sprachlichen Ausdrücken, die etwas Identisches je verschieden bezeichnen. Neben

synonymen Wörtern gibt es Ausdrücke, die sich zwar auf denselben Gegenstand
beziehen, deren intentio oder intellectus formalis allerdings verschieden ist, z. B.
'homo' und 'risibile' (cf. ed. cit., p. 181, 171-176 und C. A. Graiff, ed. cit., p. 17,

48-51). Von diesen beiden Bedeutungsmodi ist eine dritte Gattung zu unterscheiden:

Tertium est genus nominum in quo quidem sunt quae ad aequalia se exten-
dunt significantia eandem essentiam, ita quod essentia quae primo apprehenditur
eadem est, modo tarnen diverso apud animam, unum per modum actus aliud per
modum habitus, sicut currere et cursus, et animatum et vivere (C. A. Graiff, ed.

cit., p. 17, 52-56; cf. J. Vennebusch, p. 181, 177-179). Für das Problem von
Sein und Wesen ist diese dritte Gattung von Ausdrücken herbeizuziehen, denn
res, ens, essentia und esse bezeichnen denselben Gegenstand und haben dieselbe
Bedeutung, allein ihr modus significandi ist verschieden : Modo dico quod res et ens
significant eandem essentiam, non tarnen sunt duo Synonyma nec significant duas
intentiones sed significant eandem intentionem: unum tarnen ut est per modum
actus ut hoc quod dico ens, aliud per modum habitus ut res (C. A. Graiff, ed. cit.,
p. 17, 57-61). Obwohl Siger hier nur von ens und res spricht, gilt dasselbe von Wesen
und Sein, da er ens und esse sowie essentia und res synonym verwendet. Die
Ubereinstimmung dieser Lösung Sigers mit jener Dietrichs ist leicht zu erkennen. Dietrich
hat allerdings die These Sigers in vielen Punkten weiterentwickelt.

291 Cf. De int., II, 28-30, ed. B. Mojsisch, p. 167-169. Dietrich bestätigt, daß
er einer Pariser Disputation über die Ewigkeit der Welt beigewohnt hat (op. cit.,
p. 169, 44-45).

292 Zum Verhältnis Dietrichs zum Averroismus vgl. L. Sturlese, II 'De ani-
matione caeli' (Anm. 13), p. 183-201.

Auf eine weitere mögliche Beziehung zu den Lehren des Averroismus, die bisher,
wie ich glaube, noch nicht beachtet worden ist, sei hier beiläufig hingewiesen. In
seinen Traktaten De acc. sowie De quid, vertritt Dietrich ziemlich vehement die
These, daß das Akzidens nicht von der Substanz getrennt werden kann. Cf. e. g. De

quid., c. 12, ed. A. Maurer, p. 203: Ergo stante accidente in esse suo et sua essentia,

impossibile est, quacumque virtute posita, fieri ut non insit; alias separaretur
definitio a definito. Im Jahre 1277 wurden folgende Thesen verurteilt: 196. Quod
facere accidens esse sine subiecto, habet rationem impossibilie implicantis contra-
dictionem. 197. Quod Deus non potest facere accidens esse sine subiecto, nec plures
dimensiones simul esse. R. Hissette, Enquête (Anm. 20), p. 287-291 konnte die
averroistische Herkunft dieser Thesen deutlich machen. Mit seiner Auffassung der
Beziehung von Substanz und Akzidens verstößt Dietrich nicht nur gegen die
Verurteilung von 1277, wie übrigens auch mit seiner Auffassung der Zeit (vgl. Anm. 20),
sondern er vertritt auch in diesem Punkte eine averroistische Lehre.



Gravis iactura verae doctrinae 421

kann, liefert uns einen neuen, wichtigen Beleg zum Verständnis der
Relation Dietrichs zum Averroismus.

Es ist allerdings wahrscheinlich, daß Dietrich die Interpretation
der Beziehung von Sein und Wesen des Siger von Brabant nicht direkt
von Siger übernommen hat, sondern von einem der Schüler des Meisters

von Brabant. Ich habe bereits oben S. 407 auf eine mögliche Beziehung
zwischen Dietrich und Gottfried von Fontaines hingewiesen. Dieser

war bezeugterweise Schüler des Siger und hat dessen Metaphysikvorlesung

gehört 293. In seinem Quodlibet III, q. 1, in dem er das Verhältnis
von esse und essentia behandelt, legt Gottfried neben andern Argumenten

gegen eine distinctio realis auch folgende These vor: sciendum
est enim quod omnia ista, ens, entitas, essentia idem significant, differentia

solum in modo significandi 294. Das durch die verschiedenen Ausdrücke

esse, ens, essentia, entitas Bedeutete (res significata) ist nach Gottfried
identisch, allein die Bedeutungsweise ist verschieden, nämlich verbal

(esse) oder nominal (essentia), abstrakt (essentia) oder konkret (ens) 295.

Obwohl Gottfried den die verschiedenen Ausdrücke charakterisierenden
modus significandi anders versteht als Siger, ist dennoch die Lösung der
beiden Autoren im wesentlichen identisch. Die Ubereinstimmung
zwischen der von Gottfried vorgeschlagenen Beziehung und Dietrichs
Auffassung ist allerdings noch offensichtlicher. Man muß nämlich nach
Dietrich die Relationen der Ausdrücke Seiendes, Seiendheit, Sein und
Wesen folgendermaßen verstehen :

293 «Il est aujourd'hui admis que Godefroid de Fontaines a personnellement
assisté aux cours de Siger de Brabant sur la Métaphysique» sagt J. Duin, La
doctrine de la providence dans les écrits de Siger de Brabant, Louvain 1954 (Phüos.
médiévaux 3), p. 167. Wir besitzen ja eine Nachschrift dieser Vorlesung von Gottfried,

vgl. dazu A.Zimmermann, Dante hatte doch recht (Anm. 34), p. 207; F.
Van Steenbergen, Maître Siger (Anm. 34), p. 184.

294 Ed. cit. (Anm. 33), p. 164; cf. p. 304.
295 Ed. cit., p. 303-304; Nomen concretum et nomen abstractum et verbum

non dicunt diversas res, sicut patet de istis : currens, cursus et currere. Ergo a simili
nec ista: essentia, ens et esse, quae se habent sicut nomen abstractum et nomen
concretum et verbum. Cf. p. 164 : Ad declarandum sciendum est enim quod omnia
ista, ens, entitas, essentia idem significant realiter, differentia solum in modo
significandi in abstractione vel concretione vel huiusmodi, et hoc apparet per simile in
omnibus aliis sic acceptis, puta currens, cursus, currere.

ens

res significata
essentia

modus significandi

per modum habitus et quietis
per modum concretum

participium



422 Gravis iactura verae doctrinae

entitas essentia per modum habitus et quietis
per modum abstractum

nomen

per modum habitus et quietis
per modum abstractum

nomen

per modum actus
per modum abstractum 296

verbum impersonale

essentia essentia

esse essentia

Das Vorangehende bestätigt nicht nur unsere Hypothese, daß

Dietrich von Freiberg seine Lehre der Einheit von Sein und Wesen mit
Hilfe der Sprachtheorie der Modisten zu erhärten versucht, sondern

führt überdies zu einem neuen Ergebnis : Dietrichs Stellungnahme in der
Kontroverse um das Verhältnis von esse und essentia ist mit der aver-
roistischen Beantwortung dieser Streitfrage, wie sie erstmals von Siger

von Brabant und in seinem Gefolge von Gottfried von Fontaines
vertreten worden ist, derart verwandt, daß eine Beeinflussung von dieser
Seite mit großer Wahrscheinlichkeit angenommen werden darf 297.

Der Freiberger Meister erachtet, wie er selber sagt 298, die Leugnung
der Realidentität von Sein und Wesen als einen gefährlichen Irrtum,
als eine gravis iactura verae doctrinae. Ich glaube nicht, daß die bekämpfte
Lehre in den Augen Dietrichs schädlich ist, weil sie von einer
sprachphilosophisch unhaltbaren Grundlage ausgeht, denn Dietrich ist kein

Sprachphilosoph. Die Analyse der Sprache soll die Metaphysik nicht
ersetzen.

296 Die Belegstellen zu dieser Übersicht sind: zu ens: DEE, I, 1, 9, p. 28,
52-57 ; I, 2, 1 p. 28, 60-62; essentia-esse; DEE, I, 5, 1, p. 31, 76-80; zu esse als
impersonates Verb cf. DEE, I, 5, 2, p. 31, 82-32, 92 sowie I, 3, 6, p. 30, 43—49.

297 Im Bereich der philosophiehistorischen Forschung müssen Behauptungen,
sobald sie ausgesprochen sind, sofort wieder relativiert werden. Es ist nicht
auszuschließen, daß genaue Untersuchungen zur Entwicklung des hier besprochenen
Problems, in der das oben unter 1. 9. genannte Material berüchsichtigt wird, neue
Zusammenhänge aufdecken könnte. — Es kann natürlich nicht die Absicht sein,
Dietrichs Denken allein von seinen Quellen her erklären zu wollen. Es muß ja kaum
besonders betont werden, daß ein so eigenständiges Philosophieren wie dasjenige
des Freibergers nie durch seine Quellen allein ermöglicht wird. Eine genauere
Erforschung der geistigen Umwelt Dietrichs steht ganz im Dienste der Aufgabe,
die Gedanken Dietrichs besser zu verstehen.

298 Cf. DEE, I, 1, p. 38, 3-5: Sed sunt nonnulli, qui praehabitis contrarium
dicunt et docent innitentes quibusdam sophisticis rationibus, quibus non sine
periculo et gravi iactura verae doctrinae decipiuntur.



Gravis iactura verae doctrinae 423

Welches also ist die Aufgabe und der Sinn der sprachphilosophischen
Analysen Dietrichs Sie haben einen propädeutischen Charakter. Das will
heißen: Mit Hilfe semantischer Untersuchungen will Dietrich zeigen,
daß kein Grund besteht, von der Verschiedenheit sprachlicher Ausdrücke
auf eine Verschiedenheit des Bedeuteten zu schließen. Zu diesem Zwecke
bedient er sich der Theorie der modi significandi. Es besteht kein Anlaß,
das Verhältnis des Substantivs essentia und des Verbs esse anders zu

interpretieren als dasjenige jedweden Substantivs zu dem entsprechenden
Verb. Diese aus semantischer Perspektive nahegelegte Identität der

Bedeutung von Sein und Wesen hat aber zugleich einen polemischen
Sinn : Wer diese semantische Diskussion vernachlässigt, der könnte sich
dazu verführen lassen, die Verschiedenheit sprachlicher Ausdrücke als

dinghafte Nicht-Identität zu verstehen. Genau diesem Irrtum fallen aber
die Verteidiger der Realdistinktion zum Opfer. Falsche Annahmen
über sprachliche Gegebenheiten führen zu falschen Aussagen über
Wirklichkeit. Dietrich entkräftet also mittels semantischer Analysen die

Glaubwürdigkeit der metaphysischen These seiner Gegner, indem er
darauf aufmerksam macht, daß sie einen sprachphilosophischen Widersinn

enthält.
Damit wird weder der eigentliche Sinn der Dietrichschen Identitätsthese

positiv belegt noch die metaphysische Grundlage der gegnerischen
Lehre widerlegt, aber deren Fragwürdigkeit wird sichtbar. Wenn man
zeigen kann, daß eine philosophische Lehre auf sprachlicher und semantischer

Ebene Unstimmigkeiten enthält, so ist über deren Wahrheit und
Falschheit vielleicht noch nichts ausgemacht, aber sie erweist sich als

irrtumsverdächtig. Zu einem ganzheitlichen Erweis der Dietrichschen
These bedürfte es einer transzendentalen Argumentation. Diese vermeidet

Dietrich, wie mir scheint, bewußt, weil es dem Anspruch eines
polemischen Unternehmens genügt, wenn Fehler in der gegnerischen These

aufgedeckt werden können. Wenn zudem diese Unstimmigkeiten und
falschen Voraussetzungen auch von jemanden erkannt und nach

vollzogen werden können, der die erkenntnistheoretischen und
geistphilosophischen Prämissen weder der einen noch der andern streitenden
Partei teilt, so ist die Durchschlagskraft des polemischen Angriffs umso

gewaltiger. Dietrichs Argumentation im ersten Teil seiner Schrift DEE
ist sprachphilosophisch nicht deshalb, weil er die Erste Philosophie
auf Sprachphilosophie reduzieren will, sondern deshalb, weil er die

Unhaltbarkeit der bekämpften These so widerlegen will, daß seinem

Gedankengang jedermann folgen kann. Darf man von einer Streitschrift



424 Gravis iactura verae doctrinae

mehr verlangen als eine derartige Erschütterung des gegnerischen
Standpunktes? 299

Es scheint mir, daß dies ein vertretbarer und annehmbarer, aber
auch wahrscheinlicher Ausgangspunkt zum Verständnis und der
Interpretation der Eigenart und Intention der Schrift DEE ist. Durch die
hier skizzierte Perspektive wird jedenfalls verständlich, warum, auf die

vera doctrina Dietrichs in dieser Schrift nur beiläufig hingewiesen wird -
ohne daß man dem Verfasser des Traktats spekulative Dürftigkeit und
philosophisches Unvermögen anlasten muß.

6. Die Aufgabe

6.1. Damit kommt diese Untersuchung zu einem vorläufigen Abschluß.

Allerdings ist dieses Ende die Vorstufe zu einem Anfang, denn die eigentliche

Aufgabe einer philosophiehistorischen Interpretation der Schrift
Dietrichs ist noch nicht gelöst, vielmehr kann sie erst jetzt sachgemäß

wahrgenommen werden.

6.2. Die zahlreichen Verbindungen des Traktates DEE zu zeitgenössischen

Schriften, auf die hier hingewiesen wurde, eröffnen neue historische

Perspektiven, deren Verifikation und Falsifikation durch weitere
Spezialuntersuchungen erbracht werden müßte. Insbesondere drängt sich die

Frage auf, ob Beziehungen zum Denken und den Schriften des Aegidius
von Rom, Gottfried von Fontaines, Johannes von Paris und
Siger von Brabant, wie sie hier aufgewiesen wurden, auch bezüglich
anderer Schriften Dietrichs und deren Thematik entdeckt werden können.

6.3. Noch bedeutsamer aber scheint mir eine andere Aufgabe zu sein:

Zwar konnten viele Beziehungen dieses Traktats zu seinem geschichtlichen

Hintergrund aufgezeigt werden und es war möglich, Intention
Inhalt und Methode der Schrift mittels dieser historischen Bezüge zu
klären, aber - und der Grund dafür ist wohl in der Besonderheit des

Traktats zu suchen - die Einordnung der speziellen Problematik von
Sein und Wesen in das Gesamtgefüge der Geisttheorie und Ontotogie ist
nur beiläufig erwähnt worden. Der eigentliche philosophische Sinn von
DEE kann aber nur erkannt werden im Horizont dieser Beziehung, zu
deren Erhellung das gesamte Schrifttum Dietrichs erforscht werden müßte.

299 Ein Problem, das im Traktat DEE eine relativ wichtige Rolle spielt, wurde
in dieser Untersuchung nicht eigens behandelt, nämlich die Beziehung zwischen
quid und quiditas. Gegen Thomas will Dietrich (DEE, I, 2-4) eine Verschiedenheit

zwischen essentia und quiditas aufrechterhalten. Allerdings hat er diesem
Problem eine eigene Schrift gewidmet: De quiditatibus entium.



Gravis iactura verae doctrinae 425

6.4. Dazu bedürfte es einer Interpretation der Zuordnung von Denken
und Sein, von Geist und Wirklichkeit, i. e. einer Auslegung der Diet-
richschen Lehre von der konstitutiven Tätigkeit der Intelleks im
Hinblick auf die ontologischen Grundbegriffe : Wie konzipiert der Freiberger
in concreto die Konstitution des ens inquantum ensl Auf welche Weise

leitet er die Kategorien aus der ratio entis ab Hat er eine Deduktion der

Stammbegriffe ausgearbeitet oder nur postuliert 300? Welcher Stellenwert

kommt in der konstitutiven Tätigkeit den Grundakten des Denkens

- affirmatio und negatio - zu 301 Was beinhaltet der Unterschied zwischen

ens conceptionale und ens naturae? Wie faßt Dietrich das Verhältnis von
Substanz und Akzidens auf und warum kritisiert er die thomistische
Lehre vom Akzidens? Welches ist die Funktion und die Bedeutung der
Transzendentalien, insbesondere des unum?

6.5. Die Antwort auf diese Fragen müßte in einer umfassenden Deutung
der Ontologie Dietrichs zusammengehen mit einer systematischen
Ausfaltung der Frage nach dem Verhältnis des Geistes zu seinen
Gegenständen 302. Ein derartiges Fragen würde notwendigerweise zu einem

In-Frage-Stellen unserer selbst, welches eine Stellungnahme herausfordert,

hinführen, weil, wenn davon die Rede ist, was wir selber als Geist

sind, die erörterten Fragen immer schon an uns selbst gerichtet sind und
eine neutrale Deskription zwar vorgetäuscht werden kann, aber in
Wirklichkeit unmöglich ist, da wir immer schon geantwortet haben. In der

Deutung der Beziehung von Geist und Wirklichkeit - und das Problem
des Verhältnisses von Sein und Wesen ist ein Aspekt dieser Grundfrage
der Philosophie - wird nämlich entschieden über die Funktion und den

Stellenwert, den man der menschlichen Vernunft zugestehen will: «Was

für eine Philosophie man wähle, hängt... davon ab, was man für ein
Mensch ist : denn ein philosophisches System ist nicht ein toter Hausrat
den man ablegen oder annehmen könnte, wie es uns beliebte, sondern es

ist beseelt durch die Seele des Menschen, der es hat» 303.

3°° Vgl. dazu K. Flasch, Kennt die mittelalterliche Philosophie (Anm. 8),

p. 182-206.
301 Vgl. vor allen De nat. contr., c. 11-28, ed. R. Imbach, p. 92-103.
302 Cf. die vorzügliche Studie von B. Mojsisch, Die Theorie des Intellekts

(Anm. 9), p. 46-83.
303 J. G. Fichte, Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre

(1797/98), Erste Einleitung, hrsg. von P. Baumanns, Hamburg 1975 (Phil. Bibl.
239), p. 17. Meinem Freund J.-D. Cavigioli danke ich für seine Mitarbeit bei der
Fertigstellung des Manuskripts. Ebenfalls danken möchte ich den Herren G.
Bourdilloud und B. Joye vom Ausleihdienst der UB Fribourg für ihre stets freundliche

Hilfsbereitschaft.


	Gravis iactura verae doctrinae

