Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Gravis iactura verae doctrinae
Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761314

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RueDI IMBACH

Gravis iactura verae doctrinae

Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift
De ente et essentia Dietrichs von Freiberg O. P. *

Man stelle sich einen Garten vor, mit hunderterler Bdumen,
mil tausendervler Blumen, hunderterler Obst, hunderterlei
Krdutern. Wenn nun der Gdriner dieses Gartens Fkeine
andre botanische Unterscheidung kemnt als «efbary und
«Unkrauty, dann wivd ev mit neun Zehnteln seines Gartens
nichts anzufangen wissen, evr wird die zauberhaftesten
Blumen ausreiflen, die edelsten Bdume abhauen oder er
wivd sie doch hassen und scheel ansehen.

HeErRMANN HESSE

1. Einleitung

1.1. ENGELBERT KREBS hat zu Beginn dieses Jahrhunderts das wissen-
schaftliche Opus des deutschen Dominikaners DIETRICH VON FREIBERG
(ca. 1260-ca. 1318/20) nach langer Vergessenheit neu erschlossen 1.

* Die zahlreichen lat. Textausziige werden gemiB der jeweils benutzten
Edition zitiert, d. h. sowohl die Interpunktion als auch die Schreibweise der ver-
schiedenen Ausgaben wurde bewuBt {ibernommen. Die Zeitschriften werden gemiB
den im ‘Répertoire bibliographique de la Philosophie’ (Louvain) verwendeten Ab-
kiirzungen zitiert.

1 Meister Dietrich. Sein Leben, seine Werke, seine Wissenschaft, Miinster
1906 (Beitrige z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters 5, 5-6). Zur Biographie Dietrichs
vgl. L. STURLESE, Art. Dietrich von Freiberg, in: Die deutsche Literatur des Mittel-
alters, Verfasserlexikon, hrsg. von K. RuH, Bd. 2, Berlin-New York 1979, p. 127-
137.



370 Gravis iactura verae doctrinae

Darauf folgten einige wichtige Textausgaben, die A. MAURER?, P.
MAzzARELLA 3, F. STEGMULLER 4, W. WALLACE 5 und J. WURSCHMIDT ©
zu verdanken sind. Seine naturwissenschaftliche Leistung hat schon
frith Anerkennung gefunden 7. Seine philosophische Bedeutung kann
heute, dank der Studien von K. FLASCH ® und B. MojsIscH ? angemesse-
ner gewiirdigt werden. Dietrich versucht — und dies ist seine epochale
Bedeutung — das Verhiltnis von Sein und Denken in einer neuen Weise
zu bestimmen: Das Sein wird nicht allein in seiner notwendigen Bezogen-
heit auf den Geist erfaBBt, sondern der Ursprung der Seinsbestimmungen
im menschlichen Geist, der in einer gewissen Weise als transzendentale
Subjektivitdat zu verstehen ist, wird in aller wiinschenswerten Deutlich-
keit behauptet und begriindet. Das Interesse fiir diesen spatmittelalter-
lichen Denker scheint daher philosophisch durchaus legitim zu sein, da
seine Intellekttheorie Thesen, die im allgemeinen fiir die Neuzeit vindi-
ziert werden, antizipiert. Seine Erforschung ist ein wichtiger Beitrag zu
einer sachgerechten Interpretation der Herkunft und der Bedeutung
des die Neuzeit bestimmenden Selbstverstindnisses der Philosophie:
Philosophie der autonomen Subjektivitit 19,

2 The De Quidditatibus Entium of Dietrich of Freiberg and its Criticism of
Thomistic Metaphysics, in: Med. Studies, 18 (1956) 189-203.

3 Utrum substantia spiritualis sit composita ex materia et forma; in: Meta-
fisica e gnoseologia nel pensiero di Teoderico di Vriberg, Neapel 1967, p. 249-272.

* De mensuris durationis und De tempore: Meister Dietrich von Freiberg.
Uber die Zeit und das Sein, in: Arch. hist. doctr. litt. MA, 13 (1942) 155-221; De
ovigine revum praedicamentalium: Meister Dietrich von Freiberg. Uber den Ursprung
der Kategorien, in: Arch. hist. doctr. litt. MA, 24 (1957) 115-201.

5 The scientific Methodology of Theoderic of Freiberg. A case Study of the
relationship between Science and Philosophy, Freiburg i. Ue. 1959 (Studia frib. N.
S. 26). In diesem Buch hat der Verfasser die Schriften De coloribus, De luce et eius
origine, De miscibilibus in mixto ganz, die Opuscula De accidentibus, De elementis
corporum naturalium inquantum sunt partes mundi partiell ediert.

6 De iride et vadialibus impressionibus in: Dietrich von Freiberg. Uber den
Regenbogen und die durch Strahlen erzeugten Eindriicke, Miinster 1914 (Beitrige
z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters 12, 5-6).

7 Vgl. dazu J. WURsCHMIDT, op. cit., und W. WALLACE, op. cit., A. C. CRoM-
BIE, Robert Grosseteste and the Origins of experimental Science, Oxford 1953,
P. 233-259; IpeM, Von Augustinus bis Galilei, 2. Aufl., Miinchen 1977, p. 254-256.

8 Kennt die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des
menschlichen Denkens? Eine Untersuchung zu Dietrich von Freiberg, in: Kant-
Studien, 63 (1972) 182-206; Zum Ursprung der neuzeitlichen Philosophie im
spaten Mittelalter. Neue Texte und Perspektiven, in: Philos. Jahrb., 85 (1978)
1-18.

9 Die Theorie des Intellekts bei Dietrich von Freiberg, Hamburg 1977.

10 Vgl. K. FrascH, Zum Ursprung, p. 17-18.



Gravis iactura verae doctrinae 371

1.2. Die Wiederentdeckung der Philosophie Dietrichs erschiittert die
erstarrten und dogmatisch verfestigten Auffassungen iiber die Entwick-
lung der abendlindischen Geistesgeschichte; sie rechtfertigt Zweifel
an der Giltigkeit geltender Meinungen iiber Epochenschwellen und
Neuanfinge der Philosophie; sie relativiert eine Reihe von vereinfachen-
den Thesen zum Wesen der mittelalterlichen Philosophie. Man darf aber
trotzdem nicht vergessen, da Dietrichs Denken in einem bestimmten
historischen Kontext entstanden ist. Eine addquate philosophiehistori-
sche Darstellung Dietrichs miite sowohl seine die historischen Bedin-
gungen {iibersteigende Leistung wie auch diese historischen Bedingungen
selbst einbeziehen; sie hiatte sowohl seine Herkunft, seine Beziehungen
zu dem fiir ihn zeitgenossischen Denken und seine iiberzeitliche GroBe
zu beriicksichtigen 11,

1.3. Natiirlich ist auch zur ErschlieBung der geschichtlichen Voraus-
setzungen und der Nachwirkung seines Denkens in den letzten Jahren
beachtliche Vorarbeit geleistet worden. K. FLAScH hat auf die Beziehun-
gen zu MEISTER ECKHART hingewiesen 12; L. STURLESE hat den Hinter-

11 Unter der Leitung von K. FLascH wird eine Gesamtausgabe der Werke
Dietrichs vorbereitet. Die ersten beiden der auf vier Bande vorgesehenen Ausgabe
sind bereits erschienen: Dietrich von Freiberg, Opera omnia, Tomus I, Schriften
zur Intelekttheorie, hrsg. von B. MojsiscH, Hamburg 1977; Tomus II, Schriften
zur Metaphysik und Theologie, hrsg. von R. ImBacH, M. R. PAGNONI-STURLESE,
H. SteFFAN, L. STURLESE, Hamburg 1979. — Zur Bewertung und Deutung des
Schrifttums von Dietrich vgl. die Einleitungen von K. FrascH, t. I, p. IX—XXVI;
t. I, p.xm—xxx1. — Cf. ebenfalls meinen Forschungsbericht: (Néo-)platonisme
médiéval, Proclus latin et I’école dominicaine allemande, in: Rev. théol, philos.,
110 (1978) 427-448. Die Traktate Dietrichs werden im folgenden abgekiirzt
entsprechend: Opera omnia, t. I, p. xxvirff.

12 Die Intention Meister Eckharts, in: Sprache und Begriff, Festschrift
B. Liebrucks, Meisenheim 1974, p. 292-318; Einleitung, Opera omnia, t. I. p. X1x-
xxXv. — Wenn tatsdchlich eine Beziehung besteht zwischen dem Denken Dietrichs
und den Lehren Eckharts, so ist dies fiir das gesamte Verstindnis der sog. Deut-
schen Mystik nicht ohne Bedeutung: Bei Dietrich fallen Mystik und Philosophie
zusammen oder besser: Die Grundfrage der Philosophie — Entdeckung der letzten
Bedingungen der Méglichkeit von Denken und Erkennen — erweist sich als identisch
mit dem Grundproblem aller Mystik, i. e. die Einheit mit Gott, da nach Dietrich
Gott der alles Denken ermdéglichende und in allem Denken gegenwirtige Einheits-
grund ist. Die Philosophie, welche nach dem Einen sucht, stellt fest, da die Ein-
heit mit der absoluten Einheit immer schon erreicht ist. Die vollendete BewufBt-
werdung dieser Einheit ist die visio beatifica, die als unio ad deum zu deuten ist:
Der intellectus agens begreift sich selbst als den Grund von Seiendem und als der
sich selbst setzende Grund seiner selbst (Schépfung ist fiir ihn Selbstkonstitution);
Gott aber ist das immanent-transzendente Prinzip dieser Selbst-Bestimmung des
Menschen. Cf. vor allem die beiden Traktate De inf. und De vis. beat. Zur sog.



372 Gravis iactura verae doctrinae

grund des Traktates De animatione caeli genauestens erforscht 13, zur
Wirkungsgeschichte Dietrichs im Thomismus des frithen XIV. Jahr-
hunderts * und in der sog. Deutschen Mystik wichtige Beitrdge geschrie-
ben 1%; M. R. PAGNONI-STURLESE hat versucht, die Quaestio Utrum in
Deo sit aliqua vis inferior intellectu in die geschichtliche Umwelt zu stel-
len 16; H. STEFFAN hat den Traktat De cognitione entium separatorum
genauer untersucht 7. Trotzdem bleibt noch viel zu tun. Eine historische
Einordnung besonders jener Schriften, deren Thematik Beziehungen zu
oft diskutierten Fragen der damaligen Zeit aufweist, wiirde, wie ich
glaube, einiges zu einem besseren Verstdndnis Dietrichs, seiner Lehren
und ihres Sinnes beitragen. Das gilt beispielsweise fiir den Traktat
De intellectu et intelligibili 18, dessen Bezlige zur averroistischen Theorie
des Intellekts und den damit verbundenen Kontroversen zu kldren wiren;
das gilt fiir den Traktat De natura et proprietate continuorum °, welcher
mit der damaligen Diskussion um die Natur der Zeit zu konfrontieren
ware 20; das gilt ebenso fiir den Traktat De magis et minus %!, der iiber-

Mystik Eckharts vgl. meine Bemerkungen: Intellectus in deum ascensus. Philo-
sophische Bemerkungen zu einer Veroffentlichung tiber Grundfragen der Mystik,
in: FZPhTh 23 (1976) 198-209, vor allem p. 202-209.

13 J1 ‘De animatione caeli’ di Teoderico di Freiberg, in: Xenia Medii Aevi,
Festschrift Th. Kaeppeli O. P., Rom 1978, p. 175-247.

14 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta Hein-
richs von Liitbeck OP, in: FZPhTh 24 (1977) 191-233.

15 Alle origini della mistica speculativa tedesca: Antichi testi su Teoderico
di Freiberg, in: Medioevo, 111 (1977) 21-87.

16 Ta ‘Quaestio utrum in Deo sit aliqua vis inferior intellectu’ di Teoderico
di Freiberg, in: Xenia Medii Aevi, Festschrift Th. Kaeppeli O. P., Rom 1978,
p. 101-174.

17 Dietrich von Freibergs Traktat De cognitione entium separatorum. Studie
und Text, Diss. Bochum 1977.

18 Vgl. die neue Edition von B. MojsiscH, in: Opera omnia, t. I, p. 125-210.

19 Ed. F. STEGMULLER, in: Arch. hist. doctr. litt. MA, 13 (1942) 155-192.

20 Vgl. dazu A. MAIER, Scholastische Diskussionen iiber die Wesensbestim-
mung der Zeit, in: Scholastik, 26 (1951) 520-556; IDEM, Die Subjektivierung der
Zeit in der scholastischen Philosophie, in: Philosophia naturalis, Bd. I/3, hrsg. von
E. May, Meisenheim 1951, p. 361-398; IpEM, Metaphysische Hintergriinde der
spatscholastischen Naturphilosophie, Rom 1955, p. 47-137. — Dietrich begriindet
in seiner Schrift (Anm. 19) die These, daB die Zeit von der Seele ihr Sein erhalte.
Man kann daher zu Recht von Subjektivitit der Zeit sprechen. Dietrichs Lehre
kénnte nur durch einen Vergleich mit den entsprechenden Auffassungen von Ari-
stoteles, Augustinus, Thomas von Aquin, Wilhelm von Ockham und I. Kant in
ihrer Eigenart gewiirdigt werden. Kants Lehre von der Subjektivitit der Zeit, die
bereits in der Dissertation von 1770 De mundi sensibilis atque intelligibilis forma
et principiis vorgetragen wird, ist von derjenigen Augustins (Conf. XI) darin ver-
schieden, daB nach Augustin die Zeitlichkeit Indiz der Endlichkeit ist, wahrend



Gravis iactura verae doctrinae 373

haupt erst im Zusammenhang mit der Diskussion iiber die infensio et
remissio formarum gewiirdigt und beurteilt werden kann 22 Ahnliche
Forderungen kann man auch beziiglich der Schriften iiber die visio dei 23
und die Natur der Gegensitze ?* aufstellen.

1.4. Ganz besonders eng verkniipft mit den damaligen Auseinander-
setzungen ist der Traktat De ente et essentia ?°. Die Frage nach dem Ver-

nach Kant mit Subjektivitat der Zeit in erster Linie Aprioritit und Nichtgegen-
standlichkeit gemeint ist. Das heit aber letztlich, daB3 diese je andere Deutung der
Subjektivitit der Zeit in einer andern Interpretation des Stellenwertes des Menschen
griindet: Das Subjekt als sich selbst bestimmender Ursprung seiner Welt — Selbst-
gesetzgebung durch Vernunft, Autonomie — oder das Subjekt als Selbstdarstellung
der Nichtigkeit und Endlichkeit, deren Sinn erst in der conversio zum Ursprung
der Zeit, der Gott ist, aufleuchtet. Dietrichs Lehre von der Zeit ist eher derjenigen
Kants verwandt, denn er behauptet nicht nur, daB Zeit wesentlich bezogen ist auf
den Geist, da3 also Zeit vom Geist abhidngt, sondern er betrachtet dies als einen
Aspekt der allgemeinen These, die besagt, Denken sei Selbstgesetzgebung aus Ver-
nunft. Weil Dietrich derart die Subjektivitidt der Zeit im Zusammenhang mit der
Autonomie des Menschen begreift, kann, wie ich glaube, seine Lehre als eine Anti-
zipation Kants bezeichnet werden. Er tibertrifft allerdings Kant, wenn er zeigt,
daB die vom Geist konstituierten Gegenstidnde nicht nur die Wirklichkeit als er-
scheinende darstellen, sondern die Wirklichkeit so, wie sie ist. Auch Ockhams Zeit-
verstdndnis ist subjektivistisch, aber der Gedanke der Konstitution der Gegenstan-
de durch den Intellekt ist ihm fremd. Die These der BewuBtseinsabhangigkeit der
Zeit fithrt bei Ockham nicht zu einer Neubestimmung des Wesens des Menschen,
vielmehr ist die Subjektivitdt der Zeit wie auch die Unfdhigkeit, die Wirklichkeit
so, wie sie ist, zu erkennen auch bei Ockham ein Indiz der Endlichkeit des homo
viator. — Fiir eine addquate Deutung der mittelalterlichen Lehre der Zeit ist natiir-
lich auch die aristotelische Erérterung des Problems im IV. Buch der Physik (c. 10—
14) von groBer Wichtigkeit. Seine Auffassung ist ambivalent, d. h. das Wesen der
Zeit kann sowohl objektiv wie auch subjektiv ausgelegt werden. Die Wirkungs-
geschichte dieser Aristoteles-Stelle bestitigt diese Ambivalenz. Nicht uninteressant
ist die Tatsache, daB die These der Subjektivitit der Zeit 1277 von Bischof Tempier
verurteilt worden ist. Zu den Konsequenzen dieses Wandels der Zeitauffassung im
spaten Mittelalter cf. J. LE GorF, Pour un autre moyen age, Paris 1977, p. 46-79;
die Verurteilung von 1277 ist bestens erforscht worden von R. HisseTTE, Enquéte
sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977 (Philos.
médiévaux 22).

21 Zusammen mit H. STEFFAN habe ich diesen Traktat erstmals ediert:
Opera omnia, t. IT, p. 47-68.

22 Vgl. dazu A. Ma1eRr, Zwei Grundprobleme der scholastischen Naturphilo-
sophie, 3. Aufl.,, Rom 1968 (Storia e letteratura 37), p. 1-109.

23 Cf. den Traktat De vis. beat., B. MojsiscH, Opera omnia, t. I, p. 1-124.

24+ Cf. meine Edition des Traktates De natura contrariorum, Opera omnia,
t. IT, p. 79-135.

25 E. KreBs hat dieses Opusculum erstmals herausgegeben: Le traité ‘De
esse et essentia’ de Thierry de Fribourg, in: Revue néoscolastique de Philosophie,
18 (1911) 516-536. Die Entdeckung einer neuen Handschrift sowie die zahlreichen
Lesefehler von Krebs erforderten eine Neuedition: Opera omnia, t. II, ed. R.



374 Gravis iactura verae doctrinae

héltnis von Sein (esse, Dasein) und Wesen (essentia) gehort zu den in den
letzten dreiig Jahren des XIII. Jahrhunderts und in den ersten zwanzig
Jahren des XIV. Jahrhunderts am meisten diskutierten Fragen iiber-
haupt. Will man Dietrichs Schrift richtig beurteilen, so muB} sie von
diesem Kontext her interpretiert werden. Die Eigenart und Besonderheit
der Dietrichschen Stellungnahme kann nur in Verbindung mit dem Streit
um dieses Problem erkannt werden.

1.5. Zudem darf ein zusitzlicher Aspekt nicht iibersehen werden, ein
Gesichtspunkt, der die historische Einordnung der genannten Schrift als
besonders wichtig erscheinen 1a8t: Dietrichs Traktat DEE ist eine Streit-
schrift. Dies kann leicht verifiziert werden. Der Wortlaut gewisser Stellen,
so z. B. der Anfang des zweiten Teiles, bestitigt die polemische Absicht
der Schrift: Sed sunt nonnulli, qui praehabitis contrarium dicunt et
docent innitentes quibusdam sophisticis rationis, quibus non sine peri-
culo et gravi iactura verae doctrinae decipiuntur 2.

1.6. Der Interpret steht daher vor Problemen, die sich bei der Erklarung
eines nicht-polemischen Textes gar nicht oder anders stellen: Welches
sind die Voraussetzungen der Deutung eines polemischen Textes? Im
Gegensatz zum Verstehen eines Textes im allgemeinen, wo es darum geht,
die Frage, auf die im Texte geantwortet wird, entdeckend zu begreifen,
auszulegen und d. h. sachlich nachzuvollziehen, und zwar so, daB unsere
Fragen an den Text sich als Fragen erweisen, die wir selber zu beantwor-
ten haben, im Gegensatz also zu einer derartigen Begegnung mit einem
Text, macht sich beim Lesen eines polemischen Textes ein dritter Ge-
sprachspartner bemerkbar, der allererst entdeckt werden muB. Die Frage
«Was bedeutet dieser Text?» kann in diesem Falle nicht gestellt werden
ohne die hier ebenso wichtige Frage «Mit wem setzt sich der Autor aus-
einander?». Und diese Frage ist ihrerseits nicht zu trennen von dieser
dritten Frage « Warum kritisiert der Text diese oder jene Lehre?». Will
man einen polemischen Text verstehen, so muBl man sich darum bemiihen,
zu erfahren, wer kritisiert wird und warum er kritisiert wird.

1.7. Die Interpretation von DEE hat also davon auszugehen, dal es
sich hier um eine Streitschrift handelt. Das bedeutet konkret, daB3 der

ImBAcH, p. 25-42. Im folgenden wird Dietrichs Schrift nach dieser Ausgabe zitiert
als DEE. Die hier vorgelegten Bemerkungen kénnen als Erginzung zu dieser Edi-
tion verstanden werden.

26 DEE, 11, 1, 1, p. 38, 3-5.



Gravis iactura verae doctrinae 375

historischen ErschlieBung des Textgehaltes eine wichtigere Aufgabe
zukommt, als dies, jedenfalls auf den ersten Blick, bei andern Schriften
Dietrichs der Fall ist, insbesondere auch deshalb, weil der bekdmpfte
Gegner, wie dies im Mittelalter iiblich ist, nie namentlich genannt wird.
Ein addquates Verstindnis dieser Schrift hingt also geradezu davon ab,
ob es gelingt, die Gegner Dietrichs zu identifizieren oder nicht. Obschon
es gefihrlich ist, von der Infention eines Textes zu sprechen, besonders
wenn man darunter etwas versteht, das sich fest-stellen lieBe, kann man
beziiglich einer Streitschrift dennoch behaupten, man vernachldssige
die Absicht des Textes, sofern man die historischen Gesprdchspartner
einfach ignoriert, als ob sie nicht existiert hdatten. Mit der Identifikation
dieser Gesprachspartner ist allerdings der Sinn des Textes noch keines-
wegs gefunden, vielmehr gilt es dann zu verstehen, warum und wie eine
Kritik vorgebracht wird. Auch in diesem Spezialfall der Hermeneutik
sind daher historische Forschung und philosophische Deutung nicht zu
trennen. Es mag an dieser recht komplexen Sachlage beziiglich der Inter-
pretation polemischer Schriften liegen, daB DEE das philosophie-histo-
rische Interesse weniger anzusprechen vermag als andere Traktate, deren
philosophischer Gehalt unmittelbarer sichtbar ist und deren Sinn weniger
direkt an historische Bedingungen gekniipft ist.

1.8. Die vorangehenden Bemerkungen erlauben es, die Anforderungen,
denen eine umfassende Interpretation dieses Textes zu entsprechen
hitte, klar zu umreillen:

1.8.1. Eine derartige Deutung hitte erstens zu ermitteln, welches die
Gegner sind, mit denen sich Dietrich auseinandersetzt. Dabei muB} eine
Kenntnis der maBgeblichen Positionen zu dem im Titel der Schrift DEE
genannten Problem fiir die Zeit der Ausbildung und der schriftstelleri-
schen Tatigkeit Dietrichs (also ca. 1280 ca. 1320) vorausgesetzt werden.
Dies ist eben gerade jene Zeit, in der das Problem des Verhéltnisses von
esse und essentia am heftigsten diskutiert worden ist. Es ist aber auch
jene Zeit, in der innerhalb des Dominikanerordens um die Vorrangstel-
lung des Thomismus gestritten worden ist. Da Dietrich zweifelsohne
zusammen mit JAcoBUs METENSIS 27 und DURANDUS DE S. Porciano 2

27 Vgl. dazu B. DECKER, Die Gotteslehre des Jakob von Metz O. P. Unter-
suchungen zur Dominikanertheologie zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Miinster
1967 (Beitrage z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters, 42, 1); L. ULLricH, Fragen der
Schopfungslehre nach Jakob von Metz O. P., Leipzig 1966 (Erfurter theol. Studien
20); Tr. W. KOHLER, Der Begriff der Einheit und ihr ontologisches Prinzip nach



376 Gravis iactura verae doctrinae

zu den erbittertsten Gegnern des Thomismus gehort, darf dieser Gesichts-
punkt nicht vernachldssigt werden.

1.8.2. Zweitens wire dann Dietrichs eigene Stellungnahme zum
besagten Problem in der Schrift DEE im Lichte der Gesamtentwicklung
der Diskussion um Sein und Wesen zu betrachten: Wie widerlegt er
seine Gegner? Warum kritisiert er sie? Wie beantwortet er das gestellte
Problem?

1.8.3. Drittens wiare dann zu untersuchen, wie das Problem von
Wesen und Sein sich in die sogenannte Onfologie Dietrichs, wie sie im
Gesamtwerk des Dominikaners entfaltet wird, einfiigt. Oder besser: Seine
Stellungnahme zu einer in seiner Zeit heftig diskutierten Frage wire nicht
nur mit den andern Schriften zu vergleichen, sondern miiite von ihnen
her ausgelegt werden. Dies ganz besonders deshalb, weil Dietrichs
Ontologie aufgrund seiner Intellekttheorie im Vergleich etwa zu derjeni-
gen des Aquinaten ganz anders ausgerichtet ist. Die Ontologie, so kann
man sagen, wenn man die im Traktat De origine rerum praedicamen-
talium ?° entwickelte Lehre einbezieht, die Ontologie wird von Dietrich
auf ihren Ursprung hin untersucht und verliert dadurch ihren Vorrang.
Die Frage nach dem Sein ist nicht mehr die Grundfrage der Philosophie,
sondern die Frage nach dem Geist, dem intellectus, der die Voraussetzung
des Denkens, also auch des Seinsdenkens und damit der Ontologie ist,
wird als Eckstein des philosophischen Forschens erwiesen. Nicht die
Prinzipien der Seienden, sondern die Prinzipien der Erkenntnis der Seien-
den sind das eigentliche Thema der Metaphysik oder der Ersten Philo-
sophie. DaBl dadurch die Bedeutung der Grundbegriffe der Ontologie,
d. h. esse, essentia, substantia, accidens, transcendentia etc. sich von Grund
auf verdandert, diirfte klar sein. Dieser Aspekt der Dietrichschen Philo-
sophie bediirfte umso dringlicher einer Untersuchung, weil er bis anhin
noch nicht systematisch behandelt worden ist.

1.9. In der vorliegenden Arbeit konnen nur einige Aspekte dieses
Programms einer Interpretation der fraglichen Schrift aufgegriffen wer-

dem Sentenzenkommentar des Jakob von Metz O. P., Roma 1971 (Studia ansel-
miana 58).

28 J. KocH, Durandus de S. Porciano O. P., Forschungen zum Streit um
Thomas von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts, Miinster 1927 (Beitrige z.
Gesch. d. Philos. d. Mittelalters 26, 1).

29 Ed. F. STEGMULLER, in: Arch. Hist. doctr. litt. MA, 24 (1957) 115-201;
vgl. dazu K. FrascH, Kennt die mittelalterliche Philosophie... (Anm. 8), passim.



Gravis iactura verae doctrinae 377

den. Wie bereits angedeutet worden ist, Dietrichs Opusculum ist nur
eine Stellungnahme innerhalb einer duBerst komplexen Auseinander-
setzung. Es gibt aber bis heute keine zufriedenstellende Darstellung der
Gesamtentwicklung des Disputs um Sein und Wesen 3%, Das in einer
derartigen Untersuchung auszuwertende Material ist kaum noch iiber-
schaubar und zu einem grof8en Teil noch gar nicht ediert. Ein solches
Unternehmen diirfte sich nicht auf die bekannteren Autoren wie AEGI-

30 Vgl. allerdings M. GrRaBMANN, Doctrina S. Thomae Aquinatis de distinc-
tione reali inter essentiam et esse ex documentis ineditis saeculi XIII illustratur,
in: Academia Romana S. Thomae Aquinatis, Acta hebdomadae thomisticae Romae
19.-25. Nov. 1923, Roma 1924, p.131-190; Ipem, Circa historiam distinctionis
essentiae et existentiae. Quomodo Philosophi Artistae et Averroistae saeculi XIII
et XIV ineuntis doctrinam S. Thomae Aquinatis de distinctione essentiae et exi-
stentiae intellexerint, Acta Pontificae Academiae Romanae, 1, 1934, Rom 1935,
p. 61-76. Die vorliegende Untersuchung war bereits abgeschlossen und der Druk-
kerei abgeliefert als mir der von W. SEXK0O herausgegebene Sammelband bekannt
wurde: Tomasza z Akwinu opuskulum ‘De ente et essentia’ -Spér o realng réznice
miedzy istotg a istnieniem na przelomie XIII i XIV w, Warschau 1978 (Opera
philosophorum medii aevi 2). Dieses Buch darf als der bisher wichtigste Beitrag
zur Erforschung der Geschichte des Problems von esse und essentia bezeichnet
werden. Nach einer Ausgabe der thomistischen Schrift und einer polnischen Uber-
setzung derselben werden 10 z. T. bereits anderswo publizierte Texte, in denen das
Problem behandelt wird, vorgelegt (p. 81-179). Darauf folgen vier Einzeluntersu-
chungen zu den edierten Texten. W. SENKo0 hat p. 254-294 eine Liste der wichtig-
sten Texte zu dem genannten Thema zusammengestellt. Meine im folgenden gege-
bene Zusammenstellung (Anm. 31-72), in der ebenfalls auf wichtige Texte verwiesen
wird, war ebenfalls bereits abgeschlossen, als mir die Liste von W. Seriko bekannt
wurde. Ein nachtriglicher Vergleich ergab, daB sich die beiden Zusammenstellungen
ergianzen, da Seniko auf Schriftsteller und deren Texte aufmerksam macht, die von
mir nicht erwdhnt werden, hingegen einige von mir genannte Autoren nicht anfiihrt.
Man findet bei Sefiko Angaben zu folgenden Schriftstellern, welche hier nicht ge-
nannt werden: AEGIDIUS DE LESSINES (p. 254), FERRARIUS CATALANUS (p. 263),
Franciscus DE PraTo (p. 264), GARIN (p. 264-265), GERARDUS BONIONIENSIS
(p. 265-266), GuiLLELMUs DE HotuMm (p. 267), GUILLELMUS DE NOTTINGHAM (p.
267-268), GuiLLELMUS MACKLESFIELD (p.270), GuiLLELMUS PETRI DE GODINO
(p. 270-271), JacoBus DE LoOSANNA (p. 276), JoHANNES BACONTHORP (p.282),
PeETrRUS THOMAE (p. 288) u. a. Hingegen iibergeht Seriko die z. T. sehr wichtigen
Schriften folgender Autoren: Durandus de S. Porciano, Godefridus de Fontibus,
Johannes de Janduno, Johannes Peckham, Nicolaus de Barro, Odo de Castro
Radulfi, Petrus Aureoli, Petrus Johannes Olivi, Sigerus de Brabantia, Thaddaeus
de Parma. Auch von den in Anm. 69 vermerkten anonymen Texten (insgesamt 13)
werden nur zwei erwdhnt. Was die Autoren betrifft, die beiderseits genannt werden,
konnte ebenfalls eine gewisse Komplementaritit festgestellt werden. Im iibrigen
sind meine Angaben als bloBe Hinweise auf eine Forschungsliicke zu verstehen,
deren Bearbeitung nun durch die Studie von Seriko um ein gutes Stiick vorangetrie-
ben worden ist. Dieses Buch wird zitiert als SENKo, Tomasza.



378 Gravis iactura verae doctrinae

DI1US RoMANUS 31, HEINRICH VON GENT 32, GOTTFRIED VON FONTAINES 33,

31 Sachlich steht ohne Zweifel die Schrift De ente et essentia des Aquinaten
(cf. Anm. 35) am Anfang der Auseinandersetzung um das Verhéltnis von Sein und
Wesen. Allerdings hat Aegidius Romanus, ein uberzeugter Verfechter der sog.
Realdistinktion, eine neue Wendung herbeigefithrt und man darf annehmen, daf3
er die Kontroverse im eigentlichen Sinne ausgelost hat, denn er hat durch seine
eindeutigen Stellungnahmen Heinrich von Gent (cf. Anm. 32), einen der erbittertsten
Gegner der distinctio vealis, gewissermallen herausgefordert. In mehreren Arbeiten
hat E. HoceEDEzZ zeigen kénnen, daB3 Heinrich in seinen Quodlibeta, wo er das Pro-
blem des Verhiltnisses von Sein und Wesen aufgreift, in erster Linie Aegidius Roma-
nus bekdmpft: Cf. Gilles de Rome et Henri de Gand sur la distinction réelle (1276—
1287), in: Gregorianum 8 (1927) 358-384; Le premier Quodlibet d’Henri de Gand
(1276), in: Gregorianum 9 (1928) 92-117. J. PauLus hat diese These aufgegriffen
und noch genauer begriindet: Les disputes d’Henri de Gand et de Gilles de Rome sur
la distinction de ’essence et de l'existence, in: Arch. hist. doctr. litt. MA 13 (1942)
323-358. — Aegidius behandelt unser Problem grundsitzlich in seinen Theoremata
de esse et essentia (ed. E. HocEDEz, Aegidii Romani Theoremata de esse et essentia.
Texte précédé d’une introduction historique et critique, Louvain 1930). Nach
Hocedez ist diese Schrift im Exil verfat worden, d. h. 1278-1286 (Op. cit., p. 67).
Eine bahnbrechende Entdeckung von Z. K. SIEMIATOWSKA (Avant l'exil de Gilles
de Rome. Au sujet d’une dispute sur les ‘Theoremata de esse et essentia’ de Gilles de
Rome, in: Med. philos. Polon. 7 (1960) 3-67) erlaubt es hier klarer zu sehen. Nach
dieser Autorin sind die Theoremata vor 1276 entstanden. Das aber bedeutet, daB
diese Schrift, in der Aegidius sein Vorhaben einer scientia de esse et essentia ausfithrt,
als der Grundtext der ganzen Kontroverse zu betrachten ist. Aegidius hat das Pro-
blem nachher aber noch mehrmals ausfiithrlich behandelt: Quaestiones disputatae de
esse et essentia, q.9,q.11,q. 12, q. 13 (Venedig 1503, Nachdruck Frankfurt 1968, fol.
17vb-21rb, 24ra—26va, 26va-32va, 32va-35vb); Quodlibet 1 (1286), q. 7: Utrum in
omni ente creato differat esse et essentia (Lowen 1646, Nachdruck Frankfurt 1966,
fol. 15b—17a). Neben der bereits erwdhnten Literatur verdienen genannt zu werden:
G. Suarez, El pensiamento de Egidio Romano entorno a la distincién de esencia y
existencia en las creaturas, in: Ciencia tomista 75 (1948) 66-99, 230-272; P. W.
NasH, Giles of Rome on Boethius’ «Diversum est esse et id quod est», in: Med.
Stud. 12 (1950) 57-91; A. PatTIN, Gilles de Rome O. E. S. A. (ca. 1243-1316) et
la distinction réelle de ’essence et de I’existence in: Revue de I’Université d’Ottawa,
sect. spéciale 23 (1953) 80*-116*.

32 Fiir das Verstindnis der Position Heinrichs sind folgende Texte von Bedeu-
tung: Quodlibeta 1, q.9; 111, q.9; X, q.7; XI, q. 3 (Paris 1518, fol. 6v—8r, 60v-62r,
415r—422r, 441v—450r); Summa questionum ordinariarum, Art. 21, q. 3; Art. 21,
q. 4; Art. 28, q. 4 (Paris 1520, Nachdruck Léwen-S. Bonaventura-Paderborn 1953,
fol. 125vA-126vI, 126vK-168vZ, 168vS-169vZ). Vgl. dazu J. Paurus, Henri de
Gand. Essai sur les tendances de sa Métaphysique, Paris 1938 (Etudes de philos.
médiévale 25), besonders p. 259-326; J. GOMEZ CAFFARENA, Ser participado y ser
subsistente en la metafisica di Enrique de Gante, Rom 1958 (Anal. Gregoriana 93);
L. Hopr, Neue Begriffe und neue Wege der Seinserkenntnis im Schul- und Einflu3-
bereich des Heinrich von Gent, in: Die Metaphysik im Mittelalter, hrsg. von P.
WiLPERT, Berlin 1963 (Misc. med. 2), p. 607-615; W. HoErEs, Wesen und Dasein
bei Heinrich von Gent und Duns Scotus, in: Franz. Stud. 47 (1965) 121-186; R.
MackeN, La temporalité radicale de la créature selon Henri de Gand, in: Rech.
théol. anc. méd. 40 (1973) 211-272. Vgl. die kritische Ausgabe der Quodlibeta



Gravis iactura verae doctrinae 379

SIGER VON BRABANT 3% und THOMAS VON AQUIN 3% beschrinken, sondern

Heinrichs, deren erster Band bereits erschienen ist: Henrici de Gandavo Opera
omnia, vol. V: Quodlibet I, ed. R. MAcKEN, Leiden-Lowen 1979.

33 Besonders wichtig Quodlibet 11, q. 2: Utrum essentia creaturae sit aliquid
indifferens ad esse et non esse, ed. M. DE WuULF et A PELZER, Les quatre premiers
Quodlibets de Godefroid de Fontaines, Louvain 1904, p. 53-68; Quodlibet 111, q. 1:
Utrum creatura possit dici ens ratione suae essentiae, cum ipsa est non ens quantum
ad esse existentiae, ed. cit., p. 156-177 (lange Fassung), p. 301-306 (kurze Fassung).
Wihrend Gottfried im ersten genannten Texte, wie bereits die Formulierung der
Frage zeigt, sich besonders mit Heinrich von Gent auseinandersetzt, werden in
Quodl. ITI, q. 1 die Thesen des Aegidius Romanus diskutiert, wie eine genauere
Analyse dieses Textes bestdtigt. Der Stand der Forschung bis 1962 ist dargestellt
bei R. J. ARway, A half Century of Research on Godefroid of Fontaines, in: New
Scholast. 36 (1962) 192-218. Zu unserm Problem vgl. die beiden vorziiglichen
Studien von J. F. WirpEL, Godfrey of Fontaines and the real Distinction between
Essence and Existence, in: Traditio 20 (1964) 385-410; Godfrey of Fontaines and
Henry of Ghent’s Theory of intentional Distinction between Essence and Existence,
in: Mélanges J.—P. MULLER, Rom 1974 (Studia anselmiana 63), p. 289-321.

3% Siger gehort wahrscheinlich zu den ersten Kritikern der thomistischen
Unterscheidung von Wesen und Sein. Er behandelt dieses Problem explizit in sei-
nem Metaphysikkommentar. Die Uberlieferung dieser Schrift ist ZuBerst komplex.
Der Stand der Forschung wurde neuerdings dargestellt von A.ZIMMERMANN,
Dante hatte doch recht. Neue Ergebnisse der Forschung iiber Siger von Brabant,
in: Philos. Jahrb. 75 (1967-68) 206-217; Cu. LoHR, Medieval latin Aristotle Com-
mentaries, in: Traditio 29 (1973). 126-137; F. vAN STEENBERGHEN, Maitre Siger
de Brabant, Louvain-Paris 1977 (Philos. médiévaux 21), p. 96-97, 184-185. Minde-
stens zwei Fassungen der Frage ‘Utrum esse in causatis pertineal ad essentiam
causatorum’ sind zu beriicksichtigen, nimlich die in der Hs. Miinchen, Clm 9559,
erhaltene und die in der Hs. Paris, Bibl. Nat. Lat. 16 133, iiberlieferte. Die erste
Redaktion wurde ediert von C. A. GraIrF, Siger de Brabant, Questions sur la
Métaphysique, Louvain 1948 (Philos. médiévaux 1), p. 11-22; die Pariser Fassung
ist herausgegeben worden von J. VENNEBUsCH, Die Quaestiones metaphysice tres
des Siger von Brabant, in: Arch. Gesch. Philos. 48 (1966) 175-183. Es gibt davon
zwei Nachschriften, jene Gottfrieds von Fontaines (cf. ZIMMERMANN, art. cit., p. 207)
und die von A. MAURER entdeckte Oxforder Fassung: Siger of Brabant and an
Averroistic Commentary on the Metaphysics in Cambridge Peterhouse Ms. 152, in:
Med. Stud. 12 (1950) 233-235. Vgl. auch Anm. 69 unter a). — Zu Sigers Auslegung
des Verhiltnisses von Sein und Wesen vgl. M. GRABMANN, Neu aufgefundene
Quaestionen Sigers von Brabant zu Werken des Aristoteles, in: Miscellanea F.
Ehrle, I, Rom 1924, p. 103-147; A. MAURER, ‘Esse’ and ‘essentia’ in the Meta-
physics of Siger of Brabant, in: Med. Stud. 8 (1946) 68-86; F. VAN STEENBERGHEN,
Maitre Siger de Brabant, p. 74-80.

35 Es ist nicht zweifelhaft, daB das Problem der Unterscheidung zwischen
Sein und Wesen schon vor Thomas von Aquin diskutiert worden ist. Die Studien
von M.-D. RoLaND-GosseELIN (Le ‘De ente et essentia’ de S. Thomas d’Aquin.
Texte établi d’aprés les mss. parisiens. Introduction et études historiques, Paris
1948 (Bibl. thom. 8), p. 137-184) zur Vorgeschichte dieses Problems sind dafiir ein
beredtes Zeugnis. Trotzdem aber ist der Titel der Frithschrift des Thomas — De ente
et essentia — Ausdruck eines Programms, welches einen Neuanfang und einen Wende-
punkt zum Ausdruck bringt. Die Unterscheidung von esse und essentia wird zum



380 Gravis iactura verae doctrinae

hdtte auch weniger bekannte Schriftsteller und deren Werke zu beriick-
sichtigen wie z. B. AUGUSTINUS TRIUMPHUS DE ANCONA 36, BERNARDUS
DE ALVERNIA 37, BERNARDUS LOMBARDI 33, BERNARDUS DE TRILIA 39,

Strukturprinzip der endlichen Wirklichkeit erhoben. Diese Lehre der Unterschei-
dung, welche bereits im Sentenzenkommentar ausformuliert ist und im Opusculum
‘De ente et essentia’ eine bedeutsame Rolle spielt, hat Thomas nie mehr aufgegeben
und in einem gewissen Sinne sogar entwickelt. Die wichtigsten Texte sind folgende:
I. Sent., dist. 8, q. 1, art. 1; I Sent., d. 8, q. 4, art. 1-4; De ente, c. 4; De hebd.,
lect. 2; I CG c. 21-22; 11 CG, c. 52-54; De Pot., 7, 2; Summa theol., I, 3, 4; I, 50, 2;
Quodl. II, 2, 1-2; III, 8; Quaest. disp. de an., 6; De spirit. creat., 1; Comp. theol.,
c. 11. Die Diskussion der Bedeutung und des Stellenwertes dieses Aspekts der
thomistischen Lehre ist heute kaum mehr iiberschaubar. Es seien genannt: C.
FaBro, La nozione metafisica di partecipazione secondo S. Tommaso d’Aquino,
Torino 1950, p. 212-269; DERs., Un itinéraire de S. Thomas. L’établissement de
la distinction réelle entre essence et existence, in: Esegesi tomistica, Roma 1969,
p- 89-108; J. pE Finance, Etre et agir dans la philosophie de S. Thomas, Paris
1945 (Bibl. des archives de philos.), p. 79-110; G. MANSER, Das Wesen des Thomis-
mus, 3. Aufl., Freiburg 1949, p. 508-537; L. OriNG-HANHOFF, Ens et unum conver-
tuntur. Stellung und Gehalt des Grundsatzes in der Philosophie des hl. Thomas
von Aquin, Miinster 1953 (Beitrige z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters 37, 3), p.
24-66, vor allen andern aber E. GiLsoN, L’étre et I’essence, 2. Aufl., Paris 1962,
p- 81-123. Es scheint, daB die Unterschiedenheit von esse und essentia im System
des Aquinaten einen wichtigen Platz einnimmt. Man kann J. de Finance zustimmen,
wenn er sagt: « Ainsi, dés ses premiers écrits, non seulement S. Thomas affirme la
distinction réelle d’essence et d’étre, mais encore il lui donne une place vraiment
centrale; loin de ’admettre comme une thése accessoire, bonne pour résoudre une
difficulté de détail, il en fait une source féconde d’explication, un nceud de synthése»
(op. cit., p. 96). Der Traktat ‘De ente et essentia’ des Thomas von Aquin wird nach
der neuen Ausgabe der Commissio Leonina: S. Thomae de Aquino, Opera omnia,
t. XLIII, Rom 1976, p. 369-381 zitiert. — In den Anm. 36-72 werden folgende Ab-
kiirzungen verwendet: GLorIEUX, LQ: P. GLORIEUX, La littérature quodlibétique,
vol. I/I1I, Paris 1925/1935 (Bibl. thom. 5/21); KarppeLI, SOP: TH. KAEPPELI,
Scriptores ordinis praedicatorem Medii Aevi, Rom 19701f.; Lour, MLAC: CH. LOHR:
Medieval Latin Aristotle Commentaries, in: Traditio (1967-1974); ZIMMERMANN,
Verzeichnis: A. ZIMMERMANN, Verzeichnis ungedruckter Kommentare zur Metaphy-
sik und Physik des Aristoteles aus der Zeit von etwa 1250-1350, Bd. I, Leiden-Kdoln
1971 (Studien und Texte z. Geistesgeschichte des Mittelalters 9).

36 Zu diesem Autor vgl. Lour, MLAC, Traditio 23 (1967) 372-374. Augustinus
Triumphus de Ancona bespricht das Thema in seinen unedierten Quaestiones in
Metaphysicam, Liber VII, q. 18: Utrum esse in creaturis realiter differat ab essentia.
Ms.: Innsbruck UB, cod. 192, fol. 117vb-118va. Ein Ausschnitt der Frage ist ver-
offentlicht worden von M. GRABMANN, Der Metaphysikkommentar des Augustinus
Triumphus von Ancona, in: Scholastik 16 (1941) 19-21.

37 Cf. KaeprpELI, SOP, I, p. 198-201. In seinen Schriften gegen Heinrich von
Gent und Gottfried von Fontaines behandelt Bernhard mehrmals unser Thema:
Impugnatio quodlibetorum Henvici de Gandavo: reprobatio primi quodlibet, q. 9:
Utrum creatura sit suum esse; reprobatio decimi quodlibet, q. 7: Utrum ponens
essentiam creaturae idem re cum esse possit salvare creationem. Diese beiden



Gravis iactura verae doctrinae 381

DuranNDUS DE S. Porciano ¥, Franciscus MAvRoNIS 402, GuIDO
TERRENI ¥, GUILLELMUS DE OcKHAM %2, HENRICUS DE LUBECKE %3,
HERrvVAEUS NATALls ¥, HUMBERTUS DE PrULL1ACO %5, JACOBUS METEN-

Fragen wurden ediert von A. PATTIN, La structure de l’étre fini selon Bernard
d’Auvergne, in: Tijdschr. Filos. 24 (1962) 709-720 (q.9) und p. 721-737 (q. 7).
— Reprobatio quodlibetorum Godefridi de Fontibus, reprobatio tertii quodlibet, q. 1:
Utrum creatura habeat esse reale extra Deum quantum ad esse essentiae ante-
quam habeat esse existentiae; q. 2: Utrum esse prius creetur quam essentia. Auch
diese beiden Fragen wurden ediert von A. PATTIN, art. cit., p. 690-700 (q.1);
p. 700-705 (q. 2).

38 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, q. 21: Utrum in omnibus citra
Deum esse et essentia sit idem realiter, ed. S. A. PorEBsKI, La question de Bernard
Lombardi concernant la différence réelle entre 1’essence et l'existence, in: Med.
philos. Polon. 17 (1973) 169-185. Vgl. auch Quodlibet I, q. 9: Utrum esse et essentia
in creaturis differant realiter. Zu den Hss. vgl. KagppeL1, SOP, I, p. 227-229.

39 Cf. Quodlibet 1, q. 7: Utrum essentia et esse creaturae sint idem vel diversa;
Quodlibet 111, q. 9: Utrum esse et essentia in qualibet substantia creata sint idem
re. Quodl. ITI, 9 wurde ediert von S. ANDRE, in: Gregorianum 2 (1921) 249-254;
vgl. auch P. KUnzLE, Neu aufgefundene Quaestiones quodlibetales Bernhards von
Trilia, in: FZPhTh 4 (1957) 57-58; KaeprPELI, SOP, I, p. 234-237.

40 Cf. Quodlibetum Avenionense II, q.1: Utrum in Deo sit compositio essen-
tiae et esse, ed. P. T. STeELLA, Durandi a sancto Porciano O. P. Quodlibeta Avenio-
nensia tria, Ziirich 1965, p. 171-175; In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8,
q. 2: Utrum in solo Deo esse et essentia sunt idem, Venedig 1571, fol. 35ra—36rb.
Cf. KaeppELI, SOP, I, p. 339-350; Lonr, MLAC, Traditio, 23 (1967) 403. Vgl. auch
Anm. 28.

402 Der Traktat ‘De esse essentiae et existentiae’ ist identisch mit dem Quod-
libet VIII des Franz von Mayronis: Venedig 1520 (Nachdruck Frankfurt 1966),
fol. 241rb—244va. Vgl. dazu B. RotH, Franz von Mayronis O. F. M., Werl 1936,
p. 185-186.

#1 Cf. GLorIEUX, LQ, I, p.169-174; II, p. 113; Lour, MLAC, Traditio 24
(1968) 190-191. Die Beziehung von Sein und Wesen wird im Quodlibet V, q.9
(Utrum esse possit causari sine essentia) erdrtert.

42 Cf. Summa totius Logicae, Pars 111-2, c. 27: Utrum esse rei et essentia rei
sint duo extra animam distincta inter se, ed. PH. BoEuNER, G. GAL, S. BROwWN,
St. Bonaventure N. Y., p. 553-555; Quodlibet II, q.7: Utrum existentia angeli
distinguatur ab essentia eius, StraBburg 1491.

43 Vgl. Quodlibet I, q.13: Utrum Deus possit producere esse sine essentia;
III, q. 12: Utrum sit dare aliquam differentiam mediam inter differentiam rei et
rationis. Siehe GLoRrIEUX, LQ, II, p. 134-137; KagprPELI, SOP, II, p. 210-211; cf.
L. STURLESE, art. cit.,, Anm. 14.

4 Cf. De quattuor materiis contra Henrvicum de Gandavo, 11: De esse et essentia,
ed. W. SEXKO, in: Studia mediewistycne, 11 (1970) 260-273. Quodlibet VII, q. 8:
Utrum esse et essentia in creaturis differunt re, ed. W. SEXKo, in: Studia medie-
wistycne 11 (1970) 273-279. Zu diesem Autor, seinen Schriften und deren Hss. vgl.
KaerppeL1, SOP, II, p. 231-244; zu unserem Thema, vgl. W. SENKO, Les opinions
d’'Hervé Nédellec au sujet de l’essence et l'existence, in: Med. Philos. Polon. 10
(1961) 59-74.

#5 Cf. M. GRaBMANN, Humberti de Prulliaco (t 1298) O. Cist. abbatis de

25



382 Gravis iactura verae doctrinae

s1s *6, JAcoBUS DE THERENIS #7, JACOBUS DE VITERBIO *}, JOHANNES DE
Janpuno #°, JoHANNES DE NAPOLI 3, JOHANNES PECKHAM 3!, JOHANNES
PicARDI DE LUCIDOMONTE 32, JOHANNES DE POLIACO %3, JOHANNES
QUIDORT PARISIENSIS *, JOHANNES STERNGACIUS %5, NICOLAUS DE

Prulliaco quaestio de esse et essentia, utrum differant realiter vel secundum inten-
tionem, cum introductione historica edita, in: Angelicum 17 (1940) 352-369.

4 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8, q. 1: Utrum in solo Deo
esse et essentia non differunt, sed sint idem, ed. M. Bicz, in: SENKo, Tomasza,
p- 134-145. Cf. die Untersuchung vom selben Autor, ibid., p. 205-227, und Anm. 27.

47 Cf. Quodlibet I, q. 1: Utrum, si esse non differret ab essentia, posset salvari
creatio; Quodlibet II, q.1: Utrum esse et essentia in Deo minus differant quam in
modo significandi, ed. P. GLorIEUX, Jacques de Thérines, Quodlibet I et 1I, Paris
1958 (Textes philos. du moyen age 7), p. 24-53; 193-196.

*8 Cf. Quodlibet I, q.4: Utrum salvari posset creatio, si non differret realiter
esse et essentia in creaturis, ed. E. Ypma, Jacobi de Viterbio O. E. S. A. Disputatio
prima de Quolibet, Wiirzburg 1968 (Cassiciacum Suppl. 1), p. 43-61.

4 Cf. Quaestiones in Metaphysicam, Liber IV, q. 3: Quaeritur utrum in rebus
causatis esse sit aliud ab essentia, Venedig 1553 (Reprint Frankfurt 1966), fol. 47vb-
48vb. Literaturangaben bei Lour, MLAC, Traditio 26 (1970) 208-215.

50 Cf. Quaestiones variae, q. 9: Utrum in Christo sit duplex esse, Neapel 1618,
p- 77-84; Quodlibet V, q.7: Utrum omnia, quae sunt in eodem subiecto existant
per unum esse, ed. W. SENKo, in: SEXKo0, Tomasza, p. 126-129; Quodlibet I1X, q. 6:
Utrum creatura posset creari, si in ea non differrent esse et essentia. Cf. GLORIEUX,
LQ, II, p. 159-173, sowie KaepPELI, SOP, I, n. 2528, wo die Hss. der Quodlibeta
vermerkt werden.

31 Cf. Summa de esse et esseniia, ed. F. DELORME, La ‘Summa de esse et essen-
tia’ de Jean Peckam, archevéque de Cantorbéry, in: Studi francescani N. S. 14
(1928) 61-71.

52 Cf. Quaestiones 38 (Coloniae disputatae), g. 20: Utrum esse et essentia
differant realiter vel sint idem, ed. W. SEXko, Joannis Picardi de Lichtenberg
Quaestio disputata de esse et essentia ex codice 748 Bibliothecae Jagellonicae, in:
Med. Philos. Polon. 8 (1961) 5-28.

53 Cf. Quodlibet I, q.6: Utrum essentia sive esse essentiae distinguatur
realiter ab esse existentiae, ed. W. SEXKoO, in: SENKo, Tomasza, p. 121-125.

5% Cf. Quodlibet I, q.7: Utrum Deus possit aliquid producere, quod non sit
determinatae naturae vel quidditatis; q. 8: Utrum aliquid positivum possit produci
a non ente, ed. A. J. HEmmaN, The first Quodlibet of Jean Quidort, in: Nine Mediae-
val Thinkers, Toronto 1955 (Pontifical Institute of Mediaeval Studies, Studies and
Texts 1), p. 283-286. Vgl. In Petri Lombardi Sententias, Liber II, dist. 1, q. 2:
Utrum in rebus creatis differant essentia et esse realiter vel sint idem secundum rem,
ed. J.-P. MULLER, Jean Quidort de Paris O. P., Commentaire sur les Sentences,
Livre II, Rom 1964, p. 14-20. — Vgl. A. J. HEmMAN, Essence and «Esse» according
to J. Quidort, in: Med. Stud. 15 (1953) 137-146; C. TraBoLD, Das esse actualis
existentiae nach J. Quidort, in: FZPhTh 5 (1958) 3-36; A. J. HEmMAN, Two questions
concerning the «esse» of creatures in the doctrine of John Quidort, in: An E. Gilson
tribute, Milwaukee 1959, p. 51-67; F. A. CunNinGgHAM, The «Real Distinction» in
John Quidort, in: J. Hist. Philos. 8 (1970) 9-29.

55 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8, q. 1: Utrum in creaturis
differat esse ab essentia, ed. M. GRABMANN, Die Lehre des Johannes Theutonikus



Gravis iactura verae doctrinae 383

BARRO %%, NicorLAaus TRIVET %7, Opo DE CASTRO RADULFI %8, PETRUS
DE ALVERNIA %, PETRUS AUREOLI ®, PETRUS DE FALrLco ¢, PETRUS
JorAaNNES Orivi 62, RicHARDUS KNAPWELL 63, RICHARDUS DE MEDIA-
VILLA %, ROGERIUS MARSTON %, THADDAEUS DE PARMA 6 THOMAS DE

O. P. tiber den Unterschied von Wesenheit und Dasein (Cod. Vat. Lat. 1092), in:
Jahrbuch fiir Philosophie und spekulative Theologie 17 (1903) 43-51. Vgl. dazu die
hervorragende Untersuchung von W. SENNER, Johannes von Sterngassen. Studien
zu seiner Person und zu seinem Sentenzenkommentar, Louvain université catholique,
Mémoire de Licence, 1976 (Masch.).

56 Cf. Quodlibet I, q. 1: Utrum possit salvari creatio dato quod non differant
esse et essentia. Dazu GLoRIEUX, LQ, I, p. 230-242.

57 Cf. Quodlibet X1, q. 3: Utrum in omni re composita ex potentia et actu sit
compositio ex esse et essentia, ed. W. SENKoO, in: SENKo, Tomasza, p. 130-133; vgl.
ebenfalls Quodlibet 11, q.4: Utrum esse actualis existentiae addat rem aliquam
super essentiam creaturae. Zu den Hss. vgl. GLorIEUX, LQ, I, p. 246-254 und 1I,
p- 204.

58 Cf. Quodlibet I, q. 6: Quomodo quo est et quod est sunt in rebus; Ms.:
Paris, Nat. Lat. 15571, fol. 114a. Weitere Hss. bei GLoriEUXx, LQ, II, p. 75-76.

59 Cf. Quodlibet IT (1297), q. 4: Utrum esse in effectu sit in essentia substantiae
aliquid causatum; III (1298), q. 4: Utrum essentia rei creatae sit essentia ab aeterno.
Die Hss. dieser Quodlibeta werden verzeichnet bei GLoriEUX, LQ I, p. 257; LQ II,
p- 219; vgl. auch Lorr, MLAC, Traditio 27 (1971) 334-346.

60 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber I, dist. 8 (q. 21), ed. E. BUYTAERT,
Peter Aureoli, Scriptum super primum Sententiarum, vol. IT, S. Bonaventura-
Louvain-Paderborn 1956, p. 884-929. Vgl. auch F. A. Prezioso, Essenza ed esi-
stenza in Pietro Aureoli, in: Rass. Sc. filos. (1965) 104-125.

61 Cf. Quodlibet II (1280-1281), q.1: Utrum Deus posset facere essentiam
creaturae sine esse, ed. A. J. GONDRAS, in: Arch. hist. doctr. litt. MA 33 (1966) 180—
187.

62 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber II, q. 8: An esse et essentia sint
idem, ed. B. JansEN, Fr. Petrus Johannis Olivi O. F. M. quaestiones in secundum
librum Sententiarum, Quaracchi 1922 (Bibl. franc. schol. Medii Aevi 4), p. 146-159.
Vgl. auch W. HoeEres, Der Unterschied von Wesenheit und Individuation bei
Olivi, in: Scholastik 38 (1963) 54-61.

63 Cf. Quodlibet I (1284—1285), q. 9: Utrum esse creaturae sit de eius essentia.
Ms.: Cambridge, Peterhouse cod. 128, fol. 114v.

64 Cf. In Petri Lombardi Sententias, Liber 11, dist. 3, art. 1, q. 1: Utrum in
angelis sit aliqua realis compositio ex esse et essentia, Brixiae 1591, fol. 48b-51a;
Quodlibet I (1285), q. 8: Utrum esse actualis existentiae sit idem re cum essentia
cuius est esse. Die Quodlibeta Richards sind mehrmals ediert worden: Venedig
1507, 1509; Paris 1510, 1519, 1529; Brixen 1591. Die 8 Hss. dieses Quodlibet sind
vermerkt bei GLoriEUX, LQ, I, p. 267. Cf. E. HocEpEz, Richard de Middletown.
Sa vie, ses ceuvres, sa doctrine, Louvain 1925, p. 397-407; Z. WLODEK, Au sujet des
recherches sur la chronologie des ceuvres de Richard de Mediavilla, in: Med. philos.
Polon. 3 (1959) 3-6.

65 Cf. Quodlibet I (1282-1283), q. 11: Utrum esse sit accidens rei cuius est vel
sit idem cum essentia sua, ed. G. F. ETzrkorN et I. C. BRaDY, Rogerii Marston
O. F. M. Quodlibeta quattuor, Quaracchi 1968 (Bibl. franc. schol. Medii Aevi 26),
p. 28-31.

6 Dieser Averroist hat eine Quaestio zu unserem Thema verfaBt: Utrum esse



384 Gravis iactura verae doctrinae

Barriaco %7, THOMAS DE SUTTON %, Auch eine Anzahl anonym iiber-
lieferter Werke ¢° und die verschiedenen Kommentare zum thomistischen

et essentia sint idem realiter vel differant, Ms. Vat. Lat. 6768, fol. 195r-197v.
Eine Edition dieser Quaestio ist in Vorbereitung. Zu dem fiiberaus interessanten
Codex 6768 der vatikanischen Bibliothek cf. A. MAIER, Die italienischen Averroi-
sten des Codex Vaticanus latinus 6768, in: Ausgehendes Mittelalter, II, Rom 1967,
P- 351-366. Neuere Literatur zu Thaddaeus bei Lour, MLAC, Traditio 29 (1973) 151.

67 Cf. Quodlibet V, q. 4: Supposito quod esse et essentia sint idem realiter et
supposito quod essentia creaturae sit ab aeterno, utrum implicet contradictionem
dicere quod creatura non possit esse ab aeterno, ed. P. GLoriEux, Thomas de Bailly,
Quodlibets, Paris 1960 (Textes philos. du moyen age 9), p. 353-366.

68 Thomas hat einen eigenen Traktat (De esse et essentia) zum Problem von
Wesen und Sein verfalt, den W. SENko entdeckt hat: Trzy Studia nad spu$cizng
i pogladami Tomasza Suttona dotyczgcymi problemu istoty i istniena, in: Studia
med. 11 (1970) 233-259. Dieselbe Schrift wurde von Seriko ein erstes Mal ediert in:
Arch. hist. doctr. litt. MA 27 (1960) 244-266. Der Traktat des Thomas gehért ohne
Zweifel zu den bedeutendsten Dokumenten der Kontroverse um esse und essentia.
Cf. ebenfalls Quodlibet 111, q. 8: Utrum in creaturis sit realis compositio essentiae
et esse per creationem; 9: Utrum creatura posset annihilari, si non differrent in ea
realiter esse et essentia; IV, q. 13: Utrum in uno supposito sit tantum unum esse
actuale quo tam substantia quam accidentia dicantur actualiter existere, ed. M.
Scumaus/M. GoNnzaLEz-HaBaA, Thomas von Sutton, Quodlibeta, Miinchen 1969,
p. 390-397; 398-402; 583-586. Noch bedeutsamer: Quaestiones ordinariae, q. 26:
Utrum in angelis sit realis compositio essentiae et esse existentiae, ita quod esse
illud sit extra rationem essentiae aliquid absolutum additum essentiae, ed. J.
ScHNEIDER, Thomas von Sutton, Quaestiones ordinariae, Miinchen 1977, p. 715—
743. Zur Lehre des Thomas beziiglich des Unterschieds von Sein und Wesen cf.
J. SCHNEIDER, op. cit., p. 215*-240*.

69 Es ist nicht mdéglich, hier eine vollstindige Liste der anonym iiberlieferten
Schriften, in denen unser Problem behandelt wird, vorzulegen. Trotzdem seien
einige wenige Texte, deren Erforschung sich lohnen wiirde, genannt. Einige davon
sind ediert worden: a) Cambrai, Bibl. municipale, Cod. 486, fol. 42ra—88ra: Quae-
stiones in Metaphysicam I-II et IV-V. In diesem Kommentar wird Liber IV, q. 4,
die uns beschiftigende Problematik aufgegriffen: Utrum in causatis differat esse
a re vel saltem ab essentia rei ita, quod esse non sit de essentia rei. A. MAURER hat
diese Frage ediert: Another Redaction of the Metaphysics of Siger of Brabant, in:
Med. Stud. 11 (1949) 229-232. A. Maurer vermutete zuerst (art. cit.), daB es sich
um eine der verschiedenen Fassungen des Metaphysikkommentars von Siger von
Brabant handle, hat aber dieses Urteil spédter revidiert: The State of Historical
Research in Siger of Brabant, in: Speculum 31 (1956) 49-56, vor allem p. 53. Vgl.
Anm. 34. — b) Cambridge, Peterhouse cod. 152, fol. 1ra—49vb, Quaestiones in Meta-
physicam I-1X. Auch in diesem Kommentar wird eine uns interessierende Frage
gestellt: Liber IV, q. 3: Utrum omnia entia causata sint entia per essentiam suam
vel per dispositionem additam essentiae (fol. 14va-15rb) herausgegeben von A.
ZIMMERMANN, Die Quaestio itber Wesen und Sein aus einem anonymen Metaphysik-
kommentar des spiaten 13. Jahrhunderts, in: Med. philos. Polon. 16 (1971) 3-23
(Edition p. 6-14). Zu dieser Hss. und dem Kommentar vgl. ZIMMERMANN, Verzeich-
nis, p. 17-20 sowie p. 98-106. — c) Florenz, Bibl. Naz., Cod. E 1 152 fol. 265r-316r:
Quaestiones in Metaphysicam. Die Frage ‘Utrum esse sit de essentia rerum creata-



Gravis iactura verae doctrinae 385

Opusculum De ente et essentia 7, insbesondere die friithen Kommentare

rum’ wurde partiell ediert von M. GRABMANN, Circa historiam (Anm. 30), p. 67-69.
— d) Ebenfalls von M. GRABMANN, art. cit., p. 71-72, wurde die q. ‘Utrum esse et
essentia differant realiter’ aus einem anonymen Metaphysikkommentar der UB
Leipzig, Cod. Lat. 1444, fol. 143r-144r, z. T. transkribiert. ) Zu erwdhnen sind auch
die beiden qq. des cod. 491 der Bibl. communale von Briigge, auf die E. HocEDEz
hingewiesen hat: Deux questions touchant la distinction réelle entre 1’essence et
I’existence, in: Gregorianum 10 (1929) 365-386. f) Pelplin, Seminarbibliothek, cod.
53/102: Utrum in omni alio citra Deum differat esse et essentia, ed. W. SENKO, in:
Sex¥ko, Tomasza, p.173-179. Vgl. dazu W. SENko, Quelques contributions a
I'histoire de la littérature philosophique du XIVe s. d’apres le ms 53/102 de la Bi-
bliothéque du Grand Séminaire de Pelplin, in: Med. philos. Polon. 11 (1963) 69-85.

— Von den unedierten Texten verdienen Erwahnung: 1) Basel, Cod. B VII 9,
fol. 77ra—100rb: Quaestiones disputatae incerti auctoris. In dieser Sammlung lesen wir
fol. 83ra—va: Utrum in rebus creatis differant esse et essentia realiter (q. 11). Cf. G.
MEeYER, M. BURCKHARDT, Die mittelalterlichen Handschriften der UB Basel, Abtei-
lung B, Theol. Pergamenthandschriften, I, Basel 1960, p. 690-691. — 2) Auf eine eben-
falls in Basel aufbewahrte q. (Quaeritur utrum essentia creaturae sit suum esse,
Cod. F. I. 15 fol. 80rb—82rb) hat P. KinNzLE hingewiesen: Unbekannte Scholastiker-
Handschriften der UB Basel, in: Mélanges ]J.—P. Miiller, Rom 1974, p. 468. — 3)
Cambridge, Peterhouse cod. 192, III, fol. 1Ira—-24vb: Quaestiones in Metaphysicam
I-IV. Cf. Liber IV, q. 8; Utrum esse sit de essentia in rebus causatis (fol. 22rb—
24rb). Dazu ZIMMERMANN, Verzeichnis, p. 121. — 4) Cambridge, Peterhouse cod. 192,
IV, fol. 1ra-53r: Quaestiones in Metaphysicam I-IV. Vgl. Liber IV, q. 8: Utrum
esse causati sit de eius essentia (fol. 16ra—18ra). Dazu ZIMMERMANN, Verzeichnis,
p- 124. — 5) Oxford, Oriel College, Cod. 33, 10, fol. 199ra—261ra: Quaestiones in
Metaphysicam I-VII. Cf. Liber IV, q. 11: Utrum esse rei causatae sit de essentia
illius rei cuius est (fol. 223rb-226va). Dazu ZIMMERMANN, Verzeichnis, p. 35-37;
p. 132-139. — 6) Oxford, Oriel College, Cod. 33, 11, fol. 262ra—268ra: Quaestiones in
Metaphysicam VII. Cf.q.3: An esse sit de essentia rei (fol. 267vb-268ra). Dazu
ZIMMERMANN, Verzeichnis, p. 140. — 7) Vat. Lat. 2173, fol. 78r-209r: Quaestiones in
Metaphysicam I-1X et XII e comm. Henrici de Bruxellis compilatae. Vgl. Liber IV,
g. 23: Utrum esse et essentia sint idem (fol. 105r-106r). Teilweise transkribiert von
M. GraBMANN, Circa historiam, p. 65-67. Zu diesem cod. sieche A. MAIER, Codices
Vaticani latini, cod. 2118-2192, Vatikan 1961, p. 162-164; cf. auch Lonr, MLAC,
Traditio 24 (1968) 218-219; M. GRABMANN, Die Aristoteleskommentare des Hein-
rich von Briissel und der EinfluB Alberts des GroBen auf die mittelalterliche Ari-
stoteleserklirung, Miinchen 1943 (Sb. d. Bayerischen Akad. d. Wiss., Jg. 1943,
Heft 10).

70 Zu den zahlreichen, z. T. anonymen Kommentaren der Schrift des Aqui-
naten cf. M. GRABMANN, Die Schrift De ente et essentia und die Seinsmetaphysik
des hl. Thomas von Aquin, in: Mittelalterliches Geistesleben, I, Miinchen, 1926, p.
314-331; DEeRrs., De commentariis in opusculum S. Thomae Aquinatis De ente et
essentia, in: Acta Pont. Acad. Rom., 5, 1938, Turin-Rom 1939, p. 7-20; K. FECKES
Das Opusculum des hl. Thomas von Aquin ‘De ente et essentia’ im Lichte seiner
Kommentare, in: Aus der Geisteswelt des Mittelalters, Miinster 1935 (Beitrdage
z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters, Suppl. IIL,1), p. 667-681; W. SENKO, Les com-
mentaires anonymes du XVe siécle sur le ‘De ente et essentia’ de S. Thomas d’Aquin,
Med. philos. polon. 3 (1959) 7-16.



386 Grayvis iactura verae doctrinae

von CoNRADUS DE PRuUSSIA 7! und ARMANDUS DE BELLOVISU 72 erforder-
ten in diesem Zusammenhang eine Untersuchung.

Das Vorhaben dieser Studie ist wesentlich bescheidener: Es sollen
lediglich einige Voraussetzungen zu einer Deutung der Schrift des deut-
schen Dominikaners erarbeitet werden. Es wire ein unverzeihlicher
Fehlgriff, wollte man diese Vorarbeit mit der philosophischen Interpre-
tation selbst verwechseln.

2. Vorbemerkung zum Antithomismus Dietrichs

Die neuere Forschung 7® hat in vermehrtem MaB auf den Anti-
thomismus Dietrichs hingewiesen. Darunter ist eine polemische Stellung-
nahme zu fiir den Aquinaten typischen Lehren zu verstehen.

Besonders wichtige Punkte, wo Dietrich sich bewu3t von Thomas
trennt, sind folgende:

a) Seine gesamte Lehre vom Infellekt, wie er sie vor allem in seinen
beiden Traktaten De visione beatifica und De intellectu et intelligibili
entfaltet, ist nicht nur von derjenigen des Thomas verschieden, sondern
Dietrich bezieht sich stiandig kritisch auf Thomas, z. B. wenn er behaup-
tet, der menschliche Intellekt erkenne sich selbst und alles per essen-
tiam 74, der intellectus agens sei Substanz 7>, das Wesen des intellectus
possibilis sei bis anhin falsch verstanden worden 76, der intellectus agens
sei keineswegs nur ein Teil der Seele, sondern ihre Ursache und ihr Prin-

1 Der erste Kommentar zur Schrift des Aquinaten stammt von einem gewis-
sen Conradus de Prussia. Er ist neuerdings erstmals ediert worden: J. A. CORBETT,
J. BoBik, The Commentary of Conrad of Prussia on the De ente et essentia of St.
Thomas Aquinas, Den Haag 1974.

72 Expositio super librum de ente et essentia S. Thomae de Aquino, Padua
1482. Es gibt davon einen weiteren frithen Druck: Venedig 1496. Ta. KAEPPELI,
SOP, I, n. 317, sind 24 Hss. bekannt. Zu diesem wohl zwischen 1323 und 1328 ent-
standenen Kommentar vgl. M.-H. LAURENT, Armand de Belvézer et son commen-
taire sur le De ente et essentia, in: Rev. thom. 35 (1936) 426-436; W. SENKO, Les
manuscrits des commentaires d’Armand de Bellovisu, de Gérard de Monte et de
Jean Versor, in: Med. philos. Polon. 2(1958) 13-18; weitere Literatur bei KAEPPELI,
SOP, I, p. 120-121.

73 Cf. vor allem K. FrascH, Einleitung, in: Opera omnia, t. I, p. XVI-XIX;
L. STurLESE, Gottebenbildlichkeit (Anm. 14), p. 194-195.

74 De. vis. beat., ed. B. Mojsisch, 1. 1. 3., p. 26-27; 1. 1. 5., p. 30-31.

75 Cf. De int., II, 1-9, ed. B. MojsiscH, p. 179-184.

76 De. vis. beat., ed. cit., 1. 1., p. 25-36.



Gravis iactura verae doctrinae 387

zip 77. Dietrich verwirft zudem die thomistische Lehre vom lumen
gloriae 7. An einigen Stellen, wo er sich eindeutig mit Thomas ausein-
andersetzt, ist seine Kritik besonders heftig, z. B. in De vis. beat., wo
er die Interpretation des Thomas von De anima III, 5 einmal als rudis
expositio 7, ein anderes Mal als lacherlich bezeichnet .

b) In seinem Traktat De accidentibus 8 sowie in der Schrift De
quiditatibus entium 82 kritisiert er die der thomistischen Eucharistielehre
zugrunde gelegte Theorie der Akzidentien. Auch hier ist immer wieder
von ruditas und falsitas oder von cavillatio die Rede, wenn die thomisti-
schen Argumente zur Sprache kommen #3.

c) An mehreren Stellen seines Werkes tadelt er die thomistische
Individuationslehre 34

d) Dietrich lehnt auch die Angelologie des Thomas ab, besonders
in drei Aspekten, nimlich beziiglich der Identifikation von Engeln und
Intelligenzen #5, der Erkenntnis der Engel 8 und auch betreffs der Auf-
fassung, jeder Engel bilde eine eigene Art #.

Dazu kommen die unten zu besprechenden Thesen zu Sein und
Wesen.

Diese Aufzdhlung diirfte genfigen, um zu zeigen, da man in der
Tat legitimerweise von einem Anfithomismus des Freibergers sprechen
kann: Wer, wenn er von Thomas und seinen Anhidngern handelt, diese

77 De int., II, 2-12, ed. cit., p. 147-155.

8 De vis. beat., ed. cit., 3. 2. 3., p. 72-73.

79 Es geht um den Satz ‘quod semper nobilius est agens patiente’ (De anima
III, 5, 430a19). Dazu sagt Dietrich (De vis. beat., ed. cit., 1. 1. 2. 2., p. 24, 44—45):
Contemnenda est autem aliquorum rudis expositio, qua exponunt iam dicti Philo-
sophi verbum. Vgl. THoMAS AQUINAS, Quaest. disp. de anima, 5, ad 10.

80 De vis. beat., ed. cit., 1. 1. 2. 3., p. 24, 61-64. Dazu cf. THOMAS AQUINAS,
Summa theol., I, 79, 4, ad. 2; II CG 78, n. 1595.

81 Ed. W. WaLLAcE, in: The scientific Methodology (Anm. 5), p.306-324.
Eine neue, vollstindige und kritische Ausgabe dieses Textes wird vorbereitet von
M. R. PagNoNI-STURLESE fiir Band ITI der Opera omnia.

82 Ed. A. MAURER, in: Med. Stud. 18 (1956) 173-203.

83 Cf. vor allem die bisher unedierten c. 6, 16, 19 des Traktates De acc.

8 Man stoBt sehr oft auf dieses Thema, cf. e. g. De int., II, 13-19, ed. B.
MojsiscH, p. 155-159; De luce, ed. W. WALLACE, op. cit., p. 358-360.

85 Vgl. dazu De int., I, 12, ed. cit., p. 144-145, sowie die sehr wichtige Studie
von L. STURLESE, Il ‘De animatione caeli’ (Anm. 13).

8 Vgl. De cognitione entium separatorum, c. 59-62, ed. H. STEFFAN, Opera
omnia, t. IT.

87 Vgl. De int., II, 24-26, ed. cit., p. 163-165. Zur Angelologie Dietrichs cf.
H. SteFFAN, Dietrich von Freiberg (Anm. 17), p. 53-94.



388 Gravis iactura verae doctrinae

communiter loguentes heiBt 8, manifestiert keine besondere Wertschit-
zung fiir seine so benannten Gespriachspartner.

Diese Haltung Dietrichs wire nun kein besonders zu erwihnendes
Faktum, wenn Dietrichs schriftstellerische Tétigkeit nicht mit der Zeit
der groBen Awuseinandersetzung wm Thomas zusammenfiele und wenn
Dietrich nicht zum Dominikanerorden gehdrte. In der bisherigen Er-
forschung des Streits um die Lehre des Thomas wurde nicht geniigend
beachtet, daB8 Dietrich eindeutig gegen Thomas Stellung bezogen hat.

Der Stand der Forschung der Entwicklung dieses Streites, der durch
die Heiligsprechung im Jahre 1323 eine erste Schlichtung erfdhrt, wurde
neuerdings von P. GLORIEUX #° bestens dargestellt, ohne daB allerdings
darin auf Dietrich verwiesen wird. Nicht allein die Verurteilung von
1277 %° oder ihr Oxforder Pendant !, sondern vor allem der von WIiL-
HELM VON LA MARE ausgeloste Korrektorienstreit ®2 und die darauf-
folgende Stellungnahme der Franziskaner auf dem Generalkapitel von
StraBburg im Jahre 12829 stellen die hauptsichlichsten Momente
dieser Auseinandersetzung dar.

Zu den Repliken auf diese Angriffe gegen Thomas gehoren nicht
nur die vier Antwortschreiben auf das Correctorium %, sondern ebenfalls

88 Vgl. De accidentibus, 1, ed. W. WALLACE, op. cit., p. 306.

8 Pro et contra Thomam. Un survol de cinquante années, in: Mélanges
J.-P.-Miiller, Rom 1974 (Studia anselmiana 63), p. 255-287.

9% Cf. dazu die hervorragende Studie von R. HisseTTE, Enquéte sur les 219
articles condamnés a Paris le 7 mars 1277, Louvain-Paris 1977 (Philosophes médié-
vaux 22).

91 Cf. GLORIEUX, art. cit., p. 260. Vgl. ebenfalls: D. A. CaLLus, The condem-
nation of St. Thomas at Oxford, Oxford 1955%; M.-D. CHENU, La premiére diffusion
du Thomisme & Oxford, Arch. hist. doctr. litt. MA 3 (1928) 185-200; P. GLORIEUX,
Comment les théses thomistes furent proscrites a Oxford (1284-1286), in: Rev.
thom. 32 (1927) 259-291; F. J. RoenscH, Early thomistic School, Towa 1964.

92 Vgl. dazu neuerdings: L. H6pL, Geistesgeschichtliche und literarkritische
Erhebungen zum Korrektorienstreit (1277-1287), in: Rech. théol. anc. méd. 33
(1966) 81-114; IpEM, Neue Nachrichten iiber die Pariser Verurteilung der thomi-
stischen Formlehre, in: Scholastik 39 (1964) 178-196; von den idltern Untersuchun-
gen sind zu beachten: R. CREYTENS, Autour de la littérature des correctoires, in:
Arch. ff. praed. 12 (1942) 313-330; P. GLORIEUX, La littérature des correctoires,
simples notes, in: Rev. thom. 33 (1928) 69-96; IpEM, Les correctoires, in: Rech.
théol. anc. méd. 14 (1947) 287-304.

93 Cf. P. GLORIEUX, Pro et contra Thomam, p. 262-263.

9 Die vier Korrektorien sind: Quare, Sciendum, Circa, Quaestione. Sie sind
ediert worden: a) Le Correctorium corruptorii ‘Quare’, ed. P. GLorIEUX, Kain 1927
(Bibl. thom. 9); b) Le Correctorium corruptorii ‘Sciendum’, ed. P. GLoRIEUX, Paris
1956 (Bibl. thom. 31); c) Circa: J.-P. MULLER, Le Correctorium corruptorii de Jean



Gravis iactura verae doctrinae 389

das Apologeticum wveritatis contra corruptorium des RAMBERTUS VON
BoLoGNA %5, die Reportationes dictorum a a fratre Egidio in I Sent. des
ROBERT vON ORFORD %, die gegen HEINRICH VON GENT, GOTTFRIED
vOoN FONTAINES und JAcoBUs VON VITERBIO gerichteten Schriften des
BERNHARD VON AUVERGNE %7, die 1302 entstandene Schrift De quattuor
materiis des HERVAEUS NATALIS °® sowie dessen Defensio doctrinae
S. Thomae Aquinatis °°, um nur die wichtigsten Dokumente zu nennen.
Dies ist alles ziemlich gut bekannt.

Vielleicht weniger beachtet sind die verschiedenen Beschliisse der
Ordensleitung der Dominikaner zugunsten der thomistischen Lehre. Will
man aber Dietrichs Lehre und seine Ablehnung des Thomismus Aistorisch
richtig bewerten, so ist es unumgénglich, diese Dimension einzubeziehen.
Aus diesem Grunde seien hier kurz die wichtigsten Stellungnahmen von
seiten des Ordens, dem Dietrich angehorte, aufgezihlt:

(1) Durch die Oxforder Verurteilung durch R. Kirwarpsy O. P.
veranlaBt beschlieBt das Generalkapitel von Mailand 1278, zwei fratres
zur Uberpriifung der Lage nach England zu senden, damit dieser Ordens-
skandal beendet werde. Sie sollen Vollmacht zur Bestrafung der Schul-
digen haben 100,

(2) Bereits im folgenden Jahre beschlieft das Generalkapitel von
Paris (1279): Cum venerabilis vir memorie recolende fr. Thomas de
Aquino. sua conversacione laudabili et scriptis suis multum honoraverit
ordinem. nec sit aliquatenus tolerandum. quod de ipso vel scriptis eius
aliqui irreverenter et indecenter loquantur. eciam aliter sencientes.
iniungimus prioribus provincialibus et conventualibus et eorum vicariis
ac visitatoribus universis. quod si quos invenerint excedentes in predictis.
punire acriter non postponant 1%,

Quidort de Paris, Rom 1941 (Studia anselmiana 12-13); d) Quaestione: J.-P. MUL-
LER, Le Correctorium corruptorii ‘Quaestione’, Roma 1954 (Studia anselmiana 35).
Zur Autorschaft vgl. P. GLORIEUX, art. cit., p. 263-266.

% Rambert de’ Primadizzi de Bologna, Apologeticum veritatis contra Corrup-
torium, Edition critique par J.-P. MULLER, Vatikan 1943 (Studi e Testi 108).

9% Ed. A. VELLAa O. P.: Robert d’Orford, Reprobationes dictorum a fratre
Egidio in I Sent., Paris 1968 (Bibl. thom. 38).

97 Vgl. Anm. 37

98 Vgl. Anm. 44

99 Fast ganz ediert bei E. KrEBs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre
der Hochscholastik, Miinster 1912 (Beitrage z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters
11, 3-4) p. 1*-108*.

100 Monumenta ordinis fratrum praedicatorum historica, 3, Rom 1898, p. 199,
1-11.

101 MOPH, 3, p. 204, 19-25.



390 Gravis iactura verae doctrinae

(3) Wihrend diese beiden ersten offiziellen Texte nur darauf Wert
legen, daBl die Verleumder des Thomas bestraft werden, kommt im
BeschluB des Generalkapitels von Paris 1286 ein neuer Aspekt hinzu:
Die Ordensmitglieder werden aufgefordert, die Lehre des Aquinaten
streng zu befolgen: Districtius iniungimus et mandamus. ut fratres
omnes et singuli. prout sciunt et possunt. efficacem dent operam ad
doctrinam venerabilis magistri fratris Thome de Aquino recolende me-
morie promovendam et saltem ut est opinio defendendam %2, Wer
dagegen verstoBt soll seines Amtes enthoben werden 193,

(4) Die Akten des Generalkapitels von Saragossa von 1309 ent-
halten einen noch eindeutigeren Text: Volumus et districte iniungimus
lectoribus et sublectoribus universis, quod legant et determinent secun-
dum doctrinam et opera venerabilis doctoris fratris Thome de Aquino,
et in eadem scolares suos informent, et studentes in ea cum diligencia
studere teneantur. Qui autem contrarium fecisse notabiliter inventi
fuerint nec admoniti voluerint revocare, per priores provinciales vel
magistrum ordinis sic graviter et celeriter puniantur, quod sint ceteris
in exemplum 104,

In den 1313 in Metz 1% und 1315 in Bologna 1% verabschiedeten
Beschliissen kommt dieselbe Haltung zum Vorschein. Diese beiden
letzten Beschliisse sind wahrscheinlich vor allem gegen DURANDUS DE
S. Porciano 197 gerichtet. Vielleicht gehort Dietrich zu dieser Zeit
bereits zu den Toten 108,

Trotz seiner z. T. heftigen Angriffe auf Thomas kennen wir keine
Verurteilung der Lehren Dietrichs durch seinen Orden. Seine Philosophie
weicht aber sicher nicht weniger von der Lehre das Aquinaten ab als
jene seines Mitbruders Durandus. Die historische Forschung steht hier
vor einem noch ungeldsten Rifsel. Allein eine eingehende Untersuchung
zur Dominikanerphilosophie in Deutschland zu Beginn des XIV. Jahr-

102 MOPH, 3, p. 235, 1-4.

103 Cf. MOPH, 3, p. 235, 4-9.

10¢ MOPFPH, 4, p. 38, 23-29.

105 Cf. MOPH, 4, p. 64, 26-65, 12.

106 Cf. MOPH, 4, p. 81, 10-26.

107 Vgl. dazu J. KocH, Durandus de S. Porciano. Forschungen zum Streit um
Thomas von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts, I. Teil, Miinster 1927 (Beitriage
z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters 26, 1). p. 409-417.

108 'Weil das letzte offizielle Zeugnis iiber Dietrich aus dem Jahre 1310 stammt,
glaubte E. KrEBs (Meister Dietrich, Miinster 1906, p. 13), Dietrich sei bald nach
1310 gestorben. Diese Ansicht wurde neuerdings von L. STURLESE in Frage gestellt.
Vgl. dazu die Anm. 1 genannte Biographie, p. 127-128.



Gravis iactura verae doctrinae 391

hunderts kénnte hier einige Klarheit schaffen. Eines aber scheint mir
festzustehen: Der Leser der Traktate Dietrichs darf diesen ordensinternen
Konflikt nicht iibersehen, sonst liuft er Gefahr, die StoBrichtung und
die Absicht Dietrichs ganz einfach zu verkennen.

3. Wer sind die contradicentes in Dietrichs Traktat?

Dietrichs Schrift De ente et essentia umfaBBt zwei Teile. In einem
ersten Teil werden zur Vermeidung von Aquivokationen, wie er selber
sagt 199, die wichtigsten ontologischen Begriffe auf ihre Bedeutung hin
untersucht. Darauf werden wir spiter zuriickkommen. Im zweiten Teil
kommen, wie bereits im Proom angekiindigt wird 19, die contradicentes
zu Wort. Sie behaupten folgendes: Dicunt enim, quod in omnibus enti-
bus creatis differunt essentia uniuscuiusque a suo esse reali differentia,
et quod sint idem, solum est hoc possibile in prima causa, quae Deus est 111,
Mit den contradicentes sind, das ergibt sich bereits aus diesem Satz,
der nach Dietrichs eigenen Worten die Absicht der Gegner zusammen-
fassen soll 112, Vertreter der Realdistinktion gemeint.

LaBt sich genauer bestimmen, wen Dietrich mit den nonnulli, die
mittels sophistischer Scheinargumente die Realdistinktion verteidigen,
meint? Die Identifikation der Gegner findet einen Anhaltspunkt in den
vier rationes, welche Dietrich vortragt und kritisiert 113,

3.1. Das erste Argument ist wdrtlich dem thomistischen Traktat De
ente et essentia entlehnt. Man trifft es iiberdies auch bei AEGIDIUS RoMA-
NUs 14 und THOMAS VON SUTTON 115 an.

109 DEE, Prooemium, 3, p. 25, 18-20.

10 DEE, Prooemium, 3, p. 25, 20-22: secundo solvendae sunt rationes contra-
dicentium.

u1 DEE, 11, 1, 1, p. 38, 5-7.

112 Cf. die Titeliberschrift: Praemissa intentione contradicentium ponitur
prima ratio, p. 26, 35-36.

13 DEE, 1I, 14, p. 38-42.

114 Theoremata de esse et essentia, Theor. 12 ed. cit. (Anm. 31), p. 67, 10-17:
Nam possunt intellegi hae res sensibiles absque eo quod intellegantur esse et absque
eo quod habeant esse. Quod esse non posset nisi essent in potentia ad esse. Possum
enim intellegere rosam, nulla rosa existente. Postquam enim per sensum vel doc-
trinam acquisivi scientiam de rosa, existere ipsius rosae vel esse eius nihil facit ad
scientiam meam, quia obiectum intellectus non est esse sed quidditas. Vgl. auch
Quaest. disp. de esse, q. 9, ed. cit., fol. 20ra; q. 12, fol. 31rb.

15 Quodlibet III, q. 8, ed. cit. (Anm. 68), p. 391, 46-53: Quidquid non est de
intellectu essentiae, illud facit realem compositionem cum essentia et differt realiter
ab ea, si illud sit aliquid reali in eo, in quo est essentia; nulla enim essentia potest



392

TroMAS AqQuiNas, De ente et essen-
tia, 4, ed. Leon., p. 376, 94-101:
Quidquid enim non est de intellectu
essentie vel quiditatis

hoc est adveniens extra

et faciens compositionem cum
essentia

quia nulla essentia

sine hiis que sunt partes

essentie intelligi potest.

Gravis iactura verae doctrinae

THEODORICUS, De ente et essentia,
I1, 1, 1, ed. Imbach, p. 38. 9-14:
Quidquid non est de intellectu
essentiae vel quiditatis

hoc est adveniens extra essentiam

et faciens compositionem cum
essentia

quia nulla essentia sive quiditas

sine his, quae sunt partes

eius intelligi potest.

Omnis autem essentia

potest intelligi sine hoc

quod intelligatur aliquid

de esse suo actuali.

Possum enim intelligere

quid est homo vel phoenix

et tamen ignoro

utrum esse habeat in rerum natura.

Omnis autem essentia vel quiditas
potest intelligi sine hoc

quod aliquid intelligatur

de esse suo:

possum enim intelligere

quid est homo vel fenix

et tamen ignorare

an esse habeat in rerum natura.

Die Ubereinstimmung der beiden Texte ist so erstaunlich, daB man mit
groBer Sicherheit behaupten darf, da hier Dietrich die Auffassung des
THOMAS VON AQUIN wiedergeben will.

3.2. Die zweite von Dietrich angefiihrte ratio lautet: Omne participans
aliquid differt ab ea re, quam participat 6.

Auch dieses Argument findet man bei THOMAS VON AQUIN im Zusam-
menhang mit der Unterscheidung von Sein und Wesen:

(1) In VIII Phys., VIII, lect. 21, n. 1268: omne autem participans
componitur ex participante et participato.

(2) Diese Zusammensetzung wird nédherhin in bezug auf Sein und
Wesen erortert in Quodl. II, 2, 1: Quandocumque autem aliquid praedi-
catur de altero per participationem, oportet ibi aliquid esse praeter id,
quod participatur. Et ideo in qualibet creatura est aliud ipsa creatura,
quae habet esse, et ipsum esse.

(3) Quodl. III, 8: Oportet ergo, quod quaelibet alia res sit ens parti-
cipative, ita quod aliud sit in ea substantia participans esse, et aliud
ipsum esse participatum.

intelligi sine illis, quae sunt partes essentiae. Sed omnis essentia creata potest
intelligi sine esse. Possum enim intelligere humanitatem sine existentia actuali.
Ergo esse, cum non sit de intellectu essentiae, differt realiter ab essentia et facit
realem compositionem cum ipsa. Nach Thomas von Sutton (loc. cit., 44—46) ist
dieses Argument das iiberzeugendste von denen, die man zugunsten der Real-
differenz vorbringen kann.

16 DEE, 11, 2, 1, p. 40, 6-7.



Gravis iactura verae doctrinae 393

(4) SchlieBlich ein letztes Zeugnis: Quaest. disp. de spirit. creat.,
1: Omne igitur quod est post primum ens, cum non sit suum esse, habet
esse in aliquo receptum; per quod ipsum esse contrahitur; et sic in
quolibet creato aliud est natura rei quae participat esse, et aliud ipsum
esse participatum.

Obwohl die Lehre des Aquinaten an einigen Stellen der von Dietrich

genannten ratio ziemlich nahe kommt, scheint mir die Ubereinstimmung
nicht ganz iiberzeugend zu sein. Ich kann ndmlich auch C. FABRO 117
nicht zustimmen, wenn er behauptet, daB dieser Aspekt in der Lehre des
Thomas von Sein und Wesen der grundlegende sei. Hingegen spielt er
bei Aegidius Romanus eine entscheidende Rolle. Bei ihm kann man auch
folgenden Satz entdecken, welcher, wie mir scheint, das Vorbild der Diet-
richschen ratio ist: Nam quicquid participat aliquo, est aliquid aliud
preter illud 8. Ahnliche Formulierungen kann man auch im Traktat
De esse et essentia des THOMAS VON SUTTON 112 antreffen. Da aber dieser
Traktat in England entstanden ist und um 1300 geschrieben worden ist'20,
kommt er als unmittelbare Quelle Dietrichs kaum in Frage. Deshalb ver-
mute ich, daB Dietrich hier ein Argument des Aegidius Romanus und
einen Gedanken des Aquinaten zusammenfaBt.
3.3. Die dritte ratio, welche Dietrich nennt, wird von ihm wie folgt dar-
gestellt: Est et alia ratio, cui innituntur, scilicet ex auctoritate Hilarii,
qui dicit, quod esse non est accidens Deo, sed subsistens veritas, quasi in
aliis rebus sit esse sicut accidens, sed non in Deo 121,

Es stellt sich hier die Frage, ob dieser Satz ein thomistisches Argu-
ment wiedergibt. THOMAS verneint 6fters, daB das zur Wesenheit hinzu-
kommende Sein als Akzidens zu deuten sei: Esse enim rei quamvis sit
aliud ab eius essentia, non tamen est intelligendum, quod sit aliquod
superadditum ad modum accidentis 122, Indessen gibt es einige Stellen,
wo das Zitat aus De Trinitate des HiLARIUS 13 in einer Weise beniitzt

17 Cf. La nozione metafisica di partecipazione secondo S. Tommaso d’Aquino,
Rom 1950, p. 243-244.

18 Quaest. disp. de esse, q. 9, ed. cit. (Anm. 31), fol. 19ra.

119 Vgl. Tractatus de esse et essentia, ed. cit., p. 248, 4-5.

120 Zur Chronologie der Werke des Thomas von Sutton vgl. J. SCHNEIDER,
Thomas von Sutton, Quaestiones ordinariae (Anm. 68), p. 44*-57*. Zum Traktat
vor allem p. 52*-53*; 84*-85*. Der Traktat ist nach J. SCHNEIDER vor quaest. ord.
26 entstanden, op. cit., p. 52*-53%*.

121 DEE, 11, 3, 1, p. 41, 24.

122 Tn Metaph. IV, lect. 2, n. 558.

123 De Trinitate VII, 11, PL 10, col. 208B.



394 Gravis iactura verae doctrinae

wird, welche auf den ersten Blick eine Ahnlichkeit mit der zu besprechen-
den ratio aufweist:

(1) Quodl. II, 2, 1. Es geht hier um die Frage der Zusammensetzung
von Sein und Wesen bei den Engeln. Die Hilariusstelle wird als zweiter
Einwand vorgetragen. Thomas antwortet darauf, indem er Hilarius
korrigiert. Das Sein ist nur in einem ganz bestimmten Sinne Akzidens:
dicendum, quod esse est accidens, non quasi per accidens se habens, sed
quasi actualitas cuiuslibet substantiae 2, Wie man Akzidens verstehen
muB, erfihrt man im corpus articuli: Alles, was nicht in der Wesenheit
enthalten ist, kann Akzidens genannt werden 1%,

(2) Ein zweiter Text, Quodl. XII, 5,1, lautet ganz dhnlich: Et
quod Hilarius dicit, dico quod accidens dicitur large omne, quod non
est pars essentiae, et sic est esse in rebus creatis, quia in solo Deo esse
est eius essentia. Die gleiche Kritik an Hilarius bringt Thomas auch
De Pot. 5, 4 ad 3 1?6 vor.

Dazu ist zu bemerken: Wenn Thomas den Satz des Hilarius zitiert,
dann korrigiert er ihn immer. Zudem wird die Stelle nie als Argument fiir
die Realdistinktion verwendet. Diese Aufgabe kommt ihm aber nach der
Dietrichschen Darstellung zu. Man kann also mit ziemlicher Sicherheit
schliefen, daB Dietrich hier nicht Thomas von Aquin als contradicens
betrachtet.

Hingegen findet sich bei BERNHARD vON TRiLIA O. P., 17 in seinem
Quodlibet III, 9, folgender Text: ... relinquitur quod esse rei non sit
omnino idem realiter quod essencia eius; hoc enim est proprium divini
esse; unde Ylarius, libro 7 de Trinitate, longe ante medium: esse, inquit,
non est accidens Deo sed subsistens veritas vel naturalis generis scilicet
divini proprietas; quod autem est proprium Deo nulli potest creature
convenire 128,

124 Loc. cit. ad 2.

125 TLoc. cit., corp. art.: Unde, cum omne quod est praeter essentiam rei,
dicatur accidens, esse quod pertinet ad quaestionem an est, est accidens.

126 Dicendum quod esse non dicitur accidens quod sit in genere accidentis,
si loquamur de esse substantiae (est enim actus essentiae), sed per quamdam simi-
litudinem ; quia non est pars essentiae, sicut accidens. — Dieser Satz ist die Antwort
auf die Hilariusstelle. Vgl. C. VANSTEENKISTE, S. Tommaso d’Aquino e S. Ilario di
Poitiers, in: Studi Tomistici, vol. I, Rom 1974, p. 65-71.

127 Vgl. Anm. 39

128 Ed. G. S. ANDRE, in: Gregorianum, 2 (1921) 252. Wir haben die Z&hl-
weise des Florentiner Codex adoptiert. Vgl. dazu P. KtnzLE, Neu aufgefundene
Quaestiones quodlibetales Bernhards von Trilia, in: FZPhTh 4 (1957) 52-58.



Gravis iactura verae doctrinae 395

Der Zusammenhang zwischen Sein als Akzidens und Realdistinktion
ist in diesem Text eindeutig. Noch klarer aber scheint mir dieser Bezug
in einer Stelle des 1292-1296 entstandenen Sentenzenkommentars des
JEAN QUIDORT zu sein !?°, Hier liest man tatsichlich in einer Frage, die
explizit vom Verhiltnis von Sein und Wesen handelt 13°: Praeterea dicit
Hilarius, quod in solo Deo esse non est accidens. Ergo in omni creatura
esse est accidens essentiae, et ita esse differt vel est aliud ab essentia 131,
Die in der ratio Dietrichs implizierte These, das Sein sei ein Akzidens,
spielt im Denken des Johannes von Paris eine zentrale Rolle 132, Er be-
niitzt diesen Aspekt seiner Ontologie als Argument fiir die Realdistink-
tion, und zwar mit groBerer Eindeutigkeit als Bernhard von Trilia.
Aus diesem Grunde vermute ich, dafB3 Dietrich hier ein Argument des
Johannes von Paris vorlegen will. Es ist nicht unmdéglich, daB es in den
Pariser Diskussionen um Sein und Wesen ofter zur Sprache kam. Jeden-
falls kann man es auch bei JoHANNES PICARDI DE LucipoMONTE O. P. 133

antreffen, in einem Text 3%, der allerdings spiter entstanden sein
diirfte 13,

3.4. Die Herkunft der vierten ratio laBt sich mit groBer Eindeutigkeit
feststellen. Dietrich faBt sie wie folgt zusammen: Quaecumque sunt
idem, sic se habent, quod unum eorum non potest intelligi sub opposito
alterius. Sed omnem essentiam creatam potest quis intelligere sub
opposito ipsius esse, scilicet sub non esse. Ergo essentia cuiuslibet
creati differt a suo esse 136, Wenn ich die Sachlage richtig beurteile, so
begegnet man diesem Argument zum ersten Mal in der vor 1286 (Weih-
nachten) verfaBten 11. quaestio der Quaestiones disputatae de esse et
essentia des AEGIDIUS RoMANUS: Nam nihil potest intelligi cum opposito
sur 1psius. Quicquid ergo potest intelligi cum opposito aliter est realiter

129 Dazu vgl.: Jean de Paris O. P., Commentaire sur les Sentences, Livre I, ed.
J.-P. MULLER, Rom 1961 (Studia anselmiana 47), p. XXX; vgl. auch Anm. 54.

130 In Sent. II, dist. I, q. 2: Utrum in rebus creatis differant essentia et esse
realiter vel sint idem secundum rem, ed. J.-P. MULLER, Jean de Paris, Livre II,
Rom 1964 (Studia anselmiana 52), p. 14-20.

131 Qp. cit., p. 15, 36-38.

132 Vgl. dazu C. TraBoLD, Das esse actualis existentiae nach Johannes
Quidort von Paris, in: FZPhTh 5 (1958) 24-36.

133 Vgl. zu diesem Schriftsteller KaegppeLl, SOP, II, p. 527 und Anm. 52.

13+ Ed. W. SENKO (Anm. 52), p. 27.

135 Johannes war erst um 1310-1311 Magister in Paris und die Quaest. disp.
war dem magister vorbehalten.

136 DEE, 11, 4, 1, p. 41, 2242, 25.



396 Gravis iactura verae doctrinae

differens ab ipso. Erit ergo essentia realiter differens ab esse 137, Diese
ratio wird dann zu einem wichtigen Argument in der ganzen Diskussion:
HEINRICH VON GENT nimmt in seinen Quodl. X, 7 darauf Bezug 3,
Aegidius verteidigt sie in der quaestio 12 139, GOTTFRIED VON FONTAINES
erortert sie im Quodl. I1I, 1 %0, Auch THOMAS VON SUTTON beruft sich
darauf in seinem Quodl. ITI, 9 14,

3.5. Dieser Versuch einer Identifikation der contradicentes in Dietrichs
Schrift fithrt zu folgenden, wie mir scheint, nicht ganz belanglosen
Ergebnissen:

3.5.1. Die Urheber der rationes 1 und 4 lassen sich mit Eindeutig-
keit feststellen, wihrend fiir die beiden verbleibenden Argumente ernst-
hafte Vermutungen bestehen.

3.5.2. Daraus erhellt: Dietrich bekdmpft in seiner Schrift nicht
allein THOMAS VvON AqQuUiN, sondern ebenfalls andere Vertreter der
Realdistinktion, deren EinfluBbereich vor allem die Universitit Paris
war. Es ist, wenn man iiberdies die Problematik einbezieht, sehr wahr-
scheinlich, daB der Traktat in Paris entstanden ist.

3.5.3. Die Identifikation des Urhebers der ratio 4 erlaubt zudem die
Festsetzung eines sicheren ferminus post quem der Entstehung der Schrift
Dietrichs: Der Traktat ist nach der quaestio 11 der Quaest. disp. de esse
et essentia des AEGIDIUS RoMANUS verfal3t worden, diese aber war vor
Weihnachten 1286 und nach Ostern 1285 #2 redigiert worden. Der Trak-
tat ist also nach diesem Zeitpunkt geschrieben worden.

3.5.4. Weniger sicher, aber trotzdem wahrscheinlich ist folgende
Annahme: Der contradicens der ratio 3 ist JEAN QuiDorT O. P., der
die Sentenzen zwischen 1292 und 1296 in Paris kommentiert hat. Wenn
diese Hypothese stimmt, so wire der Traktat nach diesem Datum ent-
standen.

3.5.5. Es ist schwieriger einen terminus ante quem festzulegen.
Indessen kann auch hier eine Hypothese helfen. Der erste Teil des Cata-

137 Ed. cit. (Anm. 31), fol. 24vb.

138 Ed. cit. (Anm. 32), fol. 420rY.

139 Ed. cit. (Anm. 31), fol. 27va—vb; 30vb.

140 Ed. cit. (Anm. 33), p. 302: Sed esse non est de intellectu essentiae creatae
et essentia potest intelligi sub opposito eius, quia potest vere intelligi non esse. Vgl.
auch die langere Fassung p. 158: Nam illud quo intellecto non intelligitur necessario
alterum, sed etiam cum contrario illius potest intelligi, est realiter differens ab illo.

141 Ed. Scumaus/GonNzaLEz-HaBa, p. 399, 35-36.

142 Cf. E. HocEDEz, Gilles de Rome et Henri de Gand (Anm. 31), p. 358-365.



Gravis iactura verae doctrinae 397

logus Stamsensis *** der Dominikanerschriftsteller ist ca. 1305 abge-
schlossen worden #*. Dietrich figuriert in dieser Liste und sein Traktat
DEE wird erwdhnt 145, Das bedeutet, daB die Schrift zwischen 7286,
eventuell 7292-7296 und 7305 niedergeschrieben worden ist.

3.5.6. Entgegen seiner Gewohnheit verweist Dietrich in keinem
seiner Werke auf unsern Traktat. Hingegen wird in DEE der Traktat
De accidentibus erwahnt 146, Diese Schrift gehoért nach den Annahmen
der meisten Forscher zu den frithen Arbeiten des Dominikaners.
L. SturLESE glaubt zu Recht *7, wie mir scheint, daB die Quaestiones
disputatae 1*® etwa gleichzeitig oder sogar frither als die Trilogie De tribus
difficilibus articulis, zu der De accidentibus gehort, anzusetzen seien.

3.5.7. Will man diese z. T. hypothetischen Ergebnisse mit den
bisher als sicher geltenden Resultaten der Erforschung der Biographie
Dietrichs konfrontieren, so mufl man folgendes beriicksichtigen: Dietrich
war auller seinem sicher bezeugten Studienaufenthalt um 12751
mindestens noch einmal, wahrscheinlich aber zweimal in Paris 39, ein
erstes Mal um die Sentenzen zu kommentieren, ein zweites Mal als
magister actu regens. Die Tatigkeit als Magister ist mit einiger Gewi3-
heit nach seinem Provinzialat, d. h. 1293-1296 151, anzusetzen, 1i.e.
1296-1297 oder 1297-1298.

143 Sie wurde ediert von G. MEERSSEMAN, in: Laurentii Pignon Catalogi et
Chronica, Rom 1936 (MOPH 18), p. 56-67.

144 Op. cit., p. XI, aber auch XII-XV. Mein Freund L. Sturlese (Pisa) hat
mich brieflich darauf aufmerksam gemacht, daB der Datierungsversuch von
G. Meersseman méglicherweise nicht stichhaltig sei. In seiner ausfithrlichen Bio-
graphie des Freiberger Meisters, die er z. Z. vorbereitet, wird L. Sturlese diesem
Problem nachgehen, da die Entstehungszeit dieses Katalogs fiir die Chronologie
des gesamten Werkes von Dietrich von ausschlaggebender Bedeutung sein kénnte.
Fiir unsere Hypothese ist die Datierung der Tabula Stamsensis nicht von grund-
legender Bedeutung. Auch wenn 1305 als Datum der Tabula und damit als terminus
ante quem unseres Traktates dahinfallen wiirde, so verbleiben der terminus post
quem und der Entstehungsort als feste Anhaltspunkte. Es scheint mir fast unbe-
zweifelbar, daB3 der Traktat wédhrend eines der Pariser Aufenthalte Dietrichs ent-
standen ist. Wenn es gelingt, diese Studien- und Lehraufenthalte noch genauer fest-
zulegen, so wird es gleichzeitig moglich sein, die Entstehungszeit unserer Schrift mit
noch gréBerer Bestimmtheit anzugeben.

145 Op. cit., p. 61-62.

146 DEE, 1, 1, 6, p. 28, 40-41.

147 Op. cit. (Anm. 1), p. 128-129.

148 Vgl. dazu M. R. PAGNONI-STURLESE, La ‘Quaestio utrum in Deo’ (Anm. 16),
p. 101-106.

149 Vgl. L. STURLESE, op. cit., p. 127.

150 Cf. op. cit., p. 127-128.

151 Neben L. STURLESE, op. cit., p.127-128, vgl. auch E. KreEms, Meister

26



398 Gravis iactura verae doctrinae

Diese Daten stimmen mit unsern Ergebnissen zur Datierung der
Schrift DEE iiberein, so daB ich die Hypothese aufstellen mochte, der
Traktat sei um 7297 in Paris entstanden, und zwar als Dietrich dort
als Magister tdtig war.

4. Weitere Beobachtungen zum zweiten Teil des Traktats

Untersucht man den zweiten Teil des Traktats noch genauer, ins-
besondere die Antworten Dietrichs auf die Einwidnde gegen seine eigene
Lehre von Sein und Wesen, so gelangt man zu einigen weiteren auch
historisch aufschluBreichen Ergebnissen.

4.1. (ratio 1)

Der von Dietrich angefithrte thomistische Einwand enthilt zwei
Thesen: 1. Man kann das Wesen von etwas erkennen ohne zugleich zu
wissen, ob dieses Wesen existiert oder nicht. 2. Ob ein Wesen sei oder
nicht, wird erst im Urteil (z. B. homo est) ausgesprochen. D. h. auf die
Frage nach dem Was (quid sit) wird durch das Wesen (essentia) geant-
wortet, und zwar in der ersten operatio des Intellekts; die Frage an sit
findet in der secunda operatio eine Antwort. Die zwei verschiedenen
Tétigkeiten des Intellekts bestdtigen auf diese Weise die These der
Realdistinktion.

Beide implizierten Auffassungen werden von Dietrich verworfen.
Die erste, indem er einfachhin behauptet, es sei falsch, daB ich ein Wesen
ohne sein Sein erkennen kénne: quando enim intelligo hominem, intelligo
hominem secundum actum suum essendi in rerum natura %2, Ein Seiendes
1st aufgrund seines Wesens; das Wesen bestimmt ein Seiendes zu einem
Seienden: res enim quaecumque et est et permanet per suam essen-
tiam %3, Daher ist es schlechthin unmoglich, daB ich das Wesen von
etwas erfassen kann, ohne zugleich sein Sein zu erfassen.

Die Grundlage des Arguments ist deshalb erschiittert. Dietrich will
damit allerdings nicht leugnen, daB ein Unterschied besteht zwischen

Dietrich, p.9-10; dagegen vermutet P. GLORIEUX, Répertoire des maitres en
théologie de Paris, I, Paris 1933 (Etudes de philos. méd. 17), p. 162, daB Dietrich
bereits vor seinem Provinzialat die Magisterwiirde erlangt habe. Das ist aber un-
wahrscheinlich, da er in den Akten aus der Zeit seiner Amtausiibung nicht als ‘magi-
ster’ bezeichnet wird. Hingegen war er 1303 mit Sicherheit promoviert, cf. KrREBs,
op. cit., p. 9.

152 DEE, II, 1, 4, p. 38, 22-23.

153 De mens., ed. F. STEGMULLER (Anm. 4), p. 205.



Gravis iactura verae doctrinae 399

dem Erfassen eines Satzes und dem Erfassen eines Wesensgehalts. Aber
man darf nach Dietrich diesen Unterschied nicht in Richtung auf die
reale Differenz auslegen. Die Fragen quid est und an est erfragen dasselbe
auf je verschiedene Weise: intelligendo essentiam hominis intelligo tam-
quam quoddam incomplexum, in quo nec est veritas nec falsitas. Intelli-
gendo autem ipsum hominem esse iam intelligo illud idem, sed per mo-
dum complexi 154, -

Da aber die ratio mehr oder weniger explizit vom Unterschied der
Fragen quid est/an est auf die Realdistinktion schlieBt, sieht sich Diet-
rich hier dazu veranlaB3t, genauer zu erkldren, welches die Funktion der
copula verbalis im Satzgefiige ist. Ein mittelalterlicher Autor, der sich
mit diesem Thema beschiftigen wollte, muBite sich auf De interpretatione
I, 3 beziehen, jene klassische Stelle, wo das Verb in seiner Bedeutung
fiir den Satz erdrtert wird 135, Nach ARISTOTELES ist es dem Verb eigen,
die Zeit mitzubedeuten; es wird iiberdies stets von einem andern aus-
gesagt 6. Verb und Nomen sind darin identisch, daB sie stets efwas
bedeuten. Das Verb fiir sich genommen aber sagt nicht aus, ob etwas
sei oder nicht 1%7: nec si hoc ipsum ‘est’ purum dixeris, ipsum quidem
nihil est; consignificat autem quandam compositionem, quam sine compo-
sitis non est intelligere 138, Diesen recht rédtselhaften Satz zitiert auch
Dietrich 13°. Seine eigene Lehre von der copula verbalis sticht in ihrer
Eigenart besser hervor, wenn man sie mit jener des THOMAS VON AQUIN
in seinem Kommentar zu Peri Hermeneias vergleicht 160,

Nach Thomas will Aristoteles, wenn er sagt, das Verb fiir sich
genommen sage nicht aus, ob etwas sei oder nicht, folgendes zur Sprache
bringen: quia sola oratio perfecta facit quiescere intellectum, non autem

15+ DEE, 11, 1, 5, p. 38, 28-29.

155 De interpretatione, I, 3; 16b6-25.

156 Op. cit., 16b6-7, 16b9-10.

157 Op. cit., 16b19-20, 16b21-22.

158 Dies ist die Ubersetzung des Boethius, 16b22-25. Cf. Aristoteles latinus,
II, 1-2: De interpretatione, Briigge-Paris 1965, p. 7, 17-19. In der Ubersetzung
des Wilhelm von Moerbeke (Op. cit., p. 43, 8-11) lautet die Stelle: neque si 'ens’
dixeris ipsum nudum: ipsum quidem enim nichil est, consignificat autem composi-
tionem quandam quam sine hiis que componuntur non est intelligere.

159 DEE, 11, 1, 7, p. 39, 38—40.

160 Vgl. dazu: In libros Peri Hermeneias expositio, I, lect. 5. Zu diesem
Thema vgl. den ausgezeichneten Aufsatz von A. ZIMMERMANN, Ipsum enim ‘est’
nihil est (Aristoteles, Periherm. I, c. 3). Thomas von Aquin iiber die Bedeutung der
Kopula, in: Miscellanea mediaevalia, 8, Berlin, 1971, p. 282-295.



400 Gravis iactura verae doctrinae

nomen, neque verbum, si per se dicatur %1, Wenn ‘Mensch’ oder ‘lduft’
ausgesprochen wird, dann erwarte ich noch etwas anderes. Nur im Satz
kommt Wahres zum Vorschein ¢2, In diesem Zusammenhang stellt
Thomas auch die Verkniipfung zwischen diesem Textstiick und der
duplex operatio des Intellekts vor 163. Den Beweis dafiir, daBl das Verb fiir
sich genommen weder Wahrheit noch Falschheit aussagt, liefert Ari-
stoteles nach Thomas '%* durch das Beispiel jener Worter, die am meisten
geeignet sind, Wahres und Falsches zu verdeutlichen, ndmlich das Verb
esse und seine Negation: quorum neutrum per se dictum est significati-
vum veritatis vel falsitatis; unde multo minus alia 1%, Dies soll im eigen-
artigen Satz ‘nec si hoc ipsum est purum dixeris etc.” zur Aussage kom-
men. Das Verb ‘ist’ sagt zwar das Sein aus, nicht aber das Sein von et-
was 1%, Eigentlich bedeutet ‘ist’ in actu esse 167: significat enim primo
illud quod cadit in intellectu per modum actualitatis absolute 168, Da
nun diese Aktualitit stets die einer Form ist, kann Aristoteles behaupten,
das Verb bedeute eine Zusammensetzung, die ohne die composita nicht
verstanden werden konne. Nur im Urteil manifestiere ich das Wirklich-
sein einer Form. Die Form kann allerdings ohne das in actu esse gedacht
werden, nicht aber das Sein ohne die Form. Die Unterschiedenheit von
Sein und Wesen wird zwar hier nicht expliziert, aber sie liegt zugrunde.

Der trennende Unterschied zwischen der Auslegung des Thomas und
jener Dietrichs liegt darin, daB Form und Sein nach Dietrich dasselbe
sind, wihrend Thomas der Auffassung ist, das Wirklich-Sein sei in der
Formbestimmtheit nicht enthalten. Wie aber versteht Dietrich das
‘intelligere per modum complexi’, das bei Thomas immer irgendwie eine
Existenzaussage impliziert? Oder welches ist die Funktion des Verbs
nach Dietrich, wenn die Form das Sein einbegreift ?

Auch Dietrich interpretiert den Satz ‘verbum importat quandam
compositionem, quam sine compositis non est intelligere’. Das Verb allein
bedeutet nicht Wahrheit und Falschheit. Allerdings kann man die

161 T lect. 5, n. 68.

162 Cf. De interpretatione, I, 1, 16a9-16.

163 T, lect. 5, n. 68; vgl. dazu auch das Prooemium des Kommentars, n. 1-2.

164 T, lect. 5, n. 69,

165 Thid.

166 Op. cit., n. 72: Quod enim nullum verbum significat rem esse vel non esse,
probat per hoc verbum est, quod secundum se dictum, non significat aliquid esse,
licet significat esse.

167 Qp. cit., n. 73: nam est, simpliciter dictum, significat in actu esse.

168 Thid.



Gravis iactura verae doctrinae 401

Kopula zweifach auffassen. Im einen Fall bedeutet ‘ist’ nur die Synthese
zweier Begriffe: homo est homo, d. h. homo ist identisch mit homo 169,
Man kann diese Weise der Erfassung eines Satzes als nominal bezeich-
nen 7%, da das Verb keine Tatigkeit ausspricht. Der Akzent liegt auf der
Identitat der beiden Nomina.

Wenn man hingegen den Akzent auf das Pridikat verlagert, den
Satz also vom Verb her versteht, so ergibt sich ein anderer Sinn des
moglicherweise gleichen Satzes ‘homo est homo’: terminus positus ex
parte subiecti accipitur sub modo potentiae, sed terminus positus ex parte
praedicati designat modum actus ”!. DaB3 dieses Verhiltnis von Akt
und Potenz aber nicht eine reale Verschiedenheit aussagt, liegt darin
begriindet, daB der Akt zum Wesen gehért. Er wird nur besonders
betont. Dietrich versteht das Wesen selbst verbal, wie das Beispiel ‘homo
hominat’ zeigt 172. Der Unterschied zwischen dem Erfassen des Wesens
und dem Urteil in diesem verbalen Sinne besteht nur in einer Explika-
tion, im speziellen Betonen des Dynamischen des Wesens selbst. Weil
das Sein mit dem Wesen identisch ist, kommt im Urteil nicht eine zum
Wesen hinzukommende Aktualitit, die sich von ihm unterscheidet, zur
Aussage, sondern es wird lediglich die mit dem Wesen selbst identische
Aktualitit besonders hervorgehoben.

Das Kapitel weist iiberdies einige beachtliche Beziige zum histori-
schen Kontext auf. Dietrich behauptet, da wenn ich einen Satz nominal
auffasse, kein Satz wahrer sei als eine Tautologie 173, Indessen verhilt sich
die Sache beim verbalen Verstindnis anders: Et propter hoc homine non
existente ista est falsa ‘homo est homo’ et non solum illa ‘homo est’, sed
etiam ista ‘homo est homo’, sicut ista est falsa ‘homo ratiocinatur’
homine non existente, sicut etiam ista, si sic liceret hanc, scilicet ‘homo
est homo’, resolvere in istam ‘homo hominat’, esset falsa homine non
existente 174, Diese eigenartige Diskussion bleibt ganz und gar unver-

169 DEE, 11, 1, 7, p. 39, 41-43: uno modo, ut teneat omnino medium locum
et voce et significatione, et tunc ponitur in locutione semper explicite dicendo sic:
homo est homo. Et sic idem inquantum idem praedicatur de se.

170 DEE, II, 1, 6, p. 39, 34-36: Possum etiam aliquid intelligere nominaliter
non intelligendo illud idem verbaliter, etiamsi idem de se praedicatur.

171 DEE, I, 1, 8, p. 39, 49-51. Die zweite Verwendungsweise der Kopula wird
umschrieben: Alio modo dicta copula verbalis potest cadere in locutione, ut teneat
se ex parte praedicati (DEE, II, 1, 8, p. 39, 45-46).

172 DEE, 11, 1, 8, p. 39, 54.

173 Cf. DEE, 11, 1, 7, p. 39, 43-44.

174+ DEE, 11, 1, 8, p. 39, 51-55.



402 Gravis iactura verae doctrinae

stiandlich, wenn man die zeitgendssische Sophismaliteratur nicht beach-
tet 175. In dieser Literaturgattung war eine derartige Frageweise beson-
ders beliebt. Wir besitzen von SIGER VON BRABANT ein Sophisma, das den
Titel tragt ‘Utrum haec sit vera: homo est animal nullo homine existen-
te’ 176, BOETHIUS VON DACIEN hat dasselbe Thema behandelt 177 und es
existiert zudem ein wahrscheinlich zeitgendssisches Sophisma gleicher
Art 178, Der Satz Dietrichs ist deshalb m. E. eine eindeutige Reminiszenz
derartiger Diskussionen, welche vor allem in der Artistenfakultit beson-
deren Erfolg ernteten.

In Sigers Sophisma besteht iiberdies ein klarer Zusammenhang
zwischen Fragestellung und dem Verhdltnis von Sein und Werden 17°,
Der Magister von Brabant kennt zu diesem Thema mindestens vier ver-
schiedene Antworten. Seine eigene Losung besteht darin, dal3 er das
Problem, so wie es formuliert wird — Utrum haec sit vera: homo est
animal nullo homine existente — als kontradiktorisch erkldrt 180, Es ist
namlich widerspriichlich, wenn man behauptet, es gidbe keinen Menschen:
quia non potest remanere homo in esse essentiale quin remanet in esse
actuale, nam ad esse essentiale hominis pertinet actualitas essendi 18,
Wihrend also der Satz ‘homo est animal nullo homine existente’ wider-
spriichlich ist, ist die Aussage ‘homo est homo’” immer wahr, da dasselbe
nicht vom selben negiert werden kann 182,

Obschon Dietrich dem Satz Sigers, daBl das wesenhafte Sein das
aktuelle einschlieBe, zustimmen kann, vertritt er hier dennoch beziiglich
dieser Problematik eine andere Auffassung. Fat man die copula verbalis
niamlich verbal auf, dann ist auch der Satz ‘homo est homo homine non

175 Vgl. zu dieser Literaturgattung M. GRaABMANN, Die Sophismaliteratur des
12. und 13. Jahrhunderts mit Textausgabe eines Sophisma des Boetius von Dacien,
Minster 1940 (Beitrige z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters 26,1).

176 Ed. B. BazAN, in: Siger de Brabant. Ecrits de Logique, de Morale et de
Physique, Louvain-Paris 1974 (Philos. médiévaux 14), p. 53-59.

177 Vgl. M. GRABMANN, op. cit., p. 77-84.

178 Cf. A. ZIMMERMANN, Eine anonyme Quaestio: «Utrum haec sit vera:
Homo est animal homine non exsistente», in: Arch. Gesch. Philos. 49 (1967) 183—
200 (p. 184-188 Textausgabe).

179 Vgl. dazu besonders A. MAURER, ‘Esse’ and ‘essentia’ in the Metaphysics
of Siger of Brabant, in: Med. Stud. 8 (1946) 68-86, vor allem 83-85.

180 Cf. am SchluB der Untersuchung: Et apparet ex praedictis manifeste causa
contradictionis antiqua de veritate huius propositionis: homo est animal nullo
homine existente (ed. cit., p. 59, 99-100). Vgl. ebenfalls p. 56, 29-30, p. 57, 50-56,
p- 58, 63-65.

181 Ed. cit., p. 54, 57-59.

182 Ed. cit., p. 58, 92: idem non potest negari de eodem.



Gravis iactura verae doctrinae 403

existente’ falsch, denn kein Akt kann ohne ein Wesen sein. Das verbal
verstandene ‘ist’, auch in einer Tautologie, bezeichnet aber die Tatigkeit
von etwas 183,

Vergleicht man dieses erste Kapitel noch mit zwei Textstellen des
AEecIpius RomaNUS, so zeigt sich die eigentliche Intention Dietrichs noch
deutlicher. Bereits in den Theoremata de esse et essentia, wo Aegidius das
hier von Dietrich kritisierte Argument des Thomas aufgreift, sagt er
folgendes: Possum enim intellegere rosam nulla rosa existente 184, In den
Quaest. disp. de esse et essentra kommt er noch einmal auf das Thema zu
sprechen und sagt: non est idem quid est rosa et rosam esse 185, Daraus
folgt: nulla enim rosa existente verum est quod rosa est flos 186, Aegidius
will damit andeuten, da8 das Wesen der Rose ohne ihr Existieren gedacht
werden kann. Er leitet daraus die Realunterschiedenheit von Sein und
Wesen ab. Dietrich hingegen ist der Ansicht, dal Wesen und Sein nicht
unabhingig voneinander erfaBt werden kénnen. Der Satz ‘homo est homo
homine non existente’ ist deshalb falsch, nicht so sehr wie Siger glaubt,
weil es immer Menschen gibt, sondern weil in ihm unterstellt wird, da
es ein Wesen oAne Sein geben konne. Jede essentia aber hat ihren mit ihr
identischen Ak¢. Ein nichtseiendes, oder besser ein nicht-wesendes Wesen
ist ein undenkbares Unding. Die oben zitierten Siatze des Aegidius stiitzen
sich aber auf diese Hypothese. Die bei ABALARD !87 bereits erorterte
Frage, ob allgemeine Sitze von der Art ‘rosa est flos’ auch wahr seien,
wenn die darin genannten Gegenstidnde nicht existieren wiirden, wird von
Dietrich dahingehend beantwortet, dal es keine “Wesen’ gibt, die nicht
sind, weil das wesen der jeder essentia eigene Akt ist. Letztlich griindet
diese Lehre darin, daB3 der Bezug von Denken und Wirklichkeit anders
gefaBt wird als in einer Theorie, die Sein und Denken in gegenseitiger
Unabhingigkeit auffaBt, so daB ich denken kann, was nicht ist, oder daf3
sein kann, was ich nicht denke.

4.2. (ratio 2)
Auf die aegidianisch-thomistische Lehre, daB die Teilhabe eine
reale Zusammensetzung mit sich bringt, antwortet Dietrich, indem er

183 Cf. DEE, 11, 1, 8, p. 39, 51-55.

184 Theor. 12, ed. E. HoceDpEz, p. 67, 13-14.

185 Q. 9, ed. cit. (Anm. 31), fol. 20ra.

186 Thidem.

187 Cf. Logica ingredientibus, ed. B. GEYER, Miinster 1933 (Beitrige z. Gesch.
d. Philos. d. Mittelalters 21), p. 8, 18-22.



404 Gravis iactura verae doctrinae

versucht, den Begriff participatio genauer zu fassen. Bereits HEINRICH
voN GENT hatte in seiner Kritik der Realdistinktion das dieser Theorie
zugrunde liegende Verstindnis der Teilhabe getadelt 18,

Dietrich unterscheidet dre: Bedeutungen von ‘teilhaben’. In einem
ersten Sinne bedeutet teilhaben ganz einfach ‘etwas von einem andern
empfangen’ 3%, Es ist nicht zu verleugnen, daB alles, was ist, in diesem
Sinn durch das primum et purum esse ist 1°°. Daraus darf man aber nicht
eine reale Verschiedenheit von Sein und Wesen ableiten, da Wesen und
Sein in gleicher Weise partizipiert werden 191,

Eine zweite Bedeutung von Teilhabe faBt Dietrich so zusammen:
Alio modo potest intelligi participatio, ut videlicet supposita essentia
rei recipiat aliquid aliunde, quod cum essentia faciat aliquam composi-
tionem %2, Nach dieser Deutung der Teilhabe wire das Wesen eine Art
Substrat, zu dem das Sein hinzukdme. Genau in derselben Weise hatte
auch HEINRICH VON GENT die der Lehre von der Realdistinktion impli-
zierte Auffassung der Teilhabe zusammengefaB3t: uno modo intelligendo
ipsam creaturae essentiam ut aliquid substractum: et ipsum esse quo
participat ut aliquid in illo receptum tamquam forma quaedam essendi
qua dicitur esse 193, Wihrend Heinrich von einer phantastica imaginatio
spricht, will Dietrich diese Ansicht nicht einmal diskutieren: responden-
dum est per interemptionem %4,

Die dritte mogliche Ausdeutung von teilhaben — d. h. participare
dicitur quasi partem capere 1> — bestdtigt einmal mehr die Beziehung
unseres Traktats zu THOMAS und AEGIDIUS, bei denen diese Wortaus-
legung vorkommt 1%, Obwohl diese Interpretation der Teilhabe von
Dietrich anerkannt wird und auch die dazugehérige Idee, das Geschopf
sei eine defiziente Darstellung Gottes — Dietrich spricht von contra-
here 197 —, notigt dies keineswegs zur Einfithrung der distinctio realis.

188 Cf. Quodl. I, q. 9, ed. cit. (Anm. 32), fol. 6vX.

189 DEE, II, 2, 2, p. 40, 70: uno modo, ut intelligatur res habere aliquid et
recipere ab extrinseco.

190 DEE, II, 2, 2, p. 40, 70-71: Et sic omnis creatura participat esse suum a
primo et puro esse, quod est Deus.

191 Cf, DEE, II, 2, 2, p. 40, 75-77.

192 DEE, 11, 2, 3, p. 40, 78-79.

193 Quodlibet I, q. 9, ed. cit., fol. 6rX.

194 DEE, II, 2, 3, p. 40, 80.

195 DEE, II, 2, 4, p. 40, 82-83.

196 Cf. Theoremata de esse et essentia, Theor. 1, ed. E. HoceEpEz, p. 2, 8-10;
Theor. 4, p. 17, 13-16; THoMAS AQUiNas, In de hebd., lect. 2.

197 DEE, 11, 2, 4, p. 40, 85 und 90.



Gravis iactura verae doctrinae 405

Zur ausreichenden Erkldarung der Stufung der Seienden bedarf es keiner
Zusammensetzung. Dall Dietrich sich hier insbesondere mit AEGIDIUS
auseinandersetzt, bestdtigt m. E. der Exkurs iiber das purum esse 1%.
Diese Bezeichnung fiir Gott ist fiir Aegidius typisch 9.

4.3. (ratio 3)

In der Antwort auf den dritten Einwand wird der Sinn der Aussage,
das Sein sei ein Akzidens, diskutiert. Wie bereits angedeutet worden ist,
besteht eine gewisse Wahrscheinlichkeit, daB3 hier die Lehre des JEAN
QuiporT den Hintergrund darstellt 2%°, Es scheint, daB in den letzten
Jahrzehnten des XIII. Jahrhunderts niemand so eindeutig wie er diese
ontologische These vertreten hat. Eine besonders eindeutige Stelle sei
hier als Beispiel zitiert: Et ideo dico quod esse est accidens creaturae per
illum modum, per quam illud quod advenit alicui dicitur ei accidens, et
differt realiter ab essentia creaturae 2°1. Auch in diesem Text — und dies
ist entscheidend — wird die Akzidentalitdt des Seins mit der Realunter-
schiedenheit zusammen gesehen. Jean Quidort betont diesen ontologi-
schen Aspekt deshalb besonders stark, weil fiir ihn das von-auBen-Kom-
men des Seins grundlegend ist 202, Es scheint iiberdies in seinen diesbe-
ziiglichen Aussagen nicht immer klar zu sein, was unter ‘accidens’ zu
verstehen ist 203,

Dietrich macht auf diese Schwierigkeiten aufmerksam und erwidhnt
drei mogliche Bedeutungen von ‘accidens’:

a) Akzidens als Kategorie, im Gegensatz zur Substanz 20¢. Es ist
unmdoglich, daB man Akzidens so versteht, wenn man sagt, das Sein sei
ein Akzidens, denn das Sein kann nicht eine zur Substanz hinzukommen-
de Kategorie sein.

b) ‘Per accidens’ im Gegensatz zu ‘per se’. Dieses Begriffspaar hat
seinen Ursprung in den sogenannten modi dicendi per se bei ARISTOTE-
LES 2%, Es ist sehr auffallend und bestitigt unsere Hypothese, Dietrich
setze sich hier mit Jean Quidort auseinander, daB3 dieser sehr oft, wenn

198 DEE, II, 2, 5-6, p. 40, 9141, 101.

199 Tn den Theoremata begegnet man diesem Ausdruck mehrmals, z. B. Theor.
1, ed. cit., p. 1-5; Theor. 20, p. 135-142.

200 Vgl. oben p. 395.

201 In Sent. II, d. 1, q. 2, ed. J.-P. MULLER (Anm. 54), p. 18, 151-19, 152. Vgl.
dazu C. TrRaBoLD, Das esse actualis existentiae (Anm. 54), p. 24-36.

202 Cf. C. TraBOLD, art. cit., p. 11-23.

203 Cf. C. TraBoOLD, art. cit., p. 32-33.

20¢ Cf. DEE, 11, 3, 2, p. 41, 5-7.

205 Anal. Post., I, 4; 73a34-b16.



406 Gravis iactura verae doctrinae

er den akzidentellen Charakter des Sein darlegt, ‘accidens’ im Gegensatz
zu ‘per se’ versteht. Besonders deutlich ist folgender Text: Item, si esse
flueret ab intrinseco, tunc praedicatio qua praedicatur ‘est’ vel ‘esse’
de aliquo, esset per se, saltem secundo modo dicendi per se... Hoc
autem est falsum, quia illud quod convenit per se alicui, primo modo
vel secundo, convenit ei semper ... Si ergo esse conveniret creaturae per
se, sive primo modo, sive secundo modo ... tunc nulla creatura posset
amittere esse ... Unde advertendum quod aliquid alicui convenit per se
primo modo ... aliquid secundo modo ... aliquid vero accidentaliter ... Ita,
‘lapis est corpus’ primo modo; ‘lapis est durus’ secundo modo; sed ‘lapis
est’, neutro modo, sed per accidens vel accidentaliter 2°6, Existenzaus-
sagen sind also nach Jean in keinem Falle Aussagen per se. Der Grund
dafiir ist, daB kein Geschopf durch sich selbst ist, d. h. aufgrund seiner
Prinzipien.

Nach Dietrich hingegen kommt jeder Wesenheit das Sein durch
sich selbst zu, und zwar tertio modo dicendi per se ?°7: Dieser modus be-
zeichnet etwas, das nicht von einem andern ausgesagt wird 2%, Das
Sein ist nicht eine Eigenschaft des Wesens, die ihm inhériert oder nicht,
sondern es gehort zum Wesen, vom Wesen selbst wird es ausgesagt. Ob-
wohl Jean nur die beiden ersten modi ausdriicklich ausschlieBt, wendet
sich hier Dietrich gegen die Auffassung des von-auen-Hinzukommens
des Seins und trifft damit den Kern der Lehre des Johannes.

c) DaB damit nicht gesagt sein soll, die Seienden seien sich selbst
notwendige Ursache des Existierens, offenbart sich in der dritten Bedeu-
tung von ‘accidens’, welche Dietrich untersucht. Wenn man — allerdings
minus proprie — unter Akzidens versteht, da Gott die Seienden aus
freiem Willen geschaffen hat, dann kann man, wenn man unbedingt will,
sagen, das Sein sei ein Akzidens. Aber das fithrt keineswegs zur Hypothe-
se der Realdistinktion 20,

4.4. (ratio 4)
Die vierte ratio, deren Ursprung bereits geklirt worden ist 21,

206 In Sent. II, q. 3, ed. MULLER, p. 22, 52-65. Vgl. ebenfalls In Sent. I, q. 46,
ed. J.-P. MULLER, p. 137, 29-46.

207 Cf. DEE, 11, 3, 3, p. 41, 8-12.

208 Vgl. dazu den erhellenden Kommentar von THomAs: In Anal. Post., I,
lect. 10, n. 87.

209 Zu dieser dritten Deutung von ‘accidens’ cf. DEE, II, 3, 2, p. 41, 13-20.

210 Vgl. oben p. 395-396.



Gravis iactura verae doctrinae 407

wurde von HEINRICH VON GENT 1! und GOTTFRIED VON FONTAINES 212
eingehend diskutiert. Sie behauptet, daBl zwei Begriffe nur dann etwas
Identisches bezeichnen, wenn die Negation des einen nicht in Verbindung
mit dem andern gedacht werden kann, das bedeutete in unserm Fall,
daB die Verbindung von Wesen und Nicht-Sein undenkbar wire.

Heinrich anerkennt, daBl das Wesen gegeniiber dem Sein oder Nicht-
Sein indifferent ist 2!3. Dieser Gedanke ist sogar grundlegend fiir seine
Lehre vom intentionalen Unterschied: Et isto medio modo dixi et dico
essentiam et esse suum existentiae differre inter se, et quod propterea
unum illorum, ut essentia, potest intelligi sub opposito esse existentiae 24,
Heinrich hat also den Gedanken des AEGIDIUS aufgegriffen und fiir
seine Lehre nutzbar gemacht.

Dietrich anerkennt auch, daBl man das Wesen als nicht-seiend denken
kann. Aber ebenso kann ich das Sein negieren: ita etiam possum intelli-
gere ipsum esse sub non esse 25, Wer behauptet, Sein und Wesen seien
real verschieden, weil das Wesen als nichtseiend erfaBt werden kann,
der miiBte ebenfalls zugestehen, dall das Sein vom Sein real verschieden
sei, weil ich das Sein als nicht-seiend denken kann 216,

Diese Uberlegung Dietrichs ist derjenigen GOTTFRIEDS VON FON-
TAINES erstaunlich dhnlich: Unde hoc non arguit quod esse sit aliud ab
essentia, sed etiam quod ipsa essentia est alia a se ipsa, sicut ens in
potentia est aliud a se ipso ente in actu ?7. Jedenfalls gehen beide Auto-
ren davon aus, daBl das mdgliche und denkbare Nicht-Sein von etwas
keineswegs eine Realkomposition von Sein und Wesen erfordert. Da
diese konvertibel sind, sind sie ebenfalls proportional zueinander.

4.5. Diese zusitzlichen Beobachtungen zum zweiten Teil von Dietrichs
Traktat sollten helfen, den historischen Kontext der Schrift noch besser

211 Vgl. vor allem Quodlibet X, q. 7 ad 2, ed. cit., fol. 420rY-vY.

212 Cf. Quodlibet III, q. 1, ed. cit., p. 165-166, p. 171.

213 Die Frage nach der Existenz, also die Frage, ob eine essentia existiere
oder nicht, liegt nach Heinrich au3erhalb der fiir ihn typischen Wesensbetrachtung:
vgl. dazu sein Quodlibet III, q. 9, das fast ausschlieBlich diesem Thema gewidmet
ist. Cf. ebenfalls Summa questionum ordinariarum, 28, 4, ed. cit., fol. 167vV: Ipsa
enim essentia ut est essentia et natura aliqua exemplata a ratione divini exemplaris,
indifferens est quantum est de se ut absolute consideratur ad esse actualis existen-
tiae, et non esse. Neben dem wichtigen Quodl. III, q. 1, cf. Summa 21, 2, ed. cit.,
fol. 124vK.

214 Quodlibet X, q. 7, ed. cit., fol. 418rQ.

215 DEE, 11, 4, 2, p. 42, 28.

216 Cf. DEE, 11, 4, 2, p. 42, 26-30.

217 Quodlibet I1I, q. 1, ed. cit. (Anm. 33), p. 171.



408 Gravis iactura verae doctrinae

zu verstehen. Vieles, was auf den ersten Blick unverstidndlich erscheint,
erweist sich bei genauerem Hinsehen als eine mehr oder weniger offen-
sichtliche Reminiszenz zeitgendssischer Diskussionen. Die oben vorge-
legte Hypothese 218, der Traktat sei in Paris entstanden, wird dadurch
bestitigt, denn iiberall begegnet man Fragestellungen, die fiir die Pariser
Universitdt typisch zu sein scheinen.

5. Bemerkungen zu Intention und Inhalt des ersten Teiles der Schrift DEE.

Man kann den Inhalt des ersten Teiles des Traktats Dietrichs
treffend zusammenfassen, wenn man sagt, Dietrich wolle hier die
Bedeutung der einzelnen, traditionellen ontologischen Grundbegriffe
untersuchen. Im Proém erdffnet er sogar den Anla und die Aufgabe
dieser Bedeutungsanalyse. Es soll eine Begriffsverwirrung vermieden
werden: Primo autem exponenda sunt quantum ad intentiones nominum
dicta communia, de quibus agendum est, ne aequivocatio aliqua habeat
hic locum, quae in huiusmodi efficaciter fallere solet #°, In der Tat kann
man feststellen, daB der ganze erste Teil diesem Unternehmen gewidmet
ist: Sein und Seiendheit 220, Was und Washeit 221, Sein und Wesen 222
sind die wichtigsten hier erérterten Begriffe.

Dies ist vorerst nicht besonders erstaunlich. Auch THOMAS VON
AqguiN will in seinem Traktat zuerst aufkliren, was unter essenfia und
ens zu verstehen sei 223, Zu diesem Zwecke soll beginnend mit der Bedeu-
tung von ens jene von essentia gefunden werden 2?4, Bei seiner Bedeu-
tungsanalyse von ens anerkennt Thomas, obwohl er sich auf Aristoteles
beruft, nur zwei Bedeutungen, ndmlich alles, was in einem Satz aus-
gesagt werden kann 225 und das Vorhandene, das ens extra animam 2%,

218 Vgl. p. 396-398.

219 DEE, Prooemium, 3, p. 25, 18-20.

220 DEE, I, 1.

221 DEE, I, 24.

222 DEE, I, 5-7. Das Kapitel 8 ist der Bedeutung von quo est / quod est, das
Kapitel 9 derjenigen von existentia und subsistentia gewidmet.

223 De ente et essentia, Prologus, ed. Leon., p. 369, 3-8.

22¢ De ente, Prologus, ed. cit., p. 369, 14-15: ex significatione entis ad signifi-
cationem essentie procedendum est.

225 De ente, c. 1, ed. cit., p. 369, 1-3: Sciendum est igitur quod, sicut in V
Metaphisice Philosophus dicit, ens per se dupliciter dicitur. An der zitierten Stelle
(Metaph., V, 7; 1017a6-1017b9) zahlt Aristoteles allerdings nicht zwei, sondern
drei Bedeutungen des ens per se auf. Thomas iibergeht hier das Sein als Akt und



Gravis iactura verae doctrinae 409

welches nach ARISTOTELES klassisch in die zehn Kategorien gegliedert
wird. Dieses Seiende ist das vollkommene Seiende ?27. Deshalb ist die
Bedeutung von Wesen davon abzuleiten %28, Mit Wesen (essentia) bezeich-
net man das durch die Definition erfaBte Was (quiditas) ?# oder die
Bestimmtheit von etwas (certitudo rei oder forma) 23, die vom Geist
als Natur erfaBt wird 23!, Jeder dieser Namen bringt einen andern Aspekt
desselben zur Sprache. Der Name essentia, obwohl er alle diese Aspekte
einschlieft, betont vor allem dies: essentia dicitur secundum quod per
eam et in ea ens habet esse 232,

THOMAS VON SUTTON beginnt seinen Traktat De esse et essentia
ebenfalls mit einer semantischen Untersuchung: Essentia igitur non
aliud videtur esse quam rei natura sive quidditas, quae per definitionem
significatur 23, Das Partizip ens kann nominal oder verbal aufgefaBt
werden 24, Die nominale Bedeutung, welche aus dem Begriff Wesen
abgeleitet wird, meint die zehn Kategorien, die verbale Auffassung
bezeichnet das Existieren 235,

Aus dem Vergleich der Schrift Dietrichs mit diesen beiden Ansitzen
kann man folgendes schlieBen: Dietrich geht von der Bedeutung von ens
aus. Er begriindet dies dadurch, daB ‘Seiendes’ der allgemeinste aller
Begriffe ist 26, Die Erkenntis aber, wenn sie streng wissenschaftlich
sein will, muB vom Allgemeinen zum Besonderen voranschreiten. Es
ist ihre Aufgabe, die Bedingungen des Besonderen zu erforschen 2%,

Potenz. Die erste Bedeutung umschreibt er in De ente, c. 1, ed. cit., p. 369, 6-7,
wie folgt: secundo modo potest dici ens omne illud de quo affirmativa propositio
formari potest.

226 QOp. cit., p. 369, 3—4: uno modo quod dividitur per decem genera.

227 Cf. In Metaph. V, lect. 9, n. 889: ens, quod est extra animam, ..., quod est
ens perfectum.

228 De ente, c. 1, ed. cit., p. 369, 17-18: sed sumitur ab ente primo modo dicto.

229 Op. cit., p. 369, 27-34; 370, 49-50.

230 Op. cit., p. 369, 34-35: Dicitur (i. e. essentia) etiam forma, secundum quod
per formam significatur certitudo uniuscuiusque rei.

#31 Op. cit., p. 370, 40-42: natura dicitur omne illud quod intellectu quoquo
modo capi potest.

232 QOp. cit., p. 370, 51-52.

233 Tractatus de esse et essentia, ed. W. SEfK0 (Anm. 68), p. 234, 1-2.

234 Tractatus, ed. cit., p. 241, 24-25.

235 QOp. cit., p. 241, 25-242, 6.

36 DEE, I, 1, 1, p. 27, 3—4: ens igitur, quod est generalissimum et suo ambitu
omnia in se comprehendens; cf. DEE, Prooemium, 1, p.25, 6-7: est autem ...
maxime commune ens.

237 Cf. DEE, Prooemium, 1, p. 25, 4-6: Quam necessarium sit non ignorare
communia volentibus habere notitiam propriorum, ostendit Philosophus in suis



410 Gravis iactura verae doctrinae

Die Griinde dafiir, wieso Dietrich mit der Analyse der Bedeutung
von ens beginnen will, sind deshalb denjenigen des Aquinaten diametral
entgegengesetzt. Thomas wihlt die Methode der resolutio als Methode
der Metaphysik, wenn er sagt: quia vero ex compositis simplicium
cognitionem accipere debemus et ex posterioribus in priora devenire ...
ideo ex significatione entis ad significationem essentie procedendum
est 28, Analyse oder resolutio meint die Zuriickfithrung der Wirkung
auf ihre Ursache, des Besonderen auf das Allgemeine, des Zusammen-
gesetzten auf das Einfache und beschreibt damit den Weg der Metaphy-
sik 2%, Die Erkenntnis des Seienden ist das Ziel dieses Weges: maxime
autem universalia sunt, quae sunt communia omnibus entibus. Et ideo
terminus resolutionis in hac via ultimus est consideratio entis et eorum
quae sunt entis inquantum huiusmodi ?*°. Die von Dietrich der Meta-
physik vorgeschriebene Methode scheint vielmehr die compositio 241,
die Synthese zu sein: Die Betrachtung des Allgemeinen liegt derjenigen
des Besonderen nicht zeitlich, wohl aber prinzipiell voraus.

Beide Autoren versuchen die lefzten Voraussetzungen zu ergriinden.
Aber wihrend bei Thomas der Weg der tatsichlichen, d. h. empirischen
Entdeckung der ersten Prinzipien das Voranschreiten der Metaphysik
selbst ist, versucht Dietrich die Bedingungen der Erkenntnis iiberhaupt
zu erweisen. In dieser Perspektive ist das Allgemeine griindend beziig-
lich des Besonderen. Die Metaphysik als Wissenschaft vom ens tnquantum
ens 242 ist deshalb die Wissenschaft der ratio entis und hat die ersten Vor-
raussetzungen des Denkens zu erforschen. Sie soll zeigen warum und wie

Elenchis, ubi dicit, quod ignoratis communibus necessarium est in scientia proprio-
rum deficere.

238 De ente, Prologus, ed. Leon, p. 369, 11-15.

239 Vgl. dazu In Metaph. 11, lect. 1, n. 278: Est autem duplex via procedendi
ad cognitionem veritatis. Una quidem per modum resolutionis, secundum quam
procedimus a compositis ad simplicia ... Alia est via compositionis, per quam
procedimus a simplicibus ad composita. — Zu diesem wichtigen und interessanten
Thema vgl. L. OEING-HANHOFF, Art. Analyse/Synthese, in: Hist. Worterbuch der
Philosophie, hrsg. von J. RI1TTER, Bd. 1, Basel-Stuttgart 1971, p. 232-248; DERrs.,
Die Methoden der Metaphysik im Mittelalter, in: Miscellanea mediaevalia, 2,
Berlin 1963, p. 71-91.

240 Expositio super lib. Boethii De trin., 6, 1, ed. B. DECKER, Leiden 1955, p.
212, 14-16.

241 Zur compositio cf. THomAas, Exp. sup. lib. Boethii De trin., 6, 1, ed. cit.,
p- 212, 11-13: componendo quidem (scil. ratio procedit), quando a formis maxime
universalibus in magis particularia proceditur. Genauso beschreibt Dietrich sein
Vorgehen. Vgl. den Text Anm. 237.

242 Tmmer wieder umschreibt Dietrich die Metaphysik so, cf. vor allem De
orig., ed. F. STEGMULLER, in: Arch. hist. doctr. litt. MA 24 (1957) 198-201.



Gravis iactura verae doctrinae 411

diese Voraussetzungen in allem konkret Denkbaren gegenwirtig sind.
Methode und Perspektive der beiden Denker sind grundlegend anders,
weil bei Thomas die Logik des Denkens nicht der Schliissel der Ontologie
sein kann, vielmehr betrachtet der Metaphysiker das Seiende ?*3. Bei
Dietrich hingegen hat der Geist nicht nur ein BewuBtsein seiner empiri-
schen Erkenntnistdtigkeit, er weill nicht nur, daf er denkend Seiendes
erfaB3t, sondern, daB3 er, wenn er Seiendes erkennt, seine Gegenstinde
konstituiert, weil er nicht das Abbild, sondern das Vorbild des Seienden
als solchem ist: Cum enim ipse per suam essentiam sit exemplar totius
entis in eo, quod ens, et secundum hoc sit intellectualiter totum ens,
manifestum est, quod intelligendo se ipsum per essentiam eodem modo
et eadem simplici intelligentia intelligit totum ens, sicut modo suo,
scilicet divino, se habet in Deo, videlicet quod intelligendo se intelligit
omnia alia ?**, Aus diesem Grunde auch erkennt der Intellekt nichts
auBerhalb seiner selbst 245. Weil nun der Intellekt dieses BewuBtsein
seines eigenen konstitutiven Tuns besitzt, sind die Voraussetzungen des
Denkens mit denen des Seins identisch. Aus eben demselben Grunde kann
die compositio als Weg und Methode der Metaphysik verstanden werden.

Als allgemeinster Begriff umfal3t das ens alles 246, Es bezeichnet die
Wesenheit 247, denn ein Seiendes is¢ aufgrund seiner Wesenheit. Es kann
nur Gegenstand des Denkens werden, weil es als Wesen bestimmt ist.
Durch sein Wesen unterscheidet sich das Seiende vom Nichts: ens enim,
in eo quod ens, prima et simplicissima omnium intentionum formalium
est, qua res primo per essentiam, secundum quod essentia, distat a ni-
hilo **8, Somit erweist sich die essentia als der Eckstein der Ontologie
iiberhaupt, denn auch Sein (esse) bedeutet nichts anderes als die Wesen-
heit 2%, Sein und Wesen sind daher identisch, weil die Bedingungen der
Moglichkeit der Denkbarkeit mit denjenigen des Seins identisch sind.
Aus diesem Grunde kann es kein Wesen geben, das nicht ist. Der Satz

243 Vgl. dazu Exp. sup. lib. Boethii De trin., 5, 1, ed. cit., p. 164, 14-15:
Speculativarum vero scientiarum materiam oportet esse res quae a nostro opere
non fiunt.

244 De vis. beat., ed. B. MojsiscH, 1. 1. 5. p. 30, 64-69.

245 Cf. De int., II, 3941, ed. B. MojsiscH, p. 176-178.

246 DEE, I, 1, 1, p. 27, 3—4: Ens igitur, quod est generalissimum et suo ambitu
omnia in se comprehendens et re et significatione.

2471 DEE, I, 1, 1, p. 27, 4-5: de quocumque praedicatum significat essentiam
eius; vgl. p. 28, 45-46; 28, 48-50.

248 De quid., 1, 1, ed. A. MAURER (Anm. 2), p. 189.

2% DEE, I, 5, 1, p. 31, 76-78: Nunc de essentia et esse considerandum, et
circa ea notandum, quod idem important in sua significatione et idem significant,



412 Gravis iactura verae doctrinae

des Augustinus, den Dietrich mehrmals zitiert 2°°, kann dafiir als Zeuge
aufgerufen werden: omnis essentia non ob aliud essentia est, nisi quia
est 1, Die Konvertibilitit von Sein und Wesen griindet darin, daf3
‘Sein’ eine Denkbestimmung ist.

Diese, wie mir scheint, eigentliche Begriindung fiir die Identitit
von ens, esse, essentia wird aber in unserem Traktat nicht vorgetragen
und bleibt ungesagt. Mit keinem Wort wird Dietrichs neue Verhiltnis-
bestimmung von Sein und Denken erwdhnt. Zwar soll die Identitdt von
esse und essentia im 6. Kapitel 52 durch Griinde bewiesen werden und im
7. Kapitel sollen Autoritdtsbeweise zu ihrer Bestitigung herbeigezogen
werden %33, Diese Autoritdtsbeweise sind insofern interessant, als Diet-
rich lange jene Texte des BoETHIUS kommentiert, welche i. a. zugunsten
der Realdistinktion zitiert werden 2*. Auch trifft man eines der aristote-
lisch-averroistischen Argumente, die bei SIGER VON BRABANT 2%,
HEINRICH VON GENT 26 und GOTTFRIED VON FONTAINES %7 eine wichtige
Rolle spielen 258, Die Vernunftbeweise hingegen sind von geringer speku-
lativer Kraft, sie gleichen eher Behauptungen als wirklichen Beweisen 259,

quod ens et entitas, videlicet totam rei essentiam; cf. p. 32, 3; 33, 50; 33, 54-55;
33, 56-57; 36, 128-129; 36, 143.

250 DEE, I, 1, 2, p. 27, 14-15; 1, 7, 11, p. 36, 137; 1, 9, 2, p. 37, 28-29.

251 De immortalitate animae, XII, 19, PL 32, col. 1031.

252 Cf. op. cit. p. 32-33.

253 (Cf. op. cit., p. 33-36.

25+ Cf. DEE, 1, 7, 3-9, sowie die dort zitierten Boethiusstellen.

255 Questiones metaphysice tres, ed. J. VENNEBUSCH (Anm. 34), p. 178,86-89:
Item videtur ex auctoritate Philosophi in ITIT methaphisice. dicit enim Aristoteles
ibi, quod idem est homo et ens homo, et non significat aliquid diversum secundum
dictionem repetitam ‘homo’ et ‘esse hominem’.

256 Das in der vorangehenden Anm. zitierte Argument findet man in folgender
Form bei Heinrich: Quodlibet I, q. 9, ed. cit., fol. 7rX: De uno et ente dicit hoc
Philosophus aperte quarto Metaphysicae, ubi vult quod in nullo differt dicere
homo, et homo unus, et homo ens. Ubi dicit Commentator: Cum dicimus homo unus
aut iste homo aut homo ens, istae dictiones convertuntur.

257 Cf. Quodlibet ITI, q. 1, ed. cit., p. 163: cum enim unum et bonum et ens
convertantur, nec magis videtur unum importare aliquid additum ei de quo prae-
dicatur quam ens aut e converso.. videtur etiam quod ens sive esse non dicat aliquid
realiter additum ei de quo praedicatur. Vgl. op. cit. p. 303, prima ratio.

258 Das von Dietrich DEE, I, 7, 10, p. 35, 125-36, 127 vorgebrachte Argument
ist mit den in den Anm. 255, 256, 257 zitierten durch und durch identisch: Praeterea
secundum Philosophum in IV Metaphysicae unaquaeque res dicitur ens et unum
per suam essentiam et non per aliquam dispositionem superadditam essentiae.
Siger von Brabant hat dieses Argument als erster verwendet. Es wird sich noch zei-
gen, daB3 Dietrich die Argumentation Sigers wahrscheinlich gekannt hat: cf. p. 419.

259 Dietrich tragt sechs Argumente zur Bestitigung der Identitiat von esse und
essentia vor: DEE, I, 6, 2-8, p. 32, 5-33, 55.



Gravis iactura verae doctrinae 413

Der Leser des Traktats steht somit vor einer Frage: Warum hat
Dietrich in seinem Traktat nicht versucht, die Identitit von Sein und
Wesen durch seine Imntellekitheorie zu begriinden? Zur Beantwortung
dieser Frage muBl m. E. zuerst noch einmal die Absicht der Schrift
vergegenwirtigt werden. Es handelt sich um eine Streitschrift gegen die
Verfechter der Realdistinktion. Wer aber etwas widerlegen will, der
mub, soll ein echtes Gesprdch entstehen, versuchen einen gemeinsamen
Ausgangspunkt oder eine gemeinsame Diskussionsgrundlage zu finden.
Der intellekttheoretische Ansatz Dietrichs aber und derjenige seiner
Gegner ist derart verschieden, daB eine Vermittlung auf dieser Ebene
kaum vorstellbar ist. Die Divergenzen scheinen in diesem Punkte un-
iiberwindbar. Trotzdem aber hat Dietrich einen Traktat zu der heftig
disputierten Frage verfaBt. Es ist anzunehmen, daB er eine gewisse
Moglichkeit der Verstindigung erhoffte.

Und hier kommen wir zu dem Aspekt, von dem wir ausgegangen sind,
zuriick: im ersten Teil des Traktats spielen semantische Analysen eine
wichtige Rolle. Das Nachdenken iiber diesen Sachverhalt fithrt mich zu
folgender Hypothese: Wer die Identitéit von ens, esse, essentia verteidigen
will, muB zuerst erklidren, wieso eine sprachliche Verschiedenheit zwischen
den drei Ausdriicken, die dasselbe bedeuten sollen, besteht und wie sie
zu verstehen ist. Die Sprache — gemeinsame Voraussetzung und Medium
jeder Diskussion — ist zudem ein geeigneter Ausgangspunkt zum Dialog
mit einem Gegner, dessen philosophische Ansdtze mit den eigenen
unvereinbar scheinen., Dietrich wihlt also den Weg der Bedeutungs-
analyse der zur Diskussion stehenden Begriffe, weil die Ebene der Spra-
che moglicherweise eine Verstindigung oder mindestens ein Streit-
Gesprich herbeifithren konnte. Er reduziert in einer methodischen émoy,
die allein fiir diesen Traktat spezifisch ist, das Problem auf ein Sprach-
problem. Er will durch die Uberpriifung und Kritik der sprachphilo-
sophischen Voraussetzungen seiner Gegner eine Diskussion herbei-
fiihren. Es soll versucht werden, diese Hypothese im folgenden zu
begriinden.

Schon ein erster Blick auf den Traktat Dietrichs zeigt, daB seine
sprachphilosophischen Analysen sorgfiltiger, technischer und weit
ausfiihrlicher sind als bei andern Zeitgenossen, die sich im Zusammenhang
mit den Problemen von Sein und Wesen mit Sprachproblemen befaBt
haben. Eine genauere Priifung des Textes macht dann offenbar, daB
Dietrich sich auf die zu seiner Zeit am meisten entwickelten sprach-
philosophische Theorie, die vor allem in der Artistenfakultdt von Paris

27



414 Grayvis iactura verae doctrinae

Anhdnger gefunden hat, stiitzt: die Lehre der mod:i significandi 2%°. Er
verwendet diese Lehre als Instrument, sie ist keineswegs Selbstzweck.
Wenn man aber den historischen Kontext und den Ursprung von Diet-
richs sprachlogischen Erorterungen nicht beachtet, so bleiben groBe
Teile seiner Schrift nicht nur unverstindlich, sondern auch in ihrer
Eigenart verkannt.

Zusammen mit der Swuppositionstheorie stellt die Lehre der mod:
significandi den wichtigsten Aspekt der mittelalterlichen Sprachtheorie
oder Sprachlogik dar ?%!. Die Theorie der modi significandi, auf Lehr-
stiicken der Vorzeit aufbauend, ist vor allem im letzten Drittel des
XIII. Jahrhunderts zur vollen Entfaltung gekommen 2%, insbesondere
in Paris 263, Diese Sprachphilosophie, welche «die logische Struktur der
Sprache um ihrer selbst willen» 26* untersucht, ist vorwiegend mit dem
Namen des MARTINUS VON DACIEN verkniipft, da er der erste ist, der
einen Tractatus de modis significandi verfaBt hat, dessen Aufbau und
Struktur fiir die Folgezeit paradigmatisch geworden ist 265. In der Theorie
der modi significandi wird versucht, eine universale Struktur der sprach-
lichen Zeichen zu entdecken. Es geht dabei allein um immanentsprach-
liche Strukturen 266, obwohl natiirlich dabei eine Ontologie voraus-
gesetzt wird. Diese Traktate und deren zahlreiche Kommentare 267 sind
eine spekulative Entfaltung der Grammatik, wobei ausschlieBlich die
Lehre von den Redeteilen (partes orationis) und der Syntax (constructio)
beriicksichtigt wird 268.

260 Zu diesem Thema vgl. H. Roos, Sprachdenken im Mittelalter, in: Class.
Med., 9 (1948) 200-215; IpeEwM, Martinus de Dacia und seine Schrift De modis
significandi, in: Class. Med., 8 (1946) 87-115; IpeEMm, Die modi significandi des
Martinus von Dacia, Miinster, 1952 (Beitrige z. Gesch. d. Philos. d. Mittelalters
37,2). An neueren Beitrigen sind zu nennen: G. L. BursiLL-HaLL, Speculative
Grammars on the Middle Ages, Den Haag 1971 (beste Gesamtdarstellung); J.
PinBorg, Logik und Semantik im Mittelalter, Stuttgart 1972 (Problemata 10);
IpeEM, Die Logik der Modisten, in: Studia mediewistyczne 16 (1975) 39-97.

261 Vgl. dazu H. Roos, Sprachdenken, p. 211.

262 Cf. J. PINBORG, Logik und Semantik, p. 103.

263 Cf. J. PINBORG, Die Logik der Modisten, p. 42—43.

26+ H. Roos, Sprachdenken, p. 203.

265 Vgl. dazu vor allem H. Roos, Die modi significandi, p. 137, 145.

266 Vgl. J. PINBORG, Logik und Semantik, p. 112.

267 Der Traktat des Martinus de Dacia liegt jetzt in einer guten Edition vor:
H. Roos, in: Martini de Dacia Opera, Hauniae, 1961, p. 3-115 (Corpus Philoso-
phorum Danicorum Medii Aevi 2). Zu den zahlreichen, noch unedierten Kommenta-
ren vgl. p. xvii-xx1. Die Schriften Martins sind vor 1288 entstanden (cf. H. Roos,
op. cit., p. XxXxXvIII).

268 Vgl. H. Roos, Die modi significandi, p. 137-139.



Gravis iactura verae doctrinae 415

Man geht davon aus, daB das Wort Zeichen (signum) fiir einen
bestimmten Inhalt (res significata) ist und es soll untersucht werden, wie
das Zeichen diesen Inhalt bedeutet, d.h. modus quo significatur.
Dabei ist die Unterscheidung von vox, dictio, pars orationis grundlegend.
Die vox, d. h. der bloBe Wortlaut, ist als solche nicht Gegenstand der
Betrachtung des Grammatikers 2%°. Auch der denotierte Gegenstand,
und d. h. die Beziehung von Sprache und Wirklichkeit, ist fiir den Gram-
matiker nicht von Interesse, er erforscht nur wie ein sprachlicher Aus-
druck etwas bedeutet 27°. Die menschliche Vernunft verbindet mit einem
gewissen sprachlichen Lautgebilde eine bestimmte Bedeutung und da-
durch entsteht die dictio: Dictio est vox habens rationem significandi
aliquid ut haec dictio ‘homo’. Dicit enim mihi aliquid compositum ex
voce significante et re significata ?7!. Diese Verbindung von Laut und
Bedeutung kann die ‘prima articulatio vocis’ genannt werden 272, Durch
die dictio wird auf einen Inhalt verwiesen, ein sogenanntes significatum
speciale, aber dieser materiellen Bedeutungsverleihung, durch die der
Gehalt eines Ausdrucks bestimmt wird, folgt notwendigerweise eine
zweite tmpositio, durch welche die dictio zu einer bestimmten pars
orationis konstituiert wird. Inhalte (i. e. res significatae) werden immer
nur als Redeteile offenbar. Daraus ergibt sich, daB8 der gleiche Sinn im
Gefiige der Rede stets in einer bestimmten Wortklasse ausgedriickt wird.
Diese kann fiir den gleichen Inhalt verschieden sein. z. B. currere,
cursus, currens. Durch die Verkniipfung von dictio und ratio con-signi-
ficandi — d. h. der durch die zweite impositio beigelegte Bedeutungs-
modus — entsteht eine pars orationss, d. h. eine Wortklasse, durch die der
sprachlich noch ungeformte Inhalt sprachlich geform¢ wird. Die modi
significandi sind demnach die sprachlichen Katfegorien, welche die ver-
schiedenen moglichen Aussageweisen einer Bedeutung ausmachen 273,
M. a. W. diese Sprachtheorie untersucht also weder die Beziehung von
Wort und Sache, noch die Bedeutung der sprachlichen Ausdriicke (res
significata), sondern allein die Bedeutungsweise aller moglichen Aus-
driicke, d. h. die rafio consignificandi. MARTIN VON DACIEN faBt dies
zusammen, wenn er sagt: Et sciendum quod sicut res distinguitur per
suas proprietates, ita partes orationis per suos modos significandi.

269 Cf. H. Roos, Die modi significandi, p. 143.

270 Cf. J. PINBORG, Logik und Semantik, p. 112.

271 MARTINUS DE Dacra, Modi significandi, c. 4, ed. cit., p. 8, 18-21.
272 Cf. op. cit., p. 8, 6-9; dazu H. Roos, Die modi significandi, p. 143.
213 Vgl. H. Roos, Sprachdenken, p. 213.



416 Gravis iactura verae doctrinae

Modus autem significandi est forma partis orationis quia dat sibi esse
et distinguit eam ab omni parte orationis alia a se. Omnis enim pars
orationis est pars per suum modum significandi 274,

Die modi significandi essentiales determinieren die verschiedenen
dictiones zu den acht Wortklassen: nomen, pronomen, verbum, adverbium,
participium, coniunctio, praepositio, interiectio *°. Jede dieser Wortkate-
gorien besitzt einen eigenen Bedeutungsmodus: quorum quilibet constituit
unam partem orationis ?76. Martin, an dessen Lehre wir uns halten wollen,
unterscheidet dann weiterhin den modus significandi specialis, durch den
Unterabteilungen der einzelnen Wortklassen entdeckt werden, und den
modus significandi accidentalis, durch den nebensichliche Abwandlungen
der Bedeutungsweise, z. B. casus, numerus, genus, entstehen 277,

Im zweiten Teil der Traktate, der uns hier weniger interessiert, wird
die Syntax, d. h. die Relationen der einzelnen Redeteile im Satzganzen,
erortert, mit dem Ziel, die universalen Gesetze der Rede zu entdecken 278,

Es geht, wie sich aus dieser kurzen Beschreibung der Lehre de modis
significandr ergibt, um das Projekt einer universalen Grammatik, welche
die allen Sprachen gemeinsamen formalen Bedeutungsweisen von Aus-
driicken und Sitzen erforscht. Was die aristotelische Kategorienlehre
fiir die Weisen des Seins zu leisten beansprucht, versucht die Sprachtheo-
rie der Modisten fiir den Bereich der Sprache: die Aufstellung einer
allgemein giiltigen Klassifizierung der Weisen, einen Inhalt zu bedeuten.

Fiir das Verstindnis der Schrift Dietrichs entstehen nun zwei
Fragen: 1. Kann man zeigen, daB Dietrich die Lehren der Modisten
gekannt und in seinem Traktat beniitzt hat, und zwar in gréBerem
AusmaB als seine Zeitgenossen? 2. In welcher Weise verwertet er diese
Sprachtheorie in seiner Auseinandersetzung mit den Gegnern der Real-
identitdt von Sein und Wesen?

Zu1

Die erste Frage ist recht leicht zu beantworten. DalBl Dietrich den
Begriff ‘modus significandi’ verwendet, darf allerdings nicht bereits als
stichhaltiger Beweis einer bejahenden Antwort ausgelegt werden, da
auch THOMAS vON AQUIN gelegentlich davon Gebrauch macht ?°. Auch

274 MARTINUS DE Dacia, Modi significandi, c. 4, ed. cit., p. 8, 11-15.

275 Man vgl. die Inhaltsiibersicht der Schrift Martins, ed. cit., p. 328.

216 Qp. cit., c. 5, p. 9, 20-21.

217 Cf. op. cit., c. 22-28, p. 32-45; H. Roos, Martinus de Dacia, p. 110.

278 MARTINUS DE Dacia, Modi significandi, Liber II, ed. cit., p. 85-115.

279 Belege bei F. MANTHEY, Die Sprachphilosophie des hl. Thomas von Aquin



Gravis iactura verae doctrinae 417

der beildufige Hinweis auf die Theorien der Grammatiker im Traktat De
quiditatibus entium % ist noch kein ausreichender Nachweis. Er zeigt zwar
ein gewisses Vertrautsein mit den Theorien der Modisten, aber Dietrich will
hier allein ein Beispiel anfithren. Daf} aber Dietrich diese Sprachlogik aus
erster Hand gekannt hat, zeigt die Anwendung wichtiger typischer Lehr-
stiicke dieser spekulativen Grammatik in unserm Traktat. Ich erwihne:

a) Besonders auffallend ist die im 3. Kapitel ausgefiihrte Lehre der
significatio. Dietrich unterscheidet zwei Auffassungen von Bedeutung:
uno modo significare dicitur proprie, videlicet rem aliqua voce ad hoc
deputata principaliter et per se et immediate designare quantum ad
substantiam vocis salvis variis modis significandi 281, Die zweite mogliche
Deutung von bedeuten wird wie folgt beschrieben: Alio modo dicitur
significare communiter et magis extenso nomine significationis, ut scilicet
dicatur etiam significari id, quod clauditur et importatur in intellectu
vocis et rei dicto modo significatae, et sic id, quod dicto modo princi-
paliter et primo significatum fuit, nunc sit secundarium et sub natura et
proprietate denominationis designans seu significans illud, quod importa-
turin intellectu vocis et rei primo et principaliter et proprie significatae 22,
Diese Sitze sind nur schwer verstindlich, wenn man sie nicht im Lichte
der Theorie der Modisten betrachtet. Diese Sprachlogik unterscheidet,
wie gesagt, zwischen dictio und pars orationis und zwischen ratio signi-
ficandi und ratio consignificands :

VOx
+4 dictio
ratio significandi + pars orationis 283
ratio consignificandi
A B

und ihre Anwendung auf Probleme der Theologie, Paderborn 1937, p. 78-84. Ich
glaube, daB Thomas den Begriff ‘modus significandi’ nicht im Sinne der modistischen
Sprachtheorie verwendet. Zur Sprachtheorie bei Thomas vgl. die Literaturiiber-
sicht von A. KELLER, Arbeiten zur Sprachphilosophie Thomas von Aquins, in:
Theol. Philos. 49 (1974), 464—476.

280 Cf. De quid., 1, 1, ed. A. MAURER, in: Med. Stud., 18 (1956) 192: Sunt
etiam aliqua huius generis quae cadunt sub consideratione facultatis grammaticae,
puta modi significandi et consignificandi partium orationis, et huiusmodi. — Wichti-
ger ist die Stelle De quid., 6, 4, ed. cit., p. 195. In einigen Zeilen gibt Dietrich eine
Zusammenfassung der Theorie der modi significandi.

281 DEE, 1, 3, 3, p. 29, 15-30, 17.

282 DEE, 1, 3, 4, p. 30, 30-35.

283 Dieses m. E. auBerst hilfreiche Schema entnehme ich J. PiNBoRrG, Logik
und Semantik, p. 113.



418 Gravis iactura verae doctrinae

Eben diese Unterscheidung aber liegt, mindestens implizit, bei
Dietrich vor, wenn er sagt:

A

significare proprie = rem immediate designare
d. h. ohne Riicksicht auf
die modi significandi.
significare: quod importatur = B
in intellectu vocis

d. h. im Hinblick auf die

modi significandi

significare communiter

Il

M. a. W. Dietrich beniitzt die Bedeutungslehre der Modisten, um
zu zeigen, daB die Bedeutung eines Ausdrucks, im Sinne der ersten
impositio, identisch ist, die consignificatio hingegen verschieden. Sowohl
die von ihm angefiihrten Beispiele wie auch seine Methode bestitigen
unsere Hypothese.

b) Dietrich kennt die Unterscheidung von modus significandi
essentialis und accidentalis und verwendet sie korrekt 28, Besonders
wenn man Dietrichs Traktat mit andern zeitgendssischen Lehren, bei
denen sprachphilosophische Uberlegungen auch eine gewisse Rolle
spielen, wie etwa bei JAacoBus VON VITERBIO %%, vergleicht, so wird
offenbar, daB3 Dietrich die sprachphilosophischen Ansitze der Modisten
und keine andern sich angeeignet hat.

Zu?2

In welcher Weise macht sich Dietrich die Sprachlogik der Modisten
zum Erweis der Identitdt von ens, essenfia, esse zunutze? Wer unter
diesen sprachphilosophischen Voraussetzungen die besagte Identitdt
aufweisen mochte, der miite zeigen, daB nicht nur die res significata
sondern auch die ratio significandi der drei Ausdriicke identisch sind,
der modus significandi hingegen je verschieden ist. Genau dies aber will
Dietrich aufzeigen.

Ens und entitas bedeuten dasselbe, nimlich das Wesen, ihre Be-
deutungsweise aber ist nicht dieselbe, da der eine Audsruck den identi-

28 Cf. DEE, I, 3, 3, p. 30, 17-24; 1, 3, 5, p. 30, 40-42; I, 3, 6-7, p. 30, 43-31,
55;1, 5, 2, p. 31, 82-32, 92.

285 Vgl. sein Quodlibet I, q. 4, ed. E. Ypma (Anm. 48), p. 43-61. Die duBerst
lange und sehr interessante Quaestio des Jacobus ist ganz und gar sprachphilo-
sophisch orientiert. Sie wiirde eine eigene Untersuchung erfordern und, wie mir
scheint, auch verdienen. Die Uberlegungen Jakobs sind aber, wie ich glaube, mit
denen der Modisten weniger verwandt als jene Dietrichs.



Gravis iactura verae doctrinae 419

schen Gehalt konkret, der andere ihn abstrakt bezeichnet 286, Anders
gesagt: der modus significandi accidentalis ist verschieden. Auch esse und
essentia bedeuten dasselbe: quamvis differant in modis significandi, ut
videlicet esse significet per modum actus, idem autem significant ens et
entitas per modum habitus et quietis. Et sic etiam differunt essentia et
esse 287, Nach MARTINUS VON DACIEN ist der allgemeine Bedeutungs-
modus des Substantivs so zu verstehen: Modus significandi essentialis
generalis nominis est modus significandi per modum habitus et quietis 288,
Dem steht die allgemeine Bedeutungsweise des Tatigkeitswortes gegen-
iiber: est modus significandi per modum fieri distantis a substantia 28°, Es
scheint mir offensichtlich, daB3 Dietrich in seiner Widerlegung der realen
Unterschiedenheit von Sein und Wesen die Theorie der modi significandi
von Nomen und Verb beizieht, um einerseits die reale Identitit der bei-
den und andererseits ihre sprachliche Verschiedenheit verstindlich zu
machen. Die Verteidiger der realen Unterscheidung interpretieren einen
verschiedenen modus significandi als eine reale Verschiedenheit; sie
schlieBen von einer sprachlichen Unterscheidung auf eine dinghafte
Nicht-Identitit. Eine ungeniigende sprachphilosophische Reflexion ist
also Ursache dieses Fehlschlusses, der zwar metaphysisch motiviert ist
und auch wichtige metaphysische Konsequenzen hat, den man aber auch
entdecken kann ohne explizite Zuhilfenahme metaphysischer und geist-
theoretischer Betrachtungen.

Dietrichs Losungsversuch ist noch aus einem andern Grunde be-
merkenswert. Die vom Freiberger vorgeschlagene Deutung der Beziehung
von Sein und Wesen ist mit derjenigen des SIGER VON BRABANT bis
in den Wortlaut identisch ?°. Dietrich hat bekanntlich nicht nur den

286 DEE, I, 1, 8, p. 28, 48-49: Et sic apparet de significatione huius nominis
‘ens’. Importat enim in sua significatione totam essentiam eius, de quo praedicatur.
Dieselbe Lehre findet man ebenfalls: p. 27, 3-5; 27, 11; 28, 44-47; 28, 52-57. — Zu
ens entitas cf. DEE, I, 1, 9, p. 28, 52-57: Ex hoc iam elicimus propriam signifi-
cationem huius nominis ‘entitas’, cui competunt idem modi considerandi, qui dicti
sunt de ente ... nisi quod ea, quae sunt dicta de ente sumendo ipsum in concreto,
eadem conveniunt dici de entitate in abstracto, id est sumendo ipsam entitatem
sub modo significandi in abstracto, sicut etiam ipsum nomen indicat.

287 DEE, I, 5, 1, p. 31, 79-81. Cf. ebenfalls DEE, I, 6, p. 32, 3-33, 57; 1,7,
p- 33, 59-36, 144.

288 MARTINUS DE DaAcria, Modi significandi, c. 6, ed. cit. (Anm. 267), p. 10,
19-20.

28 Qp. cit., c. 8, p. 13, 22-23.

290 Siger von Brabant vertritt, genau wie Dietrich, die These der Nicht-
unterschiedenheit von Sein und Wesen: dico quod mihi videtur, ponendo primo



420 Gravis iactura verae doctrinae

Diskussionen um den Averroismus in Paris beigewohnt, wie er selber
bezeugt #!, sondern gewisse Lehren der Averroisten auch rezipiert 2°2,
Diese auffallende Ahnlichkeit der Widerlegung der Realdistinktion von
Sein und Wesen, die zwischen Dietrich und Siger festgestellt werden

conclusionem, quod in entibus causatis causatum est ens et esse habet per essentiam
suam, non per aliquid additum, ita quod res et ens non significant duas intentiones
diversas, sed eandem rem, modis tamen diversis (ed. J. VENNEBUSCH (Anm. 34),
p- 180, 155-159). Der Meister von Brabant erldutert, wie der verschiedene Bedeu-
tungsmodus zu verstehen sei mit folgender Lehre: Es gibt drei Gattungen von
sprachlichen Ausdriicken, die etwas Identisches je verschieden bezeichnen. Neben
synonymen Wortern gibt es Ausdriicke, die sich zwar auf denselben Gegenstand
beziehen, deren intentio oder intellectus formalis allerdings verschieden ist, z. B.
‘homo’ und ‘risibile’ (cf. ed. cit., p. 181, 171-176 und C. A. GrAIFF, ed. cit,, p. 17,
48-51). Von diesen beiden Bedeutungsmodi ist eine dritte Gattung zu unterschei-
den: Tertium est genus nominum in quo quidem sunt quae ad aequalia se exten-
dunt significantia eandem essentiam, ita quod essentia quae primo apprehenditur
eadem est, modo tamen diverso apud animam, unum per modum actus aliud per
modum habitus, sicut currere et cursus, et animatum et vivere (C. A. GRAIFF, ed.
cit., p. 17, 52-56; cf. J. VENNEBUSCH, p. 181, 177-179). Fir das Problem von
Sein und Wesen ist diese dritte Gattung von Ausdriicken herbeizuziehen, denn
res, ens, essentia und esse bezeichnen denselben Gegenstand und haben dieselbe
Bedeutung, allein ihr modus significandi ist verschieden: Modo dico quod res et ens
significant eandem essentiam, non tamen sunt duo synonyma nec significant duas
intentiones ..., sed significant eandem intentionem: unum tamen ut est per modum
actus ut hoc quod dico ens, aliud per modum habitus ut res (C. A. GRAIFF, ed. cit.,
p- 17, 57-61). Obwohl Siger hier nur von ens und res spricht, gilt dasselbe von Wesen
und Sein, da er ens und esse sowie essentia und res synonym verwendet. Die Uber-
einstimmung dieser Lsung Sigers mit jener Dietrichs ist leicht zu erkennen. Dietrich
hat allerdings die These Sigers in vielen Punkten weiterentwickelt.

291 Cf, De int., II, 28-30, ed. B. MojsiscH, p. 167-169. Dietrich bestitigt, da
er einer Pariser Disputation iiber die Ewigkeit der Welt beigewohnt hat (op. cit.,
p. 169, 44-45).

292 Zum Verhiltnis Dietrichs zum Averroismus vgl. L. STURLESE, Il ‘De ani-
matione caeli’ (Anm. 13), p. 183-201.

Auf eine weitere mogliche Beziehung zu den Lehren des Averroismus, die bisher,
wie ich glaube, noch nicht beachtet worden ist, sei hier beildufig hingewiesen. In
seinen Traktaten De acc. sowie De quid. vertritt Dietrich ziemlich vehement die
These, daB3 das Akzidens nicht von der Substanz getrennt werden kann. Cf. e. g. De
quid., c. 12, ed. A. MAURER, p. 203: Ergo stante accidente in esse suo et sua essen-
tia, impossibile est, quacumque virtute posita, fieri ut non insit; alias separaretur
definitio a definito. Im Jahre 1277 wurden folgende Thesen verurteilt: 196. Quod
facere accidens esse sine subiecto, habet rationem impossibilie implicantis contra-
dictionem. 197. Quod Deus non potest facere accidens esse sine subiecto, nec plures
dimensiones simul esse. R. HisseTTE, Enquéte (Anm. 20), p. 287-291 konnte die
averroistische Herkunft dieser Thesen deutlich machen. Mit seiner Auffassung der
Beziehung von Substanz und Akzidens verst68t Dietrich nicht nur gegen die Ver-
urteilung von 1277, wie iibrigens auch mit seiner Auffassung der Zeit (vgl. Anm. 20),
sondern er vertritt auch in diesem Punkte eine averroistische Lehre.



Gravis iactura verae doctrinae 421

kann, liefert uns einen neuen, wichtigen Beleg zum Verstindnis der
Relation Dietrichs zum Averroismus.

Es ist allerdings wahrscheinlich, daBl Dietrich die Interpretation
der Beziehung von Sein und Wesen des Siger von Brabant nicht direkt
von Siger iibernommen hat, sondern von einem der Schiiler des Meisters
von Brabant. Ich habe bereits oben S. 407 auf eine mogliche Beziehung
zwischen Dietrich und GOTTFRIED VON FONTAINES hingewiesen. Dieser
war bezeugterweise Schiiler des Siger und hat dessen Metaphysikvor-
lesung gehort 93, In seinem Quodlibet I11, q. 1, in dem er das Verhiltnis
von esse und essentia behandelt, legt Gottfried neben andern Argumen-
ten gegen eine distinctio realis auch folgende These vor: sciendum
est enim quod omnia ista, ens, entitas, essentia idem significant, differen-
tia solum in modo significandi ?°*. Das durch die verschiedenen Ausdriicke
esse, ens, essentia, entitas Bedeutete (res significata) ist nach Gottfried
identisch, allein die Bedeutungsweise ist verschieden, ndmlich verbal
(esse) oder nominal (essentia), abstrakt (essentia) oder komkret (ens) 2%5.
Obwohl Gottfried den die verschiedenen Ausdriicke charakterisierenden
modus significandi anders versteht als Siger, ist dennoch die Losung der
beiden Autoren im wesentlichen identisch. Die Ubereinstimmung zwi-
schen der von Gottfried vorgeschlagenen Beziehung und Dietrichs Auf-
fassung ist allerdings noch offensichtlicher. Man mufB ndmlich nach
Dietrich die Relationen der Ausdriicke Seiendes, Seiendheit, Sein und
Wesen folgendermaBen verstehen:

res significata modus significandi
ens essentia per modum habitus et quietis
per modum concretum
= participium

293 «I1 est aujourd’hui admis que Godefroid de Fontaines a personnellement
assisté aux cours de Siger de Brabant sur la Métaphysique» sagt J. Duin, La doc-
trine de la providence dans les écrits de Siger de Brabant, Louvain 1954 (Philos.
médiévaux 3), p. 167. Wir besitzen ja eine Nachschrift dieser Vorlesung von Gott-
fried, vgl. dazu A. ZiIMMERMANN, Dante hatte doch recht (Anm. 34), p. 207; F.
VAN STEENBERGEN, Maitre Siger (Anm. 34), p. 184.

294 Ed. cit. (Anm. 33), p. 164; cf. p. 304.

295 Ed. cit., p. 303-304: Nomen concretum et nomen abstractum et verbum
non dicunt diversas res, sicut patet de istis: currens, cursus et currere. Ergo a simili
nec ista: essentia, ens et esse, quae se habent sicut nomen abstractum et nomen
concretum et verbum. Cf. p. 164: Ad declarandum sciendum est enim quod omnia
ista, ens, entitas, essentia idem significant realiter, differentia solum in modo signi-
ficandi in abstractione vel concretione vel huiusmodi, et hoc apparet per simile in
omnibus aliis sic acceptis, puta currens, cursus, currere.



422 Gravis iactura verae doctrinae

entitas essentia per modum habitus et quietis
per modum abstractum
= nomen

essentia essentia per modum habitus et quietis
per modum abstractum
= nomen

esse essentia per modum actus
per modum abstractum 29
= verbum impersonale

Das Vorangehende bestdtigt nicht nur unsere Hypothese, daB
Dietrich von Freiberg seine Lehre der Einheit von Sein und Wesen mit
Hilfe der Sprachtheorie der Modisten zu erhidrten versucht, sondern
fihrt {iberdies zu einem neuen Ergebnis: Dietrichs Stellungnahme in der
Kontroverse um das Verhiltnis von esse und essentfia ist mit der aver-
roistischen Beantwortung dieser Streitfrage, wie sie erstmals von Siger
von Brabant und in seinem Gefolge von Gottfried von Fontaines ver-
treten worden ist, derart verwandt, dal eine Beeinflussung von dieser
Seite mit groBer Wahrscheinlichkeit angenommen werden darf 2%7.

Der Freiberger Meister erachtet, wie er selber sagt 2%, die Leugnung
der Realidentitit von Sein und Wesen als einen gefidhrlichen Irrtum,
als eine gravis iactura verae doctrinae. Ich glaube nicht, daB die bekdmpfte
Lehre in den Augen Dietrichs schadlich ist, weil sie von einer sprach-
philosophisch unhaltbaren Grundlage ausgeht, denn Dietrich ist kein
Sprachphilosoph. Die Analyse der Sprache soll die Metaphysik nicht
ersetzen.

296 Die Belegstellen zu dieser Ubersicht sind: zu ens: DEE, I, 1, 9, p. 28,
52-57; 1, 2, 1 p. 28, 60-62; essentia-esse; DEE, I, 5, 1, p. 31, 76-80; zu esse als im-
personales Verb cf. DEE, 1, 5, 2, p. 31, 82-32, 92 sowie I, 3, 6, p. 30, 43—49.

297 Im Bereich der philosophiehistorischen Forschung miissen Behauptungen,
sobald sie ausgesprochen sind, sofort wieder relativiert werden. Es ist nicht auszu-
schlieBen, daB genaue Untersuchungen zur Entwicklung des hier besprochenen
Problems, in der das oben unter 1. 9. genannte Material beriichsichtigt wird, neue
Zusammenhidnge aufdecken konnte. — Es kann matiirlich nicht die Absicht sein,
Dietrichs Denken allein von seinen Quellen her erkldren zu wollen. Es muB ja kaum
besonders betont werden, daB3 ein so eigenstiandiges Philosophieren wie dasjenige
des Freibergers nie durch seine Quellen allein ermdéglicht wird. Eine genauere
Erforschung der geistigen Umwelt Dietrichs steht ganz im Dienste der Aufgabe,
die Gedanken Dietrichs besser zu verstehen.

298 Cf. DEE, 1, 1, p. 38, 3-5: Sed sunt nonnulli, qui praehabitis contrarium
dicunt et docent innitentes quibusdam sophisticis rationibus, quibus non sine
periculo et gravi iactura verae doctrinae decipiuntur.



Gravis iactura verae doctrinae 423

Welches also ist die Aufgabe und der Sinn der sprachphilosophischen
Analysen Dietrichs? Sie haben einen propddeutischen Charakter. Das will
heiBBen: Mit Hilfe semantischer Untersuchungen will Dietrich zeigen,
daB kein Grund besteht, von der Verschiedenheit sprachlicher Ausdriicke
auf eine Verschiedenheit des Bedeuteten zu schlieBen. Zu diesem Zwecke
bedient er sich der Theorie der modi significandi. Es besteht kein AnlaB,
das Verhiltnis des Substantivs essentia und des Verbs esse anders zu
interpretieren als dasjenige jedweden Substantivs zu dem entsprechenden
Verb. Diese aus semantischer Perspektive nahegelegte Identitdt der
Bedeutung von Sein und Wesen hat aber zugleich einen polemischen
Sinn: Wer diese semantische Diskussion vernachlissigt, der kénnte sich
dazu verfiithren lassen, die Verschiedenheit sprachlicher Ausdriicke als
dinghafte Nicht-Identitédt zu verstehen. Genau diesem Irrtum fallen aber
die Verteidiger der Realdistinktion zum Opfer. Falsche Annahmen
iiber sprachliche Gegebenheiten fithren zu falschen Aussagen iiber Wirk-
lichkeit. Dietrich entkriftet also mittels semantischer Analysen die
Glaubwiirdigkeit der metaphysischen These seiner Gegner, indem er
darauf aufmerksam macht, daB sie einen sprachphilosophischen Wider-
sinn enthilt.

Damit wird weder der eigentliche Sinn der Dietrichschen Identitéits-
these positiv belegt noch die metaphysische Grundlage der gegnerischen
Lehre widerlegt, aber deren Fragwiirdigkeit wird sichtbar. Wenn man
zeigen kann, daBl eine philosophische Lehre auf sprachlicher und seman-
tischer Ebene Unstimmigkeiten enthilt, so ist iiber deren Wahrheit und
Falschheit vielleicht noch nichts ausgemacht, aber sie erweist sich als
irrtumsverdichtig. Zu einem ganzheitlichen Erweis der Dietrichschen
These bediirfte es einer transzendentalen Argumentation. Diese vermei-
det Dietrich, wie mir scheint, bewuBt, weil es dem Anspruch eines pole-
mischen Unternehmens geniigt, wenn Fehler in der gegnerischen These
aufgedeckt werden konnen. Wenn zudem diese Unstimmigkeiten und
falschen Voraussetzungen auch von jemanden erkannt und nachvoll-
zogen werden koénnen, der die erkenntnistheoretischen und geistphilo-
sophischen Primissen weder der einen noch der andern streitenden
Partei teilt, so ist die Durchschlagskraft des polemischen Angriffs umso
gewaltiger. Dietrichs Argumentation im ersten Teil seiner Schrift DEE
ist sprachphilosophisch nicht deshalb, weil er die Erste Philosophie
auf Sprachphilosophie reduzieren will, sondern deshalb, weil er die
Unhaltbarkeit der bekdmpften These so widerlegen will, daB seinem
Gedankengang jedermann folgen kann. Darf man von einer Streitschrift



424 Gravis iactura verae doctrinae

mehr verlangen als eine derartige Erschiitterung des gegnerischen Stand-
punktes? 2%9

Es scheint mir, daB3 dies ein vertretbarer und annehmbarer, aber
auch wahrscheinlicher Ausgangspunkt zum Verstdndnis und der Inter-
pretation der Eigenart und Intention der Schrift DEE ist. Durch die
hier skizzierte Perspektive wird jedenfalls verstindlich, warum auf die
vera doctrina Dietrichs in dieser Schrift nur beildufig hingewiesen wird —
ohne dafl man dem Verfasser des Traktats spekulative Diirftigkeit und
philosophisches Unvermdgen anlasten mul.

6. Die Aufgabe

6.1. Damit kommt diese Untersuchung zu einem vorldufigen Abschluf.
Allerdings ist dieses Ende die Vorstufe zu einem Anfang, denn die eigent-
liche Aufgabe einer philosophiehistorischen Interpretation der Schrift
Dietrichs ist noch nicht geldst, vielmehr kann sie erst jetzt sachgemil
wahrgenommen werden.

6.2. Die zahlreichen Verbindungen des Traktates DEE zu zeitgendssi-
schen Schriften, auf die hier hingewiesen wurde, erdffnen neue historische
Perspektiven, deren Verifikation und Falsifikation durch weitere Spezial-
untersuchungen erbracht werden mii3te. Insbesondere dringt sich die
Frage auf, ob Beziehungen zum Denken und den Schriften des AEGIDIUS
voN RoM, GOTTFRIED VON FONTAINES, JOHANNES VON PARIS und
SIGER VON BRABANT, wie sie hier aufgewiesen wurden, auch beziiglich
anderer Schriften Dietrichs und deren Thematik entdeckt werden konnen.

6.3. Noch bedeutsamer aber scheint mir eine andere Aufgabe zu sein:
Zwar konnten viele Beziehungen dieses Traktats zu seinem geschicht-
lichen Hintergrund aufgezeigt werden und es war moglich, Intention
Inhalt und Methode der Schrift mittels dieser historischen Beziige zu
kliren, aber — und der Grund dafiir ist wohl in der Besonderheit des
Traktats zu suchen — die Einordnung der speziellen Problematik von
Sein und Wesen in das Gesamtgefiige der Geisttheorie und Ontologie ist
nur beildufig erwdhnt worden. Der eigentliche philosophische Sinn von
DEE kann aber nur erkannt werden im Horizont dieser Beziehung, zu
deren Erhellung das gesamte Schrifttum Dietrichs erforscht werden miiBte.

299 Ein Problem, das im Traktat DEE eine relativ wichtige Rolle spielt, wurde
in dieser Untersuchung nicht eigens behandelt, ndmlich die Beziehung zwischen
guid und gquiditas. Gegen Thomas will Dietrich (DEE, I, 2-4) eine Verschieden-
heit zwischen essentia und quiditas aufrechterhalten. Allerdings hat er diesem Pro-
blem eine eigene Schrift gewidmet: De quiditatibus entium.



Gravis iactura verae doctrinae 425

6.4. Dazu bediirfte es einer Interpretation der Zuordnung von Denken
und Sein, von Geist und Wirklichkeit, i. e. einer Auslegung der Diet-
richschen Lehre von der konstitutiven Tatigkeit der Intelleks im Hin-
blick auf die ontologischen Grundbegriffe: Wie konzipiert der Freiberger
in concreto die Konstitution des ens inguantum ens? Auf welche Weise
leitet er die Kategorien aus der ratio entis ab? Hat er eine Deduktion der
Stammbegriffe ausgearbeitet oder nur postuliert 390? Welcher Stellen-
wert kommt in der konstitutiven Tatigkeit den Grundakten des Denkens
- affirmatio und negatio — zu 3°'? Was beinhaltet der Unterschied zwischen
ens conceptionale und ens naturae? Wie faBBt Dietrich das Verhiltnis von
Substanz und Akzidens auf und warum kritisiert er die thomistische
Lehre vom Akzidens? Welches ist die Funktion und die Bedeutung der
Transzendentalien, insbesondere des unum?

6.5. Die Antwort auf diese Fragen miiBte in einer umfassenden Deutung
der Ontologie Dietrichs zusammengehen mit einer systematischen Aus-
faltung der Frage nach dem Verhidltnis des Geistes zu seinen Gegen-
stinden 32, Ein derartiges Fragen wiirde notwendigerweise zu einem
In-Frage-Stellen unserer selbst, welches eine Stellungnahme herausfor-
dert, hinfiithren, weil, wenn davon die Rede ist, was wir selber als Geist
sind, die erorterten Fragen immer schon an uns selbst gerichtet sind und
eine neutrale Deskription zwar vorgetduscht werden kann, aber in Wirk-
lichkeit unmoglich ist, da wir immer schon geantwortet haben. In der
Deutung der Beziehung von Geist und Wirklichkeit — und das Problem
des Verhiltnisses von Sein und Wesen ist ein Aspekt dieser Grundfrage
der Philosophie — wird ndmlich entschieden iiber die Funktion und den
Stellenwert, den man der menschlichen Vernunft zugestehen will: «Was
fiir eine Philosophie man wihle, hingt ... davon ab, was man fiir ein
Mensch ist: denn ein philosophisches System ist nicht ein toter Hausrat
den man ablegen oder annehmen konnte, wie es uns beliebte, sondern es
ist beseelt durch die Seele des Menschen, der es hat» 303,

300 Vgl. dazu K. FLascH, Kennt die mittelalterliche Philosophie (Anm. 8),
p- 182-206.

301 Vgl. vor allen De nat. contr., c. 11-28, ed. R. ImBACH, p. 92-103.

302 Cf, die vorziigliche Studie von B. MojsiscH, Die Theorie des Intellekts
(Anm. 9), p. 46-83.

303 J. G. FicuTE, Versuch einer neuen Darstellung der Wissenschaftslehre
(1797/98), Erste Einleitung, hrsg. von P. BAumanns, Hamburg 1975 (Phil. Bibl.
239), p. 17. Meinem Freund J.-D. Cavigioli danke ich fiir seine Mitarbeit bei der
Fertigstellung des Manuskripts. Ebenfalls danken mdochte ich den Herren G.
Bourdilloud und B. Joye vom Ausleihdienst der UB Fribourg fiir ihre stets freund-
liche Hilfsbereitschaft.



	Gravis iactura verae doctrinae

