
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zoismus

Autor: Wermelinger, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otto Wermelinger

Das Pelagiusdossier in der Tractoria
des Zosimus

In den Schriften des Marius Mercator, die uns in der Collectio Palatino.

(Cod. Vat. Lat. 234) erhalten sind, finden sich wichtige historische
Informationen zum pelagianischen Streit h Aus eigenem Erleben berichtet

Marius Mercator über die Aktivitäten des Julian von Aeclanum in
Italien in den Jahren 418-419, und, was besonders hervorzuheben ist, in
seinem Commonitorium super nomine Caelestii hegt zum ersten Mal eine

Zusammenstellung der Ereignisse von den Anfängen (a. 411) bis zum
Konzil von Ephesus (a. 431) vor 2. Obwohl Marius Mercator dem
Vorwurf einer einseitigen Darstellung und Manipulation der Quellen nicht
entgehen kann und eine Verquickung von nestorianischer und pelagia-
nischer Häresie mindestens suggeriert wird, ist die Dokumentation, mit

1 Kritische Ausgabe der Schriften durch E. Schwartz in ACO I, V, 1 S. 3-70.
Damit sind die Editionen J. Garniers (PL 48) und Baluzius' überholt. Immer
noch lesenswert sind hingegen die Septem dissertationes quibus integre continetur
Historia Pelagiana (PL 48, 255-698). Die Schriften des Marius Mercator verdanken
ihr Überleben einem Zufall. Hundert Jahre nach der ersten Veröffentlichung (433)
wurden sie zu Beginn des Dreikapitelstreites durch die Sammeltätigkeit eines sky-
tischen Mönches aus dem Kreis des J ohannes Maxentius wieder zugänglich gemacht
und fanden ihren Platz in einer antinestorianischen, antiorigenistischen und anti-
theodoretischen Sammlung. Vgl. dazu E. Schwartz in ACO I, V, 1 S. 9-10 und
Eltester s. v. Marius Mercator in PW 14 (1931) 1831-35.

2 Uber Julian v. a. im Commonitorium adversum haeresim Pelagii et Caelestii
vel etiam scripta Iuliani Collect. Palatina 7 (ACO I, V, 1 S. 9 ff) Das Commonitorium

super nomine Caelestii Collect. Palatina 35-36 in ACO I, V, 1 S. 65-70.
Inhaltsangabe bei S. Prete : Mario Mercatore polemista antipelagiano. Torino 1958,
S. 35-48.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 337

der er arbeitet, durchaus vertrauenswürdig3. Das Commonitorium super
nomine Caelestii ist unsere wichtigste Quelle für die Rekonstruktion der
verlorenen Tractoria des Zosimus. Dieses umfangreiche Dokument, das

im Frühsommer 418 als Zirkularschreiben an die Metropolitankirchen
des Ostens und an die maßgebenden Bischofssitze des Westens versandt
wurde, um die Definitivsentenz der römischen Kirche im Prozeß gegen
Pelagius und Caelestius anzuzeigen und alle Welt aufzufordern, mit
eigenhändiger Unterschrift dem römischen Urteil beizutreten, bestand aus
einem Hauptteil, einem Verurteilungslibell und einem Anhang mit
urteilsbegründenden Dokumenten 4. Der Briefkorpus ist bei Augustinus,
Prosper und im Indiculus mit drei Fragmenten vertreten. Er rechtfertigt
die Annäherung der römischen Position an die afrikanische Beurteilung
der pelagianischen Lehren. Größere Auszüge aus dem Dokumententeil,
der sich an die schriftlich zu verurteilenden Thesen anschloß, sind nur
bei Marius Mercator erhalten. Es handelt sich um die Erklärung des

Pelagius zu Rom 5,12-15 (B), um einen nicht näher bezeichneten Traktat

(C) und um ein Schreiben an die Witwe Livania (D). An der Spitze
der urteilsbegründenden Dokumente standen wahrscheinlich die sechs

Anklagepunkte, die der mailändische Diakon Paulinus für das karthagische

Konzil von 411 gegen Caelestius aufgestellt hat (A) 5.

Es sei hier der Versuch unternommen, aus dem Dokumententeil des

Briefanhanges die drei Auszüge aus den Schriften des Pelagius in ihrer
theologischen Bedeutung zu werten und ihre Präsenz in der Tractoria
zu begründen. Die vorliegende Untersuchung muß sich auf Probleme

3 Die Parallelen werden bewußt ausgezogen bei Cassianus: De inc. I, 3

(CSEL 17, 239fi) und bei Prosper: Chronicon a. 431 (ed. Mommsen 473) und
Epitaphium (PL 51, 153). Siehe die Diskussion bei M. Th. Disdier: Le pélagianisme
au concile d'Ephèse, in: Echos d'Orient 34 (1931) 314—333, bes. 323ff, und bei J.
Speigl: Der Pelagianismus auf dem Konzil von Ephesus, in: AHC 1 (1969) 1-14.
bes. 4f.

4 Belege bei O. Wermelinger : Rom und Pelagius. Stuttgart 1975 PuP
Bd. 7, S. 209-214; 307-308.

5 Marius Mercator: Commonitorium super nomine Caelestii Collect.
Palat. 36 (ACO I, Y, 1 S. 66, 34-67, 3) : «In quibus et ipsa capitula de quibus accusa-
tus fuerat, continentur et omnia causa tarn de Caelestio supra scripto quam de Pela-
gio magistro eius praviore videtur esse narrata, quorum scriptorum et nos hic
habemus exemplaria et ad orientales ecclesias, Aegypti diocesin et Constanti-
nopolim et Thessalonicam et Hierosolima similia eademque scripta ad episcopos
transmissa esse suggerimus. » Ob auch die Akten der konziliären Verhandlungen
von 411 (Karthago) und 415 (Diospolis) sowie der Briefwechsel der Afrikaner mit
Innozenz (int. Augustinus ep. 175-177 und 181-183) einbeschlossen waren, kann
nicht mit Sicherheit belegt werden.



338 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

beschränken, die in den Auszügen A bis D gegeben sind. Verschiedene

neuere Arbeiten, so von G. Bonner, G. Martinetto, H. I. Marrou, F.
Refoulé und E. TeSelle haben mit nicht geringem Erfolg das theologische
Klima Roms im beginnenden fünften Jahrhundert und die

Entwicklungstendenzen in einem noch grundsätzlich offenen, pluralistisch
orientierten Diskussionsfeld aufzuzeigen vermocht6. Die Frage nach den

Quellen und der Vorgeschichte der Kontroverse wird im Abschnitt über
die Textgestaltung und in der anschließenden Beurteilung nicht eigens
thematisiert werden.

I. TEXT UND ÜBERSETZUNG DER ANHÄNGE

A. Die Anklagepunkte aus dem, Libellus des Diakons Paulinus 1

1. Adam mortalem factum, qui sive peccaret sive non peccaret, moriturus
fuisset:

2. Quoniam peccatum Adae ipsum solum laesit et non genus humanum,
3. quoniam parvuli qui nascuntur in eo statu sunt, in quo Adam fuit

ante praevaricationem,
4. Quoniam neque per mortem vel praevaricationem Adae omne genus

hominum moriatur neque per resurrectionem Christi omne genus
hominum resurgat,

5. quoniam lex sie mittit ad regnum caelorum quomodo et evangelium,
6. quoniam et ante adventum domini fuerunt homines impeccabiles,

id est sine peccato.
1. Adam ist sterblich erschaffen und hätte sterben müssen, ob er nun

gesündigt habe oder nicht :

6 G. Bonner: Rufinus of Syria and African Pelagianism, in: AugSt 1 (1970)
31-47; ders. : Augustine and Modern Research on Pelagianism. Villanova 1970
The Saint Augustine Lectures Series 1970. H. I. Marrou: Les attaches orientales
du Pélagianisme, in: Académie des Inscriptions et Belles Lettres. Comptes rendus
des séances de l'année 1968 (1969) 461-472. G. Martinetto : Les premières réactions
antiaugustiniennes de Pelage, in: REA 17 (1971) 83-117. F. Refoulé: La datation
du premier concile de Carthage contre les Pélagiens et du Libellus fidei de Rufin, in :

REA 9 (1963) 41-49. E. TeSelle: Rufinus the Syrian, Caelestius, Pelagius: Exploration

in the Prehistory of the Pelagian Controversy, in: AugSt 3 (1972) 61-95.
7 Marius Mercator : Comm. sup. nomine Caelestii Collect. Palat. 35 (ACO

I, V, 1 S. 66.9-17). Der sechste Anklagepunkt bringt einen theologischen
Neologismus «impeccabilis», der noch 433 erklärt werden muß. In der Anklageschrift von
411 stand sicher «sine peccato». Zum Begriff «impeccabilis», der seit Gellius:
Noct. Att. 17, 19, 6 den griechischen Ausdruck ävap,äpTi)TO? wiedergeben kann,
siehe H. Marti: Übersetzer der Augustin-Zeit. München 1974 Studia et Testi-
monia Antiqua XIV, S. 299.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 339

2. Weil Adams Sünde nur ihm selbst geschadet hat und nicht dem ganzen
Menschengeschlecht,

3. weil die neugeborenen Kinder im selben Zustand sind wie Adam vor
dem Fall,

4. weil aufgrund des Todes und des Sündenfalles Adams nicht das

ganze Menschengeschlecht sterbe, wie auch aufgrund der Auferstehung
Christi nicht das ganze Menschengeschlecht auferstehe,

5. weil das Gesetz ebenso zum Himmelreich führt wie das Evangelium,
6. weil es auch vor der Ankunft des Herrn Menschen ohne Sünde gab.

Diese Sätze nehmen insofern eine Sonderstellung ein, als sie auf
afrikanischem Boden als Thesen des Caelestius formuliert und unter
Anklage gestellt wurden, während die Anhänge B, C, D Pelagius selbst

angelastet werden, ohne je Gegenstand einer Verurteilung gewesen zu
sein. Die Verbindung der Caelestiusthesen mit den Auszügen aus den

Pelagiusschriften ist das Ergebnis der einzelnen Prozeßphasen, in denen

die Orthodoxie des Pelagius von der Verurteilung dieser Sätze abhängig
wird und seine Schriften immer wieder auf Parallelaussagen hin
durchmustert werden. Der Fragenkatalog zu den verschiedenen Problemkreisen

wie Sterblichkeit und Sünde, Zustand der Neugeborenen und
Notwendigkeit der Kindertaufe, und schließlich das Verhältnis von Altem
und Neuem Testament mit der heilsgeschichtlichen Stellung des

Menschen in den verschiedenen Heilsetappen ist nach den Protokollauszügen
bei Augustinus in Rom ebenso aktuell wie in Afrika 8. Wir können uns
hier beschränken, auf die Tatsache einer komplexen römischen
Fragestellung hinzuweisen, die zu Ende des vierten Jahrhunderts unter
anderem durch die Origenesrenaissance und durch das Gespräch mit einer

neuerstarkten paganen Kulturszene bedingt ist 9.

Die nun folgenden Abschnitte B, C, D aus den Pelagiusschriften,
denen unser Hauptaugenmerk gilt, werden uns in vermehrtem Maße

mit den theologischen Kontroverspunkten bekannt machen, die römische
Interessen widerspiegeln.

8 Augustinus: pecc. orig. 2-4 (CSEL 42,167-169).
9 Zur Origenes-Renaissance vgl. B. Studer: Zur Frage der dogmatischen
Terminologie in der lateinischen Übersetzung von Origenes' De Principiis, in:

Epektasis. Mél. J. Daniélou. Paris 1972, S. 403-414, und C. P. Hammond : The
Last Ten Years of Rufinus' Life and the Date of His Move South from Aquileja, in:
JThSt 28 (1977) 372-429. Zur paganen Gesellschaft mit weiterführender Literatur
vgl. J.F.Matthews: Western Aristocracies and Imperial Court A.D. 364-425.
Oxford 1975 und Ch. Pietri: Roma Christiana. Recherches sur l'Eglise de Rome,
son organisation, sa politique, son idéologie de Miltiade à Sixte III (311-440) vol.
I-II. Paris 1976 BEFAR 224.



340 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

B. Aus dem Römerbriefkommentar des Pelagius 10

(in epistula igitur quae est ad Romanos, cum ad illa loca venisset,
ubi vas electionis ita loquitur: propterea sicut per unum hominem in
hunc mundum peccatum intravit et per peccatum mors, et ita in omnes
homines mors pertransiit [Rom 5,12], hactenus credidit exponendum

5 -quem librum eius habemus et proferimus ad convincendum inimi-
cum eius errorem- ita ergo idem ait:)
Per unum hominem peccatum intravit in mundum et per peccatum mors
(Rom 5, 12a). exemplo, inquit, seu imagine usus est, quia sicut cum
non esset peccatum, per Adam subintravit, sie et cum non reman-

10 sisset iustitia apud aliquem, vita per Christum reparata est. et in
omnes homines mors pertransiit (Rom 5,12b), cum sie, inquit, qui
peccant, similiter et moriuntur. neque enim aut in Abraham aut Isaac
aut Iacob mors pertransiit, de quibus dominus ait: hi omnes vivunt
(Lk 20, 38). hic autem, inquit, propterea dicit omnes mortuos, quo-

15 niam in multitudine peccatorum non excipiuntur nec pauci iusti,
sicut et ibi inquit: non est qui faciat bonitatem; non est usque ad unum
(Ps 14, 1) et iterum illud inquit: omnis homo mendax (Ps 115, 11).
aut certe in illos omnes pertransiit, inquit, qui humano ritu, non
caelesti sunt conversati.

20 Et post pauca: Sed regnavit mors ab Adam usque ad Moysen etiam in
eos qui non praevarieaverunt in similitudinem praevaricationis Adae
(Rom 5, 14a) sive cum non esset, inquit, qui inter iustum et iniustum
discerneret, putabat mors se omnium dominari, sive in eos qui man-
datum tamquam Adam praevaricati sunt, hoc est de filiis Noe,

25 quibus praeeeptum est ut animam in sanguinem non manducarent
(cf. Gen 9, 4) et de filiis Abraham, quibus circumcisio mandata est,
sed et in eos qui praeter mandatum legem contempserant naturalem.
qui est forma futuri (Rom 5, 14 b), quoniam, inquit, sicut Adam praeter
coitum a deo formatus est, sicut et Christus ex virgine fabricante

30 spiritu saneto processit; sive, sicut quidam dicunt, forma a contrario,
hoc est ut sicut ille caput peccati, sic iste caput iustitiae sit. sed non
sicut delictum, ita et donum (Rom 5, 15 a), ne in forma, inquit, aequali-
tas putaretur. si enim in unius praevaricatione multi mortui sunt,
multo magis donum et gratia dei per unum hominem Christum in

35 multos abundavit (Rom 5, 15 b) ; plus valuit, inquit apostolus, gratia
in vivificando quam peccatum in occidendo, quia Adam se solum et
suos posteros interfecit, Christus vero et eos qui tunc erant in corpore,
et hos qui postea futuri erant, liberavit.
Hi autem, inquit, qui contra traducem peccati sentiunt, aliter eos,

40 qui defendunt traducem, inpugnare conantur.

10 Pelagius in Marius Mercator : Comm. super nom. Caelestii Collect. Palat.
36 (ACQ I, V, 1 S. 67.13-39 und 67.44-68.9).



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 341

(1) si peccatum, inquit, Adae etiam non peccantibus nocuit, ergo et
Christi iustitia non credentibus prodest, quoniam similiter, immo
plus dicit apostolus per unum liberari quam per unum ante perierunt.
(2) deinde dicunt, inquit: si baptismus mundat antiquum illud veterno-

45 sumque peccatum, qui de duobus baptizatis nati fuerint, debent hoc
carere peccato; non enim potuerunt ad posteros transmittere, quod
ipsi minime habuerunt.

(3) in hoc addunt, inquit, quoniam si anima non est ex traduce,
sicut nec est, sed sola caro habet traducem peccati, sola et poenam

50 meretur. iniustum est enim ut hodie nata anima non ex massa Adae
tam antiquum peccatum portet alienum, quia nec rationabile est
ut deus qui propria peccata dimittit, unum inputet alienum.

(Im Römerbrief nun, als er zu jener Stelle kam, wo das Gefäß der
Erwählung sagt: Wie also durch einen Menschen die Sünde in diese
Welt kam und durch die Sünde der Tod, und so der Tod auf alle Menschen

überging [Rom 5, 12], glaubte er, bis hierher auslegen zu müssen

- wir haben sein Buch und zeigen es vor, um seinen gefährlichen
Irrtum unwiderlegbar zu beweisen Er sagt nämlich folgendes:)
Durch den einen Menschen kam die Sünde in die Welt und durch die
Sünde der Tod (Rom 5, 12a): Das ist beispielhaft, sagt Pelagius,
oder bildlich gesprochen; das heißt, wie der Tod, als noch keine Sünde

war, sich durch Adam eingeschlichen hat, so ist das Leben, als bei
keinem mehr Gerechtigkeit war, durch Christus wiederhergestellt
worden. Und der Tod ging auf alle Menschen über (Rom 5, 12 b):
Das will nach Pelagius heißen: Weil jene, die sündigen, ebenso den
Tod erleiden. Denn der Tod ging weder auf Abraham noch auf Isaak
noch auf Jakob über, von denen der Herr sagt: Diese alle leben

(Lk 20, 38). Deswegen sagt Paulus hier nach Pelagius, es seien alle
gestorben, weil in der Menge der Sünder die wenigen Gerechten nicht
ins Gewicht fallen, wie es auch an jener Schriftstelle heißt: Keiner ist,
der Gutes tut, nicht einmal einer (Ps 14, 1) und wiederum sagt die
Schrift: Jeder Mensch ist ein Lügner (Ps 115, 1). Oder sicherlich ging
der Tod auf all jene über, sagt Pelagius, die auf menschliche und nicht
auf himmlische Weise lebten.

Und etwas später: Doch es herrschte der Tod von Adam bis Moses auch
in jenen, die nicht mit der gleichen Übertretung wie Adam gesündigt
haben (Rom 5, 14a): Dies erklärt Pelagius so: Entweder: Solange
niemand dagewesen sei, der zwischen Gerechten und Ungerechten
unterschieden habe, glaubte der Tod über alle zu herrschen. Oder:
es habe (der Tod) sowohl in jenen (geherrscht), die gleich Adam ein
Gebot übertreten haben - und das gilt für die Söhne Noes, denen
geboten war, die Seele nicht zusammen mit dem Blut zu essen (vgl.
Gen 9, 4), und für die Söhne Abrahams, denen die Beschneidung
aufgetragen war (vgl. Gen 17, 10f) - als auch in jenen, die außerhalb

des Gebotes das Naturgesetz verachtet hatten.
Er ist das Bild (Typos) des Kommenden (Rom 5,14b). Das heißt



342 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

nach Pelagius: So wie Adam ohne fleischliche Vereinigung von Gott
geschaffen wurde, so ist auch Christus durch die Tat des Heiligen
Geistes aus einer Jungfrau hervorgegangen; oder wie einige sagen:
ein Gegenbild (Antitypos), das heißt: wie jener das Haupt der Sünde
ist, so ist dieser das Haupt der Gerechtigkeit.
Doch nicht wie der Fall, so auch die Begnadigung (Rom 5,15a),
damit nicht, sagt Pelagius, eine Gleichheit in der Bildfunktion
angenommen wird. Wenn nämlich durch die Übertretung des einen,
die vielen gestorben sind, wieviel mehr ist die Gabe und die Gnade Gottes

durch den einen Menschen Christus in den Vielen reich geworden
(Rom 5, 15 b) Mehr vermochte die Gnade im Lebendigmachen als
die Sünde im Töten, sagt der Apostel, denn Adam hat sich und seine
Nachkommen zugrunde gerichtet, Christus aber hat sowohl jene
befreit, die damals lebten, als auch jene, die nachher kommen würden.
Jene aber, sagt Pelagius, die gegen eine Übertragung der Sünde sind,
versuchen jene, die eine Übertragung verteidigen, auf noch andere
Weise anzugreifen:
(1) Sie behaupten nach Pelagius: Wenn Adams Sünde auch denen,
die nicht sündigen, geschadet hat, so nützt die Gerechtigkeit Christi
auch denen, die nicht glauben, da ja nach der Aussage des Apostels
in gleicher Weise, ja sogar in höherem Maße, durch den einen gerettet
werden als zuvor durch den andern verloren gingen.
(2) Im weiteren sagen sie nach Pelagius: Wenn die Taufe jene alte
und eingeschlafene Sünde reinigt, dann dürfen die Kinder zweier
Getaufter diese Sünde nicht mehr haben; denn sie konnten nicht an
die Nachkommen weitergeben, was sie selbst überhaupt nicht gehabt
haben.
(3) Sie fügen schließlich nach Pelagius hinzu: Wenn die Seele nicht
aus der Fortpflanzung stammt, und das ist richtig, sondern nur das

Fleisch, ist auch nur dieses von der Übertragung der Sünde betroffen
und verdient allein die Strafe. Denn es ist ungerecht, wenn eine heute
geborene Seele, die nicht aus der (Erb)masse Adams stammt, eine
so alte und fremde Sünde an sich trägt, da es unvernünftig ist, wenn
Gott, der die eigenen Sünden vergibt, eine fremde anrechnen würde.

Bemerkungen zum Text

a) Zeile 1-19

Bei der Sichtung des Überlieferungsbestandes des Pelagiuskommen-
tars hat sich A. Souter ausgiebig mit den Belegen bei Augustinus und
Marius Mercator beschäftigt. Eine übersichtliche Darstellung in Tabellenform

berücksichtigt einmal die Zitation (die Beweisgänge in Expos.
Rom 5,15. Hier Zeile 39-52) und die zwei Paraphrasen (zu Expos.
Rom 9,16 und 1 Kor 7,14) im Werk des Augustinus. In einem weiteren



Das Pe lagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 343

Schritt werden die Auszüge zu Pelagius Expos. Rom 5,12-15 bei Marius
Mercator mit dem Codex Augiensis CXIX und dem Codex Baliolensis,
den reinsten Pelagiuszeugen, parallel gesetzt11. Die verbalen Differenzen

glaubt Souter durch die Übersetzungsarbeit des Marius Mercator erklären

zu müssen. Bei der Übertragung des griechischen Originals ins
Lateinische habe Marius Mercator den Pelagiustext nicht nachgeprüft und
gebe deshalb nicht die ipsissima verba des Pelagius wieder 12. Diese
Ansicht ist nicht einfach von der Hand zu weisen. Nachdem aber Souters
minutiöse Untersuchungen zur Textgeschichte des Kommentars den

Nachweis erbracht haben, daß sich der Pelagiustext schon früh durch
eine Reihe von Interpolationen und Kürzungen in verschiedene

Überlieferungsstränge aufgespalten hat, ist zu fragen, ob Marius Mercator
aus einem bereits kontaminierten Exemplar zitiert, oder ob die zum Teil
subtilen Texteingriffe nicht anders gelagert sind als in den sonst bekannten

Bearbeitungen 13. F. Klasen vertrat 1885 die Ansicht, daß Marius
Mercator die Tractoria benützt und nicht den verfügbaren Kommentar
ausschreibt14. Ein Textvergleich wird diese These erhärten.

Marius Mercator

1. Per unum hominem peccatum
intravit in mundum et per peccatum
mors (Rom 5, 12 a). exemplo seu
imagine usus est, quia sicut cum non
esset peccatum, per Adam sub-
intravit, sie et cum non remansisset
iustitia apud aliquem, vita per Christum

reparata est.

Pelagius (ed. Souter p. 45)

1. Per unum hominem peccatum
in hunc mundum intravit et per
peccatum mors (Rom 5, 12 a) exemplo

vel forma, quo modo cum non
esset peccatum, per Adam advenit,
ita etiam cum paene apud nullum
iustitia remansisset, per Christum
est revocata. et quomodo per illius

11 A. Souter: Pelagius's Expositions of Thirteen Epistles of St. Paul.
Cambridge 1922-1931 Texts and Studies vol. IX; hier vol. I S. 34^18. Ergänzend
dazu: H. J. Frede: Pelagius, der irische Paulustext, Sedulius Scottus. Freiburg
1961 S. 9ff.

12 A. Souter, op. cit. vol. I, S. 44.
13 So in Paris Ms 653; St. Gallen 73 und die Pseudo-Hieronymus Gruppe.

Cassiodor besitzt Mitte des sechsten Jahrhunderts noch einen reinen Pelagiustext,
den er orthodox bearbeitet (PL 68, 413-686). Die erwähnten Manuskripte sind
beschrieben bei A. Souter (Anm. 11) vol. I passim.

14 F. Klasen: Pelagianistische Commentare zu den 13 Briefen des Hl. Paulus,
in: ThQ 67 (1885) 244-317; 531-577; hier S. 275 Anm. 2. Klasen bestreitet S. 275-
277 zu Unrecht, daß Marius Mercator den Pelagiuskommentar nicht besessen habe.
Vgl. ACO I, V, 1 S. 67.12: quem librum eius habemus et proferimus ad convin-
cendum inimicum eius errorem.



344 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

2. Et in omnes homines mors per-
transiit (Rom 5, 12 b)
Cum sic qui peccant, similiter et
moriuntur; neque enim aut in
Abraham aut Isaac aut Iacob mors
pertransiit, de quibus dominus ait:
hi omnes vivunt (Lk 20, 38) hic
autem propterea dicit omnes mor-
tuos, quoniam in multitudine pecca-
torum non excipiuntur pauci iusti,
sicut et ibi: non est qui faciat boni-
tatem, non est usque ad unum
(Ps 14, 1) et iterum illud: omnis
homo mendax (Ps 115, 1) aut certe

in illos omnes pertransiit qui humano
ritu, non caelesti sunt conversati.

peccatum mors intravit, ita per
huius iustitiam vita est reparata.
2. et ita in omnes homines mors
pertransiit, in quo omnes pecca-
verunt (Rom 5, 12bc) dum ita
peccant, et similiter moriuntur: non
enim in Abraham et Isaac et Iacob
pertransiit, de quibus dicit dominus :

omnes enim illi vivunt (Lk 20, 38)
hic autem ideo dicit omnes mortuos
quia in multitudine peccatorum non
excipiuntur pauci iusti, sicut ibi :

non est qui faciat bonum non usque
ad unum (Ps 14, 1) et omnis homo
mendax (Ps 115, 1). sive: in eos
omnes pertransiit qui humano et
non caelesti ritu vivebant.

Zu 1 : Durch die Verkürzung der doppelten Antithese peccatum/iu-
stitia und mors/vita zu einer dreigliedrigen Gedankenbewegung (pecca-

tum-iustitia-vita) bei Marius Mercator geht die ausgewogene Klarheit
des Kommentars verloren. Es ist zwar immer noch deutlich, daß das

Leben in Christus durch die iustitia qualifiziert ist und die Gerechtigkeit
das Fundament der christlichen Existenzweise ist, aber der ursächliche

Zusammenhang zwischen Adamssünde und Seelentod ist nicht mehr
ausgesprochen 15. Schwerwiegender ist die Ersetzung des «paene» (als
kaum einer noch gerecht war) durch ein «non» (als bei keinem mehr
Gerechtigkeit war). Durch diesen Eingriff wird die für Pelagius typische
Einschränkung der paulinischen Universalaussagen zu Sünde und Tod,
wie sie auch in östlichen Kommentaren anzutreffen ist, unkenntlich
gemacht1S.

15 Weitere Belege bei G. Greshake: Gnade als konkrete Freiheit. Eine
Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius. Mainz 1972, S. 93, und G. Martinetto
(Anm. 6) S. 105-112. Das Verhältnis von Unsterblichkeit und Todesverfallenheit
im Schöpfungsplan ist bei Pelagius nicht klar zu fassen. E. TeSelle hat darauf
hingewiesen (Anm. 6) S. 78 Anm. 60.

16 Die gleichen Einschränkungen bei Ambrosiaster zu Rom 5, 14 (CSEL
81/1 S. 171) vgl. dazu J. Smith: The Latin Sources of the Commentary of Pelagius
in the Epistle of St. Paul to the Romans, in: JThSt 19 (1918) 162-230, hier S. 186,
und bei Origenes-Rufinus (PG14, 1006) Rom V, 1, dazu wieder J.Smith: The
Commentary of Pelagius on 'Romans' compared with that of Origenes-Rufinus, in:
JThSt 20 (1919) 122-177, hier S. 144. Ähnlich Theodor v. Mopsuestia. Belege bei
U. Wickert: Studien zu den Pauluskommentaren Theodors von Mopsuestia. Berlin
1962, S. 105 ff.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 345

Zu 2: Wie durch das «paene» die Macht der Sünde eingeschränkt
werden soll - die iustitia fehlt nicht bei allen, nur bei fast allen -, so wird
im weiteren Verlauf des Kommentars zu Rom 5,12bc die Weitergabe des

Todes an die adamitische Menschheit in einer restriktiven Weise

ausgelegt. Die «tradux mortis» (gemeint ist wohl der Seelentod und nicht
der Körpertod) betrifft nicht Abraham, nicht Isaak, nicht Jakob. Nur
das Übermaß der Sünde berechtigt Paulus zu einer solchen These. Die
Einschränkung des Todes wird zweifach begründet: durch Schriftzitate
und durch eine Alternativerklärung, die im Kommentar mit «sive», einer

typischen Pelagiusformel, eingeleitet wird. Sie wird jenen Erklärungseinheiten

vorangestellt, die ein Argument vorantreiben, einen

Kontroverspunkt anzeigen, oder eine fremde wie eigene Meinung zur Diskussion

stellen 17. Unter dem «aut certe» im Marius Mercator-Text wird
nicht mehr erkannt, daß eine Alternativerklärung vorgelegt ist und dem

Leser eingeredet, hier das Hauptgewicht der Aussage zu suchen.

b) Zeile 20-52

Das «post pauca» (Z. 20) vermerkt die Auslassung des Lemmas und
Kommentars zu Rom 5,13. Dieser Abschnitt dürfte ursprünglich in der

Tractoria gestanden haben, wird aber von Marius Mercator fallengelassen,

weil die Auslegung der Sündenmacht in der gesetzesfreien Zeit die

Antithese Tod/Leben nicht weiterentwickelt und das Gewicht auf die

Rolle der «scientia naturalis» legt, die fast untergegangen ist. In der

Erklärung zu Rom 5,14-15 sind die Textvarianten in geringfügigen Einzelheiten

wieder zahlreich; sinnstörende Änderungen sind aber keine zu
verzeichnen 18. Die bemerkenswerten Unterschiede hegen bei den syllo-
gistischen Beweisgängen zu Expos. Rom 5,15 :

Marius Mercator

Hi autem, qui contra traducem pec-
cati sentiunt, aliter eos, qui defendunt
traducem, inpugnare conantur.

Pelagius (ed. Souter p. 46-47)
hi autem qui contra traducem
peccati sunt, ita illam impugnare
nituntur :

17 Vgl. A. Souter (Anm. 11) vol. I, S. 65 f.
18 Zu Rom 5, 14: es fehlt «ante» vor «discerneret»; das «non solum sed etiam»;

das «ideo forma fuit Christi» mit dem hinweisenden «sive»; «fabricante spiritu»
statt «opérante spiritu»; bei «putabat» wird das Subjekt mit «mors» verdentlicht
und bei «forma futuri» das «caput».

Zu Rom 5, 15: Die Antithese «iustitia/peccatum» wird durch «gratia/pecca-
tum» ersetzt. Statt «praevaluit» steht «valuit».



346 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

1. si peccatum, inquit, Adae etiam
non peccantibus nocuit, ergo et
Christi iustitia non credentibus pro-
dest; quoniam similiter, immo plus
dicit apostolus per unum liberari
quam per unum ante perierant.

2. deinde dicunt, inquit: si baptis-
mus mundat antiquum illud veter-

nosumque peccatum qui de duobus
baptizatis nati fuerint, debent hoc
carere peccato; non enim potuerunt
ad posteros transmittere, quod ipsi
minime habuerunt.

3. in hoc addunt, inquit, quoniam
si anima non est ex traduce -sicut
nec est- sed sola caro habet traducem

peccati, sola et poenam meretur,
iniustum est enim ut hodie nata
anima non ex massa Adae tarn
antiquum peccatum portet alienum,
quia nec rationabile est, ut deus qui
propria peccata dimittit, unum in-
putet alienum.

Si Adae, inquiunt, peccatum etiam
non peccantibus nocuit, ergo et
Christi iustitia etiam non credentibus

prodest; quia similiter, immo et
magis dicit per unum salvari quam
per unum ante perierant.

2. deinde aiunt: si baptismum mundat

antiquum illut delictum, qui de
duobus baptizatis nati fuerint
debent hoc carere peccato: non enim
potuerunt ad filios transmittere
quod ipsi minime habuerunt.

3. illut quoque accidit, quia, si
anima non est ex traduce, sed sola

caro, ipsa tantum habet traducem
peccati et ipsa sola poenam meretur.
iniustum esse dicentes ut hodie nata
anima, non ex massa Adae, tam
antiquum peccatum portet alienum.
Dicunt etiam nulla ratione concedi
ut deus qui propria homini peccata
remittit, imputet aliéna.

Augustinus Ep. 190, 22

3. si anima, inquit, ex traduce non
est, sed sola caro tantum habet traducem

peccati, sola ergo poenam meretur.
iniustum est enim, ut hodie nata
anima non ex massa Adae tam
antiquum peccatum portet alienum,
quia nulla ratione conceditur ut
deus, qui propria peccata dimittat,
unum inputet alienum.

Zur Einleitungsformel : Der Pelagiustext macht vorerst nur bekannt,
daß die Gegner der «tradux peccati» mit Argumenten in Erscheinung
treten. Mögliche Anhänger sind nicht genannt und es ist nicht deutlich,
inwieweit sich Pelagius mit ihnen identifiziert. Nur die Tatsache eines

noch ungelösten Schulstreites wird bezeugt. Der Marius Mercator-Text
verläßt die theoretische Ebene des Schulgespräches. Es stehen sich jetzt
zwei Lager in unversöhnlichem Gegensatz gegenüber (aliter eos qui). Das



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 347

entspricht der Situation von 418, als die Ebene des akademischen

Gespräches schon längst verlassen ist. Es handelt sich nicht mehr um
eine «quaestio libera», sondern um eine «causa fidei». Und das «aliter»
möchte nahelegen, daß diese Beweisgänge «auf andere Weise» behaupten,
was im Kommentar schon ausgesprochen ist, und daß tatsächlich eine

Verbindung zwischen Pelagius und den Gegnern der «tradux peccati»
existiert. Diese Wandlung in der Beurteilung des Pelagiustextes ist in
der vorangehenden Zwischenbemerkung des Marius Mercator angezeigt :

Hier möge der aufmerksame und rechtgläubige Leser beachten, was
nach Pelagius heißt «Adam habe nicht nur sich selbst sondern auch
den Nachkommen geschadet». Halte dich an seine obige Erklärung.
Die Wendung «die Nachkommen seien durch die Sünde Adams
verletzt worden», versteht Pelagius nicht so, daß alle Menschen überall
und jederzeit betroffen sind, sondern nur jene, die durch Nachahmung
ebenso wie Adam durch eigene und persönliche Sünden der Übertretung

schuldig geworden sind; diese sind ohne Zweifel seine eigentlichen

Verwandten und Nachkommen 19.

Der Schuldzusammenhang zwischen Adam und seinen Nachkommen

ist durch die restriktive Fassung des «omnes» aufgelöst. Der Begriff
«imitatio», der in den Kommentar hineingelesen wird, begründet nur
mehr einen relativen Zusammenhang zwischen Adam und seinen
Nachkommen. Pelagius vertritt also im Kommentar die Caelestiusthese :

«Adam hat nur sich selbst geschadet und nicht dem ganzen
Menschengeschlecht», die in verstärktem Maß in den Beweisgängen anklingt.
Damit ist dem Kommentar die schwebende Grundhaltung genommen,
die zwar über die Präferenzen des Autors nicht im Unklaren läßt, aber
noch nicht autoritativ entscheidet.

Zu den Beweisgängen: Die Textgestaltung des ersten Beweisganges,
der ebenfalls bei Augustinus und im Praedestinatus angeführt ist20, verrät

keine nennenswerte Verschiedenheit (liberari an Stelle von salvari).
Bedeutsamer ist der Zusatz «veternosum» beim zweiten Syllogismus. Die
Sünde Adams (peccatum an Stelle von delictum) ist eingeschlafen, irgendwie

tot. Dieses Vorstellungsmodell des Schlafens oder kraftlosen Dahin-

19 Marius Mercator: Comm. super nom. Caelestii (ACO I, V, 1 S. 67.39-43).
20 Praedestinatus'. haeres. 88 (PL 53, 618) : Hi, inquit, qui contra traducem

veniunt, ita illam impugnare nituntur: Si Adae peccatum etiam non peccantibus
obfuit, ergo et Christi gratia etiam non credentibus prodest. Addunt etiam hoc:
Si baptismus tollit originale illud peccatum, de duabus baptizatis nati debent hoc
carere peccato: quomodo enim mittunt ad posteros quod ipsi in se minime habue-
runt. Augustinus: pecc. mer. III 3,5 (CSEL 60, 132).



348 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

siechens verdeutlicht in hervorragender Weise den Unterschied zur
Gegenposition, für die Adams Sünde in der Weitergabe an die Kinder
jedesmal zu neuem Leben ersteht (posteros an Stelle von filios). Im
letzten Argument sind im Marius Mercator-Text zwei Änderungen
eingetreten, die der gesamten Textüberlieferung und den frühen Zitaten
bei Augustinus zuwiderlaufen: Die Textverkürzung des «si anima non
est ex traduce sed sola caro habet traducem peccati sola et poenam
meretur» zu «si anima non est ex traduce sed sola caro» und die

Umwandlung des Plurals «aliéna» in den Singular «alienum» findet sich nur
hier und im Brief des Augustinus an Optatus aus dem Jahre 418 (Ep. 190,

22); dort zitiert Augustinus ausdrücklich die Tractoria. Somit darf als

gesichert gelten, daß die hohe Zahl der Textdifferenzen, die zum Teil als

eindeutige Eingriffe in den ursprünglichen Text ausgewiesen sind, nicht
nur die stilistischen Eigenheiten und Freiheiten des Übersetzers

verraten, sondern durch eine Textfassung bestimmt sind, die zu Lasten der

Tractoria geht.

C. Der «alius sermo» 21

Et iterum in alio sermone suo idem Pelagius :

(1) Si peccator, genuit, inquit, peccatorem, ut parvulo eius peccatum
originale in baptismi acceptatione solvatur, iustus ergo iustum gignere
debuit.
(2) Si parentes, inquit, post conversionem propria peccata non
laedunt, multo magis filii eorum per eos noceri non potuerunt.
(3) Si priorem hominem contigit causam mortis fecisse, ergo per
Christi adventum mori iam non oportebat.
(4) Si per peccatum Adae mors orta esset, numquam post remissionem
peccatorum, quam nobis liberator donavit, moreremur. plus ergo
valuit peccatum Adae omnes omnino homines occidendo quam Christi
gratia in salvando, quae non omnibus, sed tantum credentibus
profuit ; neque enim omnes qui nascuntur ex Adam, hi etiam renascun-
tur in Christo et reliqua.
Und wiederum sagt der gleiche Pelagius in einem anderen Traktat:
(1) Wenn der Sünder einen Sünder gezeugt hat, sagt er, so daß sein
Kind durch den Empfang der Taufe von der Erbsünde befreit wird,
dann mußte folglich der Gerechte einen Gerechten zeugen.

21 Pelagius in Marius Mercator: Comm. super nom. Caelestii Collect. Palat.
36 (ACO I, V, 1 S. 68.10-19).

Der Ausdruck «Sermo» wird wohl den griechischen Begriff « logos» wiedergeben.

Damit ist das genus litterarium dieses Abschnittes als Traktat oder
wissenschaftliche Abhandlung charakterisiert.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 349

(2) Wenn den Eltern, sagt er, nach der Bekehrung die eigenen Sünden
nicht schaden, um wieviel mehr konnten ihre Kinder durch sie (die
Eltern) nicht geschädigt werden.
(3) Wenn es zutrifft, daß der erste Mensch die Ursache des Todes
geworden ist, dann müßte folglich wegen der Ankunft Christi
niemand mehr sterben.
(4) Wenn der Tod durch Adams Sünde entstanden wäre, dann würden
wir nach der Vergebung der Sünden, die uns der Befreier schenkte,
nimmermehr sterben. Die Sünde Adams hat sonst im Töten überhaupt
aller Menschen eine größere Macht als die Gnade Christi im Retten,
die nicht allen, sondern nur den Glaubenden genützt hat. Denn nicht
alle, die aus Adam geboren sind, werden auch in Christus
wiedergeboren, usw.

Die thesenartig in freier Anordnung angeführten Sätze aus dem
«alius sermo» (Traktat oder Abhandlung) entsprechen spiegelbildlich den

syllogistischen Beweisgängen im Römerbriefkommentar des Pelagius
(Expos. Rom 5,15). Was im Römerbriefkommentar in den Mund eines

Dritten gelegt ist und Pelagius nicht direkt überantwortet werden kann,
wird jetzt als Meinung des Pelagius wiedergegeben (inquit). Im Ganzen

bleibt der Abschnitt verdächtig. Im Gegensatz zu den Auszügen in B
und D werden die vier Einzelteile nicht verbindlich festgelegt. Es wäre
in der Tat das einzige Mal, daß Pelagius den theologisch belasteten

Begriff «peccatum originale» und nicht das geläufige «peccatum ex
traduce» verwendet22. Überdies erinnern die vier Sätze deutlich an die

Fragmente anonymer Pelagianer in den ersten antipelagianischen
Schriften des Augustinus : de peccatorum mentis et remissione, de spiritu
et littera und Sermo 294. Nach Augustinus stammt das Material in unserem

Anhang C aus nachträglich bekanntgewordenen Streitgesprächen,
die Pelagius in Rom geführt hatte 23. Der Trend der römischen
Beweisführung ist bei Augustinus klar vermerkt. Die neuen Informationen
erlauben, die Syllogismen von Expos. Rom 5,15 als genuin pelagische Position

auszugeben. Ein Teil dieser Zeugnisse ist in Form von Argumenten
in den Anhang C eingeflossen. Die afrikanische Argumentation wird
sich, wie wir später sehen, auf andere Dokumente stützen, die nach ihrer
Meinung besser geeignet sind, die Häresie des Pelagius zu erweisen.

22 Die Stelle in de natura et gratia des Augustinus 9, 10 (CSEL 60, 238-239)
ist kein Zitat aud de natura des Pelagius, wie bereits F. Klasen (Anm. 14) S. 258
Anm. 2 gezeigt hat. Uber die Verwendung von «tradux» vor und bei Augustinus
referiert E. TeSelle (Anm. 6) S. 79-82.

23 Augustinus: pecc. orig. 21, 24.

23



350 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Der erste Syllogismus erinnert an die Diskussion der beiden Schrift-
steilen 1 Kor 7,14 (Eure Söhne waren unrein, nun sind sie rein) und
Hebr 7,9 f. (Levi ist in den Lenden Abrahams gezehntet worden). Die
pelagianische Deutung dieser Stellen ist bei Augustinus mehrfach
überliefert und ist für 1 Kor 7,14 bereits im Libellus fidei des Rufin des

Syrers anzutreffen24. Die folgenden Zitate aus de peccatorum meritis et
remissione führen uns direkt zum Sitz im Leben unsres Anhangs C :

«Wenn der Sünder einen Sünder zeugte, so daß beim Empfang der
Taufe der Schuldzustand der Ursprungssünde für sein Kind gelöst
wird, müßte (der Gerechte) auch einen Gerechten zeugen» 25.

An einer zweiten Stelle wird der erste Syllogismus mit der Erklärung
von Hebr 7,9 f. in Verbindung gebracht :

«Was wir jedoch oben gegen jene einwandten, die da sagen: 'Wenn
der Sünder einen Sünder zeugte, müßte der Gerechte einen Gerechten
zeugen', das erwidern wir auch jenen, die behaupten, ein von einem
Getauften Menschen Geborener hätte sozusagen als Getaufter
angesehen werden müssen. 'Denn, sagen sie, warum hätte er nicht in die
Lenden seines Vaters getauft werden können, wenn nach dem an die
Hebräer gerichteten Brief (Hebr 7,9 f) Levi in den Lenden Abrahams
gezehntet werden konnte?' 26.

In die gleiche Überlegungsstufe gehört auch die Stelle in de peccatorum

meritis et remissione II, 25, 41:

«Aber der Apostel spricht doch: Eure Söhne waren unrein, nun sind
sie aber heilig (1 Kor 7,14) ; und deshalb dürfen die Söhne von Gläubigen

auf keinen Fall getauft werden» 27.

24 Darüber handeln vor allem die in Anm. 6 angeführten Autoren. Rufinus:
Lib. fidei 40 (ed. M. W. Miller S. 114).

25 In Augustinus: pecc. mer. et rem. II, 9,11 (CSEL 60, 82) : (Frustra itaque
nonnulli etiam illud argumentantur, ut dicant:) si peccator genuit peccatorem, ut
parvulo eius reatus originalis peccati in baptismi acceptione solvatur, etiam iustum
gignere debuit.

26 In Augustinus: pecc. mer. et rem. II, 25, 39 (70, 111): Quod autem supra
respondimus adversus eos qui dicunt: 'Si peccator genuit peccatorem, iustus
etiam iustum gignere debuit Text in Anm, 25), hoc etiam his respondemus,
qui dicunt de homine baptizato natum iam velut baptizatum haberi debuisse,
'cur enim non, inquiunt, in lumbis patris sui poterit baptizari, si secundum epi-
stulam, quae ad Hebraeos scripta est (cf. Hebr 7,9f), in lumbis Abrahae Levi
potuit decimari?'

27 In Augustinus: pecc. mer. et rem. II, 25, 41 (60, 112) : At enim ait apostolus:

Filii vestri immundi essent, nunc autem sancti sunt (1 Kor 7,14); ita ideo
inquiunt, fidelium filii iam baptizari minime debuerunt.

Neben diesen drei expliziten Parallelen sind diese Thesen noch an weiteren



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 351

Auch zum zweiten Syllogismus kann unter den Fragmenten
anonymer Pelagianer ein wörtliches Zitat beigebracht werden :

«Und es möge die Tatsache nicht irreführen, daß nämlich auch dem
Erzeuger nach der Bekehrung die eigenen Sünden nicht schaden.
Um wieviel mehr, sagen sie, können sie seinem Kinde nicht schaden» 28.

In den beiden ersten Syllogismen wird jede Vererbung von Sünde
auf die Kinder und jede sonstige Beeinträchtigung der Kinder durch die
Eltern abgelehnt. In den nun folgenden zwei Thesen wird ausgeschlossen,
daß die Sterblichkeit des Menschen als Beweisgrundlage für eine

Sündenübertragung angerufen werden könnte. Auch hier finden sich wieder
Parallelen in de peccatorum meritis et remissione. Für die dritte These:

«Wenn es durch die Sünde des ersten Menschen geschehen ist, daß
wir sterben, müßte es doch durch Christi Kommen geschehen, daß
wir im Glauben an ihn nicht sterben» 29.

Die vierte These ist eine Spezifizierung. Die Sünde Adams ist nicht
Ursache unseres leiblichen Todes:

«Wenn dieser Tod des Leibes durch die Sünde eingetreten wäre,
würden wir doch nach dem Erlaß der Sünden, die der Erlöser uns
gewährt hat, nicht mehr sterben» 30.

In der zweiten Satzhälfte der vierten These werden Sünde und Gnade
miteinander verglichen. Zugelassen wird nur eine gegenbildliche Adam-
Christus Parallele. Dieser Gedanke ist bereits in Expos. Rom 5,15 und
später in Sermo 294,17 ausgesprochen :

«Denn keineswegs hat uns die Überschreitung des Übertreters mehr
geschadet, als die Menschwerdung und Erlösungstat des Retters uns
genützt hat» 31.

von Augustinus vermerkten Stellen angeführt: pecc. mer. et rem. I, 17, 25 (60, 22),
I, 34, 73 (60, 64); Sermo 294, 16 (PL 38, 1345) und 294, 18 mit 1 Kor 4,17 (PL 38

1346-47) und Ep, 157, 3, 12 und 3, 21 (CSEL 44, 459 und 470). Über die Herkunft
dieser Fragmente ausführlich bei O. Wermelinger (Anm. 4) S. 18ff.

28 In Augustinus: pecc. mer. et rem. II, 27, 44 (60, 115): Neque illud fallat,
quod nec parenti post conversionem obsunt propria peccata; quanto enim magis,
inquiunt, filio eius obesse non possunt.

29 In Augustinus: pecc. mer. et rem. 11,30,49 (60,119-120): Quapropter
illi, qui dicunt : 'si primi hominis peccato factum est, ut moreremur, Christi adventu
fieret, ut credentes in eum non moreremur'.

30 In Augustinus: pecc. mer. et rem. II, 33, 53 (60, 123) : Si peccato mors ista
corporis accidisset, non utique post remissionem peccatorum, quam redemptor
nobis tribuit, moreremur.

31 In Augustinus: pecc. mer. et rem. II, 30, 49 (60, 120): Neque enim prae-



352 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Die Zitate brechen hier einfach ab. Es könnte in der Tractoria noch
mehr gestanden haben. Die angeführten Zitate, die eher Caelestius oder
einem weiteren Schülerkreis des Pelagius zugehören, genügen, um Pela-

gius der Häresie zu überführen. Nach Marius Mercator besteht sie darin,
die Todesverfallenheit der Nachkommen von der Sünde Adams zu
dissoziieren, eine rein natürliche Erklärung des Todes vorzutragen und die

Erlösungsbedürftigkeit der Kinder zu verneinen.

D. Aus dem Schreiben an Livania 32

(Denique libellus est eius, quem habemus in manibus, ad quan-
dam Livaniam viduam sermonem continens exhortatorium, in quo
habetur:)

Simplicitatem sequi, inquit, Christi famulam decet, non hanc quae
stultitia magis est quam simplicitas, sed illam de qua scriptura dicit:
benedicta anima omnis simplex (Spr 11, 25), dicente alibi scriptura:
maledictus omnis homo qui non permanet in omnibus quae scripta
sunt in libro legis ut facia ea (Deut 27, 26). hinc, inquit, ostenditur
hanc non esse simplicitatem veram, quae dei mandata insensata
securitate contemnit, sed ea quae legis praecepta sapienti timore
custodit. dicente enim maledictum esse, eum, qui non permanet in
his quae scripta sunt, a contrario benedictum esse non vult, qui non
omnia praecepta servaverit, et si omnis simplex benedictus est, ergo
simplex ille est, qui omnia praecepta legis impleverit.

(Post multa enim ibi ait:)
Odisse, maledicere, mentiri, detrahere et detrahentibus credere leve
aut nullum putatur esse peccatum ; sed hi qui hoc putant, obliti sunt,
quoniam et levis praecepti obnoxios gehennae legimus esse manci-
pandos. dixisse enim, inquit, dominum manifestum est: quicumque
dixerit fratri suo fatue vel racha reus erit gehennae» (Mt 5, 22).

(Schließlich ist da noch sein Schreiben an eine gewisse Witwe Livania
— wir haben es zur Hand -, das eine mahnende Unterweisung enthält,
und in dem Folgendes steht:)

Es gezimt sich einer Schülerin Christi, so sagt Pelagius, nach der
Einfalt des Herrn zu streben; nicht nach jener, die eher Dummheit

varicationis transgressio plus nobis nocuit, quam incarnatio vel redemptio profuit
salvatoris.

Sermo 294, 17 (PL 38, 1345) : Si Adam, inquiunt, nocet his qui non peccave-
runt, ergo et Christus prodesse debet etiam his, qui non crediderunt.

32 Pelagius in Marius Mercator: Comm. super nom. Caelestii Collect.
Palat. 36 (ACQ I, V, 1 S. 69.14-23 und 69.41-70.2).



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 353

als Einfalt ist, sondern nach jener, von der die Schrift sagt: Gesegnet
sei jede einfache Seele (Spr 11, 25); und es sagt die Schrift an einer
anderen Stelle: Verflucht sei jeder, der nicht in allem verharrt, was im
Buche des Gesetzes geschrieben steht und es tut (Deut 27, 26). Daraus
folgt, daß die wahre Einfalt nicht jene ist, die Gottes Gebote in
törichter Selbstsicherheit verachtet, sondern jene, die die Vorschriften
des Gesetzes in weiser Furcht bewahrt. Wenn nämlich die Schrift
sagt, daß der verflucht sei, der nicht in dem bleibt, was geschrieben
steht, so will sie im Gegenteil eben nicht, daß gesegnet sei, wer nicht
alle Vorschriften hält; und wenn jeder Einfältige gesegnet ist, so ist
jener einfältig, der alle Vorschriften des Gesetzes hält.

(Nach einem längeren Abschnitt sagt er dort nämlich:)
Haß, üble Nachrede und Neid, Verleumdung und Leichtgläubigkeit
gegenüber Verleumdern, hält man für eine leichte oder gar keine
Sünde. Aber jene, die so denken, haben vergessen, daß wir lesen: auch
jene, die sich einer geringen Gebotsübertretung schuldig gemacht
haben, sind der Hölle zu übergeben. Es ist offenkundig, daß der Herr
gesagt hat: Wer zu seinem Bruder sagt, Du Tor oder Du Gottloser, der
soll der Hölle verfallen sein (Mt 5, 22).

Im Gegensatz zu C haben wir hier eine konkrete Quellenangabe : die
verwitwete Livania. Bereits auf dem Konzil von Diospolis wurden aus
dem Schreiben an eine Witwe drei Stellen zitiert, deren Echtheit Pela-

gius bestritten hat, und um deren Ablehnung durch Pelagius auch

Hieronymus wußte. Aus diesem Grunde sind die drei Stellen in der afrikanischen

Gegenargumentation unberücksichtigt geblieben 33. Da jedoch mit
diesen Stellen auf Diospolis die Kompetenz des Pelagius als Seelenführer

getroffen werden sollte, ist es nicht verwunderlich, wenn in unserem
Anhang erneut auf Diospolis zurückgegriffen wird, um Pelagius in dieser

Eigenschaft in Rom zu diskriminieren. Dabei werden die umstrittenen
Sätze der Anklage auf Diospolis durch Auszüge aus einem anderen Brief
ersetzt. Die betreffende Adressatin wird namentlich aufgeführt, um die

Beweiskraft des Argumentes zu erhöhen. Marius Mercator entdeckt hinter

dem ethischen Forderungskatalog der Pelagianer, der sich gleichsam
als Leitmotiv im Corpus Pelagianum, den Caspari ediert hat, und
vereinzelt auch in den Pelagiusschriften findet, die These des Caelestius

«Das Gesetz führt ebenso zum Himmelreich wie das Evangelium»34.

33 Es handelt sich um die Anklagen nr. 7-9 im Verhandlungsprotokoll von
Diospolis, zitiert in Augustinus: de gest. Pelagii 6,16 (CSEL 42, 68).

34 C. P. Caspari: Briefe, Abhandlungen und Predigten aus den zwei letzten

Jahrhunderten des christlichen Altertums und dem Anfang des Mittelalters. Christiania
1890 Bruxelles 1964. Es handelt sich um die Stellen in Ep. I (ed. Caspari S. 4 und



354 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Der ethische Rigorismus der Pelagianer ist verwerflich, weil er zu exklusiv

auf einem alttestamentlichen Gesetzesverständnis aufliegt.
Offensichtlich geht die Aufwertung des Alten Testamentes zu weit. Deut 27,26
muß von der neutestamentlichen Galaterstelle aus abgewertet werden.
Der angeführte Abschnitt ist Gemeingut der pelagianischen Literatur.
Er könnte durchaus von Pelagius geschrieben sein.

II. DIE BEURTEILUNG DER ANHÄNGE

Die Anhänge der Tractoria geben einen Einblick in die Vielfalt der

Fragen, die die römische Kirche zu Beginn des fünften Jahrhunderts
bewegt haben. Die Kurzfassung der Streitpunkte in den Anklagen des

Paulinus (Anhang A) versammelt nur, was in den öffentlichen Diskussionen

und schriftlichen Traktaten zur Sprache kam. Schwerpunkt der
erhaltenen Dokumentation ist eindeutig die pelagische Auslegung von
Römer 5 (Anhang B) mit der Bewertung der Adamssünde (tradux pec-
cati) und des menschlichen Todes (mortalitas). Der «alius sermo»
(Anhang C) ist ein Nachklang dieser Problematik, die jetzt immer mehr die

heilsgeschichtliche Stellung der Kleinkinder angeht, während das Schreiben

an Livania (Anhang D) im Zusammenhang mit der antinovatiani-
schen Bußlehre zu werten ist, die die Ernsthaftigkeit jeder Sünde als

Beleidigung Gottes in den Vordergrund stellt, ohne deswegen den Unterschied

zwischen schweren und leichten Sünden zu verwischen 35.

Die Wertung der Anhänge ist durch die bruchstückhafte Überlieferung

ungemein erschwert. Sie finden sich in keinem offiziellen Dokument,
in keiner Kanonessammlung, nur bei Marius Mercator, einem Antipela-
gianer, der kein Interesse hat, eine lückenlose Dokumentation zu bieten.
Sein Commonitorium ist durch das häresiologische Genus bedingt. Die
Texte dienen nur der Begründung einer rechtmäßigen Verurteilung und

8); Ep. II, 4 (S. 19); de divitiis XIX, 2 (S. 60f); de malis doctoribus XIY, 1 (S. 91)
und XXII (S. 110); de castitate X, 8 (S. 144) und XII, I (S. 150 f); in den pelagianischen

Briefen ad Claudiam 7 (CSEL I, 233), de divina lege 10 (PL 30, 116AB), ad
Celantiam 19 (CSEL 29, 450); bei Pelagius: ep. ad Demetriadem 19 (PL 30, 34AB)
und Expos. 1 Thess 5, 28 (ed. Souter 438, 1 f). Zur Interpretation vgl. G. de Plinval :

Pélage, ses écrits, sa vie et sa réforme. Lausanne 1943, S. 180-183.
35 Carlos Garcia-Sanchez hat in seiner kürzlich veröffentlichten Dissertation:

Pelagius and Christian Initiation. A Study in Historical Theology, Washington

1978, den Zusammenhang zwischen Bußtheologie und Heiligkeit der Kirche
innerhalb der pelagischen Sakramentenlehre ausgewertet.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 355

dem Erweis der Übereinstimmung des Pelagius mit seinem Schüler
Caelestius in den diskriminierten Thesen, ohne das gesamte theologische
Umfeld miteinzubeziehen, wie es durch die Anklagen in Diospolis und in
der antipelagianischen Polemik der afrikanischen Kirche gegeben ist.

7. Das Dilemma der römischen Kirche

Die Prozeßakten von Karthago (411) und Diospolis (415) vermochten

Pelagius nicht entscheidend zu belasten. Karthago verurteilte Caelestius;

Diospolis sprach Pelagius frei. Deshalb standen die Römer vor demselben

Dilemma, dem bereits die Afrikaner zu entgehen bemüht waren: einen

rechtskräftigen Konzilsentscheid nachträglich umzustoßen und Pelagius
der Häresie zu überführen. In der ersten Verhandlungsphase zwischen

Afrika und Rom mochte es angehen, den Freispruch auf Diospolis mit
dem Hinweis auf gegenteilige Thesen in der Pelagiusschrift De natura
abzuschwächen oder gar als Fehlurteil auszugeben. Innozenz ging auf diesen

afrikanischen Vorschlag ein, wenn er dem Verhandlungsprotokoll von
Diospolis nicht allzugroße Bedeutung beimaß und De natura als ein Buch

qualifizierte, das «viel Verdammliches und Gotteslästerliches» enthält 36.

Zosimus hingegen hat zu Beginn seines Pontifikats Pelagius und
Caelestius in einem neuen Gerichtsverfahren nicht nur aufgrund der
eingelaufenen Rechtfertigungsschriften von jedem Verdacht freigesprochen,
sondern darüber hinaus die bisherigen Urteile wegen grober Mißachtung
der Rechtsnormen für ungültig (Diospolis) oder als nicht abgeschlossen
erklärt (Karthago) 37. Diese radikale Kehrtwendung, die als Bruch mit
der bisherigen Politik gewertet wurde, hat die afrikanischen Bischöfe zu
heftiger Gegenwehr veranlaßt. Zu offensichtlich erschienen die
Widersprüche, in die sich Zosimus verwickelt hat, wenn er einerseits die

Verdammung der Anklagepunkte von Karthago 411 als Bedingung für den

Freispruch des Caelestius mitsetzte, sich aber andererseits mit einem
bloßen Versprechen begnügte und die fides absoluta des Caelestius auf
zwei Libelli abstützte, von denen das erste (libellus brevissimus) bereits

von den Afrikanern als ungenügendes Bekenntnis zur Kindertaufe ver-

36 Innozenz, int. Aug. ep. 183,5 (CSEL 44,729): «Librum sane, qui eius
esse diceretur, nobis a vestra caritate euoluimus. in quo multa contra dei gratiam
legimus esse conscripta, multa blasphéma, nihil quod placeret, nihil quod non
penitus displiceret a quouis damnandum atque calcandum ...»

37 Zosimus, ep. 2 und 3 Coli. Avellana 45 und 46.



356 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

worfen wurde 3S. Der Fall des Pelagius liegt etwas anders. Für seine

fides absoluta bürgen die eingereichten Rechtfertigungsschriften, deren

Prüfung jeden Zweifel an der Richtigkeit des östlichen Freispruches
zerstreuen müßten. Die Afrikaner haben im Spätherbst 417 die bisherigen
Prozesse erneut disktuiert, an der Verurteilung festgehalten und die

Bedingungen für eine Wiederaufnahme des Pelagius und Caelestius in
die Gemeinschaft der Kirche durch neue Bestimmungen verschärft39. In
einem umfangreichen Schreiben vom November 417 ist der Weg, den

Zosimus in dieser causa universalis ecclesiae einzuschlagen hätte,
vorgezeichnet: Caelestius bleibt ausgeschlossen, bis er die Anklagepunkte
von 411 verurteilt hat. Bei Pelagius muß geklärt werden, ob seine

Rechtfertigungsschriften einer theologischen Nachprüfung wirklich
standhalten, oder ob sich in einem Verifikationsverfahren die längst erhobene

These vom erschlichenen Freispruch auf Diospolis nicht doch zur
Tatsache verdichtet. Die Afrikaner haben deshalb das Pelagiusdossier einer
minutiösen Begutachtung unterzogen und die Beweisführung gegenüber
den Konzilsbriefen von 416 nicht mehr auf de natura abgestützt, sondern
auf die Rechtfertigungsschriften, vornehmlich auf pro libero arbitrio,
ausgerichtet40.

Zosimus schließt sich in der Tractoria im Sommer 418 nach langem
Zögern und unter vielfachem Druck den afrikanischen Vorstellungen von
einer causa fidei der Universalkirche an, wenn er in diesem weltumspannenden

Schreiben Pelagius und Caelestius als Urheber und Propagandisten

der neuen Häresie ausgibt. Damit ist der erhoffte Konsens mit
Afrika gefunden, aber in der Urteilsbegründung stimmt die Tractoria
nicht mit den Vorstellungen der Afrikaner überein. Das römische Kogni-
tionsverfahren, das hiermit seinen Abschluß fand, begnügt sich mit
Dokumenten aus der Anfangsphase des Streites in Karthago (411) und Diospolis

(415), wie zwei Jahre zuvor die Afrikaner im Briefwechsel mit
Innozenz. Es ist anzunehmen, daß die Anhänge der Tractoria zu einem

38 Über die beiden Libelli des Caelestius orientiert jetzt zusammenfassend
A. de Veer in Bibl. Aug. vol. 22 (1975) note compl. 5 : Le dossier de Célestius p. 691-
692.

39 Es handelt sich um die positiv und negativ formulierten zwölf Thesen im
antipelagianischen Libell von Ep. 187, 31-33 (CSEL 57, 70-73).

40 Das Pelagiusdossier ist durch A. de Veer in der Bibl. Aug. vol. 22 (1975)
note compl. 4 p. 680-690 diskutiert worden. Es handelt sich neben dem Libellus
fidei um die im Brief an Innozenz erwähnten Schreiben an Paulinus von Nola,
an Bischof Konstantius, an die Jungfrau Demetrias und seine vier Bücher pro
libero arbitrio.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 357

guten Teil aus dem Dossier stammen, das von der prohieronymischen
Partei, zu der sicher Marius Mercator gehörte, deren Verhältnis zur
kirchlichen Führungsspitze aber nicht genau erkennbar ist, gesichtet
wurde 41.

Eine möglichst situationsgerechte Interpretation der Anhänge kann

nur auf Umwegen erreicht werden. Um die Eigenständigkeit der
römischen Dokumentation und ihre Aussageabsicht genau zu erfassen, müssen

die zeitgenössischen Kommentatoren des Zosimusentscheides, vorab
Augustinus und Marius Mercator, miteinbezogen werden.

2. Augustins Kritik an der römischen Beweisführung

Die Tractoria nimmt im antipelagianischen Schrifttum Augustins
im Vergleich zu den Innozenzbriefen nur einen geringen Raum ein, wie

überhaupt die afrikanische Überlieferung, etwa der antipelagianische
Abschnitt in der Collectio Quesnelliana, die Tractoria nicht berücksichtigt
und an ihre Stelle das Libellus aus Ep. 186 setzt 42. Nur zweimal, kurz
nach ihrer Veröffentlichung, wird die Tractoria zitiert: In De peccato

originali mit einem Fragment aus dem Anhang und zwei allgemeinen
Bemerkungen über Einzelpositionen im Briefkorpus 43. Ein weiteres Mal
in Ep. 190,23 mit einem Fragment aus dem Briefkorpus und einem Zitat
aus dem Anhang, um das gemeinsame Urteil des Innozenz und des Zosimus

in der Frage der Kindertaufe anzuzeigen 44. Obwohl Zosimus in
dieser Gesamtdarstellung der Streitigkeiten mehrmals lobend erwähnt
wird, weil er sich zur täglichen Gnadenhilfe und zur sündenvergebenden
Kraft der Kindertaufe bekennt, treten die afrikanischen Vorbehalte

gegen die römische Prozeßführung in De gratia Christi et peccato originali,
in diesem eher verhaltenen Gespräch zwischen Geistesaristokraten, offen

zutage 45.

41 Vgl. Hieronymus, ep. 154, 3 und Augustinus, pecc. orig. 21, 24.
42 Die Collectio Quesnelliana (PL 56, 359-746) ist beschrieben bei F. Maassen :

Geschichte der Quellen des kanonischen Rechts im Abendlande bis zum Ausgang des

Mittelalters. Band 1. Graz 1870, p. 486-500. Die Aktenstücke 6-20 betreffen den
Pelagianismus.

43 Das Fragment findet sich in pecc. orig. 21, 24. Das Urteil über Diospolis in
pecc. orig. 8, 9 und über Pelagius und Caelestius, die als Urheber oder doch mindestens

als Befürworter und Lehrer der neuen Häresie erwiesen sind, in pecc. orig.
22, 25.

44 Ein Anklang an das erste Fragment des Briefkorpus findet sich in Ep. 194,
45 an Sixtus, vgl. O. Wermelinger. Rom und Pelagius p. 307 (Anm. 4).

45 Uber die Entstehung des Werkes und die Adressaten orientiert A. de Veer



358 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

De gratia Christi bewertet die Gnadenlehre des Pelagius und
vergleicht die mündlichen Zusicherungen vor Pinian und Melania sowie

Stellungnahmen in Diospolis 46 mit seinem Werk pro libero arbitrio (3,3-
30,31), mit seinem Brief an Innozenz und dem Libellus fidei (30,32-33,36)
mit seinem Brief an Paulinus von Nola und vor allem mit dem Deme-

triasbrief (34,37-41,45) 47. Ein Widerspruch zu Diospolis wird in pro
libero arbitrio (3,3 und 9,10), im Demetriasbrief (22,23), im Brief an
Innozenz (31,34) und im Libellus fidei (33,36) bloßgelegt 48. Obwohl Cae-

lestius ganz in den Hintergrund tritt und Augustinus nicht auf das Dossier

des Caelestius eingehen will (30,32 und 33,36), wird ausdrücklich

festgehalten, daß beide die Gnade Gottes nicht richtig bekennen (30,31)49.

In de peccato originali hingegen, das von der Erklärung des Pelagius

zur Kindertaufe ausgeht, wird Caelestius gleich zu Beginn eingeführt,
und zwar mit der Weigerung, das Anklagelibell des Diakons Paulinus
in Karthago (411) und in Rom (417) schriftlich zu verurteilen und den

Kindern die Vergebung der Sünden zuzugestehen (5,5-7,8) 50. Da Pelagius

die Anklagepunkte von 411 in Diospolis verurteilt hat, muß wiederum

ein Widerspruch zwischen der tatsächlichen Lehrmeinung des Pela-

in Bibl. Aug. vol. 22 (1975) note compl. 1 p. 671-675 mit weiterführender Literatur.
46 grat. Christi 2,2 mit dem Anathem des Pelagius: «Anathemo qui vel sentit

vel dicit gratiam dei, qua Christus venit in hunc mundum peccatores salvos facere
non solum per singulas horas aut per singula momenta, sed etiam per singulos actus
nostros non esse necessariam ; et qui hanc conantur auferre, poenas sortiantur aeter-
nas. » Dieses Anathem steht im Zusammenhang mit dem 21. und 22. Anklagepunkt
in Diospolis und den Forderungen, die Innozenz mit seiner Lehre von der gratia
cotidiana stellt, vgl. Innozenz, int. aug. ep. 181, 4.5.7.8; ep. 183, 1.4.5.

D 21 : gratiam dei et adiutorium non ad singulos actus dari, sed in libero
arbitrio esse vel lege ac doctrina.

D 22 : Dei gratiam secundum mérita nostra dari, quia si peccatoribus illam
det, vedetur esse iniquus. Die beiden Punkte sind auch im antipelagianischen Libell
von Ep. 186 als Nr. 7 und 8 übernommen.

47 Den Brief an Bischof Konstantius hat Augustinus nicht auffinden können.
E. TeSelle: Rufinus the Syrian (Anm. 6) p. 87 ist geneigt, in Konstantius den
ehemaligen Manichäer Konstantius zu erkennen, mit dem Augustinus nach c.

Faustum V, 5 und morib, man. II, 20 in Beziehung stand. Um 400 ist er Presbyter
gewesen.

48 Es handelt sich um den 22. Anklagepunkt in Diospolis. Text in Anm. 46.
49 Die Verbindung zwischen den Caelestiusthesen und Diospolis wird in grat.

Christi 22, 23 und 31, 34 erwähnt.
50 Die Zusicherungen des Pelagius in pecc. orig. 1,1: «Nempe ipsi a Pelagio

vos praesente scripsistis audisse recitante vobis de libello suo, quem etiam Romam
se misisse asserebat, quod isdem sacramenti verbis dicant debere baptizari infantes
quibus et maiores. »



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 359

gius und seinem Anathem in Diospolis aufgezeigt werden (8,9-12,13).
Der Beweis wird angetreten mit Verweisen auf pro libero arbitrio (13,14-
14,15), auf die Antwort an seine Schüler (15,16-16,17), auf den Brief an
Innozenz (17,19-19,22), auf mündlichen Äußerungen (21,23) und schließlich

auf die Anhänge der Tractoria (21,24). Augustins Argumentationsweise

ist durchwirkt von einem kämpferischen Suchen nach inhaltlicher
und formaler Ubereinstimmung parallel gesetzter Aussagen und
Begriffskategorien, die Pelagius immer stärker an Caelestius binden 51. Die
inhaltliche Verwandtschaft wird aus den Entsprechungen zwischen zuvor
verurteilten Elementarsätzen und nachträglichen Verifikationen in
Büchern geschaffen, die Pelagius gleichzeitig oder kurz zuvor veröffentlicht
hatte. Das tragende Element für die Neubewertung ist ein Abschnitt aus

pro libero arbitrio (13, 14), während die übrigen Rechtfertigungsschriften
nur mehr kurz gestreift werden52. Im Besonderen werden der 11. (Adams
Sünde hat nur ihm selbst geschadet und nicht dem ganzen
Menschengeschlecht) und der 14. Anklagepunkt (Die neugeborenen Kinder sind
im selben Zustand wie Adam vor dem Fall) des Konzils von Diospolis
mit den neuesten Schriften des Pelagius konfrontiert. Die Beweislage ist
nicht gerade günstig. Das Material ist geringer, da sich Pelagius weniger
um die Kindertaufe gekümmert hat als Caelestius 53. Darum muß Caelestius

beigezogen werden. Konnte für die defxziente Gnadenlehre pro
libero arbitrio, der Brief an Innozenz, das Libellas fidei und der Demetrias-
brief mit drei Auszügen vertreten sein 54, so reduziert sich die Beweislast
für eine defiziente Tauftheologie auf pro libero arbitrio (14,14-14,15) und
den Brief an Innozenz (17,19-20,22). Und nur durch eine subtile
Interpretation kann das Libellas fidei verdächtigt werden (21,24). Dafür müssen

nun die Auszüge aus der Tractoria gutstehen. Doch sind die Auszüge

aus dem Römerbriefkommentar (Anhang B) und die Syllogismen (zu
Rom 5,15 und Anhang C) nur belastend auf das Zeugnis der römischen

Kirche hin, die sich ihrerseits auf ehemalige Pelagiusfreunde und Hörer

51 Caelestius wird immer wieder als discipulus und socius gekennzeichnet,
so etwa pecc. orig. 6, 6; 8, 9; 16, 17 (socius) usw.

52 pecc. orig. 13, 14: «Omne bonum ac malum, quo vel laudabiles vel vitupe-
rabiles sumus, non nobiscum oritur, sed agitur a nobis; capaces enim utriusque rei,
non pleni nascimur, et, ut sine virtute, ita et sine vitio procreamur, atque ante
actionem propriae voluntatis id solum in homine est, quod deus condidit. »

53 Vgl. dazu G. Greshake: Gnade... (Anm. 15) p. 108-111 und C. Garcia-
Sanchez: Pelagius (Anm. 35) p. 201 f.

54 grat. Christi 30, 31-31, 34 und 37,40-38,42 (für den Demetriasbrief
Kap. 3; 8; 17.).



360 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

stützt, die seinen Diskussionen und Streitgesprächen in Rom beigewohnt
haben:

«Denn nach dem Antwortschreiben des Concilium Africanum (Herbst
417) wurden auch andere Äußerungen von ihm in der Stadt Rom,
wo er sehr lange sein Leben verbracht und sich schon vorher mit
diesen (Fragen) beschäftigt hatte, durch die Sorgfalt gläubiger
Brüder bekannt und offenkundig. Papst Zosimus hat sie in seinem
Brief Tractoria), den er zur Verbreitung über den katholischen
Erdkreis schrieb, als verabscheuungswürdig anhangweise angeführt,
wie ihr es lesen könnt. Dort argumentiert Pelagius in einer Art
Erklärung des Römerbriefes des Apostels Paulus mit den Worten:
'Wenn die Sünde Adams auch denen, die nicht sündigen, geschadet
hat, nützt auch die Gerechtigkeit Christi denen, die nicht glauben'
usw. in diesem Sinne Pelagius, Expos. Rom. 5, 15). All dies ist
Hilfe des Herrn in den Büchern, die wir über die Kindertaufe geschrieben

haben Augustinus, de pecc. mer. et rem.) gründlich widerlegt.
Das hat er eben in diesen Erklärungen (zum Römerbrief) nicht als
seine eigene Auffassung einzuwerfen gewagt. Dort aber, wo er vielen
sehr gut bekannt war und seine Gedanken und Worte nicht verborgen
bleiben konnten, hat er das gesagt, was er in jenen Büchern, aus deren
erstem ich oben etwas erwähnt habe (pro libero arbitrio I), nicht
verhohlen, sondern ganz offen mit seiner Disputierkunst betreibt, daß

man nämlich glauben solle, die menschliche Natur sei in den kleinen
Kindern in keiner Weise von ihrer Abstammung her verdorben, aber
indem er (für die Natur) die Unversehrtheit in Anspruch nimmt,
mißgönnt er ihr den Erlöser» 55.

Rom kommt ebenfalls zum gewünschten Resultat. Doch wird die

Tragfähigkeit der römischen Argumentation eher gering eingeschätzt.
Darum läßt sich Augustinus nicht näher auf den Beweisgang der Tractoria

ein. Aus der beiläufigen Bemerkung, er habe diese Thesen in den
Büchern an Marcellinus (412) gründlich widerlegt, zusammen mit dem
andern Hinweis, es sei direkter und offener in pro libero aribtrio nachzulesen,
daß die Einwände in Pel. Expos. Rom 5,15 doch die pelagische Auffassung

vertreten, ergibt sich, daß jetzt die Rechtfertigungsschriften als

Beweismittel vorzuziehen sind. Damit ist 418 nicht mehr der
Römerbriefkommentar, sondern pro libero arbitrio Kronzeuge einer defizienten

Tauftheologie 56.

55 pecc. orig. 21, 24.
56 Nach 420, in der Spätphase der Auseinandersetzung mit Julian von Aecla-

num wird Augustinus auf die Rechtfertigungsschriften nicht mehr zurückkommen
und sich mit Innozenz, int. Aug. ep. 181, 7 und 182, 5 begnügen, wenn es darum
geht, das römische Urteil zu gewichten. Zosimus wird also nicht mehr berücksichtigt.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 361

Wir können festhalten: Augustinus gewinnt aus den

Rechtfertigungsschriften das Gerüst für seine Gegenargumentation. Deswegen

genügen das Glaubensbekenntnis und die mündlichen Zusicherungen
des Pelagius im Gespräch mit Pinian und Melania nicht mehr, um seine

Orthodoxie zu stützen. Es handelt sich nicht mehr um bloße
Meinungsverschiedenheiten in theologischen Fragen, die in einer Diskussion leicht
auszuräumen wären, sondern um Häresie, die es zu bekämpfen gilt 57.

Von den pelagischen Positionen in den Rechtfertigungsschriften her

gerät Diospolis ins Zwielicht, so daß man seinen Beteuerungen im
Protokoll nicht mehr trauen kann. So reduziert der Dernetriasbrief die gratia
Christi an drei Stellen auf den Nachlaß der Sünden und das exemplum
Christi auf Gesetz und Belehrung 5S. Er spricht vom Verdienen der
Gnade 59. Und in pro libero arbitrio wird Römer 7 auf den alttestamentli-
chen Menschen gedeutet, als ob der neutestamentliche Mensch der Hilfe
Gottes nicht mehr bedürfe 60. Gerade davon hat sich das Konzil vom
1. Mai 418 distanziert. Und wenn Pelagius in pro libero arbitrio die
Verschuldung der Kleinkinder ablehnt, so gerät er in Widerspruch zu
Diospolis, wo er die entsprechenden Sätze des Caelestius verurteilt hat 61. Die
Resultate sind bei Augustinus und bei Zosimus dieselben. Verschieden

ist nur die Beweisführung. Augustinus gibt 418 den afrikanischen Standpunkt

wieder: Der Freispruch von Diospolis muß in seiner Bedeutung
vermindert werden, wenn möglich als Fehlurteil, verursacht durch die

Verschlagenheit des Pelagius. Der Zusammenhang zwischen Caelestius

und Pelagius ist dadurch erwiesen, daß Pelagius das in Diospolis
vorgelegte Anklagelibell von 411 nur zum Schein verurteilt hat, wenn er in
pro libero arbitrio die Verschuldung der Kleinkinder nicht wahrhaben
will und die Gnade vom Verdienst des Menschen abhängen läßt. Aber
Rom kommt ohne die Rechtfertigungsschriften des Pelagius aus. Das

belegen die Anhänge der Tractoria und die kommentierenden Äußerungen

des Marius Mercator, die es nun zu untersuchen gilt 52.

57 pecc. orig. 23, 26.
58 grat. Christi 37, 40-38, 42.
59 grat. Christi 30, 31 und 31, 33-34.
60 grat. Christi 39, 43.
61 pecc. orig. 10, 11-12, 13; vgl. de gest. Pel. 11, 23-24.
62 Julian geht nicht direkt auf die Rechtfertigungsschriften ein. Er diskutiert

vor allem einige Sätze aus dem antipelagianischen Libell aus Ep. 186 und warnt
vor den Konsequenzen der Erbsündenlehre für die Ehe. Dieser Punkt ist bereits
in pecc. orig. 33, 38 angesprochen. Vielleicht darf man mit A. de Veer Bibl. Aug.
vol. 22 (1975) p. 690 einen julianischen Einwurf sehen (Ergo malum sunt nuptiae
et non est opus dei homo, quem générant nuptiae).



362 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

3. Marius Mercators Verteidigung der römischen Beweisführung

Das Commonitorium super nomine Caelestii liegt zwar um zehn Jahre
später und ist in der historischen Nacherzählung vielfach ungenau; des

weiteren steht es keineswegs auf der Höhe augustinischer Ketzerbekämpfung,

die mit zwingenden Textvergleichen die Rechtmäßigkeit der
afrikanischen Verurteilung unter Einbeziehung der fast gleichzeitig in Rom
und Ravenna erfolgten Entscheide allseitig abdeckt63. Die Spätbetrachtung

des Marius Mercator führt uns jedoch in die besonderen Verhältnisse
Roms ein und läßt uns ein Anliegen entdecken, das mit Afrika gemeinsam

ist: Die Beweisführung muß sich intensiver mit Pelagius beschäftigen,

da im Gegensatz zu Caelestius vorerst keine direkten Beweise für
sein häretisches Denken vorhegen. Damit ist die Frage gestellt, ob im
Sommer 418 die Urteilsbegründung immer noch auf den Römerbriefkommentar

und einige asketische Schriften des Pelagius abgestützt werden

darf, oder ob nicht unbedingt die Rechtfertigungsschriften
miteinbezogen werden müssen.

Marius Mercator bemüht sich um ein geschlossenes Bild der
Verurteilungsreihen und legt in seinen Zwischenbemerkungen die
theologischen Grenzlinien. Er kann jedoch kaum Anspruch erheben, die offizielle

Interpretation der römischen Kirche wiederzugeben, vor allem, da er
sich nur auf zwei Problemkreise festlegt: auf die Frage der Kindertaufe
und die Sterblichkeit des Menschen, obwohl die Tractoria des Zosimus

in den erhaltenen Fragmenten mindestens die Frage der Gnade
angeschnitten hat. Aber er kann sehr wohl die Meinung jener wiedergeben,
die die Verurteilung des Pelagius vorantrieben. Die Disposition des

Commonitoriums legt uns wieder nahe, daß die Verurteilung des Pelagius
nicht von jener seines Schülers Caelestius getrennt werden darf. Unmittelbar

nach dem Abschnitt über Caelestius, der seine Verurteilung in
Karthago, Konstantinopel und Rom festhält (ACO I, V, 1 p. 66,1-67,4),
folgt eine viel längere Sektion über Pelagius (67,5-70,2), weil erst noch

nachgeprüft werden muß, ob Pelagius wirklich verurteilt werden darf.
Es geht wie bei Augustinus um die Festlegung auf Sätze, die der Schüler
vertreten hat. Es wird daran erinnert, daß Innozenz den Pelagius auf
der Grundlage der Diospolisakten und auf afrikanische Einsprache hin
verurteilt hat (68,28-69,12). Der Freispruch auf Diospolis wird ebenfalls

63 pecc. orig. 17, 18.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 363

als gelungenes Täuschungsmanöver heruntergespielt, das durch eine

nachträgliche Verurteilung im Osten selbst berichtigt wird. Der Nachweis

der Häresie geschieht aufgrund der Bücher de natura), die unter
Innozenz zu einer ersten Verurteilung führen, und schließlich durch
Belege aus der Tractoria des Zosimus, die alle irgendwie nahelegen, daß

Pelagius die verurteilten Lehrsätze des Anklagelibellus von 411 und die

in Diospolis zusätzlich angeführten Sätze aus Aug. Ep. 156 ebenfalls

vertreten hat. Dieser Beweis wird direkt nur für den 11. Anklagepunkt
des Konzils von Diospolis (Die Sünde Adams hat nur ihm allein geschadet
und nicht dem ganzen Menschengeschlecht) in den Zwischenbemerkungen

zu Pel. Expos. Rom 5,12.14.15 (67,39—43) und für den 12. Anklagepunkt

(Das Gesetz führt ebenso zum Himmelreich wie das Evangelium)
in den Bemerkungen zu unserem Anhang D erbracht (69,8-70,1), während

für den 17. Anklagepunkt aus Aug. Ep. 156 (Auch die nichtgetauf-
ten Kinder haben das ewige Leben) nur gesagt wird, daß ihn Caelestius

vertreten hat (69,6-8). Die Festlegung der Häresie auf den 10.-18.
Anklagepunkt bringt eine deutliche Verkürzung der historischen Perspektive,

eine naiv anmutende Raffung der komplizierten theologischen und
kirchenpolitischen Ereignisse der Jahre 415^418. Die Nichtbeachtung
der Gnadenlehre, die in Diospolis ebenfalls zur Diskussion stand, und die

Augustinus in de gratia Christi erörtert, das völlige Schweigen über die
Kanones des Konzils von Karthago vom 1. Mai 418 - und dies im Jahre
428/430 - belegt ein weiteres Mal, daß in der römischen Kirche der Prozeß

anders geführt wurde, sich nicht mit den Rechtfertigungsschreiben des

Pelagius auseinandersetzt, wohl aber nach Übereinstimmung mit Afrika
sucht.

Die Ausklammerung der Rechtfertigungsschriften im römischen
Beweisverfahren kann ebenfalls im Glaubensbekenntnis einiger
norditalischer Bischöfe belegt werden. Ihr Schreiben an den Metropoliten
Augustinus von Aquileja wendet sich gegen die unrechtmäßige Verurteilung

des Pelagius und Caelestius - ohne sie zu nennen -, nachdem sich
beide durch Libelli gereinigt hätten. Die zahlreichen Anklänge und die

zum Teil wörtlichen Zitate aus den Glaubensbekenntnissen des Caelestius

und Pelagius, sowie aus den Rechtfertigungsschriften des Pelagius 64

geben uns zu verstehen, daß die Bischöfe nicht bereit sind, die von Zosimus

in der ersten Prozeßphase anerkannte Orthodoxie der beiden Verur-

64 Vor allem aus dem Brief an Innozenz und an Demetrias. Nachweise bei
O. Wermelinger: Rom und Pelagius (Anm. 4) p. 220-226.



364 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

teilten und ihrer Dokumente aufzugeben. Die eingereichten Schriften

garantieren die Orthodoxie der beiden, denn nach Ansicht der Interpellanten

verurteilen Pelagius und Caelestius sämtliche Häresien, die die

westliche Kirche bedrängt haben, und setzen sich insbesondere von der
manichäischen Lehre ab, indem sie jede Art von Sünde verwerfen, die
die Natur, die Ehe und die Neugeborenen belasten 65. Sie bekennen die

Notwendigkeit der Taufe für Kinder, für Erwachsene und für Kinder
getaufter Eltern. Und auch in der Frage um Gnade und Tod haben sie

sich genügend abgesichert, da für sie Adam Urheber des menschlichen
Todes ist, freilich ohne den Ursprung und das Wesen dieses Todes näher

zu bestimmen 66.

4. Das Verdikt des Zosimus

Die Tractoria spricht wirkliche Verurteilung aus. Die römische Kirche

hat mit Pelagius gebrochen und hält am Ausschluß fest, bis die
geforderten Vorleistungen erbracht sind 67. Die Unabhängigkeit des römischen
Urteils erweist sich in der vorläufigen Nicht-Beachtung der karthagischen
Kanones vom 1. Mai 418, die in Rom bekannt sein mußten, in der nur
teilweisen Übernahme des antipelagianischen Libells aus Aug. Ep. 186

und vor allem im Fehlen der Rechtfertigungsschriften des Pelagius. In
de gratia Christi et peccato originali versucht Augustinus die römische

Dokumentation durch eine kritische Neubeurteilung der Rechtfertigungsschriften

zu korrigieren. Die Divergenzen der beiden Dossiers erklären
sich aus taktischen und theologischen Gründen. Die römische Kirche
war nicht bereit, die zuvor als rechtgläubig anerkannten Schriften des

Pelagius nachträglich zu verurteilen. Dementsprechend entfallen pro
libero arbitrio, der Brief an Innozenz, das Libellus fidei und der Brief an
Konstantius. Der Demetriasbrief blieb wahrscheinlich unberücksichtigt,
weil kein Interesse bestand, die Familie der Ancii, die der römischen

65 Lib. fidei III, 9-22 (PL 48, 520-523).
66 Die kaiserliche Verurteilung wird nicht erwähnt. Man bleibt in der

kirchlichen Rechtssphäre im Unterschied zu Julian von Aeclanum, der die Interventionen
aus Ravenna als unrechtmäßige Eingriffe bekämpfen wird ; vgl. O. Wermelinger :

Pelagius und Rom (Anm. 4) 229-31. Bedenkenswerte Überlegungen zur Reaktion
Julians finden sich bei Y. M. Duval: Julien d'Eclane et Rufin d'Aquilée. REA 24

(1978) 243-271. Derselbe Autor gibt in seiner Rezension von CC 88 und 88A eine
Übersicht über Julians Werk: REA 25 (1979) 162-170.

67 Es sind die antipelagianischen Thesen aus Ep. 186 zu verurteilen; vgl.
O. Wermelinger: Rom und Pelagius (Anm. 4) p. 213.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 365

Kirche zu dieser Zeit Landgebiete in Asien zur Nutznießung überließ
und im übrigen seit jeher ängstlich um ihre Orthodoxie besorgt war, in
den Streit einzubeziehen oder gar zu diskriminieren68. Das gleiche

mag für Paulinus von Nola gelten, dessen Ansehen sich in der Invasionszeit

definitiv gefestigt hat 69.

So leidet die Tractoria seit Beginn an einer erheblichen Schwäche,
die Julian von Aeclanum und das Libellus einiger norditalischer Bischöfe
weidlich auszunutzen versuchen, jedoch ohne Erfolg 70. Worin liegt nun
nach dem Zeugnis der Tractoria die pelagianische Häresie? Die
Fragmente im Briefkorpus erlauben nur, den Grundtenor des römischen
Entscheides anzugeben, der sich der afrikanischen Position stark genähert
hat: Taufe als Nachlaß der Sünden in jedem Lebensalter; Notwendigkeit
des Bittgebetes und Bejahung der Heilsinitiative Gottes, wobei nicht
genau zu ersehen ist, wie stark das Individuum an die Sünde gebunden
wird, ob das Wesen der Adamssünde in der Verderbnis, der Schwächung
oder der Todesverfallenheit der menschlichen Natur hegt, und wie stark
die Eigenverantwortung innerhalb der Heilsinitiative zu veranschlagen
ist 71.

Die Anhänge belasten in erster Linie Pelagius. Ausgangspunkt sind
die Anklagethesen von 411 (Anhang A), die Pelagius in Diospolis verurteilt

hat. Pelagius kann also nicht nachgesagt werden, daß er die Caele-

stiusthesen lehrt. Die Anhänge B, C, D müssen nun dafür gutstehen, daß

Pelagius diese Thesen mindestens indirekt in seinen Schriften vertreten
hat. Um diese Verbindung deutlich zu machen, sind in den Auszügen aus
dem Römerbrief (Anhang B) Texteingriffe vorgenommen worden, die
das Grundanliegen des Pelagius überdecken. Es ist nicht mehr ersichtlich,

daß Pelagius im Fragenkomplex um die Adamssünde vorerst nicht
autoritativ entscheiden wollte und in den Syllogismen zu Rom 5,15 jene
anthropologischen Konsequenzen zur Diskussion stellte, die er bis anhin
nicht gezogen hatte oder nicht ziehen wollte. Doch ist man 418 nicht
mehr bereit, das Werk als Diskussionsbeitrag gelten zu lassen, wie es

Augustinus in seiner ersten Einsichtnahme 412 in de peccatorum meritis
et remissione III noch verantworten konnte, als er sich mit der Feststel-

68 Vgl. Coelestin, ep. 23,6 Coll. Veron. 23, 6 ed. ACO II, 1 p. 90 und
PLRE I, 732/733.

69 Vgl. P. Courcelle: Histoire littéraire des grandes invasions germaniques.
Paris 1964, p. 56f, und C. P. Hammond: The Last Ten Years (Anm. 9).

70 Dazu Y. M. Duval: Julien d'Eclane (Anm. 66).
71 Vgl. O. Wermelinger: Rom und Pelagius (Anm. 4) p. 214-218.

24



366 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

lung begnügte, daß keine expliziten Verbindungen mit den Thesen in de

peccatorum meritis et remissione 7-71 vorliegen und Pelagius in Expos.
Rom 5,12-18 durchwegs in orthodoxem Sinne interpretiert werden
kann 72.

In den Syllogismen von Rom 5,15 wird nun ein anthropologischer
Krisenherd sichtbar, der sich in mehrere Fragenkomplexe aufspaltet und
zuvor in den Pauluskommentaren des Ambrosiaster, in Origenes-Rufinus
und im anonym überlieferten Kommentar der Budapester Handschrift,
sowie im Liber de fide Rufin des Syrers in spannungsgeladenen, nicht
harmonisierten Aussagen zu Adamssünde, Todesverfallenheit des

Menschen, Kindertaufe, Ursprung der Seele und Wesen der Vollkommenheit
anklingt73.

Die Anklagethesen von 411 sind ein Abgrenzungsversuch gegenüber
einer Pauluslektüre, die aus einer antimanichäischen Tendenz heraus
allzusehr auf die natürliche Unschuld des Menschen aus ist und jede Schwächung

oder Veränderung der menschlichen Grundgegebenheiten durch
Sünde oder Tod ausschließt (These 1-4)74 ; die beiden restlichen Anklagen

sind ein Nachhall der Diskussionen zu Römer 7, die dem Menschen-

72 pecc. mer. et rem. III, 4, 9. Nur die Interpretation von Rom 5, 12 befriedigt

Augustinus nicht. Ohne auf Einzelheiten einzugehen meint er, daß mögliche
Unklarheiten durch Rom 5, 18 behoben sind (III, 4, 8-9). Im zusammenfassenden
Kapitel III, 11, 19 erinnert Augustinus an die Auslegungsprinzipien in Buch I.
Dort hat er, herausgefordert durch die Einwände der Gegner, die Exegese von
Rom 5, 12 nach zwei Seiten hin abgesichert. Einmal ist die Stelle nicht vom Tod
der Seele, sondern vom leiblichen Tod zu verstehen (I, 8, 8) und zum andern
verlangt die Stelle, gleichgültig ob «in quo» auf die Sünde oder auf Adam bezogen
wird, daß hier von Weitergabe (tradux) und nicht von Nachahmung (imitatio) die
Rede ist (I, 10, 11 und 13, 18). Über Römer 5, 12 bei Augustinus orientiert A. de
Veer in BA 23 (1974), note compl, 20 p. 734—740 mit Bibl.

73 Nachdem E. TeSelle die Vorgeschichte der Kontroverse ausführlich
dargestellt hat und den Ansatz des Pelagius innerhalb der römischen Fragestellungen
wertete, kann auf eine Diskussion verzichtet werden (Anm. 6). Anzufügen ist nur,
daß der von H. J. Frede in einer Budapester Handschrift neuentdeckte
Pauluskommentar, der zwar nicht mehr vollständig vorliegt, sowohl als eine Quelle für
Pelagius wie für Pseudo-Hieronymus anzusehen ist. Dort ist in Anlehnung an
Ambrosiaster die Universalität der Sünde betont, die auch die Kinder trifft. Sie sind
zwar nicht Sünder wie Adam, weil sie kein Gebot übertreten haben. Doch haben
sie propria peccata, die aus der Schwäche ihrer Natur erklärt werden (Rom 43A und
44A) : vgl. H.J.Frede: Ein neuer Paulustext und Kommentar. Bandl:
Untersuchungen. Freiburg 1973. Band II : Die Texte. Freiburg 1974 Aus der Geschichte
der lateinischen Bibel 7-8). Band I, 222-226 stellt die Unterschiede zu Pelagius
zusammen.

74 Pelagius lehnt in de natura jede Schwächung oder Veränderung der menschlichen

Natur ab, vgl. de nat et grat. 19, 21 und 21, 23 und Demetriabriej Kap. 2-8.



D as Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 367

geschlecht vor Christus die gleichen Heilschancen zuweist wie den
Menschen unter dem neutestamentlichen Gesetz 75.

Im Anhang B spricht nun die Tractoria ihr Verdikt über die pela-
gische Auslegung von Rom 5,12-15, die, wie eine Zwischenbemerkung
des Marius Mercator nahelegt, nicht mehr von den Syllogismen in Rom
5,15 getrennt werden darf. Die Intention der Tractoria ist somit klar:
Pelagius entspricht in allen Punkten den Anklagen von 411, die er trotz
seiner Beteuerungen in seinen Schriften lehrt. Er leugnet wie die syllo-
gistischen Beweisgänge das peccatum originale unter dem zweifachen

Aspekt der tradux peccati (Syllogismus 1 und 2) und der tradux mortis

(Syllogismus 3). Am deutlichsten ist dies bei Augustinus nachzulesen.

In de peccatorum meritis et remissione III hat er Pelagius diese Einwände
nicht als persönliche Meinung angelastet. Zweimal betont er, daß sie

nicht ex sua, sed ex aliorum persona stammen, daß sich hier eine Anfrage,
eine Unsicherheit verbirgt, so wie sich Pelagius ebenfalls nicht auf die
tradux animae festlegt76. In de peccato originali wird auf das Zeugnis
Roms hin angenommen, daß er offen gelehrt hat, was er im Kommentar
als fremde Meinung vertrat 77. In Ep. 190,22 schließlich wird nicht mehr
unterschieden, und die Einwände werden als direkte Meinung des Pelagius

ausgegeben 78. Dem stimmt, wie wir gesehen haben, Marius Mercator
bei, während der Praedestinatus den ersten und zweiten Syllogismus
Caelestius zuweist 79. Bei Vinzenz von Lerinum leugnet Caelestius die

Schuldverfallenheit des Menschen, während Pelagius die aktbezogene
Gnade nicht zugeben will 80. Wenn nun die Syllogismen zu Rom 5,15

75 Vgl. Augustinus, grat. Christi 39, 43. Damit ist die Frage nach der
Vollkommenheit verbunden, die nicht nur im asketischen Kontext gesehen werden
darf. R. F. Evans: One and Holy. The Church in the Latin Patristic Thought. London
1972, p. 96 hat den Zusammenhang mit dem Wesen der Kirche aufgezeigt. C. Gar-
cia-Sanchez hat p. 47 ff diese Überlegungen weitergeführt (Anm. 35). E. TeSelle
(Anm. 6) hat p. 64 f auf das Libellus fidei Rufin des Syrers verwiesen, das im zweiten
Anathem wahrscheinlich gegen Jovinian polemisiert: «Qui dicunt quemvis sanctum
virum et profetalem et apostolicum sine dei auxilio posse esse perfectum, anathema
sint» ACO I, V, 1 p. 4).

76 pecc. mer. et rem. III, 35-6 und III, 10, 18 (für tradux animae).
77 pecc. orig. 21, 24 (Anm. 55 Text).
78 Ep. 190, 22 (CSEL 57, 158) : «nam Pelagii de hac re argumentatio, quae

inter alia eius damnabilia etiam litteris apostolicae sedis adiuncta est, ita se
habet» (Forts. S. 346).

79 Predestinatus : haeres. 88 (PL 53, 617-619).
80 Commonitorium 34: «Quis enim umquam ante profanum illum Pelagium

tantam virtutem liberi praesumpsit arbitrii, ut ad hoc in bonis rebus per actus
singulos adiuvandum necessariam dei gratiam non putaret Quis ante prodigiosum



368 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

zum Interpretationsschlüssel der pelagischen Pauluserklärung in Rom 5

werden, dann wird begreiflich, daß sie in der Bearbeitung des

Pauluskommentares durch Pseudo-Hieronymus entfallen 81.

Durch diese Neubeurteilung des Pelagiuskommentars geraten sein

ursprüngliches Suchen und seine Nuancen in den Verdacht des Zweideutigen

und Verwerflichen und fallen schließlich unter das Verdikt der
Häresie. Aber während Augustinus die mündlichen Zusicherungen aus
dem Jahre 418 durch Vergleiche mit unmittelbar zuvor entstandenen
Schriften als leeres Gerede ausgibt und seine Beurteilung durch strenge
Textvergleiche stützt, erscheint der römische Beweisgang in der Tractoria
eher primitiv; es wird an weit zurückliegende Diskussionen erinnert, und
dieses Material aus dem römischen Aufenthalt des Pelagius mit manipulierten

Texten seiner Rechtfertigungsschriften in Verbindung gebracht.

discipulum eius Caelestium reatu praevaricationis Dei omne humanuni genus dene-
gavit adstrictum

81 In anderen Manuskripten, Paris MS 653 und St. Gallen 73 finden sich Zusätze

vgl. A. Souter: Pelagius's Expositions vol. I p. 45^18 (Anm. 11).


	Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zoismus

