Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zoismus
Autor: Wermelinger, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761313

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OtrT0o WERMELINGER

Das Pelagiusdossier in der Tractoria
des Zosimus

In den Schriften des Marius Mercator, die uns in der Collectio Pala-
tina (Cod. Vat. Lat. 234) erhalten sind, finden sich wichtige historische
Informationen zum pelagianischen Streit 1. Aus eigenem Erleben berich-
tet Marius Mercator iiber die Aktivititen des Julian von Aeclanum in
Italien in den Jahren 418419, und, was besonders hervorzuheben ist, in
seinem Commonitorium super nomine Caelestii liegt zum ersten Mal eine
Zusammenstellung der Ereignisse von den Anfingen (a.411) bis zum
Konzil von Ephesus (a. 431) vor 2. Obwohl Marius Mercator dem Vor-
wurf einer einseitigen Darstellung und Manipulation der Quellen nicht
entgehen kann und eine Verquickung von nestorianischer und pelagia-
nischer Héaresie mindestens suggeriert wird, ist die Dokumentation, mit

1 Kiritische Ausgabe der Schriften durch E. Scawartz in ACO 1, V, 1 S. 3-70.
Damit sind die Editionen J. GArNIERs (PL 48) und Bavruzius’ iiberholt. Immer
noch lesenswert sind hingegen die Septem dissertationes quibus integre continetur
Historia Pelagiana (PL 48, 255-698). Die Schriften des Marius Mercator verdanken
ihr Uberleben einem Zufall. Hundert Jahre nach der ersten Veréffentlichung (433)
wurden sie zu Beginn des Dreikapitelstreites durch die Sammeltatigkeit eines sky-
tischen Monches aus dem Kreis des Johannes Maxentius wieder zugdnglich gemacht
und fanden ihren Platz in einer antinestorianischen, antiorigenistischen und anti-
theodoretischen Sammlung. Vgl. dazu E. Scawartz in ACO I,V,1 S.9-10 und
ELTESTER s. v. Marius Mercator in PW 14 (1931) 1831-35.

2 Uber Julian v. a. im Commonitorium adversum haeresim Pelagii et Caelestii
vel etiam scripta Tuliani = Collect. Palatina 7 (ACO I,V,1 S. 9ff) Das Commoni-
torium super nomine Caelestits = Collect. Palatina 35-36 in ACO I,V, 1 S. 65-70.
Inhaltsangabe bei S. PRETE: Mario Mercatore polemista antipelagiano. Torino 1958,
S. 35-48.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 337

der er arbeitet, durchaus vertrauenswiirdig 3. Das Commonaitorium super
nomine Caelestii ist unsere wichtigste Quelle fiir die Rekonstruktion der
verlorenen Tractoria des Zosimus. Dieses umfangreiche Dokument, das
im Frithsommer 418 als Zirkularschreiben an die Metropolitankirchen
des Ostens und an die maBgebenden Bischofssitze des Westens versandt
wurde, um die Definitivsentenz der rémischen Kirche im ProzeB gegen
Pelagius und Caelestius anzuzeigen und alle Welt aufzufordern, mit eigen-
hdndiger Unterschrift dem romischen Urteil beizutreten, bestand aus
einem Hauptteil, einem Verurteilungslibell und einem Anhang mit ur-
teilsbegriindenden Dokumenten #. Der Briefkorpus ist bei Augustinus,
Prosper und im Indiculus mit drei Fragmenten vertreten. Er rechtfertigt
die Anndherung der rémischen Position an die afrikanische Beurteilung
der pelagianischen Lehren. GroBere Ausziige aus dem Dokumententeil,
der sich an die schriftlich zu verurteilenden Thesen anschlof, sind nur
bei Marius Mercator erhalten. Es handelt sich um die Erklirung des
Pelagius zu Rém 5,12-15 (B), um einen nicht ndher bezeichneten Trak-
tat (C) und um ein Schreiben an die Witwe Livania (D). An der Spitze
der urteilsbegriindenden Dokumente standen wahrscheinlich die sechs
Anklagepunkte, die der maildndische Diakon Paulinus fiir das kartha-
gische Konzil von 411 gegen Caelestius aufgestellt hat (A) 3.

Es sei hier der Versuch unternommen, aus dem Dokumententeil des
Briefanhanges die drei Ausziige aus den Schriften des Pelagius in ihrer
theologischen Bedeutung zu werten und ihre Pridsenz in der Tractoria
zu begriinden. Die vorliegende Untersuchung muB sich auf Probleme

3 Die Parallelen werden bewuBt ausgezogen bei Cassianus: De inc. I, 3
(CSEL 17, 239ff) und bei ProspPER: Chronicon a. 431 (ed. Mommsen 473) und Epi-
taphium (PL 51, 153). Siehe die Diskussion bei M. TH. DisDIER: Le pélagianisme
au concile d’'Ephése, in: Echos d’Orient 34 (1931) 314-333, bes. 323ff, und bei J.
SpEIGL: Der Pelagianismus auf dem Konzil von Ephesus, in: AHC 1 (1969) 1-14.
bes. 41.

+ Belege bei O. WERMELINGER: Rom und Pelagius. Stuttgart 1975 = PuP
Bd. 7, S. 209-214; 307-308.

5 Martus MERcATOR: Commonitorium super nomine Caelestit = Collect.
Palat. 36 (ACO1,V, 18S. 66, 34-67, 3): «In quibus et ipsa capitula de quibus accusa-
tus fuerat, continentur et omnia causa tam de Caelestio supra scripto quam de Pela-
gio magistro eius praviore videtur esse narrata, quorum scriptorum et nos hic
habemus exemplaria et ad orientales ecclesias, Aegypti diocesin et Constanti-
nopolim et Thessalonicam et Hierosolima similia eademque scripta ad episcopos
transmissa esse suggerimus.» Ob auch die Akten der konzilidren Verhandlungen
von 411 (Karthago) und 415 (Diospolis) sowie der Briefwechsel der Afrikaner mit
Innozenz (int. Augustinus ep. 175-177 und 181-183) einbeschlossen waren, kann
nicht mit Sicherheit belegt werden.



338 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

beschrinken, die in den Ausziigen A bis D gegeben sind. Verschiedene
neuere Arbeiten, so von G. Bonner, G. Martinetto, H. I. Marrou, F. Re-
foulé und E. TeSelle haben mit nicht geringem Erfolg das theologische
Klima Roms im beginnenden fiinften Jahrhundert und die Entwick-
lungstendenzen in einem noch grundsitzlich offenen, pluralistisch orien-
tierten Diskussionsfeld aufzuzeigen vermocht ¢. Die Frage nach den
Quellen und der Vorgeschichte der Kontroverse wird im Abschnitt iiber
die Textgestaltung und in der anschlieBenden Beurteilung nicht eigens
thematisiert werden.

I. TEXT UND UBERSETZUNG DER ANHANGE

A. Die Anklagepunkte aus dem Libellus des Diakons Paulinus 7

1. Adam mortalem factum, qui sive peccaret sive non peccaret, moriturus
fuisset:
2. Quoniam peccatum Adae ipsum solum laesit et non genus humanum,
. quoniam parvuli qui nascuntur in eo statu sunt, in quo Adam fuit
ante praevaricationem,
4. Quoniam neque per mortem vel praevaricationem Adae omne genus
hominum moriatur neque per resurrectionem Christi omne genus
hominum resurgat,
quoniam lex sic mittit ad regnum caelorum quomodo et evangelium,
. quoniam et ante adventum domini fuerunt homines impeccabiles,
id est sine peccato.
1. Adam ist sterblich erschaffen und hitte sterben miissen, ob er nun
gesiindigt habe oder nicht:

w

o w

6 G. BONNER: Rufinus of Syria and African Pelagianism, in: AugSt 1 (1970)
31-47; DERs.: Augustine and Modern Research on Pelagianism. Villanova 1970 =
The Saint Augustine Lectures Series 1970. H. I. MARROU: Les attaches orientales
du Pélagianisme, in: Académie des Inscriptions et Belles Lettres. Comptes rendus
des séances de 'année 1968 (1969) 461-472. G. MARTINETTO: Les premiéres réactions
antiaugustiniennes de Pélage, in: REA 17 (1971) 83-117. F. REFoULE: La datation
du premier concile de Carthage contre les Pélagiens et du Libellus fidei de Rufin, in:
REA 9 (1963) 41-49. E. TESELLE: Rufinus the Syrian, Caelestius, Pelagius: Explo-
ration in the Prehistory of the Pelagian Controversy, in: AugSt 3 (1972) 61-95.

7 MARIUS MERCATOR: Comm. sup. nomine Caelestii = Collect. Palat. 35 (ACO
I,V,1 S.66.9-17). Der sechste Anklagepunkt bringt einen theologischen Neolo-
gismus «impeccabilis», der noch 433 erklirt werden muB. In der Anklageschrift von
411 stand sicher «sine peccato». Zum Begriff «impeccabilis», der seit GELLIUS:
Noct. Att. 17, 19, 6 den griechischen Ausdruck davapdptrnTtog wiedergeben kann,
siche H. Mart1: Ubersetzer der Augustin-Zeit. Miinchen 1974 = Studia et Testi-
monia Antiqua XIV, S. 299.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 339

2. Weil Adams Siinde nur ihm selbst geschadet hat und nicht dem ganzen
Menschengeschlecht,

3. weil die neugeborenen Kinder im selben Zustand sind wie Adam vor
dem Fall,

4. weil aufgrund des Todes und des Siindenfalles Adams nicht das
ganze Menschengeschlecht sterbe, wie auch aufgrund der Auferstehung
Christi nicht das ganze Menschengeschlecht auferstehe,

5. weil das Gesetz ebenso zum Himmelreich fithrt wie das Evangelium,

6. weil es auch vor der Ankunft des Herrn Menschen ohne Siinde gab.

Diese Sitze nehmen insofern eine Sonderstellung ein, als sie auf
afrikanischem Boden als Thesen des Caelestius formuliert und unter
Anklage gestellt wurden, wihrend die Anhidnge B, C, D Pelagius selbst
angelastet werden, ohne je Gegenstand einer Verurteilung gewesen zu
sein. Die Verbindung der Caelestiusthesen mit den Ausziigen aus den
Pelagiusschriften ist das Ergebnis der einzelnen ProzeBphasen, in denen
die Orthodoxie des Pelagius von der Verurteilung dieser Sdtze abhingig
wird und seine Schriften immer wieder auf Parallelaussagen hin durch-
mustert werden. Der Fragenkatalog zu den verschiedenen Problemkrei-
sen wie Sterblichkeit und Siinde, Zustand der Neugeborenen und Not-
wendigkeit der Kindertaufe, und schlieBlich das Verhdltnis von Altem
und Neuem Testament mit der heilsgeschichtlichen Stellung des Men-
schen in den verschiedenen Heilsetappen ist nach den Protokollausziigen
bei Augustinus in Rom ebenso aktuell wie in Afrika & Wir kénnen uns
hier beschrianken, auf die Tatsache einer komplexen romischen Frage-
stellung hinzuweisen, die zu Ende des vierten Jahrhunderts unter an-
derem durch die Origenesrenaissance und durch das Gespriach mit einer
neuerstarkten paganen Kulturszene bedingt ist °.

Die nun folgenden Abschnitte B, C, D aus den Pelagiusschriften,
denen unser Hauptaugenmerk gilt, werden uns in vermehrtem Male
mit den theologischen Kontroverspunkten bekannt machen, die romische
Interessen widerspiegeln.

8 AUGUSTINUS: pece. ovig. 2—4 (CSEL 42, 167-169).

9 Zur Origenes-Renaissance vgl. B. STUDER: Zur Frage dev dogmatischen

Terminologie in der lateinischen Ubersetzung von Ovigenes’ De Principiis, in:
Epektasis. Mél. J. Daniélou. Paris 1972, S.403-414, und C. P. HAMMOND: The
Last Ten Years of Rufinus’ Life and the Date of His Move South from Aquileja, in:
JThSt 28 (1977) 372-429. Zur paganen Gesellschaft mit weiterfithrender Literatur
vgl. J. F. MATTHEWS: Western Avistocracies and Imperial Court A.D. 364-425.
Oxford 1975 und CH. PieTRI1: Roma Christiana. Rechevches sur I’Eglise de Rome,
son organisation, sa politique, son idéologie de Miltiade a Sixte I1I (3171-440) vol.
I-1II. Paris 1976 = BEFAR 224.



340

Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

B. Aus dem Rémerbriefkommentar des Pelagius 10

10

15

20

25

30

35

40

(in epistula igitur quae est ad Romanos, cum ad illa loca venisset,
ubi vas electionis ita loquitur: propierea sicut per unum hominem in
hunc mundum peccatum intravit et pev peccatum mors, et ita in omnes ho-
mines mors pertransitt [Rém 5,12], hactenus credidit exponendum
-quem librum eius habemus et proferimus ad convincendum inimi-
cum eius errorem- ita ergo idem ait:)

Pey unum hominem peccatum intravit in mundum et per peccatum mors
(R6m 5, 12a). exemplo, inquit, seu imagine usus est, quia sicut cum
non esset peccatum, per Adam subintravit, sic et cum non reman-
sisset iustitia apud aliquem, vita per Christum reparata est. ef in
omnes homines mors pertransiit (Ré6m 5,12b), cum sic, inquit, qui
peccant, similiter et moriuntur. neque enim aut in Abraham aut Isaac
aut Iacob mors pertransiit, de quibus dominus ait: ki omnes vivunt
(Lk 20, 38). hic autem, inquit, propterea dicit omnes mortuos, quo-
niam in multitudine peccatorum non excipiuntur nec pauci iusti,
sicut et ibi inquit: non est qui faciat bonitatem ; non est usque ad unum
(Ps 14, 1) et iterum illud inquit: ommnis homo mendax (Ps 115, 11).
aut certe in illos omnes pertransiit, inquit, qui humano ritu, non
caelesti sunt conversati.

Et post pauca: Sed regnavit mors ab Adam usque ad Moysen etiam in
eos qui non praevarvicaverunt in similitudinem praevaricationis Adae
(R6m 5, 14a) sive cum non esset, inquit, qui inter iustum et iniustum
discerneret, putabat mors se omnium dominari, sive in eos qui man-
datum tamquam Adam praevaricati sunt, hoc est de filiis Noe,
quibus praeceptum est ut animam in sanguinem non manducarent
(cf. Gen 9, 4) et de filiis Abraham, quibus circumcisio mandata est,
sed et in eos qui praeter mandatum legem contempserant naturalem.
qui est forma futuri (R6m 5, 14b), quoniam, inquit, sicut Adam praeter
coitum a deo formatus est, sicut et Christus ex virgine fabricante
spiritu sancto processit; sive, sicut quidam dicunt, forma a contrario,
hoc est ut sicut ille caput peccati, sic iste caput iustitiae sit. sed non
sicut delictum, ita et donum (R6m 5, 15a), ne in forma, inquit, aequali-
tas putaretur. si emim in unius praevavicatione multi moviui sunt,
multo magis donum et gratia dei per unum hominem Christum in
multos abundavit (R6m 5, 15b); plus valuit, inquit apostolus, gratia
in vivificando quam peccatum in occidendo, quia Adam se solum et
suos posteros interfecit, Christus vero et eos qui tunc erant in corpore,
et hos qui postea futuri erant, liberavit.

Hi autem, inquit, qui contra traducem peccati sentiunt, aliter eos,
qui defendunt traducem, inpugnare conantur.

10 PELAGIUS in Marius Mercator: Comm. super nom. Caelestii = Collect. Palat.

36 (ACO1I,V,18.67.13-39 und 67.44-68.9).



45

50

Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 341

(1) si peccatum, inquit, Adae etiam non peccantibus nocuit, ergo et
Christi iustitia non credentibus prodest, quoniam similiter, immo
plus dicit apostolus per unum liberari quam per unum ante perierunt.
(2) deinde dicunt, inquit: si baptismus mundat antiquum illud veterno-
sumque peccatum, qui de duobus baptizatis nati fuerint, debent hoc
carere peccato; non enim potuerunt ad posteros transmittere, quod
ipsi minime habuerunt.

(3) in hoc addunt, inquit, quoniam si anima non est ex traduce,
sicut nec est, sed sola caro habet traducem peccati, sola et poenam
meretur. iniustum est enim ut hodie nata anima non ex massa Adae
tam antiquum peccatum portet alienum, quia nec rationabile est
ut deus qui propria peccata dimittit, unum inputet alienum.

(Im Romerbrief nun, als er zu jener Stelle kam, wo das Gefdl3 der
Erwdhlung sagt: Wie also durch einen Menschen die Siinde in diese
Welt kam und durch die Siinde dev Tod, und so der Tod auf alle Men-
schen iberging [Rom 5, 12], glaubte er, bis hierher auslegen zu miissen
— wir haben sein Buch und zeigen es vor, um seinen gefihrlichen Irr-
tum unwiderlegbar zu beweisen — Er sagt ndmlich folgendes:)
Durch den einen Menschen kam die Siinde in die Welt und durch die
Siinde der Tod (Rém 5,12a): Das ist beispielhaft, sagt Pelagius,
oder bildlich gesprochen; das hei3t, wie der Tod, als noch keine Siinde
war, sich durch Adam eingeschlichen hat, so ist das Leben, als bei
keinem mehr Gerechtigkeit war, durch Christus wiederhergestellt
worden. Und dev Tod ging auf alle Menschen iiber (R6m 5, 12b):
Das will nach Pelagius heien: Weil jene, die siindigen, ebenso den
Tod erleiden. Denn der Tod ging weder auf Abraham noch auf Isaak
noch auf Jakob iiber, von denen der Herr sagt: Diese alle leben
(Lk 20, 38). Deswegen sagt Paulus hier nach Pelagius, es seien alle
gestorben, weil in der Menge der Siinder die wenigen Gerechten nicht
ins Gewicht fallen, wie es auch an jener Schriftstelle hei3t: Keiner ist,
der Gutes tut, nicht einmal einer (Ps14,1) und wiederum sagt die
Schrift: Jeder Mensch ist ein Liigner (Ps 115, 1). Oder sicherlich ging
der Tod auf all jene iiber, sagt Pelagius, die auf menschliche und nicht
auf himmlische Weise lebten.

Und etwas spater: Doch es herrschte der Tod von Adam bis Moses auch
in jenen, die nicht mit der gleichen Ubertretung wie Adam gesiindigt
haben (R6m 5, 14a): Dies erklirt Pelagius so: Entweder: Solange
niemand dagewesen sei, der zwischen Gerechten und Ungerechten
unterschieden habe, glaubte der Tod iiber alle zu herrschen. Oder:
es habe (der Tod) sowohl in jenen (geherrscht), die gleich Adam ein
Gebot iibertreten haben — und das gilt fiir die S6hne Noes, denen
geboten war, die Seele nicht zusammen mit dem Blut zu essen (vgl.
Gen 9, 4), und fiir die Sohne Abrahams, denen die Beschneidung
aufgetragen war (vgl. Gen 17, 10f) — als auch in jenen, die auBer-
halb des Gebotes das Naturgesetz verachtet hatten.

Ey ist das Bild (Typos) des Kommenden (RO6m 5,14b). Das heil3t



342

Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

nach Pelagius: So wie Adam ohne fleischliche Vereinigung von Gott
geschaffen wurde, so ist auch Christus durch die Tat des Heiligen
Geistes aus einer Jungfrau hervorgegangen; oder wie einige sagen:
ein Gegenbild (Antitypos), das hei3t: wie jener das Haupt der Siinde
ist, so ist dieser das Haupt der Gerechtigkeit.

Doch nicht wie der Fall, so auch die Begnadigung (Rém 5,15a),
damit nicht, sagt Pelagius, eine Gleichheit in der Bildfunktion
angenommen wird. Wenn ndmlich durch die Ubertretung des einen,
die vielen gestorben sind, wieviel mehr ist die Gabe und die Gnade Golles
durch den einem Menschen Christus in den Vielen veich geworvden
(R6m 5, 15b) Mehr vermochte die Gnade im Lebendigmachen als
die Siinde im Té6ten, sagt der Apostel, denn Adam hat sich und seine
Nachkommen zugrunde gerichtet, Christus aber hat sowohl jene
befreit, die damals lebten, als auch jene, die nachher kommen wiirden.
Jene aber, sagt Pelagius, die gegen eine Ubertragung der Siinde sind,
versuchen jene, die eine Ubertragung verteidigen, auf noch andere
Weise anzugreifen:

(1) Sie behaupten nach Pelagius: Wenn Adams Siinde auch denen,
die nicht siindigen, geschadet hat, so niitzt die Gerechtigkeit Christi
auch denen, die nicht glauben, da ja nach der Aussage des Apostels
in gleicher Weise, ja sogar in hoherem MaBe, durch den einen gerettet
werden als zuvor durch den andern verloren gingen.

(2) Im weiteren sagen sie nach Pelagius: Wenn die Taufe jene alte
und eingeschlafene Siinde reinigt, dann diirfen die Kinder zweier
Getaufter diese Siinde nicht mehr haben; denn sie konnten nicht an
die Nachkommen weitergeben, was sie selbst iiberhaupt nicht gehabt
haben.

(3) Sie fiigen schlieBlich nach Pelagius hinzu: Wenn die Seele nicht
aus der Fortpflanzung stammt, und das ist richtig, sondern nur das
Fleisch, ist auch nur dieses von der Ubertragung der Siinde betroffen
und verdient allein die Strafe. Denn es ist ungerecht, wenn eine heute
geborene Seele, die nicht aus der (Erb)masse Adams stammt, eine
so alte und fremde Siinde an sich tragt, da es unverniinftig ist, wenn
Gott, der die eigenen Siinden vergibt, eine fremde anrechnen wiirde.

Bemerkungen zum Text

a) Zeile 1-19

Bei der Sichtung des Uberlieferungsbestandes des Pelagiuskommen-

tars hat sich A. Souter ausgiebig mit den Belegen bei Augustinus und
Marius Mercator beschiftigt. Eine tibersichtliche Darstellung in Tabellen-
form beriicksichtigt einmal die Zitation (die Beweisginge in Expos.
Rém 5,15. Hier Zeile 39-52) und die zwei Paraphrasen (zu Expos.
R6m 9,16 und 1 Kor 7,14) im Werk des Augustinus. In einem weiteren



343

Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Schritt werden die Ausziige zu Pelagius Expos. R6m 5,12-15 bei Marius
Mercator mit dem Codex Augiensis CXIX und dem Codex Baliolensis,
den reinsten Pelagiuszeugen, parallel gesetzt 1. Die verbalen Differenzen
glaubt Souter durch die Ubersetzungsarbeit des Marius Mercator erkliren
zu miissen. Bei der Ubertragung des griechischen Originals ins Latei-
nische habe Marius Mercator den Pelagiustext nicht nachgepriift und
gebe deshalb nicht die ipsissima verba des Pelagius wieder 2. Diese An-
sicht ist nicht einfach von der Hand zu weisen. Nachdem aber Souters
minutiése Untersuchungen zur Textgeschichte des Kommentars den
Nachweis erbracht haben, daB sich der Pelagiustext schon frith durch
eine Reihe von Interpolationen und Kiirzungen in verschiedene Uber-
lieferungsstrange aufgespalten hat, ist zu fragen, ob Marius Mercator
aus einem bereits kontaminierten Exemplar zitiert, oder ob die zum Teil
subtilen Texteingriffe nicht anders gelagert sind als in den sonst bekann-
ten Bearbeitungen 3. F. Klasen vertrat 1885 die Ansicht, daB Marius
Mercator die Tractoria beniitzt und nicht den verfiigbaren Kommentar
ausschreibt 1. Ein Textvergleich wird diese These erhdrten.

Marius Mercator

1. Per unum hominem peccatum
intravit in mundum et per peccatum
mors (R6m 5, 12a). exemplo seu
imagine usus est, quia sicut cum non
esset peccatum, per Adam sub-
intravit, sic et cum non remansisset
tustitia apud aliquem, vifa per Chri-
stum reparata est.

Pelagius (ed. Souter p. 45)

1. Per unum hominem peccatum
in hunc mundum intravit et per
peccatum mors (Rém 5, 12a) exem-
plo vel forma. quo modo cum non
esset peccatum, per Adam advenit,
ita etiam cum paene apud nullum
iustitia remansisset, per Christum
est revocata. et quomodo per illius

11 A. SOUTER: Pelagius's Expositions of Thirteen Epistles of St. Paul. Cam-
bridge 1922-1931 = Texts and Studies vol. IX; hier vol. I S. 34-48. Ergédnzend
dazu: H. J. FREDE: Pelagius, der irische Paulustext, Sedulius Scottus. Freiburg

1961 S. 9ff.
12 A, SOUTER, op. cit. vol. I, S. 44.

13 So in Paris Ms 653, St. Gallen 73 und die Pseudo-Hieronymus Gruppe.

Cassiodor besitzt Mitte des sechsten Jahrhunderts noch einen reinen Pelagiustext,
den er orthodox bearbeitet (PL 68, 413-686). Die erwahnten Manuskripte sind be-
schrieben bei A. SOUTER (Anm. 11) vol. I passim.

14 F. KLASEN: Pelagianistische Commentare zu den 13 Briefen des Hl. Paulus,
in: ThQ 67 (1885) 244-317; 531-577; hier S. 275 Anm. 2. KLASEN bestreitet S. 275-
277 zu Unrecht, daB Marius Mercator den Pelagiuskommentar nicht besessen habe.
Vgl. ACO 1I,V,1 S.67.12: quem librum eius habemus et proferimus ad convin-
cendum inimicum eius errorem.



344 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

2. Et in omnes homines mors per- peccatum mors intravit, ita per
transiit (R6m 5, 12b) huius iustitiam vita est reparata.

Cum sic qui peccant, similiter et 2
moriuntur; neque enim aut in
Abraham aut Isaac aut Iacob mors
pertransiit, de quibus dominus ait:
hi omnes vivunt (Lk 20, 38) hic
autem propterea dicit omnes mor-
tuos, quoniam in multitudine pecca-
torum non excipiuntur pauci iusti,
sicut et ibi: non est qui faciat boni-
tatem, non est usque ad unum
(Ps14,1) et iterum illud: omnis
homo mendax (Ps115,1) aut certe
in illos omnes pertransiit qui humano
ritu, non caelesti sunt conversati.

. et ita in omnes homines mors
pertransiit, in quo omnes pecca-
verunt (Rém 5, 12bc) dum ita pec-
cant, et similiter moriuntur: non
enim in Abraham et Isaac et Iacob
pertransiit, de quibus dicit dominus:
omnes enim illi vivunt (Lk 20, 38)
hic autem ideo dicit omnes mortuos
quia in multitudine peccatorum non
excipiuntur pauci iusti, sicut ibi:
non est qui faciat bonum non usque
ad unum (Ps 14, 1) et omnis homo
mendax (Ps115,1). sive: in eos
omnes pertransiit qui humano et
non caelesti ritu vivebant.

Zu 1: Durch die Verkiirzung der doppelten Antithese peccatum/iu-
stitia und mors/vita zu einer dreigliedrigen Gedankenbewegung (pecca-
tum-iustitia-vita) bei Marius Mercator geht die ausgewogene Klarheit
des Kommentars verloren. Es ist zwar immer noch deutlich, da das
Leben in Christus durch die iustitia qualifiziert ist und die Gerechtigkeit
das Fundament der christlichen Existenzweise ist, aber der ursichliche
Zusammenhang zwischen Adamssiinde und Seelentod ist nicht mehr
ausgesprochen 3. Schwerwiegender ist die Ersetzung des «paene» (als
kaum einer noch gerecht war) durch ein «non» (als bei keinem mehr
Gerechtigkeit war). Durch diesen Eingriff wird die fiir Pelagius typische
Einschrinkung der paulinischen Universalaussagen zu Siinde und Tod,
wie sie auch in ostlichen Kommentaren anzutreffen ist, unkenntlich
gemacht 16,

15 Weitere Belege bei G. GRESHAKE : Gnade als konkvele Freiheit. Eine Unter-
suchung zur Gnadenlehre des Pelagius. Mainz 1972, S. 93, und G. MARTINETTO
(Anm. 6) S. 105-112. Das Verhiltnis von Unsterblichkeit und Todesverfallenheit
im Schopfungsplan ist bei Pelagius nicht klar zu fassen. E. TESELLE hat darauf
hingewiesen (Anm. 6) S. 78 Anm. 60.

16 Die gleichen Einschrinkungen bei Ambrosiaster zu Rém 5, 14 (CSEL
81/1 S.171) vgl. dazu J. Smitu: The Latin Sources of the Commentary of Pelagius
in the Epistle of St. Paul to the Romans, in: JThSt 19 (1918) 162-230, hier S. 186,
und bei Origenes-Rufinus (PG 14, 1006) Rém V, 1, dazu wieder J.SmitH: The
Commentary of Pelagius on 'Romans’ compared with that of Origenes-Rufinus, in:
JThSt 20 (1919) 122-177, hier S. 144. Ahnlich Theodor v. Mopsuestia. Belege bei
U. WICKERT: Studien zu den Pauluskommentaren Theodors von Mopsuestia. Berlin
1962, S. 1051f.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 345

Zu 2: Wie durch das «paene» die Macht der Stinde eingeschrankt
werden soll — die iustitia fehlt nicht bei allen, nur bei fast allen —, so wird
im weiteren Verlauf des Kommentars zu Rém 5,12bc die Weitergabe des
Todes an die adamitische Menschheit in einer restriktiven Weise aus-
gelegt. Die «tradux mortis» (gemeint ist wohl der Seelentod und nicht
der Korpertod) betrifft nicht Abraham, nicht Isaak, nicht Jakob. Nur
das UbermaB der Siinde berechtigt Paulus zu einer solchen These. Die
Einschrinkung des Todes wird zweifach begriindet: durch Schriftzitate
und durch eine Alternativerklarung, die im Kommentar mit «sive», einer
typischen Pelagiusformel, eingeleitet wird. Sie wird jenen Erklarungs-
einheiten vorangestellt, die ein Argument vorantreiben, einen Kontro-
verspunkt anzeigen, oder eine fremde wie eigene Meinung zur Diskus-
sion stellen 7. Unter dem «aut certe» im Marius Mercator-Text wird
nicht mehr erkannt, daB eine Alternativerkldarung vorgelegt ist und dem
Leser eingeredet, hier das Hauptgewicht der Aussage zu suchen.

b) Zeile 20-52

Das «post pauca» (Z. 20) vermerkt die Auslassung des Lemmas und
Kommentars zu Rom 5,13. Dieser Abschnitt diirfte urspriinglich in der
Tractoria gestanden haben, wird aber von Marius Mercator fallengelas-
sen, weil die Auslegung der Siindenmacht in der gesetzesfreien Zeit die
Antithese Tod/Leben nicht weiterentwickelt und das Gewicht auf die
Rolle der «scientia naturalis» legt, die fast untergegangen ist. In der Er-
klarung zu R6m 5,14-15 sind die Textvarianten in geringfiigigen Einzel-
heiten wieder zahlreich; sinnstérende Anderungen sind aber keine zu
verzeichnen '8, Die bemerkenswerten Unterschiede liegen bei den syllo-
gistischen Beweisgingen zu Expos. Rém 5,15:

Marius Mercator Pelagius (ed. Souter p. 46—47)

Hi autem, qui contra traducem pec- hi autem qui contra traducem
cati sentiunt, aliter eos, qui defendunt  peccati sunt, ita i¢llam impugnare
traducem, inpugnare conantur. nituntur:

17 Vgl. A. SoUTER (Anm. 11) vol. I, S. 65f.

18 Zu Rém 5, 14: es fehlt cante» vor «discerneret»; das «non solum sed etiamy»;
das «ideo forma fuit Christi» mit dem hinweisenden «sive»; «fabricante spiritu»
statt «operante spiritu»; bei «putabat» wird das Subjekt mit «mors» verdentlicht
und bei «forma futuri» das «caput».

Zu Rom 5, 15: Die Antithese «iustitia/peccatum» wird durch «gratia/pecca-
tum» ersetzt. Statt «praevaluit» steht «valuit».



346

1. si peccatum, inquit, Adae etiam
non peccantibus nocuit, ergo et
Christi iustitia non credentibus pro-
dest; quoniam similiter, immo plus
dicit apostolus per unum liberari
quam per unum ante perierant.

2. deinde dicunt, inquit: si baptis-
mus mundat antiquum illud vefer-
nosumque peccatum qui de duobus
baptizatis nati fuerint, debent hoc
carere peccato; non enim potuerunt
ad posteros transmittere, quod ipsi
minime habuerunt.

3. in hoc addunt, inquit, quoniam
si anima non est ex traduce -sicut
nec est- sed sola caro habet traducem
peccati, sola et poenam meretur,
iniustum est enim ut hodie nata
anima non ex massa Adae tam
antiquum peccatum portet alienum,
quia nec rationabile est, ut deus qui
propria peccata dimittit, unum in-
putet alienum.

Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Si Adae, inquiunt, peccatum etiam
non peccantibus mnocuit, ergo et
Christi iustitia etiam non credenti-
bus prodest; quia similiter, immo et
magis dicit per unum salvari quam
per unum ante perierant.

2. deinde aiunt: si baptismum mun-
dat antiquum illut delictum, qui de
duobus baptizatis nati fuerint de-
bent hoc carere peccato: non enim
potuerunt ad filios transmittere
quod ipsi minime habuerunt.

3. illut quoque accidit, quia, si
anima non est ex traduce, sed sola
caro, ipsa tantum habet traducem
peccati et ipsa sola poenam meretur.
iniustum esse dicentes ut hodie nata
anima, non ex massa Adae, tam
antiquum peccatum portet alienum.
Dicunt etiam nulla ratione concedi
ut deus qui propria homini peccata
remittit, imputet aliena.

Augustinus Ep. 190, 22

3. st anima, inquit, ex traduce non
est, sed sola cavo tantum habet tradu-
cem peccati, sola evgo poenam mevetur.
iniustum est enim, ut hodie nata
anima non ex massa Adae tam anti-
quum peccatum portet alienum,
quia nulla ratione conceditur ut
deus, qui propria peccata dimittat,
unum inputet alienum.

Zur Einleitungsformel: Der Pelagiustext macht vorerst nur bekannt,
daB die Gegner der «tradux peccati» mit Argumenten in Erscheinung
treten. Mogliche Anhédnger sind nicht genannt und es ist nicht deutlich,
inwieweit sich Pelagius mit ihnen identifiziert. Nur die Tatsache eines
noch ungelosten Schulstreites wird bezeugt. Der Marius Mercator-Text
verlaft die theoretische Ebene des Schulgespriches. Es stehen sich jetzt
zweil Lager in unverséhnlichem Gegensatz gegeniiber (aliter eos qui). Das



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 347

entspricht der Situation von 418, als die Ebene des akademischen
Gespraches schon ldngst verlassen ist. Es handelt sich nicht mehr um
eine «quaestio libera», sondern um eine «causa fidei». Und das «aliter»
mochte nahelegen, daB diese Beweisgidnge «auf andere Weise» behaupten,
was im Kommentar schon ausgesprochen ist, und daB tatsichlich eine
Verbindung zwischen Pelagius und den Gegnern der «tradux peccati»
existiert. Diese Wandlung in der Beurteilung des Pelagiustextes ist in
der vorangehenden Zwischenbemerkung des Marius Mercator angezeigt:
Hier moge der aufmerksame und rechtgliubige Leser beachten, was
nach Pelagius hei3t «Adam habe nicht nur sich selbst sondern auch
den Nachkommen geschadet». Halte dich an seine obige Erklarung.
Die Wendung «die Nachkommen seien durch die Siinde Adams ver-
letzt worden», versteht Pelagius nicht so, da3 alle Menschen iiberall
und jederzeit betroffen sind, sondern nur jene, die durch Nachahmung
ebenso wie Adam durch eigene und persénliche Siinden der Ubertre-

tung schuldig geworden sind; diese sind ohne Zweifel seine eigent-
lichen Verwandten und Nachkommen 9.

Der Schuldzusammenhang zwischen Adam und seinen Nachkom-
men ist durch die restriktive Fassung des «omnes» aufgeldst. Der Begriff
«imitatio», der in den Kommentar hineingelesen wird, begriindet nur
mehr einen relativen Zusammenhang zwischen Adam und seinen Nach-
kommen. Pelagius vertritt also im Kommentar die Caelestiusthese:
«Adam hat nur sich selbst geschadet und nicht dem ganzen Menschen-
geschlecht», die in verstirktem MaB in den Beweisgingen anklingt.
Damit ist dem Kommentar die schwebende Grundhaltung genommen,
die zwar iiber die Priferenzen des Autors nicht im Unklaren 148t, aber
noch nicht autoritativ entscheidet.

Zu den Beweisgidngen: Die Textgestaltung des ersten Beweisganges,
der ebenfalls bei Augustinus und im Praedestinatus angefiihrt ist #°, ver-
rit keine nennenswerte Verschiedenheit (liberari an Stelle von salvari).
Bedeutsamer ist der Zusatz «veternosum» beim zweiten Syllogismus. Die
Stinde Adams (peccatum an Stelle von delictum) ist eingeschlafen, irgend-
wie tot. Dieses Vorstellungsmodell des Schlafens oder kraftlosen Dahin-

19 Mar1us MERCATOR: Comm. super nom. Caelestii (ACO I, V, 1 S. 67.39-43).

20 Praedestinatus: haeres. 88 (PL 53, 618): Hi, inquit, qui contra traducem
veniunt, ita illam impugnare nituntur: Si Adae peccatum etiam non peccantibus
obfuit, ergo et Christi gratia etiam non credentibus prodest. Addunt etiam hoc:
Si baptismus tollit originale illud peccatum, de duabus baptizatis nati debent hoc
carere peccato: quomodo enim mittunt ad posteros quod ipsi in se minime habue-
runt. AucusTINUS: pecc. mer. II1 3,5 (CSEL 60, 132).



348 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

siechens verdeutlicht in hervorragender Weise den Unterschied zur
Gegenposition, fiir die Adams Siinde in der Weitergabe an die Kinder
jedesmal zu neuem Leben ersteht (posteros an Stelle von filios). Im
letzten Argument sind im Marius Mercator-Text zwei Anderungen ein-
getreten, die der gesamten Textiiberlieferung und den frithen Zitaten
bei Augustinus zuwiderlaufen: Die Textverkiirzung des «si anima non
est ex traduce sed sola caro habet traducem peccati sola et poenam
meretur» zu «si anima non est ex traduce sed sola caro» und die Um-
wandlung des Plurals «aliena» in den Singular «alienum» findet sich nur
hier und im Brief des Augustinus an Optatus aus dem Jahre 418 (Ep. 190,
22); dort zitiert Augustinus ausdriicklich die Tractoria. Somit darf als
gesichert gelten, daB die hohe Zahl der Textdifferenzen, die zum Teil als
eindeutige Eingriffe in den urspriinglichen Text ausgewiesen sind, nicht
nur die stilistischen Eigenheiten und Freiheiten des Ubersetzers ver-
raten, sondern durch eine Textfassung bestimmt sind, die zu Lasten der
Tractoria geht.

C. Der «alius sermo» 21

Et iterum in alio sermone suo idem Pelagius:

(1) Si peccator, genuit, inquit, peccatorem, ut parvulo eius peccatum
originale in baptismi acceptatione solvatur, iustus ergo iustum gignere
debuit.

(2) Si parentes, inquit, post conversionem propria peccata non
laedunt, multo magis filii eorum per eos noceri non potuerunt.

(3) Si priorem hominem contigit causam mortis fecisse, ergo per
Christi adventum mori iam non oportebat.

(4) Si per peccatum Adae mors orta esset, numquam post remissionem
peccatorum, quam nobis liberator donavit, moreremur. plus ergo
valuit peccatum Adae omnes omnino homines occidendo quam Christi
gratia in salvando, quae non omnibus, sed tantum credentibus
profuit; neque enim omnes qui nascuntur ex Adam, hi etiam renascun-
tur in Christo et reliqua.

Und wiederum sagt der gleiche Pelagius in einem anderen Traktat:
(1) Wenn der Siinder einen Siinder gezeugt hat, sagt er, so dafl sein
Kind durch den Empfang der Taufe von der Erbsiinde befreit wird,
dann muBte folglich der Gerechte einen Gerechten zeugen.

21 PELAGIUS in Marius Mercator: Comm. super nom. Caelestii = Collect. Palat.
36 (ACO1I,V,18S.68.10-19).

Der Ausdruck «Sermo» wird wohl den griechischen Begriff «logos» wieder-
geben. Damit ist das genus litterarium dieses Abschnittes als Traktat oder wissen-
schaftliche Abhandlung charakterisiert.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 349

(2) Wenn den Eltern, sagt er, nach der Bekehrung die eigenen Siinden
nicht schaden, um wieviel mehr konnten ihre Kinder durch sie (die
Eltern) nicht geschidigt werden.

(3) Wenn es zutrifft, daB der erste Mensch die Ursache des Todes
geworden ist, dann miite folglich wegen der Ankunft Christi nie-
mand mehr sterben.

(4) Wenn der Tod durch Adams Siinde entstanden wire, dann wiirden
wir nach der Vergebung der Siinden, die uns der Befreier schenkte,
nimmermehr sterben. Die Siinde Adams hat sonst im T6ten iiberhaupt
aller Menschen eine groBere Macht als die Gnade Christi im Retten,
die nicht allen, sondern nur den Glaubenden geniitzt hat. Denn nicht
alle, die aus Adam geboren sind, werden auch in Christus wieder-
geboren, usw.

Die thesenartig in freier Anordnung angefiihrten Sitze aus dem
«alius sermo» (Traktat oder Abhandlung) entsprechen spiegelbildlich den
syllogistischen Beweisgdngen im Romerbriefkommentar des Pelagius
(Expos. Rom 5,15). Was im Romerbriefkommentar in den Mund eines
Dritten gelegt ist und Pelagius nicht direkt {iberantwortet werden kann,
wird jetzt als Meinung des Pelagius wiedergegeben (inquit). Im Ganzen
bleibt der Abschnitt verddchtig. Im Gegensatz zu den Ausziigen in B
und D werden die vier Einzelteile nicht verbindlich festgelegt. Es wire
in der Tat das einzige Mal, daBl Pelagius den theologisch belasteten
Begriff «peccatum originale» und nicht das geldufige «peccatum ex
traduce» verwendet 22, Uberdies erinnern die vier Sitze deutlich an die
Fragmente anonymer Pelagianer in den ersten antipelagianischen
Schriften des Augustinus: de peccatorum meritis et remissione, de spiritu
et littera und Sermo 294. Nach Augustinus stammt das Material in unse-
rem Anhang C aus nachtriglich bekanntgewordenen Streitgesprichen,
die Pelagius in Rom gefiihrt hatte 23, Der Trend der rémischen Beweis-
filhrung ist bei Augustinus klar vermerkt. Die neuen Informationen er-
lauben, die Syllogismen von Expos. Rém 5,15 als genuin pelagische Posi-
tion auszugeben. Ein Teil dieser Zeugnisse ist in Form von Argumenten
in den Anhang C eingeflossen. Die afrikanische Argumentation wird
sich, wie wir spéter sehen, auf andere Dokumente stiitzen, die nach ihrer
Meinung besser geeignet sind, die Hiresie des Pelagius zu erweisen.

22 Die Stelle in de natura et gratia des AucustiNus 9, 10 (CSEL 60, 238-239)
ist kein Zitat aud de natura des Pelagius, wie bereits F. KLASEN (Anm. 14) S. 258
Anm. 2 gezeigt hat. Uber die Verwendung von «tradux» vor und bei Augustinus
referiert E. TESELLE (Anm. 6) S. 79-82.

23 AUGUSTINUS: pecc. orig. 21, 24,

23



350 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Der erste Syllogismus erinnert an die Diskussion der beiden Schrift-
stellen 1 Kor 7,14 (Eure S6hne waren unrein, nun sind sie rein) und
Hebr 79 f. (Levi ist in den Lenden Abrahams gezehntet worden). Die
pelagianische Deutung dieser Stellen ist bei Augustinus mehrfach iiber-
liefert und ist fiir 1 Kor 7,14 bereits im Libellus fidei des Rufin des
Syrers anzutreffen 2%. Die folgenden Zitate aus de peccatorum meritis et
remissione fithren uns direkt zum Sitz im Leben unsres Anhangs C:

«Wenn der Siinder einen Siinder zeugte, so daf beim Empfang der
Taufe der Schuldzustand der Ursprungssiinde fiir sein Kind geldst
wird, miiBte (der Gerechte) auch einen Gerechten zeugen» 25,

An einer zweiten Stelle wird der erste Syllogismus mit der Erklarung
von Hebr 7,9 . in Verbindung gebracht:

«Was wir jedoch oben gegen jene einwandten, die da sagen: ‘Wenn
der Siinder einen Siinder zeugte, miite der Gerechte einen Gerechten
zeugen’, das erwidern wir auch jenen, die behaupten, ein von einem
Getauften Menschen Geborener hitte sozusagen als Getaufter ange-
sehen werden miissen. ‘Denn, sagen sie, warum hétte er nicht in die
Lenden seines Vaters getauft werden kénnen, wenn nach dem an die
Hebréer gerichteten Brief (Hebr 7,9f) Levi in den Lenden Abrahams
gezehntet werden konnte?’ 26,

In die gleiche Uberlegungsstufe gehért auch die Stelle in de pecca-
torum meritis et remissione II, 25, 41:

«Aber der Apostel spricht doch: Eure Sohne waren unrein, nun sind
sie aber heilig (1 Kor 7,14); und deshalb diirfen die S6hne von Glau-
bigen auf keinen Fall getauft werden» 27.

2% Dariiber handeln vor allem die in Anm. 6 angefithrten Autoren. RUFINUS:
Lib. fidei 40 (ed. M. W. Miller S. 114).

25 In AUGUSTINUS: pecc. mer. et vem. 11, 9,11 (CSEL 60, 82): (Frustra itaque
nonnulli etiam illud argumentantur, ut dicant:) si peccator genuit peccatorem, ut
parvulo eius reatus originalis peccati in baptismi acceptione solvatur, etiam iustum
gignere debuit.

26 In AUGUSTINUS: pecc. mer. et rem. 11, 25, 39 (70, 111): Quod autem supra
respondimus adversus eos qui dicunt: ‘Si peccator genuit peccatorem, iustus
etiam iustum gignere debuit (= Text in Anm, 25), hoc etiam his respondemus,
qui dicunt de homine baptizato natum iam velut baptizatum haberi debuisse,
‘cur enim non, inquiunt, in lumbis patris sui poterit baptizari, si secundum epi-
stulam, quae ad Hebraeos scripta est (cf. Hebr 7,9f), in lumbis Abrahae Levi
potuit decimari?’

27 In AUGUSTINUS: pecc. mer. et vem. 11, 25, 41 (60, 112): At enim ait aposto-
lus: Filii vestri immundi essent, nunc autem sancti sunt (1 Kor 7,14); ita ideo
inquiunt, fidelium filii iam baptizari minime debuerunt.

Neben diesen drei expliziten Parallelen sind diese Thesen noch an weiteren



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 351

Auch zum zweiten Syllogismus kann unter den Fragmenten ano-
nymer Pelagianer ein wortliches Zitat beigebracht werden:

«Und es moge die Tatsache nicht irrefithren, da8 namlich auch dem
Erzeuger nach der Bekehrung die eigenen Siinden nicht schaden.
Um wieviel mehr, sagen sie, kénnen sie seinem Kinde nicht schaden» 28,

In den beiden ersten Syllogismen wird jede Vererbung von Siinde
auf die Kinder und jede sonstige Beeintrachtigung der Kinder durch die
Eltern abgelehnt. In den nun folgenden zwei Thesen wird ausgeschlossen,
daB die Sterblichkeit des Menschen als Beweisgrundlage fiir eine Siinden-
iibertragung angerufen werden koénnte. Auch hier finden sich wieder
Parallelen in de peccatorum meritis et remissione. Fiir die dritte These:

«Wenn es durch die Siinde des ersten Menschen geschehen ist, daB3
wir sterben, miillte es doch durch Christi Kommen geschehen, da@
wir im Glauben an ihn nicht sterben» 2°.

Die vierte These ist eine Spezifizierung. Die Siinde Adams ist nicht
Ursache unseres leiblichen Todes:

«Wenn dieser Tod des Leibes durch die Siinde eingetreten wire,
wiirden wir doch nach dem ErlaB der Siinden, die der Erléser uns
gewidhrt hat, nicht mehr sterben» 39,

In der zweiten Satzhilfte der vierten These werden Siinde und Gnade
miteinander verglichen. Zugelassen wird nur eine gegenbildliche Adam-
Christus Parallele. Dieser Gedanke ist bereits in Expos. Rém 5,15 und
spdter in Sermo 294,17 ausgesprochen:

«Denn keineswegs hat uns die Uberschreitung des Ubertreters mehr
geschadet, als die Menschwerdung und Erlésungstat des Retters uns
geniitzt hat» 31,

von Augustinus vermerkten Stellen angefiithrt: pecc. mer. et rem. I, 17, 25 (60, 22),
I, 34, 73 (60, 64); Sermo 294, 16 (PL 38, 1345) und 294, 18 mit 1 Kor 4,17 (PL 38
1346-47) und Ep, 157, 3, 12 und 3, 21 (CSEL 44, 459 und 470). Uber die Herkunft
dieser Fragmente ausfithrlich bei O. WERMELINGER (Anm. 4) S. 18ff.

28 In AUGUSTINUS: pecc. mer. et vem. 11, 27, 44 (60, 115): Neque illud fallat,
quod nec parenti post conversionem obsunt propria peccata; quanto enim magis,
inquiunt, filio eius obesse non possunt.

29 In AUGUSTINUS: pecc. mer. et vem. 1I, 30,49 (60, 119-120): Quapropter
illi, qui dicunt: ‘si primi hominis peccato factum est, ut moreremur, Christi adventu
fieret, ut credentes in eum non moreremur’.

30 ITn AUGUSTINUS: pecc. mer. et rem. 11, 33, 53 (60, 123): Si peccato mors ista
corporis accidisset, non utique post remissionem peccatorum, quam redemptor
nobis tribuit, moreremur.

31 In AUGUSTINUS: pecc. mer. et vem. 11, 30, 49 (60, 120): Neque enim prae-



352 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Die Zitate brechen hier einfach ab. Es konnte in der Tractoria noch
mehr gestanden haben. Die angefiihrten Zitate, die eher Caelestius oder
einem weiteren Schiilerkreis des Pelagius zugehdren, geniigen, um Pela-
gius der Hiresie zu iiberfithren. Nach Marius Mercator besteht sie darin,
die Todesverfallenheit der Nachkommen von der Stinde Adams zu disso-
ziieren, eine rein natiirliche Erklirung des Todes vorzutragen und die
Erlosungsbediirftigkeit der Kinder zu verneinen.

D. Aus dem Schreiben an Livania 32

(Denique libellus est eius, quem habemus in manibus, ad quan-
dam Livaniam viduam sermonem continens exhortatorium, in quo
habetur:)

Simplicitatem sequi, inquit, Christi famulam decet, non hanc quae
stultitia magis est quam simplicitas, sed illam de qua scriptura dicit:
benedicta anima ommnis simplex (Spr 11, 25), dicente alibi scriptura:
maledictus omnis homo qui mon permanet im omnibus quae scrvipta
sunt in libvo legis ut facia ea (Deut 27, 26). hinc, inquit, ostenditur
hanc non esse simplicitatem veram, quae dei mandata insensata
securitate contemnit, sed ea quae legis praecepta sapienti timore
custodit. dicente enim maledictum esse, eum, qui non permanet in
his quae scripta sunt, a contrario benedictum esse non vult, qui non
omnia praecepta servaverit, et si omnis simplex benedictus est, ergo
simplex ille est, qui omnia praecepta legis impleverit.

(Post multa enim ibi ait:)

Odisse, maledicere, mentiri, detrahere et detrahentibus credere leve
aut nullum putatur esse peccatum; sed hi qui hoc putant, obliti sunt,
quoniam et levis praecepti obnoxios gehennae legimus esse manci-
pandos. dixisse enim, inquit, dominum manifestum est: quicumque
dixerit fratvi suo fatue vel vacha reus erit gehennae»r (Mt 5, 22).

(SchlieBlich ist da noch sein Schreiben an eine gewisse Witwe Livania
— wir haben es zur Hand —, das eine mahnende Unterweisung enthilt,
und in dem Folgendes steht:)

Es gezimt sich einer Schiilerin Christi, so sagt Pelagius, nach der
Einfalt des Herrn zu streben; nicht nach jener, die eher Dummbheit

varicationis transgressio plus nobis nocuit, quam incarnatio vel redemptio profuit
salvatoris.

Sermo 294, 17 (PL 38, 1345): Si Adam, inquiunt, nocet his qui non peccave-
runt, ergo et Christus prodesse debet etiam his, qui non crediderunt.

32 PeLaGcius in Marius Mercator: Comm. super nom. Caelestii = Collect.
Palat. 36 (ACO1,V,1S.69.14-23 und 69.41-70.2).



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 353

als Einfalt ist, sondern nach jener, von der die Schrift sagt: Gesegnet
sei jede einfache Seele (Spr 11, 25); und es sagt die Schrift an einer
anderen Stelle: Verflucht sei jeder, der nicht in allem verharrt, was im
Buche des Gesetzes geschrvieben steht und es tut (Deut 27, 26). Daraus
folgt, daB die wahre Einfalt nicht jene ist, die Gottes Gebote in
torichter Selbstsicherheit verachtet, sondern jene, die die Vorschriften
des Gesetzes in weiser Furcht bewahrt. Wenn namlich die Schrift
sagt, dal der verflucht sei, der nicht in dem bleibt, was geschrieben
steht, so will sie im Gegenteil eben nicht, daB3 gesegnet sei, wer nicht
alle Vorschriften hilt; und wenn jeder Einfiltige gesegnet ist, so ist
jener einfiltig, der alle Vorschriften des Gesetzes halt.

(Nach einem ldngeren Abschnitt sagt er dort nimlich:)

Hag, iible Nachrede und Neid, Verleumdung und Leichtgldubigkeit
gegeniiber Verleumdern, hdlt man fiir eine leichte oder gar keine
Siinde. Aber jene, die so denken, haben vergessen, daf3 wir lesen: auch
jene, die sich einer geringen Gebotsiibertretung schuldig gemacht
haben, sind der Holle zu iibergeben. Es ist offenkundig, daB3 der Herr
gesagt hat: Wer zu seinem Bruder sagt, Du Tor oder Du Gottloser, der
soll dev Hdélle verfallen sein (Mt 5, 22).

Im Gegensatz zu C haben wir hier eine konkrete Quellenangabe: die
verwitwete Livania. Bereits auf dem Konzil von Diospolis wurden aus
dem Schreiben an eine Witwe drei Stellen zitiert, deren Echtheit Pela-
gius bestritten hat, und um deren Ablehnung durch Pelagius auch Hiero-
nymus wulte. Aus diesem Grunde sind die drei Stellen in der afrikani-
schen Gegenargumentation unberiicksichtigt geblieben 33. Da jedoch mit
diesen Stellen auf Diospolis die Kompetenz des Pelagius als Seelenfiihrer
getroffen werden sollte, ist es nicht verwunderlich, wenn in unserem An-
hang erneut auf Diospolis zuriickgegriffen wird, um Pelagius in dieser
Eigenschaft in Rom zu diskriminieren. Dabei werden die umstrittenen
Sitze der Anklage auf Diospolis durch Ausziige aus einem anderen Brief
ersetzt. Die betreffende Adressatin wird namentlich aufgefithrt, um die
Beweiskraft des Argumentes zu erhhen. Marius Mercator entdeckt hin-
ter dem ethischen Forderungskatalog der Pelagianer, der sich gleichsam
als Leitmotiv im Corpus Pelagianum, den Caspari ediert hat, und ver-
einzelt auch in den Pelagiusschriften findet, die These des Caelestius
«Das Gesetz fithrt ebenso zum Himmelreich wie das Evangelium» 34,

33 Es handelt sich um die Anklagen nr. 7-9 im Verhandlungsprotokoll von
Diospolis, zitiert in AuGUSTINUS: de gest. Pelagii 6,16 (CSEL 42, 68).

34 C. P. CaspAR1: Briefe, Abhandlungen und Prediglten aus den zwei letzien
Jahrhunderten des christlichen Altevtums und dem Anfang des Mittelalters. Christiania
1890 = Bruxelles 1964. Es handelt sich um die Stellen in Ep. I (ed. Caspari S. 4 und



354 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

Der ethische Rigorismus der Pelagianer ist verwerflich, weil er zu exklu-
siv auf einem alttestamentlichen Gesetzesverstindnis aufliegt. Offen-
sichtlich geht die Aufwertung des Alten Testamentes zu weit. Deut 27,26
muB von der neutestamentlichen Galaterstelle aus abgewertet werden.
Der angefiihrte Abschnitt ist Gemeingut der pelagianischen Literatur.
Er kénnte durchaus von Pelagius geschrieben sein.

II. DIE BEURTEILUNG DER ANHANGE

Die Anhinge der Tractoria geben einen Einblick in die Vielfalt der
Fragen, die die romische Kirche zu Beginn des fiinften Jahrhunderts
bewegt haben. Die Kurzfassung der Streitpunkte in den Anklagen des
Paulinus (Anhang A) versammelt nur, was in den &ffentlichen Diskus-
sionen und schriftlichen Traktaten zur Sprache kam. Schwerpunkt der
erhaltenen Dokumentation ist eindeutig die pelagische Auslegung von
Romer 5 (Anhang B) mit der Bewertung der Adamssiinde (tradux pec-
cati) und des menschlichen Todes (mortalitas). Der «alius sermo» (An-
hang C) ist ein Nachklang dieser Problematik, die jetzt immer mehr die
heilsgeschichtliche Stellung der Kleinkinder angeht, wihrend das Schrei-
ben an Livania (Anhang D) im Zusammenhang mit der antinovatiani-
schen BuBlehre zu werten ist, die die Ernsthaftigkeit jeder Siinde als
Beleidigung Gottes in den Vordergrund stellt, ohne deswegen den Unter-
schied zwischen schweren und leichten Siinden zu verwischen .

Die Wertung der Anhinge ist durch die bruchstiickhafte Uberliefe-
rung ungemein erschwert. Sie finden sich in keinem offiziellen Dokument,
in keiner Kanonessammlung, nur bei Marius Mercator, einem Antipela-
gianer, der kein Interesse hat, eine liickenlose Dokumentation zu bieten.
Sein Commonitorium ist durch das hidresiologische Genus bedingt. Die
Texte dienen nur der Begriindung einer rechtmiBigen Verurteilung und

8); Ep. I1, 4 (S. 19); de divitiis X1X, 2 (S. 60f); de malis doctoribus XIV, 1 (S. 91)
und XXII (S. 110); de castitate X, 8 (S. 144) und XII, I (S. 1501); in den pelagiani-
schen Briefen ad Claudiam 7 (CSEL 1, 233), de divina lege 10 (PL 30, 116AB), ad
Celantiam 19 (CSEL 29, 450); bei PELAGIUS: ep. ad Demetriadem 19 (PL 30, 34AB)
und Expos. 1 Thess 5, 28 (ed. Souter 438, 11). Zur Interpretation vgl. G. DE PLINVAL:
Pélage, ses écrits, sa vie et sa réforme. Lausanne 1943, S. 180-183.

35 CarLos Garcia-SaNcHEz hat in seiner kiirzlich veroffentlichten Disser-
tation: Pelagius and Christian Initiation. A Study in Historical Theology, Washing-
ton 1978, den Zusammenhang zwischen BufBitheologie und Heiligkeit der Kirche
innerhalb der pelagischen Sakramentenlehre ausgewertet.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 355

dem Erweis der Ubereinstimmung des Pelagius mit seinem Schiiler
Caelestius in den diskriminierten Thesen, ohne das gesamte theologische
Umfeld miteinzubeziehen, wie es durch die Anklagen in Diospolis und in
der antipelagianischen Polemik der afrikanischen Kirche gegeben ist.

1. Das Dilemma der romischen Kirche

Die ProzeBakten von Karthago (411) und Diospolis (415) vermochten
Pelagius nicht entscheidend zu belasten. Karthago verurteilte Caelestius;
Diospolis sprach Pelagius frei. Deshalb standen die Rémer vor demselben
Dilemma, dem bereits die Afrikaner zu entgehen bemiiht waren: einen
rechtskriftigen Konzilsentscheid nachtraglich umzustoBen und Pelagius
der Hiresie zu iiberfithren. In der ersten Verhandlungsphase zwischen
Afrika und Rom mochte es angehen, den Freispruch auf Diospolis mit
dem Hinweis auf gegenteilige Thesen in der Pelagiusschrift De natura ab-
zuschwichen oder gar als Fehlurteil auszugeben. Innozenz ging auf diesen
afrikanischen Vorschlag ein, wenn er dem Verhandlungsprotokoll von
Diospolis nicht allzugroe Bedeutung beimall und De natura als ein Buch
qualifizierte, das «viel Verdammliches und Gottesldsterliches» enthilt 36,

Zosimus hingegen hat zu Beginn seines Pontifikats Pelagius und
Caelestius in einem neuen Gerichtsverfahren nicht nur aufgrund der ein-
gelaufenen Rechtfertigungsschriften von jedem Verdacht freigesprochen,
sondern dariiber hinaus die bisherigen Urteile wegen grober MiBachtung
der Rechtsnormen fiir ungiiltig (Diospolis) oder als nicht abgeschlossen
erklart (Karthago) 37. Diese radikale Kehrtwendung, die als Bruch mit
der bisherigen Politik gewertet wurde, hat die afrikanischen Bischoife zu
heftiger Gegenwehr veranlaBt. Zu offensichtlich erschienen die Wider-
spriiche, in die sich Zosimus verwickelt hat, wenn er einerseits die Ver-
dammung der Anklagepunkte von Karthago 411 als Bedingung fiir den
Freispruch des Caelestius mitsetzte, sich aber andererseits mit einem
bloBen Versprechen begniigte und die fides absoluta des Caelestius auf
zwei Libelli abstiitzte, von denen das erste (libellus brevissimus) bereits
von den Afrikanern als ungeniigendes Bekenntnis zur Kindertaufe ver-

36 ITNNOzENZ, tnf. Aug. ep. 183, 5 (CSEL 44, 729): «Librum sane, qui eius
esse diceretur, nobis a vestra caritate euoluimus. in quo multa contra dei gratiam
legimus esse conscripta, multa blasphema, nihil quod placeret, nihil quod non
penitus displiceret a quouis damnandum atque calcandum ...»

31 Zosmus, ep. 2 und 3 = Coll. Avellana 45 und 46.



356 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

worfen wurde 38, Der Fall des Pelagius liegt etwas anders. Fiir seine
fides absoluta biirgen die eingereichten Rechtfertigungsschriften, deren
Priifung jeden Zweifel an der Richtigkeit des stlichen Freispruches zer-
streuen miiBten. Die Afrikaner haben im Spatherbst 417 die bisherigen
Prozesse erneut disktuiert, an der Verurteilung festgehalten und die
Bedingungen fiir eine Wiederaufnahme des Pelagius und Caelestius in
die Gemeinschaft der Kirche durch neue Bestimmungen verschirft . In
einem umfangreichen Schreiben vom November 417 ist der Weg, den
Zosimus in dieser causa umiversalis ecclesiae einzuschlagen hitte, vor-
gezeichnet: Caelestius bleibt ausgeschlossen, bis er die Anklagepunkte
von 411 verurteilt hat. Bei Pelagius muB} gekliart werden, ob seine Recht-
fertigungsschriften einer theologischen Nachpriifung wirklich stand-
halten, oder ob sich in einem Verifikationsverfahren die lingst erhobene
These vom erschlichenen Freispruch auf Diospolis nicht doch zur Tat-
sache verdichtet. Die Afrikaner haben deshalb das Pelagiusdossier einer
minutiésen Begutachtung unterzogen und die Beweisfiihrung gegeniiber
den Konzilsbriefen von 416 nicht mehr auf de natura abgestiitzt, sondern
auf die Rechtfertigungsschriften, vornehmlich auf pro libero arbitrio,
ausgerichtet 40,

Zosimus schlieBt sich in der Tractoria im Sommer 418 nach langem
Zogern und unter vielfachem Druck den afrikanischen Vorstellungen von
einer causa fidei der Universalkirche an, wenn er in diesem weltumspan-
nenden Schreiben Pelagius und Caelestius als Urheber und Propagan-
disten der neuen Hiresie ausgibt. Damit ist der erhoffte Konsens mit
Afrika gefunden, aber in der Urteilsbegriindung stimmt die Tractoria
nicht mit den Vorstellungen der Afrikaner iiberein. Das rémische Kogni-
tionsverfahren, das hiermit seinen Abschlull fand, begniigt sich mit Do-
kumenten aus der Anfangsphase des Streites in Karthago (411) und Dios-
polis (415), wie zwei Jahre zuvor die Afrikaner im Briefwechsel mit
Innozenz. Es ist anzunehmen, daB die Anhédnge der Tractoria zu einem

38 Uber die beiden Libelli des Caelestius orientiert jetzt zusammenfassend
A. DE VEER in Bibl. Aug. vol. 22 (1975) note compl. 5: Le dossier de Célestius p. 691~
692.

39 Es handelt sich um die positiv und negativ formulierten zwolf Thesen im
antipelagianischen Libell von Ep. 187, 31-33 (CSEL 57, 70-73).

40 Das Pelagiusdossier ist durch A. DE VEER in der Bibl. Aug. vol. 22 (1975)
note compl. 4 p. 680-690 diskutiert worden. Es handelt sich neben dem Libellus
fidei um die im Brief an Innozenz erwahnten Schreiben an Paulinus von Nola,
an Bischof Konstantius, an die Jungfrau Demetrias und seine vier Biicher pro
libero arbitrio.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 357

guten Teil aus dem Dossier stammen, das von der prohieronymischen
Partei, zu der sicher Marius Mercator gehorte, deren Verhiltnis zur
kirchlichen Fiithrungsspitze aber nicht genau erkennbar ist, gesichtet
wurde *1.

Eine moglichst situationsgerechte Interpretation der Anhinge kann
nur auf Umwegen erreicht werden. Um die Eigenstdndigkeit der romi-
schen Dokumentation und ihre Aussageabsicht genau zu erfassen, miis-
sen die zeitgendssischen Kommentatoren des Zosimusentscheides, vorab
Augustinus und Marius Mercator, miteinbezogen werden.

2. Augustins Kritik an der romischen Beweisfiihrung

Die Tractoria nimmt im antipelagianischen Schrifttum Augustins
im Vergleich zu den Innozenzbriefen nur einen geringen Raum ein, wie
iiberhaupt die afrikanische Uberlieferung, etwa der antipelagianische
Abschnitt in der Collectio Quesnelliana, die Tractoria nicht beriicksichtigt
und an ihre Stelle das Libellus aus Ep. 186 setzt 2. Nur zweimal, kurz
nach ihrer Verdffentlichung, wird die Tractoria zitiert: In De peccato
originali mit einem Fragment aus dem Anhang und zwei allgemeinen
Bemerkungen iiber Einzelpositionen im Briefkorpus 3. Ein weiteres Mal
in Ep. 190,23 mit einem Fragment aus dem Briefkorpus und einem Zitat
aus dem Anhang, um das gemeinsame Urteil des Innozenz und des Zosi-
mus in der Frage der Kindertaufe anzuzeigen **. Obwohl Zosimus in
dieser Gesamtdarstellung der Streitigkeiten mehrmals lobend erwihnt
wird, weil er sich zur taglichen Gnadenhilfe und zur siindenvergebenden
Kraft der Kindertaufe bekennt, treten die afrikanischen Vorbehalte
gegen die romische ProzeBfithrung in De gratia Christi et peccato originali,
in diesem eher verhaltenen Gespriach zwischen Geistesaristokraten, offen
zutage *5.

41 Vgl. HIERONYMUS, ep. 154, 3 und AUGUSTINUS, pecc. orig. 21, 24.

42 Die Collectio Quesnelliana (PL 56, 359-746) ist beschrieben bei F. MAASSEN:
Geschichte der Quellen des kanonischen Rechts im Abendlande bis zum Ausgang des
Mittelalters. Band 1. Graz 1870, p. 486-500. Die Aktenstiicke 6-20 betreffen den
Pelagianismus.

43 Das Fragment findet sich in pecc. orig. 21, 24. Das Urteil iber Diospolis in
pecc. orig. 8, 9 und iiber Pelagius und Caelestius, die als Urheber oder doch minde-
stens als Befiirworter und Lehrer der neuen Héresie erwiesen sind, in pecc. orig.
22,25,

4 Ein Anklang an das erste Fragment des Briefkorpus findet sich in Ep. 194,
45 an Sixtus. vgl. O. WERMELINGER. Rom und Pelagius p. 307 (Anm. 4).

4 Uber die Entstehung des Werkes und die Adressaten orientiert A. DE VEER



358 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

De gratia Christi bewertet die Gnadenlehre des Pelagius und ver-
gleicht die miindlichen Zusicherungen vor Pinian und Melania sowie
Stellungnahmen in Diospolis *¢ mit seinem Werk pro libero arbitrio (3,3
30,31), mit seinem Brief an Innozenz und dem Libellus fidei (30,32-33,36)
mit seinem Brief an Paulinus von Nola und vor allem mit dem Deme-
triasbrief (34,37-41,45) 4. Ein Widerspruch zu Diospolis wird in pro
libero arbitrio (3,3 und 9,10), im Demetriasbrief (22,23), im Brief an
Innozenz (31,34) und im Libellus fidei (33,36) bloBgelegt 8. Obwohl Cae-
lestius ganz in den Hintergrund tritt und Augustinus nicht auf das Dos-
sier des Caelestius eingehen will (30,32 und 33,36), wird ausdriicklich
festgehalten, daB beide die Gnade Gottes nicht richtig bekennen (30,31) *°.

In de peccato originali hingegen, das von der Erklarung des Pelagius
zur Kindertaufe ausgeht, wird Caelestius gleich zu Beginn eingefiihrt,
und zwar mit der Weigerung, das Anklagelibell des Diakons Paulinus
in Karthago (411) und in Rom (417) schriftlich zu verurteilen und den
Kindern die Vergebung der Siinden zuzugestehen (5,5-7,8) °. Da Pela-
gius die Anklagepunkte von 411 in Diospolis verurteilt hat, mu3 wieder-
um ein Widerspruch zwischen der tatsichlichen Lehrmeinung des Pela-

in Bibl. Aug. vol. 22 (1975) note compl. 1 p. 671-675 mit weiterfithrender Literatur.

4 grat. Christi 2,2 mit dem Anathem des Pelagius: «Anathemo qui vel sentit
vel dicit gratiam dei, qua Christus venit in hunc mundum peccatores salvos facere
non solum per singulas horas aut per singula momenta, sed etiam per singulos actus
nostros non esse necessariam; et qui hanc conantur auferre, poenas sortiantur aeter-
nas.» Dieses Anathem steht im Zusammenhang mit dem 21. und 22. Anklagepunkt
in Diospolis und den Forderungen, die Innozenz mit seiner Lehre von der gratia
cotidiana stellt, vgl. INNOZENZ, int. aug. ep. 181,4.5.7.8; ep. 183,1.4.5.

D 21: gratiam dei et adiutorium non ad singulos actus dari, sed in libero
arbitrio esse vel lege ac doctrina.

D 22: Dei gratiam secundum merita nostra dari, quia si peccatoribus illam
det, vedetur esse iniquus. Die beiden Punkte sind auch im antipelagianischen Libell
von Ep. 186 als Nr. 7 und 8 iibernommen.

47 Den Brief an Bischof Konstantius hat Augustinus nicht auffinden kénnen.
E. TESELLE: Rufinus the Syvian (Anm. 6) p. 87 ist geneigt, in Konstantius den
ehemaligen Manichder Konstantius zu erkennen, mit dem Augustinus nach c.
Faustum V, 5 und morib, man. 11, 20 in Beziechung stand. Um 400 ist er Presbyter
gewesen.

48 Es handelt sich um den 22. Anklagepunkt in Diospolis. Text in Anm. 46.

49 Die Verbindung zwischen den Caelestiusthesen und Diospolis wird in grat.
Christi 22, 23 und 31, 34 erwiahnt.

50 Die Zusicherungen des Pelagius in pecc. orig. 1,1: ¢«Nempe ipsi a Pelagio
vos praesente scripsistis audisse recitante vobis de libello suo, quem etiam Romam
se misisse asserebat, quod isdem sacramenti verbis dicant debere baptizari infantes
quibus et maiores.»



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 359

gius und seinem Anathem in Diospolis aufgezeigt werden (8,9-12,13).
Der Beweis wird angetreten mit Verweisen auf pro libero arbitrio (13,14—
14,15), auf die Antwort an seine Schiiler (15,16-16,17), auf den Brief an
Innozenz (17,19-19,22), auf miindlichen AuBerungen (21,23) und schlieB-
lich auf die Anhidnge der Tractoria (21,24). Augustins Argumentations-
weise ist durchwirkt von einem kdmpferischen Suchen nach inhaltlicher
und formaler Ubereinstimmung parallel gesetzter Aussagen und Begriffs-
kategorien, die Pelagius immer stirker an Caelestius binden 3!. Die in-
haltliche Verwandtschaft wird aus den Entsprechungen zwischen zuvor
verurteilten Elementarsidtzen und nachtriglichen Verifikationen in Bii-
chern geschaffen, die Pelagius gleichzeitig oder kurz zuvor verdffentlicht
hatte. Das tragende Element fiir die Neubewertung ist ein Abschnitt aus
pro libero arbitrio (13, 14), wihrend die iibrigen Rechtfertigungsschriften
nur mehr kurz gestreift werden 2. Im Besonderen werden der 11. (Adams
Siinde hat nur ihm selbst geschadet und nicht dem ganzen Menschen-
geschlecht) und der 14. Anklagepunkt (Die neugeborenen Kinder sind
im selben Zustand wie Adam vor dem Fall) des Konzils von Diospolis
mit den neuesten Schriften des Pelagius konfrontiert. Die Beweislage ist
nicht gerade giinstig. Das Material ist geringer, da sich Pelagius weniger
um die Kindertaufe gekiimmert hat als Caelestius 3. Darum muB Caele-
stius beigezogen werden. Konnte fiir die defiziente Gnadenlehre pro
libero arbitrio, der Brief an Innozenz, das Libellus fider und der Demetrias-
brief mit drei Ausziigen vertreten sein 34, so reduziert sich die Beweislast
fiir eine defiziente Tauftheologie auf pro libero arbitrio (14,14-14,15) und
den Brief an Innozenz (17,19-20,22). Und nur durch eine subtile Inter-
pretation kann das Libellus fidei verdachtigt werden (21,24). Dafiir miis-
sen nun die Ausziige aus der Tractoria gutstehen. Doch sind die Ausziige
aus dem Romerbriefkommentar (Anhang B) und die Syllogismen (zu
R6m 5,15 und Anhang C) nur belastend auf das Zeugnis der romischen
Kirche hin, die sich ihrerseits auf ehemalige Pelagiusfreunde und Horer

51 Caelestius wird immer wieder als discipulus und socius gekennzeichnet,
so etwa pecc. orig. 6, 6; 8, 9; 16, 17 (socius) usw.

52 pecc. orig. 13, 14: «Omne bonum ac malum, quo vel laudabiles vel vitupe-
rabiles sumus, non nobiscum oritur, sed agitur a nobis; capaces enim utriusque rei,
non pleni nascimur, et, ut sine virtute, ita et sine vitio procreamur, atque ante
actionem propriae voluntatis id solum in homine est, quod deus condidit.»

53 Vgl. dazu G. GRESHAKE: Gnade ... (Anm. 15) p. 108-111 und C. GARCIA-
SANCHEZ: Pelagius (Anm. 35) p. 2011.

54 grat. Christi 30, 31-31, 34 und 37, 40-38, 42 (fir den Demetriasbrief
Kap. 3; 8; 17.).



360 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

stiitzt, die seinen Diskussionen und Streitgesprachen in Rom beigewohnt
haben:

«Denn nach dem Antwortschreiben des Concilium Africanum (Herbst
417) ... wurden auch andere AuBerungen von ihm in der Stadt Rom,
wo er sehr lange sein Leben verbracht und sich schon vorher mit
diesen (Fragen) beschiftigt hatte, durch die Sorgfalt gliubiger
Briider bekannt und offenkundig. Papst Zosimus hat sie in seinem
Brief (= Tractoria), den er zur Verbreitung iiber den katholischen
Erdkreis schrieb, als verabscheuungswiirdig anhangweise angefiihrt,
wie ihr es lesen konnt. Dort argumentiert Pelagius in einer Art
Erklarung des Romerbriefes des Apostels Paulus mit den Worten:
‘Wenn die Siinde Adams auch denen, die nicht siindigen, geschadet
hat, niitzt auch die Gerechtigkeit Christi denen, die nicht glauben’
usw. in diesem Sinne (= Pelagius, Expos. Rom. 5, 15). All dies ist
Hilfe des Herrn in den Biichern, die wir iiber die Kindertaufe geschrie-
ben haben (= Augustinus, de pecc. mer. et rem.) griindlich widerlegt.
Das hat er eben in diesen Erklarungen (zum Rémerbrief) nicht als
seine eigene Auffassung einzuwerfen gewagt. Dort aber, wo er vielen
sehr gut bekannt war und seine Gedanken und Worte nicht verborgen
bleiben konnten, hat er das gesagt, was er in jenen Biichern, aus deren
erstem ich oben etwas erwidhnt habe (pro libero arbitrio I), nicht ver-
hohlen, sondern ganz offen mit seiner Disputierkunst betreibt, daB
man ndmlich glauben solle, die menschliche Natur sei in den kleinen
Kindern in keiner Weise von ihrer Abstammung her verdorben, aber
indem er (fiir die Natur) die Unversehrtheit in Anspruch nimmt,
miBgoénnt er ihr den Erléser» 5.

Rom kommt ebenfalls zum gewiinschten Resultat. Doch wird die
Tragfihigkeit der romischen Argumentation eher gering eingeschitzt.
Darum 148t sich Augustinus nicht nidher auf den Beweisgang der Tracto-
ria ein. Aus der beildufigen Bemerkung, er habe diese Thesen in den Bii-
chern an Marcellinus (412) griindlich widerlegt, zusammen mit dem an-
dern Hinweis, es sei direkter und offener in pro libero aribtrio nachzulesen,
daB die Einwinde in Pel. Expos. Rom 5,15 doch die pelagische Auffas-
sung vertreten, ergibt sich, daB jetzt die Rechtfertigungsschriften als
Beweismittel vorzuziehen sind. Damit ist 418 nicht mehr der Romer-
briefkommentar, sondern pro libero arbitrio Kronzeuge einer defizienten
Tauftheologie 6.

55 pecc. orig. 21, 24.

56 Nach 420, in der Spitphase der Auseinandersetzung mit Julian von Aecla-
num wird Augustinus auf die Rechtfertigungsschriften nicht mehr zuriickkommen
und sich mit INNOzENzZ, tnt. Aug. ep. 181, 7 und 182, 5 begniigen, wenn es darum
geht, das romische Urteil zu gewichten. Zosimus wird also nicht mehr beriicksich-

tigt.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 361

Wir konnen festhalten: Augustinus gewinnt aus den Rechtferti-
gungsschriften das Geriist fiir seine Gegenargumentation. Deswegen
geniigen das Glaubensbekenntnis und die miindlichen Zusicherungen
des Pelagius im Gesprach mit Pinian und Melania nicht mehr, um seine
Orthodoxie zu stiitzen. Es handelt sich nicht mehr um bloBe Meinungs-
verschiedenheiten in theologischen Fragen, die in einer Diskussion leicht
auszurdumen wdren, sondern um Haéresie, die es zu bekdmpfen gilt 3.
Von den pelagischen Positionen in den Rechtfertigungsschriften her
gerdt Diospolis ins Zwielicht, so daBl man seinen Beteuerungen im Pro-
tokoll nicht mehr trauen kann. So reduziert der Demetriasbrief die gratia
Christi an drei Stellen auf den NachlaB der Siinden und das exemplum
Christi auf Gesetz und Belehrung 8. Er spricht vom Verdienen der
Gnade 5°. Und in pro libero arbitrio wird Romer 7 auf den alttestamentli-
chen Menschen gedeutet, als ob der neutestamentliche Mensch der Hilfe
Gottes nicht mehr bediirfe ¢©. Gerade davon hat sich das Konzil vom
1. Mai 418 distanziert. Und wenn Pelagius in pro libero arbitrio die Ver-
schuldung der Kleinkinder ablehnt, so gerdt er in Widerspruch zu Dios-
polis, wo er die entsprechenden Sitze des Caelestius verurteilt hat 6!, Die
Resultate sind bei Augustinus und bei Zosimus dieselben. Verschieden
ist nur die Beweisfithrung. Augustinus gibt 418 den afrikanischen Stand-
punkt wieder: Der Freispruch von Diospolis muB in seiner Bedeutung
vermindert werden, wenn moglich als Fehlurteil, verursacht durch die
Verschlagenheit des Pelagius. Der Zusammenhang zwischen Caelestius
und Pelagius ist dadurch erwiesen, daB Pelagius das in Diospolis vor-
gelegte Anklagelibell von 411 nur zum Schein verurteilt hat, wenn er in
pro libero arbitrio die Verschuldung der Kleinkinder nicht wahrhaben
will und die Gnade vom Verdienst des Menschen abhingen 1i6t. Aber
Rom kommt ohne die Rechtfertigungsschriften des Pelagius aus. Das
belegen die Anhinge der Tractoria und die kommentierenden AuBerun-
gen des Marius Mercator, die es nun zu untersuchen gilt 62,

57 pecc. ovig. 23, 26.

58 grat. Christi 37, 40-38, 42.

59 grat. Christi 30, 31 und 31, 33-34.

60 gyat. Christi 39, 43.

51 pecc. orig. 10, 11-12, 13; vgl. de gest. Pel. 11, 23-24.

62 Julian geht nicht direkt auf die Rechtfertigungsschriften ein. Er diskutiert
vor allem einige Sdtze aus dem antipelagianischen Libell aus Ep. 186 und warnt
vor den Konsequenzen der Erbsiindenlehre fiir die Ehe. Dieser Punkt ist bereits
in pecc. orig. 33, 38 angesprochen. Vielleicht darf man mit A. pE VEER Bibl. Aug.
vol. 22 (1975) p. 690 einen julianischen Einwurf sehen (Ergo malum sunt nuptiae
et non est opus dei homo, quem generant nuptiae).



362 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

3. Marius Mercators Verteidigung der romischen Beweisfithrung

Das Commonitorium super nomine Caelestii liegt zwar um zehn Jahre
spdter und ist in der historischen Nacherzahlung vielfach ungenau; des
weiteren steht es keineswegs auf der Hohe augustinischer Ketzerbekimp-
fung, die mit zwingenden Textvergleichen die RechtmiBigkeit der afri-
kanischen Verurteilung unter Einbeziehung der fast gleichzeitig in Rom
und Ravenna erfolgten Entscheide allseitig abdeckt 3. Die Spdtbetrach-
tung des Marius Mercator fithrt uns jedoch in die besonderen Verhiltnisse
Roms ein und 1aBt uns ein Anliegen entdecken, das mit Afrika gemein-
sam ist: Die Beweisfiihrung muB sich intensiver mit Pelagius beschéf-
tigen, da im Gegensatz zu Caelestius vorerst keine direkten Beweise fiir
sein hidretisches Denken vorliegen. Damit ist die Frage gestellt, ob im
Sommer 418 die Urteilsbegriindung immer noch auf den Romerbrief-
kommentar und einige asketische Schriften des Pelagius abgestiitzt wer-
den darf, oder ob nicht unbedingt die Rechtfertigungsschriften mitein-
bezogen werden miissen.

Marius Mercator bemiiht sich um ein geschlossenes Bild der Verur-
teilungsreihen und legt in seinen Zwischenbemerkungen die theolo-
gischen Grenzlinien. Er kann jedoch kaum Anspruch erheben, die offizielle
Interpretation der romischen Kirche wiederzugeben, vor allem, da er
sich nur auf zwei Problemkreise festlegt: auf die Frage der Kindertaufe
und die Sterblichkeit des Menschen, obwohl die Tractoria des Zosimus
in den erhaltenen Fragmenten mindestens die Frage der Gnade ange-
schnitten hat. Aber er kann sehr wohl die Meinung jener wiedergeben,
die die Verurteilung des Pelagius vorantrieben. Die Disposition des
Commonitoriums legt uns wieder nahe, daB3 die Verurteilung des Pelagius
nicht von jener seines Schiilers Caelestius getrennt werden darf. Unmit-
telbar nach dem Abschnitt {iber Caelestius, der seine Verurteilung in
Karthago, Konstantinopel und Rom festhilt (ACO I, V, 1 p. 66,1-67,4),
folgt eine viel lingere Sektion iiber Pelagius (67,5-70,2), weil erst noch
nachgepriift werden mu3, ob Pelagius wirklich verurteilt werden darf.
Es geht wie bei Augustinus um die Festlegung auf Sitze, die der Schiiler
vertreten hat. Es wird daran erinnert, dal3 Innozenz den Pelagius auf
der Grundlage der Diospolisakten und auf afrikanische Einsprache hin
verurteilt hat (68,28-69,12). Der Freispruch auf Diospolis wird ebenfalls

63 pecc. orig. 17, 18.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 363

als gelungenes Tauschungsmanover heruntergespielt, das durch eine
nachtrigliche Verurteilung im Osten selbst berichtigt wird. Der Nach-
weis der Hiresie geschieht aufgrund der Biicher (= de natura), die unter
Innozenz zu einer ersten Verurteilung fithren, und schlieBlich durch
Belege aus der Tractoria des Zosimus, die alle irgendwie nahelegen, daf
Pelagius die verurteilten Lehrsidtze des Anklagelibellus von 411 und die
in Diospolis zusidtzlich angefithrten Sitze aus Aug. Ep. 156 ebenfalls
vertreten hat. Dieser Beweis wird direkt nur fiir den 11. Anklagepunkt
des Konzils von Diospolis (Die Siinde Adams hat nur ihm allein geschadet
und nicht dem ganzen Menschengeschlecht) in den Zwischenbemerkun-
gen zu Pel. Expos. Rém 5,12.14 .15 (67,39-43) und fiir den 12. Anklage-
punkt (Das Gesetz fithrt ebenso zum Himmelreich wie das Evangelium)
in den Bemerkungen zu unserem Anhang D erbracht (69,8-70,1), wih-
rend fiir den 17. Anklagepunkt aus Aug. Ep. 156 (Auch die nichtgetauf-
ten Kinder haben das ewige Leben) nur gesagt wird, daB3 ihn Caelestius
vertreten hat (69,6-8). Die Festlegung der Hiresie auf den 10.-18. An-
klagepunkt bringt eine deutliche Verkiirzung der historischen Perspek-
tive, eine naiv anmutende Raffung der komplizierten theologischen und
kirchenpolitischen Ereignisse der Jahre 415-418. Die Nichtbeachtung
der Gnadenlehre, die in Diospolis ebenfalls zur Diskussion stand, und die
Augustinus in de gratia Christi erortert, das vollige Schweigen iiber die
Kanones des Konzils von Karthago vom 1. Mai 418 — und dies im Jahre
428/430 — belegt ein weiteres Mal, daB in der romischen Kirche der Prozel3
anders gefithrt wurde, sich nicht mit den Rechtfertigungsschreiben des
Pelagius auseinandersetzt, wohl aber nach Ubereinstimmung mit Afrika
sucht.

Die Ausklammerung der Rechtfertigungsschriften im rémischen
Beweisverfahren kann ebenfalls im Glaubensbekenntnis einiger nord-
italischer Bischofe belegt werden. Ihr Schreiben an den Metropoliten
Augustinus von Aquileja wendet sich gegen die unrechtmifige Verurtei-
lung des Pelagius und Caelestius — ohne sie zu nennen —, nachdem sich
beide durch Libelli gereinigt hidtten. Die zahlreichen Anklinge und die
zum Teil wortlichen Zitate aus den Glaubensbekenntnissen des Caelestius
und Pelagius, sowie aus den Rechtfertigungsschriften des Pelagius
geben uns zu verstehen, dafl die Bischofe nicht bereit sind, die von Zosi-
mus in der ersten ProzeBphase anerkannte Orthodoxie der beiden Verur-

64 Vor allem aus dem Brief an Innozenz und an Demetrias. Nachweise bei
O.WERMELINGER: Rom und Pelagius (Anm. 4) p. 220-226.



364 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

teilten und ihrer Dokumente aufzugeben. Die eingereichten Schriften
garantieren die Orthodoxie der beiden, denn nach Ansicht der Interpel-
lanten verurteilen Pelagius und Caelestius simtliche Héresien, die die
westliche Kirche bedriangt haben, und setzen sich insbesondere von der
manichdischen Lehre ab, indem sie jede Art von Siinde verwerfen, die
die Natur, die Ehe und die Neugeborenen belasten . Sie bekennen die
Notwendigkeit der Taufe fiir Kinder, fiir Erwachsene und fiir Kinder
getaufter Eltern. Und auch in der Frage um Gnade und Tod haben sie
sich geniigend abgesichert, da fiir sie Adam Urheber des menschlichen
Todes ist, freilich ohne den Ursprung und das Wesen dieses Todes nidher
zu bestimmen ©6,

4. Das Verdikt des Zosimus

Die Tractoria spricht wirkliche Verurteilung aus. Die romische Kir-
che hat mit Pelagius gebrochen und hilt am AusschluB fest, bis die gefor-
derten Vorleistungen erbracht sind ¢7. Die Unabhéngigkeit des romischen
Urteils erweist sich in der vorldufigen Nicht-Beachtung der karthagischen
Kanones vom 1. Mai 418, die in Rom bekannt sein muBten, in der nur
teilweisen Ubernahme des antipelagianischen Libells aus Aug. Ep. 186
und vor allem im Fehlen der Rechtfertigungsschriften des Pelagius. In
de gratia Christi et peccato originali versucht Augustinus die romische
Dokumentation durch eine kritische Neubeurteilung der Rechtfertigungs-
schriften zu korrigieren. Die Divergenzen der beiden Dossiers erkldren
sich aus taktischen und theologischen Griinden. Die romische Kirche
war nicht bereit, die zuvor als rechtgliubig anerkannten Schriften des
Pelagius nachtriglich zu verurteilen. Dementsprechend entfallen pro
libero arbitrio, der Brief an Innozenz, das Libellus fideir und der Brief an
Konstantius. Der Demetriasbrief blieb wahrscheinlich unberiicksichtigt,
weil kein Interesse bestand, die Familie der Ancii, die der rémischen

65 Lib. fidei 111, 9-22 (PL 48, 520-523).

66 Die kaiserliche Verurteilung wird nicht erwdhnt. Man bleibt in der kirch-
lichen Rechtssphire im Unterschied zu Julian von Aeclanum, der die Interventionen
aus Ravenna als unrechtmiBige Eingriffe bekimpfen wird; vgl. O. WERMELINGER:
Pelagius und Rom (Anm. 4) 229-31. Bedenkenswerte Uberlegungen zur Reaktion
Julians finden sich bei Y. M. DuvaL: Julien d’Eclane et Rufin d’Aquilée. REA 24
(1978) 243-271. Derselbe Autor gibt in seiner Rezension von CC 88 und 88A eine
Ubersicht iiber Julians Werk: REA 25 (1979) 162-170.

67 Es sind die antipelagianischen Thesen aus Ep. 186 zu verurteilen; vgl.
O. WERMELINGER: Rom und Pelagius (Anm. 4) p. 213.



Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 365

Kirche zu dieser Zeit Landgebiete in Asien zur NutznieBung iiberlieB
und im iibrigen seit jeher dngstlich um ihre Orthodoxie besorgt war, in
den Streit einzubeziehen oder gar zu diskriminieren 8. Das gleiche
mag fiir Paulinus von Nola gelten, dessen Ansehen sich in der Invasions-
zeit definitiv gefestigt hat .

So leidet die Tractoria seit Beginn an einer erheblichen Schwiche,
die Julian von Aeclanum und das Libellus einiger norditalischer Bischofe
weidlich auszunutzen versuchen, jedoch ohne Erfolg 7°. Worin liegt nun
nach dem Zeugnis der Tractoria die pelagianische Héresie? Die Frag-
mente im Briefkorpus erlauben nur, den Grundtenor des romischen Ent-
scheides anzugeben, der sich der afrikanischen Position stark gendhert
hat: Taufe als NachlaB der Siinden in jedem Lebensalter; Notwendigkeit
des Bittgebetes und Bejahung der Heilsinitiative Gottes, wobei nicht
genau zu ersehen ist, wie stark das Individuum an die Siinde gebunden
wird, ob das Wesen der Adamssiinde in der Verderbnis, der Schwichung
oder der Todesverfallenheit der menschlichen Natur liegt, und wie stark
die Eigenverantwortung innerhalb der Heilsinitiative zu veranschlagen
ist 71

Die Anhinge belasten in erster Linie Pelagius. Ausgangspunkt sind
die Anklagethesen von 411 (Anhang A), die Pelagius in Diospolis verur-
teilt hat. Pelagius kann also nicht nachgesagt werden, daB er die Caele-
stiusthesen lehrt. Die Anhédnge B, C, D miissen nun dafiir gutstehen, daf3
Pelagius diese Thesen mindestens indirekt in seinen Schriften vertreten
hat. Um diese Verbindung deutlich zu machen, sind in den Ausziigen aus
dem Romerbrief (Anhang B) Texteingriffe vorgenommen worden, die
das Grundanliegen des Pelagius {iberdecken. Es ist nicht mehr ersicht-
lich, daB Pelagius im Fragenkomplex um die Adamssiinde vorerst nicht
autoritativ entscheiden wollte und in den Syllogismen zu R6m 5,15 jene
anthropologischen Konsequenzen zur Diskussion stellte, die er bis anhin
nicht gezogen hatte oder nicht ziehen wollte. Doch ist man 418 nicht
mehr bereit, das Werk als Diskussionsbeitrag gelten zu lassen, wie es
Augustinus in seiner ersten Einsichtnahme 412 in de peccatorum meritis
et remissione 111 noch verantworten konnte, als er sich mit der Feststel-

68 Vgl. COELESTIN, ep. 23,6 = Coll. Veron. 23,6 ed. ACO II,1 p.90 und
PLRE 1, 732/733.

6 Vgl. P. COURCELLE: Hisloire littéraive des gramdes invasions germaniques.
Paris 1964, p. 561, und C. P. HaMMOND: The Last Ten Years (Anm. 9).

70 Dazu Y. M. DuvaL: Julien d’Eclane (Anm. 66).

1 Vgl. O. WERMELINGER: Rom und Pelagius (Anm. 4) p. 214-218.

24



366 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

lung begniigte, daB keine expliziten Verbindungen mit den Thesen in de
peccatorum meritis et remissione I-11 vorliegen und Pelagius in Expos.
Rém 5,12-18 durchwegs in orthodoxem Sinne interpretiert werden
kann 72,

In den Syllogismen von Rom 5,15 wird nun ein anthropologischer
Krisenherd sichtbar, der sich in mehrere Fragenkomplexe aufspaltet und
zuvor in den Pauluskommentaren des Ambrosiaster, in Origenes-Rufinus
und im anonym iiberlieferten Kommentar der Budapester Handschrift,
sowie im Liber de fide Rufin des Syrers in spannungsgeladenen, nicht
harmonisierten Aussagen zu Adamssiinde, Todesverfallenheit des Men-
schen, Kindertaufe, Ursprung der Seele und Wesen der Vollkommenheit
anklingt 73.

Die Anklagethesen von 411 sind ein Abgrenzungsversuch gegeniiber
einer Pauluslektiire, die aus einer antimanichiischen Tendenz heraus all-
zusehr auf die natiirliche Unschuld des Menschen aus ist und jede Schwi-
chung oder Verdnderung der menschlichen Grundgegebenheiten durch
Stinde oder Tod ausschlieBt (These 1-4) 7; die beiden restlichen Ankla-
gen sind ein Nachhall der Diskussionen zu Rémer 7, die dem Menschen-

2 pecc. mer. et vem. 111, 4, 9. Nur die Interpretation von Rém 5, 12 befrie-
digt Augustinus nicht. Ohne auf Einzelheiten einzugehen meint er, daBl mogliche
Unklarheiten durch Rém 5, 18 behoben sind (III, 4, 8-9). Im zusammenfassenden
Kapitel III, 11, 19 erinnert Augustinus an die Auslegungsprinzipien in Buch I.
Dort hat er, herausgefordert durch die Einwédnde der Gegner, die Exegese von
Ro6m 5, 12 nach zwei Seiten hin abgesichert. Einmal ist die Stelle nicht vom Tod
der Seele, sondern vom leiblichen Tod zu verstehen (I, 8, 8) und zum andern ver-
langt die Stelle, gleichgiiltig ob «in quo» auf die Siinde oder auf Adam bezogen
wird, daB hier von Weitergabe (tradux) und nicht von Nachahmung (imitatio) die
Rede ist (I, 10, 11 und 13, 18). Uber Rémer 5, 12 bei Augustinus orientiert A. DE
VEER in BA 23 (1974), note compl. 20 p. 734-740 mit Bibl.

73 Nachdem E. TESELLE die Vorgeschichte der Kontroverse ausfiithrlich dar-
gestellt hat und den Ansatz des Pelagius innerhalb der rémischen Fragestellungen
wertete, kann auf eine Diskussion verzichtet werden (Anm. 6). Anzufiigen ist nur,
daB der von H. J. FREDE in einer Budapester Handschrift neuentdeckte Paulus-
kommentar, der zwar nicht mehr vollstindig vorliegt, sowohl als eine Quelle fiir
Pelagius wie fiir Pseudo-Hieronymus anzusehen ist. Dort ist in Anlehnung an Am-
brosiaster die Universalitit der Siinde betont, die auch die Kinder trifft. Sie sind
zwar nicht Siinder wie Adam, weil sie kein Gebot {ibertreten haben. Doch haben
sie propria peccata, die aus der Schwiche ihrer Natur erklirt werden (R6m 43A und
44A): vgl. H. J. FREDE: Ein neuer Paulustext und Kommentar. Band I: Unter-
suchungen. Freiburg 1973. Band I1: Die Texte. Freiburg 1974 (= Aus der Geschichte
der lateinischen Bibel 7-8). Band I, 222-226 stellt die Unterschiede zu Pelagius
zusammen.

74 Pelagius lehnt in de natura jede Schwiachung oder Verinderung der mensch-
lichen Natur ab, vgl. de nat et grat. 19, 21 und 21, 23 und Demetriabrief Kap. 2-8.



D as Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus 367

geschlecht vor Christus die gleichen Heilschancen zuweist wie den Men-
schen unter dem neutestamentlichen Gesetz 75.

Im Anhang B spricht nun die Tractoria ihr Verdikt iiber die pela-
gische Auslegung von Rém 5,12-15, die, wie eine Zwischenbemerkung
des Marius Mercator nahelegt, nicht mehr von den Syllogismen in Rém
5,15 getrennt werden darf. Die Intention der Tractoria ist somit klar:
Pelagius entspricht in allen Punkten den Anklagen von 411, die er trotz
seiner Beteuerungen in seinen Schriften lehrt. Er leugnet wie die syllo-
gistischen Beweisgdnge das peccatum originale unter dem zweifachen
Aspekt der fradux peccati (Syllogismus 1 und 2) und der tradux mortis
(Syllogismus 3). Am deutlichsten ist dies bei Augustinus nachzulesen.
In de peccatorum meritis et remissione I11 hat er Pelagius diese Einwidnde
nicht als persénliche Meinung angelastet. Zweimal betont er, daB sie
nicht ex sua, sed ex aliorum persona stammen, daB sich hier eine Anfrage,
eine Unsicherheit verbirgt, so wie sich Pelagius ebenfalls nicht auf die
tradux animae festlegt 7. In de peccato originali wird auf das Zeugnis
Roms hin angenommen, daB er offen gelehrt hat, was er im Kommentar
als fremde Meinung vertrat 77. In Ep. 790,22 schlieBlich wird nicht mehr
unterschieden, und die Einwidnde werden als direkte Meinung des Pela-
gius ausgegeben 78, Dem stimmt, wie wir gesehen haben, Marius Mercator
bei, wihrend der Praedestinatus den ersten und zweiten Syllogismus
Caelestius zuweist 7°. Bei Vinzenz von Lerinum leugnet Caelestius die
Schuldverfallenheit des Menschen, wéahrend Pelagius die aktbezogene
Gnade nicht zugeben will 8. Wenn nun die Syllogismen zu Rém 5,15

5 Vgl. AuGusTINUS, grat. Christi 39, 43. Damit ist die Frage nach der Voll-
kommenheit verbunden, die nicht nur im asketischen Kontext gesehen werden
darf. R. F. Evans: One and Holy. The Church in the Latin Patristic Thought. London
1972, p. 96 hat den Zusammenhang mit dem Wesen der Kirche aufgezeigt. C. GAR-
CIA-SANCHEZ hat p. 47 ff diese Uberlegungen weitergefithrt (Anm. 35). E. TESELLE
(Anm. 6) hat p. 64f auf das Libellus fidei Rufin des Syrers verwiesen, das im zweiten
Anathem wahrscheinlich gegen Jovinian polemisiert: «Qui dicunt quemvis sanctum
virum et profetalem et apostolicum sine dei auxilio posse esse perfectum, anathema
sint» (= ACO I, V, 1 p. 4).

76 pecc. mer. et vem. 111, 35-6 und III, 10, 18 (far tradux animae).

7 pecc. ortg. 21, 24 (Anm. 55 Text).

8 Ep. 190, 22 (CSEL 57, 158): «nam Pelagii de hac re argumentatio, quae

inter alia eius damnabilia etiam litteris apostolicae sedis adiuncta est, ita se
habet» (Forts. S. 346).

79 PREDESTINATUS: haeres. 88 (PL 53, 617-619).

80 Commonitorium 34: «Quis enim umquam ante profanum illum Pelagium
tantam virtutem liberi praesumpsit arbitrii, ut ad hoc in bonis rebus per actus
singulos adiuvandum necessariam dei gratiam non putaret? Quis ante prodigiosum



368 Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zosimus

zum Interpretationsschliissel der pelagischen Pauluserklirung in Rém 5
werden, dann wird begreiflich, daB sie in der Bearbeitung des Paulus-
kommentares durch Pseudo-Hieronymus entfallen 8,

Durch diese Neubeurteilung des Pelagiuskommentars geraten sein
urspriingliches Suchen und seine Nuancen in den Verdacht des Zweideu-
tigen und Verwerflichen und fallen schlieBlich unter das Verdikt der
Hiresie. Aber wihrend Augustinus die miindlichen Zusicherungen aus
dem Jahre 418 durch Vergleiche mit unmittelbar zuvor entstandenen
Schriften als leeres Gerede ausgibt und seine Beurteilung durch strenge
Textvergleiche stiitzt, erscheint der romische Beweisgang in der Tractoria
eher primitiv; es wird an weit zuriickliegende Diskussionen erinnert, und
dieses Material aus dem romischen Aufenthalt des Pelagius mit manipu-
lierten Texten seiner Rechtfertigungsschriften in Verbindung gebracht.

discipulum eius Caelestium reatu praevaricationis Dei omne humanum genus dene-
gavit adstrictum ?

81 In anderen Manuskripten, Paris MS 653 und St. Gallen 73 finden sich Zusit-
ze vgl. A. SOUTER: Pelagius’s Expositions vol. I p. 4548 (Anm, 11).



	Das Pelagiusdossier in der Tractoria des Zoismus

