Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Bruder Klausens gewohnlich bet
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761312

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

Bruder Klausens gewonlich bet

Damit etwas rveligidse Bedeutung gewinnt,
sind nur zwei Bedingungen notig:
Es muf einfach und wiederholbar sein.

K. DURKHEIM

Was an des sdlligen briider Clausen Gestalt fasziniert, ist die Kraft
des Einfachen, Urspriinglichen, Unkomplizierten, — auch und gerade in
einer aufwiihlenden Zeit. Der Klarheit seines mystischen Zeugnisses ent-
spricht die Niichternheit seiner Askese. Als Mittel geistiger Wachsam-
keit wihlt der rusticus ! vornehmlich zwei: Fasten und Beten. Es ist, als
ob angesichts der mannigfachen Verirrungen einer zur Neige kommenden
Epoche der getriiwe briider mit Leib und Seele fiir die Wahrheit des einen
biblischen Wortes eintreten wollte: « Diese Art [boser Geister] fahrt nicht
aus, es sei denn durch Gebet und Fasten» 2.

Erstaunlich geringe Schwierigkeiten scheint Cldf das Fasten berei-
tet zu haben 3. Bald wurde es ihm zur «zweiten Natur». Anders die Er-

1 RoBERT DURRER: Bruder Klaus, Die dltesten Quellen ..., Sarnen 1917-21,
Bd. I, 441 u. 443 (Gundelfingen). — Vgl. dazu auch den Beginn der «Confessio» des
hl. Patricius: «Ego ... rusticissimus et minimus omnium... et contemptibilissimus
apud plurimos ...», SC 249, 70 u. den Kommentar zu dieser Stelle bei Lubpwic
BierLer: The Life and the Legend of St. Patrick, Dublin/London 1949, 49.

2 Mt17, 21; Mk 9, 29 gr. Var. u. Vg. — Fasten und Gebet gehdren, zusammen
mit den Werken der Barmherzigkeit (eleemosyne), zu den grundlegenden atl. BuB3-
tibungen; vgl. dazu (in ntl. Sicht) Mt 6, 1-18.

3 Zu den Anfiangen s. DURRER I, 462 (Erni Rorer), 464 (Erni an der Halden),
468 (Sohn Hans), 352 (Trithemius).

18



270 Bruder Klausens gewonlich bet

fahrungen mit dem Gebet. Er spricht von einer «reinigenden Feile», einem
«antreibenden Sporn» und einer «schweren Versuchung», die ihn
bedringte *. Erst nachdem sein geistlicher Freund, Heimo am Grund,
ihm die Anweisung erteilt, vom «Leiden Jesu» her betrachtend das
Gebet zu ordnen und zu gestalten, begann er «fiir seine Armut» — wie er
beteuert — «Fortschritte zu machen» 5. Eine weitere grundlegende Stiitze
seines Betens war zweifellos das «Gebet des Herrn» 6. So fiithrt von der
Leidensbetrachtung zum Vaterunser, bzw. zur Eucharistie?, eine fiir den
Obwaldner Klausner charakteristische Linie altchristlicher Gebetsiiber-
lieferung. Doch geht es im folgenden nicht um diese weiten Zusammen-
hinge. Wir beschrinken uns auf den wohl einfachsten Text, das kurtz
und gar trefflich gebettlin der Quellen, das «bekannte und einzig populir
gewordene», wie DURRER sagt 8, das nach der heute iiblichen Form mit
den Worten beginnt: «Mein Herr und mein Gott, nimm alles von mir ...».

4+ DUrRreR I, 39 (Prediger).

5 A.a. O, 40.
6 Vgl. Durrer II, 788 (Witwyler), 834f. (Vaterunser-Betrachtungen nach
Kanisius). — Nach spiter, volkstiimlicher, doch manifesterweise unevangelische

Praktiken denunzierender (vgl. Mt 6, 7: « Wenn ihr betet, so sollt ihr nicht viele
Worte machen ...») Obwaldner Uberlieferung soll Klaus auf seinem Riickweg von
Liestal in die Heimat «ein einziges Vaterunser betrachtend gebetet» haben «und
sei noch nicht zu Ende gewesen, als er im Ranfte angekommen war» (G. SIGRIST:
Bruder Klaus ..., Luzern 1843, 50). Dasselbe wird auch von seinem Gang von Fliteli
nach Sachseln (J. MinGg: Der selige Bruder Nikolaus ..., Luzern 1861, 243) und
von den letzten zwei Wegstunden der Wallfahrt nach Einsiedeln erzahlt (J. J. von
A=H: Des seligen Einsiedlers Nikolaus ..., Einsiedeln 18972, 118f.). — Gegen das Viele-
Worte-machen wird in einem Reformationslibell an das Konzil von Trient der
Grundsatz statuiert:

Melior est quingue psalmovum decantatio

cum cordis puritate ac sevenitate et hilavitate spivituali
quam totius modulatio psalterii

cum cordis anxietate atque tristitia.

Vgl. dazu BarTHASAR FiscHER: Ein Leitwort zur Brevierreform aus dem
Reformationslibell Kaiser Ferdinands I. vom Jahre 1562, in: L. Lenhart [Hrg.]:
Universitas, Dienst an Wahrheit und Leben, Festschrift fiir Bischof Dr. Albert
Stohr, Bd. I, Mainz 1960, 436440 (der Grundsatz geht zuriick auf Johannes Kas-
sian). In demselben Sinne ist in der Regula S. Benedicti, XX (De reverentia ora-
tionis), 3—4 (SC 182, 536) zu lesen:

Et mon in multiloquio, sed in puritate cordis et compunctione lacvimarum nos
exaudiri sciamus.
Et ideo brevis debet esse et pura oratio ...

7 DURRER I, 363: wann inn einem ieden brot ist vevborgen die gemad gottes
(Pilgertraktat).
8 DurreRr 11, 816.



Bruder Klausens gewonlich bet 271

Zunichst sei die Bedeutung des urspriinglichen Wortlautes heraus-
gestellt (=I), dann mdglichen Quellen und Vorformen nachgegangen
(= II), weiter seien Struktur und Inhalt etwas ndher bestimmt (= III)
und schlieBlich sei das gewonlich bet mit anderen benachbarten Gebets-
formen verglichen (= IV) °.

1. DIE URSPRUNGLICHE FORM
Friihe Drucke

DURRER gibt in seinem Quellenwerk 10 Belege fiir den Wortlaut des
Gebetes. Dabei handelt es sich, mit Ausnahme der Inschrift einer
Gedenkmiinze, um gedruckte Texte. Sie reichen von 1531 bis 1586 1°,
Zwel Dinge seien dazu vermerkt: Erstens die Tatsache, dal weitaus die
meisten — und dltesten — Textzeugen aus reformatorischem Umkreis
stammen, und nur 3 katholische Editoren haben 1. Ein Zeichen fiir die
Beliebtheit des Eremiten bei evangelisch gesinnten Christen. Diese ver-
ehrten ihn nicht nur — wie oft behauptet wurde — wegen seines politischen
Vermichtnisses, sondern betrachteten ihn als vorbildhaften, unumstrit-
tenen Glaubenszeugen '? und waren bemiiht, sein Zdglich gebett weiterzu-

9 Wir danken an dieser Stelle Herrn Prof. Dr. Kurt Run (Wiirzburg) fir
grundlegende Quelleninformationen und wertvolle Anregungen; Herrn Prof. Dr.
Arors M. Haas (Ziirich) fiir kompetente Beratung und Hilfe in sprachlichen und
geistesgeschichtlichen Problemen; Herrn P. Dr. RUPERT AMsCHWAND OSB (Sarnen)
fiir zahlreiche historische Auskiinfte und Beschaffung von Literatur und Beleg-
stellen und Herrn Dr. PETER OCHSENBEIN (Basel) fiir wichtige Prizisionen zum
Uberlieferungsgut spitmittelalterlicher Gebets-Handschriften. — Ohne die Unter-
stiitzung der Genannten wire es uns nicht méglich gewesen, den hier vorgelegten
Beitrag zu schreiben.

10 Dabei handelt es sich um folgende Dokumente:
Sebastian Frank: Chronica, Stralburg 1531 (DUuRrRER 11, 657);
Flugblatt mit Visionsbild nach Buvillus, um 1540 (DuURRER II, 649);
Johannes Stumpff: Chronik, Ziirich 1546 (DURRER II, 708);
Bruderklausenmedaille des Jakob Stampfer, Ziirich um 1550 (DURRER 11, 1025);
Cyriacus Spangenberg: Der gantze Psalter, 1563 (DURRER 1I, 816, Anm. 22);
Heinrich Pantaleon: Buch deutscher Helden, Basel 1565 (DURRER II, 752);
Adam Walasser: Neuausgabe des Pilgertraktates, Dillingen 1569 (DURRER 11,
759);
Ulrich Witwyler: Bruder Klausen Biographie, Dillingen 1571 (DURRreR 11, 787);
9. Flugblatt um 1581 (DURRER II, 808);
10. Petrus Kanisius: Betrachtungen und Gebete, Freiburg 1586 (DURRER 11, 836).

SOVt oo b e

o0

11 Walasser, Witwyler und Kanisius.
12 Vgl. dazu in unserem Art.: Bruder Klausens Glaubensrede, FZPhTh 23
(1976) 393—429; S. 394, Anm. 5-7.



272 Bruder Klausens gewonlich bet

geben und lebendig zu erhalten. Zweitens féllt bei Durrers Inventar auf,
daB die frithesten Zeugen nur eine Bitte — die letzte nach der spéteren Ver-
sion — erwihnen, so z. B. Frank: Sein gebet war under andern: O got nimm
mich mir und gib mich gantz zi eigen dir '3. Die heutige Anordnung der
Bitten ** ist nach Durrer nur dreimal belegt 5. Bei Walasser steht die
zentrale, in der spidteren Tradition an den SchluB geriickte Bitte am
Anfang des dreigliedrigen Reimgebetes 6. So sprechen schon bei den
dltesten Drucken gewisse Indizien fiir verschiedene Textiiberlieferungs-
typen bez. Vokabular des Gebetes und Reihenfolge der Reimpaare 7.
Die Textdifferenzen indessen gaben nicht AnlaBl zu iiberlieferungskriti-

13 DURRER II, 657.

14 Wie sie z. B. im Andachtsbuch von ALronso PEREIRA, S]: Jugend vor
Gott, Gedanken und Gebete, Kevelaer o. J. [um 1960], S. 377, in Ubereinstimmung
mit der allgemein verbreiteten Form vorliegt:

1 Mein Herr und mein Gott,
nimm alles von mir,
was mich hindert zu dir.

2 Mein Herr und mein Gott,
gib alles mir,
was mich férdert zu dir.

3 Mein Herr und mein Gott
nimm mich mir
und gib mich ganz zu eigen dir!

15 Auf dem Flugblatt von ca. 1540, bei Witwyler (1571) und Kanisius (1586).

16 DUrRER 11, 759 gibt den Text nur gekiirzt wieder. Eine Reproduktion des
vollstindigen Textes nach Walasser ist bei RUPERT AMscHWAND : Die Uberlieferung
des Bruder-Klausen-Gebetes, Obwaldner Geschichtsblitter, Heft 12, Sarnen 1974,
69-95; S. 74 zu finden. Der Text lautet:

1 O Du mein Herr vnnd mein Gott
nimm mich mir
vnnd gib mich gantz 24 aigen div.
2 O Du mein Herr vnnd mein Golt
nimme alles von mir
das mich hindert zi dir.

3 O Du mein Herr vnnd mein Goit
gib alles das mir
das mich fiirdert zi dir.

17 Bei Stumpff (s. DURRER II, 709) steht nach dem: O Gott nimm mich mir
und gib mich gantz 24 eigen dir ein efc., was eine Fortsetzung im Sinne von Walasser
andeutet. So mogen die meisten Alteren Zeugen, die nur eine Bitte erwdhnen
(Frank, Flugblatt 1540, Stumpff, Stampfer, Pantaleon, Flugblatt 1581), fiir die
Anordnung nach Walasser sprechen. Die Zuriickversetzung der 1. Bitte an den
Schlull des Gebetes, bzw. die Reihenfolge 2-3-1 der Verse, wie sie bei Kanisius
(1586) und Witwyler (1571) vorliegt, ist indessen schon auf dem Flugblatt von ca.
1540 zu finden.



Bruder Klausens gewonlich bet 273

schen Erwigungen 8. Thre Bedeutung wurde erst erkannt anldBlich der
Entdeckung handschriftlicher Quellen.

Handschriftliche Zeugen

Als erster verdffentlichte DoMINIKUS PLANZER einen handschrift-
lichen Beleg fiir den Wortlaut des Gebetes (nach einer Hs. der Prager
Universitdtsbibliothek) 1°. Dazu haben der bekannte Kenner der mittel-
hochdeutschen Literatur KurT RUH noch 6 und PETER OCHSENBEIN
noch 3 weitere Belege gefunden, so daB3 die handschriftlichen Textzeugen
sich zur Zeit auf 10 belaufen 2°. Die dltesten 6 reichen vom ausgehenden
15. Jahrh. bis zum Jahr 1530, gehen also den von Durrer angefiihrten
gedruckten Zeugnissen voraus. Simtliche bieten ein Reimgebet mit drei
ausformulierten Verspaaren und zwar nach der Anordnung der Bitten,

18 «DUrRRER hat den Unterschied der beiden Fassungen nicht erkannty,
Kurt Run: Das Reimgebet des Nikolaus von Fliie, in Volkskultur und Geschichte,
Festgabe fiir Josef Diinninger zum 65. Geburtstag, hrg. v. D. Harmening, G. Lutz,
B. Schemmel, E. Wimmer, Berlin 1970, 562-569; S. 567.

19 DomiNiKUs Pranzer, OP: Zu Bruder Klausens Spriichen und Gebet,
Zeitschr. fiir schweizerische Kirchengeschichte 32 (1938) 39-46.

20 Die Hss. in chronologischer Anordnung, nach den Angaben von Run
(a.a. O., 5621.) und den Mitteilungen von OCHSENBEIN, sind:

1. Berlin, Stiftung PreuB. Kulturbesitz (Berlin-Dahlem) Ms. germ. 4° 636, 12V,
15.ex_ TJh., oberhess./thiir. (ident. v. Ruh)

2. ebd. Ms. germ. 40 987, 148r, Pap., 16.in, Jh., 6stl. Hochalem. (ident. v. Ruh)

3. St. Gallen, Stiftbibl. Cod. 997, S. 125, 8°, Pap., 16.in, Jh. (3. Hand), 1504 im
Benediktinerinnen-Kloster St. Georgen iber St. Gallen, 6stl. Hochalem. (ident.
v. Ruh)

4. Wien, Nat. Bibl. Cod. 3005 (Univ. 664), 69v, v. J. 1518, geschrieben fiir Schwe-
ster Veronica Munpratin aus Konstanz, vielleicht Dominikanerin in Inzig-
kofen bei Sigmaringen. (ident. v. Ruh)

5. Prag, Univ. Bibl. Cod. XVI G 29, 31r, Pap., v. J. 1524, aus Bohmisch-Krumau,
nordbair. (ident. v. Planzer)

6. Karlsruhe, Bad. Landesbibl. Cod. Lichtenthal 101, 1237, 8°, Pap., v. J. 1530,
schwéb.-niederalem. Grenzgebiet. (ident. v. Ruh)

7. ebd., Cod. St. Peter pap. 20, 80, 169r u. 169v, zwischen 1560-67, von der Hand
des Conrad Maus aus Stockach. (ident. v. Ruh)

8. Ziirich, Zentralbibl., Cod. Rh. 186, 7v, Pracht-Hs (Perg.), v. J. 1582 (Katal.
Mohlberg, 254), schwib. (ident. v. Ochsenbein)

9. Sarnen, Bibl. d. Benediktinerkollegiums, Cod. pap. 207, Spiegelblatt hinten
recto (nach Besitzer-Vermerk), um 1600, hochalem. (ident. v. Ochsenbein)

10. Morschach (Kt. Schwyz), Pfarreiarchiv, Cod. 42, 21r, um 1600, hochalem.
(ident. v. Ochsenbein)

Wie man sieht, hat seit dem Quellenwerk von Durrer die Forschung gerade
beziiglich des Klausen-Gebetes Neues zu Tage geférdert.



274 Bruder Klausens gewonlich bet

wie sie sich bei Walasser findet (Voranstellung der spédteren SchluBbitte).
Einzig die spite Hs. von 1560-67 bringt zwei Versionen: in recto mit
gleicher Anordnung der Reimpaare wie in den iibrigen Hss., in verso
nach dem spiter sich durchsetzenden Schema ?!. So zwingt der hand-
schriftliche Befund zur Annahme zweier Grundtypen oder Fassungen
des Gebetes. Im folgenden der Wortlaut der beiden nach der Ermittlung
von Ruh:

Fassung 1
1 O man got vnd min her, nim mich mar
vnd gib mich gancz zi aigen dir!
2 O min got vnd min her, nim von mir
alles das mich hinteret gegen dir!

3 O min got vnd min her, gib mir
alles das mich fiirderet zi dir! 22

Fassung II

1 O herr nimm von mar
Was mach wendt von dir.

2 O herr gib auch mir
Das mich kort zu dir.

3 O herr nimm mich mir
Und gib mich aigen dir 2.

Aufgrund der handschriftlichen Zeugen ist Fassung I eindeutig die
dltere, bzw. frither bezeugte. Nach Planzer und (verstirkt) nach Ruh ist
Fassung I auch die «urspriinglichere», bzw. das Original des sog. Bruder-
Klausen-Gebetes %,

21 Zu beachten, daB die spiteren Mss (1582 — ca. 1600) wiederum nur die
Fassung der fritheren Hss. bezeugen!

22 RuH a. a. O., 564. — Fassung I wird bezeugt: (a) handschriftlich: von simt-
lichen 10 Hss. (vom ausgehenden 15. Jh. — um 1600); — (b) gedruckt: eindeutig
von Walasser (1569/73); sehr wahrscheinlich von Frank (1531), Stumpff (1546),
Pantaleon (1565), Flugblatt um 1581; — und (c) wahrscheinlich auch von Stampfer
Gedenk-Miinze Zirich 1550.

3 RuH a. a. O., 567. Fassung II wird bezeugt handschriftlich: einzig von der
zweiten Karlsruher Hs. (1560-67) fol. 169 (nach Fassung I, auf fol. 1697); gedruckt:
Flugblatt um 1540, Spangenberg (1563), Witwyler (1571), Kanisius (1585/86).

24 Nach PLANZER ist die Anordnung der Reimpaare in der Prager Hs. «die
urspriingliche» (a. a. O., 43), und beruht der Wortlaut des Gebetes, wie er von
derselben Hs. bezeugt wird, auf «zuverlissigster Uberlieferung» (a. a. O., 44). Run
stimmt dieser Beurteilung von Fassung I (verstirkt durch 6 weitere, mehrheitlich



Bruder Klausens gewonlich bet 275

Vergleich zwischen Fassung I und 1T

Gleichbleibend in beiden Fassungen sind:

— die tragenden sprachlichen Grundelemente: das mir-dir-Schema und
der Wechsel von geben und nemen ;

— die Dreizahl der Bitten und deren Artikulierung in drei Verspaaren
mit dhnlichem Rhythmus und gleichlautendem Endreim;

— der Inhalt bzw. das Anliegen der einzelnen Bitten.

Differenzen der beiden Fassungen:

Zunichst sind in IT im Vergleich zu I Verdnderungen bez. der
Sekundirverba festzustellen: fiir hinteret gegen dir (I, 2 b) steht wendt
von dir (11, 1 b), fiir fiéirderet zut dir (1, 3 b) kort zit dir (I1, 2 b). Bei wenden
und kérem handelt es sich um allgemeinste Richtungsverba, die in
direkter Entsprechung stehen zur bedeutsamen (das Gebet wohl sachlich
inspirierenden) biblischen Wortgruppe: vertere, avertere, convertere, con-
versio ... 2, Demgegeniiber sind hindern und viirdern speziellere Verba.
Zudem wird hindern noch pleonastisch konstruiert: hinteret gegen dir.
IT greift zu den naheliegendsten Termini, vereinfacht den Diskurs und
wirkt konventioneller. I hat demgegeniiber ein eigenstindigeres Voka-
bular. So scheint es nahezuliegen, daB II durch einen ProzeB der Verein-
fachung — zugunsten leichterer Verstidndlichkeit — aus I entstanden ist 2.

iltere, handschriftliche Zeugen) zu und fiigt bei: « Es ist aber auch der Nachweis zu
fithren, daB II aus I hervorgegangen ist» (a. a. O., 567; fiir diesen Nachweis vgl.
die Ausfithrungen Russ a. a. O., 567-568).

25 Vgl. dazu z. B. Ez 18,30: «Convertimini et agite paenitentiam ...»; Eccl
17, 21: «Convertere ad Dominum et relinque peccata tua, ... et minue offendicula;
Eccl 17, 22: «revertere ad Dominum et avertere ab iniustitia tuay; Joel 2, 12-13:
«Convertimini ad me in toto corde vestro, in ieiunio et in fletu et in planctu; et
scindite corda vestra et non vestimenta vestra, et convertimini ad Dominum Deum
vestrum ...»; Jer 15, 19: «Si converteris, convertam te et ante faciem meam stabis;
et si separaveris pretiosum a vili, quasi os meus eris: convertentur ipsi ad te, et tu
non converteris ad eos»; Zach 1,3: «Convertimint ad me ..., et convertar ad vos»;
Jer 30, 3: «ecce enim dies veniunt, dicit Dominus, et convertam conversionem mei Israel
et Juda, ait Dominus, et convertam eos ad terram, quam ... possidebunt ...»; Jer 31,
18: «Converte me, et convertar ...» (was zu deutsch, in wortlicher Ubertragung, heiBen
wiirde: ¢wende mich, und ich werde [zu dir] gewendet»), vgl. dazu auch Lam 5, 21.

26 PLANZER (a. a. O., 43): «die Ausdriicke das mich hindert gegen dir und das
mich fordert zu dir [von Fassung I], scheinen mir nicht ohne Wahrscheinlichkeit
urspriinglich zu sein; die Formulierung [von Fassung II] ... ist wahrscheinlich
Ergebnis einer Besserung [?] des Textes.» Nach RuH (a. a. O., 568) «versteht sich»
der an zwei Stellen eingetretene Wortersatz in Fassung II «wohl als sprachliche
Modernisierung.



276 Bruder Klausens gewonlich bet

Weiter fillt auf, daB II mit bedeutend weniger Wortern auskommt :
die Anrede wird gekiirzt, Was bzw. Das steht fiir alles das, aigen dir fiir
gancz zi aigen dir. Damit erhidlt die Rede gedriangten, lapidaren Cha-
rakter. I klingt indessen voller, insistierender (mit nachhaltenden Akzen-
ten). So scheint II durch Reduktion aus I hervorgegangen zu sein #’.

Ferner ist die Rhythmik zu beachten. In II wird ein «rhythmischer
Ausgleich der Reimpaare durch Verkiirzung des Anrufes (O herr aus O
man got vnd min her) und Tilgung von alles in 2 b» 28 erreicht. Der Rhyth-
mus in IT ist zudem regelmaBiger. Dies scheint auf eine mehr oder we-
niger «gelehrte» Uberarbeitung hinzuweisen. « Volkstiimlichkeit» und —
bis zu einem gewissen Grade — auch Schwerfilligkeit der Fassung I be-
zeugen eher den «urspriinglichen» Charakter des Gebetes %,

27 Nach PLANZER (a. a. O., 43) hat die lingere Anrede von Fassung I O mein
Gott und mein Herr (statt O Gott oder O Herr von Fassung II) «vieles fir sich und
entspricht wohl auch eher dem damaligen Sprachempfinden.» Vgl. dazu auch die
Anrede bei Walasser (s. oben Anm. 16): O Dwu mein Herr und mein Golt.

28 RuH a. a. O., 567.

29 Es mag gewagt erscheinen, ein so elementares Sprachgebilde wie Bruder
Klausens kurtz gebettlin auf metrische Gesichtspunkte hin zu untersuchen. Doch ist
folgendes zu bedenken: daBl Vers und Reim stets auch ein Anliegen des einfachen
Volkes (besonders im Spatmittelalter) sind; daB gebundene Form und Wohlklang
(zumal bei Spriichen und Gebetsmustern, die Personen, welche im Rufe der «Hei-
ligkeit» stehen, zugeschrieben werden) die Weitergabe und Uberlieferung von
«Texten» (hier als «maindliche Texte» zu verstehen) erleichtern und férdern; und
daB schlieBlich Metrik und Rhythmus der Sprache dem «gemessenen», meditieren-
den Sprechen mystischer Verinnerlichung besonders entsprechen. Im folgenden der
Versuch einer Notation der beiden Fassungen (die uns Prof. A. M. Haas, ein Spezia-
list fiir mhd. Metrik, in freundlicher Weise erstellte) :

Fassung I Fassung II
1 O min got vnd min her, nim mich miv O herr nimm von mir
vnd gib mich gancz z6 aigen div! Was mich wendt von div.
2 O min got vnd min her, nim von miv O herr gib auch mir
alles das mich hinteret gegen dir! Das mich kort zi dir.
3 O min got vnd min her, gib mir O herr nimm mich mir
alles das mich filvdevet zit dir! Und gib mich aigen dir.
1 ffunf k™ JEX [E" 4 S /xx /%" 3
Jkx [kx [%kx [%x° 4 [kx/%x /%" 3
2 koo /R [kx %" 4 2 o [xx /%" 03
/KX [R.o/kx [£° 4 kx/xx/%" 3
3 a ../%kuu/%" J%kx /°" stK A [xx /%73
a’ £kx [k../%k" [%xx 4
b ../%x /[%k../° [/x" 4 Jkx /2 [xx 3
v’ kx [kx [%../%kx 4 JEX[Ax /%" 3



Bruder Klausens gewonlich bet 277

SchlieBlich ist die Reihenfolge der Bitten bzw. Vers- oder Reimpaare
zu beriicksichtigen. Der Gedankengang in II ist leichter mitvollziehbar.
Der SchluBvers faBt die beiden vorausgehenden Bitten gewissermalBen
als «Synthese» zusammen 3° und scheint auf die bekannten «drei Wege»
mystischer Vollendung hinzuweisen 3!. Die Anordnung in I ist undurch-
sichtiger (unlogischer — nach heutigem Verstindnis) und hat auf den
ersten Blick etwas Ungewohntes und Fragwiirdiges. Doch scheint
gerade dies — gemdB dem Grundsatz «lectio difficillior praeferenda» —
fiir die Authentizitit von Fassung I zu sprechen 32

Die Absicht dieser Erwdgungen war nicht, durch rein «interne
(sprachliche) Kriterien» die Prioritdt von Fassung I zu beweisen, sondern
nur — die dltere, besonders handschriftliche Bezeugung von I voraus-
gesetzt — den Modus des Hervorgehens von II aus I zu kldren und die
Eigenart der beiden Fassungen etwas ndher zu bestimmen 33. Auch ging
es nicht darum zu entscheiden, welche Fassung die «bessere» sei — dies
ist ja zu gutem Teil eine Ermessensfrage, bzw. eine Frage des Gebrauchs

‘Was aus dem Vergleich der beiden Fassungen erhellt, ist die (zundchst banale)
Tatsache, daB I 4 Hebungen, IT hingegen nur 3 (4 Hebungen mit durchgehend
stumpfer Kadenz ist unwahrscheinlich) aufweist. Nun entspricht aber ein «Vier-
heber» — als vorherrschendes Versma@l im ausgehenden Mittelhochdeutsch — weit
mehr der sprachlichen Situation des 15. Jahrhunderts als ein Dreiheber. Es ist nicht
auszuschlieBen, daB3 die spite Fixierung von Fassung II (bzw. die Umwandlung
eines Vier- in einen Dreiheber) — durch Witwyler (1571) und Kanisius (1586), zwei
Zeitstromungen gegeniiber nicht unempfindlichen Klerikern — nicht zuletzt auch
durch metrische Uberlegungen bedingt war. Dazu RuH (a. a. O., 568) : « Wir kénnen
an der Schwelle von Mittelalter und Neuzeit an einem schlichten Gebrauchstext
aus dem Bereich ‘einfacher Formen’ beobachten, was fiir dltere Texte nur zu er-
schlieBen ist: die Umwandlung ‘volkstiimlicher’ Texte zu Kunstformen’»

Doch ist noch auf eine weitere — tiefer greifende — Differenz aufmerksam zu
machen. Fassung I1 ist im Sinne einer gleichldufigen Fiillung des Taktes mit Hebung
und Senkung rhythmisiert, «flieBt gut» (bzw. leichter), wie PLANZER (a. a. O., 43)
bemerkt. Demgegeniiber ist die Metrik in Fassung I wohl schwieriger, doch zugleich
spannungsvoller. Auch dies kénnte ein Hinweis sein fiir die groBere Nihe zum
«Original» von Fassung I. Zudem entspricht die spannungsvolle rhythmische Kurve
in I auch mehr dem sachlichen Gewicht der ausgesprochenen Bitte. Es geht ja
nicht um irgendeine Bitte, sondern um Wende und Wandlung des Betenden selbst.

30 PLanzeER spricht (a.a.O., 43) von einer «ansprechenden Steigerungy;
Ru=H (a. a. O., 568) von «formaler Perfektion» bzw. «Synthese» und «Erfiillung der
Gebetsaussage.»

31 Vgl. dazu Rus, a. a. O., 568.

32 PLANZER sagt (a.a. O., 43) zum guten FlieBen und zur ansprechenden Steige-
rung in Fassung II: « Aber vielleicht spricht gerade das gegen deren Urspriinglichkeit. »

33 Wir halten uns im folgenden an Fassung I und werden im Laufe der Dar-
stellung auf weitere Besonderheiten der « Urfassung» eingehen.



278 Bruder Klausens gewonlich bet

des Gebetes — sondern um ein moglichst exaktes Nachspiiren nach dem
urspriinglichen Wortklang von Prueders claufen gewinlichs gepet 3*.

Konklusionen

Gestiitzt auf die neueren handschriftlichen Funde, kann folgendes
als historisch gesichert gelten :

(1) Das gewonlich oder taglich bet gehort zur authentischen Bruder-
Klausen-Uberlieferung. Der Zeitraum zwischen Klausens Tod und dem
ersten Beleg fiir den Wortlaut des Gebetes ist durch die dlteste (von
Run entdeckte) Handschrift von 44 Jahren (nach dem friihesten
gedruckten Zeugnis) 35 auf ca. 10 Jahre reduziert worden 36,

(2) Innerhalb der Klausen-Tradition sindzwei Typen oder Fassungen
des gebettlin zu unterscheiden.

(3) Fassung I ist zweifellos die dltere und hochst wahrscheinlich auch
die urspriinglichere.

(4) Das Reimgebet bzw. dessen Fassung I ist «aus einer Prosaversion
hervorgegangen» %7.

II. HERKUNFT UND QUELLEN
Seuse

Schon E. L. RocrHoLz hat entdeckt 3%, daB das Bruder-Klausen-
Gebet unverkennbar an eine Stelle in Seuses «Biichlein der ewigen Weis-
heit» anklingt 3%, Seither haben sich alle, die der Entstehung des Gebetes
nachgegangen, mit dieser moglichen Verbindungslinie auseinandergesetzt.

3¢ So die Uberschrift in der Prager Hs., PLANZER a. a. O., 41.

35 Dabei halten wir uns an das «Fragment» bei Frank (1531). Gehen wir bis
zum ersten gedruckten Zeugnis fiir den (nahezu) vollstindigen Text des Gebetes
(Flugblatt um 1540), so kommen wir auf 53 Jahre. Die fiir die «katholische» Ver-
breitung des Gebetes wichtigste Edition (durch Kanisius, Freiburg 1586) erfolgte
sogar erst 99 Jahre nach Bruder Klausens Tod.

36 Altere Berliner Hs.: 15.% Jh., RuH a. a. O., 562 (dort Hs.: B 2).

37 Run a.a. 0., 564: «Das fithrt zur Vermutung, dal das Reimgebet aus
einer Prosaversion hervorgegangen ist. Und sicher war Fassung I im BewuBtsein
einiger Schreiber Prosa ...»

38 So nach DuRRER 11, 816.

39 E. L. Rocurorz: Die Schweizer Legende von B. Klaus ..., Aarau 1875,
44. u. 270. Dabei handelt es sich um das Biichlein der ewigen Weisheit, Kap. 23;
ed. K. BiHLMEYER: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907 (Frankfurt
a. M. 1961), 299, 6-8.



Bruder Klausens gewonlich bet 279

Relativ zuriickhaltend ist PLANZER, nach dem es sich kaum um eine «un-
mittelbare Abhingigkeit Bruder Klausens von Seuse» handeln kann *0,
Positiver duBert sich RuH: «ein direkter Zusammenhang ist nicht aus-
zuschlieBen» 1. AMSCHWAND hat auf der Suche nach nidherliegenden
«Vorbildern» den von A. Kemmer vertffentlichten «Spruch» aus einer
Einsiedler Hs. (1482) angefiihrt, selber auf Anklinge in einer Her-
metschwiler Hs. hingewiesen und den von A. Stockli als «Vorlage» be-
trachteten Gebetsgrull abgedruckt *2. Im folgenden der Wortlaut dieser
— als mogliche Quellen geltend gemachter — Texte, das entsprechende
Reimpaar aus Klausens Gebet vorangestellt:

Klausen-Gebet, Fassung I, Reimpaar 1:

O min got vnd min her, nim mich mir
vnd gib mich gancz zit aigen dir!

Seuse, Bdew 23, DS 299, 6-8:

Ich gibe mich dir und nime dich dir
und vereine dich mit mir;
du verliurest dich und wirst verwandelt in mich.

Einsiedler Hs. nach Kemmer 43:

Min her, zith mich zu dir
und benime mich mir und allen creaturen
und veraine mich mait dir.

Hermetschwiler Hs. nach Amschwand #4:

O Herr, verker mich gantz in dich,
vereinbare mich mait dir volkomenlich
und verglich mich mit dir, minem gott.

O min Jesu, vereinbare mich mit dir
vermattelst diff hl. brots vnd wins.

O min Got, verendere mich gantz vnd gar in dich.

40 PLANZER a. a. O. (Anm. 19), 43, Anm. 3: ¢«... mdchte ich die unmittelbare
Abhingigkeit Bruder Klausens von Seuse doch nicht so ohne weiteres zugeben.»

# RuH a. a. O. (Anm. 18), 565.

42 AMSCHWAND a. a. O. (Anm. 16), 731. u. 91, Anm. 23.

4 A. KEMMER, OSB: Bruder Klaus, der Gottesfreund, Schweizer Rundschau
47 (1947/48) 82-92; S.91. Dabei handelt es sich um Hs. Nr. 283 (1482), S. 287.

44 AMSCHWAND a. a. O., 91, Anm. 23.



280 Bruder Klausens gewonlich bet

Hermetschwiler Gebetbuch nach Stockli 43:

Gegriitzest seyest du, lebendiges Brot von Bethlehem,
bis gegriitzt, du unschuldiges Lamlin von Jerusalem,
nime mach mir und gib mich ganz eygen dir.

Mir ist wee nach dir und mir ist wol mat dir.

Der Text von Stockli steht auf schwachen FiiBen: Das handgeschrie-
bene Gebetbiichlein stammt aus dem Anfang des 17. Jahrh. 4. DaB
dieses Gebet 47 seine Wurzeln im 14. Jahrh. habe, ist eine Behauptung
ohne plausible Griinde. Die Phraseologie ergeht sich in stark barocken
Allegorien und Wendungen. Der Passus: nime mich mar ... scheint nichts
anderes zu sein als eine Entlehnung (Interpolation) aus Klausens gewon-
lich bet *8. Wir haben den Ausschnitt hier nur als Kuriositit angefiihrt,
— der Kontrast zu Niichternheit und Strenge des mit dem Einsiedler im
Ranft verbundenen Gebetes (und der Vorlage bei Seuse) springt in die
Augen.

Die drei von Amschwand zitierten Gebetsrufe ** enthalten nur
schwache Anklinge an Reimpaar 1. Das Vokabular ist anders, die ent-
scheidenden Syntagmen: nim mich mir und gib mich gancz zi aigen dir
fehlen. Ankldange hingegen bestehen zum Seuse-Text, jedoch gerade bez.
jener Wendungen (vereine mich mit dir wird zu vereinbare mich mit dir,
verwandelt in mich zu verker | verglich | verendere mich ... in dich), die
nicht eingegangen sind in das tdglich gebeth.

Der von Kemmer veroffentlichte «Spruch» ist eine Paraphrase zu
Seuse.

So ist und bleibt — bis heute — der Seuse-Text der beste und sug-
gestivste. Die Analogie zum kurtz gebettlin bez. der sprachlichen Grund-
elemente — mir-dir-Schema und Korrespondenz von geben und nemen —
ist perfekt. Demgegeniiber ist der Wechsel von der 1. zur 2. Person, bzw.
von der Aussageform zur Bitte, zweitrangig — und leicht erkldrbar, wie

4 A. Stockri, OFMCap.: Das tagliche Gebet des seligen Bruder Klaus,
Schweiz. Kirchenzeitung 108 (1940) 110-112; 122-123; 138-140; 146-147; S. 147.

% Das Exemplar ist z. Z. nicht auffindbar.

47 Es soll sich um ein lingeres Gebet zum « Kindlein Jesu» handeln.

48 Vgl. AMSCHWAND a. a. O., 73: «Es ist mdglich, daB die Kopistin ihrerseits
vom Bruder-Klausen-Gebet beeinflufit war.» — Nach Stéckli hiatte Klaus den Passus:
nime mich mar ... vom Hermetschwiler Gebet entlehnt und dazu — in eigener Ini-
tiative — die zwei weiteren Verse des Reimgebetes «gedichtets!

4 Amschwand beruft sich auf « Hdschr. M 22». Doch ist auch dieses Exemplar
z. Z. nicht auffindbar.



Bruder Klausens gewonlich bet 281

RuH bemerkt 0. Die Fragmente von Hermetschwil und der Spruch der
Einsiedler Hs. verweisen zuriick auf Seuse, erkldren aber nicht Vers 1
von Klausens Reimgebet.

Zudem ist noch auf weitere Zusammenhidnge zwischen Seuse und
Klausens Gebet hinzuweisen. Auch auBerhalb der angefithrten Haupt-
stelle (Bdew 23) gibt es Analogien und sprachliche wie inhaltliche An-
klinge. So heiBt es z. B. in Vita 20, DS 57, 3: Ich will dich nu dir selber
nemen. Im Bdew III, DS 318, 15-17 steht die Bitte: benim mar aller
menschen schedlich minne ..., gip mir vestikeit gegen allen bosen geisten,
was sowohl inhaltlich wie formal nahe an die Bitten 2 und 3 des Reim-
gebetes heranreicht. Ganz besonders geht es um den stilisierten und sig-
nifikanten Gebrauch der Personalpronomina 5!. Seuse ist in dieser Bezie-
hung ein Meister prignanter und pointierter Formulierungen. Dazu ei-
nige Beispiele: ich ensol nit me mir leben, sider du mir tot bist 52; denn
daz ich mir und allen dingen konde sterben und dir alleine leben ... 33.
Noch strenger in Form und Gedankenfiihrung — ja bis an die Grenze des
Sagbaren (bez. des Sein-in-Christo) gehend — ist die Sentenz (der ewigen
Weisheit): Perditio tibi ex te, in me tantum auxilium tuum3*. SchlieB-
lich die Bitte: Da ergo te, ut in te me recipiam, qui me per te perdidi 3.
Das nime mich mir und das gib mich gancz zit aigen dir tragen also — zu-
mindest — die Signatur susonischer Sprachprigung und -iiberlieferung.

Es ist durchaus moglich, ja positiv anzunehmen, daB Brocken sol-
cher Sprach-tradition (im aktiven Sinn) auf verschiedenen Wegen —
Predigt, Unterweisung, geistliche Gespriche, Abschriften, Exzerpte,
Kompilationen — zum Teil getreu, zum Teil modifiziert weitergegeben
wurden. Die von Kemmer und Amschwand angefiihrten Texte sind Zeu-
gen solcher Tradition. Zu diesen Fragmenten sei schlieBlich noch eines
vermerkt: ihre Ndhe zur eucharistischen Devotio. In einem der Her-
metschwiler Gebetlein heil3t es: vermattelst difS hl. brots und wins — vereine
mich mat dir. Vom Spruch aus Einsiedeln wissen wir, daBl er am Schlul3
eines lingeren Gebetes steht, «das mit anderen am Donnerstag in der
Karwoche» (dem Gedenktag der Einsetzung des Abendmahles) verrichtet

50 RuH a. a. O., 565.

51 Vgl. dazu unseren Beitrag: Mystik und Metaphorik, Zu Seuses Dialog,
FZPhTh 25 (1978) 233-303; bes. 280-281.

52 Bdew 15, DS 261, 2.

53 Bdew 21, DS 279, 191.

54 Hor I, 8, KtiNzZLE 445,3.

55 Hor I, 8, KUNzLE 439, 23s.



282 Bruder Klausens gewonlich bet

wurde 6. Seuses Haupttext (Bdew 23) steht ebenfalls in einem euchari-
stischen Kontext (Bdew 23 = Wie man got minneklich [im Herrenmahl]
enphahen sol). Fir PLANZER ist der «ausschlieBlich eucharistische Sinn»
dieser Stelle ein Grund, eine «unmittelbare Abhingigkeit Bruder Klau-
sens von Seuse» eher in Frage zu stellen %7, fiir RUH hingegen ein positives
Argument zugunsten des Einflusses von Seuse auf Klausens Gebet .
Die Parallelstelle im «Horologium» lautet: En tn sacramento me ipsum
tibi tribuo [ich gib mich dir], e tibi ipsi aufero [nime dich dir], ef fe in me
ipsum converto [du ... wirst verwandelt in mich] %°. Darauf folgt das
beriihmte, als Gottesrede formulierte Diktum des AucustiNus (Conf. VII,
10, 16) : «Non enim tu me mutaberis in te sicut cibum carnis tuae, sed tu
mutaberis in me.» Der eucharistische Sinn dieser Worte hat wohl bei
Seuse die Wende-Formel mir-dir, geben-nemen (bzw. verwandeln) sachlich
inspiriert . So gelangten also — nicht ohne Grund — die Spuren einer
augustinischen Formulierung bis in die Einsiedlerzelle im Ranft. Das
gepet «beruht auf dlterem» — nicht erst dominikanischem — «mystischen
Gut» . DalBl indessen vom Predigerorden Verbindungslinien zum ein-
sidel in der Melchaaschlucht fithren, haben Kenner der spdtmittelalter-
lichen Geistesgeschichte eingehend und iiberzeugend nachgewiesen 62,

56 S. AMSCHWAND a. a. O., 91, Anm. 23.

57 PLANZER a. a. O., 43, Anm. 3.

58 RuUH a.a. 0., 564/565: «DaB3 die mystischen Meditationsformen des Ere-
miten ... auf dem Boden des Eucharistiewunders erwuchsen, bezeugt die reiche
Dokumentation des Bruder-Klaus-Lebens nun wirklich zweifelsfrei.» Vgl. dazu
unsere Bemerkungen im Anm. 12 zit. Artikel, SS. 398f. u. 420-424.

59 Hor II, 4, KUnzLE 562, 7-9.

60 Nach PLANZER (a. a. O., 43, Anm. 3) spricht das Augustinus-Zitat mit dem
«ausschlieBlich eucharistischen Sinn» gegen die « Abhéngigkeit» Bruder Klausens
von Seuse. Dagegen bemerkt RuH (a. a. O., 564) — fiir einen positiven Zusammenhang
mit der Seuse-Stelle — dal3 «gerade die entscheidende Formel [im Bdew] ich gib mich
dir und nime dich div» nicht augustinisch ist, sondern «Zusatz Seuses». Das stimmt
ohne Zweifel. Doch ist zu beachten, daB die Fortsetzung im Bdew: du verlurest
dich und wivst vevwandelt in mich auf dem eucharistischen Sinn des Augustinus-
Zitates aufruht und gewissermaflen den Wechsel von geben und nemen, von dir und
mir (in sacramento) motiviert.

61 CHARLES WITTMER: Zur Mystik des seligen Nikolaus von Fliie, seine Be-
ziehungen zum Elsa3, Archiv fiir elsdssische Kirchengeschichte 11 (1936) 157-174,
S. 165, Anm. 5.

62 Vgl. dazu den immer noch grundlegenden Beitrag von WiLHELM OEHL:
Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. fiir schweizerische Kirchenge-
schichte 11 (1917) 161-174, 241-254; bes. S.164-166 (starke Verbreitung von
Mystiker-Handschriften — bes. der Werke Seuses — in der Schweiz); S. 174 (wahr-
scheinlich Vermittlung dominikanischer Spiritualitit durch Klausens Freund und
Berater Heimo am Grund); S. 241f. (direkter Kontakt Klausens mit Prediger-



Bruder Klausens gewonlich bet 283

Andere Quellen

Die bisherigen Erwidgungen kreisten ausschlieBlich um Analogien
zu Verspaar 1 des Bruder-Klausen-Gebetes. Einzig von einer Seuse-
Stelle aus war es moglich, Hinweise auf die Bitten 2 und 3 zu geben. Sind
also die Verspaare 2 und 3 ohne Parallelen? Der Zufall wollte es, da3 wir
bei einem friitheren Autor als Seuse fiir fast simtliche charakteristischen
Wortverbindungen von Klausens dreigliedrigem Reimgebet nicht nur
entferntere Anklinge, sondern sogar wortliche Entsprechungen feststel-
len konnten. Dieser frithere Autor ist eine Autorin: — keine geringere als
GERTRUD DIE GROSSE, die begabte und sprachméchtige Mystikerin von
Helfta (1256-1302). Wir fanden die Parallelstellen in den «Exercitia
spiritualia», die — wie allgemein angenommen wird — von Gertrud selber
redigiert wurden. Hier die entsprechenden Passagen ¢, mit den voran-
gestellten Worten aus Klausens gebettlin:

nim mich mir
memetipsum aufers miha VI (238, 515)

Das Verb steht bei Gertrud im Indikativ. Der ganze Satz lautet:
«Deus, deus meus, quum tu animam meam converteris ¢ ad te, et
memetipsum aufers mihi in te, ut nulla possit mihi esse cura de me, quia
me in te abscondis me.» Als weiterer assoziativer Text zu auferre memet-
1psam mihi sei erwihnt: da mihi meipsam in te amattere IV (148, 321 s),
«gib mir, mich in dich hinein zu verlieren», was ein Aquivalens zZu nmim
mich mir bedeutet.

gib mich gancz zii aigen dir
meipsam totam ... tibi appropria ture perpetuae possessionis
V (190, 449 s)

Diese Ubereinstimmung ist umso iiberraschender, als eine entspre-
chende Explizierung des Eigentums- bzw. Enteignungsgedankens bei

briidern); ferner den soeben angefithrten Aufsatz von WITTMER a. a. O., bes.
S. 157, 1621, 166, 168; schlieBlich die den Predigerorden betreffenden Zeugnisse
bei DUurrEgR I, 38—40; 711.; 175-179.

63 Wir zitieren nach SC (Sources Chrétiennes) 127 : Gertrude d’Helfta: Oeuvres
spirituelles, tome I: Les exercices, Texte latin, introduction, traduction et notes
par J. HourRLIER et A. Scumrirrt, Paris 1967; mit Seiten- und Zeilenangabe in
Klammern.

6+ Vgl. dazu Anm. 25.



284 Bruder Klausens gewonlich bet

Seuse fehlt. Dazu noch einige weitere illustrative Texte: «tene et habe
me tibi in proprium» V (186, 398 s) ; «ut habeas et possideas me tamquam
propriam» V (180, 305 s); «quia ego tua propria sum, et tu proprie meus»
IT (86, 76 s); «repete me in tuum» [nimm mich zuriick in das Deine] V
(178, 286); vgl. I1I (96, 56 s); III (104, 173).

nim von mir alles das mich hinteret gegen dir
ab omny quod me a te impedit libera me IV (148, 145 s)

Dazu noch (mit einem radikaleren Verb) der sinnverwandte Text:
«adnihiles omnia 7mpedimenta tuae voluntatis et beneplaciti» VII (274,
234 s).

Zu fiirderet zit dir war keine wortliche Entsprechung zu finden 3.
Immerhin folgende sinngeméBe Formulierungen: «proficiam de die in
diem, de virtute in virtutem, quotidie tibi, dilecte mi, fructum ferens in
tuae dilectionis limite novo» V (184, 368-370); «ut ad capienda tua
ignota eloquia totus meus spiritus reddatur conveniens et aptus, et me
totam, o amor, tuus sanctus, rectus et principalis inhabitet spiritus»
V (180, 326-182, 328).

Gibt es eine Erkldrung fiir diese frappanten Parallelen? Verweisen
vielleicht von Gertrud aus gewisse typische Sprachelemente in Richtung
Seuse? Zunichst fallen auch bei der Helftaer Mystikerin die Haufung
der Personalpronomina und deren pointierte Gegeniiberstellung, ja
Wendung und Wandlung von mir zu dir, von mich zu dich, von dein zu
mein auf. Z. B.: «ut incipiam iam non amplius in me, sed in fe tbi vivere»
V (184, 373 s); «in tua morte muhi restitue vitam #67 soli viventem» VII
(298, 578 s); «ut vita mea non sit ultra mecum, sed in fuz amoris ignea vi
tota asportetur fecum, ut in mortis hora me in fe feliciter inveniam, o
vita mea vera» VIII (304, 668-670); «sed in fe et per fe, imo fecum eam
et proficiam» V (184, 367 s). Besonders hdufig wird die Praposition in
verwendet. Dazu folgende Exempla: «fiat mihi animae meae i» te invo-
lutio» %6 V (174, 225 s); «Ergo te in me, et me ¢z te ...; hoc ipsum quod
in te sum et vivo, hoc totum tibi do» VI (206, 68-71); «in te a me perii»
VI (250, 700). Den meisten dieser prignanten Formulierungen kénnten
— wie aus den oben angefiihrten Beispielen hervorgeht — dhnlich klingende
AuBerungen Seuses zur Seite gestellt werden. Ein direkter literarischer

65 Zu furdern und furderlich bei Seuse vgl. folgende Stellen: Vita 6, DS 23,
7-12; Gr Bfb XXIII, DS 474, 18-475, 9.
66 Zu abscondere in Deo gemill Kol 3,3 vgl. Exerc. VI (250, 698s u. 238, 515s).



Bruder Klausens gewonlich bet 285

EinfluB von Gertrud auf Seuse ist — angesichts der geringen Verbreitung
von Gertrudens Schriften %7, zumal der «Exercitia» ¥ — kaum anzuneh-
men. Eher scheint es sich um einen komplexeren Vorgang, einen allge-
meinen sprach- und erfahrungsgeschichtlichen Zusammenhang zu han-
deln. Auf weitere Einzelheiten kénnen wir hier nicht eingehen . Doch
sei noch folgender kurzer Hinweis erlaubt: Gertrud von Helfta befindet
sich — vom Gesichtspunkt der Entwicklung mystischer Sprache aus —
ungefdhr in der Mitte zwischen Bernhard von Clairvaux und dem
«Diener der ewigen Weisheit» von Konstanz 7°.

Wie schon angedeutet, war es nicht unsere Absicht, von Gertrud von
Helfta aus eine direkte Verbindungslinie zu Bruder Klausens Gebet zu
ziehen 7!, Vielmehr wollten wir darauf hinweisen, daBl die im Awuriz
gebettlin verwendeten typischen Formulierungen in einer breiten und
reichverzweigten christlichen Gebetstradition verwurzelt sind. Dazu
noch ein weiteres Zeugnis. In einem Gebet der KATHARINA VON SIENA
(1347-1380), einer ebenfalls mit auBerordentlicher Sprachkraft begabten
Mystikerin, ist eine Stelle zu finden, die nahe an die Kernformel des
trefflich gebettlin heranfithrt 72. Ausgehend von der «kleiden»-«entklei-

67 Vgl. dazu die Einleitung zu den Werken Gertruds SC 127, 14-17; SC 139,
301. u. 58-64.

68 Die Edition der Exercitia in SC 127 stiitzt sich auf den Erstdruck von
Lanspergius (Koln 1536), trotz Nachforschung ist keine Hs. zum Vorschein gekom-
men, SC 127, 39. .

6 Erwihnt seien noch folgende Affinititen zwischen Getrud und Seuse: Seuse
faBt seine geistliche Lehre in vier Hauptstiicken zusammen (1. Wie man sterben
lernen soll, 2. Wie man innerlich leben soll, 3. Wie man Gott liebreich empfangen
soll und 4. Wie man Gott unergriindlich loben soll, Bdew 21-24 u. Hor II, 2-5), von
denen zwei dem Inhalt der beiden letzten exercitia bei Gertrud (VI. Vom Gottes-
lob u. VII. Von der Vorbereitung auf den Tod) entsprechen. Gertrudens aspira-
tiones und Seuses begerunge (vgl. Bdew III, DS 314, 24) sind von einem &hnlichen
(lyrischen) Duktus getragen. Wie Seuse so gibt auch Gertrud mit «autobiographi-
schen» Notizen Rechenschaft {iber widerfahrene mystische Erlebnisse (die bei
Gertrud allerdings stets im Zusammenhang liturgischer Feiern und Texte stehen),
betont die unentbehrliche Funktion von «Gleichnissen »/similitudines fiir den mysti-
schen Bericht und spricht an zahlreichen Stellen in «Dialogform» (vgl. z. B. collo-
quium cum amore, Exerc. VII, SC 127, 258, 3, mit Seuses minnekosen, Bdew 9,
DS 230, 27; vgl. Hor I, 8, Kiinzle 441,5). Vgl. dazu unseren Beitrag zu Seuse,
«Mystik und Metaphorik», zit Anm. 51.

70 Eckharts Sprache liegt auBerhalb dieser Linie. Zum Ganzen vgl. SC 127,
32-38 (= «Sainte Gertrude entre deux spiritualités»).

71 Dies betrifft die Exercitia als literarisches Ganzes. Nicht auszuschliefSen
ist ein EinfluB von vereinzelt zirkulierenden gertrudianischen Fragmenten, etwa
auf dem Weg von Gebetssammlungen.

72 'Wir zitieren nach der kritischen Ausgabe: S. Caterina da Siena, Le orazioni,

19



286 Bruder Klausens gewonlich bet

den»-Metapher, die in den Diktaten der Heiligen eine bedeutsame Rolle
spielt, sagt die Betende 73: concedemi grazia [gib mir Gnade] ..., che 70
non stia pin vestita di me [daB ich nicht mehr mit mir bekleidet sei] und
bittet dann fiir den Priester, von dem sie die Kommunion empfangen:
spoglialo di sé [entkleide | beraube ihn seiner] e scioglielo da se medesimo
[und l6se ihn von sich selber], e vestelo de I’ etterna volontd tua [und bekleide
ihn mit deinem ewigen Willen] 74, Auch hier wird mit dem Wechsel anti-
thetischer Verba (vestire — spogliare | sciogliere) ein stilisierter Gebrauch
der Personalpronomina (7o di me, lo di sé, lo di se medesimo) verbunden 75.

A cura di GruriaNna Cavarrini, Roma 1978 (Testi Cateriniani, IV); dabei handelt
es sich um Oratio IV, a. a. O. 46, Z. 121-125.

3 Die «Gebete» wurden von Katharina in ekstatischem Zustand, in starrer
Korperhaltung, im Geiste versunken und tiberwiltigt vom Geschauten, gesprochen.
In dhnlichem Zustand diktierte die Heilige auch den «Dialogo» (S. Caterina da
Siena, Il Dialogo della divina provvidenza ..., A cura di G. CAVALLINI, Roma 1968,
Testi Cateriniani, I). Anders hingegen die politischen «Briefe» (Lettere di S. Cata-
rina da Siena, A cura di P. MiscIATTELLI, 6 vol., Firenze 1970). Drei Sprechinten-
tionen sind bei den Diktaten der Mystikerin zu unterscheiden: bei den «Briefen»
geht es vorwiegend um «ermahnen», beim «Dialog» vorwiegend um «lehren» (Libro
della divina dottrina), bei den «Gebeten» um kontemplatives, mystisches «fiir-
bitten»/«eintreten» vor Gott, wobei das Anliegen der Reform der Kirche an Haupt
und Gliedern im Vordergrund steht). Die «Gebete» wurden in Avignon, Genua, in
oder bei Siena und in Rom gesprochen. Eines der bedeutsamsten Gebete — beziiglich
Tiefe und Prazision der Theo-logie, Vielfalt und Schoénheit der Bilder, Spontaneitit
der Gefiithle» — ist die am 32. Geburtstag der Heiligen (ein Jahr vor ihrem Tod) in
Rom gesprochene Oratio XI, vgl. ed. CAvAaLLINI, 116.

7% Der ganze Text lautet: «E io per li miei difetti mai non t’ho cognoscinto,
ma concedemi grazia, dolcissimo amore, che 'l corpo mio spanda el sangue per onore
e gloria del nome tuo e che io non stia pil vestita di me. Ricevi, Padre etterno, costui
che m’ha communicata del precioso corpo e sangue del Figliuolo tuo; spoglialo di
sé e scioglielo da se medesimo, e vestelo de I'etterna volonta tua e legalo in te con nodo
che mai non si sciogla, a cid che egli sia pianta odorifera nel giardino della santa
chiesa», ed. CAVALLINI, 46, 119-127. — Dazu noch folgende Texte: «costoro che sono
vestiti del vestimento nuziale della carita ... sono un altro me, perché anno perduta
e annegata la volonta loro propria, e vestitisi e unitisi e conformatasi con la mia»,
Dial., proemio, ed. CAVALLINI, 2; «vestimento fetido della propria volonta» — «vesti-
mento della tua dolce volonta», Or. XXI, 234, 11-14; «non si desidera, né & amata
da chi ama se stesso, ma da chi si & spogliato di sé e si & vestito di ten, Or. X1I, 142, 55s;
«Veste, veste me di fe, Verita eterna...!» Dial. CLXVII, 502 (= SchluBgebet des
Dialogs).

7> Ein hochst eigenartiger Gebrauch der Personalpronomina ist bei DANTE
ALIGHIERI zu finden, der sogar Verba aus Personalpronomina bildet, wie in-/ui-ar-si
= sich-in-ihn-hinein-versetzen, in-fu-ar-si und in-mi-ar-si. Von der begliickenden
Gottesschau heiBt es Paradiso IX, 73: Dio vede tutto, e tuo veder s’inluia (Dante
Alighieri: La Commedia secondo l'antica vulgata, A curo di G. PETROCCHI, vol.
IV: Paradiso, Milano 1967, 144) = «Gott siehet alles, und in ihm vertieft sich dein
Schaun» (Philaletes) ; inluiarsi = «penetra e si compenetra in lui» (Dante Alighieri:



Bruder Klausens gewonlich bet 287

Auch hier ist — wie bei Klausens Gebet und bei Seuse — der Kontext fiir
die Bitte um Wandlung, Befreiung von Selbstheit und Eigenliebe 76, die
Eucharistie:

spoglialo di sé e scioglielo da se medesimo
nim mich mir

e vestelo de l’etterna volonta tua

vnd gib mich gancz zu aigen dir

sind kaum zuféllige Anklinge.

Sehr wahrscheinlich lieBen sich in den Gebeten noch manch anderer
Mystiker — deren Erfahrungen sich ja nicht nur auf die Unio mit Gott,
sondern auch auf das «non serviam» beziehen — analoge Gebetsformu-
lierungen finden.

Peter Ochsenbein in Basel hat uns noch auf einen weiteren, beson-
ders wertvollen Text im «Engelberger Gebetbuch» aus der zweiten
Hilfte des 14. Jahrh. aufmerksam gemacht 77. Dabei handelt es sich um
ein bekanntes Gebet des THOMAS VON AQUIN in (freier) deutscher Uber-

La Divina Commedia, A cura di N. SApeGNoO, vol. I1I: Paradiso, Firenze 1959, 117).
Zu Beatrice sagt Dante Paradiso 1X, 81: s'to m’intuassi, come tu t'inmiassi (ed.
PeTROCCHI loc. cit., 146) = «wenn ich dich durchschaute so, wie du mich durch-
schauest» (Philaletes) = «se io [Dante] potessi penetrare nel tuo [di Beatrice] pen-
siero come tu nel mio» (SAPEGNO loc. cit., 117). Der erste Text will einen theologi-
schen, der zweite einen erotischen Sachverhalt ansprechen. Mystik und Poesie
bewegen sich an der Grenze des Sagbaren, ihre Sprache hat oft die Tendenz zum
«Idiolektn.

76 Zum Thema ¢ Eigenliebe» folgende Texte Katharinas: Or. VII, ed. CAVALLINI
86, 75-77: «Caccine [del’anima] la tenebre e da’le la luce, tra’ne I'umido de l'amore
proprio e rimane il fuoco della tua carita»; Dial. XVII, ed. CAVALLINI 45: «l'amore
proprio sensitivo ... contiene in sé ogni male»; Dial. XI, 28: «... cognoscimento di sé.
Questo ¢ quel coltello che taglia ogni proprio amore fondato nella propria volontar;
von denen, welche das «Angeld des Geistes» empfangen, heiBt es Dial. XLV, 99:
Si che vedi che nel vedere cognoscono, e cognoscendo amando, e amando annie-
gano e perdono la wvolonta loro propria. Perduta la loro si vestono della mia ...»

77 Dabei handelt es sich um die Hs. in der Stiftsbibl. Engelberg, Cod. 155. —
Vgl. dazu den Art. «Engelberger Gebetbuch» von P. OcHsENBEIN in: K. Ruh
[Hrg.]: Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, Bd. II, Berlin
1979, 5291.: «Das ‘Engelberger Gebetbuch’ ist eine der frithesten Sammlungen, die
fast ausschlieBlich deutsche Prosagebete nichtliturgischen Ursprungs enthalten.»
«Verschiedene ... Texte, zumeist Sithne- und Kommuniongebete, sind wohl domini-
kanischen Ursprungs, so ein Meister Eckhart zugeschriebenes Sithnegebet ..., eine ...
Ubersetzung der vielleicht echten Oratio Concede mihi ... des Thomas von Aquin ...
sowie Seuses Kommuniongebet aus dem ‘Biichlein der ewigen Weisheit’ [DS 303] ...»
Von P. Ochsenbein erscheint demnéachst eine krit. Ausgabe des « Engelberger Gebet-
buches» in der Reihe «Schweizer Texte».



288 Bruder Klausens gewonlich bet

tragung: Dis st sant Thomas gebet, brediger ordens, das er tegliche sprach
mit andaht . Auch hier also ein Gebet, das tdglich, gewonlich und mit
andaht zu sprechen empfohlen wird. Die Parallele ist umso bedeutsamer,
als nun — in der Verdeutschung dieses Thomas-Textes — das bei Gertrud
und bei Seuse vergeblich gesuchte fiirderen (fiir pro-movere) steht. Im
folgenden der Wortlaut nach Thomas und nach dem Engelberger Gebet-
buch und die entsprechenden Bitten in Klausens Gebet:

Thomas:

De nullo gaudeam vel doleam
nist quod promoveat ad te vel abducat a te ™.

Engelberger Gebetbuch:

Nichteznit mich erfrowe denne das mich firderet zu dir.
Nichteznit mich beswere denne das mich ab wise von dir 20,

Klaus:

gib mir alles das mich fiirderet zit dir!
nim von miy alles das mich hinteret gegen dir!

78 Fol. 169 (die Ubersetzung des Thomas-Gebetes gehort zum #lteren Teil
des Engelberger Gebetbuches). — Die Oratio Concede mihi, misericors Deus, quae tibi
sunt placita, ardenter concupiscere ... gehort zu den «Piae preces» des Thomas v.
Aquin. In der Ausgabe von A. D. SERTILLANGES (Pri¢res de S. Thomas d’Aquin,
Paris 1920, 78-84) ist sie iiberschrieben: «Oratio S. Thomae quam ipse dicebat
singulo die ante imaginem Christi), in: Libellus Precum ... S. Ord. Praedicatorum,
Rom 1952, 140: «Oratio S. Thomae ad vitam sapienter instituendam». Die «Piae
preces» finden sich erst in den Hss. des 14. Jh. Doch schreibt dazu Sertillanges:
«... le fond et la forme de ces écrits cadrent tellement avec la doctrine, le style et
le mouvement naturel de la pensée thomiste que les lecteurs les plus familiarisés
avec les travaux de I’Aquinate sont ceux qui peuvent le moins douter qu’on en
retrouve ici la marque. Les énumérations si nombreuses qui se déroulent au cours
des ‘Prieres’ évoquent, pour le disciple averti, les divisions de la ‘Somme’. Des
expressions familiéres identiques parsément ici et 1a le discours. Des finales sont
communes. Il serait bien extraordinaire que de tels écrits, nettement apparentés
entre eux, apparentés encore davantage avec ceux de saint Thomas et que d’ailleurs
personne ne réclame, fussent tous apocryphes» (a. a. O., 8f.). Der Text der Oratio
Concede mthi ... ist auch zu finden in P. MANDONNET [Hrg.]: Thomas, Opuscula
omnia, Tom. IV, Paris 1927, 5381.

79 Ausg. SERTILLANGES (a. a. O., 80); Ausg. MANDONNET (a. a. O., 539) und
«Libellus precum» (a. a. O.) haben statt «promoveat ad te» — «ducat ad te.»

80 Fol. 169¥. — Eine vollig andere Ubersetzung dieser Stelle des Thomas-Gebetes
bietet die Basler Hs. B. IX 15 (aus dem Kartduserkloster), 263rb—264ra, noch aus
der ersten Hailfte des 14. Jahrh., gedruckt bei W. WACKERNAGEL: Altdeutsche



Bruder Klausens gewonlich bet 289

Der Parallelismus im Engelberger Gebetbuch: erfréwen — besweren,
fiirderen — ab wisen; bei Klaus: geben — nemen, fiirderen — hinteren. Das
in der Schweiz offenbar beliebte Wortpaar fiirderen — hinteren 8 klingt
in der Engelberger Formulierung insofern an, als ab wisen mit besweren
= «verlangsamen» verbunden wird, im Gegensatz zu erfréwen und fiir-
deren = «beschleunigen». Zwei Bewegungen bzw. Bewegungsrichtungen
(nach vorwirts — nach riickwirts) werden durch zwei verbale Meta-
phern ausgedriickt, in Anlehnung an die klassischen lateinischen Verba:
a-vertere — con-vertere, zu den abstrakt formulierten Angelpunkten: a-versio
(a deo) — con-versio (ad Dominum ... O min got vnd min her!).

Auf dem Weg zum Ranft

Wir haben uns - zur Klarung der Herkunft von Klausens anddchtig
gebettlin — bemiiht, moglichst vielen sprachlichen Parallelen, Anklidngen,
Vorformen und Vorbildern nachzugehen. Dabei sind wir groBen Person-
lichkeiten begegnet: Augustinus, Gertrud, Thomas, Katharina, Seuse.
Wird der Ausdruck «Quelle» im strengen Sinn genommen, so sprechen
— aufgrund der historischen Kenntnisse (enge Verbindungen Gottes-
freunde — Engelberg — Ranft, am Grund — Klaus) und der sprachlichen
Analyse — die meisten Indizien fiir susonisches Sprachgut als unmittel-
bare (quellenmiBige) Voraussetzung der Artikulierung des gebettlin. Alles
aber — dies ist zu betonen —, was bisher zu Tage geférdert werden konnte,
sind Parallelen und Anklinge zu einzelnen Elementen des gebettlin.
Nirgends sind wir auch nur auf die Spur eines dreigliedrigen Reim-
gebetes gestoBen. Auch die zeitlich naheliegendsten Fragmente von Ein-
siedeln und Hermetschwil bieten nichts dergleichen. Vielleicht kommt
eines Tages — in spdtmittelalterlichen Gebetshandschriften aus dem Um-
kreis von Engelberg, Einsiedeln, Hermetschwil, Luzern, Basel (Kartdu-
ser) oder Bern — noch ein Modell zu Klausens Reimgebet zum Vorschein.
Bis heute aber ist nichts bekannt, was als Muster oder unmittelbare Vor-
lage betrachtet werden konnte. Die von DURRER gemachte Supposition

Predigten und Gebete aus Handschriften, Basel 1876 (Neudruck: Darmstadt 1964),
S. 242, Z. 9ff.: vnt das ich mich enheines dinges froeuue, wan das mich zuo dirv geciehen
mag noch von dekeinen dingen trurve denne von den dingen die mich von div gescheiden
miigent vnt gip mir das ich nieman nit wolgeualle ussevent div vnt ouch nit enfiivchte
iemans misseuallen. Statt fitvderen und ab wisen stehen hier ciehen und scheiden.

81 Vgl. Anm. 106, wo ein Text aus der Schweiz zitiert wird, der das Wortpaar
hindern — fiirdern fur das Jahr 1385 bezeugt.



290 Bruder Klausens gewonlich bet

einer «niederdeutschen» Vorlage (nach Will Vesper), die durch einen
Pilger in den Ranft gebracht worden wire, hat sich durch die neueren
handschriftlichen Funde als véllig unhaltbar erwiesen 82,

So stellt sich die Frage nach der Autorschaft des kurtz gebettlin. Fir
DURRER war es klar, daB nicht nur die Klausen-«Spriiche», sondern ins-
besondere das Klausen-«Gebet» kein «Original im eigentlichen Sinne»
ist 8. PLANZER, der sich beziiglich der «Abhingigkeity von Seuse so
skeptisch duBert, scheint Fassung I als authentische von Fliie-Version zu
betrachten. Fiir die Echtheit des von ihm edierten «Spruches» vermag er
keinen «stringenten Beweis» zu geben. Doch spreche fiir dessen Authen-
tizitdt «eine gewisse Wahrscheinlichkeit», «vor allem weil er [der Spruch]
in Gemeinschaft mit seinem [Klausens] echten Gebet iiberliefert wird» 84,
Von diesem sagt Planzer, es sei «ein sicher Bruder Klausen zuzuweisen-
des Gebet» 8. Auch RUH scheint eine gewisse Autorschaft Klausens vor-
auszusetzen. Die einzige Frage, die er stellt, betrifft die dichterische Form
des gebettlin. «Ob das Gebet seine rhythmische Gestalt Nikolaus von Fliie
verdankt, muB} offen gelassen werden, solange eine #ltere Uberlieferung
nicht ausgeschlossen ist» 86, Unwahrscheinlich sei es indessen nicht, daf3
selbst Vers- und Reimform auf Klausens Diktion zuriickgehen kénnte 87,

Doch ist anzunehmen, daB der #/litteratus 88 — trotz seines acutissi-
mum ingenium %° — das Gebet nicht erdichtet bzw. erfunden hat. «Mate-

82 DurRrER II, 816 reproduziert einen Text nach WiLL VEsSPER: Der deutsche
Psalter, Ein Jahrtausend geistlicher Dichtung, Ebenhausen b. Miinchen 1914, 59,
Durrer hatte auf seine Anfrage nach Quellenangabe von Vesper keine Antwort
erhalten. Der Hinweis bez. Herkunft «aus dem Niederdeutschen» beruht auf einer
irrtimlichen Lektiire von Vesper, vgl. dazu AMSCHWAND a. a. O. (Anm. 16) 82.
Da die von Vesper gebotene Textgestalt Fassung II entspricht, kann es sich un-
moglich um eine «Vorlage» handeln. Der von Vesper vertffentlichte Spruch ist
nichts anderes als «das Bruder-Klausen-Gebet in einer von Vesper [selber] redi-
gierten Textform» (Amschwand a. a. O.).

83 DurRrer 11, 816.

8 PLANZER a. a. O. (Anm. 19), 44-46.

8 A a. O, 44.

8 RuH a. a. O. (Anm. 18), 566/567.

87 RuH verweist a. a. O. 566, Anm. 3 auf DUrrER II, 815, wo wir folgendes
lesen: «Beziiglich der Urheberschaft der in der gleichen Vorlage [den von Kanisius
edierten Betrachtungen und Gebeten] enthaltenen Spriiche erinnere man sich, daB
schon Uberlieferungen, die der Lebenszeit des Einsiedlers niher liegen, diesem eine
gewisse dichterische Produktion zuschreiben. Schon das Basler Gebetbiichlein
von 1518 und die Berlingersche Chronik behaupten ausdriicklich, daf er die Senten-
zen, die in seiner Zelle angeschrieben waren, selber in Reime gesetzt hatte.» Und
weiter (815/816): « An sich gehért ja das Suchen nach gebundener Form zum Wesen
beschaulicher Spekulation und der Mystik im engeren Sinne.»



Bruder Klausens gewonlich bet 291

rial» mul} dagewesen sein. Das beweisen die oben angefiihrten Parallelen,
Anklinge und Fragmente. Was genau in die wildnuf undir den alpen
gelangte — miindlich iiberlieferte Gebetsmuster und -formeln, Zettel von
Pilgern oder ganze Blitter mit Gebetstexten (einzelne kurze Gebetlein
oder Sammlungen, Kompilationen, Florilegien von Gebeten — seit 1477
hatte Klaus ja einen eigenen Kaplan im Ranft, als ersten einen Freund
seines Freundes am Grund, auch Bruder Ulrich im Ranft-«Mosli», mit
dem sich Klaus zu unterhalten pflegte, besall buchere, war gelart und
konnte lesen, DURRER I, 65) — wissen wir nicht. Welches der Anteil Klau-
sens an der Entstehung jener als «urspriinglich» zu betrachtenden Fas-
sung I des Gebetes war, entzieht sich unserer Kenntnis. Folgendes jedoch
steht fest:

1. daB bis zur Zeit kein einziger Beleg fiir ein dreigliedriges Reimgebet
bekannt ist, das als Modell Fassung I vorausgehen wiirde;

2. daB die handschriftliche Verbreitung von Fassung I friith einsetzte
(dlteste bisher bekannte Hs. ca. 10 Jahre nach Klausens Tod) und
ihren Schwerpunkt «im alemannischen Siiden» hat %°;

3. daB Fassung I in simtlichen Hss. (mit Ausnahme der spatesten) brider
clas gewonlich bet genannt, also Klaus von Flile «zugewiesen»
wird 1.

SchlieBlich das Gewichtigste: «Dall der Eremit, der Zuweisung ent-
sprechend, das Gebet tédglich gesprochen hat, diirfte nicht ernsthaft zu
bezweifeln sein» %2, — Mit dem gewonlich bet ist also eine lange Tradition
verschiedener Gebetsweisen und -formeln aus verschiedenen Jahrhun-
derten zusammengefaBt worden. Und durch die Person des Betenden im
Ranft — dessen politische Integritdt und religiose Glaubwiirdigkeit von
niemandem bestritten wurden — ist ein kleines und einfaches gebettlin
zum Durchbruch gekommen, das alle Fragmente in mdéglichen Quellen
und sdmtliche bisher geltend gemachten Vorbilder sowohl beziiglich
Kiirze und Knappheit wie beziiglich der gedanklichen Dichte und der
mystischen Aussagekraft tiberragt. « Autorschaft» ist hier in einem wei-
teren und umfassenderen Sinne als im rein literarischen zu verstehen.

88 Vgl. dazu unsere Studie « Bruder Klausens Glaubensrede» (zit. Anm.12), 401 {.
89 DURRER I, 352 (Trithemius).

90 RuUH a. a. O., 565.

1 A.a. O, 564.

7 A 8.0, 567,



292 Bruder Klausens gewonlich bet

Zusammenfassung

Wir fassen das Ergebnis der Erwidgungen dieses Abschnittes zu-
sammen:

(1) Das Gebet beruht auf einer langen christlichen Sprachtradition; fiir
fast jedes Wort und fiir fast jede Wendung des kurzen Gebetleins
gibt es Belege (Parallelen) in Gebetsformeln, die um Jahrhunderte
vorausgehen.

(2) Im unmittelbaren «Material», aus dem das Gebet entstanden, ist
susonisches Sprachgut (als«Quelle» im sprachgeschichtlichen Sinn)
zu supponieren.

(3) Eine unmittelbare «Vorlage» fehlt; bis zur Zeit ist Klausens gebettlin
der erste Beleg fiir die Form eines dreigliedrigen Reimgebetes.

(4) Ein aktiver Anteil Klausens an der Artikulierung des gebettlin ist
nicht vollig auszuschlieBen.

(5) Zu bezweifeln ist kaum, daBl Bruder Klaus das gebettlin oft, tdglich,
d. h. gewohnheitsméBig gesprochen hat.

(6) Durch die Ausstrahlung des Obwaldner einsidel hat das Gebet eine
weite Verbreitung und volkstiimliche Rezeption erfahren.

III. STRUKTUR UND INHALT

Wie schon erwidhnt, wird das Gebet in den Handschriften brider
clas gewonlich bet genannt. In den frithesten Drucken heiBt es sein gebet
war under andern °* oder under anderen worten sprach er gemeinlich %4,
Spater wird das Gebet charakterisiert als Clausen taglichs und gar treff-
lichs gebetlin %5, sein gbdtt °5, SYNN SPRVCH %7, kurtz, taglich und krifftig
Gebettlin %8, SchlieBlich lautet in einer Broschiire von 1734 der Titel:
alltaglichgewohntes hochste Vollkommenheit einschlieflendes Gebet des hoch-
seeligen Bruder Claus *°. Im folgenden sei zunichst die formale, dann die

93 DurRER II, 657 (Frank), 708 (Stumpff).

9% DuRRER 11, 752 (Pantaleon: Inter alia semper dicebat.)

95 DuRrRrER I1, 787 (Witwyler) ; vgl. Walasser : Drey kurtze vnd anddchtige Gebetlin
welche Britder Claus tdglich gebettet hat, zit. nach AMSCHWAND, a. a. O. (Anm. 9), 74.

9% DurregR 1I, 808 (Flugblatt um 1581).

97 DuURrRrER 11, 1025 (Stampfers Bruderklausenmedaille).

98 DuRrRER II, 386 (Kanisius).

99 AMSCHWAND a. a. O. (Anm. 16), 86 (= letzte Seite der Broschiire: « Lob- und
Ehrenvers iiber Bruder Claus», Zug 1734 u. 1741).



Bruder Klausens gewonlich bet 293

inhaltliche Seite des Gebetes etwas naher untersucht, wobei wir uns an
den Wortlaut der dlteren, urspriinglichen Fassung I halten.

Struktur

Abstrahiert man von der Anrede, so bestehen die drei Siatze aus fol-
genden bedeutungstragenden Elementen:

(a) den Primir- oder

Grundverba: geben nemen
(b) dem subjekt- (gram-

matikalisch objekt-)

bezeichnenden Per-

sonalpronomen: mach

(c) den richtungbestimm-
ten Personalprono-
mina: mir dir
(d) den prépositional
konstruierten
Sekundirverba: hinteren gegen fiirderen zu

(e) den qualifikatorischen
Bestimmungen: alles das gancz 2 aigen

Darnach ergibt sich folgender, von einfachsten zu komplexeren
Elementen fortschreitender Strukturbau:

nim gib

nim

gib

nim mich gib mich

nim mich

gib mich

nim mich mir gib mich dir
nim von mir mich dir
gib mir mich dir
nim mich mir gib mich dir
nim von mir mich hinteret gegen dir
gib mir mich fiirderet zu dir
nim mich mir gib mich gancz zu aigen dir
nim von mir alles das mich hinteret gegen dir

gib mir alles das mich fiirderet zi dir



294 Bruder Klausens gewonlich bet

Aus dieser Ubersicht erhellt, wie sparsam (6konomisch) das Gebet
voranschreitet, mit wie wenigen und einfachen Termini es auskommt.
Im folgenden ein paar Bemerkungen zu den einzelnen Elementen:

geben und nemen ist ein weitverbreitetes, zur Elementarsprache
gehorendes Wortpaar 1%, Die beiden Verba haben sich, als «sich ergin-
zende Gegenstiicke», «an einander entwickelt.» « Es wird wechselnd gege-
ben und genommen.» Der Anwendungsbereich erstreckt sich vom
Geschiftsleben (Kauf, Verkauf, Austausch) iiber rechtliche Bestimmun-
gen (bes. Vertragswesen) bis zu personlicher Begegnung, gegenseitiger
Hilfe, Wohlwollen, Freundschaft (bereichert-werden) und Liebe (sich in
Dankbarkeit an-nehmen: «geben» = schenken, «nehmen» = empfangen).
Aus dem biblischem Sprachschatz sind sprichwértlich in die Umgangs-
sprache eingegangen: «geben ist seliger denn nehmen» (Apg 20, 35), «der
Herr hats gegeben, der Herr hats genommen» (Hiob 1, 21). Gott ist der
Geber aller guten Gaben (vgl. Jak 1, 17). «Gott ... wird uns geben und
nemen, wie es seinem gottlichen willen gefelt» 101, Die an Gott gerichtete
Bitte g#b ist hdufig, besonders in kurzen, familidren Gebeten: «der minnec-
liche milte got ... der gebe» (Eckhart) 192 «gib, was du gebietest, und
gebiete, was du willst» (Augustinus) 19, Im feierlichen, liturgischen Gebet
iiberwiegt das Concede: sei nachsichtig, raiume ein, gewidhre... (doch: «gib
uns deinen Frieden!»). Im vertrauten Vaterunser heiBt es: «gib uns ...
das tédgliche Brot!» Das Besondere des (mystischen) Bruder-Klausen-
Gebetes liegt nun darin, daB nicht gzb, sondern nim vorausgeht (Voran-
stellung in Zeile 1a gegeniiber 1b und in Zeile 2a gegeniiber 3a): nimm
hinweg, — fort, befreie, lose ...!

Den Primirverba nemen und geben entsprechen (im 2b und 3b) die
Sekundidrverba hinteren und fiirderen. Hinteren, ahd hintaran, hintarén
(aus der Priposition hintar gebildet), bedeutet wortlich: nach hinten
bringen, treiben, vom Vorwirtskommen abhalten °4; wiirderen: nach
vorne, vorwdrts bringen, beschleunigen, beférdern, pro-vehere, pro-
movere 195, Hinteren und viirderen bilden — wie nemen und geben —
ein Wortpaar. Beziiglich der Regelung eines Uhrwerkes durch Gewich-

100 Vgl. dazu GrRiMM: Deutsches Worterbuch IV/1, 1, Sp. 1669-1670.

101 Grimm IV/1, 1, Sp. 1707 (Zitat Schaidenreiszer).

102 GriMM™ a. a. O.

103 AucustiNus: Conf. X, 29, 40: «Da quod iubes, et iube quod vis.»

10% Vgl. GRimm  IV/2, Sp. 1408-1410 und M. LeExeEr: Mittelhochdeutsches
Woérterbuch I, Sp. 1295.

105 Vgl. Grmmm IV(1, 1, Sp. 718 und LEXER III, Sp. 595-596.



Bruder Klausens gewonlich bet 295

te (blyklotzl) ist ein Wort aus der Schweiz — aus dem Jahr 1385 —
iiberliefert, nach dem hindern und viirdern «verlangsamen» und «be-
schleunigen» bezeichnen 1%. Hindern und wviirdern haben also mit
«richten» und «Ausrichtung» zu tun. Die Konstruktion wviirdern zuo
ist allgemein und findet sich auch im geistlichen Bereich: z. B. fiirdern
2o érem, zi éwiger sélikeit fiirdern 7. Zu hindern hingegen haben
wir keinen Beleg fiir eine pripositionale Konstruktion gefunden8,
hinteren gegen konnte wohl Dialekt — und zudem eine mit Absicht
gewidhlte (emphatische) Artikulierung (des Obwaldner Eremiten) -
sein 1%, Die vier Verba werden in Vers 2 und 3 zu einem antithetischen
Parallelismus verbunden: was hinteret soll genomen, was fiirderet gegeben
werden. Das Gebet driickt also — dem unmittelbaren Wortsinn der Verba
nach — die Bitte um richtungbestimmte Bewegung (bzw. bewegt-werden)
aus: bring von hinten nach vorne, nim die blyklitzli und beschleunige den
Lauf!

Die Referenzstruktur wird durch die Personalpronomina angegeben:
im Dativ mir — dir, von mir — zu dir (= terminus a quo und terminus ad
quem der Bewegung); im Akkusativ michk = passives Subjekt des
Geschehens.

Agens ist Gott, in doppelter biblischer Anrede: «mein Gott und mein
Herr» 119, Zunichst (in Vers 1) wird die Bitte radikal personal formuliert:
mim mich mir — gib mich gancz 2z aigen dir (ohne Sekundédrverba, nur
aufgrund des transitorischen Gegensatzes nemen und geben, mich mir

106 Schweizerisches Idiotikon I, Sp. 1000: «So es [das Uhrwerk] zu balde [zu
rasch] gat, so henke die blykl6tzli hinus an das redelin, hiemit macht [magst] du es
hindern und fiirdern, wie du witt.»

107 Lexer III, Sp. 595 (Chronik der deutschen stddte, 14./15. Jahrh.).

108 Weder bei LEXER noch bei GrRiMM, noch im Schweizerischen Idiotikon.

109 U, E. dirften hinteven — fiirdeven und hinteren gegen wohl am meisten Chan-
cen haben, auf einen originalen Beitrag Klausens zum Wortlaut des gewonlich bet
zuriickzugehen (vgl. Anm. 80 und Anm. 106).

110 Die klassische Anrede: JHWH elokaj, mit dem «Namen» der konkreten
(geschichtlichen) Gotteserfahrung jawH und der Apposition elohaj (= «mein Gotty;
elohjm = Bezeichnung fiir die Fiille gottlicher Attribute und goéttlichen Wesens),
wurde bekanntlich adonaj elohaj — «mein Herr, mein Gott» — gesprochen. Zu lesen
ist yuwH elokaj Ps 7, 2.4; 13, 4 u. b.; adonaj elohaj Ps 38, 16; 86, 12 [90, 17]. Die
Voranstellung von «mein Gott» in: min got und min her des Klausen-Gebetes ist
unbiblisch. — Im NT ist der Ausruf des Thomas vor dem Auferstandenen, Joh 20,28:
«mein Herr und mein Gott» das erste explizite Osterbekenntnis zu Jesus als «Herr»
(adonaj). Das sicher originale: O min got und min her (der Hss. Fassung I) ist bei
Walasser (vgl. AMSCHWAND a. a. O., 74) zu: O Du mein Herr und mein Gott (im Sinne
von Joh 20,28) abgewandelt.



296 Bruder Klausens gewonlich bet

und mich dir); dann (in Vers 2 und 3) in bezug auf sachliche impedi-
menta bzw. promoventia: nim von mir alles das mich hinteret gegen dir
— gib mir alles das mich fiirderet zi dir (wobei die Beseitigung des hin-
teren gegen das fiirderen z1 ermoglichen soll).

Der Ausruf «O» ist hdufig in rhetorischer Anrede (bes. im Spatmittel-
alter). Er kann sowohl Staunen wie Ehrfurcht zum Ausdruck bringen.
Im kurtz gebettlin ist «O» wohl Indikator, daB »nim und gib nicht impera-
tiv, sondern exhortativ bzw. deprekativ zu verstehen sind: o daBl Du
doch mich mir ndhmest etc.!

Der Reim mir — dir ist schwach, von der Aussage gefordert, weit ent-
fernt von «gewollter» Poesie 1.

Wichtiger ist das VersmalBl bzw. die Rhythmik 12, Die vier Hebun-
gen werden von unregelméBigen Senkungen unterbrochen, was gegen ein
hastiges (unreflektiertes) Sprechen kdmpft. Halt gibt die dreimalig
gleichlautende Anrede, Nachdruck verleihen die Zdsuren markierenden
SchluBhebungen m» und dir!

Inhalt

Der einsidel hat das Gebet im Ranft oft und gewohnheitsmiBig
gesprochen. So betrachtet, kommt der Frage der Reihenfolge der
Bitten nur relative Bedeutung zu !'3: die einzelnen Verse des Reim-
gebetes mogen einmal so, dann wiederum so verbunden worden sein (wie
es beschaulichem Beten und «kostendem» Umgang mit Glaubenstexten

111 Tm Blick auf die Bruder-Klausen-«Spriiche» spricht DURRER (11, 816) von
«dichterisch wertlosen Reimereien». Beziiglich des Reimgebetes — dessen Kiirze,
Knappheit und Sachlichkeit zu den nicht enden wollenden Verslein der Spriiche
kontrastiert — wire ein solches abschétziges Urteil fehl am Platz.

112 Vgl. Anm. 29

113 Wichtig hingegen ist — wie wir schon im Abschnitt I und II betont haben
— der «urspriingliche» Wortlaut (nach Fassung I). In Fassung II ist die Wortung
abgeflacht, eingeebnet (literarisch angepaft, «verschlimmbessert»).

DaB der Text auch andersherum — etwa in der Reihenfolge 2-3-1 der Reim-
paare (wie in der Anordnung von Fassung II) — gelesen bzw. gesprochen werden
kann, erhellt aus der S. 293 gegebenen Tabelle zu den einzelnen Wértern und Wort-
verbindungen. Die Anordnung 1-2-3 beruht auf dem Schema einer Explizierung
(in 2 u. 3) der Kernformel (in 1) und der progressiven Erweiterung sprachlicher
Elemente durch neue Syntagmen (alles das — hinteret gegen — fiivderet zit). Wird der
Text in der Reihenfolge 2-3-1 gesprochen, so entsteht ein ProzeB der Konzentra-
tion (Zusammenfassung) der Bitten 2 u. 3 in 1 und der Reduktion der sprachlichen
Elemente (Vers 1 ohne Sekundirverba, dafiir Emphasis auf den aus Personal-
pronomina gebildeten Syntagmen mich mir und mich dir).



Bruder Klausens gewonlich bet 297

entspricht). In Fassung II ist die Anordnung der Reimpaare, im Ver-
gleich zu I:2-3-1. Nach Run ist dies nicht eine Verschlechterung des
Gebetstextes, sondern «ein Modellfall schépferischer Uberlieferungy:
«die Zweitredaktion fiihrte zu formaler Perfektion und mit ihr zugleich
zur Erfiillung der Gebetsaussage»; und fiigt bei: « Wir erkennen jetzt,
daB die formale ‘Synthese’ zum Dreischritt gefiithrt hat: ‘Nimm von mir,
was mich von dir trennt’ entspricht der via purgativa, ‘gib mir, was
mich zu dir bringt’ der via /luminativa, ‘nimm mich mir und gib mich dir’
der via perfecta (oder unionis)» 1%, In der Tat wurde Klausens Gebet oft
in diesem Sinne interpretiert. Darauf verweist z. B. der Titel in der Zuger
Broschiire von 1734 : hdchste Vollkommenheit einschlieflendes Gebet 115,
Es fragt sich aber, ob die Drei-Wege-Lehre zum unmittelbaren
Inhalt des Gebetes gehort. Die urspriingliche Anordnung der Verspaare
(in Fassung I) scheint kaum eine solche Auslegung zu stiitzen. Wichtiger
indessen ist, daBl im Wortlaut des gewonlich bet Ankldange an die klassische
Formulierung der Drei-Wege-Lehre fehlen: nichts von «Aufstieg», von
«Reinigung», «Erleuchtung» und «Einung» im neuplatonisch-plotini-
schen Sinn 11¢; nichts von «Stufen», «Graden» und «Wegen», von «An-
fangenden», «Fortschreitenden» und «Vollkommenen» 7. RuHs andere

114 RuH a. a. O. (Anm. 18), 568.

115 S, AMSCHWAND a. a. O. (Anm. 16), 86.

116 Vgl. dazu z. B. Ps.-DioNvysius: De ecclesiastica hierarchia, V, 3, P. G. 3,
504 : katharsis — photiskike — teleiosis|teleiotike episteme; III, PG 3, 421 D: anagogé,
henosis. Dazu: M. GRABMANN: Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik,
Miinchen 1922, 2444; W. V6LKER: Kontemplation und Extase bei Pseudo-Dio-
nysius Areopagita, Wiesbaden 1958, bes. 37; W. BEIERWALTES: Reflexion und
Einung, Zur Mystik Plotins, in: W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas:
Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 7-36; A. Haas: Wege und Grenzen der
mystischen Erfahrung nach der deutschen Mystik, in: Mystische Erfahrung,
Die Grenze menschlichen Erlebens, Freiburg [i. Br.] 1967, 27-50 (Haas weist darauf
hin, daf3 die «drei Wege» bei Meister Eckhart nicht nur keine Rolle spielen, sondern
von Eckhart sogar «ironisiert» werden). Zur theologischen Problematik der Drei-
Wege-Lehre vgl. K. RauNer: Uber das Problem des Stufenweges zur christlichen
Vollendung, in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 19593, 11-34; u. ders.:
Die «geistlichen Sinne» nach Origenes, in: Schriften zur Theologie X1I, Einsiedeln
1975, 121-127.

117 Vgl. dazu z. B. AucusTIiNUs: De natura et gratia, 70, 84 : charitas inchoata,
provecta, magna, perfecta; THoMAs vON AQUIN: Summa theologiae II/II, q. 24, a. 9:
caritas incipiens, proficiens, perfecta; WILHELM voN St. THIERRY: Epistola ad
patres de Monte Dei, n. 41, ed. J. Déchanet, Sources Chrétiennes 223, Paris 1975,
177: incipientes|status animalis, proficientes|status vationalis, perfecti|status spiritua-
lis (SC 82, 30ff. fuhrt J. Déchanet diese Dreiteilung zuriick auf Origenes). Dazu
W. VOLKER: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, Tiibingen 1931, 62-75;
A. M. Haas: Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen Lebens, Einsiedeln



208 Bruder Klausens gewonlich bet

(mehr summarische) Inhaltsangabe scheint uns dem unmittelbaren
Wortsinn — nach dem wir hier fragen — ndher zu kommen: «ein Gebet ...,
das die Austreibung des Ich und die Einwohnung Gottes zum Thema
hat» 118,

Welches sind also die Quellen des Inhaltes von Klausens Gebet?
LaBt sich dazu etwas Naheres sagen? In Abschnitt II haben wir eine
lingere Liste von Belegen aus verschiedenen Jahrhunderten angefiihrt,
welche deutlich macht, daB das gewonlich bet in einer weiten und breiten
christlichen Tradition mystischen Betens verwurzelt ist. Am Anfang
der christlichen Mystik steht das Zeugnis der Schrift: das Zeugnis
«iiberlieferter [Glaubens-] Erfahrung» 1%, So sei denn erlaubt, von Inhalt
und Sprache des gebettlin aus ein paar Verbindungslinien zu biblischen
Aussagen zu ziehen.

(a) Entscheidend fiir die Gebetsaussage — wie fiir Struktur und Aufbau
des Textes — ist die Kernformel: nim mich mir vnd gib mich ... dir. Dazu
sei folgendes, fest in synoptischer Tradition verankertes Jesus-Wort an-
gefithrt: « Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer aber sein
Leben ... verliert, der wird es retten» 120, Der Inhalt auch dieses Satzes
wird durch den Wechsel antithetischer Verba artikuliert: «retten»
— «verlieren», nach den Parallelstellen: «verlieren» — «gewinnen» | «er-
halten» | «bewahren» | «finden». Nun sind aber «verlieren» und nemen
bzw. «genommen werden», «gewinnen» und geben bzw. «erhalten» seman-
tisch benachbart. Weiter bedeutet psyche, hebr. ndfisch, nicht nur «Seele»
und «Leben», sondern auch «Person». Die Aussage kann also auch fol-
gendermalBen wiedergegeben werden: «Wer sich retten will, wird sein
Leben verlieren; wer aber sich ... verliert, der wird sein Leben retten.»
Als An-sage enthilt der Satz die Weisung: «verliere dich, so wirst du dein
Leben retten | bewahren [ erhalten / finden!» Nim mich mar ist die Trans-

1979 (Kriterien, 51), 107f (Anm. 17). Zur Theologie der drei Stadien mystischer
Erfahrung vgl. THOMAS A VALLGORNERA: Mystica Theologia, Stuttgart 1890, 591f.;
A. TaNnQUEREY: Précis de théologie ascétique et mystique, Paris 1935, 445f1f,,
A. SAUDREAU: Les degrés de la vie spirituelle, 2 vol., Angers 1935; R. GARRIGOU-
LAGRANGE: Les trois dges de la vie intérieure, 2 vol., Paris 1938.

118 RUH a. a. O. (Anm. 18), 567.

19 GeErRHARD EBELING: Die Klage iiber das Erfahrungsdefizit in der Theologie
als Frage nach ihrer Sache, in ders.: Wort und Glaube I1I, Tibingen 1975, 3-28,
spricht S. 25 von «iiberlieferter Erfahrung», welche «nur dann wirklich als Erfah-
rung vernehmbar wird, wenn dabei die eigene Erfahrung» — als «herausgeforderte
Erfahrung» — «ins Spiel kommt und aufs Spiel gesetzt wird.»

120 Mk 8, 35; loc. par. Mt 16, 25; Lk 9, 24; vgl. dazu die verwandten Texte
Lk 17,33; Mt. 10, 39, Joh 12, 25.



Bruder Klausens gewonlich bet 299

formation dieser Aufforderung in die Redeweise einer Bitte: ich bin
bereit, mich zu verlieren, mich mir nehmen zu lassen — nim [Du] maich
mar! Grund dieser Bitte ist das Evangelium: «Wer um der Frohbot-
schaft willen — meinetwegen — sich verliert, der wird gerettet wer-
den!» 12t Dabei handelt es sich weder um (morbide) Selbstzerstérung
noch um (forcierte) Selbsterlosung. Die Bitte will vielmehr dankbare,
frohe und vertrauensvolle Annahme der Guten Botschaft zum Ausdruck
bringen: ich glaube, lal mein Leben auBerhalb mir —in Dir - ver-
ankert sein 22: nim mich mir vnd gib mich gancz zi aigen dir! Die Stiitze
dieses Rufens 12 ist ein zentrales, synoptisches Jesus-Wort, das Glauben
und Heil, Vertrauen auf die Botschaft und An- und Aufgenommen-wer-
den verbindet 1%,

Zur weiteren Prazisierung des Inhaltes der Kernformel seien drei
paulinische Texte angefiihrt, die fiir das Verstdndnis christlicher Mystik
von grundlegender Bedeutung sind, — niitzlich, um Sprache und Erfah-
rung christlicher Mystiker und Mystikerinnen zu identifizieren. Zu-
nichst: «Ihr seid gestorben, und euer Leben ist mit Christus in Gott
verborgen. Wenn Christus, unser Leben, offenbar werden wird, wer-
det auch ihr mit Thm offenbar werden in Herrlichkeit» 125, Auch hier

121 Tk 17, 33 spricht nur von: gewinnen - verlieren/verlieren — erhalten;
Mk 8, 35 von: verlieren «um des Evangeliums willen» — um zu retten; Mt 16, 25;
10, 39; Lk 9, 24 von verlieren «meinetwegen» — um zu finden/retten/finden.

122 Der Glaubende hat «seinen Vertrauens- und Existenzgrund auBerhalb
seiner selbst», G. EBELING: Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tibingen 1979,
217. Ebeling betont an dieser Stelle, da die bloBe «Externititsstruktur» noch
nicht die Glaubensexistenz ausmacht: «der Mensch ist stets sozusagen auBer sich».
Der Glaube ist vielmehr « Kritik» an einer « Pervertierung dieser [stets vorhandenen]
Externititsrelation». «Pervertiert wird sie dadurch, daB sich der Mensch auf das
nicht VerldBliche verli3t und deshalb infolge dieser schlechten VerduBerung seiner
selbst im Grunde bei sich selbst verharrt, anstatt daB er in vélligem Vertrauen [auf
Gottes Wort, das Evangelium, das Primum credibile und schlechthin VerldBliche]
auferhalb seiner selbst versetzt wird» (a. a. O., Hervorhebungen von uns).

123 Vgl. dazu Jes 7,9: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht.» Die Aussage
beruht auf einem Wortspiel (Wechsel von Hifil [Kausativ] zu Nifal [Passiv]) mit
der Grundbedeutung von aman: «fest, bestindig sein» und kann wie folgt umschrie-
ben werden: « Wenn ihr nicht (vertrauend) Jahwe eure Festigkeit (Treue) sein 1d3t
(= glauben), so werdet ihr nicht (Festigkeit (Bestand) haben (wortlich: getragen
werden von Jahwe, bzw. seinem Wort).»

12¢ Vgl. dazu die johanneische Version des synoptischen Wortes, das auf dem
Gegensatz von «lieben» (= Eigenliebe) und «hassen» (= sich verlieren) beruht: « Wer
sein Leben liebt, der verliert es; und wer sein Leben in dieser Welt haBt, der wird
es fiir das ewige Leben bewahren», Joh 12, 25.

125 Kol 3, 31.



300 Bruder Klausens gewonlich bet

wird der Inhalt der Aussage durch den (dialektischen) Wechsel anti-
thetischer Termini artikuliert: «gestorben» — «Leben», «verborgen» —
«offenbar», Weiter: « Fiir mich ist Leben Christus, und Sterben Gewinn »126,
Die dialektische Wendung lautet: «Sterben» — «Gewinn» (erhalten, emp-
fangen) = Christus-Leben (= leben mit Christus, durch Thn und fiir
Ihn). SchlieBlich: «Ich lebe, aber nicht mehr ich, sondern Christus lebt
in mir» '#7. Die Antithese: «ich» — «nicht Ich». Was «Unio» nach christ-
lichem Verstindnis meint bzw. nicht meint, 148t sich vornehmlich
von diesen Texten (paulinischer «Mystik») aus deutlich machen. So
diirfte es kaum Zufall sein, dall gerade diese paulinischen Stellen — zu-
sammen mit dem angefiihrten Jesus-Wort aus der synoptischen Uber-
lieferung — das nemen und geben, das nim und gib, mich mir und mich
dir sachlich halten, stiitzen, tragen — und sprachlich (bes. von der Syntax
her) erkldren 128,

(b) Zur Bitte: nim von mir alles das mich hinteret gegen dir! Was hin-
teret kann verschiedenes bedeuten: Aktuelles, Potentielles, Tendentielles.
Der Radikalitdt der vorausgehenden Bitte gemdB ist wohl in erster Linie
an jene menschliche Grundbefindlichkeit zu denken, welche die Schrift
«Stinde» (= das Ziel verfehlen, verkehrt, verkriimmt, gebeugt sein, sich
verloren, sich verlaufen haben) nennt !?°. Dazu folgende Stichworte:
torpor = Betdubung, Erstarrung, Lethargie; acedia = eine Art der
«tristitia» (im Gegensatz zum «gaudium spirituale»), Tagheit, UberdruB,

126 Phil 1, 21.

127 Gal 2, 20.

128 Auch der — schon mehrmals hervorgehobene — signifikante Gebrauch
der Personalpronomina (deren Hiufung und nach einem theologisch prizisen
Schema konstruierte prapositionale Konjunktion) in Texten christlicher Mystiker
scheint in der Sprache des Paulus sein Modell zu haben. Vgl. dazu — neben den
schon angefithrten mystischen Hauptstellen — noch folgende Belege: Jesus «mein
Herr» Phil 3, 8; «der mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat» und «in
mir lebt» Gal 2, 20; «so gibt es fiir uns nur einen Gott, den Vater, vorn dem alle
Dinge und wir z# ihm; und [nur] einen Herrn, Jesus Christus, durch den alle Dinge
und wir durch ihn» 1 Kor 8, 6; «denn alles ist euer, ihr aber seid Christi, Christus
aber ist Gottes» 1 Kor 3, 21-23. SchlieBlich wire noch das berithmte «in Christus»
— en Christo — zu erwahnen: z. B. Rém 6, 11: «So sollt auch ihr euch als solche
ansehen, die fiir die Siinde tot sind, aber fiir Gott leben iz Christus Jesus, unserem
Herrn.» — Das Insistieren christlicher Mystiker auf dem «mir» und «Dir», «fiir Dich»
und «durch Dich», « Du in mir» und «ich in Dir», «Du fiir mich» und «ich zu Dir»
scheint etwas mit dem christlichen Gottesverstindnis zu tun zu haben und - in
Betonung der fundamentalen Differenz Gott-Geschopf, Stinde-Gnade — einem
monistischen Verstindnis mystischer « Unio» zu wehren.

129 Vgl. G. EBELING: Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tiibingen 1979,
15; «Siinde» - eine «allgemeine menschliche Grundsituation».



Bruder Klausens gewonlich bet 301

Ekel; ligatio = gefesselt sein 13°, an die Macht der Gewohnheit und des
Bestehenden ausgeliefert sein, nicht mehr gehen konnen, nicht mehr
vorwirts kommen. Die Bitte um Befreiung von dem, was nach hinten
bringt, kann, gestiitzt auf biblische Bilder und Metaphern, umschrieben
werden: nim was mich festhdlt, niederdriickt, unbeweglich macht, mich
vom Weg zu Dir, vom Hoéren auf Deine Botschaft abwendet 13!/

(c) Dem entsprechend wird gib mar alles das mich fiirderet zi dir! die
Bitte um Anfang und Grund aller Hinwendung zu Gott — «Glauben» —
bedeuten 132, «Gib uns mehr Glauben!», «mehre unseren Glauben!y 133,
«ich glaube, hilf meinem Unglauben!» 13* Denn «glauben» heilt nach den
biblischen #ypoi 13%: aufbrechen, sich auf den Weg machen. Durch den
Glauben «wohnt Christus» — der «Anfiihrer unseres Glaubens» 3¢ — «in
unseren Herzen» 137, ¢Reichtum», «Geistes Krafty», Wachstum zum «in-
wendigen Menschen» ... gehen vom Glauben aus und werden vom Glau-
ben getragen '3, « Nimm» und «gehe», «dein Glaube hat dir geholfen !»13°

Wir haben uns bemiiht, moglichst nah dem Wortlaut des Gebetes
zu folgen, die von den einzelnen Vokabeln suggerierten biblischen Bilder
und Assoziationen aufzuzeigen und den sprachlichen und sachlichen Zu-
sammenhang mit ntl Grundstellen christlicher Mystik zur Geltung zu
bringen. Die Gebetsaussage ist demnach nicht unmittelbar ein Nieder-
schlag der Drei-Wege-Lehre, sondern vielmehr ein Echo auf tragende
Grundgedanken jesuanischer und paulinischer Theo-logie. Die an-
gesprochene richtungbestimmte Bewegung ist der Weg der «Nachfolge»
— aufgrund der metanoia. Der Wechsel von nemen und geben betrifft: die
Wende von «Unglauben» [ «Stinde» — zu «Glauben». Vers 1 driickt dieses
Geschehen in nuce, in radikal personalen Kategorien aus: nicht «ich
mir» — sondern «ganz Dir zu eigen!» Vers 2 spricht von den Sequelen
der Siinde: «alles das mich hindert zu Dir!» Vers 3 von der durch

130 Vgl. z. B. Spr 5, 22: «Der Gottlose verfingt sich in seiner Schuld, wird
festgehalten von den Stricken seiner Siinde.»

131 Hebr 12, 1:«Lasset uns ... ablegen alles Hemmende und die leicht beriicken-
de Siinde, mit Geduld laf3t uns die Kampfbahn laufen, die vor uns liegt!»

132 Zum Thema «Glaube» in der Bruder-Klausen-Uberlieferung s. unsere
Studie « Bruder Klausens Glaubensrede» (Anm. 12), bes. 416-429.

133 Lk 17, 5.

13+ Mk 9, 24.

135 Vgl. Hebr 11.

136 Hebr 12, 2.

137 Eph 3, 17.

138 Eph 3, 14-19.

139 Vgl. Mk 2, 11; Joh 5, 8.

20



302 Bruder Klausens gewonlich bet

Glaube méoglichen Gottes-begabung: «gib alles das mich férdert zu
Dir!» Nun kann jemand sagen, die Drei-Wege-Lehre meine nichts an-
deres als (1) Abkehr von Siinde, (2) Hinwendung zu Gott durch den Glau-
ben und (3) Vereinigtsein mit Gott in vollkommener Liebe/agape. Das
stimmt ohne Zweifel bis zu einem gewissen Grad fiir die christliche Aus-
formulierung dieser Lehre. Von einer Theorie verschiedener Stadien
geistlicher Erfahrung aber — um die es bei der Drei-Wege-Lehre geht —
ist in Klausens Gebet nur wenig zu finden. Das kurtz gebettlin artikuliert
einen elementareren Vorgang: die metanoia. Durch die spiir- und beriihr-
bare Néhe zur Schrift gibt das gewonlich bet wertvolle Hinweise zu einer
kritischen christlichen Rezeption der (neuplatonisch kolorierten) «triplex
Via» 140, Allgemein menschlich formuliert und an allgemein menschliche
Erfahrung appellierend, ist das Christliche, das Evangelium — die «unica
Via» — im tdglich beth durch sprachlich prizis geprigte Artikulierung
prasent. Wenn es heillt, das Gebet schlieBe hdchste Vollkommenheit ein 141,
so trifft das zundchst — und vor allem anderen — zu im Blick auf die
«Vollkommenheit» der Guten Nachricht.

SchlieBlich noch ein kurzer Hinweis auf die THEOLOGIA DEUTSCH 142,
Die Uberwindung von Selbstheit und Eigenliebe ist das Grundthema
dieses von Luther so sehr gelobten geistlichen Traktates. Adam, icheit
und selbheit, eigenwillikeit, sunde oder alder mensch, das abkéren und ab-
scherden von got, das ist alles ein dink *3. «Wenn das Vollkommene
kommt», wird alles Besondere, Eigene, Selbstische vernichtet 44, Die
Haufung der Personalpronomina: ich, min, mir, mich, du, din und des-
glichen 1% durchzieht wie ein Refrain die Belehrung des Traktates. Beim

140 Zu bemerken ist, daB nicht jedes Dreierschema christlicher Mystagogie
neuplatonische Spuren aufweist. Als Beispiel einer vollig unplotinischen Dreischritt-
Lehre sei auf KATHARINA VON SiENA: Il Dialogo, XXVI (= Beginn der «Dottrina
del Ponte»), ed. CavaLLINI, Roma 1968, 57-59, verwiesen; 58: « Per il primo scalone,
[= «Stufe», «Absatz» der «Briicke» — Christus], levando [I’anima] i piei dell’ affetto
dalla terra, si spoglio del vizio, nel secondo si vesti d’amore von virtl, e nel terzo
gustd la pace.» Die erste und zweite «Stufe» entsprechen — dem Inhalt nach — der
2. und 3. Bitte von Klausens Reimgebet.

141 Vgl. Anm. 99.

142 Vgl. dazu die neueste Studie von ArLois M. Haas: Die « Theologia Deutschy,
Konstitution eines mystologischen Textes, FZPhTh (1978) 304-350.

143 Das Buch vom vollkommenen Leben, Die Theologia Deutsch, hrg. v. KURT
F. R1EDLER (Text nach der Edition v. F. PFEIFFER), Thalwil-Ziirich 1947, Kap.
XXXVI, S. 260.

144 A. a. O. XVIII, 221.

145 A.a. O. XLIII, 283; vgl. I,186; 11, 187;I11,188; XVI, 217; XXII, 227 u. 6.



Bruder Klausens gewonlich bet 303

Frankfurter sind die Personalpronomina Abstracta («Begriffe») gewor-
den. Beim Obwaldner Bergbauer sind von mir und 2zi dir, mich mir und
mich dir — als Kernformeln - in eine konkrete, personale, behutsam for-
mulierte, mithsam erworbene, praktisch-praktikable Gebetssprache ein-
gegangen.

Gehalt

Die Struktur eines Gebetes — Wortwahl, Satzbau, Satzfolge, Rhyth-
mus — bildet das «Gehduse» des Betens. Struktur und Syntax sind wichtig
fiir richtiges Beten. Im Beten aber wendet der Beter kaum diesen Ele-
menten seine Aufmerksamkeit zu (sie wirken mehr im UnbewulBten).
Wichtiger ist die Gebetsaussage bzw. der Gebetsinhalt. Dieser bietet —
zumal beim mystischen Gebet — «Nahrung» dem Geist, «Material» der
Betrachtung. Mystisches Beten tendiert auf ein «opus contemplationis».
Das Wichtigste jedoch ist der Vollzug des Betens: ein Geschehen, ein
Handeln. Der Text soll dazu «Anregung», «Hilfe», « Ansporn» und «Lei-
tung» gewdhren. Diesen — entscheidenden — Aspekt mochten wir mit
«Gehalt» andeuten, geht es doch um das, was der Gebetstext enthilt und
eigentlich meint, bzw. im betenden Subjekt aktuell zu machen beitragen
mochte. Zur Erliuterung dieser Funktion stiitzen wir uns auf eine Studie
des bekannten englischen Sprachlogikers RamMsey 146, die Sprechakt-
Theorie von AUSTIN und SEARLE *7 und die Erwigungen zum Thema
«Gebet» von EBELING *8, einem Autor, der sich unter den namhaften
Theologen der Gegenwart wohl am intensivsten mit der Beziehung
«Sprache und Glaube» auseinandergesetzt hat *°. Es ist klar, daB wir
im Rahmen dieses Beitrages — im Blick auf das Sprachgeschehen «beten»
— nur auf den einen oder anderen Aspekt von Klausens gebeftlin auf-

146 T, T. Ramsey: Our Understanding of Prayer, London (SPCK) 1971
(Archbishops’ Commission on Christian Doctrine, Occasional Paper No 1).

147 7. L. AusTIN: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words),
Dt. Bearbeitung von E. Savigny, Stuttgart (Reclam) 1972. J. R. SEARLE: Sprech-
akte [Speech Acts], Ein Sprachphilosophischer Essay, Frankfurt a. M. (Suhrkamp)
1971 («Theorie», hrg. v. J. Habermas, D. Henrich u. J. Taubes, Redaktion K. M.
Michel).

148 GERHARD EBELING: Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I, Tiibingen
1979, 192-244 (= § 9 «Reden zu Gott»), bes. 192-210, im folg. zit. Ebeling: Dog-
matik I (mit Seitenangabe). Vgl. dazu auch ders.: Das Gebet, ZThK 70 (1973)
206-225; ders.: Vom Gebet, Predigten iiber das Unser-Vater, Tiibingen 1963.

149 Vgl. G. EBELING: Wort und Glaube, Tiibingen 1960; Wort und Glaube IT,
Tibingen 1969; Wort und Glaube III, Titbingen 1975,



304 Bruder Klausens gewonlich bet

merksam machen konnen !3°, Wir beschrinken uns, vom Gebetstext
ausgehend, auf drei Gesichtspunkte: die Gebetssituation, die Gebets-
handlung, die Anrede.

(a) Die Gebetssituation hat, so betont Ebeling, mit «Lebenserfah-
rung» zu tun, sie ist Konkretion und Aktualisierung einer «menschlichen
Grundsituation» 151, Dabei geht es um «Lebensgewahrung» und «Lebens-
gefdhrdung» 12 — in der Polaritit von «Einzelnem» und «Ganzem» 153.
Das Gebet «ist auf seine Echtheit hin daran zu messen, ob mit der Radi-
kalitdt des Gottesbezuges das wahrhaft Konkrete erschlossen wird», ob
Gott als Der «konkret wird», der den Betenden «allererst konkret
macht» 1, Der Mensch soll deshalb zu sich selbst kommen, «weil er,
vor Gott gestellt, ganz aus sich heraustritt» 1%5. Wer Klausens Gebet

150 Eine vollstindige Analyse miillite folgende Aspekte beriicksichtigen:
1. die Gebetssituation, 2. das Gebetsanliegen, 3. den Adressaten (der im Gebet
implizierte Gottes-«begriff» bzw. die Gottes-«vorstellung»), 4. den Gebetstext, 5. die
Gebetshandlung (den Sprechakt als Sprechhandlung), 6. die Gebetsgeste. Eine
theologische Erorterung miiBte zudem die Voraussetzungen und die Wirkung
des Gebetes (Zusammenhang Gebet und Vorsehung Gottes) zur Sprache bringen.

151 EBeLING: Dogmatik I, 194-199. Ebeling geht vom « Phinomen des Gebets»
— einem «menschlichen Urphdnomen, das mit Religion gleichurspriinglich ist» — aus,
um, gestiitzt auf dieses genuine Reden — « Wo immer Heiliges, Go6ttliches erfahren
wird, versetzt es den Menschen in die Haltung der Anbetung» — den «hermeneuti-
schen Schliissel der Gotteslehre» (des Gott zugesprochenen «Seins» und seiner
«Attribute») zu erarbeiten (a. a. O., 1921.). Dabei iibersieht Ebeling keineswegs die
Fragwiirdigkeit dieses (empirischen) Ansatzes: die «Moderne, in der die Gebets-
losigkeit weiteste Verbreitung gefunden hat und die Vokabel Gebet ein Fremdwort
geworden ist» (196, Hervorhebung von uns), der «Gebetskollaps in der Moderne»
(214, Hervorhebung von uns).

152 EBELING: Dogmatik I, 196.

153 A a. O, 199.

154 A, a. O., 198. Ebeling vergleicht an dieser Stelle das Gebet, das (konkrete)
«Reden zu Gott», mit dem theoretisch-systematischen Bemiithen um Klarung des
Gottes-«begriffes»: «Der abstrakt gefaBte Gedanken des Transzendierens fithrt
allerdings in die Aporie, da3 mit der Scharfe, in der die Letzthinnigkeit zur Geltung
kommt, die Konkretion des den Menschen Angehenden schwindet.» — Vgl. dazu
auch EBELING: Das Gebet, ZThK 70 (1973) 224: das Gebet ist «der Vorgang einer
Durchdringung von Glauben und Leben, des Konkretwerdens des Glaubens, aber
auch, so paradox das klingt: des Konkretwerdens des Lebens.»

155 A. a. O., 204: «Gott entzieht sich der beobachtenden Feststellung und der
kritischen Analyse. Er wird erfahren in dem Widerfahrnis, in dem Gotteserkenntnis
und Selbsterkenntnis in Korrelation miteinander stehen. Dabei handelt es sich nicht
um zwei voneinander zu sondernde Akte, sondern um das eine Geschehen, durch
das der Mensch deshalb zu sich selbst kommt, weil er, vor Gott gestellt, ganz aus
sich heraustritt» (Hervorhebung von uns). — Die hermeneutische Grundregel der
Konpenetration von Gottes- und Selbst- (und Welt-)verstindnis wird auch von
KATHARINA VON SIENA betont und unter dem Bild eines «unendlichen Kreises»



Bruder Klausens gewonlich bet 305

— die drei kurzen Sitze — auf dem Hintergrund dieser Situationsbestim-
mung — und auf dem Hintergrund von Mk 8, 35 - liest, bzw. spricht und
praktiziert, wird die dem Text immanenten Qualitdten schitzen, kosten
und erproben lernen. Das Gebet will zwischen «Gewdhrung» und «Ge-
fahrdung» von Leben zur « Bewdhrung» im Leben fithren. Das gewonlich
bet kann immer und iiberall, in allen Lebenssituationen, von Einfachen
und Komplizierten, von Anfiangern und Fortgeschrittenen, von Hei-
ligen und Siindern gesprochen werden. Das kurtz und gar trefflich
gebettlin bringt in radikalem Gottesbezug konkrete menschliche Grund-
situation zur Sprache (1iBt «menschliche Grundsituation» als «Sprach-
situation» in den Strukturen der «Gebetssituation» erkennen 136).
Lebensgewdhrung und Lebensgefahrdung haben mit prekarer Situa-
tion und mit Bedridngnis (Anfechtung) zu tun. Das Zeugnis der Mystiker
ist deshalb so wichtig, weil es die Erfahrung der Dialektik von «innen»
und «auBen», von «Gewinn» und «Verlust», vom «Ganzen im Einzelnen»
und «Einzelnen im Ganzen» (des Lebens) in duBerster Zuspitzung wider-
spiegelt. Deshalb sollen mystische Gebete — wie der Autor der CLoUD OF
UNKNOWING (der «Wolke des Nicht-Wissens») 137 sagt — nur «wenige

zusammengefaflt: il «cerchio del vero cognoscimento di se, il quale cognoscimento
di sé & unito in me, che non 0 principio né fine, si come il cerchio tondo», Dial. X,
ed. Cavallini 1968, 24. Die christliche Gebetssituation schildert Katharina,
Gebet und Selbsterkenntnis verbindend (im Blick auf die Urgemeinde, die betend
das Kommen des Heiligen Geistes [die Riickkehr des « Herrn»] erwartet, vgl. Apg
1, 13-14) mit folgenden pragnanten Worten (eine bessere Definition christlichen
Betens kénnte kaum gefunden werden), Dial LXYV, ed. Cavallini, 141:

«Poi che 'anima & entrata dentro,

passando per la dottrina di Cristo crocifisso ...,
gionta alla casa del cognoscimento di se,

sta serrata in vigilia e continua orazione ...»

«O quanto & dolce a quella anima [Katharina], e a me [Gott] & piacevole, la
santa orazione fatta nella casa del cognoscimento di sé e nel cognoscimento di me!»,
Dial. LXVI, ed. Cavallini, 142.

156 Vgl. EBELING: Dogmatik I, 204: «In diesem Sinne wird in theologischer
Sicht von der menschlichen Grundsituation als Sprachsituation behauptet, daB
sich in ihr Strukturen der Gebetssituation erkennen lassen.»

157 Die «Cloud of Unknowing» ist «ein anonymer englischer Traktat iiber das
mystische Leben aus dem 14. Jahrhundert, von einem Weltpriester geschrieben»
(LThK?II, 1237, Art. v. H. C. GRAEF). Vgl. dazu die Einleitung von ENDRE VON
IvankA in: Die Wolke des Nichtwissens, Erstmals ins Deutsche iibersetzt von
E. StrakoscH, Einsiedeln 1958, 5-14; D. KnowLEs: Englische Mystik, Diisseldorf
1967, 73-103. Krit. Textausgabe von P. Hopgson: Early Engl. Text Soc. CCXVII,
London 1944, 1-133. Wir zitieren im folg. nach der (modernisierten) Ausgabe von
J. Mc. Caxnn: The Cloud of Unknowing and other Treatises, London 19526 («The



306 Bruder Klausens gewonlich bet

Worte» haben: «je weniger, umso besser» 138, Als Modell mogen kurze
Ausrufe in Notsituationen gelten wie: «Fire!» (= Feuer, sprich «fir»!)
oder «Out!» (= hinaus!) ¥°. Am Anfang alles Betens stehen — betont
der Anonymus — die zwei einfachen (monosyllaben) Woértchen: «God»
(Gott = der Lebens-gewihrer) und «Sin» (Siinde = Lebens-gefihr-
dung) %%, Denn «Beten ist nichts anderes als eine ehrfiirchtige, bereite
Hingabe an Gott, vom Verlangen beseelt, im Guten zu wachsen und das
Bose zu tiberwinden» 181, Fiir die Bitte um Wachstum im Guten geniigt
— nach der «Cloud of Unknowing» — der An-ruf «Gott!» 162, fiir die Bitte
um Uberwindung des Bésen der (apotreptisch zu verstehende) Aus-ruf
«Siinde!» (hinweg! — nimm fort was Siinde!) 193, Klausens Gebet geht
nicht so weit. Doch spricht es eine elementare Sprache. Die Bitten 1 und

Orchard Books»). Vom Gebet ist besonders in Kap. 37-39 des Traktates « A Book
of Contemplation, the which is called The Cloud of Unknowing, in the which a soul
is oned with God» die Rede.

158 The Cloud, Kap. 37, ed. McCaNN 53: « And if they [gemeint sind mystische
Gebete] be in words ..., then be they in full few word: yea, the fewer the better.»
Der Text fahrt fort: « Yea, and if it be but a little word of one syllable, methinks
it is better than of two, and more according to the work of the spirit; since a ghostly
worker in this work should evermore be in the highest and the sovereignest point
of the spirit.» Der Kontakt mit der Praxis eines mantra mit wirkungsvoller Kraft
versehenes Wort) ist unverkennbar. Kap. 39, 55: ¢... not in many words, but in
a little word of one syllable.»

159 The Cloud, Kap. 37, 53.

160 The Cloud, Kap. 39, 56. — Sind die Urworter des christlichen (Auferste-
hungs-)Glaubens: Kyrios (Herr) — Jesus (vgl. Phil 2, 11), so kénnte man das ganze
menschliche Bemithen um Heil auf die beiden Grundwdrter (religiGser Sprache)
«Gott» und «Siinde» zuriickfithren. Vgl. dazu im Sanskrit die «heilige Silbe» dm
(= das Absolute) und prakriti (= die Welt als [magische] Tauschung) bzw. mdyd
(= Ursprung der Illusion). Nach indischer Vorstellung ist «Stinde» zunichst a-vidia
= Téuschung, Irrtum, Illusion, Nicht-Wissen (im Gegensatz zu vidia = Erkenntnis)
und erst in einem sekundiren (abgeleiteten) Sinn moralische Verfehlung (und « Heil»
zunichst Erkenntnis [des einzig Wahren und Notwendigenl]).

161 The Cloud, Kap. 39, 55: «Prayer in itself properly is nought else but a
devout intent directed unto God, for the getting of good and removing of evil», lat.
Version: «oratio nihil aliud est in se quam devota mentis intentio directa ad Deum
propter bona adquirenda et mala penitus propulsanda» (a. a. O., Anm. 2).

162 The Cloud, Kap. 39, 56: «if we will intently pray for the getting of good,
let us cry, either with word or with thought or with desire, nought else and no more
words, but this word Gop. For in God is all good, both by cause and by being.»

163 A.a. O., 55/56: «when we will intently pray for the removing of evil,
either say, or think, or mean nought else and no more words, but this little word
SIN.» — A. a. O., 56: «Have no marvel why I set these two words beford all others.
For if I knew any shorter words, so fully comprehending in them all good and all
evil, as these two words do, or if I had been taught by God to take any other words,
I would have taken them and left these, and so I counsel that thou do.»



Bruder Klausens gewonlich bet 307

3 des Reimgebetes sind eine Art (elementare) Explizierung des Rufens nach
«Gott» bzw. den «bona adquirenda», die Bitte 2 enthilt einen (elementa-
ren) Kommentar zum Wortchen «Siinde» bzw. den «mala quaevis penitus
propulsanda». Auf jeden Fall wirbt das kurtz gebettlin fiir die Maxime:
Oratio brevis penetrat caelum 164,
Nomn in multiloquio, sed in puritate cordis et compunctione lacrimarum
nos exaudiri sciamus. Et ideo brevis debet esse et pura oratio... 15

«Brevis» will hier nicht heiBen, daB das Gebet von kurzer Dauer
sein soll. Ganz im Gegenteil. Der Mystiker sucht «bestindiges» Beten
(vgl. Lk 18, 1; 1 Thess 5, 17) oder zumindest Bestidndigkeit im Beten.
Dazu eignen sich weniger kunstvoll gebaute Hymnen und lange Psalmen.
Diese verlangen eine besondere (kommunitire, ja liturgische) Gebetssitua-
tion 1%, Um immer zu beten, braucht es nur wenige, einfache, — doch
krdaftige Worte. Das gewonlich bet ist ein Modell dazu. « Immer» — heil3t
es — habe Klaus «gesagt»: O min got vnd min her ... 167

(b) Gebet ist bestimmt als « Reden zu Gott» 168 —im Unterschied von
«Reden tiber Gott» und «Reden von Gott her» — zu charakterisieren.

16+ The Cloud, Kap. 37 (SchluBl), 54: «short prayer pierceth heaven» (lat.
Version Anm. 1). — Der Autor 1aBt sich fiir diese Formulierung von Eph 3, 18f.
(«Breite» und «Lange», «Hohe» und «Tiefe» der alles «Erkennen iibersteigenden
Liebe Christi» — «auf daB ihr erfiillt werdet zu der ganzen Fiille Gottes!») inspirieren:
«length» = «everlastingness of God», «breadth» = «his love» (in Christus), «height» =
«his might» (in Christus), «depth» = «his wisdom» (offenbart in Christus). «... what
pity and what mercy shall God have then of a ghostly cry in the soul, made and
wrought in the height and depth, in the length and breadth of his spirit?» (a. a. O.).

165 Regula S. Benedicti XX, 3—4; S. Anm. 6.

166 The Cloud, Kap. 37 (Anfang), 53, unterscheidet der Autor zwischen
«special prayer» (= mystisches Gebet, mit nur kurzen Ausrufen, «Schreien») und
«thouse prayers that be ordained by Holy Church». Von den Mystikern wird gesagt:
«For they that be true workers in this work [gemeint ist das opus contemplationis,
von dem das ganze Buch handelt], they worship no prayer so much as those of Holy
Church; and therefore they do them in the form and in the statute that they be
ordained by holy fathers before us.» Vom «besonderen Gebet» der Mystiker hei3t
es: « But their special prayers rise evermore suddenly unto God, without any means
or any premeditation in special coming before, or going therewith» (vgl. R6m 8, 261.).

167 DurreR 11, 752 (Pantaleon) : semper dicebat. An dieser Stelle ist auch eine
vorziigliche lateinische Ubertragung des gebettlin zu finden:

Domine deus, me mihi adime
et tibi totum tribue [!]

168 EBELING: Dogmatik I, 192ff. («Reden zu Gott» = Gebet); vgl. 158ff.
(«Reden iiber Gott» = Lehre) u. 2451f. (¢Reden von Gott her» = Offenbarung, Wort
Gottes, Verkiindigung).



308 Bruder Klausens gewonlich bet

Doch meint «beten» in erster Linie «bitten» 1¢°. Der Sprechakt «beten»
ist also zunéchst: «bitten» 170, — im Blick auf Lebensgewihrung und
Lebensgefihrdung: «instidndig bitten», — be-seeching (er-bitten, er-flehen)
wie die weise englische Mystikerin JuLIANA VON NORWICH (um 1342 —
nach 1413) sagt 17!, «Bitten», «er-bitten»ist ein Akt des Willens, — gerich-

169 Seit der Christianisierung wurde orare (den Germanen unbekannt) durch
das vorhandene ahd. Verb biffen gedeckt. bitten hangt sehr wahrscheinlich mit dem
ahd. beitten: «zwingen», «dringen», «fordern» zusammen und ist verwandt mit dem
gr. peithesthai: ¢sich iiberreden lassen», dem lat. fidere = «vertrauen» und foedus =
«Bund». beten bzw. bitten also meint (vi vocis) primér: «aufgrund eines von einem
anderen gegebenen Versprechens bei diesem vorstellig werden ...» Vgl. Der Grof3e
Duden IX, Etymologie, Mannheim 1963, 62 u. 69; F. KLuge: Etymologisches
Worterbuch der deutschen Sprache, Berlin 196720, Sp. 71 a.

Der allgemeinste gr. Terminus fiir «beten» pros-euchomai (nicht nur euchomas)
= «er-flehen», «er-bitten», «instindig bitten». Die allgemeinsten hebr. Termini
hitpallel (von palal) = «bitten», «flehen», «fiir-bittenn», inter-cedere ..., tefillah =
«Gebet», «Bittgebet», im Unterschied zu tehillah = «Lob», « Dankgebet», « Preisung.»

Nur das Deutsche unterscheidet (morphologisch) bitten — beten, bet — gebet. Die
alte (handschriftliche) Titulatur des Klausen-Gebetes gewonlich bet heiBt wortlich:
«zur Gewohnheit gewordene [tagliche] Bitten.

170 'Wir beschrinken uns im folgenden auf einige Bemerkungen zu dem — von
Klausens Gebet suggerierten — Sprechakt «bitten» und klammern andere — nicht
weniger bedeutsame Sprechakte des «Reden zu Gott» wie «danken», «lobeny,
«preisen» (Doxologie), «segnen» u. s. f. aus. Die Bestimmung des Gebetes als « Reden
zu Gott» gibt eher eine allgemeine Sprech-«Richtung»an, innerhalb derer verschiedene
(spezifische) Sprech-«Akte» im Sinne von AUsTIN und SEARLE zu unterscheiden sind.

171 Uber das Leben der LADY JULIAN sind wir nur durch ihre eigene Schrift
und die Bemerkungen eines Kopisten unterrichtet. Sie war sehr wahrscheinlich
Rekluse bei St. Julian in Norwich (Grafschaft Norfolk). In ihrem Buch berichtet sie
von 16 «Offenbarungen» (vor der letzten soll sie fiir eine Weile den Glauben an die
Echtheit derselben verloren haben) — Worte, die sie vom Herrn empfingt — und im
Lichte spaterer Erfahrungen kommentiert. Die Gedanken stehen unter dem Ein-
flul3 der englischen Mystik jener Zeit wie « The Cloud of Unknowing» und die Schriften
von Walter Hilton (vgl. WALTER Hirton: Glaube und Erfahrung [The Scale of
Perfection], eingeleitet v. H. U. von Balthasar, Einsiedeln 1966). Die Sprache Julia-
nas ist von erfrischender Spontaneitit, befreiender Freiheit und Freimiitigkeit,
lebensnah und erfahrungsgesattigt und zeugt von scharfer (theologischer) Unter-
scheidungsgabe. Die Ausfithrungen tiber das Gebet (Kap. 41-43) — ein Text, der zu
den schonsten personlichen Zeugnissen christlicher Beter tiber das wmysiéische
«Reden zu Gott und mit Gott» gehért — sind ein Kommentar zur 14. «Offenbarung».
Im folgenden zitieren wir nach: Revelations of divine Love shewed to a devout
Ankzess [Rekluse] by name Julian of Norwich, edit. from the MSS. by R. Hup-
LESTON, London 19522 («The Orchard Books»). Wenn wir uns zur Illustration des
Sprechaktes «beten» auf zwei englische Mystiker — den Anonymus der Cloud of
Unknowing und Juliana von Norwich — stiitzen, so deshalb, weil es sich hier um
unmittelbare Erfahrungs-zeugnisse handelt, und weil die Worte, welche diese
beiden Autoren dafiir verwenden, uns von besonderer theologischer Prignanz
zu sein scheinen.



Bruder Klausens gewonlich bet 309

tet an Gott: ein «neuer, gnadenvoller [in mittelalterlicher Sprache
‘gott-seliger’], beharrlicher Wille, geeint und gefestigt in den Willen
unseres Herrn hinein, durch das sanfte, inwendige Wirken des Heiligen
Geistes» 172, Gebet hat — wo immer es seiner originalen Sprechintention
entspricht — nichts mit Ersatz fiir eigenes Handeln zu tun. «Gebet ist»
— sagt Juliana — «ein Zeugnis, daB die Seele will wie Gott will, es belebt
das Gewissen und bereitet den Menschen [6ffnet ihn] zum Empfang der
Gnade [Gottes]» 173, Und weiter wird gesagt, Gott wolle uns durch das
Gebet zu «Partnern seiner guten Taten» machen: «deshalb regt Er uns
dazu an, um das zu flehen [ bitten, was Ihm beliebt [durch uns] zu tun»!7#
— «Und so bringt das Gebet die Seele in Einklang mit Gott» 7. Dies
mag geniigen, um den Sprechakt «beten», den Klausens krdfftig gebett-
lin anvisiert, etwas ndher zu beschreiben. nim mich mir vnd gib mich ...
dir ! — mym von mar was mich hainterel gegen dir! — gib miy was mach fiirderet
zi dir! will eine Art Handlungsmuster modellieren 76, Was der Text auf-

172 Rev. of div. Love, Kap. 41, ed. HupLEsTON 72: «Beseeching is a new,
gracious, lasting will of the soul, oned and fastened into the w¢/! of our Lord by the
sweet inward work of the Holy Ghost» (Hervorhebungen von uns). — Fiir den Wil-
lensaspekt im Gebet vgl. die von THoMAS voN AQUIN verwendeten Formulierungen:
«oratio est quodammodo interpretativa voluntatis» (S. th. I1I, q. 21, a. 4); «oratio
est explicativa desiderii» (S. th. II/I1, q. 83, a. 14, obi. 2); «oratio est quodammodo
desiderii nostri interpres apud Deum» (S. th. IT/II, q. 83, a. 9, c.; vgl.a. 1, ad 1);
oratio est «interpretativa spei» (S. th. II/II, q. 17, a. 2, obi. 2 u. a. 4, obi. 3).

173 Rev. of div. Love, Kap. 43, 76: «Then is prayer a witness that the soul
willeth as God willeth; and it comforteth the conscience and [en]ableth man to
grace.» — Zu: «prayer ... comforteth the conscience». Wie der «Ort» des Glaubens
weder der Verstand allein, noch der Wille allein, sondern das «Gewissen» ist, so
gehdren auch Gebet und Gewissen zusammen. Hat der «Gebetskollaps» unserer
Zeit mit dem Verlust von «Gewissen» zu tun? Rev., Kap. 41, 71, nennt Juliana die
zwei Grundbedingungen des Gebetes: «two conditions...: one is rightfulness
[Geradheit], another is sure trust [sicheres Vertrauen, Glauben].»

174+ Rev. of div. Love, Kap. 43, 77: «For he [God] beholdeth us in love and
would make us pariners of his good deed, and therefore he stirreth us to prayer for
that which it liketh Aim to do.»

175 A. a. O.: «And thus the soul by prayer accordeth to God.»

176 Der Sprechakt «beten»/«bitten» impliziert (als Akt des Willens des Beten-
den) ein Handlungsmodell, die Sprachstruktur des Gebetstextes expliziert (inter-
pretiert) die Struktur der Bereitschaft des Betenden zum Handeln als «Partner
Gottes». Sprachstruktur und Handlungsstruktur («Gehalt» des Gebetes) verbinden
Gott (als Agens) und den Menschen (als motus a Spiritu Sancto) im Gebet zu einem
Geschehen, «Vollzug». Dazu Juriana, Kap. 42, 74: «the fruit and the end of our
prayers: that is, that we be oned and like to our Lord in all things» — gib mich gancz
21t aigen dir etc.! — Die Definition des Gebetes nach THoMAs voN Aguin: S. th. IT/IT,
2. 83, a. 3, c.: «Im Gebet erweist der Mensch Gott Ehrfurcht, insofern er sich ihm
unterwirft und betend anerkennt, da3 er seiner als Urheber seines Gutes [Gewdhrer



310 Bruder Klausens gewonlich bet

grund der Wortung — in mystischer Sprache — bezweckt, ist: « Dein Wille
geschehe!» 177 — ¢nicht was ich will, sondern was Du willst!» 178

(c) Zur Anrede: O min got vnd min her. Auf den biblischen Hinter-
grund von «Gott» und «Herr» (Gottesname — Jesu verliehen) haben wir
schon hingewiesen. Dazu noch einige Erlduterungen nach Juliana. Gott sagt
zu ihr: I am Ground of thy beseeching — «Ich bin Grund deines instandigen
Bittens» 17, «Zuerst ist es mein Wille, daB3 du es [das zu Erflehende] hast;
dann mache ich, daBl du es [das zu Erbittende] willst; und da Ich es
dich zu erflehen mache, und du es [wirklich — wahrhaft] erbittest, wie
sollte es denn sein, daBl du dein Erbitten /| Erflehen nicht haben soll-
test?» 180 ¢Denn alles, was unser guter Herr uns erflehen macht, das hat
er anfangslos fiir uns bestimmt. Hier mégen wir sehen, dall unser Bitten
nicht Ursache ist von Gottes Gutsein [zu uns]; und das zeigt er uns an in
freundlicher Rede mit allen diesen sanften Worten, wenn er sagt: ‘Ich
bin Grund’» 18!, «Und weiter gehort zum Beten Danken. Danken ist ein
wahres, inneres Wissen, mit groler Verehrung und liebender Scheu, in-
dem wir uns mit unserem ganzen Vermdigen zu jenen Taten hinwenden
[kehren], zu denen unser guter Herr uns anregt [reizt, lockt], indem wir
frohlocken und inwendig Dank sagen» 182, Das Gebet ist nach christli-

von Leben und «Partner» seines Handelns, seiner «guten Taten] bedarf.» - EBELING:
Das Gebet, ZThK 70 (1973) 225: das Gebet 14Bt sich «als Ubergabe verstehen, in der
sich der Beter mit dem ganzen Kontext seiner Umwelt — darum das Gewicht der
Fiirbitte! — Gott ausliefert ... Darin liegt das wesenhaft soteriologische Moment des
Gebetes.»

177 Mt 6,10.

178 Mk 14,36.

179 Rev. of div. Love, Kap. 41, 72: I am Ground of thy beseeching ist ein « Offen-
barungs»-Wort an Juliana (¢And all this brought our Lord suddenly to my mind,
and shewed these words, and said: I am Ground ...») und bildet zusammen mit
Prayer oneth the soul with God (Kap. 43, 76) die beiden Grundstiitzen der Ausfiih-
rungen «on prayer»,

180 Rev. of div. Love, Kap. 41, 72: «I am Ground of thy beseeching, first it is
my will that thou kave it; and after, I make thee to will it; and since, I make thee
to beseech it and thou beseechest it, how should it then be that thou shouldst not have
thy beseeching ? »—«How should it then be ? etc., this was said for animpossible [thing].
For it is most impossible that we should beseech mercy and grace, and not have it.»

181 A a.O.: «For everything that our good Lord maketh us to beseech,
himself hath ordained it fo us from without beginning. Here we may see that our
beseeching is not cause of God’s goodness; and that shewed he soothfastly in all
these sweet words when he saith: I am Ground.»

182 Rev. of. div. Love, Kap. 41, 73: «And also to prayer belongeth thanking.
Thanking is a true inward knowing, with great reverence and lovely dread turning
ourselves with all our mights unto the working that our good Lord stirreth us to do,
enjoying and thanking inwardly.»



Bruder Klausens gewonlich bet 311

chem Verstindnis ein Handeln, doch nicht ein bloB vom Menschen aus-
gehendes Handeln, — kein «voluntaristischer» Willensakt, — noch weniger
ein (vermessenes) Unternehmen, Gottes Willen nach unseren Interessen
zu «beugen» oder zu «zwingen» 183, Gebet im christlichen Sinn ist Ant-
wort auf Gottes wohlwollende Anrede, freudige, dankbare Zustimmung
zu seiner Guten Nachricht 8¢, Nim mich mir! entspricht der Weisung
«verliere dich dir um meinetwillen!» Gib mich dir! kommt aus dem ent-
schiedenen, von der Botschaft bestimmten Willen zur «Nachfolge». Die
Anrede O min got vnd min her identifiziert den «Grund» (den Inspirator)
der drei Bitten. Der Angesprochene (der Adressat) ist der Agens prin-
cipalis jener «guten Taten», die der Mensch im Glauben — als «Partner»
Gottes — zu tun sich im Gebet bereit und willens erklirt.

Ergebnis

«Alles, was den Menschen bewegt ... gehdért in unerschopflicher
Weise in das Gebet hinein. Indem es vor Gott gebracht und Gott mit
ihm konfrontiert wird, gerdt die Sprache in eine ... wandlungsreiche
Bewegung» 185. Das Gebet ist «die duBerste Verdichtung des Gottesver-
héltnisses», zugleich «Verdichtung des Lebens» 186, «Syntax des Glau-
bens»: der Beter fiigt «Gott und seine eigene Lebenswirklichkeit in einen
und denselben Satz zusammen» 7. Was mit diesen AuBerungen theo-

183 THOMAS vON Agquin: S.th. II/II, q. 83, a. 2, ad 2: ¢oratio nostra non
ordinatur ad immutationem divinae dispositionis; sed ut obtineatur nostris precibus
quod Deus disposuit.» Vgl. die Darlegung im corpus von a. 2: das Gebet hat (a)
weder mit einem fernen und unnahbaren, noch (b) mit einem starren und unnach-
giebigen, noch (c) mit einem wankelmiitigen und unverlaBlichen Gegeniiber zu tun.

18+ Vgl. EBELING: Dogmatik I, 201-204: «Das Gebetswort als Ausdruck des
Angesprochenseins». — I am Ground of thy beseeching meint nichts anderes: Gott als
«Grund» der Bitte will «Reden zu Gott» als Antwort auf das «Angesprochensein»
(von Gott) definieren. Vgl. dazu Rev., Kap. 40, 69-70, wo Juliana vom siindigen
Menschen spricht: «This is a sovereign friendship of our courteous Lord that he
keepeth us so tenderly while we be in sin; and furthermore he foucheth us full pri-
vily ..., and then are we stirred of the Holy Ghost by contrition unto prayer and de-
sire for the amending of our life with all our mights ... therefore it falleth to us ever-
more to live in sweet prayer and lovely longing with our Lord Jesus.» — Vgl. dazu
auch den franzosischen Politiker und Kulturphilosophen RoGER GARAUDY: Parole
d’homme, Paris 1975, 12: «Prier, c’est écouter»; 37: « Comme la priére, I'amour c’est
d’étre éveillé, prét a I’ offrande, comme ouvert a I'accueil.»

185 EBELING: Dogmatik I, 210.

18 A, a. O., 206.

187 A, a. 0., 210. - EBeLinG: Das Gebet, ZThK70 (1973) 224: « Denn das Gebet
ist der Ausdruck dessen, daB3 nicht Leistung, sondern Gnade das Lebensentschei-
dende, das Concretissimum ist.»



312 Bruder Klausens gewonlich bet

logisch-reflektiert — im Kontext einer «Gotteslehre» und «Dogmatik des
christlichen Glaubens» — gesagt wird, trifft auf die drei kurzen Sitze von
Klausens krdfftig gebettlin zu. Das gewonlich bet ist ein tdglich mystisches
Bittgebet von seltener Einfachheit, Klarheit und Reinheit. — «Damit
etwas religiose Bedeutung gewinnt, sind nur zwei Bedingungen nétig:
Es muB einfach und wiederholbar sein» 188,

IV. IM STROM DER ZEIT

Um die Bedeutung des Bruder-Klausen-Gebetes noch etwas kon-
kreter zu fassen, sei zundchst der originale Text mit anderen im Spat-
mittelalter gepflegten Gebetsformen verglichen, dann auf dessen Weiter-
tradition und Auswirkung auf spitere Generationen hingewiesen. Ab-
schlieBend sei das kurze Bittgebet in den heutigen Kontext gestellt und
auf mogliche Hilfe hin zur Uberwindung latenter oder akuter Gebetskrise
angesprochen.

Das Grofie Gebet

Die von Petrus Kanisius edierten Bruder-Klausen-Betrachtungen
und Gebete 18° basieren auf einer Abschrift, die der Kriegsmann und
Freiburger Schulthei3 Johann Heid von Landten nach der Vorlage
(DUrrER «Originalversion») erstellte, die sich im Privatbesitz seines
Freundes, des Ritters Melchior Lussy zu Stans, befand '*°. Am Anfang
stehen Zwey und neuntzig Betrachtung ... deff gotiseligen fast anddchtigen
Einsidels Bruder Clausen °', welche «sich inhaltlich und formal mit dem

188 K. DURKHEIM: Der Alltag als Ubung, Bern-Stuttgart 19703, 17 (nach
einem altjapanischen Weisheitsspruch).

189 Zu dem kleinen (Format 7,5 x 10,5 cm), 267 S. umfassenden Bandchen,
gedruckt bei Abraham Gemperlin zu Freyburg in Uchtlandt 1586 (Vorwort des
Buchdruckers 1585), vgl. LioBa ScENURER: Die Anfinge des Buchdrucks in Frei-
burg in der Schweiz 1585-1605, Freiburger Geschichtsbliatter XXXVII (1944),
72-74; S. 74: «Mit diesen ‘Betrachtungen’ Niklaus’ von der Fliie und den angefiig-
ten zwei kleinen Viten von S. Beat und Meinrad leitete Canisius die Reihe seiner
Freiburger Vertffentlichungen ein, die zum groBen Teil aus Heiligenleben bestehen.
Canisius sah es als eine der wichtigsten gegenreformatorischen Bemithungen an,
dem katholischen Schweizer Volke die frithen Heiligen des Landes vor Augen zu
fuhren ...» — Die Bruder Klaus betreffenden Dokumente sind abgedruckt bei DURRER
11, 817-847.

190 Durrer 11, 813.

191 Dyurrer 11, 819-833.



Bruder Klausens gewonlich bet 313

sogenannten ‘GroBen Gebet’ der Eidgenossen aufs engste beriihren» 192,
«Der Charakter dieser Betrachtungen geht» — schreibt DURRER — «auf
die Andachtsformen der mystischen Schule Susos und der Dominikaner
zuriick» 193, Ahnlich duBern sich MuscHG 1% und WITTMER 195, ebenso
LoToLF ¢, der am Anfang dieser Behauptung steht. Ein genauer Ver-
gleich mit den 100 Betrachtungen Seuses **7 indessen ergibt, daB es sich
um zwei verschiedene Gebetsarten handelt. Seuses Meditationen sind
ausschlieBlich «Leidens»-betrachtungen, sie beginnen mit Gethsemane
und enden mit der Grablegung (bzw. dem Abschied Marias vom toten

192 DurRER 11, 814. — Das «GroB3e Gebet» war in der urschweizerischen Laien-
welt sehr beliebt, von Klerikern indessen wurde es nicht selten kritisiert, im Kanton
Schwyz entwickelte es sich, mit lokalen Besonderheiten ausgestattet, zur «eigentli-
chen Nationalandacht» (DURRER a. a. O.). Die genaue Herkunft und Entstehung
ist noch nicht geklirt, nach Durrer (a. a. O., 815) ist als «Ausgangspunkt» der Ver-
breitung nicht das Kloster Einsiedeln, sondern das Frauenkloster Engelberg unter
der Leitung des Priors Johannes von Bolsenheim zu betrachten. — Hss. des «GroB8en
Gebetes» befinden sich in der Bibl. des Benediktinerkollegiums in Sarnen (aus dem
Jahr 1517), im Pfarreiarchiv Morschach (aus dem Jahr 1575), im Bezirkarchiv
Lachen (aus dem Jahr 1577), in der Bibl. des Benediktinerinnenklosters Hermetsch-
wil (aus dem Jahr 1619) und in der Bibl. des Kapuzinerklosters Schwyz (aus
dem Jahr 1680). — Vgl. F. J. DeLIiTzscH: Das GroB3e Gebet der drei schweizerischen
Urkantone, Leipzig 1864 (Ed. des Textes nach der Morschacher Hs.); A. LUTOLF:
Von den Gebeten und Betrachtungen unserer Altvordern in der Urschweiz, Der
Geschichtsfreund, Mitteil. d. hist. Vereins d. V Orte, Bd. XXII, Einsiedeln 1867,
86-150 (Ed. nach den Hss. von 1517 und 1619); T. voN L1EBENAU: Zur Geschichte
des GroBlen Gebetes, Kath. Schweizer Blitter N. F. 15 (1899) 254 ff.; O. RINGHOLZ:
Das GroBe Gebet, Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 11 (1917) 126-130;
P. Rtck: Die Durchfithrung des GroBen Gebetes in den Jahren 1587-1588, Zeit-
schr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 60 (1966) 342-355; A. GuiLLET [Hrg.]: Das
GroBe Gebet der Eidgenossen, Stein am Rhein 1973 (Text nach der Edit. der Mor-
schacher Hs. von DEgLizscH); P. KaMER: Das GroBBe Gebet der Eidgenossen, seine
Form und sein Geist, Diss. Freiburg/Schweiz 1949 (Philos. Fak.). — Das «Grofle
Gebet» der alten Eidgenossen (belegt fiir das 15. Jahrh.) ist zu unterscheiden vom
«GroBen allgemeinen Gebet», auch grof Bdtt oder Moysis gebett genannt (belegt seit
1576). Vgl. dazu P. OcHSENBEIN: ‘GroBes Gebet der Eidgenossen’ und ‘GroB3es
allgemeines Gebet’ — zwei Volksandachten im 16. Jahrhundert, Zeitschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 73 (1979). Das «GroBe allgemeine Gebet» ist ein Kettengebet
— ohne Betrachtungstexte — bei dem verschiedene Gruppen von Betenden wahrend
mehreren Stunden, Tagen und Nichten ununterbrochen 5 Pater und 5 Ave rezi-
tierten. Das Gebet wurde in der (katholischen) Schweiz von weltlicher und kirch-
licher Obrigkeit zusammen angeordnet.

193 Durrer 11, 815.

194 'W. MuscHG: Die Mystik in der Schweiz 1200-1500, Frauenfeld u. Leipzig
1935, 395.

195 C, WiTTMER: Zur Mystik des seligen Nikolaus von Fliie (zit. Anm. 61), 168.

196 A, LitoLF: Von den Gebeten und Betrachtungen ... (zit. Anm. 192), 99.

197 Bdew III, DS 314-322.



314 Bruder Klausens gewonlich bet

Sohn). Das GroBe Gebet hingegen ist auf die gesamte «Heilsgeschichte»
ausgerichtet, beginnt mit der Erschaffung des Menschen und schlieBt
mit der Eschatologie 1°8. Ferner gehoren die 100 Betrachtungen Seuses
in die Kategorie mystischer «Aspirationen» 1%, Der Betende vertieft
sich, innerlich Anteilnahme am Erldsungsgeschehen suchend, mit Leib
und Seele in Seele und Leib, Haupt, Antlitz, Hinde, FiiBe, fiinf Wunden,
fiinf Sinne, duBere und innere Verlassenheit des Erlosers... Die 92
Betrachtungen hingegen bestehen aus kurzen Summarien der biblischen
Heilsgeschichte 20°, Mehr als mit den 100 Betrachtungen Seuses scheinen
uns die 92 Bruder Klaus zugeschriebenen Betrachtungen und das GroBe
Gebet mit der im 15. Jahrh. einsetzenden volkstiimlichen Verbreitung
der «Leben- Jesu-Geheimnisse» zu tun zu haben 20, Auch diese bestehen
ja, ob sich die Betrachtung nun auf 50 oder 150 «Ave» verteile, aus stich-

198 Von den 92 Betrachtungen sind 47 (519,) der Leidensgeschichte, 23 (259,)
der Inkarnation und dem Leben Jesu, 5 (59%,) der Protologie, 9 (109%,) der Aufer-
stehung Jesu und der Eschatologie, 8 (99,) besonderen Bitten gewidmet.

199 Vgl. dazu das Anima Christi, sanctifica me, «eines der beliebtesten mittel-
alterlichen Christusgebete, bes. zur BegriilBung der Eucharistie. Lat. erstmals
1314/1320 in England, deutsch wenig spater am Rhein ... syr. Parallele aus der Zeit
um 800 ... Weiterleben im protestantischen Gottesdienst ...», BALTHASAR FISCHER
LThK? I [1957] 563f. — und die von Seuse den (durch Eingebung empfangenen)
100 Betrachtungen (aus eigener Initiative) beigefiigten begerunge, Bdew 111, DS 314.

200 Vgl. dazu auch die bes. Erwdhnung der johanneischen «Abschiedsreden»
Jesu (35. Betr.), der Mahnung «Wachet und betet!» (38. Betr.) und des Wortes
«Wer zum Schwert greift, wird durch das Schwert umkommen» (44. Betr.).

201 Vgl. K. J. KLINKHAMMER: Adolf von Essen und seine Werke, Der Rosen-
kranz in der geschichtlichen Situation seiner Entstehung und in seinem bleibenden
Anliegen, Eine Quellenforschung, Frankfurt a. M 1972 (Frankfurter Theol. Studien,
13); und die die Darstellung von Klinkhammer in wesentlichen Punkten korrigieren-
de Veroffentlichung von A. HEINz: Die Zisterzienser und die Anfinge des Rosen-
kranzes, Das bisher unveréffentlichte dlteste Zeugnis fiir den Leben-Jesu-Rosen-
kranz in einem Zisterzienserinnengebetbuch aus St. Thomas a. d. Kyll (um 1300),
Analecta Cisterciensia 33 (1977) 262-309. Nach der Veréffentlichung von Heinz
ist die Betrachtung der «beneficia incarnationis» anhand von Leben- Jesu-«Clausulae»
mit gleichzeitigem Rezitieren von «Aves» (die Grundidee des Rosenkranzgebetes)
in Zisterzienser Milieus fiir die Wende vom 13. zum 14. Jahrh. belegt. Weiter ver-
breitet wurde diese Gebetsart zu Beginn des 15. Jahrh. durch die beiden Kartduser
Adolf von Essen (11439) und Dominikus von PreuBen (+1460). Die eindeutig maria-
nische Orientierung des Gebetes und dessen weitere volkstiimliche Ausbreitung war
das Werk des Dominikaners Alanus de Rupe (11475). — Fiir die Vorgeschichte des
Rosenkranzes und allgemein fiir die Marienverehrung im Abendland vgl. die grund-
legende Untersuchung von G. G. MEERSSEMAN: Der Hymnos akathistos im Abend-
land, 2 Bde, Freiburg/Schweiz 1958 und 1960 (Spicilegium Friburgense, 2 u. 3);
und ders.: Etudes sur les anciennes Confréries Dominicaines, Arch. Fratr. Praed.
1950-53.



Bruder Klausens gewonlich bet 315

wortartigen Zusammenfassungen der wichtigsten Momente der Heils-
geschichte 202,

Auf die Frage der verschiedenen Rezensionen des GroBen Gebetes
— des «Palladium der drei schweizerischen Urkantone» wie der Gelehrte
DeLiTZSCH es nennt 2% — kénnen wir hier nicht nidher eingehen 2%, Sicher
hat Kanisius den Text der Abschrift von von Landten iiberarbeitet 2%,
Doch sind die Differenzen der 92 mit Bruder Klaus in Verbindung ste-
henden Betrachtungen zum Text der 130 oder 86 Betrachtungen nach
den Hermetschwiler Hss. zu groB, als daB sie sich allein auf das Konto
des Freiburger Herausgebers zuriickfithren lieBen. Die Bruder-Klausen-
«Version» des GroBen Gebetes zeichnet sich durch besondere theolo-
gische Qualititen aus: dreimal wird die Dreifaltigkeit erwidhnt 206,
ausfithrlich wird von Gottes (allgemeinem) Heils- und (besonderem) Er-
losungswillen gesprochen 2%7, der EinfluB apokrypher (auch spatmittel-
alterlicher) Tradition ist zuriickgedringt 2°®. Besonders fillt die ver-

202 Mit diesem Verweis auf die Anfinge der Rosenkranz-Andacht wollen wir
den Zusammenhang des GroBen Gebetes der Eidgenossen mit dominikanischen
Gebetsformen — wie sie etwa im Kloster zu Toss gepflegt wurden (vgl. C. GREITH:
Die deutsche Mystik im Prediger-Orden, Freiburg i. Br. 1867, 398-415) — nicht in
Frage stellen; dies umso weniger, als diese ja ebenfalls (neben dem Hauptanteil
der Kartiduser, bes. des Adolf von Essen und dessen Schiiler, Dominikus von Preu-
Ben) an der Entstehung der Rosenkranz-Klauseln mitbeteiligt sind (vgl. KLINK-
HAMMER a. a. O., z. B. 81f. iiber « Die Dominikanerinnen von Téss bei Winterthur»).
— Wir haben die 50 Rosenkranzgeheimnisse des Kolner Dominikanerpriors Jakobus
Sprenger von 1475 (ed. in: 500 Jahre Rosenkranz, 1475 Koéln 1975, Kunst und
Frommigkeit im Spédtmittelalter und ihr Weiterleben, [Ausstellungskatalog] Erz-
bischéfl. Didzesan-Museum, Koln 1975, 118-121) mit den 92 Betrachtungen Bruder
Klausens verglichen. Daraus ergibt sich folgendes Bild: Leidensgeschichte bei
Spreng 25 Klauseln (509%,), bei Klaus 47 Betr. (519%,); Kindheitsgeschichte bei
Spreng 12 KI. (24 9,), bei Klaus 16 Betr. (17 %); Eschatologie bei Spreng 5 Kl
(10 %), bei Klaus 9 Betr. (109%,).

203 DELITZSCH a. a. O, (Anm. 192).

204+ Vgl. dazu LUTOLF a. a. O. (Anm. 192) 97-99, 109-111; und die Anm. 192
angefithrte Literatur. GewiB3 wird die in Vorbereitung stehende Untersuchung zum
«GroBen Gebet» von P. OCHSENBEIN in diesem Punkt groBere Klarheit als bislang
bringen.

205 Kanisius und der Drucker Abraham Gemperlin gestehen, daB sie den Text,
weil altgeschaffen, tiberarbeitet, in ein bessern Orden gestellt, DURRER 11, 817 u. 818.

206 Betr. 1, 5 u. 91.

207 Betr. 5 u. 6.

208 Die Rezensionen der Hss. von 1517 und 1619 sind vom Gesichtspunkt der
«Religion des Volkes» aus natiirlich aufschluBreicher als der Text, wie er vorliegt
nach der Edition von Kanisius. Aus den genannten Hss. folgende Beispiele, nach
LUToLF a.a. O. (Anm. 192) 117-150: die Marterszene 72 geifilen und vil ruothen
... 8 ritter (Hs. v. 1619 [pag. 41], LUToLF S. 135); bei der Gefangennahme sy zogend



316 Bruder Klausens gewonlich bet

hiltnisméBig geringe Anzahl marianischer Elemente auf. Was dominiert
ist das «Pater», nicht das «Ave» 29°. Das alles kann kaum das Werk des
gegenreformatorischen Jesuiten sein. DURRER spricht die Vermutung
aus: «Die Niederschrift des Lussyschen Manuskriptes [der Originalvor-
lage] diirfte von seinem [Klausens] Ranftkaplan hergeriihrt haben» 21,
Klaus also kannte das GroBe Gebet ?1. Es ist moglich, daB er es
schon als Staatsmann und als Bannerherr gebetet hat 22, Hochst wahr-

jn durch den bach vnd darnach durch dz kaat vnd giillen (Hs. v. 1619 [pag. 30], S. 133);
bei der Kreuzigung zwey vnd niintzig hamerschlag (Hs. v. 1517, Betr. 85, S. 138),
zwen vnd sechzig grofien hammerschlag (Hs. v. 1619) [pag. 47], S. 138 ; Maria j» tuechli
ab jrem houpt zoch vnd es gab dz man es wand umb den lib jres lieben kind dz es nit
schamrot stunde vor simen vyenden ... (Ms. v. 1517, Betr. 86, S.139); vor Gericht
da leydt ev fiinfzechen heimlicher verborgner lyden die der welt noch wnit offenbar sind
vntz an den jingsten tag (Hs. v. 1619 [pag. 39], S. 134).

209 Tm ganzen werden 267 Pater, 78 Ave und einmal das Credo gesprochen.
Von den 92 Betrachtungen sind nur 12 (13 9%,) marianisch orientiert.

Der Vergleich zwischen den von Kanisius edierten 92 Bruder-Klausen-Betrach-
tungen und dem GroBen Gebet nach den Hss. von 1517 (130 Betr.) und von 1690
(86 Betr.) ergibt folgendes Bild:

Pater: Klaus 267, Hs. v. 1517 308, Hs. v. 1619
210
Ave: Klaus 78, Hs. v. 1517 344, Hs. v. 1619
71
Credo: Klaus 1, Hs. v. 1517 -, Hs. v. 1619
Betrachtungen 1
nur mit Pater: Klaus 77 (849%,), Hs. v. 1517 - Hs. v. 1619
70 (81 %)
nur mit Ave: Klaus 12 (139%), Hs. v. 1517 20 (159%), Hs. v. 1619
14 (16 %)
mit Pater und Ave: Klaus 3 ( 39%), Hs.v. 1517 107 (829%), Hs. v. 1619
1(1%)

210 DurreRr 11, 815.

211 Tn Luzern war das GroBe Gebet schon 1423 (am ersten Jahrestag der ver-
lorenen Schlacht von Arbedo) als offizielle BuB3- und Bittandacht in Gebrauch,
DuURRER 11, 814; 1436 bestellte die Regierung von Luzern ein neues Exemplar des
Grollen Gebetes im Frauenkloster St. Andreas in Engelberg, DUurreRr 11, 815.

212 Das GroBe Gebet wurde in Zeiten der Not, bes. der Kriegsgefahr, von der
Regierung angeordnet. Zum religiésen Brauchtum der alten Eidgenossen in Zusam-
menhang mit dem Krieg vgl. W. SCHAUFELBERGER: Der alte Schweizer und sein
Krieg, Zurich 1952 (Wirtschaft, Gesellschaft, Staat, Bd. 7); H. G. WACKERNAGEL:
Altes Volkstum der Schweiz, Basel 19592 (Schriften der Schweiz. Gesellschaft fiir
Volkskunde, Bd. 38), 117-317. Bez. der «Schlachtgebete» — zu denen das GroBe
Gebet schon wegen seiner aulerordentlichen Linge nicht gehort — vgl. L. ZEHNDER:
Volkstiimliches in der dlteren schweizerischen Chronistik, Basel 1976 (Schriften der
Schweiz. Gesellschaft fiir Volkskunde, Bd. 60), 160-164 (= 9.1.6.: «Gebet vor
(nach) der Schlacht»). — Nach P. Ochsenbein wire das «GroBe Gebet» nicht so all-
gemein in den Urkantonen verbreitet gewesen, wie man bisher anzunehmen pflegte,
sein Gebrauch einzuengen auf die Gebiete von Schwyz, Engelberg und Luzern.



Bruder Klausens gewonlich bet 7

scheinlich befand sich ein Exemplar desselben im Ranft. Umso mehr
lohnt sich der Vergleich mit dem kurtz und tdglich gebettlin des Einsied-
lers. Dz grofi bett der alten Eidgenossen ist eine lange, ca. 4 Stunden
dauernde Bittandacht. Sie wird in Gemeinschaft fiir besondere, durch
Bedrohung des Gemeinwohls entstandene Anliegen, zur Abwendung von
Krieg, Pest, Hunger und Tod verrichtet 2!3. Das gewonlich bet ist — ohne
jene Gebetsform konkurrenzieren zu wollen — ein kurzes, personliches,
«im Verborgenen» (en krypto Mt 6, 5), in der «inneren Zelle» (der Selbst-
erkenntnis) zu verrichtendes mystisches Bittgebet. Es konfrontiert den
Beter mit der Frohen Botschaft und will ihn, Gottes Gnade erflehend,
zur tiglichen Nachfolge anleiten, auffordern.

Das « Paternoster »

Kannte Bruder Klaus den «Rosenkranz»? Das dlteste Bild (aus der
Pfarrkirche Sachseln) von 1492 (5 Jahre nach dem Tod des Heiligen)
zeigt ihn mit einer «Gebetsschnur» in der Hand #**. Auf spiteren Dar-
stellungen weist dieses (kaum je fehlende) «Attribut» immer mehr Ahn-
lichkeiten mit spezifischen Elementen des «Rosarium» auf #5., Hans
Salat (1535/37) spricht vom zeychen des pater nosters an synen henden 26,

213 Wegen der beim Verrichten des GroBBen Gebetes iiblichen (genau bestimm-
ten) Korperhaltung (Gebetsgesten) — kniiwend, mit wufgereckten henden, mit zemen
geleiten henden, an schwebender venien etc. — wurde das Gebet der alten Eidgenossen
von Auswartigen als « Klafterbrett» verspottet, DURRER 11, 814.

214 Uber die Auffindung des Altarfliigels (im Jahre 1945) — zwei Jahre vor der
Heiligsprechung!) berichtet und eine genaue Beschreibung des (fiir das Klausen-
«Portrat» — bzw. die ¢vor-visiondren» Gesichtsziige [! ?] — bedeutsamen) Tafelbildes
(von beachtenswerter malerischer Qualitit) gibt P. EPHREM OmMLIN, OSB: Das
neuentdeckte #lteste Bruder-Klausen-Bild und der Hochaltar von Sachseln aus
dem Jahre 1492, Zeitschr. f. Schweiz. Archiologie u. Kunstgeschichte 8 (1946)
129-173. — Das «Bitti» besteht aus einem einfachen (ununterteilten) Perlenkranz,
der durch einen Ring zusammengehalten wird, — genau wie auf der Grabplatte von
1518 im Beinhaus der Pfarrkirche Sachseln, vgl. DURRER, Taf. V u. Bd. 11, 1166.

215 Bei Diebold Schillung (Chronik 1502-09) halt Klaus Fol. 1030 (DURRER I,
Taf. I) eine einfache Gebetsschnur in der Hand, Fol. 126P (DURrRRER I, Taf. III) eine
Gebetsschnur mit einem Kreuzchen. — Auch auf dem spdten Portrdt von 1650 im
Chor der Sachsler Kirche (Durrer II, Taf. XIX) hilt Klaus noch eine einfache
(ununterteilte) Gebetsschnur mit einem Kreuzchen in der Hand. — Das «Batti» der
Holzstatue von 1504 im Rathaus zu Stans, das von P. HILBER u. A. ScHMID
(Niklaus von Fliie, Im Bilde der Jahrhunderte, Bd. IT, Ziirich 1943, 63) als « Rosen-
kranz» bezeichnet wird, stammt sehr wahrscheinlich aus spiterer Zeit (vgl. DURRER
I, Taf. X u. Bd. II, 1085¢f.).

216 DurRER 11, 689.

21



318 Bruder Klausens gewonlich bet

Witwyler (1571) schreibt: Das christlich zeichen, so wir paternoster oder
gebettlin nennen, pflegt er an seinen handen zu tragen und davan zu betten
sich gar nit schemete 217,

Die volkstiimliche Verbreitung des Rosenkranzgebetes wurde (unter
Berufung auf Marienvisionen) von Alanus de Rupe (1470 Griindung der
Rosenkranzbruderschaft in Douai) geférdert. Die erste Rosenkranzbru-
derschaft in deutschen Landen entstand 1475 in Koln 2!8, So bestehen
also nur wenig Chancen, daBl der Obwaldner Klausner diese spdtmittel-
alterliche Andachtsform (des Betens von «Aves» mit Betrachtung chri-
stologischer, marianisch akzentuierter «Geheimnisse» | «Clausulae» %19)
kannte 229,

217 DurRreR 11, 788; das sick gar nit schemete hat wohl einen gegenreformato-
rischen Akzent.

218 Vgl. LThK? IX [1964] 46{.; und die «Zeittafel zur Geschichte des Rosen-
kranzes» im Ausstellungskatalog: 500 Jahre Rosenkranz, 1475 Koéln 1975, Erz-
bischéfliches Museum, Koln 1975, 199-206.

219 Bekanntlich beziehen sich von den heutigen 15 Geheimnissen (zu denen
je 10 «Ave» [= 150 = Psalterium mavianum) gebetet werden) 5 auf die Kindheits-
geschichte, 5 auf die Leidensgeschichte, 5 auf die Eschatologie. Von den 15 Klauseln
(Gesdtzchen) sind 7 (= 479%,) ausgesprochen marianisch orientiert. Von den 92
Bruder-Klausen-Betrachtungen sind nur 12 (139,) explizit marianisch. Bei den
frihen Rosenkranz-Klauseln wurde nicht zwischen «assumptio» und «coronatio»
Marias unterschieden, vgl. z. B. die 50 Rosenkranzgeheimnisse des Jakobus Sprenger
von 1475 (vgl. Anm. 202): (48. K1.) Der dich sein aller liebst muter von diesem jamer-
tal auffgenomen und mit leib und mit sel glovificiert tiber all kor der engel erhebet hat
Amen. — Vom «bleibenden Wert» des spat-mittelalterlichen (in der Folge gegenre-
formatorischen) Rosenkranzes zu sprechen, verlangt eine kritische Reflexion auf
Form und Inhalt des Gebetes und die Beriicksichtigung der kulturellen, psycho-
logischen und religiosen Bedingungen heutiger Menschen. Gewill mag es Situationen
geben, in denen das litaneiartige Betrachtungsgebet einem inneren Bediirfnis
entspricht. Was indessen am meisten Schwierigkeiten zu bereiten scheint, sind die
verschiedenen « Ebenen» des inneren, mentalen Betrachtens und des gleichzeitigen,
dulleren (instrumentalen) Rezitierens von Gebeten, und die Haufung von «Ave»
und «Pater» — in einer Zeit, wo man im Begriffe ist, das «Gebet des Herrn» (das
«Vater unser») aufzuwerten und zum urchristlichen Brauch des (nur) dreimaligen
tiaglichen «sprechen» desselben (am Morgen, am Mittag und am Abend) zuriick-
zukehren. — Kaum etwas einzuwenden ist gegen die Oratio vom Rosenkranzfest
(7. Oktober), welche den Sinn des Rosenkranzgebetes in christologischer Zentrierung
zusammenfaft: «Gratiam tuam, quaesumus, Domine, mentibus nostris infunde, ut
qui, Angelo nuntiante, Christi Filii tui incarnationem cognovirus, Beata Maria
Virgine intercedente, per passionem eius et crucem ad resurrectionis gloriam
perducamur.» Vgl. auch die dlteste Inhaltsangabe der Rosenkranz-«Clausulaes:
¢«beneficia incarnationis» (im Zisterzienserinnengebetbuch aus St. Thomas
a. d. Kyll um 1300, veroffentlicht von HEeinz, s. Anm. 201) und die von Heinz
geprigte Formulierung «Leben-J esu—Rosenkranzy.

220 Wenn Witwyler (DURRER II, 788) sagt: wann er das valter unser und ave
Maria gesprochen, wie er dann baide stuck allzeyt pflegt bey eynander zu setzem, so



Bruder Klausens gewonlich bet 319

Das «Bitti» in Klausens Hand war noch nicht der marianische Ro-
senkranz, sondern die dltere (bis ins christliche Altertum zuriickzuver-
folgende) «Paternoster»-Schnur. Zu erwihnen ist, daB seit dem
12. Jahrh. die Laienbriider in Ménchsorden (zunichst der Zisterzienser)
die Psalmen des Chorgebetes der Kleriker durch das Rezitieren von
«Pater» ersetzen (fiir die 150 Psalmen z. B. 1500 «Pater» beteten) 221, In
diesem Zusammenhang ist der frithe Bericht vom Ranftbesuch eines
Predigermonches (1469) anzufithren. Klaus erzdhlt dem Unbekannten,
ein «Vertrauter und Freund» — der Priester Heimo am Grund (seit 1465
Kirchherr in Kriens bei Luzern, spater Pfarrer in Stans) — habe ihn «die
andichtige Betrachtung des Leidens Jesu Christi» gelehrt und dazu
ihm die Anweisung gegeben, «die Abschnitte des Leidens nach den sieben
kanonischen Stunden [des Chorgebetes bzw. des Breviers] zu unter-
scheiden» 222, DURRER zitiert dieses Zeugnis um zu beweisen, daB Klaus
das GroBe Gebet «nicht direkt aus Engelberg, sondern von Luzern
[Heimo am Grund war Luzerner Biirger] empfangen» hat 223, Dadurch
wird der Text aber iiberfordert. Die Verbindung der «Leidensbetrach-
tung» mit den «kanonischen Stunden» kann sich auf keinen Fall auf das
GroBe Gebet der alten Eidgenossen beziehen 2. Seit friihchristlicher
Zeit wurden die tédglichen Gebetsverrichtungen mit der «memoria

bezieht sich das nicht auf einen Rosenkranz mit Klauseln, sondern auf das Gebet
fiir Verstorbene: War auch sein gewonheit, filr die christglaubigen seelen gar fleissig
got zu bilten. Vgl. dazu auch das Bruder-Klausen-Gebet nach Kanisius bzw. dem
Lussyschen Manuskript (DURRER 11, 836) fiir die chrisiglaubige Seelen, das aber am
Ende kein « Ave», sondern nur das Valter unser erwahnt.

221 Vgl. dazu JosEF ANDREAS JUNGMANN: Christliches Beten in Wandel und
Bestand, Miinchen 1969, 106f. («Psalterersatz» — «Paternoster-Psalter» — Pater-
noster» = Bezeichnung der Zahlschnur); u. ders.: Liturgisches Erbe und pastorale
Gegenwart, Innsbruck 1960, 235-239. Im 12. Jahrh. beten die Laienbriider des
Zisterzienser Ordens fur die Verstorbenen 10 Psalter oder 1500 Vaterunser. In den
Konstitutionen des Prediger Ordens hiel3 es (bis 1969), daB beim Tod eines Mit-
bruders «quilibet clericus dicat psalterium, et quilibet conversus [= Laienbruder]
dicat 150 Pater et Ave» (Const. Fratr. Ord. Praed., Rom 1932, 87 u. 88).

222 DurreR 1, 39f.: Tunc ille [mihi singulariter notus et familiaris] diversa
salubria consilia ac vemedia protulit ... Tunc demum ille subintulit adhuc unum reme-
dium optimum et valde salubevimum, vestat videlicet devota meditatio passionis Jhesu
Christi ... Tunc ille me docuit puncta passionis, distinguens per septem horas canoni-
cas ... et dictum exercicium assumpsi quotidie compleve ...

223 DurreR 11, 815.

224 Auch die von Durrer (a. a. O., Anm. 18) angefithrte Stelle aus Klausens
Brief an Bern — Ir sond dch dz liden gotz in uwren hertzen tragem — 1aBt sich kaum
als eine Empfehlung des Gro8en Gebetes (dessen Inhalt sich ja nur zur Hiélfte mit
der Leidensgeschichte befat) interpretieren.



320 Bruder Klausens gewonlich bet

Christi» 225, im Mittelalter die sieben kanonischen Horen mit der Betrach-
tung der auf 24 Stunden verteilten Leidensgeschichte verbunden 226, So
scheint denn Klaus nach der Anweisung Heimos — dhnlich wie die Laien-
briider einer Klostergemeinde — tiglich, zu bestimmter Zeit, am litur-
gischen Gebet der Kirche, die Psalmen durch Vatter unser ersetzend,
teilgenommen zu haben. Dafiir bediente er sich — wie es iiblich war -
einer Zahlschnur, «Paternoster» oder «Bitti» genannt 2?7, teilte den
«circadianen Rhythmus» nach den «sieben kanonischen Stunden» ein
und betrachtete dabei die «puncta passionis», vom Nachtmahl und der
Gefangennahme bis zum Tod am Kreuz (hora nona) und der Grablegung
(sero) 228,

225 Vgl. z. B. HrepoLyT: Traditio apostolica (um 200), n. 41, ed. B. Botte:
La Tradition apostolique, Paris 1946, 88-97, wo die «memoria Christi» mit Gebeten,
die hora tertia, sexta, nona, vespere, nocte und diluculo zu verrichten sind, verbun-
den wird.

226 Zu GERTRUD: Exercitia VII, 1-6: «... ad singulas septem horas temetip-
sam totam intra te colligas ...: ut ex thesauro passionis filii sui dimittat [Deus] tibi
omne debitum tuum ...» vertffentlichen die Herausgeber (Sources Chrétiennes 127,
Paris 1967, 258 f., Anm. 2) folg. Text aus einer Hs. (Paris Bibl. Nat. ms. lat. 14826):

Matutina ligat Christum qui crimina solvit,
Prima replet sputis, causam dat Tertia mortis,
Sexta cruct nectit, latus ejus Nona bipertit,
Vespera deponit, tumulo completa reponit.

Die 7 kanonischen Stunden sind hier: 1. Matutin und Laudes, 2. Prim, 3. Terz,
4. Sext, 5. Non, 6. Vesper, 7. Komplet. Das Problematische liegt nicht bei der Ver-
bindung der Horen mit der Leidensgeschichte, sondern in der (fiir das Mittelalter
typischen) ausschlieflichen Ieidensbetrachtung anldBlich des Stundengebetes
(ohne Auferstehung). Dies war bei Hippolyt sicher nicht der Sinn der wiahrend der
verschiedenen Tages- und Nachtgebete zu vollziehenden anamnesis tou Christou.
Vgl. dazu DanieL DE REvNAL: Théologie de la Liturgie des Heures, Paris 1978
(Beauchesne Religions). Fiir das Mittelalter vgl. J. STADLHUBER: Das Laienstunden-
gebet vom Leiden Christi in seinem mittelalterlichen Fortleben, Zeitschr. f. kath.
Theol. 72 (1950) 282-325.

227 Tm Freiburger Sensebezirk wird der Rosenkranz noch heute noschier
[Paternoster] genannt.

228 Die puncta passionis nach der Anweisung Heimos werden sich dhnlich wie
im Anm. 226 angefithrten Merkvers auf die 24 Stunden verteilt haben. — Daf3 Klaus
das «Gebet des Herrn» nicht nur mit einer Zahlschnur gesprochen hat, braucht
kaum eigens vermerkt zu werden. Vgl. dazu Anm. 6 und die Vaterunser-Betrach-
tungen (DURRER II, 8341.), die trotz der Uberarbeitung durch Kanisius auf einen
Text, der sich sehr wahrscheinlich im Ranft befand, zuriickgehen. Daraus zu «dein
Willen: dein géttlicher Wille ... werde an mir vollkommentlich verbracht; zu «unser
tagliches Brot»: auch dich selbst uns ... gebest; zu «fuhre uns nicht in Versuchung»
... verbivg uns under das Tach deiner Gnaden; zu «erlose uns von dem Ubel»: Dann
kein Aug hat gesehen, und kein Ohr gehoret ... das Gott seinen Liebhabern bereit hat.



Bruder Klausens gewonlich bet 321

Das «GroBe Gebet» war eine auBerordentliche, in Zeiten der Not von
der weltlichen Obrigkeit verordnete Bitt- und BuBandacht. Mit dem
«Paternoster» in der Hand folgte Klaus dem tédglichen liturgischen Gebet
der Kirche, den Tageslauf durch die Betrachtung der Leidensgeschichte
heiligend. Das kurtz gebettlin war ihm ein immer und tiberall zu sagendes,
sein mystisches Streben leitendes, sein Wollen und Handeln prigendes,
mit der Zeit zur spontanen Gewohnheit gewordenes inneres Ruf- und
Bittgebet.

Das Jesus-Gebet

So ist man versucht, das kurtz gebettlin mit dem «Jesus»- oder
«Herzens» oder «immerwdhrenden Gebet» der orientalischen Tradition
zu vergleichen ?%°. Dieses erfuhr — durch die hesychastische Bewegung —

229 euche tou Jesou, auch «Erinnerung an Gott», mneme tou theou, genannt.
— Vgl. LThK? V [1960] 964-966 u. die grundlegenden Untersuchungen von B.
ScruLTzE: Untersuchungen iiber das Jesus-Gebet, Orientalia Christiana Periodica
18 (1952) 319-343 u. B. KrivocHEINE: Date du texte traditionnel de la «Priére de
Jésus» (Exposé fait au Premier Congrés Patristique International d’Oxford 1951),
Messager de I’Exarchat du Patriarche Russe en Europe Occidentale, Nouv. Série
1951, no 7-8, 55-59; ferner H. BacHT: Das « Jesus-Gebet», seine Geschichte und
Problematik, Geist u. Leben 24 (1951) 326-338; La priére de Jésus, sa genese et son
développement dans la tradition religieuse byzantino-slave, par un Moine de I'Eglise
d’Orient, Chevetogne 1951 (Sonderdruck aus Irénikon; Neudruck Chevetogne 1963
[Livre de vie, 122]); H. pE B.: La Pri¢re du Cceur, Paris (Editions orthodoxes)
1952; J. BRIANCHANINOV: On the Prayer of Jesus, London 1952 (Ascetic Essays);
A. RoseNBERG [Hrg.]: Das Herzensgebet, Mystik und Yoga der Ostkirche, Die
Centurie der Monche Kallistus und Ignatius, Miinchen 1955; A. SELawzy [Hrg.]
Das immerwahrende Gebet, Ein Weg geistiger Erfahrung, Russische Originaltexte,
Walheim 1970; N. MakArRYTscHOWA: Mitte des Herzens, Einfithrung v. G. Frei,
Ziurich-Paderborn o. J.

Die wichtigsten Texte zu Uberlieferung und Praxis des Jesus-Gebetes sind in
der Philokalia ton hievon neptikon (= Ausziige aus 38 asket.-myst. Schriftstellern
des 4.-14. Jahrh., vgl. LThK? VIII, 469) zu finden; wir verweisen im folg. auf die
dt. Ubertragungen und stark gekiirzten Ausgaben von M. Dietz: Kleine Philo-
kalie, Einsiedeln 1956; u. von J. GouiLLARD: Kleine Philokalie zum Gebet des
Herzens, Zurich (Thomas Verl.) 1957. — Fiir das Fortleben des Jesus-Gebetes im
russischen Starzentum (und dessen Beitrag zur religiosen Erneuerung im 18. u.
19. Jahrh.) vgl. den anonymen Bericht « Aufrichtige Erzdhlungen eines russischen
Pilgers» (erstmals erschienen 1884 in Kasan); wir zitieren in folg. nach den dt.
Ubertragungen von L. S. MEL1-BaGDAsaAROWA: Erzidhlungen eines russischen Pil-
gers, Luzern 1944 (Freiburg i. Br. 1951) u. E. JUNGCLAUSSEN: Aufrichtige Erzidh-
lungen eines russischen Pilgers, Erste vollstindige deutsche Ausgabe, Freiburg i.
Br. 1974. Aus stilistischen Griinden bevorzugen wir die Ausgabe von Meli-Bagdasa-
rowa, die wir als «ed. Meli», mit Seitenangabe nach der Erstvertffentlichung Luzern
1944, zitieren.



322 Bruder Klausens gewonlich bet

im 14. und 15. Jahrh. eine starke Verbreitung 2%, Die Urspriinge reichen
weit zuriick, in die Thebais und das Sinai-Kloster. Am Anfang stehen
zweifellos biblische Anrufungsformeln wie « Jesus, Sohn Davids, erbarme
dich meiner!» (Lk 18, 38) oder «Erbarme dich meiner, Herr, Sohn Da-
vids!» (Mt 15, 22) #!. Die am héufigsten vorkommende Artikulierung
lautet:

Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner!

Kyrie Jesou Christe eleeson me! 232

Damit ist gleich ein erster und wichtiger Unterschied zum Klausen-
Gebet ersichtlich. Das Jesus-Gebet ist ein « Namen-Gebet» 233, wesentlich
mit der Verehrung des Namens Jesus und dem Glauben an die géttliche
(«Heil» bringende) Kraft dieses Namens verbunden ?**. In Klausens
Gebet hingegen fehlt der « Name» 235, O min got vnd min her ist explizit
eine theo-logische und eine implizit christo-logische Anrede («Herr» =
der Jesus verliehene Gottesname).

Der nam Jhesus sig uwer gruff beginnt Klaus seine politischen
Briefe 236. Das Jesus-Gebet scheint er kaum gekannt zu haben 237. Doch

230 Vgl. I. HausHERR: La méthode d’oraison hésychaste, Orient. Christ.
Anal. 9 (1927) 97-209; M. Jucie: Les origines de la méthode d’oraison hésychaste,
Echos d’Orient 30 (1931) 184ff.; G. WunDERLE: Zur Psychologie des hesychasti-
schen Gebets, Wiirzburg 1947 (Das ostliche Christentum, N. F., 2); J. MEYENDORFF:
Introduction a I'étude de Grégoire Palamas, Paris 1959 (Patristica Sorbonensia, 3);
I. HausHERR: Hésychasme et priére, Roma 1966 (Orient. Christ. Anal., 176).

231 Vgl. ScuuLTzE: Untersuchungen (zit. Anm. 229) 320.

232 A, a. O. 3231. Der «russische Pilger» verwendet fast nur diese Formel.

233 Sanskrit nama-japa: «Gebet des Namens», japa = «leises Sprecheny,
wort. «Murmeln».

234 Zum Streit um die «Gottlichkeit» des Namens Jesu auf dem Athos (1912-
13) vgl. B. ScauLTzE: Der Streit um die Gottlichkeit des Namens Jesu in der rus-
sischen Theologie, Orientalia Christiana Periodica 17 (1951) 321-394.

235 Von der im 14. und 15. Jahrh. aufkommenden volkstiimlichen Verbreitung
der Namen-Jesu-Verehrung (Seuse und Bernhardin von Siena) sind in der Bruder-
Klausen-Tradition kaum Spuren zu finden. Es gibt ja auch eine Art Strapazierung
des «Namens» Vgl. indessen die nichste Anmerkung.

236 DURRER I, 209 (Brief an Bern, Dez. 1482); dhnlich im Brief an Konstanz
(Jan. 1482), DurreRr I, 183. — Zu den GruBformeln Klausens vgl. DURRER I, 63
(Waldheim 1474): Got gebe uch eynen guten seligen morgen ir liebin frunde und ir
liebes volgk; und DURRER I, 86 (von Bonstetten 1478): ‘Gegriifiet seynt ir in gott
allerliepsten vatter und brider’, mit dem er uns nach giter ordnung die hand dett
bietten.

237 U. W. gibt es in der abendldndischen spdtmittelalterlichen Gebetstradition
keine Spuren des orientalischen Jesus-Gebetes. Indessen wire auf den Zusammen-
hang zwischen Jesus-Gebet und dem liturgischen Kyrie eleeson zu verweisen (vgl.



Bruder Klausens gewonlich bet 323

gibt es gewisse Berithrungspunkte zwischen dem Herzens-Gebet und
dem gewonlich bet. Das Herzens-Gebet will Antwort sein auf die Auffor-
derung zu «bestindigem», «nie nachlassendem» Beten (Lk 18, 1; 1 Thess
5, 17) 28, Immer und iiberall, gehend und stehend, sitzend und ruhend
soll es gesprochen werden 23°, Das «immerwdhrende Gebet» ist — dhnlich
wie yoga 2 — ein Mittel, Korper, Seele und Geist zusammenzuhalten,
die auseinanderstrebenden Krifte im Zentrum des Menschen zu sam-
meln, betend an Gott zu binden ?*!. Ein «geheimer Krieg wird gefiihrt
durch die Anrufung Jesu» 242, Das Gebet ist eine «geistliche [pneuma-
tische] Methode [Disziplin], die den Menschen mit Gottes Hilfe frei-
macht von Gedanken und Worten, die von der Leidenschaft einge-
geben ...» und «Reinheit des Herzens» anstrebt 23, — Ahnlich mag der
Eremit im Ranft, der ja bekanntlich — um die Kirche zu erneuern — dem
Geist der Wiistenviter nachstrebte #*, mit seinem gewonlich bet immer-
wihrendes Beten gesucht, um Freiheit und Reinheit des Herzens
gekimpft und ununterbrochen gebittet haben: nim von mir alles das
mich hinteret gegen dir!

ScHULTZE: Untersuchungen [Anm. 229] 323 u. 325) und auf die fiir die Schwestern
in Toéss bezeugte Gewohnheit, kurze, der Liturgie entnommene Gebetstexte 100
und 1000 mal tdglich zu sprechen (vgl. C. GREITH: Die deutsche Mystik im Prediger-
Orden, Freiburg i. Br. 1861, 398-415).

238 Vgl. die 1. Erzdhlung des «russischen Pilgers», ed. MELI (Anm. 229) 5-25,
wo berichtet wird, wie der Pilger, nachdem er in einem Gottesdienst die Lesung
von 1 Thess 5,17 gehort hatte, bei verschiedenen Menschen (Laien und Klerikern)
um Rat nachsucht, wie man «ohne UnterlaB» beten koénne, darauf keine befrie-
digende Antwort erhidlt, bis ein Starez ihn in die Praxis des Herzens-Gebetes
einfithrt.

239 Oft legte der «russische Pilger» an einem Tag mehr als 70 Werst (mehr als
75 km) zuriick und bemerkt dazu: «und dabei spiire ich gar nicht, daB ich gehe, ich
fithle bloB, daB ich bete», 1. Erz., ed. MELI, 24. Nach nur kurzem Schlaf sagt er:
«war mir, als hitte mich das Gebet geweckty, a. a. O., 21.

240 Das Sanskrit-Wort yoga verwandt mit lat. jungere (= verbinden, vereinen,
zusammenfiigen) und jugum (= Joch), bedeutet wortl. « Anschirrung». Fiir einen
Vergleich zwischen « Yoga» und der hesychastischen Praxis des Jesus-Gebetes vgl.
MirceEA ELIADE: Le Yoga, Paris 1954 (Petite Bibliothéque Payot, 120), 70-72 (mit
verschiedenen Texten und Literaturangabe).

241 Dabei wird das Herz des Betenden mit einem «Schifflein», der Geist mit
dem « Ankerseil» und der Name Jesu mit dem «Stein», der den Anker festhdlt» ver-
glichen, Kleine Philokalie, ed. D1eTz, (Anm. 229) 30.

242 Centurie I, 21 (Sinai Hesychius), PG 93, 1488 A.

243 Centurie I, 1, PG 93, 1480-1481. Vgl. dazu auch den Traktat De custodia
cordis des Athos-Ménches NikEPHOROS (Anfang 14. Jahrh., gilt als geistl. Lehrer
des Gregorios Palamas), PG 147, 945-966; dt. Ubers. in: Kl. Philokalie, ed. DIETZ,
121-133.

244 Vgl. B. LavauD: Nicolas de Flue et les Péres du désert, Fribourg 1942.



324 Bruder Klausens gewonlich bet

Die Grundlage des orientalischen Jesus-Gebetes ist die asketische
Tugend der nepsis: Niichternheit, Enthaltsamkeit 245, Niichternheit und
Erfahrung des pneuma gehoren in der (geistlichen) Praxis des immer-
wahrenden Gebetes zusammen 246, Was der Betende anstrebt: daB3 der
Geist komme ins Herz — und aus dem Herzen spreche zu Gott #*7. Des-
halb verlangt das richtige Sprechen des Gebetes ruhiges, diszipliniertes
Atmen, Koordination zwischen Wort, Sprechen, Atmen, Systole und
Diastole des Herzens %*8, Wollte man den Vorgang des dulleren und inne-

245 Vgl. dazu bes. die 200 Spruch-Lehre des Hesychius in: Kl. Philokalie, ed.
Dietrz, 95-114; daraus 108/109: «So erganzen sich geistige Niichternheit und Jesus-
Gebet und unterstiitzen sich gegenseitig. Die vollkommene Wachsamkeit stirkt
das ununterbrochene Gebet, das Gebet vermehrt die vollkommene Wachsamkeit und
geistige Niichternheit.»

246 Un moine de I’Eglise d’Orient: La Priére de Jésus, Chevetogne 1963, 86:
«En pronongant le nom du Sauveur, nous pouvons obtenir une certaine ‘expérience’
(ce mot étant employé avec toutes les réserves qui s’'imposent) de la relation entre
le Fils et I’Esprit.» — In der Philokalie wird bez. des Jesus-Gebetes oft 1 Kor, 12,3:
«Niemand kann sagen: Herr ist Jesus, auBer im Heiligen Geist» zitiert, vgl. z. B.
KI. Philokalie ed. GOUILLARD (Anm. 233), 67; ferner auf Joh 4,24: «Gott ist Geist,
und die ihn anbeten, miissen ihn in Geist und Wahrheit anbeten» verwiesen, z. B.
a.a. 0. 227.

247 Dazu der «russische Pilger» ed. Mer1, 15 (1. Erz.): «leite den Verstand,
das Denken aus dem Kopf ins Herz»; 27 (2. Erz.): « Nach nicht gar zu langer Zeit
fahlte ich endlich, wie das Gebet mir ganz von selbst sozusagen ins Herz {iberzugehen
begann ... Nun hérte ich auf, das Gebet mit den Lippen zu sprechen, und horchte
aufmerksam hin, wie das Herz es sprach ...»

248 Das Atmen ist Grundlage der asiatischen Spiritualitit: «Die Luft webt
das All, der Atem webt den Menschen» (Upanishad, Atharva-Veda); «So du zer-
streut bist, lerne auf den Atem achten!» (Gotama Buddha); « Der Reinen Atem geht
tief und schwer, der Unreinen Atem ist flach und sitzt in der Kehle» (Tschuang-
Tse); «Das Atmen ist die Regel aller Dinge» (persischer Wandspruch); «Schlecht
atmen ist der Tod aller Krafte, gut atmen konzentriert sie» (Jiidisch). — Die nor-
male Atemfrequenz betrigt beim Neugeborenen 40 Atemziige in der Minute, beim
20jahrigen 20, beim 30jahrigen 16. Durch Training kann die Frequenz beim Medi-
tieren bis auf 2 oder nur einen Atemzug in der Minute reduziert werden. Zwischen
Ein- und Ausatmen liegt eine kurze Pause, die in der hesychastischen Methode
kiinstlich ausgedehnt wird, um einen leichten Schmerz im Herzen zu erzeugen (und
dadurch das Herz «spiirbar» zu machen), vgl. dazu die von M. ELIADE: Le Yoga,
Paris 1954, 70-72, angefiithrten Texte. — Die Bedeutung des Atmens fiir das Jesus-
Gebet wird schon in frithen Texten, lange vor der Ausbildung der typisch hesy-
chastischen Theorie und Praxis des Atmens, betont, vgl. z. B. JoHANNES KLIMA-
KOs (t um 649): Klimax tou paradisou, PG 88, 1112 C: «Die Erinnerung Jesu soll
ohne Unterbruch, wie das Atmen, sein; sie soll sich ... mit dem Luftzug, den wir
atmen, vereinen ...» Der «russische Pilger», der einer Uberspitzung der hesychasti-
schen Methode (im Sinne des hatha-Yoga) gegeniiber sehr zuriickhaltend ist, emp-
fiehlt die einfache Koordination von Ein- und Ausatmen mit dem Sprechen von
Anrede und Bitte des Jesus-Gebetes: «... beginne das ganze Jesusgebet gleichzeitig



Bruder Klausens gewonlich bet 325

ren Sprechens nach dem Rhythmus von Ein- und Ausatmen (in- und
ex-spiratio) zum Ausdruck bringen, so wiirde die graphische Darstel-
lung etwa folgendermaflen aussehen:

Herr JESUs Christus
erbarm’ Dich meiner!

Ahnlich mag der in der Praxis der nepsis geiibte einsidel — in Gelas-
senheit (sich Gott iiberlassend) und geistiger, innerer Konzentration —
das kurtz gebettlin gesprochen haben:

O min got ... nim mich mir
vnd gib mich ..... dir!

Ein kriftiges Beten braucht nur wenig Worte. Die kiirzeste, von
Vollkommenen zu sprechende Form des Herzens-Gebetes besteht aus
dem einen Wort: «Jesus!» (Jahwe sei Hilfe! erlose!) 2#9. Von Fort-
geschrittenen wird «Herr Jesus Christus!» gesagt. Die allgemeine, auch
von Anfiangern zu sprechende Fassung lautet: «Herr Jesus Christus
[Sohn Gottes], erbarme dich meiner!» 2°°. Die Urworte des Betens sind
(nach der Cloud of Unknowing, wie wir gesehen haben): «Gott!» und
«Stind!» 1, «Siind!» und eleeson (erbarm’ dich! nimm fort!) beriithren
sich. Klausens Gebet ist eine Art Explizierung dieser Grundworte:
nim was hinteret (Stinde)! — gib was fiirderet (Glaube — Gnade)! — nim
mich mir (Eigenliebe)! — vnd gib mich dir (agape)! — O min got! — vnd
min her!

mit dem Atem ins Herz einzufithren und es wieder herauszuholen, wie es die Vater
lehrten, das heiB3t, sprich oder denke, wenn du die Luft einatmest: ‘Herr Jesus
Christus’, und wenn du sie ausatmest: ‘erbarme dich meiner!’», ed. MEL1, 127; in
den Uberlegungen zur « Erhabenheit des Jesusgebetes» heiBt es: «im ersten [Teil],
das hei3t mit den Worten: ‘Herr Jesus Christus, Sohn Gottes’ — fithrt es [das Gebet]
die Vernunft in die Geschichte des Lebens Jesu ein ... wihrend im zweiten Teil,
das hei3t mit den Worten ‘erbarme dich iiber mich Siinder’, die Geschichte unserer
Ohnmacht und Siindhaftigkeit dargestellt ist», ed. JuNGcLAUSSEN, 160; bez. der
Koordination mit dem Herzschlag heifit es: « Beim ersten Schlag sprich oder denke:
‘Herr’, beim zweiten: ‘Jesus’, beim dritten: ‘Christus’, beim vierten: ‘erbarm Dich’,
beim fiinften: ‘meiner’», ed. MeL1, 127 (dasselbe S. 27).

249 Vgl. Kl. Philokalie, ed. GouiLLAarD, 221 (Kallistos und Jgnatios Xantho-
pulos).

2350 A.a. O.

251 Vgl. Anm. 162 u. 163.



326 Bruder Klausens gewonlich bet

Der Typos des kurtz gebettlin

So kénnen wir nun — nach dem Vergleich mit benachbarten Gebets-
formen - die Eigenart von Klausens gebettlin etwas ndher bestimmen.
Hinweise dazu bieten die von der Klausen-Tradition herausgebildeten
Epiteta: kurtz, gar treflich, krdfftig, taglich, gewonlich, anddchtig, hochste
Vollkommenheit einschliefendes Gebet.

(@) kurtz: — Kurz ist das gebettlin im Vergleich mit dem «GroBen
Gebet», dem «Paternoster-Psalter» und dem gleichzeitig aufkommenden
«Rosenkranz». Doch geht es nicht um ein «Namen-Gebet», ein Ein-Wort-
Gebet, um ein mantra. Sitze werden gebildet, mit gleichmaBigem Rhyth-
mus und Endreim. Das Ganze ist ein «Reimgebet» 52 mit 3 Versen, 6
Zeilen und 42 Wortern (Fassung IT hat nur 27 Woérter). Was besonders
hervorsticht (und wohl auch mnemotechnische Bedeutung hat), sind der
sparsame Umgang mit einfachen Grundwortern der Umgangssprache
und der strenge Bau durch Verklammerung von Wort- und Satzpaa-
ren: nemen — geben, hinteven — filrderen, mir — dir (dazu die Doppelanrede:
got — her).

(b) gar treflich: — Das gebettlin spricht den Menschen an in seiner
Situation vor Gott und bringt die Sprachlichkeit dieser Situation als
Rede zu Gott zum Ausdruck. Das Sein-vor-Gott beruht auf der Moglich-
keit von «geben» und «nehmen» — und auf dem Bewegt-sein bzw. Bewegt-
werden zu Gott und dem Abgewendet-sein bzw. Abgewendet-werden
von Siinde. Das Bedeutsame liegt nun darin, da die naheliegenden,
traditionellen Substantiva «Gnade» und «Siinde» durch Verbalmeta-
phern — die bekanntlich die wichtigsten und kraftvollsten sind 233 — er-
setzt werden: «Siinde» durch himteren = «nach hinten bringen» bzw.
«behindert sein», «Gnade» durch fiirderen = «nach vorne bringen» bzw.
fiir Zukunft und Wandlung «offen sein». Die Kernformel wird durch
zwei pronominale Syntagmen gebildet: mich mir, was fiir «Selbst» oder
«Eigenliebe» steht, und mich dir, was fiir «Gemeinschaft» und «Teil-

252 DURRERS Bezeichnung «StoBgebet» (II, 816) ist irrefithrend. Eine Art
StoBgebet ist das dritte, als Ein anders Gebett iiberschriebene Gebet (II, 836):
Gott verleyhe uns ein selige Stundt, zu leben und stevben, durch Jesum Christum unseven
Herren. Amen.

253 Dynamischer als die Nominalmetaphern, die zur Bildung von abstrakten
Begriffen neigen, vgl. BRuno SNeLL: Gleichnis, Vergleich, Metapher, Analogie, in
Snell: Die Entdeckung des Geistes, Studien zur Entstehung des europdischen Den-
kens bei den Griechen, Gé6ttingen 19754, 178-204.



Bruder Klausens gewonlich bet 327

nahme» steht. Die plastisch-konkrete Sprache des Gebetes verbindet den
Betenden mit Gott und gibt ihm die Mdéglichkeit, die in vielen sich wan-
delnden Situationen zufallende (sich um Lebensgewdhrung und Lebens-
gefihrdung drehende) Grunderfahrung menschlichen Befindens konkret
als Gebetssituation bzw. als Rede zu Gott zu artikulieren.

(c) krafftig: — Kriftig sind die einfachen Worte des Gebetes, zu ele-
mentaren Gebetsaussagen verbunden. Die Sprechintention bzw. -hand-
lung ist «bitten», «instindig bitten», durch drei aufeinander bezogene,
eng ineinander verflochtene Bitten. Der Sprechakt will Antwort auf
Hoéren sein, «sprechen» aufgrund von «<angesprochen sein». Die Kraft
kommt weder vom Sprechenden noch vom Sprechen allein, sondern von
der Botschaft, die dem Gebet zugrunde liegt, den Sprechenden und sein
Sprechen bewegt und zugleich pragt: nim/ — «weil Du gesagt hast: ver-
liere dich!», gib! — «weil Du gesagt hast: komm und schau!» Das mysti-
sche Gebet ist ein Glaubensgebet, setzt Horen auf Gottes Wort voraus.
Als Glaubender spricht der Betende, in entscheidenden Lebensfragen der
Wahrheit der Guten Nachricht vertrauend, sich aus und 148t die Heils-
botschaft — von Gott zu Mensch, vom «Gott mit uns» — konkrete
Lebenswirklichkeit werden.

Klausens gewonlich bet, aus langer Erfahrung hervorgegangen und
Spuren dieser Erfahrung an sich tragend, ist eine auf einfachste Form
gebrachte Gebetsanweisung zu konkreter Gottes- und Lebenserfahrung.
«Einfach» und «wiederholbar» ist das Gebet.

Auswirkung

Fiir die Verbreitung und geschichtliche Auswirkung des Gebetes
verweisen wir auf die umfangreiche Nachforschung «Die Uberlieferung
des Bruder-Klausen-Gebetes» von AMSCHWAND %34, der — als Fortsetzung
zur grundlegenden Erhebung des handschriftlichen Befundes durch
RuH - zahlreiche Dokumente vom 16. Jahrh. bis in die Gegenwart hin-
ein gesammelt, gesichtet und kommentiert hat. Die folgenden Bemer-
kungen setzen Amschwands Studie voraus, mdchten das eine oder andere
etwas hervorheben und haben nur wenig Ergidnzendes beizufiigen.

Die erste Frage in diesem Zusammenhang: In welcher Gestalt wurde
das Reimgebet weiteriiberliefert? Seit Witwyler (1571) und Kanisius

25¢ RUPERT AMSCHWAND: Die Uberlieferung des Bruder-Klausen-Gebetes,
Obwaldner Geschichtsblatter, Heft 12, Sarnen 1974, 71-95.



328 Bruder Klausens gewonlich bet

(1585/86) dominiert (in der gedruckten Verbreitung) Fassung II 2. Im
17. und 18. Jahrh. taucht voriibergehend eine weitere Gestalt, von Am-
schwand Fassung III genannt, auf, welche das Vokabular von II iiber-
nimmt, die Reimpaare jedoch, im Vergleich zu I, in der Reihenfolge
3 — 2 - 1 anordnet 2%, Das erste Mal erscheint die heute iibliche Form
— Anordnung der Verspaare nach II (im Vergleich zu I, 2 — 3 — 1) und
Wortung in Anlehnung an I — bei Benno Lussy 1732 %7. Durchgesetzt
hat sich im Laufe der Jahrhunderte nur die Reihenfolge der Bitten nach
der spiteren (nicht «urspriinglichen») Fassung II, bez. des Wortlautes
ist man zur «originalen» Fassung I (mit leichter Modernisierung der
Sprache und Verinderung in der Anrede) zuriickgekehrt.

Auf das Echo, welches Klausens tédglich Gebet in der deutschen
Barock-Dichtung gefunden, hat uns in freundlicher Weise Prof. Max
WEHRLIin Ziirich aufmerksam gemacht 258, Als erstes Zeugnis sei das im
reinen Opitzschen Versstil redigierte, mit « Gebet» tiberschriebene Gedicht
von JoHANN HEERMANN (1585-1647), dem streng orthodox-lutherischen
Pfarrer und Liederdichter aus Raudten (Schlesien) 259, angefiihrt:

Ich bitte dich, o Gott, nimm alles weg von mir,

Was du nicht bist und was mich wenden kann von dir;
Gib mir, dap ich zu dir mich herzlich kRonne neigen,

Und endlich nimm mich mir und gib mich dir zu eigen 2.

Zweifellos hat Heermann Bruder Klausens Gebet gekannt. Sein
Gedicht ist eine Paraphrase zu Fassung IT ?6!; nur wenige Worte werden
(erlauternd) zugefiigt, fast alle charakteristischen Elemente (mit Aus-

255 Vgl. Text zu Anm. 22.
256 Vgl. AMSCHWAND, 76-78.
257 AmMscHWAND, 80. Der Text lautet:

0! mein Gott und mein Herr, nimme von mir,
was mich hindevet zu div.

0! mein Gott und mein Hery, gibe mir,
was mich fordevet zu div.

0! mein Gott und mein Hery, nimme mich villig miv
und gibe mich villig div.

258 Wir zitieren im folgenden nach Max WEeHRLI: Deutsche Barocklyrik,
Zirich 1977 (Manesse Bibliothek der Weltliteratur).

259 Vgl. RGG?3 II [1959] 113 1.

260 WeHRLI: Barocklyrik, 241.

261 Moglicherweise hatte Heermann den Text aus dem deutschen «Psalter
Davids» des Lutheraners Cyriacus Spangenberg 1563, wo Briider Niclausen gebetitt
(in Fassung II) hinter Ps. 103 steht, vgl. Run a. a. O. (Anm. 18), 563.



Bruder Klausens gewonlich bet 329

nahme des durch den Reim auf «eigen» bedingten «neigen», an Stelle
von «kehren») beibehalten.

Aus dem Jahr 1620 sei die von Amschwand zitierte, etwas klischee-
hafte Abwandlung des Gebetes (der ebenfalls Fassung II zugrunde liegt)
aus der Hand des Schwenckfeldischen Liederdichters DANIEL SUDER-
MANN (1550-1631) aufgefiihrt:

O Herr Gott, nim hinweg von mir
Die Siind, so mich abwend von dir.
Vnd gib den Geist von tag zu tag,
Der mich zu dir einfiihren mag.
Herr, nim du mich mir in der Zeit
Vnd gib mich dir zur Ewigkeit 262,

Héufig sind in der hohen geistlichen Barocklyrik Anklinge an die
mystische Enteignungsbitte «nimm mich mir!» — die susonische Kern-
formel von Klausens Gebet — zu finden. So z. B. im Gedicht «Gedanken
iiber die Zeit» von PAUL FLEMING (1609-47):

Ach daf doch jene Zeit, die ohne Zeit ist, kame
Und uns aus dieser Zeit in thre Zeiten nihme,
Und aus uns selbst uns, daf wir ... 263,

Oder im Sinnspruch von DANIEL CzZEPKO (1605-60):

Mensch, scheide dich von dir und lern 1m Leben sterben,
So kannst du durch den Tod dein Heil ohn Tod erwerben 264,

SchlieBlich bietet der édlteste Druck des berithmten Liedes «O Haupt
voll Blut und Wunden» von PAUL GERHARDT (1607-76) in der 9. Strophe
folgende, vom iiblichen Text abweichende (umstrittene) Variante:

Wenn ich einmal soll scheiden,
So scheide mich von mir 265,

Die drei letzten Zeugnisse konnten sich wohl direkt auf Seuses
Formel im «Biichlein der ewigen Weisheit» beziehen, zusammen aber

262 AMscHWAND, 80. Der Text steht auf einem Flugblatt, das ein Kupferstich-
Portriat Klausens von Jacob von der Heyden aufweist und um 1620 in StraBburg
gedruckt wurde.

263 WEHRLI: Barocklyrik, 64.

26+ A.a. O, 242

265 Mitteilung von Wehrli.



330 Bruder Klausens gewonlich bet

mit dem «Gebet» von Heermann ist ein EinfluB von Klausens Gebet
nicht auszuschlieBen. Von den fiinf angefithrten Dichtern sind vier evan-
gelisch-lutherische Christen, zwei Theologen, Prediger und Seelsorger.
Schon bei der Besprechung der frithen Drucke konnten wir darauf hin-
weisen, daB3 das fdglich gebeth besonders von reformatorisch gesinnten
Autoren (Frank 1531, Flugblatt um 1540, Stumpff 1546 etc.) tradiert und
ediert wurde. Die Ziircher Gedenkmiinze von 1550 trigt die Inschrift:
HERR NIM MICH MIR UND GIB MICH GANTZ ZV EIGEN DIR %66, War also
Klausens gewonlich bet ein besonders von evangelischen Christen gehegtes
und mit Verehrung fiir den Einsiedler gepflegtes Gebet?

Die Verbreitung des gebettlin im katholischen Raum scheint spiter
einzusetzen 27, Als wichtigste Autoren sind im 16. Jahrh. Witwyler und
Petrus Kanisius, im 17. Jahrh. Joachim Eichorn und Petrus Hugo zu
nennen 2%, Auch hier wird vorwiegend Fassung II iiberliefert. Die sicher
nicht urspriingliche Anordnung der Bitten fithrt bei katholischen Au-
toren bald zur Interpretation des Gebetsinhaltes nach der altiiberliefer-
ten mystagogischen «Drei-Wege-Lehre». Das erste Mal geschah dies u. W.
1614 durch die lateinische Paraphrase zu Fassung 11 des Lungerer Pfarrers
Balthasar Furrer, in jambischem VersmafB (mit Dactylus am SchluB):

Cor meum purga, Domine,
Exstirpa quaequae noxia.
Virtutum plantas insere,
Da cuncta ad te trahentia.
Meipsum mihy surripe
Tibique totum mancipa %°,

Am Bruder-Klausen- Jubilaum 1787 erklart der Luzerner Jesuit und
spdtere bischofliche Kommissar Karl Krauer in seiner Predigt in Sach-
seln das Gebet nach den «drei Wegstrecken» religioser Erfahrung des

266 DyrrER 11, 1025.

267 Nach P. Ochsenbein ist Klausens Gebet in schweizerischen Hss. nur spir-
lich und spéat bezeugt, vgl. Liste der Hss. Anm. 20.

268 AMSCHWAND, 76. Zum ehemaligen Lutheraner Eichorn aus der Pfalz vgl.
Durrer II, 968-984; 968: «Die Tidtigkeit Johann Joachim Eichorns bedeutet
einen Markstein in der Bruderklausen-Biographie; sie setzt der volkstiimlichen
Legendenbildung ein Ziel. Seine Biicher erhalten autoritiren Charakter und bleiben
die unverriickbare Grundlage aller spateren Publikationen.» Zum Luzerner Jesuiten
Petrus Hugo (Hug) vgl. DURRER 11, 984.

269 AMSCHWAND, a. a. O. Der Text findet sich am SchluB3 der Rorschacher Aus-
gabe 1614 von Joachim Eichorns deutscher Bruder-Klausen-Biographie «Geistli-
cher Cometstern der EidgnoBschafty.



Bruder Klausens gewonlich bet 331

Christen 27, Ahnlich kommentiert der gelehrte Domdekan und spitere
Bischof von St. Gallen KARL JoHANN GREITH 1858 — am Vorabend des
Kulturkampfes — den Obwaldner Bauern in volksnaher Rhetorik das
Gebet: «Auf dieser ansteigenden Bahn tritt er [Bruder Klaus] auf die
erste Stufe dieses hoheren Lebens in der reinigenden Zucht ein, die er ...
in seinem erhebenden Gebete mit den Worten ausdriickt: O Herr, nimm
von mir, was mich scheidet von Dir! Er besteigt muthig die zweite Stufe
in der gotteinigenden Bewegung, sie ist mit den Worten angedeutet:
O Herr! gieb mir, was mich vereiniget mit Dir! Er erschwingt sich auf den
Fliigeln der Liebe bis zur dritten und hoéchsten Stufe des Gott schauen-
den Lebens, auf welcher er sein ganzes Selbst Gott zum Opfer darbringt,
dafiir aber Gott selbsten als das hochste Gut fiir sich zuriickerhidlt. O
Herr! mimm mich mir und gieb mich ganz zu eigen Dir!y 271

Das Bruder-Klausen-Gebet heute

Klausens kurzes Bittgebet ist auch heute weitverbreitet. Der Text
ist in zahlreichen Gebetbiichern zu finden, auf nicht iiberschaubaren
losen Blattern und «Bildchen» abgedruckt. Das Gebet wird in Gemein-
schaft gesprochen und gesungen 72, von Einzelnen personlich meditiert,
als wieder und wieder zu sagender Gebetstext praktiziert. Nicht nur
«kirchlich» Gesinnte und nicht nur Christen haben es sich zu eigen
gemacht. Der Titel lautet meistens «Bruder-Klausen-Gebet», womit
nicht «Autorschaft» insinuiert, sondern blo das hdufige und habituelle
Sprechen dieses Gebetes durch den Obwaldner Mystiker angedeutet wird.

Im folgenden der Text nach dem in vielfacher Auflage edierten
Biichlein « Jugend vor Gott» 273, mit einer kleinen Zufiigung nach dem
«Kirchengesangbuch» der schweizerischen Diézesen:

270 AMSCHWAND, a.a. 0., 75 u. 92, Anm. 26 mit weiteren Hinweisen auf Pre-
digten iiber das Gebet anldfllich von Bruder-Klausen-Feiern.

211 C. GrREITH: Der selige Niklaus von der Flih, ein wahrer Freund Gottes
und des Vaterlandes, Sein Wort und Vorbild fiir die Gegenwart, Festrede gehalten
den 21. Mirz zu Sachseln in Obwalden, Luzern (Ridber) 1858, 12. Der Text des Gebe-
tes scheint eine subjektive Adaptation von Greith zu sein, man beachte das aus der
Baroklyrik bekannte «was mich scheidet von dir» an Stelle von «was mich hindert» —
oder «wendt» — «von dir».

2712 Vgl. Kirchengesangbuch, Katholisches Gesang- und Gebetbuch der
Schweiz, hrg. im Auftrag der Schweizerischen Bischéfe, Einsiedeln 1966, 677 f. Die
Originalmelodie stammt von J. G. Scheel (1941). Das «Lied» steht im III. Teil
«Christus und sein Reich», im Abschnitt « Vertrauen und Bitte».

213 ALrFoNso PEREIRA: Jugend vor Gott, Gedanken und Gebete, Kevelaer
0. J. [um 1960], Ausg. 61.-90. Tausend, 377.



332 Bruder Klausens gewonlich bet

Mein Herr und mein Gott,
nimm alles von mir,
was mich hindert zu dir!

Mein Herr und mein Gott,
gib alles mir,
was mich fordert zu dir!

Mein Herr und mein Gott,
o0 nimm mich mir
und gib mich ganz zu eigen dir!

Aus dem spiatmittelalterlichen « Vierheber» ist also ein «Zweiheber»
geworden, mit Ausnahme der letzten Zeile der letzten Strophe mit finaler
Verdoppelung der Hebungen zu vier (und Hauptakzent auf «ganz»!) 274,

Die Anordnung der Bitten entspricht der spiteren Fassung II, die
sich in diesem Punkt als stirker erwiesen, der Wortlaut der Bitten hin-
gegen der fritheren Fassung I (mit verdnderter Wortstellung). Alle cha-
rakteristischen Elemente der «urspriinglichen» Fassung I sind gewahrt:
das grundlegende «mir»«dir»-Schema (susonisch); die Verkoppelung der
Verba «nehmen» — «geben» (susonisch), «hindern» — «férdern» (Klaus) 275,
die akzentuierenden Qualifikatoren «alles» und «ganz» (die in der spiteren
Fassung II fehlen). Die elliptische Wendung «was mich hindert zx dir»
(als Ersatz fiir das «hinteret gegen dir») entspricht kaum heutigem Sprach-
empfinden, trigt deutlich die Spur besonderer Gebets-sprach-tradition
und wire ohne historische Referenz (zu Klaus) kaum als «selbstverstind-
liches» Sprachgebilde artikulierbar. Zu ergidnzen wire: was mich hindert,
zu dir «zu kommen», (durch deine Gnade) «zu gelangen»!

274+ Die Notation wiirde folgendermaBen aussehen:

Xx £ x x % 2
X X x x X 2
X X X x x X% 2
X X x x X 2
X £ x X 2
X X %X x x X% 2
X X x b4 2
X X x X 2
X X x X x X x % 4

275 Im «Kirchengesangbuch» (zit. Anm. 258) steht fiir «férdert» «fithrety,
was eine Verschlimmbesserung darstellt, keinen Anhalt in der Uberlieferung hat
und die so typische Wortpaarung «hindern» — «férdern» (vgl. Anm. 106) zerstért.



Bruder Klausens gewonlich bet 333

Zwei Verdanderungen sind in der Anrede eingetreten: Das Anfangs-
«O» wurde fallengelassen, die Reihenfolge «mein Gott», «mein Herr»
nach biblischem Vorbild (bes. Joh 20, 28) umgestellt. Gegeniiber der
schwachen Anrede in Fassung II «O Herr» hat sich die volle biblische
Artikulierung ?76 durchgesetzt: « Mein Herr und mein Gott» (adonaj
elohaj)!

Vor der SchluBbitte (in der 3. Strophe) wird ein «o» eingefiigt, wie
wir es im «Kirchengesangbuch» (wohl aus klang- und gesanglichen
Griinden) gefunden haben. Es mag der Verbesserung des Rhythmus die-
nen und zugleich das Gewicht der (urspriinglich am Anfang stehenden)
zentralen mystischen Wandlungsbitte — nicht «ich mir», sondern «Dir
zu eigen!» — sinnvoll apostrophieren.

Postskriptum

Wir leben in einer «gebetsarmen Zeit» ?77. Ebeling spricht von
«Gebetslosigkeit» und von einem «Gebetskollaps» in der Moderne 278,
Gebetskrise und Gebetsverlegenheit werden auch und vor allem jene
heute eingestehen, welche suchen und an der Notwendigkeit des Betens
keine grundsitzlichen Zweifel haben 279,

Grundlegend und richtunggebend fiir das Beten im Sinne Jesu ist
das «Vater unser». An diesen Worten hat sich das christliche Beten stets
zu priifen und zu erneuern 28, Auch beten die Christen aller Konfes-
sionen bis heute im Geiste Jesu die «Psalmen». Diese sind eine vorziig-

276 Vgl. Anm. 110.

277 So H. BacuT: Das « Jesus-Gebet», Geist u. Leben 24 (1951) 327.

278 G, EBELING: Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tiibingen 1979, 196
u. 214.

279 EBELING beginnt seinen Artikel «Das Gebet» (ZThK 70, 1973, 206-225)
mit den Worten: «Uber das Beten zu reden, fillt schwer» (206) und schlieBt: « Das
Ziel meiner Ausfithrungen wire erreicht, wenn das Aufmerken auf die Sache des
Betens die Schwierigkeit des Redens dariiber vergessen lieBe» (225). — Zur neueren
theol. Lit. zum Thema Gebet vgl. W. BERNET: Gebet, Mit einem Streitgesprich
zwischen E. Lange und dem Autor, Stuttgart 1970 (Themen der Theologie, 6);
F. ULricH: Gebet als geschopflicher Grundakt, Einsiedeln 1973 (Beten heute, 3).

280 Die neuere Exegese sieht in den beiden Uberlieferungen des « Vater unsers»
Lk 11, 24 und Mt 6, 9-13 weniger einen fixierten normativen Text als eine exem-
plarische modellhafte Gebetsanweisung Jesu an seine Jiinger: Wenn ihr betet, so
bittet, sprecht etwa so ..., in diesem Sinn ..., nach diesen Intentionen ...! De facto
resiimieren die 4, 5, 6 oder 7 Bitten die Grundanliegen der Reich-Gottes-Verkiindi-
gung Jesu. Zur Urfassung des « Abba-Gebetes» vgl. J. JEREMIAS: Neutestamentliche
Theologie I, Die Verkiindigung Jesu, Giitersloh 1971, 191-196.

22



334 Bruder Klausens gewonlich bet

liche Schule des Betens aus dem Glauben #!. Doch mogen auch weitere
Gebetsformen ihre Berechtigung haben, besonders wenn sie biblisches
Gedankengut aufnehmen, weitertragen, konkretisieren und den Beten-
den unter die Botschaft Jesu stellen. Vermag vielleicht hier das Gebet
Bruder Klausens dem heutigen Menschen — in seiner Armut und Not -
bescheidene und niitzliche Anweisung zu geben?

Als Laiengebet — und gewissermaBen als Ersatz fiir das Stunden-
und Psalmengebt — wird oft der «Rosenkranz» genannt. Die Geschichte
seiner Verbreitung ist eindrucksvoll. Im Zentrum steht die Betrachtung
der «Leben-Jesu-Geheimnisse». Dagegen ist kaum etwas einzuwenden.
Was indessen bei der heute iiblichen Form des Rosenkranzgebetes pro-
blematisch erscheint, ist die typisch spatmittelalterliche Haufung von
«Pater» und «Ave». Die Verbindung des mentalen Meditierens und des
gleichzeitig labialen Rezitierens dieser Gebete macht dem heutigen
Menschen nicht nur aus psychologischen Griinden Schwierigkeit 282, An-
ders die drei kurzen Sdtze des Bruder-Klausen-Gebetes. Sie fassen in all-
gemeinverstindlicher Sprache zentrale biblische Gebetsinhalte zusam-
men und erlauben dem sonst so zerrissenen Menschen, Denken, Sprechen,
Wollen und Handeln — in der Form einer Bitte — zu verbindlicher Einheit
zu bringen.

Nicht selten wird mit dem Rosenkranz das «Jesus-Gebet» vergli-
chen 283, An Beriihrungspunkten fehlt es nicht, besonders wenn man
— wie der «russische Pilger» — die sechs Worte als Kurzformel des Evan-
geliums versteht 2%, Die an den «Herrn Jesus Christus» gerichtete Bitte

281 ANDRE CHOURAQUI nennt die Psalmen «cent cinquante miroirs de nos
révoltes et de nos infidélités, de nos agonies et de nos résurrections. Davantage
qu’un livre, un étre vivant qui parle ...», Le Cantique des Cantiques suivi des Psau-
mes, Paris 1970. 83 («Liminaires» sur les psaumes).

282 Mit diesen kritischen Bemerkungen méchten wir das schlichte Beten des
Rosenkranzes nicht als etwas « Veraltetes» ablehnen. In gewissen Situationen - z. B.
vor Toten oder in besonders dringenden Anliegen — mag das litaneiartige Repetieren
der «Oratio dominica» und der «Salutatio dominica» (vgl. dazu A. HEINzZ: ... die
Anfinge des Rosenkranzes, Anal. Cist. 33, 1977, 290) einem echten Bediirfnis nach
betender Uberwindung schwerer Erschiitterung entsprechen. Was wir mit den
angestellten Uberlegungen andeuten wollten, ist nur die Ansicht, daB der Rosen-
kranz in der heute iiblichen — bestimmt nicht invariablen — Form nicht als allge-
meines «Antidotum» gegen die Gebetsapathie des modernen Menschen hingestellt
werden kann.

283 So z. B. R. ScueRcHEL: Der Rosenkranz — das Jesusgebet des Westens,
Diss. Theol. Fak. Trier 1977, zit. v. A. HEiNz, a. a. O., 265, Anm. 14.

28+ Erzdhlungen eines russischen Pilgers, 2. Erz., Ausg. MELI, Luzern 1944,
38: «Beide — das Evangelium und das Jesusgebet — sind ein und dasselbe ..., denn



Bruder Klausens gewonlich bet 335

«erbarme dich meiner!» bringt Alpha und Omega christlicher Gebets-
intention zur Sprache. « Barmherzigkeit» indessen ist ein Wort, das dem
modernen Menschen aus vielfachen Griinden kaum mehr selbstverstind-
lich klingt. Was damit gemeint ist, wird im Bruder-Klausen-Gebet expli-
ziert durch das umgangssprachliche «nehmen» und «geben». So bietet
das kurze Bittgebet praktische Verstehenshilfe zu jenem zentralen Got-
tesattribut, welches «Sprechen zu Gott» als sinnvolles Sprechen mdéglich
und als Antwort auf Gottes Gnadenangebot zum Empfang dieser Gnade
notwendig macht.

Ein Einwand darf nicht {ibergangen werden. Ist Klausens Gebet
—so wird man fragen — nicht ein zu sehr auf den Betenden konzentriertes
Gebet? Welchen Stellenwert haben «mich» und «mir»? Wo bleiben die
Welt und vor allem die «Briider»? Im Blick auf das Jesus-Gebet bzw.
das «erbarme dich meiner !» sagt der «russische Pilger»: «Das geistige
Werben [das innere Gebet] ... und das beschauliche Wissen ... diirfen
uns nicht ausschlieBlich um unseretwillen beschiftigen ...» In allem ist
der «allgemeine Nutzen» zu suchen. «Ein Bruder, dem ein anderer
hilft, ist wie eine hohe, feste Stadt. Allerdings mull man in solchen Fillen
ehrgeizigen Gefiihlen nach Kriften widerstehen und darauf achten, da3
der Samen der gottlichen Lehre nicht in den Wind gestreut werde» 285,

Klaus war Politiker und Mystiker zugleich. Als Einsiedler hat er
mehr gewirkt als in der Zeit, da er &ffentliche Amter bekleidet. Sein
Gebet steht auf der Hohe echter Mystik, welche nicht das Eigene sucht,
sondern das Heil der anderen 2%¢, Diese Ausrichtung erhebt hohe Anfor-
derungen an den Beter. Eintreten «fiir» setzt Befreitsein « von» voraus.
«Nimm von mir!» steht in dieser Perspektive (des mystischen Betens)
an erster, «gib auch mir!» an zweiter Stelle. «O nimm mich mir!» schlieBt
die Bereitschaft ein, sich um des Heils der vielen willen zu «verlieren » und
Einigung mit dem «einenden Ein» nur in Enteignung zu erfahren, zu
«gewinneny.

der gottliche Name Jesu Christi schlieBt alle evangelischen Wahrheiten in sich ein.
Die heiligen Viter sagen, es sei eine Zusammenfassung des ganzen Evangeliums»;
Anhang «Die Uberlegenheit und Erhabenheit des Jesusgebetes», Ausg. JUNGCLAUS-
sEN, Freiburg i. Br. 1974, 160: «... mit den Worten: Herr Jesus Christus, Sohn
Gottes — fihrt es die Vernunft in die Geschichte des Lebens Jesu Christi ein ...,
bringt das ganze Evangelium auf eine kurze Formel, wihrend im zweiten Teil,
das heiBt mit den Worten: erbarme dich iiber mich Siinder, die Geschichte unserer
Ohnmacht und Siindhaftigkeit dargestellt ist.»

285 2. Erz., Ausg. MELI1, 711.

286 Vgl. in bibl. Tradition z. B. Ex 32, 32 (Mose); Rém 9, 3 (Paulus); Mk 14,
36 (Jesus); u. Gal 3, 13 (Jesus ist katara hyper hemon geworden).



	Bruder Klausens gewohnlich bet

