
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 2-3

Artikel: Bruder Klausens gewohnlich bet

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Bruder Klausens gewonlich bet

Damit etwas religiöse Bedeutung gewinnt,
sind nur zwei Bedingungen nötig:
Es muß einfach und wiederholbar sein.

K. Dürkheim

Was an des sâlligen brûder Clausen Gestalt fasziniert, ist die Kraft
des Einfachen, Ursprünglichen, Unkomplizierten, - auch und gerade in
einer aufwühlenden Zeit. Der Klarheit seines mystischen Zeugnisses
entspricht die Nüchternheit seiner Askese. Als Mittel geistiger Wachsamkeit

wählt der rusticus 1 vornehmlich zwei: Fasten und Beten. Es ist, als

ob angesichts der mannigfachen Verirrungen einer zur Neige kommenden

Epoche der getrûwe brûder mit Leib und Seele für die Wahrheit des einen
biblischen Wortes eintreten wollte: «Diese Art [böser Geister] fährt nicht
aus, es sei denn durch Gebet und Fasten» 2.

Erstaunlich geringe Schwierigkeiten scheint Claß das Fasten bereitet

zu haben 3. Bald wurde es ihm zur «zweiten Natur». Anders die Er-

1 Robert Durrer: Bruder Klaus, Die ältesten Quellen..., Samen 1917-21,
Bd. I, 441 u. 443 (Gundelfingen). - Vgl. dazu auch den Beginn der «Confessio» des
hl. Patricius: «Ego... rusticissimus et minimus omnium... et contemptibilissimus
apud plurimos ...», SC 249, 70 u. den Kommentar zu dieser Stelle bei Ludwig
Bieler: The Life and the Legend of St. Patrick, Dublin/London 1949, 49.

2 Mt 17, 21 ; Mk 9, 29 gr. Var. u. Vg. - Fasten und Gebet gehören, zusammen
mit den Werken der Barmherzigkeit (eleemosyne), zu den grundlegenden atl.
Bußübungen; vgl. dazu (in ntl. Sicht) Mt 6, 1-18.

3 Zu den Anfängen s. Durrer I, 462 (Erni Rorer), 464 (Erni an der Halden),
468 (Sohn Hans), 352 (Trithemius).

18



270 Bruder Klausens gewonlich bet

fahrungen mit dem Gebet. Er spricht von einer «reinigenden Feile», einem
«antreibenden Sporn» und einer «schweren Versuchung», die ihn
bedrängte 4. Erst nachdem sein geistlicher Freund, Heimo am Grund,
ihm die Anweisung erteilt, vom «Leiden Jesu» her betrachtend das

Gebet zu ordnen und zu gestalten, begann er «für seine Armut» - wie er
beteuert - «Fortschritte zu machen» 5. Eine weitere grundlegende Stütze
seines Betens war zweifellos das «Gebet des Herrn»6. So führt von der

Leidensbetrachtung zum Vaterunser, bzw. zur Eucharistie7, eine für den

Obwaldner Klausner charakteristische Linie altchristlicher Gebetsüberlieferung.

Doch geht es im folgenden nicht um diese weiten Zusammenhänge.

Wir beschränken uns auf den wohl einfachsten Text, das kurtz
und gar trefflich gehettlin der Quellen, das «bekannte und einzig populär
gewordene», wie Durrer sagt8, das nach der heute üblichen Form mit
den Worten beginnt : « Mein Herr und mein Gott, nimm alles von mir ...».

4 Dürrer I, 39 (Prediger).
5 A. a. O., 40.
6 Vgl. Durrer II, 788 (Witwyler), 834f. (Vaterunser-Betrachtungen nach

Kanisius). - Nach später, volkstümlicher, doch manifesterweise unevangelische
Praktiken denunzierender (vgl. Mt 6, 7 : «Wenn ihr betet, so sollt ihr nicht viele
Worte machen ...») Obwaldner Überlieferung soll Klaus auf seinem Rückweg von
Liestal in die Heimat «ein einziges Vaterunser betrachtend gebetet» haben «und
sei noch nicht zu Ende gewesen, als er im Ranfte angekommen war » (G. Sigrist :

Bruder Klaus Luzern 1843, 50). Dasselbe wird auch von seinem Gang von Flüeli
nach Sachsein (J. Ming: Der selige Bruder Nikolaus Luzern 1861, 243) und
von den letzten zwei Wegstunden der Wallfahrt nach Einsiedeln erzählt (J. J. von
Ah: Des seligen Einsiedlers Nikolaus Einsiedeln 18972, 118f.). - Gegen das Viele-
Worte-machen wird in einem Reformationslibell an das Konzil von Trient der
Grundsatz statuiert:

Melior est quinque psalmorum decantatio
cum cordis puritate ac serenitate et hilaritate spirituali
quam totius modulatio psalterii
cum cordis anxietate atque tristitia.

Vgl. dazu Balthasar Fischer: Ein Leitwort zur Brevierreform aus dem
Reformationslibell Kaiser Ferdinands I. vom Jahre 1562, in: L. Lenhart [Hrg.]:
Universitas, Dienst an Wahrheit und Leben, Festschrift für Bischof Dr. Albert
Stohr, Bd. I, Mainz 1960, 436-440 (der Grundsatz geht zurück auf Johannes
Kassian). In demselben Sinne ist in der Regula S. Benedicti, XX (De reverentia ora-
tionis), 3-4 (SC 182, 536) zu lesen:

Et non in multiloquio, sed in puritate cordis et compunctione lacrimarum nos
exaudiri sciamus.
Et ideo brevis debet esse et pura oratio

7 Durrer I, 363: wann inn einem ieden brot ist verborgen die genad gottes

(Pilgertraktat).
8 Durrer II, 816.



Bruder Klausens gewonlich bet 271

Zunächst sei die Bedeutung des ursprünglichen Wortlautes herausgestellt

(=1), dann möglichen Quellen und Vorformen nachgegangen

II), weiter seien Struktur und Inhalt etwas näher bestimmt III)
und schließlich sei das gewonlich het mit anderen benachbarten Gebetsformen

verglichen IV) 9.

I. DIE URSPRÜNGLICHE FORM

Frühe Drucke

Durrer gibt in seinem Quellenwerk 10 Belege für den Wortlaut des

Gebetes. Dabei handelt es sich, mit Ausnahme der Inschrift einer

Gedenkmünze, um gedruckte Texte. Sie reichen von 1531 bis 1586 10.

Zwei Dinge seien dazu vermerkt: Erstens die Tatsache, daß weitaus die
meisten - und ältesten - Textzeugen aus reformatorischem Umkreis
stammen, und nur 3 katholische Editoren haben u. Ein Zeichen für die
Beliebtheit des Eremiten bei evangelisch gesinnten Christen. Diese
verehrten ihn nicht nur - wie oft behauptet wurde - wegen seines politischen
Vermächtnisses, sondern betrachteten ihn als vorbildhaften, unumstrittenen

Glaubenszeugen 12 und waren bemüht, sein täglich gebett weiterzu-

9 Wir danken an dieser Stelle Herrn Prof. Dr. Kurt Ruh (Würzburg) für
grundlegende Quelleninformationen und wertvolle Anregungen; Herrn Prof. Dr.
Alois M. Haas (Zürich) für kompetente Beratung und Hilfe in sprachlichen und
geistesgeschichtlichen Problemen; Herrn P. Dr. Rupert Amschwand OSB (Samen)
für zahlreiche historische Auskünfte und Beschaffung von Literatur und
Belegstellen und Herrn Dr. Peter Ochsenbein (Basel) für wichtige Präzisionen zum
Überlieferungsgut spätmittelalterlicher Gebets-Handschriften. - Ohne die
Unterstützung der Genannten wäre es uns nicht möglich gewesen, den hier vorgelegten
Beitrag zu schreiben.

10 Dabei handelt es sich um folgende Dokumente :

1. Sebastian Frank: Chronica, Straßburg 1531 (Durrer II, 657);
2. Flugblatt mit Visionsbild nach Buvillus, um 1540 (Durrer II, 649);
3. Johannes Stumpff: Chronik, Zürich 1546 (Durrer II, 708);
4. Bruderklausenmedaille des Jakob Stampfer, Zürich um 1550 (Durrer II, 1025) ;

5. Cyriacus Spangenberg: Der gantze Psalter, 1563 (Durrer II, 816, Anm. 22);
6. Heinrich Pantaleon: Buch deutscher Helden, Basel 1565 (Durrer II, 752);
7. Adam Walasser: Neuausgabe des Pilgertraktates, Dillingen 1569 (Durrer II,

759);
8. Ulrich Witwyler: Bruder Klausen Biographie, Dillingen 1571 (Durrer II, 787) ;

9. Flugblatt um 1581 (Durrer II, 808) ;

10. Petrus Kanisius: Betrachtungen und Gebete, Freiburg 1586 (Durrer II, 836).

11 Walasser, Witwyler und Kanisius.
12 Vgl. dazu in unserem Art. : Bruder Klausens Glaubensrede, FZPhTh 23

(1976) 393-129; S. 394, Anm. 5-7.



272 Bruder Klausens gewonlich bet

geben und lebendig zu erhalten. Zweitens fällt bei Durrers Inventar auf,
daß die frühesten Zeugen nur eine Bitte - die letzte nach der späteren Version

- erwähnen, so z. B. Frank : Sein gebet war under andern : 0 got nimm
mich mir und gib mich gantz zu eigen dir 13. Die heutige Anordnung der

Bitten 14 ist nach Durrer nur dreimal belegt15. Bei Walasser steht die

zentrale, in der späteren Tradition an den Schluß gerückte Bitte am
Anfang des dreigliedrigen Reimgebetes 16. So sprechen schon bei den

ältesten Drucken gewisse Indizien für verschiedene Textüberlieferungstypen

bez. Vokabular des Gebetes und Reihenfolge der Reimpaare 17.

Die Textdifferenzen indessen gaben nicht Anlaß zu überlieferungskriti-

13 Durrer II, 657.
14 Wie sie z.B. im Andachtsbuch von Alfonso Pereira, SJ: Jugend vor

Gott, Gedanken und Gebete, Kevelaer o. J. [um 1960], S. 377, in Übereinstimmung
mit der allgemein verbreiteten Form vorliegt :

1 Mein Herr und mein Gott,
nimm alles von mir,
was mich hindert zu dir.

2 Mein Herr und mein Gott,
gib alles mir,
was mich fördert zu dir.

3 Mein Herr und mein Gott
nimm mich mir
und gib mich ganz zu eigen dir!

15 Auf dem Flugblatt von ca. 1540, bei Witwyler (1571) und Kanisius (1586).
16 Durrer II, 759 gibt den Text nur gekürzt wieder. Eine Reproduktion des

vollständigen Textes nach Walasser ist bei Rupert Amschwand : Die Überlieferung
des Bruder-Klausen-Gebetes, Obwaldner Geschichtsblätter, Heft 12, Sarnen 1974,
69-95; S. 74 zu finden. Der Text lautet:

1 O Du mein Herr vnnd mein Gott
nimm mich mir
vnnd gib mich gantz zû aigen dir.

2 O Du mein Herr vnnd mein Gott
nimme alles von mir
das mich hindert zû dir.

3 O Du mein Herr vnnd mein Gott

gib alles das mir
das mich fürdert zû dir.

17 Bei Stumpfi (s. Durrer II, 709) steht nach dem: O Gott nimm mich mir
und gib mich gantz zû eigen dir ein etc., was eine Fortsetzung im Sinne von Walasser
andeutet. So mögen die meisten älteren Zeugen, die nur eine Bitte erwähnen
(Frank, Flugblatt 1540, Stumpfi, Stampfer, Pantaleon, Flugblatt 1581), für die
Anordnung nach Walasser sprechen. Die Zurückversetzung der 1. Bitte an den
Schluß des Gebetes, bzw. die Reihenfolge 2-3-1 der Verse, wie sie bei Kanisius
(1586) und Witwyler (1571) vorliegt, ist indessen schon auf dem Flugblatt von ca.
1540 zu finden.



Bruder Klausens gewonlich bet 273

sehen Erwägungen 18. Ihre Bedeutung wurde erst erkannt anläßlich der

Entdeckung handschriftlicher Quellen.

Handschriftliche Zeugen

Als erster veröffentlichte Dominikus Planzer einen handschriftlichen

Beleg für den Wortlaut des Gebetes (nach einer Hs. der Prager
Universitätsbibliothek) 19. Dazu haben der bekannte Kenner der
mittelhochdeutschen Literatur Kurt Ruh noch 6 und Peter Ochsenbein
noch 3 weitere Belege gefunden, so daß die handschriftlichen Textzeugen
sich zur Zeit auf 10 belaufen 20. Die ältesten 6 reichen vom ausgehenden
15. Jahrh. bis zum Jahr 1530, gehen also den von Durrer angeführten
gedruckten Zeugnissen voraus. Sämtliche bieten ein Reimgebet mit drei
ausformulierten Verspaaren und zwar nach der Anordnung der Bitten,

18 «Durrer hat den Unterschied der beiden Fassungen nicht erkannt»,
Kurt Ruh : Das Reimgebet des Nikolaus von Flüe, in Volkskultur und Geschichte,
Festgabe für Josef Dünninger zum 65. Geburtstag, hrg. v. D. Harmening, G. Lutz,
B. Schemmel, E. Wimmer, Berlin 1970, 562-569; S. 567.

19 Dominikus Planzer, OP: Zu Bruder Klausens Sprüchen und Gebet,
Zeitschr. für schweizerische Kirchengeschichte 32 (1938) 39—46.

20 Die Hss. in chronologischer Anordnung, nach den Angaben von Ruh
(a. a. O., 562f.) und den Mitteilungen von Ochsenbein, sind:

1. Berlin, Stiftung Preuß. Kulturbesitz (Berlin-Dahlem) Ms. germ. 4° 636, 12v,
15.ex. Jh., oberhess./thür. (ident. v. Ruh)

2. ebd. Ms. germ. 4° 987, 148r, Pap., 16.ln. Jh., östl. Hochalem. (ident. v. Ruh)
3. St. Gallen, Stiftbibl. Cod. 997, S. 125, 8», Pap., 164°. Jh. (3. Hand), 1504 im

Benediktinerinnen-Kloster St. Georgen über St. Gallen, östl. Hochalem. (ident.
v. Ruh)

4. Wien, Nat. Bibl. Cod. 3005 (Univ. 664), 69v, v. J. 1518, geschrieben für Schwester

Veronica Munpratin aus Konstanz, vielleicht Dominikanerin in Inzig-
kofen bei Sigmaringen, (ident. v. Ruh)

5. Prag, Univ. Bibl. Cod. XVI G 29, 31r, Pap., v. J. 1524, aus Böhmisch-Krumau,
nordbair. (ident. v. Planzer)

6. Karlsruhe, Bad. Landesbibl. Cod. Lichtenthai 101, 123r, 8°, Pap., v. J. 1530,
schwäb.-niederalem. Grenzgebiet, (ident. v. Ruh)

7. ebd., Cod. St. Peter pap. 2°, 8°, 169r u. 169v, zwischen 1560-67, von der Hand
des Conrad Maus aus Stockach. (ident. v. Ruh)

8. Zürich, Zentralbibl., Cod. Rh. 186, 7T, Pracht-Hs (Perg.), v. J. 1582 (Katal.
Mohlberg, 254), schwäb. (ident. v. Ochsenbein)

9. Samen, Bibl. d. Benediktinerkollegiums, Cod. pap. 207, Spiegelblatt hinten
recto (nach Besitzer-Vermerk), um 1600, hochalem. (ident. v. Ochsenbein)

10. Morschach (Kt. Schwyz), Pfarreiarchiv, Cod. 42, 21r, um 1600, hochalem.
(ident. v. Ochsenbein)

Wie man sieht, hat seit dem Quellenwerk von Durrer die Forschung gerade
bezüglich des Klausen-Gebetes Neues zu Tage gefördert.



274 Bruder Klausens gewonlich bet

wie sie sich bei Walasser findet (Voranstellung der späteren Schlußbitte).
Einzig die späte Hs. von 1560-67 bringt zwei Versionen: in recto mit
gleicher Anordnung der Reimpaare wie in den übrigen Hss., in verso
nach dem später sich durchsetzenden Schema21. So zwingt der
handschriftliche Befund zur Annahme zweier Grundtypen oder Fassungen
des Gebetes. Im folgenden der Wortlaut der beiden nach der Ermittlung
von Ruh:

Fassung I
1 0 min got vnd min her, nim mich mir

vnd gib mich gancz zu aigen dir!
2 0 min got vnd min her, nim von mir

alles das mich hinteret gegen dir!
3 0 min got vnd min her, gib mir

alles das mich fürderet zu dir!22

Fassung II
1 0 herr nimm von mir

Was mich wendt von dir.
2 0 herr gib auch mir

Das mich kört zu dir.

3 0 herr nimm mich mir
Und gib mich aigen dir 23.

Aufgrund der handschriftlichen Zeugen ist Fassung I eindeutig die

ältere, bzw. früher bezeugte. Nach Planzer und (verstärkt) nach Ruh ist
Fassung I auch die «ursprünglichere», bzw. das Original des sog. Bruder-
Klausen-Gebetes 24.

21 Zu beachten, daß die späteren Mss (1582 — ca. 1600) wiederum nur die
Fassung der früheren Hss. bezeugen!

22 Ruh a. a. O., 564. - Fassung I wird bezeugt: (a) handschriftlich: von
sämtlichen 10 Hss. (vom ausgehenden 15. Jh. - um 1600); - (b) gedruckt: eindeutig
von Walasser (1569/73); sehr wahrscheinlich von Frank (1531), Stumpff (1546),
Pantaleon (1565), Flugblatt um 1581; - und (c) wahrscheinlich auch von Stampfer
Gedenk-Münze Zürich 1550.

23 Ruh a. a. O., 567. Fassung II wird bezeugt handschriftlich: einzig von der
zweiten Karlsruher Hs. (1560-67) fol. 169v (nach Fassung I, auf fol. 169r) ; gedruckt:
Flugblatt um 1540, Spangenberg (1563), Witwyler (1571), Kanisius (1585/86).

24 Nach Planzer ist die Anordnung der Reimpaare in der Prager Hs. «die
ursprüngliche» (a. a. O., 43), und beruht der Wortlaut des Gebetes, wie er von
derselben Hs. bezeugt wird, auf «zuverlässigster Uberlieferung» (a. a. O., 44). Ruh
stimmt dieser Beurteilung von Fassung I (verstärkt durch 6 weitere, mehrheitlich



Bruder Klausens gewonlich bet 275

Vergleich zwischen Fassung I und II
Gleichbleibend in beiden Fassungen sind:

- die tragenden sprachlichen Grundelemente: das rafr-itV-Schema und
der Wechsel von gehen und nemen ;

- die Dreizahl der Bitten und deren Artikulierung in drei Verspaaren
mit ähnlichem Rhythmus und gleichlautendem Endreim;

- der Inhalt bzw. das Anliegen der einzelnen Bitten.

Differenzen der beiden Fassungen:

Zunächst sind in II im Vergleich zu I Veränderungen bez. der
Sekundärverba festzustellen : für hinteret gegen dir (I, 2 b) steht wendt

von dir (II, 1 b), für fürderet zu dir (I, 3 b) kört zu dir (II, 2 b). Bei wenden

und kêren handelt es sich um allgemeinste Richtungsverba, die in
direkter Entsprechung stehen zur bedeutsamen (das Gebet wohl sachlich

inspirierenden) biblischen Wortgruppe: vertere, avertere, convertere, con-
versio 25. Demgegenüber sind hindern und vürdern speziellere Verba.
Zudem wird hindern noch pleonastisch konstruiert: hinteret gegen dir.

II greift zu den naheliegendsten Termini, vereinfacht den Diskurs und
wirkt konventioneller. I hat demgegenüber ein eigenständigeres Vokabular.

So scheint es nahezuliegen, daß II durch einen Prozeß der
Vereinfachung - zugunsten leichterer Verständlichkeit - aus I entstanden ist 26.

ältere, handschriftliche Zeugen) zu und fügt bei: «Es ist aber auch der Nachweis zu
führen, daß II aus I hervorgegangen ist» (a. a. O., 567; für diesen Nachweis vgl.
die Ausführungen Ruhs a. a. O., 567-568).

25 Vgl. dazu z.B. Ez 18,30: «Convertimini et agite paenitentiam ...»; Eccl
17, 21: «Convertere ad Dominum et relinque peccata tua, et minue ofiendicula;
Eccl 17, 22: «revertere ad Dominum et avertere ab iniustitia tua»; Joel 2,12-13:
« Convertimini ad me in toto corde vestro, in ieiunio et in fletu et in planctu; et
scindite corda vestra et non vestimenta vestra, et convertimini ad Dominum Deum
vestrum ...»; Jer 15, 19: «Si converteris, convertam te et ante faciem meam stabis;
et si separaveris pretiosum a vili, quasi os meus eris: convertentur ipsi ad te, et tu
non converteris ad eos»; Zach 1,3: «Convertimini ad me..., et convertar ad vos»;
Jer 30, 3 : « ecce enim dies veniunt, dicit Dominus, et convertam conversionem mei Israel
et Juda, ait Dominus, et convertam eos ad terram, quam possidebunt...»; Jer 31,
18 : «Concerte me, et convertar ...» (was zu deutsch, in wörtlicher Übertragung, heißen
würde: «wende mich, und ich werde [zu dir] gewendet»), vgl. dazu auch Lam 5, 21.

26 Planzer (a. a. O., 43) : «die Ausdrücke das mich hindert gegen dir und das
mich fördert zu dir [von Fassung I], scheinen mir nicht ohne Wahrscheinlichkeit
ursprünglich zu sein; die Formulierung [von Fassung II] ist wahrscheinlich
Ergebnis einer Besserung [?] des Textes.» Nach Ruh (a. a. O., 568) «versteht sich»
der an zwei Stellen eingetretene Wortersatz in Fassung II «wohl als sprachliche
Modernisierung ».



276 Bruder Klausens gewonlich bet

Weiter fällt auf, daß II mit bedeutend weniger Wörtern auskommt:
die Anrede wird gekürzt, Was bzw. Das steht für alles das, aigen dir für
gancz zu aigen dir. Damit erhält die Rede gedrängten, lapidaren
Charakter. I klingt indessen voller, insistierender (mit nachhaltenden Akzenten).

So scheint II durch Reduktion aus I hervorgegangen zu sein27.

Ferner ist die Rhythmik zu beachten. In II wird ein «rhythmischer
Ausgleich der Reimpaare durch Verkürzung des Anrufes (0 herr aus 0
min got vnd min her) und Tilgung von alles in 2 b»28 erreicht. Der Rhythmus

in II ist zudem regelmäßiger. Dies scheint auf eine mehr oder
weniger «gelehrte» Überarbeitung hinzuweisen. «Volkstümlichkeit» und -
bis zu einem gewissen Grade - auch Schwerfälligkeit der Fassung I
bezeugen eher den «ursprünglichen» Charakter des Gebetes29.

27 Nach Planzer (a. a. O., 43) hat die längere Anrede von Fassung I 0 mein
Gott und mein Herr (statt O Gott oder O Herr von Fassung II) «vieles für sich und
entspricht wohl auch eher dem damaligen Sprachempfinden. » Vgl. dazu auch die
Anrede bei Walasser (s. oben Anm. 16) : O Du mein Herr und mein Gott.

28 Ruh a. a. O., 567.
29 Es mag gewagt erscheinen, ein so elementares Sprachgebilde wie Bruder

Klausens kurtz gebettlin auf metrische Gesichtspunkte hin zu untersuchen. Doch ist
folgendes zu bedenken: daß Vers und Reim stets auch ein Anliegen des einfachen
Volkes (besonders im Spätmittelalter) sind; daß gebundene Form und Wohlklang
(zumal bei Sprüchen und Gebetsmustern, die Personen, welche im Rufe der
«Heiligkeit» stehen, zugeschrieben werden) die Weitergabe und Uberlieferung von
«Texten» (hier als «mündliche Texte» zu verstehen) erleichtern und fördern; und
daß schließlich Metrik und Rhythmus der Sprache dem «gemessenen», meditierenden

Sprechen mystischer Verinnerlichung besonders entsprechen. Im folgenden der
Versuch einer Notation der beiden Fassungen (die uns Prof. A. M. Haas, ein Spezialist

für mhd. Metrik, in freundlicher Weise erstellte) :

Fassung I
1 O min got vnd min her, nim mich mir

vnd gib mich gancz zû aigen dir!
2 0 min got vnd min her, nim von mir

alles das mich hinteret gegen dir!
3 O min got vnd min her, gib mir

alles das mich fürderet zû dir!

Fassung II
O herr nimm von mir

Was mich wendt von dir.
0 herr gib auch mir

Das mich kört zû dir.
0 herr nimm mich mir

Und gib mich aigen dir.

1 / i « w/x" /in /** 4 / ' / X x / x * 3

/ X X / X X / XX /*- 4 /ix/ix/i" 3

2 ../Xou/x" / XX /*" 4 / /ix/i' 3

../ix /x,,/ix /** 4 ix/xx/x" 3

3 a ../i«»/i" /ix /" st. K. / -' / X X / X * 3

a' ix /xww/x* /ix 4
b ../ix / x / - /* " 4 / XX / - / x x 3

b' ix /ix / x „ w / X X 4 ./ix/ix/x" 3



Brader Klausens gewonlich bet 277

Schließlich ist die Reihenfolge der Bitten bzw. Vers- oder Reimpaare
zu berücksichtigen. Der Gedankengang in II ist leichter mitvollziehbar.
Der Schlußvers faßt die beiden vorausgehenden Bitten gewissermaßen
als «Synthese» zusammen 30 und scheint auf die bekannten «drei Wege»

mystischer Vollendung hinzuweisen 31. Die Anordnung in I ist undurchsichtiger

(unlogischer - nach heutigem Verständnis) und hat auf den

ersten Blick etwas Ungewohntes und Fragwürdiges. Doch scheint

gerade dies - gemäß dem Grundsatz «lectio difficillior praeferenda» -
für die Authentizität von Fassung I zu sprechen 32.

Die Absicht dieser Erwägungen war nicht, durch rein «interne
(sprachliche) Kriterien» die Priorität von Fassung I zu beweisen, sondern

nur - die ältere, besonders handschriftliche Bezeugung von I vorausgesetzt

- den Modus des Hervorgehens von II aus I zu klären und die

Eigenart der beiden Fassungen etwas näher zu bestimmen 33. Auch ging
es nicht darum zu entscheiden, welche Fassung die «bessere» sei - dies

ist ja zu gutem Teil eine Ermessensfrage, bzw. eine Frage des Gebrauchs

Was aus dem Vergleich der beiden Fassungen erhellt, ist die (zunächst banale)
Tatsache, daß I 4 Hebungen, II hingegen nur 3 (4 Hebungen mit durchgehend
stumpfer Kadenz ist unwahrscheinlich) aufweist. Nun entspricht aber ein
«Vierheber» - als vorherrschendes Versmaß im ausgehenden Mittelhochdeutsch - weit
mehr der sprachlichen Situation des 15. Jahrhunderts als ein Dreiheber. Es ist nicht
auszuschließen, daß die späte Fixierung von Fassung II (bzw. die Umwandlung
eines Vier- in einen Dreiheber) - durch Witwyler (1571) und Kanisius (1586), zwei
Zeitströmungen gegenüber nicht unempfindlichen Klerikern - nicht zuletzt auch
durch metrische Überlegungen bedingt war. Dazu Ruh (a. a. O., 568) : «Wir können
an der Schwelle von Mittelalter und Neuzeit an einem schlichten Gebrauchstext
aus dem Bereich 'einfacher Formen' beobachten, was für ältere Texte nur zu
erschließen ist: die Umwandlung 'volkstümlicher' Texte zu Kunstformen'»

Doch ist noch auf eine weitere - tiefer greifende - Differenz aufmerksam zu
machen. Fassung II ist im Sinne einer gleichläufigen Füllung des Taktes mit Hebung
und Senkung rhythmisiert, «fließt gut» (bzw. leichter), wie Planzer (a. a. O., 43)
bemerkt. Demgegenüber ist die Metrik in Fassung I wohl schwieriger, doch zugleich
spannungsvoller. Auch dies könnte ein Hinweis sein für die größere Nähe zum
«Original» von Fassung I. Zudem entspricht die spannungsvolle rhythmische Kurve
in I auch mehr dem sachlichen Gewicht der ausgesprochenen Bitte. Es geht ja
nicht um irgendeine Bitte, sondern um Wende und Wandlung des Betenden selbst.

30 Planzer spricht (a. a. O., 43) von einer «ansprechenden Steigerung»;
Ruh (a. a. O., 568) von «formaler Perfektion» bzw. «Synthese» und «Erfüllung der
Gebetsaussage. »

31 Vgl. dazu Ruh, a. a. O., 568.
32 Planzer sagt (a. a. O., 43) zum guten Fließen und zur ansprechenden Steigerang

in Fassung II : « Aber vielleicht spricht gerade das gegen deren Ursprünglichkeit. »

33 Wir halten uns im folgenden an Fassung I und werden im Laufe der
Darstellung auf weitere Besonderheiten der «Urfassung» eingehen.



278 Bruder Klausens gewonlich bet

des Gebetes - sondern um ein möglichst exaktes Nachspüren nach dem

ursprünglichen Wortklang von Prueders claufen gewönlichs gepet34.

Konklusionen

Gestützt auf die neueren handschriftlichen Funde, kann folgendes
als historisch gesichert gelten :

(1) Das gewonlich oder täglich bet gehört zur authentischen Bruder-
Klausen-Uberlieferung. Der Zeitraum zwischen Klausens Tod und dem

ersten Beleg für den Wortlaut des Gebetes ist durch die älteste (von
Ruh entdeckte) Handschrift von 44 Jahren (nach dem frühesten
gedruckten Zeugnis)35 auf ca. 10 Jahre reduziert worden 36.

(2) Innerhalb der Klausen-Tradition sind zwei Typen oder Fassungen
des gebettlin zu unterscheiden.

(3) Fassung I ist zweifellos die ältere und höchst wahrscheinlich auch
die ursprünglichere.

(4) Das Reimgebet bzw. dessen Fassung I ist «aus einer Prosaversion
hervorgegangen» 37.

II. HERKUNFT UND QUELLEN
Seuse

Schon E. L. Rochholz hat entdeckt 38, daß das Bruder-Klausen-
Gebet unverkennbar an eine Stelle in Seuses «Büchlein der ewigen Weisheit»

anklingt39. Seither haben sich alle, die der Entstehung des Gebetes

nachgegangen, mit dieser möglichen Verbindungslinie auseinandergesetzt.

34 So die Überschrift in der Prager Hs., Planzer a. a. O., 41.
35 Dabei halten wir uns an das «Fragment» bei Frank (1531). Gehen wir bis

zum ersten gedruckten Zeugnis für den (nahezu) vollständigen Text des Gebetes
(Flugblatt um 1540), so kommen wir auf 53 Jahre. Die für die «katholische»
Verbreitung des Gebetes wichtigste Edition (durch Kanisius, Freiburg 1586) erfolgte
sogar erst 99 Jahre nach Bruder Klausens Tod.

36 Ältere Berliner Hs.: 15.ex- Jh., Ruh a. a. O., 562 (dort Hs.: B 2).
37 Ruh a. a. O., 564: «Das führt zur Vermutung, daß das Reimgebet aus

einer Prosaversion hervorgegangen ist. Und sicher war Fassung I im Bewußtsein
einiger Schreiber Prosa ...»

38 So nach Durrer II, 816.
39 E. L. Rochholz: Die Schweizer Legende von B. Klaus Aarau 1875,

44. u. 270. Dabei handelt es sich um das Büchlein der ewigen Weisheit, Kap. 23;
ed. K. Bihlmeyer: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften, Stuttgart 1907 (Frankfurt
a. M. 1961), 299, 6-8.



Bruder Klausens gewonlich bet 279

Relativ zurückhaltend ist Planzer, nach dem es sich kaum um eine
«unmittelbare Abhängigkeit Bruder Klausens von Seuse» handeln kann 40.

Positiver äußert sich Ruh: «ein direkter Zusammenhang ist nicht
auszuschließen»41. Amschwand hat auf der Suche nach näherliegenden
«Vorbildern» den von A. Kemmer veröffentlichten «Spruch» aus einer
Einsiedler Hs. (1482) angeführt, selber auf Anklänge in einer Her-
metschwiler Hs. hingewiesen und den von A. Stöckli als «Vorlage»
betrachteten Gebetsgruß abgedruckt42. Im folgenden der Wortlaut dieser

- als mögliche Quellen geltend gemachter - Texte, das entsprechende
Reimpaar aus Klausens Gebet vorangestellt :

Klausen-Gebet, Fassung I, Reimpaar 1:

0 min got vnd min her, nim mich mir
vnd gib mich gancz zu aigen dir!

Seuse, Bdew 23, DS 299, 6-8 :

Ich gibe mich dir und nime dich dir
und vereine dich mit mir ;
du verlürest dich und wirst verwandelt in mich.

Einsiedler Hs. nach Kemmer 43 :

Min her, züh mich zu dir
und benime mich mir und allen creaturen
und veraine mich mit dir.

Hermetschwiler Hs. nach Amschwand 44 :

0 Herr, verker mich gantz in dich,
vereinbare mich mit dir volkomenlich
und verglich mich mit dir, minem gott.

0 min Jesu, vereinbare mich mit dir
vermittelst diß hl. brots vnd wins.

0 min Got, verendere mich gantz vnd gar in dich.

40 Planzer a. a. O. (Anm. 19), 43, Anm. 3: «... möchte ich die unmittelbare
Abhängigkeit Bruder Klausens von Seuse doch nicht so ohne weiteres zugeben. »

41 Ruh a. a. O. (Anm. 18), 565.
42 Amschwand a. a. O. (Anm. 16), 73 f. u. 91, Anm. 23.
43 A. Kemmer, OSB : Bruder Klaus, der Gottesfreund, Schweizer Rundschau

47 (1947/48) 82-92; S. 91. Dabei handelt es sich um Hs. Nr. 283 (1482), S. 287.
44 Amschwand a. a. O., 91, Anm. 23.



280 Bruder Klausens gewonlich bet

Hermetschwiler Gebetbuch nach Stöckli45 :

Gegrützest seyest du, lebendiges Brot von Bethlehem,
bis gegrützt, du unschuldiges Lämlin von Jerusalem,
nime mich mir und gib mich ganz eygen dir.
Mir ist wee nach dir und mir ist wol mit dir.

Der Text von Stöckli steht auf schwachen Füßen: Das handgeschriebene

Gebetbüchlein stammt aus dem Anfang des 17. Jahrh. 45. Daß
dieses Gebet47 seine Wurzeln im 14. Jahrh. habe, ist eine Behauptung
ohne plausible Gründe. Die Phraseologie ergeht sich in stark barocken

Allegorien und Wendungen. Der Passus: nime mich mir scheint nichts
anderes zu sein als eine Entlehnung (Interpolation) aus Klausens gewonlich

bet 48. Wir haben den Ausschnitt hier nur als Kuriosität angeführt,

- der Kontrast zu Nüchternheit und Strenge des mit dem Einsiedler im
Ranft verbundenen Gebetes (und der Vorlage bei Seuse) springt in die

Augen.
Die drei von Amschwand zitierten Gebetsrufe49 enthalten nur

schwache Anklänge an Reimpaar 1. Das Vokabular ist anders, die
entscheidenden Syntagmen : nim mich mir und gib mich gancz zu aigen dir
fehlen. Anklänge hingegen bestehen zum Seuse-Text, jedoch gerade bez.

jener Wendungen (vereine mich mit dir wird zu vereinbare mich mit dir,
verwandelt in mich zu verker / verglich / verendere mich in dich), die
nicht eingegangen sind in das täglich gebeth.

Der von Kemmer veröffentlichte «Spruch» ist eine Paraphrase zu
Seuse.

So ist und bleibt - bis heute - der Seuse-Text der beste und
suggestivste. Die Analogie zum kurtz gebettlin bez. der sprachlichen
Grundelemente - mir-dir-SchemiL und Korrespondenz von geben und nemen -
ist perfekt. Demgegenüber ist der Wechsel von der 1. zur 2. Person, bzw.

von der Aussageform zur Bitte, zweitrangig - und leicht erklärbar, wie

45 A. Stöckli, OFMCap. : Das tägliche Gebet des seligen Bruder Klaus,
Schweiz. Kirchenzeitung 108 (1940) 110-112; 122-123; 138-140; 146-147; S. 147.

46 Das Exemplar ist z. Z. nicht auffindbar.
47 Es soll sich um ein längeres Gebet zum « Kindlein Jesu » handeln.
48 Vgl. Amschwand a. a. O., 73: «Es ist möglich, daß die Kopistin ihrerseits

vom Bruder-Klausen-Gebet beeinflußt war. » - Nach Stöckli hätte Klaus den Passus :

nime mich mir vom Hermetschwiler Gebet entlehnt und dazu — in eigener
Initiative — die zwei weiteren Verse des Reimgebetes «gedichtet»!

49 Amschwand beruft sich auf « Hdschr. M 22 ». Doch ist auch dieses Exemplar
z. Z. nicht auffindbar.



Brader Klausens gewonlich bet 281

Ruh bemerkt50. Die Fragmente von Hermetschwil und der Spruch der
Einsiedler Hs. verweisen zurück auf Seuse, erklären aber nicht Vers 1

von Klausens Reimgebet.
Zudem ist noch auf weitere Zusammenhänge zwischen Seuse und

Klausens Gebet hinzuweisen. Auch außerhalb der angeführten Hauptstelle

(Bdew 23) gibt es Analogien und sprachliche wie inhaltliche
Anklänge. So heißt es z. B. in Vita 20, DS 57, 3: Ich will dich nu dir seiher

nemen. Im Bdew III, DS 318, 15-17 steht die Bitte: henim mir aller
menschen schedlich minne gip mir vestikeit gegen allen bösen geisten,

was sowohl inhaltlich wie formal nahe an die Bitten 2 und 3 des

Reimgebetes heranreicht. Ganz besonders geht es um den stilisierten und
signifikanten Gebrauch der Personalpronomina sl. Seuse ist in dieser Beziehung

ein Meister prägnanter und pointierter Formulierungen. Dazu
einige Beispiele: ich ensol nit me mir lehen, sider du mir tot hist52; denn

daz ich mir und allen dingen könde sterben und dir alleine lehen ...53.

Noch strenger in Form und Gedankenführung - ja bis an die Grenze des

Sagbaren (bez. des Sein-in-Christo) gehend - ist die Sentenz (der ewigen
Weisheit): Perditio tibi ex te, in me tantum auxilium tuum54. Schließlich

die Bitte: Da ergo te, ut in te me recipiam, qui me per te perdidi 55.

Das nime mich mir und das gib mich gancz zu, aigen dir tragen also -
zumindest - die Signatur susonischer Sprachprägung und -Überlieferung.

Es ist durchaus möglich, ja positiv anzunehmen, daß Brocken
solcher Sprach-tradition (im aktiven Sinn) auf verschiedenen Wegen -
Predigt, Unterweisung, geistliche Gespräche, Abschriften, Exzerpte,
Kompilationen - zum Teil getreu, zum Teil modifiziert weitergegeben
wurden. Die von Kemmer und Amschwand angeführten Texte sind Zeugen

solcher Tradition. Zu diesen Fragmenten sei schließlich noch eines

vermerkt: ihre Nähe zur eucharistischen Devotio. In einem der Her-
metschwiler Gebetlein heißt es : vermittelst diß hl. brots und wins - vereine

mich mit dir. Vom Spruch aus Einsiedeln wissen wir, daß er am Schluß
eines längeren Gebetes steht, «das mit anderen am Donnerstag in der
Karwoche» (dem Gedenktag der Einsetzung des Abendmahles) verrichtet

50 Ruh a. a. O., 565.
51 Vgl. dazu unseren Beitrag: Mystik und Metaphorik, Zu Seuses Dialog,

FZPhTh 25 (1978) 233-303; bes. 280-281.
52 Bdew 15, DS 261, 2.
53 Bdew 21, DS 279, 19 f.
54 Hör I, 8, Künzle 445,3.
55 Hör I, 8, Künzle 439, 23s.



282 Bruder Klausens gewonlich bet

wurde 56. Seuses Haupttext (Bdew 23) steht ebenfalls in einem euchari-
stischen Kontext (Bdew 23 Wie man got minneklich [im Herrenmahl]
enphahen sol). Für Planzer ist der «ausschließlich eucharistische Sinn»
dieser Stelle ein Grund, eine «unmittelbare Abhängigkeit Bruder Klausens

von Seuse» eher in Frage zu stellen 57, für Ruh hingegen ein positives
Argument zugunsten des Einflusses von Seuse auf Klausens Gebet58.

Die Parallelstelle im «Horologium» lautet: En in sacramento me ipsum
tibi tribuo [ich gib mich dir], te tibi ipsi aufero [nime dich dir], et te in me

ipsum converto [du... wirst verwandelt in mich]59. Darauf folgt das

berühmte, als Gottesrede formulierte Diktum des Augustinus (Conf. VII,
10,16) : «Non enim tu me mutaberis in te sicut cibum carnis tuae, sed tu
mutaberis in me.» Der eucharistische Sinn dieser Worte hat wohl bei
Seuse die Wende-Formel mir-dir, geben-nemen (bzw. verwandeln) sachlich

inspiriert60. So gelangten also - nicht ohne Grund - die Spuren einer

augustinischen Formulierung bis in die Einsiedlerzelle im Ranft. Das

gepet «beruht auf älterem» - nicht erst dominikanischem - «mystischen
Gut»61. Daß indessen vom Predigerorden Verbindungslinien zum ein-
sidel in der Melchaaschlucht führen, haben Kenner der spätmittelalterlichen

Geistesgeschichte eingehend und überzeugend nachgewiesen 62.

56 S. Amschwand a. a. O., 91, Anm. 23.
57 Planzer a. a. O., 43, Anm. 3.
58 Ruh a. a. O., 564/565: «Daß die mystischen Meditationsformen des

Eremiten auf dem Boden des Eucharistiewunders erwuchsen, bezeugt die reiche
Dokumentation des Bruder-Klaus-Lebens nun wirklich zweifelsfrei.» Vgl. dazu
unsere Bemerkungen im Anm. 12 zit. Artikel, SS. 398 f. u. 420-424.

59 Hör II, 4, Künzle 562, 7-9.
60 Nach Planzer (a. a. O., 43, Anm. 3) spricht das Augustinus-Zitat mit dem

«ausschließlich eucharistischen Sinn» gegen die «Abhängigkeit» Bruder Klausens
von Seuse. Dagegen bemerkt Ruh (a. a. O., 564) - für einen positiven Zusammenhang
mit der Seuse-Stelle - daß « gerade die entscheidende Formel [im Bdew] ich gib mich
dir und nime dich dir » nicht augustinisch ist, sondern « Zusatz Seuses ». Das stimmt
ohne Zweifel. Doch ist zu beachten, daß die Fortsetzung im Bdew: du verlürest
dich und wirst verwandelt in mich auf dem eucharistischen Sinn des Augustinus-
Zitates aufruht und gewissermaßen den Wechsel von geben und nemen, von dir und
mir (in sacramento) motiviert.

61 Charles Wittmer: Zur Mystik des seligen Nikolaus von Flüe, seine
Beziehungen zum Elsaß, Archiv für elsässische Kirchengeschichte 11 (1936) 157-174,
S. 165, Anm. 5.

62 Vgl. dazu den immer noch grundlegenden Beitrag von Wilhelm Oehl:
Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. für schweizerische Kirchengeschichte

11 (1917) 161-174, 241-254; bes. S. 164-166 (starke Verbreitung von
Mystiker-Handschriften - bes. der Werke Seuses - in der Schweiz) ; S. 174
(wahrscheinlich Vermittlung dominikanischer Spiritualität durch Klausens Freund und
Berater Heimo am Grund) ; S. 241 f. (direkter Kontakt Klausens mit Prediger-



Bruder Klausens gewonlich bet 283

Andere Quellen

Die bisherigen Erwägungen kreisten ausschließlich um Analogien
zu Verspaar 1 des Bruder-Klausen-Gebetes. Einzig von einer Seuse-

Stelle aus war es möglich, Hinweise auf die Bitten 2 und 3 zu geben. Sind
also die Verspaare 2 und 3 ohne Parallelen Der Zufall wollte es, daß wir
bei einem früheren Autor als Seuse für fast sämtliche charakteristischen
Wortverbindungen von Klausens dreigliedrigem Reimgebet nicht nur
entferntere Anklänge, sondern sogar wörtüche Entsprechungen feststellen

konnten. Dieser frühere Autor ist eine Autorin : - keine geringere als

Gertrud die Grosse, die begabte und sprachmächtige Mystikerin von
Helfta (1256-1302). Wir fanden die Parallelstellen in den «Exercitia
spiritualia», die - wie allgemein angenommen wird - von Gertrud selber

redigiert wurden. Hier die entsprechenden Passagen 63, mit den
vorangestellten Worten aus Klausens gebettlin :

nim mich mir
memetipsum aufers mihi VI (238, 515)

Das Verb steht bei Gertrud im Indikativ. Der ganze Satz lautet:
«Deus, deus meus, quum tu animam meam converteris64 ad te, et

memetipsum aufers mihi in te, ut nulla possit mihi esse cura de me, quia
me in te abscondis me.» Als weiterer assoziativer Text zu auferre memet-

ipsam mihi sei erwähnt: da mihi meipsam in te amittere IV (148, 321 s),

«gib mir, mich in dich hinein zu verlieren», was ein Äquivalens zu nim
mich mir bedeutet.

gib mich gancz zu aigen dir
meipsam totam tibi appropria iure perpetuae possessionis
V (190, 449 s)

Diese Übereinstimmung ist umso überraschender, als eine entsprechende

Explizierung des Eigentums- bzw. Enteignungsgedankens bei

brüdern); ferner den soeben angeführten Aufsatz von Wittmer a.a.O., bes.
S. 157, 162 f, 166, 168; schließlich die den Predigerorden betreffenden Zeugnisse
bei Durrer I, 38^10; 71 f.; 175-179.

63 Wir zitieren nach SC (Sources Chrétiennes) 127 : Gertrude d'Helfta: Oeuvres
spirituelles, tome I: Les exercices, Texte latin, introduction, traduction et notes

par J. Hourlier et A.Schmitt, Paris 1967; mit Seiten- und Zeilenangabe in
Klammern.

64 Vgl. dazu Anm. 25.



284 Bruder Klausens gewonlich bet

Seuse fehlt. Dazu noch einige weitere illustrative Texte: «tene et habe

me tibi in proprium» V (186, 398 s) ; «ut habeas et possideas me tamquam
propriam» V (180, 305 s) ; «quia ego tua propria sum, et tu proprie meus»

II (86, 76s); «répété me in tuum» [nimm mich zurück in das Deine] V
(178, 286); vgl. III (96, 56 s); III (104, 173).

nim von mir alles das mich hinteret gegen dir
ab omni quod me a te impedit libera me IV (148, 145 s)

Dazu noch (mit einem radikaleren Verb) der sinnverwandte Text:
«adnihiles omnia impedimenta tuae voluntatis et beneplaciti» VII (274,
234 s).

Zu fürderet zu dir war keine wörtliche Entsprechung zu finden65.
Immerhin folgende sinngemäße Formulierungen: «proficiam de die in
diem, de virtute in virtutem, quotidie tibi, dilecte mi, fructum ferens in
tuae dilectionis limite novo» V (184, 368-370); «ut ad capienda tua
ignota eloquia totus meus spiritus reddatur conveniens et aptus, et me

totam, o amor, tuus sanctus, rectus et principalis inhabitet spiritus»
V (180, 326-182, 328).

Gibt es eine Erklärung für diese frappanten Parallelen? Verweisen
vielleicht von Gertrud aus gewisse typische Sprachelemente in Richtung
Seuse? Zunächst fallen auch bei der Helftaer Mystikerin die Häufung
der Personalpronomina und deren pointierte Gegenüberstellung, ja
Wendung und Wandlung von mir zu dir, von mich zu dich, von dein zu
mein auf. Z. B. : «ut incipiam iam non amplius in me, sed in te tibi vivere»
V (184, 373 s); «in tua morte mihi restitue vitam tibi soli viventem» VII
(298, 578 s) ; «ut vita mea non sit ultra mecum, sed in tui amoris ignea vi
tota asportetur fecum, ut in mortis hora me in te féliciter inveniam, o

vita mea vera» VIII (304, 668-670) ; «sed in te et per te, imo tecum eam
et proficiam» V (184, 367 s). Besonders häufig wird die Präposition in
verwendet. Dazu folgende Exempla: «fiat mihi animae meae in te invo-
lutio» 66 V (174, 225 s); «Ergo te in me, et me in te ...; hoc ipsum quod
in te sum et vivo, hoc totum tibi do» VI (206, 68-71) ; «in te a me perii»
VI (250, 700). Den meisten dieser prägnanten Formulierungen könnten

- wie aus den oben angeführten Beispielen hervorgeht - ähnlich klingende
Äußerungen Seuses zur Seite gestellt werden. Ein direkter literarischer

65 Zu fürdern und fürderlich bei Seuse vgl. folgende Stellen : Vita 6, DS 23,
7-12; Gr Bfb XXIII, DS 474, 18-475, 9.

66 Zu absconders in Deo gemäß Kol 3,3 vgl. Exerc. VI (250, 698s u. 238, 515s).



Bruder Klausens gewonlich bet 285

Einfluß von Gertrud auf Seuse ist - angesichts der geringen Verbreitung
von Gertrudens Schriften67, zumal der «Exercitia»68 - kaum anzunehmen.

Eher scheint es sich um einen komplexeren Vorgang, einen
allgemeinen sprach- und erfahrungsgeschichtlichen Zusammenhang zu
handeln. Auf weitere Einzelheiten können wir hier nicht eingehen 69. Doch
sei noch folgender kurzer Hinweis erlaubt: Gertrud von Helfta befindet
sich - vom Gesichtspunkt der Entwicklung mystischer Sprache aus -
ungefähr in der Mitte zwischen Bernhard von Clairvaux und dem
«Diener der ewigen Weisheit» von Konstanz 70.

Wie schon angedeutet, war es nicht unsere Absicht, von Gertrud von
Helfta aus eine direkte Verbindungslinie zu Bruder Klausens Gebet zu
ziehen71. Vielmehr wollten wir darauf hinweisen, daß die im kurtz

gebettlin verwendeten typischen Formulierungen in einer breiten und
reichverzweigten christlichen Gebetstradition verwurzelt sind. Dazu
noch ein weiteres Zeugnis. In einem Gebet der Katharina von Siena
(1347-1380), einer ebenfalls mit außerordentlicher Sprachkraft begabten
Mystikerin, ist eine Stelle zu finden, die nahe an die Kernformel des

trefflich gebettlin heranführt 72. Ausgehend von der « kleiden »-«entklei-

67 Vgl. dazu die Einleitung zu den Werken Gertruds SC 127, 14-17; SC 139,
30 f. u. 58-64.

68 Die Edition der Exercitia in SC 127 stützt sich auf den Erstdruck von
Lanspergius (Köln 1536), trotz Nachforschung ist keine Hs. zum Vorschein gekommen,

SC 127, 39.
69 Erwähnt seien noch folgende Affinitäten zwischen Getrud und Seuse : Seuse

faßt seine geistliche Lehre in vier Hauptstücken zusammen (1. Wie man sterben
lernen soll, 2. Wie man innerlich leben soll, 3. Wie man Gott liebreich empfangen
soll und 4. Wie man Gott unergründlich loben soll, Bdew 21-24 u. Hör II, 2-5), von
denen zwei dem Inhalt der beiden letzten exercitia bei Gertrud (VI. Vom Gotteslob

u. VII. Von der Vorbereitung auf den Tod) entsprechen. Gertrudens aspira-
tiones und Seuses begerunge (vgl. Bdew III, DS 314, 24) sind von einem ähnlichen
(lyrischen) Duktus getragen. Wie Seuse so gibt auch Gertrud mit «autobiographischen»

Notizen Rechenschaft über widerfahrene mystische Erlebnisse (die bei
Gertrud allerdings stets im Zusammenhang liturgischer Feiern und Texte stehen),
betont die unentbehrliche Funktion von «Gleichnissen»/similitudines für den mystischen

Bericht und spricht an zahlreichen Stellen in «Dialogform» (vgl. z. B.
colloquium cum amore, Exerc. VII, SC 127, 258, 3, mit Seuses minnekosen, Bdew 9,
DS 230, 27; vgl. Hör I, 8, Künzle 441,5). Vgl. dazu unseren Beitrag zu Seuse,
«Mystik und Metaphorik», zit Anm. 51.

70 Eckharts Sprache liegt außerhalb dieser Linie. Zum Ganzen vgl. SC 127,
32-38 «Sainte Gertrude entre deux spiritualités»).

71 Dies betrifft die Exercitia als literarisches Ganzes. Nicht auszuschließen
ist ein Einfluß von vereinzelt zirkulierenden gertrudianischen Fragmenten, etwa
auf dem Weg von Gebetssammlungen.

72 Wir zitieren nach der kritischen Ausgabe : S. Caterina da Siena, Le orazioni,

19



286 Bruder Klausens gewonlich bet

den »-Metapher, die in den Diktaten der Heiligen eine bedeutsame Rolle
spielt, sagt die Betende73: concedemi grazia [gib mir Gnade] che io
non stia più vestita di me [daß ich nicht mehr mit mir bekleidet sei] und
bittet dann für den Priester, von dem sie die Kommunion empfangen:
spoglialo di sé [entkleide / beraube ihn seiner] e scioglielo da se medesimo

[und löse ihn von sich selber], e vestelo del'etterna volontà tua [und bekleide
ihn mit deinem ewigen Willen]74. Auch hier wird mit dem Wechsel
antithetischer Verba (vestire - spogliare / sciogliere) ein stilisierter Gebrauch
der Personalpronomina (io di me, lo di sé, lo di se medesimo) verbunden 7S.

A cura di Giuliana Cavallini, Roma 1978 (Testi Cateriniani, IV) ; dabei handelt
es sich um Oratio IV, a. a. O. 46, Z. 121-125.

73 Die «Gebete» wurden von Katharina in ekstatischem Zustand, in starrer
Körperhaltung, im Geiste versunken und überwältigt vom Geschauten, gesprochen.
In ähnlichem Zustand diktierte die Heilige auch den «Dialogo» (S. Caterina da
Siena, II Dialogo della divina provvidenza A cura di G. Cavallini, Roma 1968,
Testi Cateriniani, I). Anders hingegen die politischen «Briefe» (Lettere di S. Cata-
rina da Siena, A cura di P. Misciattelli, 6 vol., Firenze 1970). Drei Sprechintentionen

sind bei den Diktaten der Mystikerin zu unterscheiden: bei den «Briefen»
geht es vorwiegend um «ermahnen», beim «Dialog» vorwiegend um «lehren» (Libro
della divina dottrina), bei den «Gebeten» um kontemplatives, mystisches «für-
bitten»/«eintreten» vor Gott, wobei das Anliegen der Reform der Kirche an Haupt
und Gliedern im Vordergrund steht). Die «Gebete» wurden in Avignon, Genua, in
oder bei Siena und in Rom gesprochen. Eines der bedeutsamsten Gebete - bezüglich
Tiefe und Präzision der Theo-logie, Vielfalt und Schönheit der Bilder, Spontaneität
der Gefühle» - ist die am 32. Geburtstag der Heiligen (ein Jahr vor ihrem Tod) in
Rom gesprochene Oratio XI, vgl. ed. Cavallini, 116.

74 Der ganze Text lautet: «E io per Ii miei difetti mai non t'ho cognoscinto,
ma concedemi grazia, dolcissimo amore, che '1 corpo mio spanda el sangue per onore
e gloria del nome tuo e che io non stia più vestita di me. Ricevi, Padre etterno, costui
che m'ha communicata del precioso corpo e sangue del Figliuolo tuo; spoglialo di
sê e scioglielo da se medesimo, e vestelo de l'etterna volontà tua e legalo in te con nodo
che mai non si sciogla, a ciö che egli sia pianta odorifera nel giardino della santa
chiesa», ed. Cavallini, 46, 119-127. - Dazu noch folgende Texte: «costoro che sono
vestiti del vestimento nuziale della caritä sono un altro me; perché anno perduta
e annegata la volontà loro propria, e vestitisi e unitisi e conformatasi con la mia»,
Dial., proemio, ed. Cavallini, 2; «vestimento fetido della propria volontà» - «vestimento

della tua dolce volontà», Or. XXI, 234, 11-14; «non si desidera, né è amata
da chi ama se stesso, ma da chi si è spogliato di sé e si è vestito di te », Or. XII, 142, 55s ;

«Veste, veste me di te, Verità eterna...!» Dial. CLXVII, 502 Schlußgebet des

Dialogs).
75 Ein höchst eigenartiger Gebrauch der Personalpronomina ist bei Dante

Alighieri zu finden, der sogar Verba aus Personalpronomina bildet, wie in-/wi-ar-si
sich-in-ihn-hinein-versetzen, in-hi-ar-si und in-mi-ar-si. Von der beglückenden

Gottesschau heißt es Paradiso IX, 73: Dio vede tutto, e tuo veder s'inluia (Dante
Alighieri: La Commedia secondo l'antica vulgata, A euro di G. Petrocchi, vol.
IV: Paradiso, Milano 1967, 144) «Gott siehet alles, und in ihm vertieft sich dein
Schaun» (Philaletes); inluiarsi «pénétra e si compenetra in lui» (Dante Alighieri:



Brader Klausens gewonlich bet 287

Auch hier ist - wie bei Klausens Gebet und bei Seuse - der Kontext für
die Bitte um Wandlung, Befreiung von Selbstheit und Eigenhebe76, die
Eucharistie :

spoglialo di sé e scioglielo da se medesimo

nim mich mir
e vestelo de l'etterna volontà tua
vnd gib mich gancz zu aigen dir

sind kaum zufällige Anklänge.
Sehr wahrscheinlich ließen sich in den Gebeten noch manch anderer

Mystiker - deren Erfahrungen sich ja nicht nur auf die Unio mit Gott,
sondern auch auf das «non serviam» beziehen - analoge Gebetsformulierungen

finden.
Peter Ochsenbein in Basel hat uns noch auf einen weiteren, besonders

wertvollen Text im «Engelberger Gebetbuch» aus der zweiten
Hälfte des 14. Jahrh. aufmerksam gemacht77. Dabei handelt es sich um
ein bekanntes Gebet des Thomas von Aquin in (freier) deutscher Über-

La Divina Commedia, A cura di N. Sapegno, vol. III: Paradiso, Firenze 1959, 117).
Zu Beatrice sagt Dante Paradiso IX, 81 : s'io m'intuassi, come tu t'inmiassi (ed.
Petrocchi loc. cit., 146) «wenn ich dich durchschaute so, wie du mich
durchschauest» (Philaletes) «se io [Dante] potessi penetrare nel tuo [di Beatrice] pen-
siero come tu nel mio» (Sapegno loc. cit., 117). Der erste Text will einen theologischen,

der zweite einen erotischen Sachverhalt ansprechen. Mystik und Poesie
bewegen sich an der Grenze des Sagbaren, ihre Sprache hat oft die Tendenz zum
«Idiolekt».

76 Zum Thema « Eigenliebe » folgende Texte Katharinas : Or. VII, ed. Cavallini
86, 75-77 : «Caccine [del'anima] la tenebre e da'le la luce, tra'ne l'umido de l'amore
proprio e rimane il fuoco délia tua carità»; Dial. XVII, ed. Cavallini 45: «l'amore
proprio sensitivo contiene in sè ogni male»; Dial. XI, 28 : «... cognoscimento di sè.

Questo è quel coltello che taglia ogni proprio amore fondato nella propria volontà»;
von denen, welche das «Angeld des Geistes» empfangen, heißt es Dial. XLV, 99:
Sf che vedi che nel vedere cognoscono, e cognoscendo amando, e amando annie-
gano e perdono la volontà loro propria. Perduta la loro si vestono della mia...»

77 Dabei handelt es sich um die Hs. in der Stiftsbibl. Engelberg, Cod. 155. -
Vgl. dazu den Art. «Engelberger Gebetbuch» von P. Ochsenbein in: K. Ruh
[Hrg.]: Die deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, Bd. II, Berlin
1979, 529f.: «Das 'Engelberger Gebetbuch' ist eine der frühesten Sammlungen, die
fast ausschließlich deutsche Prosagebete nichtliturgischen Ursprungs enthalten.»
«Verschiedene Texte, zumeist Sühne- und Kommuniongebete, sind wohl
dominikanischen Ursprungs, so ein Meister Eckhart zugeschriebenes Sühnegebet..., eine
Übersetzung der vielleicht echten Oratio Concede mihi des Thomas von Aquin
sowie Seuses Kommuniongebet aus dem 'Büchlein der ewigen Weisheit' [DS 303] »

Von P. Ochsenbein erscheint demnächst eine krit. Ausgabe des « Engelberger
Gebetbuches» in der Reihe «Schweizer Texte».



288 Bruder Klausens gewonlich bet

tragung: Dis ist sant Thomas gehet, breiiger ordens, das er tegliche sprach
mit andaht78. Auch hier also ein Gebet, das täglich, gewonlich und mit
andaht zu sprechen empfohlen wird. Die Parallele ist umso bedeutsamer,
als nun - in der Verdeutschung dieses Thomas-Textes - das bei Gertrud
und bei Seuse vergeblich gesuchte pürieren (für pro-movere) steht. Im
folgenden der Wortlaut nach Thomas und nach dem Engelberger Gebetbuch

und die entsprechenden Bitten in Klausens Gebet :

Thomas :

De nullo gaudeam vel doleam

nisi quod promoveat ad te vel abducat ate79.

Engelberger Gebetbuch:

Nichteznit mich erfrôwe denne das mich fürderet zu dir.
Nichteznit mich beswere denne das mich ab wise von dir 80.

Klaus :

gib mir alles das mich fürderet zu dir!
nim von mir alles das mich hinteret gegen dir!

78 Fol. 169r (die Übersetzung des Thomas-Gebetes gehört zum älteren Teil
des Engelberger Gebetbuches). - Die Oratio Concede mihi, misericors Deus, quae tibi
sunt placita, ardenter concupiscere gehört zu den «Piae preces» des Thomas v.
Aquin. In der Ausgabe von A. D. Sertillanges (Prières de S. Thomas d'Aquin,
Paris 1920, 78-84) ist sie überschrieben: «Oratio S. Thomae quam ipse dicebat
singulo die ante imaginem Christi), in: Libellus Precum S. Ord. Praedicatorum,
Rom 1952, 140: «Oratio S. Thomae ad vitam sapienter instituendam». Die «Piae

preces» finden sich erst in den Hss. des 14. Jh. Doch schreibt dazu Sertillanges:
«... le fond et la forme de ces écrits cadrent tellement avec la doctrine, le style et
le mouvement naturel de la pensée thomiste que les lecteurs les plus familiarisés
avec les travaux de l'Aquinate sont ceux qui peuvent le moins douter qu'on en
retrouve ici la marque. Les énumérations si nombreuses qui se déroulent au cours
des 'Prières' évoquent, pour le disciple averti, les divisions de la 'Somme'. Des
expressions familières identiques parsèment ici et là le discours. Des finales sont
communes. Il serait bien extraordinaire que de tels écrits, nettement apparentés
entre eux, apparentés encore davantage avec ceux de saint Thomas et que d'ailleurs
personne ne réclame, fussent tous apocryphes » (a. a. O., 8f.). Der Text der Oratio
Concede mihi... ist auch zu finden in P. Mandonnet [Hrg.]: Thomas, Opuscula
omnia, Tom. IV, Paris 1927, 538 f.

79 Ausg. Sertillanges (a. a. O., 80); Ausg. Mandonnet (a. a. O., 539) und
«Libellus precum» (a. a. O.) haben statt «promoveat ad te» - «ducat ad te.»

80 Fol. 169v. - Eine völlig andere Übersetzung dieser Stelle des Thomas-Gebetes
bietet die Basler Hs. B. IX 15 (aus dem Kartäuserkloster), 263rb-264ra, noch aus
der ersten Hälfte des 14. Jahrh., gedruckt bei W. Wackernagel: Altdeutsche



Bruder Klausens gewonlich bet 289

Der Parallelismus im Engelberger Gebetbuch: erfrôwen - besweren,

fürderen - ab wisen; bei Klaus: geben - nemen, fürderen - hinteren. Das
in der Schweiz offenbar beliebte Wortpaar förderen - hinteren 81 klingt
in der Engelberger Formulierung insofern an, als ab wisen mit besweren

«verlangsamen» verbunden wird, im Gegensatz zu erfrôwen und
förderen «beschleunigen». Zwei Bewegungen bzw. Bewegungsrichtungen
(nach vorwärts - nach rückwärts) werden durch zwei verbale
Metaphern ausgedrückt, in Anlehnung an die klassischen lateinischen Verba :

a-vertere - con-vertere, zu den abstrakt formulierten Angelpunkten : a-versio

(a deo) - con-versio (ad Dominum 0 min got vnd min her!).

Auf dem Weg zum Ranft

Wir haben uns - zur Klärung der Herkunft von Klausens andächtig
gebettlin — bemüht, möglichst vielen sprachlichen Parallelen, Anklängen,
Vorformen und Vorbildern nachzugehen. Dabei sind wir großen
Persönlichkeiten begegnet: Augustinus, Gertrud, Thomas, Katharina, Seuse.

Wird der Ausdruck «Quelle» im strengen Sinn genommen, so sprechen

- aufgrund der historischen Kenntnisse (enge Verbindungen
Gottesfreunde - Engelberg - Ranft, am Grund - Klaus) und der sprachlichen
Analyse - die meisten Indizien für susonisches Sprachgut als unmittelbare

(quellenmäßige) Voraussetzung der Artikulierung des gebettlin. Alles
aber - dies ist zu betonen -, was bisher zu Tage gefördert werden konnte,
sind Parallelen und Anklänge zu einzelnen Elementen des gebettlin.

Nirgends sind wir auch nur auf die Spur eines dreigliedrigen
Reimgebetes gestoßen. Auch die zeitlich naheliegendsten Fragmente von
Einsiedeln und Hermetschwil bieten nichts dergleichen. Vielleicht kommt
eines Tages - in spätmittelalterlichen Gebetshandschriften aus dem
Umkreis von Engelberg, Einsiedeln, Hermetschwil, Luzern, Basel (Kartäuser)

oder Bern - noch ein Modell zu Klausens Reimgebet zum Vorschein.
Bis heute aber ist nichts bekannt, was als Muster oder unmittelbare Vorlage

betrachtet werden könnte. Die von Durrer gemachte Supposition

Predigten und Gebete aus Handschriften, Basel 1876 (Neudruck: Darmstadt 1964),
S. 242, Z. 9 fi. : vnt das ich mich enheines dinges froeuue, man das mich zuo dir geciehen

mag noch von dekeinen dingen trurre denne von den dingen die mich von dir gescheiden
mügent vnt gip mir das ich nieman nit wolgeualle usserent dir vnt ouch nit enfürchte
iemans misseuatten. Statt fürderen und ah wisen stehen hier ciehen und scheiden.

81 Vgl. Anm. 106, wo ein Text aus der Schweiz zitiert wird, der das Wortpaar
hindern - fürdern für das Jahr 1385 bezeugt.



290 Bruder Klausens gewonlich bet

einer «niederdeutschen» Vorlage (nach Will Vesper), die durch einen

Pilger in den Ranft gebracht worden wäre, hat sich durch die neueren
handschriftlichen Funde als völlig unhaltbar erwiesen 82.

So stellt sich die Frage nach der Autorschaft des kurtz gebettlin. Für
Durrer war es klar, daß nicht nur die Klausen-«Sprüche», sondern
insbesondere das Klausen-«Gebet» kein «Original im eigentlichen Sinne»

ist83. Planzer, der sich bezüglich der «Abhängigkeit» von Seuse so

skeptisch äußert, scheint Fassung I als authentische von Flüe-Version zu
betrachten. Für die Echtheit des von ihm edierten «Spruches» vermag er
keinen «stringenten Beweis» zu geben. Doch spreche für dessen Authentizität

«eine gewisse Wahrscheinlichkeit», «vor allem weil er [der Spruch]
in Gemeinschaft mit seinem [Klausens] echten Gebet überliefert wird» 84.

Von diesem sagt Planzer, es sei «ein sicher Bruder Klausen zuzuweisendes

Gebet»85. Auch Ruh scheint eine gewisse Autorschaft Klausens
vorauszusetzen. Die einzige Frage, die er stellt, betrifft die dichterische Form
des gebettlin. «Ob das Gebet seine rhythmische Gestalt Nikolaus von Flüe
verdankt, muß offen gelassen werden, solange eine ältere Überlieferung
nicht ausgeschlossen ist » 86. Unwahrscheinlich sei es indessen nicht, daß
selbst Vers- und Reimform auf Klausens Diktion zurückgehen könnte 87.

Doch ist anzunehmen, daß der illitteratus 88 - trotz seines acutissi-

mum ingenium 89 - das Gebet nicht erdichtet bzw. erfunden hat. «Mate-

82 Durrer II, 816 reproduziert einen Text nach Will Vesper: Der deutsche
Psalter, Ein Jahrtausend geistlicher Dichtung, Ebenhausen b. München 1914, 59.
Durrer hatte auf seine Anfrage nach Quellenangabe von Vesper keine Antwort
erhalten. Der Hinweis bez. Herkunft «aus dem Niederdeutschen» beruht auf einer
irrtümlichen Lektüre von Vesper, vgl. dazu Amschwand a. a. O. (Anm. 16) 82.
Da die von Vesper gebotene Textgestalt Fassung II entspricht, kann es sich
unmöglich um eine «Vorlage» handeln. Der von Vesper veröffentlichte Spruch ist
nichts anderes als «das Bruder-Klausen-Gebet in einer von Vesper [selber]
redigierten Textform» (Amschwand a. a. O.).

83 Durrer II, 816.
84 Planzer a. a. O. (Anm. 19), 44-46.
85 A. a. O., 44.
86 Ruh a. a. O. (Anm. 18), 566/567.
87 Ruh verweist a. a. O. 566, Anm. 3 auf Durrer II, 815, wo wir folgendes

lesen: «Bezüglich der Urheberschaft der in der gleichen Vorlage [den von Kanisius
edierten Betrachtungen und Gebeten] enthaltenen Sprüche erinnere man sich, daß
schon Überlieferungen, die der Lebenszeit des Einsiedlers näher liegen, diesem eine
gewisse dichterische Produktion zuschreiben. Schon das Basler Gebetbüchlein
von 1518 und die Berlingersche Chronik behaupten ausdrücklich, daß er die Sentenzen,

die in seiner Zelle angeschrieben waren, selber in Reime gesetzt hatte.» Und
weiter (815/816) : «An sich gehört ja das Suchen nach gebundener Form zum Wesen
beschaulicher Spekulation und der Mystik im engeren Sinne. »



Bruder Klausens gewonlich bet 291

rial» muß dagewesen sein. Das beweisen die oben angeführten Parallelen,

Anklänge und Fragmente. Was genau in die wildnuß undir den alpen

gelangte - mündlich überlieferte Gebetsmuster und -formein, Zettel von
Pilgern oder ganze Blätter mit Gebetstexten (einzelne kurze Gebetlein
oder Sammlungen, Kompilationen, Florilegien von Gebeten - seit 1477

hatte Klaus ja einen eigenen Kaplan im Ranft, als ersten einen Freund
seines Freundes am Grund, auch Bruder Ulrich im Ranft-«Mösli», mit
dem sich Klaus zu unterhalten pflegte, besaß buchere, war gelart und
konnte lesen, Durrer I, 65) - wissen wir nicht. Welches der Anteil Klausens

an der Entstehung jener als «ursprünglich» zu betrachtenden
Fassung I des Gebetes war, entzieht sich unserer Kenntnis. Folgendes jedoch
steht fest :

1. daß bis zur Zeit kein einziger Beleg für ein dreigliedriges Reimgebet
bekannt ist, das als Modell Fassung I vorausgehen würde;

2. daß die handschriftliche Verbreitung von Fassung I früh einsetzte

(älteste bisher bekannte Hs. ca. 10 Jahre nach Klausens Tod) und
ihren Schwerpunkt «im alemannischen Süden» hat90;

3. daß Fassung I in sämtlichen Hss. (mit Ausnahme der spätesten) brüder
clas gewonlich bet genannt, also Klaus von Flüe «zugewiesen»
wird 91.

Schließlich das Gewichtigste: «Daß der Eremit, der Zuweisung
entsprechend, das Gebet täglich gesprochen hat, dürfte nicht ernsthaft zu
bezweifeln sein» 92. - Mit dem gewonlich bet ist also eine lange Tradition
verschiedener Gebetsweisen und -formein aus verschiedenen Jahrhunderten

zusammengefaßt worden. Und durch die Person des Betenden im
Ranft - dessen politische Integrität und religiöse Glaubwürdigkeit von
niemandem bestritten wurden - ist ein kleines und einfaches gebettlin
zum Durchbruch gekommen, das alle Fragmente in möglichen Quellen
und sämtliche bisher geltend gemachten Vorbilder sowohl bezüglich
Kürze und Knappheit wie bezüglich der gedanklichen Dichte und der

mystischen Aussagekraft überragt. «Autorschaft» ist hier in einem
weiteren und umfassenderen Sinne als im rein literarischen zu verstehen.

88 Vgl. dazu unsere Studie «Bruder Klausens Glaubensrede » (zit. Anm. 12), 401 f.
89 Durrer I, 352 (Trithemius).
90 Ruh a. a. O., 565.
91 A. a. O., 564.
92 A. a. O., 567.



292 Bruder Klausens gewonlich bet

Zusammenfassung

Wir fassen das Ergebnis der Erwägungen dieses Abschnittes
zusammen :

(1) Das Gebet beruht auf einer langen christlichen Sprachtradition; für
fast jedes Wort und für fast jede Wendung des kurzen Gebetleins

gibt es Belege (Parallelen) in Gebetsformeln, die um Jahrhunderte
vorausgehen.

(2) Im unmittelbaren «Material», aus dem das Gebet entstanden, ist
susonisches Sprachgut (als«Quelle» im sprachgeschichtlichen Sinn)
zu supponieren.

(3) Eine unmittelbare «Vorlage» fehlt; bis zur Zeit ist Klausens gebettlin
der erste Beleg für die Form eines dreigliedrigen Reimgebetes.

(4) Ein aktiver Anteil Klausens an der Artikulierung des gebettlin ist
nicht völlig auszuschließen.

(5) Zu bezweifeln ist kaum, daß Bruder Klaus das gebettlin oft, täglich,
d. h. gewohnheitsmäßig gesprochen hat.

(6) Durch die Ausstrahlung des Obwaldner einsidel hat das Gebet eine

weite Verbreitung und volkstümliche Rezeption erfahren.

III. STRUKTUR UND INHALT

Wie schon erwähnt, wird das Gebet in den Handschriften brvtder

clas gewonlich bet genannt. In den frühesten Drucken heißt es sein gebet

war under andern93 oder under anderen worten sprach er gemeinlich 94.

Später wird das Gebet charakterisiert als Clausen taglichs und gar treff-
lichs gebetlin 95, sein gbätt96, Synn Sprvch 97, kurtz, täglich und kräfftig
Gebettlin 98. Schließlich lautet in einer Broschüre von 1734 der Titel:
alttäglichgewohntes höchste Vollkommenheit einschließendes Gebet des hoch-

seeligen Bruder Claus ". Im folgenden sei zunächst die formale, dann die

93 Durrer II, 657 (Frank), 708 (Stumpft).
94 Durrer II, 752 (Pantaleon: Inter alia semper dicebat.)
95 Durrer II, 787 (Witwyler) ; vgl. Walasser : Drey kurtze vnd andächtige Gebetlin

welche Brüder Claus täglich gebettet hat, zit. nach Amschwand, a. a. O. (Anm. 9), 74.
96 Durrer II, 808 (Flugblatt um 1581).
97 Durrer II, 1025 (Stampfers Bruderklausenmedaille).
98 Durrer II, 386 (Kanisius).
99 Amschwand a. a. O. (Anm. 16), 86 letzte Seite der Broschüre: «Lob- und

Ehrenvers über Bruder Claus», Zug 1734 u. 1741).



Bruder Klausens gewonlich bet 293

inhaltliche Seite des Gebetes etwas näher untersucht, wobei wir uns an
den Wortlaut der älteren, ursprünglichen Fassung I halten.

Struktur

Abstrahiert man von der Anrede, so bestehen die drei Sätze aus

folgenden bedeutungstragenden Elementen:

(a) den Primär- oder
Grundverba : geben nemen

(b) dem Subjekt-
(grammatikalisch objekt-)
bezeichnenden

Personalpronomen : mich

(c) den richtungbestimmten
Personalpronomina

: mir dir
(d) den präpositional

konstruierten
Sekundärverba : hinteren gegen fürderen zu

(e) den qualifikatorischen
Bestimmungen : alles das gancz zu aigen

Darnach ergibt sich folgender, von einfachsten zu komplexeren
Elementen fortschreitender Strukturbau:

nim gib
nim
gib
nim mich gib mich
nim mich
gib mich

nim mich mir gib mich dir
nim von mir mich dir
gib mir mich dir
nim mich mir gib mich dir
nim von mir mich hinteret gegen dir
gib mir mich fürderet zu dir
nim mich mir gib mich gancz zu aigen dir
nim von mir alles das mich hinteret gegen dir
gib mir alles das mich fürderet zû dir



294 Bruder Klausens gewonlich bet

Aus dieser Übersicht erhellt, wie sparsam (ökonomisch) das Gebet

voranschreitet, mit wie wenigen und einfachen Termini es auskommt.
Im folgenden ein paar Bemerkungen zu den einzelnen Elementen :

geben und nemen ist ein weitverbreitetes, zur Elementarsprache
gehörendes Wortpaar 10°. Die beiden Verba haben sich, als «sich ergänzende

Gegenstücke», «an einander entwickelt.»«Es wird wechselnd gegeben

und genommen.» Der Anwendungsbereich erstreckt sich vom
Geschäftsleben (Kauf, Verkauf, Austausch) über rechtliche Bestimmungen

(bes. Vertragswesen) bis zu persönlicher Begegnung, gegenseitiger
Hilfe, Wohlwollen, Freundschaft (bereichert-werden) und Liebe (sich in
Dankbarkeit an-nehmen: «geben» schenken, «nehmen» empfangen).
Aus dem biblischem Sprachschatz sind sprichwörtlich in die Umgangssprache

eingegangen: «geben ist seliger denn nehmen» (Apg 20, 35), «der

Herr hats gegeben, der Herr hats genommen» (Hiob 1, 21). Gott ist der
Geber aller guten Gaben (vgl. Jak 1, 17). «Gott... wird uns geben und
nemen, wie es seinem göttlichen willen gefeit» 101. Die an Gott gerichtete
Bitte gib ist häufig, besonders in kurzen, familiären Gebeten : «der minnec-
lîche milte got... der gebe» (Eckhart) 102, «gib, was du gebietest, und
gebiete, was du willst» (Augustinus) 103. Im feierlichen, liturgischen Gebet

überwiegt das Concede: sei nachsichtig, räume ein, gewähre... (doch: «gib

uns deinen Frieden!»). Im vertrauten Vaterunser heißt es: «gib uns
das tägliche Brot!» Das Besondere des (mystischen) Bruder-Klausen-
Gebetes liegt nun darin, daß nicht gib, sondern nim vorausgeht
(Voranstellung in Zeile la gegenüber lb und in Zeile 2a gegenüber 3a) : nimm
hinweg, - fort, befreie, löse

Den Primärverba nemen und geben entsprechen (im 2b und 3b) die
Sekundärverba hinteren und fürderen. Hinteren, ahd hintaran, hintarôn
(aus der Präposition hintar gebildet), bedeutet wörtlich: nach hinten
bringen, treiben, vom Vorwärtskommen abhalten 104

; vürderen: nach

vorne, vorwärts bringen, beschleunigen, befördern, pro-vehere, pro-
movere 105. Hinteren und vürderen bilden - wie nemen und geben -
ein Wortpaar. Bezüglich der Regelung eines Uhrwerkes durch Gewich-

i°° Vgl. dazu Grimm: Deutsches Wörterbuch IV/1, 1, Sp. 1669-1670.
101 Grimm IV/1, 1, Sp. 1707 (Zitat Schaidenreiszer).
102 Grimm a. a. O.
103 Augustinus: Conf. X, 29, 40: «Da quod iubes, et iube quod vis.»
104 Vgl. Grimm IV/2, Sp. 1408-1410 und M. Lexer: Mittelhochdeutsches

Wörterbuch I, Sp. 1295.
103 Vgl. Grimm IV/1, 1, Sp. 718 und Lexer III, Sp. 595-596.



Bruder Klausens gewonlich bet 295

te [blyklötzli) ist ein Wort aus der Schweiz - aus dem Jahr 1385 -
überliefert, nach dem hindern und vürdern «verlangsamen» und
«beschleunigen» bezeichnen106. Hindern und vürdern haben also mit
«richten» und «Ausrichtung» zu tun. Die Konstruktion vürdern zuo
ist allgemein und findet sich auch im geistlichen Bereich: z. B. fürdem
zuo êren, zû ewiger sêlikeit fürdern107. Zu hindern hingegen haben
wir keinen Beleg für eine präpositionale Konstruktion gefunden108.
hinteren gegen könnte wohl Dialekt - und zudem eine mit Absicht
gewählte (emphatische) Artikulierung (des Obwaldner Eremiten) -
sein 109. Die vier Verba werden in Vers 2 und 3 zu einem antithetischen
Parallelismus verbunden : was hinteret soll genomen, was fürderet gegeben

werden. Das Gebet drückt also - dem unmittelbaren Wortsinn der Verba
nach - die Bitte um richtungbestimmte Bewegung (bzw. bewegt-werden)
aus : bring von hinten nach vorne, nim die blyklötzli und beschleunige den

Lauf!
Die Referenzstruktur wird durch die Personalpronomina angegeben :

im Dativ mir - dir, von mir - zu dir terminus a quo und terminus ad

quem der Bewegung); im Akkusativ mich passives Subjekt des

Geschehens.

Agens ist Gott, in doppelter biblischer Anrede: «mein Gott und mein
Herr» no. Zunächst (in Vers 1) wird die Bitte radikal personal formuliert:
nim mich mir - gib mich gancz zu aigen dir (ohne Sekundärverba, nur
aufgrund des transitorischen Gegensatzes nemen und geben, mich mir

106 Schweizerisches Idiotikon I, Sp. 1000: «So es [das Uhrwerk] zu balde [zu
rasch] gat, so henke die blyklötzli hinus an das redelin, hiemit macht [magst] du es
hindern und fürdern, wie du witt. »

107 Lexer III, Sp. 595 (Chronik der deutschen städte, 14./15. Jahrh.).
108 Weder bei Lexer noch bei Grimm, noch im Schweizerischen Idiotikon.
109 U. E. dürften hinteren -fürderen und hinteren gegen wohl am meisten Chancen

haben, auf einen originalen Beitrag Klausens zum Wortlaut des gewonlich bet

zurückzugehen (vgl. Anm. 80 und Anm. 106).
110 Die klassische Anrede: jhwh elohaj, mit dem «Namen» der konkreten

(geschichtlichen) Gotteserfahrung jhwh und der Apposition elohaj «mein Gott»;
elohjm Bezeichnung für die Fülle göttlicher Attribute und göttlichen Wesens),
wurde bekanntlich adonaj elohaj - « mein Herr, mein Gott » - gesprochen. Zu lesen
ist jhwh elohaj Ps 7, 2.4; 13, 4 u. ö.; adonaj elohaj Ps 38, 16; 86, 12 [90, 17]. Die
Voranstellung von «mein Gott» in: min got und min her des Klausen-Gebetes ist
unbiblisch. - Im NT ist der Ausruf des Thomas vor dem Auferstandenen, Joh 20,28 :

«mein Herr und mein Gott» das erste explizite Osterbekenntnis zu Jesus als «Herr»
(adonaj). Das sicher originale: O min got und min her (der Hss. Fassung I) ist bei
Walasser (vgl. Amschwand a. a. O., 74) zu : 0 Du mein Herr und mein Gott (im Sinne
von Joh 20,28) abgewandelt.



296 Bruder Klausens gewonlich bet

und mich dir) ; dann (in Vers 2 und 3) in bezug auf sachliche impedimenta

bzw. promoventia: nim von mir alles das mich hinteret gegen dir

- gib mir alles das mich fürderet zu dir (wobei die Beseitigung des

hinteren gegen das fürderen zu ermöglichen soll).
Der Ausruf «0» ist häufig in rhetorischer Anrede (bes. im Spätmittelalter).

Er kann sowohl Staunen wie Ehrfurcht zum Ausdruck bringen.
Im hurtz gebettlin ist «0» wohl Indikator, daß nim und gib nicht imperativ,

sondern exhortativ bzw. deprekativ zu verstehen sind: o daß Du
doch mich mir nähmest etc.

Der Reim mir - dir ist schwach, von der Aussage gefordert, weit
entfernt von «gewollter» Poesie 1U.

Wichtiger ist das Versmaß bzw. die Rhythmik 112. Die vier Hebungen

werden von unregelmäßigen Senkungen unterbrochen, was gegen ein

hastiges (unreflektiertes) Sprechen kämpft. Halt gibt die dreimalig
gleichlautende Anrede, Nachdruck verleihen die Zäsuren markierenden

Schlußhebungen mir und dir!

Inhalt

Der einsidel hat das Gebet im Ranft oft und gewohnheitsmäßig
gesprochen. So betrachtet, kommt der Frage der Reihenfolge der

Bitten nur relative Bedeutung zu 113 : die einzelnen Verse des

Reimgebetes mögen einmal so, dann wiederum so verbunden worden sein (wie
es beschaulichem Beten und «kostendem» Umgang mit Glaubenstexten

111 Im Blick auf die Bruder-Klausen-«Sprüche» spricht Durrer (II, 816) von
«dichterisch wertlosen Reimereien». Bezüglich des Reimgebetes - dessen Kürze,
Knappheit und Sachlichkeit zu den nicht enden wollenden Verslein der Sprüche
kontrastiert - wäre ein solches abschätziges Urteil fehl am Platz.

112 Vgl. Anm. 29
113 Wichtig hingegen ist - wie wir schon im Abschnitt I und II betont haben

- der «ursprüngliche» Wortlaut (nach Fassung I). In Fassung II ist die Wortung
abgeflacht, eingeebnet (literarisch angepaßt, «verschlimmbessert»).

Daß der Text auch andersherum - etwa in der Reihenfolge 2-3-1 der Reimpaare

(wie in der Anordnung von Fassung II) - gelesen bzw. gesprochen werden
kann, erhellt aus der S. 293 gegebenen Tabelle zu den einzelnen Wörtern und
Wortverbindungen. Die Anordnung 1-2-3 beruht auf dem Schema einer Explizierung
(in 2 u. 3) der Kernformel (in 1) und der progressiven Erweiterung sprachlicher
Elemente durch neue Syntagmen (alles das - hinteret gegen - fürderet zû). Wird der
Text in der Reihenfolge 2-3-1 gesprochen, so entsteht ein Prozeß der Konzentration

(Zusammenfassung) der Bitten 2 u. 3 in 1 und der Reduktion der sprachlichen
Elemente (Vers 1 ohne Sekundärverba, dafür Emphasis auf den aus
Personalpronomina gebildeten Syntagmen mich mir und mich dir).



Bruder Klausens gewonlich bet 297

entspricht). In Fassung II ist die Anordnung der Reimpaare, im
Vergleich zu I: 2-3-1. Nach Ruh ist dies nicht eine Verschlechterung des

Gebetstextes, sondern «ein Modellfall schöpferischer Überlieferung»:
«die Zweitredaktion führte zu formaler Perfektion und mit ihr zugleich
zur Erfüllung der Gebetsaussage»; und fügt bei: «Wir erkennen jetzt,
daß die formale 'Synthese' zum Dreischritt geführt hat : 'Nimm von mir,
was mich von dir trennt' entspricht der via purgativa, 'gib mir, was
mich zu dir bringt' der via illuminativa, 'nimm mich mir und gib mich dir'
der via perfecta (oder unionis)» 114. In der Tat wurde Klausens Gebet oft
in diesem Sinne interpretiert. Darauf verweist z. B. der Titel in der Zuger
Broschüre von 1734: höchste Vollkommenheit einschließendes Gebet115.

Es fragt sich aber, ob die Drei-Wege-Lehre zum unmittelbaren
Inhalt des Gebetes gehört. Die ursprüngliche Anordnung der Verspaare
(in Fassung I) scheint kaum eine solche Auslegung zu stützen. Wichtiger
indessen ist, daß im Wortlaut des gewonlich bet Anklänge an die klassische

Formulierung der Drei-Wege-Lehre fehlen: nichts von «Aufstieg», von
«Reinigung», «Erleuchtung» und «Einung» im neuplatonisch-plotini-
schen Sinn 116; nichts von «Stufen», «Graden» und «Wegen», von
«Anfangenden», «Fortschreitenden» und «Vollkommenen»117. Ruhs andere

1» Ruh a. a. O. (Anm. 18), 568.
115 S. Amschwand a. a. O. (Anm. 16), 86.
116 Vgl. dazu z. B. Ps.-Dionysius : De ecclesiastica hierarchia, V, 3, P. G. 3,

504: katharsis — photiskihe - teleiosisjteleiotike episteme; III, PG 3, 421 D: anagogé,
henosis. Dazu: M. Grabmann: Wesen und Grundlagen der katholischen Mystik,
München 1922, 24-44; W. Völker: Kontemplation und Extase bei Pseudo-Dio-
nysius Areopagita, Wiesbaden 1958, bes. 37; W. Beierwaltes: Reflexion und
Einung, Zur Mystik Plotins, in: W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas:
Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 7-36; A. Haas: Wege und Grenzen der
mystischen Erfahrung nach der deutschen Mystik, in: Mystische Erfahrung,
Die Grenze menschlichen Erlebens, Freiburg [i. Br.] 1967, 27-50 (Haas weist darauf
hin, daß die «drei Wege» bei Meister Eckhart nicht nur keine Rolle spielen, sondern
von Eckhart sogar «ironisiert» werden). Zur theologischen Problematik der Drei-
Wege-Lehre vgl. K. Rahner: Über das Problem des Stufenweges zur christlichen
Vollendung, in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln 19593, 11-34; u. ders. :

Die «geistlichen Sinne» nach Origenes, in: Schriften zur Theologie XII, Einsiedeln
1975, 121-127.

117 Vgl. dazu z. B. Augustinus: De natura et gratia, 70, 84: Charitas inchoata,
provecta, magna, perfecta; Thomas von Aquin: Summa theologiae II/II, q. 24, a. 9:
Caritas incipiens, proficiens, perfecta; Wilhelm von St. Thierry: Epistola ad
patres de Monte Dei, n. 41, ed. J. Déchanet, Sources Chrétiennes 223, Paris 1975,
177 : incipientes/status animalis, proficientes/status rationalis, perfectijstatus spiritua-
lis (SC 82, 30ff. führt J. Déchanet diese Dreiteilung zurück auf Origenes). Dazu
W.Völker: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, Tübingen 1931, 62-75;
A. M. Haas: Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen Lebens, Einsiedeln



298 Bruder Klausens gewonlich bet

(mehr summarische) Inhaltsangabe scheint uns dem unmittelbaren
Wortsinn - nach dem wir hier fragen - näher zu kommen: «ein Gebet...,
das die Austreibung des Ich und die Einwohnung Gottes zum Thema
hat»118.

Welches sind also die Quellen des Inhaltes von Klausens Gebet?

Läßt sich dazu etwas Näheres sagen? In Abschnitt II haben wir eine

längere Liste von Belegen aus verschiedenen Jahrhunderten angeführt,
welche deutlich macht, daß das gewonlich bet in einer weiten und breiten
christlichen Tradition mystischen Betens verwurzelt ist. Am Anfang
der christlichen Mystik steht das Zeugnis der Schrift: das Zeugnis
«überlieferter [Glaubens-] Erfahrung» U9. So sei denn erlaubt, von Inhalt
und Sprache des gebettlin aus ein paar Verbindungslinien zu biblischen

Aussagen zu ziehen.

(a) Entscheidend für die Gebetsaussage - wie für Struktur und Aufbau
des Textes - ist die Kernformel: nim mich mir vnd gib mich dir. Dazu
sei folgendes, fest in synoptischer Tradition verankertes Jesus-Wort
angeführt: «Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer aber sein

Leben verliert, der wird es retten» 120. Der Inhalt auch dieses Satzes

wird durch den Wechsel antithetischer Verba artikuliert: «retten»

- «verlieren», nach den Parallelstellen: «verlieren» - «gewinnen» /
«erhalten» / «bewahren» / «finden». Nun sind aber «verlieren» und nemen
bzw. «genommen werden», «gewinnen» und geben bzw. «erhalten» semantisch

benachbart. Weiter bedeutet psyche, hebr. näfäsch, nicht nur «Seele»

und «Leben», sondern auch «Person». Die Aussage kann also auch

folgendermaßen wiedergegeben werden: «Wer sich retten will, wird sein

Leben verlieren; wer aber sich verliert, der wird sein Leben retten.»
Als An-sage enthält der Satz die Weisung: «verliere dich, so wirst du dein
Leben retten / bewahren / erhalten / finden » Nim mich mir ist die Trans-

1979 (Kriterien, 51), 107f (Anm. 17). Zur Theologie der drei Stadien mystischer
Erfahrung vgl. Thomas a Vallgornera: Mystica Theologia, Stuttgart 1890, 59fl. ;

A. Tanquerey: Précis de théologie ascétique et mystique, Paris 1935, 445fi.,
A. Saudreau: Les degrés de la vie spirituelle, 2 vol., Angers 1935; R. Garrigou-
Lagrange: Les trois âges de la vie intérieure, 2 vol., Paris 1938.

118 Ruh a. a. O. (Anm. 18), 567.
119 Gerhard Ebeling: Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie

als Frage nach ihrer Sache, in ders. : Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 3-28,
spricht S. 25 von «überlieferter Erfahrung», welche «nur dann wirklich als Erfahrung

vernehmbar wird, wenn dabei die eigene Erfahrung» - als «herausgeforderte
Erfahrung» - «ins Spiel kommt und aufs Spiel gesetzt wird.»

120 Mk 8, 35; loc. par. Mt 16, 25; Lk 9, 24; vgl. dazu die verwandten Texte
Lk 17,33; Mt. 10, 39, Joh 12, 25.



Bruder Klausens gewonlich bet 299

formation dieser Aufforderung in die Redeweise einer Bitte: ich bin
bereit, mich zu verlieren, mich mir nehmen zu lassen - nim [Du] mich

mir! Grund dieser Bitte ist das Evangelium: «Wer um der Frohbotschaft

willen - meinetwegen - sich verliert, der wird gerettet
werden!»121 Dabei handelt es sich weder um (morbide) Selbstzerstörung
noch um (forcierte) Selbsterlösung. Die Bitte will vielmehr dankbare,
frohe und vertrauensvolle Annahme der Guten Botschaft zum Ausdruck

bringen: ich glaube, laß mein Leben außerhalb mir - in Dir -
verankert sein 122 : nim mich mir vnct gib mich gancz zu aigen dir! Die Stütze
dieses Rufens 123 ist ein zentrales, synoptisches Jesus-Wort, das Glauben

und Heil, Vertrauen auf die Botschaft und An- und Aufgenommen-wer-
den verbindet124.

Zur weiteren Präzisierung des Inhaltes der Kernformel seien drei

paulinische Texte angeführt, die für das Verständnis christlicher Mystik
von grundlegender Bedeutung sind, - nützlich, um Sprache und Erfahrung

christlicher Mystiker und Mystikerinnen zu identifizieren.
Zunächst: «Ihr seid gestorben, und euer Leben ist mit Christus in Gott
verborgen. Wenn Christus, unser Leben, offenbar werden wird, werdet

auch ihr mit Ihm offenbar werden in Herrlichkeit» 125. Auch hier

121 Lk 17, 33 spricht nur von: gewinnen - verlieren/verlieren - erhalten;
Mk 8, 35 von: verlieren «um des Evangeliums willen» - um zu retten; Mt 16, 25;
10, 39; Lk 9, 24 von verlieren «meinetwegen» - um zu finden/retten/finden.

122 Der Glaubende hat «seinen Vertrauens- und Existenzgrund außerhalb
seiner selbst», G. Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tübingen 1979,
217. Ebeling betont an dieser Stelle, daß die bloße « Externitätsstruktur » noch
nicht die Glaubensexistenz ausmacht: «der Mensch ist stets sozusagen außer sich».
Der Glaube ist vielmehr « Kritik » an einer « Pervertierung dieser [stets vorhandenen]
Externitätsrelation». «Pervertiert wird sie dadurch, daß sich der Mensch auf das
nicht Verläßliche verläßt und deshalb infolge dieser schlechten Veräußerung seiner
selbst im Grunde bei sich selbst verharrt, anstatt daß er in völligem Vertrauen [auf
Gottes Wort, das Evangelium, das Primum credibile und schlechthin Verläßliche]
außerhalb seiner selbst versetzt wird» (a. a. O., Hervorhebungen von uns).

123 Vgl. dazu Jes7,9: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht.» Die Aussage
beruht auf einem Wortspiel (Wechsel von Hifil [Kausativ] zu Nifal [Passiv]) mit
der Grundbedeutung von aman\ «fest, beständig sein» und kann wie folgt umschrieben

werden: «Wenn ihr nicht (vertrauend) Jahwe eure Festigkeit (Treue) sein läßt
glauben), so werdet ihr nicht (Festigkeit (Bestand) haben (wörtlich: getragen

werden von Jahwe, bzw. seinem Wort).»
124 Vgl. dazu die johanneische Version des synoptischen Wortes, das auf dem

Gegensatz von «lieben» Eigenliebe) und «hassen» sich verlieren) beruht: «Wer
sein Leben liebt, der verliert es; und wer sein Leben in dieser Welt haßt, der wird
es für das ewige Leben bewahren», Joh 12, 25.

125 Kol 3, 3 f.



300 Bruder Klausens gewonlich bet

wird der Inhalt der Aussage durch den (dialektischen) Wechsel
antithetischer Termini artikuliert: «gestorben» - «Leben», «verborgen» -
« offenbar ». Weiter : « Für mich ist Leben Christus, und Sterben Gewinn »126.

Die dialektische Wendung lautet: «Sterben» - «Gewinn» (erhalten,
empfangen) Christus-Leben leben mit Christus, durch Ihn und für
Ihn). Schließlich: «Ich lebe, aber nicht mehr ich, sondern Christus lebt
in mir» 127. Die Antithese: «ich» - «nicht Ich». Was «Unio» nach
christlichem Verständnis meint bzw. nicht meint, läßt sich vornehmlich
von diesen Texten (paulinischer «Mystik») aus deutlich machen. So

dürfte es kaum Zufall sein, daß gerade diese paulinischen Stellen -
zusammen mit dem angeführten Jesus-Wort aus der synoptischen
Überlieferung - das nemen und geben, das nim und gib, mich mir und mich
dir sachlich halten, stützen, tragen - und sprachlich (bes. von der Syntax
her) erklären 128.

(b) Zur Bitte: nim von mir alles das mich hinteret gegen dir! Was hinter

et kann verschiedenes bedeuten : Aktuelles, Potentielles, Tendentielles.
Der Radikalität der vorausgehenden Bitte gemäß ist wohl in erster Linie
an jene menschliche Grundbefindlichkeit zu denken, welche die Schrift
«Sünde» das Ziel verfehlen, verkehrt, verkrümmt, gebeugt sein, sich

verloren, sich verlaufen haben) nennt129. Dazu folgende Stichworte:
torpor Betäubung, Erstarrung, Lethargie; acedia eine Art der
«tristitia» (im Gegensatz zum «gaudium spirituale»), Tägheit, Überdruß,

126 Phil 1,21.
127 Gal 2, 20.
128 Auch der - schon mehrmals hervorgehobene - signifikante Gebrauch

der Personalpronomina (deren Häufung und nach einem theologisch präzisen
Schema konstruierte präpositionale Konjunktion) in Texten christlicher Mystiker
scheint in der Sprache des Paulus sein Modell zu haben. Vgl. dazu - neben den
schon angeführten mystischen Hauptstellen - noch folgende Belege: Jesus «mein
Herr» Phil 3, 8; «der mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat» und «in
mir lebt» Gal 2, 20; «so gibt es für uns nur einen Gott, den Vater, von dem alle
Dinge und wir zu ihm; und [nur] einen Herrn, Jesus Christus, durch den alle Dinge
und wir durch ihn» 1 Kor 8, 6; «denn alles ist euer, ihr aber seid Christi, Christus
aber ist Gottes» 1 Kor 3, 21-23. Schließlich wäre noch das berühmte «in Christus»

- en Christo - zu erwähnen: z. B. Rom 6, 11: «So sollt auch ihr euch als solche
ansehen, die für die Sünde tot sind, aber für Gott leben in Christus Jesus, unserem
Herrn. » - Das Insistieren christlicher Mystiker auf dem «mir» und «Dir», «für Dich»
und «durch Dich», «Du in mir» und «ich in Dir», «Du für mich» und «ich zu Dir»
scheint etwas mit dem christlichen Gottesverständnis zu tun zu haben und - in
Betonung der fundamentalen Differenz Gott-Geschöpf, Sünde-Gnade - einem
monistischen Verständnis mystischer «Unio» zu wehren.

129 Vgl. G. Ebkling : Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tübingen 1979,
15; «Sünde» - eine «allgemeine menschliche Grundsituation».



Bruder Klausens gewonlich bet 301

Ekel; ligatio gefesselt sein 130, an die Macht der Gewohnheit und des

Bestehenden ausgeliefert sein, nicht mehr gehen können, nicht mehr
vorwärts kommen. Die Bitte um Befreiung von dem, was nach hinten

bringt, kann, gestützt auf biblische Bilder und Metaphern, umschrieben
werden: nim was mich festhält, niederdrückt, unbeweglich macht, mich
vom Weg zu Dir, vom Hören auf Deine Botschaft abwendet131

(c) Dem entsprechend wird gib mir alles das mich fürderet zu dir! die

Bitte um Anfang und Grund aller Hinwendung zu Gott - «Glauben» -
bedeuten132. « Gib uns mehr Glauben!», «mehre unseren Glauben!»133,
«ich glaube, hilf meinem Unglauben!» 134 Denn «glauben» heißt nach den
biblischen typoi 135 : aufbrechen, sich auf den Weg machen. Durch den
Glauben «wohnt Christus» - der «Anführer unseres Glaubens»136 - «in

unseren Herzen»137. «Reichtum», «Geistes Kraft», Wachstum zum
«inwendigen Menschen»... gehen vom Glauben aus und werden vom Glauben

getragen 138. «Nimm» und «gehe», «dein Glaube hat dir geholfen »139

Wir haben uns bemüht, möglichst nah dem Wortlaut des Gebetes

zu folgen, die von den einzelnen Vokabeln suggerierten biblischen Bilder
und Assoziationen aufzuzeigen und den sprachlichen und sachlichen

Zusammenhang mit ntl Grundstellen christlicher Mystik zur Geltung zu
bringen. Die Gebetsaussage ist demnach nicht unmittelbar ein Niederschlag

der Drei-Wege-Lehre, sondern vielmehr ein Echo auf tragende
Grundgedanken jesuanischer und paulinischer Theo-logie. Die
angesprochene richtungbestimmte Bewegung ist der Weg der «Nachfolge»

- aufgrund der metanoia. Der Wechsel von nemen und geben betrifft : die
Wende von «Unglauben» / «Sünde» - zu «Glauben». Vers 1 drückt dieses

Geschehen in nuce, in radikal personalen Kategorien aus: nicht «ich
mir» - sondern «ganz Dir zu eigen!» Vers 2 spricht von den Sequelen
der Sünde: «alles das mich hindert zu Dir!» Vers 3 von der durch

130 Vgl. z. B. Spr5, 22: «Der Gottlose verfängt sich in seiner Schuld, wird
festgehalten von den Stricken seiner Sünde. »

131 Hebr 12, 1 : «Lasset uns ablegen alles Hemmende und die leicht berückende

Sünde, mit Geduld laßt uns die Kampfbahn laufen, die vor uns liegt »

132 Zum Thema «Glaube» in der Bruder-Klausen-Überlieferung s. unsere
Studie «Bruder Klausens Glaubensrede» (Anm. 12), bes. 416-429.

133 Lk 17, 5.
134 Mk 9, 24.
135 Vgl. Hebr 11.
136 Hebr 12, 2.
137 Eph 3, 17.
138 Eph 3, 14-19.
139 Vgl. Mk 2, 11; Joh 5, 8.

20



302 Bruder Klausens gewonlich bet

Glaube möglichen Gottes-begabung: «gib alles das mich fördert zu
Dir!» Nun kann jemand sagen, die Drei-Wege-Lehre meine nichts
anderes als (1) Abkehr von Sünde, (2) Hinwendung zu Gott durch den Glauben

und (3) Vereinigtsein mit Gott in vollkommener Liebe/agape. Das

stimmt ohne Zweifel bis zu einem gewissen Grad für die christliche
Ausformulierung dieser Lehre. Von einer Theorie verschiedener Stadien

geistlicher Erfahrung aber - um die es bei der Drei-Wege-Lehre geht -
ist in Klausens Gebet nur wenig zu finden. Das kurtz gebettlin artikuliert
einen elementareren Vorgang: die metanoia. Durch die spür- und berührbare

Nähe zur Schrift gibt das gewonlich bet wertvolle Hinweise zu einer
kritischen christlichen Rezeption der (neuplatonisch kolorierten) «triplex
Via» 140. Allgemein menschlich formuliert und an allgemein menschliche

Erfahrung appellierend, ist das Christliche, das Evangelium - die «unica
Via» - im täglich beth durch sprachlich präzis geprägte Artikulierung
präsent. Wenn es heißt, das Gebet schließe höchste Vollkommenheit ein 141,

so trifft das zunächst - und vor allem anderen - zu im Blick auf die
«Vollkommenheit» der Guten Nachricht.

Schließlich noch ein kurzer Hinweis auf die Theologia Deutsch142.
Die Überwindung von Selbstheit und Eigenliebe ist das Grundthema
dieses von Luther so sehr gelobten geistlichen Traktates. Adam, icheit
und selbheit, eigenwillikeit, sunde oder aider mensch, das abkêren und
abscheiden von got, das ist alles ein dink 143. «Wenn das Vollkommene
kommt», wird alles Besondere, Eigene, Selbstische vernichtet144. Die

Häufung der Personalpronomina: ich, min, mir, mich, du, din und des-

glichen 145 durchzieht wie ein Refrain die Belehrung des Traktates. Beim

140 Zu bemerken ist, daß nicht jedes Dreierschema christlicher Mystagogie
neuplatonische Spuren aufweist. Als Beispiel einer völlig unplotinischen Dreischritt-
Lehre sei auf Katharina von Siena: II Dialogo, XXVI Beginn der «Dottrina
del Ponte»), ed. Cavallini, Roma 1968, 57-59, verwiesen; 58 : «Per il primo scalone,
[= «Stufe», «Absatz» der «Brücke» - Christus], levando [l'anima] i piei dell' affetto
dalla terra, si spogliö del vizio, nel secondo si vestl d'amore von virtù, e nel terzo
gustö la pace.» Die erste und zweite «Stufe» entsprechen - dem Inhalt nach - der
2. und 3. Bitte von Klausens Reimgebet.

141 Vgl. Anm. 99.
142 Vgl. dazu die neueste Studie von Alois M. Haas : Die «Theologia Deutsch»,

Konstitution eines mystologischen Textes, FZPhTh (1978) 304-350.
143 Das Buch vom vollkommenen Leben, Die Theologia Deutsch, hrg. v. Kurt

F. Riedler (Text nach der Edition v. F. Pfeiffer), Thalwil-Zürich 1947, Kap.
XXXVI, S. 260.

144 A. a. O. XVIII, 221.
145 A.a.O. XLIII, 283; vgl. 1,186; II, 187; III, 188; XVI, 217; XXII, 227 u. ö.



Bruder Klausens gewonlich bet 303

Frankfurter sind die Personalpronomina Abstracta («Begriffe») geworden.

Beim Obwaldner Bergbauer sind von mir und zu dir, mich mir und
mich dir - als Kernformeln - in eine konkrete, personale, behutsam
formulierte, mühsam erworbene, praktisch-praktikable Gebetssprache

eingegangen.

Gehalt

Die Struktur eines Gebetes - Wortwahl, Satzbau, Satzfolge, Rhythmus

- bildet das « Gehäuse » des Betens. Struktur und Syntax sind wichtig
für richtiges Beten. Im Beten aber wendet der Beter kaum diesen

Elementen seine Aufmerksamkeit zu (sie wirken mehr im Unbewußten).
Wichtiger ist die Gebetsaussage bzw. der Gebetsinhalt. Dieser bietet -
zumal beim mystischen Gebet - «Nahrung» dem Geist, «Material» der

Betrachtung. Mystisches Beten tendiert auf ein «opus contemplationis».
Das Wichtigste jedoch ist der Vollzug des Betens: ein Geschehen, ein
Handeln. Der Text soll dazu «Anregung», «Hilfe», «Ansporn» und
«Leitung» gewähren. Diesen - entscheidenden - Aspekt möchten wir mit
«Gehalt» andeuten, geht es doch um das, was der Gebetstext enthält und
eigentlich meint, bzw. im betenden Subjekt aktuell zu machen beitragen
möchte. Zur Erläuterung dieser Funktion stützen wir uns auf eine Studie
des bekannten englischen Sprachlogikers Ramsey 146, die Sprechakt-
Theorie von Austin und Searle 147 und die Erwägungen zum Thema
«Gebet» von Ebeling 148, einem Autor, der sich unter den namhaften
Theologen der Gegenwart wohl am intensivsten mit der Beziehung
«Sprache und Glaube» auseinandergesetzt hat149. Es ist klar, daß wir
im Rahmen dieses Beitrages - im Blick auf das Sprachgeschehen «beten»

- nur auf den einen oder anderen Aspekt von Klausens gehettlin auf-

146 I. T. Ramsey: Our Understanding of Prayer, London (SPCK) 1971

(Archbishops' Commission on Christian Doctrine, Occasional Paper No 1).
147 J. L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words),

Dt. Bearbeitung von E. Savigny, Stuttgart (Reclam) 1972. J. R. Searle: Sprechakte

[Speech Acts], Ein Sprachphilosophischer Essay, Frankfurt a. M. (Suhrkamp)
1971 («Theorie», hrg. v. J. Habermas, D. Henrich u. J. Taubes, Redaktion K. M.
Michel).

148 Gerhard Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I, Tübingen
1979, 192-244 § 9 «Reden zu Gott»), bes. 192-210, im folg. zit. Ebeling:
Dogmatik I (mit Seitenangabe). Vgl. dazu auch ders. : Das Gebet, ZThK 70 (1973)
206-225; ders.: Vom Gebet, Predigten über das Unser-Vater, Tübingen 1963.

149 Vgl. G. Ebeling: Wort und Glaube, Tübingen 1960; Wort und Glaube II,
Tübingen 1969; Wort und Glaube III, Tübingen 1975.



304 Bruder Klausens gewonlich bet

merksam machen können150. Wir beschränken uns, vom Gebetstext
ausgehend, auf drei Gesichtspunkte: die Gebetssituation, die
Gebetshandlung, die Anrede.

(a) Die Gebetssituation hat, so betont Ebeling, mit «Lebenserfahrung»

zu tun, sie ist Konkretion und Aktualisierung einer «menschlichen
Grundsituation»lsl. Dabei geht es um «Lebensgewährung» und
«Lebensgefährdung»152 - in der Polarität von «Einzelnem» und «Ganzem»153.

Das Gebet «ist auf seine Echtheit hin daran zu messen, ob mit der
Radikalität des Gottesbezuges das wahrhaft Konkrete erschlossen wird», ob

Gott als Der «konkret wird», der den Betenden «allererst konkret
macht»154. Der Mensch soll deshalb zu sich selbst kommen, «weil er,
vor Gott gestellt, ganz aus sich heraustritt»155. Wer Klausens Gebet

150 Eine vollständige Analyse müßte folgende Aspekte berücksichtigen:
1. die Gebetssituation, 2. das Gebetsanliegen, 3. den Adressaten (der im Gebet
implizierte Gottes-«begriff» bzw. die Gottes-«Vorstellung»), 4. den Gebetstext, 5. die
Gebetshandlung (den Sprechakt als Sprechhandlung), 6. die Gebetsgeste. Eine
theologische Erörterung müßte zudem die Voraussetzungen und die Wirkung
des Gebetes (Zusammenhang Gebet und Vorsehung Gottes) zur Sprache bringen.

151 Ebeling: Dogmatik I, 194-199. Ebeling geht vom «Phänomen des Gebets»

- einem « menschlichen Urphänomen, das mit Religion gleichursprünglich ist» - aus,
um, gestützt auf dieses genuine Reden - «Wo immer Heiliges, Göttliches erfahren
wird, versetzt es den Menschen in die Haltung der Anbetung» — den «hermeneuti-
schen Schlüssel der Gotteslehre» (des Gott zugesprochenen «Seins» und seiner
«Attribute») zu erarbeiten (a. a. O., 192f.). Dabei übersieht Ebeling keineswegs die
Fragwürdigkeit dieses (empirischen) Ansatzes: die «Moderne, in der die Gebets-

losigkeit weiteste Verbreitung gefunden hat und die Vokabel Gebet ein Fremdwort
geworden ist» (196, Hervorhebung von uns), der «Gebetskollaps in der Moderne»
(214, Hervorhebung von uns).

152 Ebeling: Dogmatik I, 196.
153 A. a. O., 199.
154 A. a. O., 198. Ebeling vergleicht an dieser Stelle das Gebet, das (konkrete)

«Reden zu Gott», mit dem theoretisch-systematischen Bemühen um Klärung des

Gottes-«begriffes»: «Der abstrakt gefaßte Gedanken des Transzendierens führt
allerdings in die Aporie, daß mit der Schärfe, in der die Letzthinnigkeit zur Geltung
kommt, die Konkretion des den Menschen Angehenden schwindet.» - Vgl. dazu
auch Ebeling: Das Gebet, ZThK 70 (1973) 224: das Gebet ist «der Vorgang einer
Durchdringung von Glauben und Leben, des Konkretwerdens des Glaubens, aber
auch, so paradox das klingt: des Konkretwerdens des Lebens.»

155 A. a. O., 204: «Gott entzieht sich der beobachtenden Feststellung und der
kritischen Analyse. Er wird erfahren in dem Widerfahrnis, in dem Gotteserkenntnis
und Selbsterkenntnis in Korrelation miteinander stehen. Dabei handelt es sich nicht
um zwei voneinander zu sondernde Akte, sondern um das eine Geschehen, durch
das der Mensch deshalb zu sich selbst kommt, weil er, vor Gott gestellt, ganz aus
sich heraustritt» (Hervorhebung von uns). - Die hermeneutische Grundregel der
Konpenetration von Gottes- und Selbst- (und Welt-)Verständnis wird auch von
Katharina von Siena betont und unter dem Bild eines «unendlichen Kreises»



Brader Klausens gewonlich bet 305

- die drei kurzen Sätze - auf dem Hintergrund dieser Situationsbestimmung

- und auf dem Hintergrund von Mk 8, 35 - liest, bzw. spricht und
praktiziert, wird die dem Text immanenten Qualitäten schätzen, kosten
und erproben lernen. Das Gebet will zwischen «Gewährung» und
«Gefährdung» von Leben zur «Bewährung» im Leben führen. Das gewonlich
bet kann immer und überall, in allen Lebenssituationen, von Einfachen
und Komplizierten, von Anfängern und Fortgeschrittenen, von
Heiligen und Sündern gesprochen werden. Das kurtz und gar trefflich
gebettlin bringt in radikalem Gottesbezug konkrete menschliche
Grundsituation zur Sprache (läßt «menschliche Grundsituation» als
«Sprachsituation» in den Strukturen der «Gebetssituation» erkennen 156).

Lebensgewährung und Lebensgefährdung haben mit prekärer Situation

und mit Bedrängnis (Anfechtung) zu tun. Das Zeugnis der Mystiker
ist deshalb so wichtig, weil es die Erfahrung der Dialektik von «innen»
und «außen», von «Gewinn» und «Verlust», vom «Ganzen im Einzelnen»
und «Einzelnen im Ganzen» (des Lebens) in äußerster Zuspitzung
widerspiegelt. Deshalb sollen mystische Gebete - wie der Autor der Cloud of
Unknowing (der «Wolke des Nicht-Wissens») 157 sagt - nur «wenige

zusammengefaßt: il «cerchio del vero cognoscimento di sè, il quale cognoscimento
di sè è unito in me, che non ö principio nè fine, si come il cerchio tondo», Dial. X,
ed. Cavallini 1968, 24. Die christliche Gebetssituation schildert Katharina,
Gebet und Selbsterkenntnis verbindend (im Blick auf die Urgemeinde, die betend
das Kommen des Heiligen Geistes [die Rückkehr des «Herrn»] erwartet, vgl. Apg
1, 13-14) mit folgenden prägnanten Worten (eine bessere Definition christlichen
Betens könnte kaum gefunden werden), Dial LXV, ed. Cavallini, 141:

«Poi che l'anima è entrata dentro,
passando per la dottrina di Cristo crocifisso
gionta alla casa del cognoscimento di sè,

sta serrata in vigilia e continua orazione ...»

«O quanto è dolce a quella anima [Katharina], e a me [Gott] è piacevole, la
santa orazione fatta nella casa del cognoscimento di sè e nel cognoscimento di me »,

Dial. LXVI, ed. Cavallini, 142.
156 Vgl. Ebeling: Dogmatik I, 204: «In diesem Sinne wird in theologischer

Sicht von der menschlichen Grundsituation als Sprachsituation behauptet, daß
sich in ihr Strukturen der Gebetssituation erkennen lassen. »

157 Die «Cloud of Unknowing» ist «ein anonymer englischer Traktat über das
mystische Leben aus dem 14. Jahrhundert, von einem Weltpriester geschrieben»
(LThK2II, 1237, Art. v. H. C. Graef). Vgl. dazu die Einleitung von Endre von
Ivanka in: Die Wolke des Nichtwissens, Erstmals ins Deutsche übersetzt von
E. Strakosch, Einsiedeln 1958, 5-14; D. Knowles: Englische Mystik, Düsseldorf
1967, 73-103. Krit. Textausgabe von P. Hodgson: Early Engl. Text Soc. CCXVII,
London 1944, 1-133. Wir zitieren im folg. nach der (modernisierten) Ausgabe von
J. Mc. Cann: The Cloud of Unknowing and other Treatises, London 19526 («The



306 Bruder Klausens gewonlich bet

Worte» haben: «je weniger, umso besser»158. Als Modell mögen kurze
Ausrufe in Notsituationen gelten wie: «Fire!» Feuer, sprich «fir»!)
oder «Out!» hinaus!)159. Am Anfang alles Betens stehen - betont
der Anonymus - die zwei einfachen (monosyllaben) Wörtchen: «God»

(Gott der Lebens-gewährer) und «Sin» (Sünde Lebens-gefährdung)

16°. Denn «Beten ist nichts anderes als eine ehrfürchtige, bereite

Hingabe an Gott, vom Verlangen beseelt, im Guten zu wachsen und das

Böse zu überwinden»161. Für die Bitte um Wachstum im Guten genügt

- nach der «Cloud of Unknowing» - der An-ruf «Gott!»162, für die Bitte
um Überwindung des Bösen der (apotreptisch zu verstehende) Aus-ruf
«Sünde!» (hinweg! - nimm fort was Sünde!)163. Klausens Gebet geht
nicht so weit. Doch spricht es eine elementare Sprache. Die Bitten 1 und

Orchard Books»). Vom Gebet ist besonders in Kap. 37-39 des Traktates «A Book
of Contemplation, the which is called The Cloud of Unknowing, in the which a soul
is oned with God» die Rede.

158 The Cloud, Kap. 37, ed. McCann 53: «And if they [gemeint sind mystische
Gebete] be in words then be they in full few word: yea, the fewer the better.»
Der Text fährt fort: «Yea, and if it be but a little word of one syllable, methinks
it is better than of two, and more according to the work of the spirit ; since a ghostly
worker in this work should evermore be in the highest and the sovereignest point
of the spirit. » Der Kontakt mit der Praxis eines mantra mit wirkungsvoller Kraft
versehenes Wort) ist unverkennbar. Kap. 39, 55: «... not in many words, but in
a little word of one syllable. »

159 The Cloud, Kap. 37, 53.
160 The Cloud, Kap. 39, 56. - Sind die Urwörter des christlichen (Auferste-

hungs-) Glaubens: Kyrios (Herr) - Jesus (vgl. Phil 2, 11), so könnte man das ganze
menschliche Bemühen um Heil auf die beiden Grundwörter (religiöser Sprache)
«Gott» und «Sünde» zurückführen. Vgl. dazu im Sanskrit die «heilige Silbe» dm

das Absolute) und prakriti die Welt als [magische] Täuschung) bzw. mâyâ
Ursprung der Illusion). Nach indischer Vorstellung ist «Sünde» zunächst a-vidia

— Täuschung, Irrtum, Illusion, Nicht-Wissen (im Gegensatz zu vidia Erkenntnis)
und erst in einem sekundären (abgeleiteten) Sinn moralische Verfehlung (und «Heil»
zunächst Erkenntnis [des einzig Wahren und Notwendigen]).

161 The Cloud, Kap. 39, 55 : « Prayer in itself properly is nought else but a
devout intent directed unto God, for the getting of good and removing of evil», lat.
Version: «oratio nihil aliud est in se quam devota mentis intentio directa ad Deum
propter bona adquirenda et mala penitus propulsanda» (a. a. O., Anm. 2).

162 The Cloud, Kap. 39, 56: «if we will intently pray for the getting of good,
let us cry, either with word or with thought or with desire, nought else and no more
words, but this word God. For in God is all good, both by cause and by being.»

163 A. a. O., 55/56: «when we will intently pray for the removing of evil,
either say, or think, or mean nought else and no more words, but this little word
Sin.» - A. a. O., 56: «Have no marvel why I set these two words beford all others.
For if I knew any shorter words, so fully comprehending in them all good and all
evil, as these two words do, or if I had been taught by God to take any other words,
I would have taken them and left these, and so I counsel that thou do. »



Bruder Klausens gewonlich bet 307

3 des Reimgebetes sind eine Art (elementare) Explizierung des Rufens nach
«Gott» bzw. den «bona adquirenda», die Bitte 2 enthält einen (elementaren)

Kommentar zum Wörtchen «Sünde »bzw. den «mala quaevis penitus
propulsanda». Auf jeden Fall wirbt das kurtz gebettlin für die Maxime:

Oratio brevis pénétrât caelum 164.

Non in multiloquio, sed in puritate cordis et compunctione lacrimarum
nos exaudiri sciamus. Et ideo brevis debet esse et pura oratio... 165

«Brevis» will hier nicht heißen, daß das Gebet von kurzer Dauer
sein soll. Ganz im Gegenteil. Der Mystiker sucht «beständiges» Beten
(vgl. Lk 18, 1 ; 1 Thess 5, 17) oder zumindest Beständigkeit im Beten.
Dazu eignen sich weniger kunstvoll gebaute Hymnen und lange Psalmen.
Diese verlangen eine besondere (kommunitäre, ja liturgische) Gebetssituation

16S. Um immer zu beten, braucht es nur wenige, einfache, - doch

kräftige Worte. Das gewonlich bet ist ein Modell dazu. «Immer» - heißt
es - habe Klaus «gesagt»: 0 min got vnd min her 167

(b) Gebet ist bestimmt als «Reden zu Gott»168 - im Unterschied von
«Reden über Gott» und «Reden von Gott her» - zu charakterisieren.

164 The Cloud, Kap. 37 (Schluß), 54: «short prayer pierceth heaven» (lat.
Version Anm. 1). — Der Autor läßt sich für diese Formulierung von Eph 3, 18f.
(«Breite» und «Länge», «Höhe» und «Tiefe» der alles «Erkennen übersteigenden
Liebe Christi » - « auf daß ihr erfüllt werdet zu der ganzen Fülle Gottes ») inspirieren :

«length» « everlastingness of God», « breadth» «his love» (in Christus), «height»
«his might» (in Christus), «depth» «his wisdom» (offenbart in Christus). «... what
pity and what mercy shall God have then of a ghostly cry in the soul, made and
wrought in the height and depth, in the length and breadth of his spirit » (a. a. O.).

165 Regula S. Benedicti XX, 3^t; S. Anm. 6.
166 The Cloud, Kap. 37 (Anfang), 53, unterscheidet der Autor zwischen

«special prayer» mystisches Gebet, mit nur kurzen Ausrufen, «Schreien») und
«thouse prayers that be ordained by Holy Church». Von den Mystikern wird gesagt:
«For they that be true workers in this work [gemeint ist das opus contemplationis,
von dem das ganze Buch handelt], they worship no prayer so much as those of Holy
Church; and therefore they do them in the form and in the statute that they be
ordained by holy fathers before us.» Vom «besonderen Gebet» der Mystiker heißt
es : « But their special prayers rise evermore suddenly unto God, without any means
or any premeditation in special coming before, or going therewith» (vgl. Rom 8, 26f.).

167 Durrer II, 752 (Pantaleon) : semper dicebat. An dieser Stelle ist auch eine
vorzügliche lateinische Übertragung des gebettlin zu finden :

Domine deus, me mihi adime
et tibi totum tribue [ !]

168 Ebeling: Dogmatik I, 192ff. («Reden zu Gott» Gebet); vgl. 158fi.
(«Reden über Gott» Lehre) u. 245ff. («Reden von Gott her» Offenbarung, Wort
Gottes, Verkündigung).



308 Bruder Klausens gewonlich bet

Doch meint «beten» in erster Linie «bitten»169. Der Sprechakt «beten»

ist also zunächst: «bitten»170, - im Blick auf Lebensgewährung und
Lebensgefährdung: «inständig bitten», - be-seeching (er-bitten, er-flehen)
wie die weise englische Mystikerin Juliana von Norwich (um 1342 -
nach 1413) sagt171. «Bitten », « er-bitten » ist ein Akt des Willens, - gerich-

169 Seit der Christianisierung wurde orare (den Germanen unbekannt) durch
das vorhandene ahd. Verb bitten gedeckt, bitten hängt sehr wahrscheinlich mit dem
ahd. beitten: «zwingen», «drängen», «fordern» zusammen und ist verwandt mit dem
gr. peithesthai: «sich überreden lassen», dem lat. fidere «vertrauen» und foedus
«Bund», beten bzw. bitten also meint (vi vocis) primär: «aufgrund eines von einem
anderen gegebenen Versprechens bei diesem vorstellig werden ...» Vgl. Der Große
Duden IX, Etymologie, Mannheim 1963, 62 u. 69; F. Kluge: Etymologisches
Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin 196720, Sp. 71 a.

Der allgemeinste gr. Terminus für «beten» pros-euchomai (nicht nur euchomai)
«er-flehen», «er-bitten», «inständig bitten». Die allgemeinsten hebr. Termini

hitpallel (von palal) «bitten», «flehen», «für-bitten», inter-cedere tefillah
«Gebet», «Bittgebet», im Unterschied zu tehillah «Lob», «Dankgebet», «Preisung. »

Nur das Deutsche unterscheidet (morphologisch) bitten — beten, bet — gebet. Die
alte (handschriftliche) Titulatur des Klausen-Gebetes gewonlich bet heißt wörtlich :

«zur Gewohnheit gewordene [tägliche] Bitte».
170 Wir beschränken uns im folgenden auf einige Bemerkungen zu dem - von

Klausens Gebet suggerierten - Sprechakt «bitten» und klammern andere - nicht
weniger bedeutsame Sprechakte des «Reden zu Gott» wie «danken», «loben»,
«preisen» (Doxologie), «segnen» u. s. f. aus. Die Bestimmung des Gebetes als «Reden
zu Gott » gibt eher eine allgemeine Sprech-« Richtung » an, innerhalb derer verschiedene
(spezifische) Sprech-«Akte» im Sinne von Austin und Searle zu unterscheiden sind.

171 Über das Leben der Lady Julian sind wir nur durch ihre eigene Schrift
und die Bemerkungen eines Kopisten unterrichtet. Sie war sehr wahrscheinlich
Rekluse bei St. Julian in Norwich (Grafschaft Norfolk). In ihrem Buch berichtet sie

von 16 « Offenbarungen » (vor der letzten soll sie für eine Weile den Glauben an die
Echtheit derselben verloren haben) - Worte, die sie vom Herrn empfängt - und im
Lichte späterer Erfahrungen kommentiert. Die Gedanken stehen unter dem Einfluß

der englischen Mystik jener Zeit wie « The Cloud of Unknowing » und die Schriften
von Walter Hilton (vgl. Walter Hilton: Glaube und Erfahrung [The Scale of
Perfection], eingeleitet v. H. U. von Balthasar, Einsiedeln 1966). Die Sprache Julianas

ist von erfrischender Spontaneität, befreiender Freiheit und Freimütigkeit,
lebensnah und erfahrungsgesättigt und zeugt von scharfer (theologischer)
Unterscheidungsgabe. Die Ausführungen über das Gebet (Kap. 41-43) - ein Text, der zu
den schönsten persönlichen Zeugnissen christlicher Beter über das mystische
«Reden zu Gott und mit Gott» gehört - sind ein Kommentar zur 14. «Offenbarung».
Im folgenden zitieren wir nach: Revelations of divine Love shewed to a devout
Ankzess [Rekluse] by name Julian of Norwich, edit, from the MSS. by R. Hud-
leston, London 19522 («The Orchard Books»). Wenn wir uns zur Illustration des

Sprechaktes «beten» auf zwei englische Mystiker - den Anonymus der Cloud of
Unknowing und Juliana von Norwich - stützen, so deshalb, weil es sich hier um
unmittelbare Erfahrungs-zeugnisse handelt, und weil die Worte, welche diese
beiden Autoren dafür verwenden, uns von besonderer theologischer Prägnanz
zu sein scheinen.



Bruder Klausens gewonlich bet 309

tet an Gott: ein «neuer, gnadenvoller [in mittelalterlicher Sprache

'gott-seliger'], beharrlicher Wille, geeint und gefestigt in den Willen
unseres Herrn hinein, durch das sanfte, inwendige Wirken des Heiligen
Geistes»172. Gebet hat - wo immer es seiner originalen Sprechintention
entspricht - nichts mit Ersatz für eigenes Handeln zu tun. «Gebet ist»

- sagt Juliana - «ein Zeugnis, daß die Seele will wie Gott will, es belebt
das Gewissen und bereitet den Menschen [öffnet ihn] zum Empfang der
Gnade [Gottes] »173. Und weiter wird gesagt, Gott wolle uns durch das

Gebet zu «Partnern seiner guten Taten» machen: «deshalb regt Er uns
dazu an, um das zu flehen / bitten, was Ihm beliebt [durch uns] zu tun»174

- «Und so bringt das Gebet die Seele in Einklang mit Gott» 175. Dies

mag genügen, um den Sprechakt «beten», den Klausens kräfftig gebett-

lin anvisiert, etwas näher zu beschreiben, nim mich mir vnd gib mich

dir - nim von mir was mich hinteret gegen dir! - gib mir was mich fürderet

zu dir! will eine Art Handlungsmuster modellieren 176. Was der Text auf-

172 Rev. of div. Love, Kap. 41, ed. Hudleston 72: «Beseeching is a new,
gracious, lasting will of the soul, oned and fastened into the will of our Lord by the
sweet inward work of the Holy Ghost» (Hervorhebungen von uns). - Für den
Willensaspekt im Gebet vgl. die von Thomas von Aquin verwendeten Formulierungen:
«oratio est quodammodo interpretativa voluntatis» (S. th. III, q. 21, a. 4); «oratio
est explicativa desiderii» (S. th. II/IX, q. 83, a. 14, obi. 2); «oratio est quodammodo
desiderii nostri interpres apud Deum» (S. th. II/II, q. 83, a. 9, c.; vgl. a. 1, ad 1);
oratio est «interpretativa spei» (S. th. II/II, q. 17, a. 2, obi. 2 u. a. 4, obi. 3).

173 Rev. of div. Love, Kap. 43, 76: «Then is prayer a witness that the soul
willeth as God willeth ; and it comforteth the conscience and [en]ableth man to
grace.» - Zu: «prayer... comforteth the conscience». Wie der «Ort» des Glaubens
weder der Verstand allein, noch der Wille allein, sondern das «Gewissen» ist, so
gehören auch Gebet und Gewissen zusammen. Hat der «Gebetskollaps» unserer
Zeit mit dem Verlust von «Gewissen» zu tun? Rev., Kap. 41, 71, nennt Juliana die
zwei Grundbedingungen des Gebetes: «two conditions...: one is rightfulness
[Geradheit], another is sure trust [sicheres Vertrauen, Glauben].»

174 Rev. of div. Love, Kap. 43, 77: «For he [God] beholdeth us in love and
would make us partners of his good deed, and therefore he stirreth us to prayer for
that which it liketh him to do. »

175 A. a. O. : « And thus the soul by prayer accordeth to God. »

176 Der Sprechakt «beten»/«bitten» impliziert (als Akt des Willens des Betenden)

ein Handlungsmodell, die Sprachstruktur des Gebetstextes expliziert
(interpretiert) die Struktur der Bereitschaft des Betenden zum Handeln als «Partner
Gottes». Sprachstruktur und Handlungsstruktur («Gehalt» des Gebetes) verbinden
Gott (als Agens) und den Menschen (als motus a Spiritu Sancto) im Gebet zu einem
Geschehen, «Vollzug». Dazu Juliana, Kap. 42, 74: «the fruit and the end of our
prayers : that is, that we be oned and like to our Lord in all things » - gib mich gancz
zû aigen dir etc. - Die Definition des Gebetes nach Thomas von Aquin: S. th. II/II,
2. 83, a. 3, c. : «Im Gebet erweist der Mensch Gott Ehrfurcht, insofern er sich ihm
unterwirft und betend anerkennt, daß er seiner als Urheber seines Gutes [Gewährer



310 Bruder Klausens gewonlich bet

grund derWortung - in mystischer Sprache - bezweckt, ist: «Dein Wille
geschehe!»177 - «nicht was ich will, sondern was Du willst!»178

(c) Zur Anrede : 0 min got vnd min her. Auf den biblischen Hintergrund

von «Gott» und «Herr» (Gottesname - Jesu verliehen) haben wir
schon hingewiesen. Dazu noch einige Erläuterungen nach Juliana. Gott sagt

zu ihr: I am Ground of thy beseeching - «Ich bin Grund deines inständigen
Bittens»179. «Zuerst ist es mein Wille, daß du es [das zu Erflehende] hast;
dann mache ich, daß du es [das zu Erbittende] willst; und da Ich es

dich zu erflehen mache, und du es [wirklich - wahrhaft] erbittest, wie
sollte es denn sein, daß du dein Erbitten / Erflehen nicht haben
solltest?» 180 «Denn alles, was unser guter Herr uns erflehen macht, das hat
er anfangslos für uns bestimmt. Hier mögen wir sehen, daß unser Bitten
nicht Ursache ist von Gottes Gutsein [zu uns] ; und das zeigt er uns an in
freundlicher Rede mit allen diesen sanften Worten, wenn er sagt: 'Ich
bin Grund'» 181. «Und weiter gehört zum Beten Danken. Danken ist ein
wahres, inneres Wissen, mit großer Verehrung und liebender Scheu,
indem wir uns mit unserem ganzen Vermögen zu jenen Taten hinwenden

[kehren], zu denen unser guter Herr uns anregt [reizt, lockt], indem wir
frohlocken und inwendig Dank sagen»182. Das Gebet ist nach christli-

von Leben und «Partner» seines Handelns, seiner «guten Taten] bedarf. » - Ebeling:
Das Gebet, ZThK 70 (1973) 225 : das Gebet läßt sich «als Übergabe verstehen, in der
sich der Beter mit dem ganzen Kontext seiner Umwelt - darum das Gewicht der
Fürbitte! - Gott ausliefert Darin liegt das wesenhaft soteriologische Moment des
Gebetes. »

177 Mt 6,10.
178 Mk 14,36.
179 Rev. of div. Love, Kap. 41, 72:1 am Ground of thy beseeching ist ein «Offen-

barungs»-Wort an Juliana («And all this brought our Lord suddenly to my mind,
and shewed these words, and said: I am Ground ...n) und bildet zusammen mit
Prayer oneth the soul with God (Kap. 43, 76) die beiden Grundstützen der Ausführungen

«on prayer»,
180 Rev. of div. Love, Kap. 41, 72: «I am Ground of thy beseeching ; first it is

my will that thou have it ; and after, I make thee to will it ; and since, I make thee
to beseech it and thou beseechest it, how should it then be that thou shouldst not have
thy beseeching » -« How should it then be etc., this was said for an impossible [thing].
For it is most impossible that we should beseech mercy and grace, and not have it. »

181 A.a.O.: «For everything that our good Lord maketh us to beseech,
himself hath ordained it to us from without beginning. Here we may see that our
beseeching is not cause of God's goodness; and that shewed he soothfastly in all
these sweet words when he saith : I am Ground. »

182 Rev. of. div. Love, Kap. 41, 73: «And also to prayer belongeth thanking.
Thanking is a true inward knowing, with great reverence and lovely dread turning
ourselves with all our mights unto the working that our good Lord stirreth us to do,
enjoying and thanking inwardly. »



Brader Klausens gewonlich bet 311

chem Verständnis ein Handeln, doch nicht ein bloß vom Menschen

ausgehendes Handeln, - kein «voluntaristischer» Willensakt, - noch weniger
ein (vermessenes) Unternehmen, Gottes Willen nach unseren Interessen

zu «beugen» oder zu «zwingen»183. Gebet im christlichen Sinn ist
Antwort auf Gottes wohlwollende Anrede, freudige, dankbare Zustimmung
zu seiner Guten Nachricht184. Nim mich mir! entspricht der Weisung
«verliere dich dir um meinetwillen!» Gib mich dir! kommt aus dem
entschiedenen, von der Botschaft bestimmten Willen zur «Nachfolge». Die
Anrede 0 min got vnd min her identifiziert den «Grund» (den Inspirator)
der drei Bitten. Der Angesprochene (der Adressat) ist der Agens
principalis jener «guten Taten», die der Mensch im Glauben - als «Partner»
Gottes - zu tun sich im Gebet bereit und willens erklärt.

Ergebnis

«Alles, was den Menschen bewegt... gehört in unerschöpflicher
Weise in das Gebet hinein. Indem es vor Gott gebracht und Gott mit
ihm konfrontiert wird, gerät die Sprache in eine wandlungsreiche
Bewegung» 185. Das Gebet ist «die äußerste Verdichtung des

Gottesverhältnisses», zugleich «Verdichtung des Lebens»186, «Syntax des

Glaubens»: der Beter fügt «Gott und seine eigene Lebenswirklichkeit in einen

und denselben Satz zusammen»187. Was mit diesen Äußerungen theo-

183 Thomas von Aquin: S. th. II/II, q. 83, a. 2, ad 2: «oratio nostra non
ordinatur ad immutationem divinae dispositionis ; sed ut obtineatur nostris precibus
quod Deus disposuit. » Vgl. die Darlegung im corpus von a. 2 : das Gebet hat (a)
weder mit einem fernen und unnahbaren, noch (b) mit einem starren und
unnachgiebigen, noch (c) mit einem wankelmütigen und unverläßlichen Gegenüber zu tun.

184 Vgl. Ebeling: Dogmatik I, 201-204: «Das Gebetswort als Ausdruck des

Angesprochenseins ». — I am Ground of thy beseeching meint nichts anderes : Gott als
«Grund» der Bitte will «Reden zu Gott» als Antwort auf das «Angesprochensein»
(von Gott) definieren. Vgl. dazu Rev., Kap. 40, 69-70, wo Juliana vom sündigen
Menschen spricht: «This is a sovereign friendship of our courteous Lord that he

keepeth us so tenderly while we be in sin; and furthermore he toucheth us full
privily and then are we stirred of the Holy Ghost by contrition unto prayer and
desire for the amending of our life with all our mights therefore it falleth to us
evermore to live in sweet prayer and lovely longing with our Lord Jesus.» - Vgl. dazu
auch den französischen Politiker und Kulturphilosophen Roger Garaudy: Parole
d'homme, Paris 1975, 12: «Prier, c'est écouter»; 37: «Comme la prière, l'amour c'est
d'être éveillé, prêt à Voffrande, comme ouvert à l'accueil. »

185 Ebeling: Dogmatik I, 210.
186 A. a. O., 206.
187 A. a. O., 210. - Ebeling: Das Gebet, ZThK70 (1973) 224: «Denn das Gebet

ist der Ausdruck dessen, daß nicht Leistung, sondern Gnade das Lebensentscheidende,

das Concretissimum ist. »



312 Bruder Klausens gewonlich bet

logisch-reflektiert - im Kontext einer «Gotteslehre» und «Dogmatik des

christlichen Glaubens» - gesagt wird, trifft auf die drei kurzen Sätze von
Klausens krdfftig gebettlin zu. Das gewonlich bet ist ein täglich mystisches
Bittgebet von seltener Einfachheit, Klarheit und Reinheit. - «Damit
etwas religiöse Bedeutung gewinnt, sind nur zwei Bedingungen nötig:
Es muß einfach und wiederholbar sein»188.

IV. IM STROM DER ZEIT

Um die Bedeutung des Bruder-Klausen-Gebetes noch etwas
konkreter zu fassen, sei zunächst der originale Text mit anderen im
Spätmittelalter gepflegten Gebetsformen verglichen, dann auf dessen
Weitertradition und Auswirkung auf spätere Generationen hingewiesen.
Abschließend sei das kurze Bittgebet in den heutigen Kontext gestellt und
auf mögliche Hilfe hin zur Überwindung latenter oder akuter Gebetskrise

angesprochen.

Das Große Gebet

Die von Petrus Kanisius edierten Bruder-Klausen-Betrachtungen
und Gebete 189 basieren auf einer Abschrift, die der Kriegsmann und
Freiburger Schultheiß Johann Heid von Landten nach der Vorlage
(Durrer «Originalversion») erstellte, die sich im Privatbesitz seines

Freundes, des Ritters Melchior Lussy zu Stans, befand 19°. Am Anfang
stehen Zwey und neuntzig Betrachtung deß gottseligen fast andächtigen
Einsidels Bruder Clausen 191, welche «sich inhaltlich und formal mit dem

188 K.Dürkheim: Der Alltag als Übung, Bern-Stuttgart 19703, 17 (nach
einem altjapanischen Weisheitsspruch).

189 Zu dem kleinen (Format 7,5 X 10,5 cm), 267 S. umfassenden Bändchen,
gedruckt bei Abraham Gemperlin zu Freyburg in Ûchtlandt 1586 (Vorwort des
Buchdruckers 1585), vgl. Lioba Schnürer: Die Anfänge des Buchdrucks in Freiburg

in der Schweiz 1585-1605, Freiburger Geschichtsblätter XXXVII (1944),
72-74; S. 74: «Mit diesen 'Betrachtungen' Nikiaus' von der Flüe und den angefügten

zwei kleinen Viten von S. Beat und Meinrad leitete Canisius die Reihe seiner
Freiburger Veröffentlichungen ein, die zum großen Teil aus Heiligenleben bestehen.
Canisius sah es als eine der wichtigsten gegenreformatorischen Bemühungen an,
dem katholischen Schweizer Volke die frühen Heiligen des Landes vor Augen zu
führen ...» - Die Bruder Klaus betreffenden Dokumente sind abgedruckt bei Durrer
II, 817-847.

190 DURRER II, 813.
191 Durrer II, 819-833.



Brader Klausens gewonlich bet 313

sogenannten 'Großen Gebet' der Eidgenossen aufs engste berühren»192.

«Der Charakter dieser Betrachtungen geht» - schreibt Durrer - «auf
die Andachtsformen der mystischen Schule Susos und der Dominikaner
zurück»193. Ähnlich äußern sich Muschg 194 und Wittmer 195, ebenso

Lütolf 196, der am Anfang dieser Behauptung steht. Ein genauer
Vergleich mit den 100 Betrachtungen Seuses 197 indessen ergibt, daß es sich

um zwei verschiedene Gebetsarten handelt. Seuses Meditationen sind
ausschließlich « Leidens »-betrachtungen, sie beginnen mit Gethsemane

und enden mit der Grablegung (bzw. dem Abschied Marias vom toten

192 Durrer II, 814. - Das «Große Gebet» war in der urschweizerischen Laienwelt

sehr beliebt, von Klerikern indessen wurde es nicht selten kritisiert, im Kanton
Schwyz entwickelte es sich, mit lokalen Besonderheiten ausgestattet, zur «eigentlichen

Nationalandacht» (Durrer a. a. O.). Die genaue Herkunft und Entstehung
ist noch nicht geklärt, nach Durrer (a. a. O., 815) ist als «Ausgangspunkt» der
Verbreitung nicht das Kloster Einsiedeln, sondern das Frauenkloster Engelberg unter
der Leitung des Priors Johannes von Bolsenheim zu betrachten. - Hss. des « Großen
Gebetes» befinden sich in der Bibl. des Benediktinerkollegiums in Samen (aus dem
Jahr 1517), im Pfarreiarchiv Morschach (aus dem Jahr 1575), im Bezirkarchiv
Lachen (aus dem Jahr 1577), in der Bibl. des Benediktinerinnenklosters Hermetsch-
wil (aus dem Jahr 1619) und in der Bibl. des Kapuzinerklosters Schwyz (aus
dem Jahr 1680). - Vgl. F. J. Delitzsch: Das Große Gebet der drei schweizerischen
Urkantone, Leipzig 1864 (Ed. des Textes nach der Morschacher Hs.); A. Lütolf:
Von den Gebeten und Betrachtungen unserer Altvordern in der Urschweiz, Der
Geschichtsfreund, Mitteil. d. hist. Vereins d. V Orte, Bd. XXII, Einsiedeln 1867,
86-150 (Ed. nach den Hss. von 1517 und 1619) ; T. von Liebenau : Zur Geschichte
des Großen Gebetes, Kath. Schweizer Blätter N. F. 15 (1899) 254ff. ; O. Ringholz:
Das Große Gebet, Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 11 (1917) 126—130;
P. Rück: Die Durchführung des Großen Gebetes in den Jahren 1587-1588, Zeitschr.

f. Schweiz. Kirchengeschichte 60 (1966) 342-355 ; A. Guillet [Hrg.] : Das
Große Gebet der Eidgenossen, Stein am Rhein 1973 (Text nach der Edit, der
Morschacher Hs. von Delizsch); P. Kamer: Das Große Gebet der Eidgenossen, seine
Form und sein Geist, Diss. Freiburg/Schweiz 1949 (Philos. Fak.). - Das «Große
Gebet» der alten Eidgenossen (belegt für das 15. Jahrh.) ist zu unterscheiden vom
«Großen allgemeinen Gebet», auch groß Bätt oder Moysis gebett genannt (belegt seit
1576). Vgl. dazu P. Ochsenbein: 'Großes Gebet der Eidgenossen' und 'Großes
allgemeines Gebet' - zwei Volksandachten im 16. Jahrhundert, Zeitschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte 73 (1979). Das «Große allgemeine Gebet» ist ein Kettengebet
- ohne Betrachtungstexte - bei dem verschiedene Gruppen von Betenden während
mehreren Stunden, Tagen und Nächten ununterbrochen 5 Pater und 5 Ave
rezitierten. Das Gebet wurde in der (katholischen) Schweiz von weltlicher und kirchlicher

Obrigkeit zusammen angeordnet.
193 Durrer II, 815.
194 W. Muschg: Die Mystik in der Schweiz 1200-1500, Frauenfeld u. Leipzig

1935, 395.
195 C. Wittmer: Zur Mystik des seligen Nikolaus von Flüe (zit. Anm. 61), 168.
196 A. Lütolf: Von den Gebeten und Betrachtungen (zit. Anm. 192), 99.
197 Bdew III, DS 314-322.



314 Bruder Klausens gewonlich bet

Sohn). Das Große Gebet hingegen ist auf die gesamte «Heilsgeschichte»

ausgerichtet, beginnt mit der Erschaffung des Menschen und schließt
mit der Eschatologie 198. Ferner gehören die 100 Betrachtungen Seuses

in die Kategorie mystischer «Aspirationen»199. Der Betende vertieft
sich, innerlich Anteilnahme am Erlösungsgeschehen suchend, mit Leib
und Seele in Seele und Leib, Haupt, Antlitz, Hände, Füße, fünf Wunden,
fünf Sinne, äußere und innere Verlassenheit des Erlösers Die 92

Betrachtungen hingegen bestehen aus kurzen Summarien der biblischen

Heilsgeschichte 20°. Mehr als mit den 100 Betrachtungen Seuses scheinen

uns die 92 Bruder Klaus zugeschriebenen Betrachtungen und das Große

Gebet mit der im 15. Jahrh. einsetzenden volkstümlichen Verbreitung
der «Leben-Jesu-Geheimnisse» zu tun zu haben 201. Auch diese bestehen

ja, ob sich die Betrachtung nun auf 50 oder 150 «Ave» verteile, aus stich-

198 Von den 92 Betrachtungen sind 47 (51%) der Leidensgeschichte, 23 (25%)
der Inkarnation und dem Leben Jesu, 5 (5%) der Protologie, 9 (10%) der
Auferstehung Jesu und der Eschatologie, 8 (9%) besonderen Bitten gewidmet.

199 Vgl. dazu das Anima Christi, sanctifica me, «eines der beliebtesten
mittelalterlichen Christusgebete, bes. zur Begrüßung der Eucharistie. Lat. erstmals
1314/1320 in England, deutsch wenig später am Rhein syr. Parallele aus der Zeit
um 800 Weiterleben im protestantischen Gottesdienst...», Balthasar Fischer
LThK2 I [1957] 563 f. - und die von Seuse den (durch Eingebung empfangenen)
100 Betrachtungen (aus eigener Initiative) beigefügten begerunge, Bdew III, DS 314.

2°° Vgl. dazu auch die bes. Erwähnung der johanneischen « Abschiedsreden »

Jesu (35. Betr.), der Mahnung «Wachet und betet!» (38. Betr.) und des Wortes
«Wer zum Schwert greift, wird durch das Schwert umkommen» (44. Betr.).

2°i Vgl. K. J. Klinkhammer: Adolf von Essen und seine Werke, Der Rosenkranz

in der geschichtlichen Situation seiner Entstehung und in seinem bleibenden
Anliegen, Eine Quellenforschung, Frankfurt a. M 1972 (Frankfurter Theol. Studien,
13) ; und die die Darstellung von Klinkhammer in wesentlichen Punkten korrigierende

Veröffentlichung von A. Heinz: Die Zisterzienser und die Anfänge des
Rosenkranzes, Das bisher unveröffentlichte älteste Zeugnis für den Leben-Jesu-Rosenkranz

in einem Zisterzienserinnengebetbuch aus St. Thomas a. d. Kyll (um 1300),
Analecta Cisterciensia 33 (1977) 262-309. Nach der Veröffentlichung von Heinz
ist die Betrachtung der « bénéficia incarnationis » anhand von Leben-Jesu-« Clausulae »

mit gleichzeitigem Rezitieren von «Aves» (die Grundidee des Rosenkranzgebetes)
in Zisterzienser Milieus für die Wende vom 13. zum 14. Jahrh. belegt. Weiter
verbreitet wurde diese Gebetsart zu Beginn des 15. Jahrh. durch die beiden Kartäuser
Adolf von Essen (J1439) und Dominikus von Preußen (J1460). Die eindeutig marianische

Orientierung des Gebetes und dessen weitere volkstümliche Ausbreitung war
das Werk des Dominikaners Alanus de Rupe (J1475). - Für die Vorgeschichte des

Rosenkranzes und allgemein für die Marienverehrung im Abendland vgl. die
grundlegende Untersuchung von G. G. Meersseman : Der Hymnos akathistos im Abendland,

2 Bde, Freiburg/Schweiz 1958 und 1960 (Spicilegium Friburgense, 2 u. 3) ;

und ders. : Etudes sur les anciennes Confréries Dominicaines, Arch. Fratr. Praed.
1950-53.



Bruder Klausens gewonlich bet 315

wortartigen Zusammenfassungen der wichtigsten Momente der
Heilsgeschichte 202.

Auf die Frage der verschiedenen Rezensionen des Großen Gebetes

- des «Palladium der drei schweizerischen Urkantone» wie der Gelehrte

Delitzsch es nennt 203 - können wir hier nicht näher eingehen 204. Sicher

hat Kanisius den Text der Abschrift von von Landten überarbeitet20S.

Doch sind die Differenzen der 92 mit Bruder Klaus in Verbindung
stehenden Betrachtungen zum Text der 130 oder 86 Betrachtungen nach
den Hermetschwiler Hss. zu groß, als daß sie sich allein auf das Konto
des Freiburger Herausgebers zurückführen ließen. Die Bruder-Klausen-
« Version» des Großen Gebetes zeichnet sich durch besondere theologische

Qualitäten aus: dreimal wird die Dreifaltigkeit erwähnt 206,

ausführlich wird von Gottes (allgemeinem) Heils- und (besonderem)

Erlösungswillen gesprochen 207, der Einfluß apokrypher (auch spätmittelalterlicher)

Tradition ist zurückgedrängt 208. Besonders fällt die ver-

202 Mit diesem Verweis auf die Anfänge der Rosenkranz-Andacht wollen wir
den Zusammenhang des Großen Gebetes der Eidgenossen mit dominikanischen
Gebetsformen - wie sie etwa im Kloster zu Töss gepflegt wurden (vgl. C. Greith :

Die deutsche Mystik im Prediger-Orden, Freiburg i. Br. 1867, 398-415) - nicht in
Frage stellen; dies umso weniger, als diese ja ebenfalls (neben dem Hauptanteil
der Kartäuser, bes. des Adolf von Essen und dessen Schüler, Dominikus von Preußen)

an der Entstehung der Rosenkranz-Klauseln mitbeteiligt sind (vgl.
Klinkhammer a. a. O., z. B. 81f. über «Die Dominikanerinnen von Töss bei Winterthur»).
- Wir haben die 50 Rosenkranzgeheimnisse des Kölner Dominikanerpriors Jakobus
Sprenger von 1475 (ed. in: 500 Jahre Rosenkranz, 1475 Köln 1975, Kunst und
Frömmigkeit im Spätmittelalter und ihr Weiterleben, [Ausstellungskatalog] Erz-
bischöfl. Diözesan-Museum, Köln 1975, 118-121) mit den 92 Betrachtungen Bruder
Klausens verglichen. Daraus ergibt sich folgendes Bild: Leidensgeschichte bei
Spreng 25 Klauseln (50%), bei Klaus 47 Betr. (51%); Kindheitsgeschichte bei
Spreng 12 Kl. (24%), bei Klaus 16 Betr. (17%); Eschatologie bei Spreng 5 Kl.
(10%), bei Klaus 9 Betr. (10%).

203 Delitzsch a. a. O. (Anm. 192).
204 Vgl. dazu Lütolf a. a. O. (Anm. 192) 97-99, 109-111; und die Anm. 192

angeführte Literatur. Gewiß wird die in Vorbereitung stehende Untersuchung zum
«Großen Gebet» von P. Ochsenbein in diesem Punkt größere Klarheit als bislang
bringen.

205 Kanisius und der Drucker Abraham Gemperlin gestehen, daß sie den Text,
weil altgeschaffen, überarbeitet, in ein bessern Orden gestellt. Durrer II, 817 u. 818.

206 Betr. 1, 5 u. 91.
207 Betr. 5 u. 6.
208 Die Rezensionen der Hss. von 1517 und 1619 sind vom Gesichtspunkt der

«Religion des Volkes» aus natürlich aufschlußreicher als der Text, wie er vorliegt
nach der Edition von Kanisius. Aus den genannten Hss. folgende Beispiele, nach
Lütolf a. a. O. (Anm. 192) 117-150: die Marterszene 12 geißlen und vil ruothen

8 ritter (Hs. v. 1619 [pag. 41], Lütolf S. 135) ; bei der Gefangennahme sy zogend



316 Bruder Klausens gewonlich bet

hältnismäßig geringe Anzahl marianischer Elemente auf. Was dominiert
ist das «Pater», nicht das «Ave» 209. Das alles kann kaum das Werk des

gegenreformatorischen Jesuiten sein. Durrer spricht die Vermutung
aus: «Die Niederschrift des Lussyschen Manuskriptes [der Originalvorlage]

dürfte von seinem [Klausens] Ranftkaplan hergerührt haben» 21°.

Klaus also kannte das Große Gebet2U. Es ist möglich, daß er es

schon als Staatsmann und als Bannerherr gebetet hat 212. Höchst wahr-

jn durch den bach vnd darnach durch dz kaat vnd güllen (Hs. v. 1619 [pag. 30], S. 133) ;
bei der Kreuzigung zwey vnd nüntzig hamerschlag (Hs. v. 1517, Betr. 85, S. 138),
zwen vnd sechzig großen hammerschXag (Hs. v. 1619) [pag. 47], S. 138; Maria jr tuechli
ab jrem houpt zoch vnd es gab dz man es wand umb den lib jres lieben kind dz es nit
schamrot stünde vor sinen vyenden (Ms. v. 1517, Betr. 86, S. 139); vor Gericht
da leydt er fünfzechen heimlicher verborgner lyden die der weit noch nit offenbar sind
vntz an den jüngsten tag (Hs. v. 1619 [pag. 39], S. 134).

209 Im ganzen werden 267 Pater, 78 Ave und einmal das Credo gesprochen.
Von den 92 Betrachtungen sind nur 12 (13 %) marianisch orientiert.

Der Vergleich zwischen den von Kanisius edierten 92 Bruder-Klausen-Betrachtungen

und dem Großen Gebet nach den Hss. von 1517 (130 Betr.) und von 1690
(86 Betr.) ergibt folgendes Bild:
Pater : Klaus 267, Hs. V. 1517 308, Hs. v. 1619

210
Ave: Klaus 78, Hs. V. 1517 344, Hs. v. 1619

71
Credo : Klaus 1, Hs. V. 1517 - Hs. v. 1619
Betrachtungen 1

nur mit Pater: Klaus 77 (84%), Hs. V. 1517 - Hs. v. 1619
70 (81 %)

nur mit Ave : Klaus 12(13%), Hs. V. 1517 20 (15%), Hs. v. 1619
14 (16%)

mit Pater und Ave: Klaus 3( 3%), Hs. V. 1517 107 (82%), Hs. v. 1619
1 (1 %)

210 Durrer II, 815.
211 In Luzern war das Große Gebet schon 1423 (am ersten Jahrestag der

verlorenen Schlacht von Arbedo) als offizielle Büß- und Bittandacht in Gebrauch,
Durrer II, 814; 1436 bestellte die Regierung von Luzern ein neues Exemplar des
Großen Gebetes im Frauenkloster St. Andreas in Engelberg, Durrer II, 815.

212 Das Große Gebet wurde in Zeiten der Not, bes. der Kriegsgefahr, von der
Regierung angeordnet. Zum religiösen Brauchtum der alten Eidgenossen in
Zusammenhang mit dem Krieg vgl. W. Schaufelberger: Der alte Schweizer und sein
Krieg, Zürich 1952 (Wirtschaft, Gesellschaft, Staat, Bd. 7); H. G. Wackernagel:
Altes Volkstum der Schweiz, Basel 19592 (Schriften der Schweiz. Gesellschaft für
Volkskunde, Bd. 38), 117-317. Bez. der «Schlachtgebete» — zu denen das Große
Gebet schon wegen seiner außerordentlichen Länge nicht gehört - vgl. L. Zehnder :

Volkstümliches in der älteren schweizerischen Chronistik, Basel 1976 (Schriften der
Schweiz. Gesellschaft für Volkskunde, Bd. 60), 160-164 9.1.6.: «Gebet vor
(nach) der Schlacht»). - Nach P. Ochsenbein wäre das «Große Gebet» nicht so
allgemein in den Urkantonen verbreitet gewesen, wie man bisher anzunehmen pflegte,
sein Gebrauch einzuengen auf die Gebiete von Schwyz, Engelberg und Luzern.



Bruder Klausens gewonlich bet 317

scheinlich befand sich ein Exemplar desselben im Ranft. Umso mehr
lohnt sich der Vergleich mit dem kurtz und täglich gebettlin des Einsiedlers.

Dz groß bett der alten Eidgenossen ist eine lange, ca. 4 Stunden
dauernde Bittandacht. Sie wird in Gemeinschaft für besondere, durch
Bedrohung des Gemeinwohls entstandene Anliegen, zur Abwendung von
Krieg, Pest, Hunger und Tod verrichtet213. Das gewonlich bet ist - ohne

jene Gebetsform konkurrenzieren zu wollen - ein kurzes, persönliches,
«im Verborgenen» {en krypto Mt 6, 5), in der «inneren Zelle» (der
Selbsterkenntnis) zu verrichtendes mystisches Bittgebet. Es konfrontiert den

Beter mit der Frohen Botschaft und will ihn, Gottes Gnade erflehend,

zur täglichen Nachfolge anleiten, auffordern.

Das « Paternoster »

Kannte Bruder Klaus den «Rosenkranz»? Das älteste Bild (aus der
Pfarrkirche Sachsein) von 1492 (5 Jahre nach dem Tod des Heiligen)
zeigt ihn mit einer «Gebetsschnur» in der Hand 214. Auf späteren
Darstellungen weist dieses (kaum je fehlende) «Attribut» immer mehr
Ähnlichkeiten mit spezifischen Elementen des «Rosarium» auf215. Hans
Salat (1535/37) spricht vom zeychen des pater nosters an synen henden 21S,

213 Wegen der beim Verrichten des Großen Gebetes üblichen (genau bestimmten)

Körperhaltung (Gebetsgesten) - knüwend, mit ufgereckten henden, mit zemen
geleiten henden, an schwebender venien etc. - wurde das Gebet der alten Eidgenossen
von Auswärtigen als «Klafterbrett» verspottet, Durrer II, 814.

214 Über die Auffindung des Altarflügels (im Jahre 1945) - zwei Jahre vor der
Heiligsprechung!) berichtet und eine genaue Beschreibung des (für das Klausen-
«Porträt» - bzw. die « vor-visionären » Gesichtszüge [! ?] - bedeutsamen) Tafelbildes
(von beachtenswerter malerischer Qualität) gibt P. Ephrem Omlin, OSB: Das
neuentdeckte älteste Bruder-Klausen-Bild und der Hochaltar von Sachsein aus
dem Jahre 1492, Zeitschr. f. Schweiz. Archäologie u. Kunstgeschichte 8 (1946)
129-173. - Das «Bätti» besteht aus einem einfachen (ununterteilten) Perlenkranz,
der durch einen Ring zusammengehalten wird, - genau wie auf der Grabplatte von
1518 im Beinhaus der Pfarrkirche Sachsein, vgl. Durrer, Taf. V u. Bd. II, 1166.

215 Bei Diebold Schillung (Chronik 1502-09) hält Klaus Fol. 103b (Durrer I,
Taf. I) eine einfache Gebetsschnur in der Hand, Fol. 126» (Durrer I, Taf. III) eine
Gebetsschnur mit einem Kreuzchen. — Auch auf dem späten Porträt von 1650 im
Chor der Sachsler Kirche (Durrer II, Taf. XIX) hält Klaus noch eine einfache
(ununterteilte) Gebetsschnur mit einem Kreuzchen in der Hand. - Das «Bätti» der
Holzstatue von 1504 im Rathaus zu Stans, das von P. Hilber u. A. Schmid
(Nikiaus von Flüe, Im Bilde der Jahrhunderte, Bd. II, Zürich 1943, 63) als «Rosenkranz»

bezeichnet wird, stammt sehr wahrscheinlich aus späterer Zeit (vgl. Durrer
I, Taf. X u. Bd. II, 1085f.).

216 Durrer II, 689.

21



318 Bruder Klausens gewonlich bet

Witwyler (1571) schreibt: Das christlich zeichen, so wir paternoster oder

gebettlin nennen, pflegt er an seinen banden zu tragen und daran zu betten

sich gar nit schemete 217.

Die volkstümliche Verbreitung des Rosenkranzgebetes wurde (unter
Berufung auf Marienvisionen) von Alanus de Rupe (1470 Gründung der
Rosenkranzbruderschaft in Douai) gefördert. Die erste Rosenkranzbruderschaft

in deutschen Landen entstand 1475 in Köln 218. So bestehen

also nur wenig Chancen, daß der Obwaldner Klausner diese spätmittelalterliche

Andachtsform (des Betens von «Aves» mit Betrachtung chri-
stologischer, marianisch akzentuierter «Geheimnisse» / «Clausulae»219)

kannte 22°.

217 Durrer II, 788 ; das sich gar nit schemete hat wohl einen gegenreformato-
rischen Akzent.

218 Vgl. LThK2 IX [1964] 46f. ; und die «Zeittafel zur Geschichte des
Rosenkranzes» im Ausstellungskatalog: 500 Jahre Rosenkranz, 1475 Köln 1975,
Erzbischöfliches Museum, Köln 1975, 199-206.

219 Bekanntlich beziehen sich von den heutigen 15 Geheimnissen (zu denen
je 10 «Ave» [= 150 Psalterium marianum] gebetet werden) 5 auf die
Kindheitsgeschichte, 5 auf die Leidensgeschichte, 5 auf die Eschatologie. Von den 15 Klauseln
(Gesätzchen) sind 7 47 %) ausgesprochen marianisch orientiert. Von den 92

Bruder-Klausen-Betrachtungen sind nur 12 (13%) explizit marianisch. Bei den
frühen Rosenkranz-Klauseln wurde nicht zwischen «assumptio» und «coronatio»
Marias unterschieden, vgl. z.B. die 50 Rosenkranzgeheimnisse des Jakobus Sprenger
von 1475 (vgl. Anm. 202) : (48. Kl.) Der dich sein aller liebst muter von diesem jamer-
tal auffgenomen und mit leib und mit sei glorificiert über all hör der engel erhebet hat
Amen. - Vom «bleibenden Wert» des spät-mittelalterlichen (in der Folge gegenre-
formatorischen) Rosenkranzes zu sprechen, verlangt eine kritische Reflexion auf
Form und Inhalt des Gebetes und die Berücksichtigung der kulturellen,
psychologischen und religiösen Bedingungen heutiger Menschen. Gewiß mag es Situationen
geben, in denen das litaneiartige Betrachtungsgebet einem inneren Bedürfnis
entspricht. Was indessen am meisten Schwierigkeiten zu bereiten scheint, sind die
verschiedenen «Ebenen» des inneren, mentalen Betrachtens und des gleichzeitigen,
äußeren (instrumentalen) Rezitierens von Gebeten, und die Häufung von «Ave»
und «Pater» - in einer Zeit, wo man im Begriffe ist, das «Gebet des Herrn» (das
«Vater unser») aufzuwerten und zum urchristlichen Brauch des (nur) dreimaligen
täglichen «sprechen» desselben (am Morgen, am Mittag und am Abend)
zurückzukehren. - Kaum etwas einzuwenden ist gegen die Oratio vom Rosenkranzfest
(7. Oktober), welche den Sinn des Rosenkranzgebetes in christologischer Zentrierung
zusammenfaßt : « Gratiam tuam, quaesumus, Domine, mentibus nostris infunde, ut
qui, Angelo nuntiante, Christi Filii tui incarnationem cognovimus, Beata Maria
Virgine intercedente, per passionem eius et crucem ad resurrectionis gloriam
perducamur.» Vgl. auch die älteste Inhaltsangabe der Rosenkranz-«Clausulae»:
«bénéficia incarnationis» (im Zisterzienserinnengebetbuch aus St. Thomas
a. d. Kyll um 1300, veröffentlicht von Heinz, s. Anm. 201) und die von Heinz
geprägte Formulierung «Leben-J e su-Rosenkranz».

220 Wenn Witwyler (Durrer II, 788) sagt: wann er das vatter unser und ave
Maria gesprochen, wie er dann baide stuck allzeyt pflegt bey eynander zu setzen, so



Brader Klausens gewonlich bet 319

Das «Bätti» in Klausens Hand war noch nicht der marianische
Rosenkranz, sondern die ältere (bis ins christliche Altertum zurückzuverfolgende)

«Pat ernos ter»-Schnur. Zu erwähnen ist, daß seit dem
12. Jahrh. die Laienbrüder in Mönchsorden (zunächst der Zisterzienser)
die Psalmen des Chorgebetes der Kleriker durch das Rezitieren von
«Pater» ersetzen (für die 150 Psalmen z. B. 1500 «Pater» beteten) 221. In
diesem Zusammenhang ist der frühe Bericht vom Ranftbesuch eines

Predigermönches (1469) anzuführen. Klaus erzählt dem Unbekannten,
ein «Vertrauter und Freund» - der Priester Heimo am Grund (seit 1465

Kirchherr in Kriens bei Luzern, später Pfarrer in Stans) - habe ihn «die

andächtige Betrachtung des Leidens Jesu Christi» gelehrt und dazu
ihm die Anweisung gegeben, «die Abschnitte des Leidens nach den sieben

kanonischen Stunden [des Chorgebetes bzw. des Breviers] zu
unterscheiden» 222. Durrer zitiert dieses Zeugnis um zu beweisen, daß Klaus
das Große Gebet «nicht direkt aus Engelberg, sondern von Luzern

[Heimo am Grund war Luzerner Bürger] empfangen» hat 223. Dadurch
wird der Text aber überfordert. Die Verbindung der «Leidensbetrachtimg»

mit den «kanonischen Stunden» kann sich auf keinen Fall auf das

Große Gebet der alten Eidgenossen beziehen 224. Seit frühchristlicher
Zeit wurden die täglichen Gebetsverrichtungen mit der «memoria

bezieht sich das nicht auf einen Rosenkranz mit Klauseln, sondern auf das Gebet
für Verstorbene: War auch sein gewonheit, für die christglaubigen seelen gar fleissig
got zu bitten. Vgl. dazu auch das Bruder-Klausen-Gebet nach Kanisius bzw. dem
Lussyschen Manuskript (Durrer II, 836) für die christgläubige Seelen, das aber am
Ende kein «Ave», sondern nur das Vatter unser erwähnt.

221 Ygj dazu Josef Andreas Jungmann: Christliches Beten in Wandel und
Bestand, München 1969, 106f. («Psalterersatz» - «Paternoster-Psalter» -
Paternoster » Bezeichnung der Zählschnur) ; u. ders. : Liturgisches Erbe und pastorale
Gegenwart, Innsbruck 1960, 235-239. Im 12. Jahrh. beten die Laienbrüder des
Zisterzienser Ordens für die Verstorbenen 10 Psalter oder 1500 Vaterunser. In den
Konstitutionen des Prediger Ordens hieß es (bis 1969), daß beim Tod eines
Mitbruders «quilibet clericus dicat psalterium, et quilibet conversus [= Laienbruder]
dicat 150 Pater et Ave» (Const. Fratr. Ord. Praed., Rom 1932, 87 u. 88).

222 Durrer I, 39f. : Tunc ille [mihi singulariter notus et familiaris] diversa
salubria consilia ac remedia protulit... Tunc demum ille subintulit adhuc unum reme-
diurn optimum et valde saluberimum, restât videlicet devota meditatio passionis Jhesu
Christi Tunc ille me docuit puncta passionis, distinguens per Septem höras canoni-
cas ...et dictum exercicium assumpsi quotidie comptere

223 Durrer II, 815.
224 Auch die von Durrer (a. a. O., Anm. 18) angeführte Stelle aus Klausens

Brief an Bern - Ir sind 5ch dz liden gotz in uwren hertzen tragen - läßt sich kaum
als eine Empfehlung des Großen Gebetes (dessen Inhalt sich ja nur zur Hälfte mit
der Leidensgeschichte befaßt) interpretieren.



320 Bruder Klausens gewonlich bet

Christi» 225, im Mittelalter die sieben kanonischen Hören mit der Betrachtung

der auf 24 Stunden verteilten Leidensgeschichte verbunden 226. So

scheint denn Klaus nach der Anweisung Heimos - ähnlich wie die
Laienbrüder einer Klostergemeinde - täglich, zu bestimmter Zeit, am
liturgischen Gebet der Kirche, die Psalmen durch Vatter unser ersetzend,

teilgenommen zu haben. Dafür bediente er sich - wie es üblich war -
einer Zählschnur, «Paternoster» oder «Bätti» genannt 227, teilte den
«circadianen Rhythmus» nach den «sieben kanonischen Stunden» ein
und betrachtete dabei die «puncta passionis», vom Nachtmahl und der

Gefangennahme bis zum Tod am Kreuz (hora nona) und der Grablegung
(sero) 228.

225 Ygi z.B. Hippolyt: Traditio apostolica (um 200), n. 41, ed. B. Botte:
La Tradition apostolique, Paris 1946, 88-97, wo die «memoria Christi» mit Gebeten,
die hora tertia, sexta, nona, vespere, nocte und düuculo zu verrichten sind, verbunden

wird.
226 Zu Gertrud : Exercitia VII, 1-6: «... ad singulas Septem horas temetip-

sam totam intra te colligas : ut ex thesauro passionis filii sui dimittat [Deus] tibi
omne debitum tuum ...» veröffentlichen die Herausgeber (Sources Chrétiennes 127,
Paris 1967, 258 f., Anm. 2) folg. Text aus einer Hs. (Paris Bibl. Nat. ms. lat. 14826) :

Matutina ligat Christum qui crimina solvit,
Prima replet sputis, causam dat Tertia mortis,
Sexta cruci nectit, latus ejus Nona bipertit,
Vespera deponit, tumulo compléta reponit.

Die 7 kanonischen Stunden sind hier: 1. Matutin und Laudes, 2. Prim, 3. Terz,
4. Sext, 5. Non, 6. Vesper, 7. Komplet. Das Problematische liegt nicht bei der
Verbindung der Hören mit der Leidensgeschichte, sondern in der (für das Mittelalter
typischen) ausschließlichen Leidensbetrachtung anläßlich des Stundengebetes
(ohne Auferstehung). Dies war bei Hippolyt sicher nicht der Sinn der während der
verschiedenen Tages- und Nachtgebete zu vollziehenden anamnesis tou Christou.
Vgl. dazu Daniel de Reynal: Théologie de la Liturgie des Heures, Paris 1978

(Beauchesne Religions). Für das Mittelalter vgl. J. Stadlhuber: Das Laienstundengebet

vom Leiden Christi in seinem mittelalterlichen Fortleben, Zeitschr. f. kath.
Theol. 72 (1950) 282-325.

227 Im Freiburger Sensebezirk wird der Rosenkranz noch heute noschter
[Paternoster] genannt.

228 Die puncta passionis nach der Anweisung Heimos werden sich ähnlich wie
im Anm. 226 angeführten Merkvers auf die 24 Stunden verteilt haben. - Daß Klaus
das «Gebet des Herrn» nicht nur mit einer Zählschnur gesprochen hat, braucht
kaum eigens vermerkt zu werden. Vgl. dazu Anm. 6 und die Vaterunser-Betrachtungen

(Durrer II, 834f.), die trotz der Überarbeitung durch Kanisius auf einen
Text, der sich sehr wahrscheinlich im Ranft befand, zurückgehen. Daraus zu «dein
Wille»: dein göttlicher Wille werde an mir vollkommentlich verbracht; zu «unser
tägliches Brot»: auch dich selbst uns gebest-, zu «führe uns nicht in Versuchung»

verbirg uns under das Tach deiner Gnaden-, zu «erlöse uns von dem Übel»: Dann
kein Aug hat gesehen, und kein Ohr gehöret... das Gott seinen Liebhabern bereit hat.



Brader Klausens gewonlich bet 321

Das «Große Gebet» war eine außerordentliche, in Zeiten der Not von
der weltlichen Obrigkeit verordnete Bitt- und Bußandacht. Mit dem

«Paternoster» in der Hand folgte Klaus dem täglichen liturgischen Gebet
der Kirche, den Tageslauf durch die Betrachtung der Leidensgeschichte
heiligend. Das kurtz gebettlin war ihm ein immer und überall zu sagendes,
sein mystisches Streben leitendes, sein Wollen und Handeln prägendes,
mit der Zeit zur spontanen Gewohnheit gewordenes inneres Ruf- und
Bittgebet.

Das Jesus-Gebet

So ist man versucht, das kurtz gebettlin mit dem «Jesus»- oder
«Herzens»- oder «immerwährenden Gebet» der orientalischen Tradition
zu vergleichen 229. Dieses erfuhr - durch die hesychastische Bewegung -

229 euche tou Jesou, auch «Erinnerung an Gott», mneme tou theou, genannt.
— Vgl. LThK2 V [1960] 964-966 u. die grundlegenden Untersuchungen von B.
Schultze: Untersuchungen über das Jesus-Gebet, Orientalia Christiana Periodica
18 (1952) 319-343 u. B. Krivocheine: Date du texte traditionnel de la «Prière de
Jésus» (Exposé fait au Premier Congrès Patristique International d'Oxford 1951),
Messager de l'Exarchat du Patriarche Russe en Europe Occidentale, Nouv. Série
1951, no 7-8, 55-59; ferner H. Bacht: Das «Jesus-Gebet», seine Geschichte und
Problematik, Geist u. Leben 24 (1951) 326-338; La prière de Jésus, sa genèse et son
développement dans la tradition religieuse byzantino-slave, par un Moine de l'Eglise
d'Orient, Chevetogne 1951 (Sonderdruck aus Irénikon; Neudruck Chevetogne 1963

[Livre de vie, 122]) ; H. de B. : La Prière du Coeur, Paris (Editions orthodoxes)
1952; J. Brianchaninov : On the Prayer of Jesus, London 1952 (Ascetic Essays);
A. Rosenberg [Hrg.]: Das Herzensgebet, Mystik und Yoga der Ostkirche, Die
Centurie der Mönche Kallistus und Ignatius, München 1955; A. Selawzy [Hrg.]
Das immerwährende Gebet, Ein Weg geistiger Erfahrung, Russische Originaltexte,
Walheim 1970; N. Makarytschowa : Mitte des Herzens, Einführung v. G. Frei,
Zürich-Paderborn o. J.

Die wichtigsten Texte zu Überlieferung und Praxis des Jesus-Gebetes sind in
der Philokalia ton hieron neptikon (— Auszüge aus 38 asket.-myst. Schriftstellern
des 4.-14. Jahrh., vgl. LThK2 VIII, 469) zu finden; wir verweisen im folg. auf die
dt. Übertragungen und stark gekürzten Ausgaben von M. Dietz: Kleine Philo-
kalie, Einsiedeln 1956; u. von J. Gouillard: Kleine Philokalie zum Gebet des
Herzens, Zürich (Thomas Verl.) 1957. - Für das Fortleben des Jesus-Gebetes im
rassischen Starzentum (und dessen Beitrag zur religiösen Erneuerung im 18. u.
19. Jahrh.) vgl. den anonymen Bericht «Aufrichtige Erzählungen eines rassischen
Pilgers» (erstmals erschienen 1884 in Kasan); wir zitieren in folg. nach den dt.
Übertragungen von L. S. Meli-Bagdasarowa : Erzählungen eines russischen
Pilgers, Luzern 1944 (Freiburg i. Br. 1951) u. E. Jungclaussen : Aufrichtige
Erzählungen eines russischen Pilgers, Erste vollständige deutsche Ausgabe, Freiburg i.
Br. 1974. Aus stilistischen Gründen bevorzugen wir die Ausgabe von Meli-Bagdasa-
rowa, die wir als «ed. Meli», mit Seitenangabe nach der Erstveröffentlichung Luzern
1944, zitieren.



322 Bruder Klausens gewonlich bet

im 14. und 15. Jahrh. eine starke Verbreitung 230. Die Ursprünge reichen
weit zurück, in die Thebais und das Sinai-Kloster. Am Anfang stehen
zweifellos biblische Anrufungsformeln wie «Jesus, Sohn Davids, erbarme
dich meiner!» (Lk 18, 38) oder «Erbarme dich meiner, Herr, Sohn
Davids!» (Mt 15, 22) 231. Die am häufigsten vorkommende Artikulierung
lautet :

Herr Jesus Christus, erbarme dich meiner!

Kyrie Jesou Christe eleeson me!232

Damit ist gleich ein erster und wichtiger Unterschied zum Klausen-
Gebet ersichtlich. Das Jesus-Gebet ist ein «Namen-Gebet» 233, wesentlich
mit der Verehrung des Namens Jesus und dem Glauben an die göttliche
(«Heil» bringende) Kraft dieses Namens verbunden 234. In Klausens
Gebet hingegen fehlt der «Name» 23S. 0 min got vnd min her ist explizit
eine theo-logische und eine implizit christo-logische Anrede («Herr»
der Jesus verliehene Gottesname).

Der nam Jhesus sig uwer grüß beginnt Klaus seine politischen
Briefe 236. Das Jesus-Gebet scheint er kaum gekannt zu haben 237. Doch

23° Ygi j Hausherr: La méthode d'oraison hésychaste, Orient. Christ.
Anal. 9 (1927) 97-209; M. Jugie: Les origines de la méthode d'oraison hésychaste,
Echos d'Orient 30 (1931) 184ff.; G. Wunderle: Zur Psychologie des hesychasti-
schen Gebets, Würzburg 1947 (Das östliche Christentum, N. F., 2) ; J. Meyendorff:
Introduction à l'étude de Grégoire Palamas, Paris 1959 (Patristica Sorbonensia, 3) ;

I. Hausherr: Hésychasme et prière, Roma 1966 (Orient. Christ. Anal., 176).
231 Vgl. Schultze: Untersuchungen (zit. Anm. 229) 320.
232 A. a. O. 323f. Der «russische Pilger» verwendet fast nur diese Formel.
233 Sanskrit nama-japa: «Gebet des Namens», japa «leises Sprechen»,

wört. «Murmeln».
234 Zum Streit um die «Göttlichkeit» des Namens Jesu auf dem Athos (1912—

13) vgl. B. Schultze: Der Streit um die Göttlichkeit des Namens Jesu in der
russischen Theologie, Orientalia Christiana Periodica 17 (1951) 321—394.

235 Von der im 14. und 15. Jahrh. aufkommenden volkstümlichen Verbreitung
der Namen-Jesu-Verehrung (Seuse und Bernhardin von Siena) sind in der Bruder-
Klausen-Tradition kaum Spuren zu finden. Es gibt ja auch eine Art Strapazierung
des «Namens». Vgl. indessen die nächste Anmerkung.

236 Durrer I, 209 (Brief an Bern, Dez. 1482) ; ähnlich im Brief an Konstanz
(Jan. 1482), Durrer I, 183. - Zu den Grußformeln Klausens vgl. Durrer I, 63

(Waldheim 1474) : Got gebe uch eynen guten seligen morgen ir liebin frunde und ir
liebes volgk; und Durrer I, 86 (von Bonstetten 1478): 'Gegrüßet seynt ir in gott
allerliepsten vàtter und brûder', mit dem er uns nach gûter Ordnung die hand dett
bietten.

237 U. W. gibt es in der abendländischen spätmittelalterlichen Gebetstradition
keine Spuren des orientalischen Jesus-Gebetes. Indessen wäre auf den Zusammenhang

zwischen Jesus-Gebet und dem liturgischen Kyrie eleeson zu verweisen (vgl.



Bruder Klausens gewonlich bet 323

gibt es gewisse Berührungspunkte zwischen dem Herzens-Gebet und
dem gewonlich bet. Das Herzens-Gebet will Antwort sein auf die Aufforderung

zu «beständigem», «nie nachlassendem» Beten (Lk 18, 1; 1 Thess

5, 17) 238. Immer und überall, gehend und stehend, sitzend und ruhend
soll es gesprochen werden 239. Das «immerwährende Gebet» ist - ähnlich
wie yoga 240 - ein Mittel, Körper, Seele und Geist zusammenzuhalten,
die auseinanderstrebenden Kräfte im Zentrum des Menschen zu
sammeln, betend an Gott zu binden 241. Ein «geheimer Krieg wird geführt
durch die Anrufung Jesu» 242. Das Gebet ist eine «geistliche [pneumatische]

Methode [Disziplin], die den Menschen mit Gottes Hilfe
freimacht von Gedanken und Worten, die von der Leidenschaft eingegeben

...» und «Reinheit des Herzens» anstrebt 243. - Ähnlich mag der
Eremit im Ranft, der ja bekannthch - um die Kirche zu erneuern - dem

Geist der Wüstenväter nachstrebte 244, mit seinem gewonlich bet

immerwährendes Beten gesucht, um Freiheit und Reinheit des Herzens

gekämpft und ununterbrochen gebittet haben: nim von mir alles das

mich hinteret gegen dir!

Schultzb: Untersuchungen [Anm. 229] 323 u. 325) und auf die für die Schwestern
in Töss bezeugte Gewohnheit, kurze, der Liturgie entnommene Gebetstexte 100
und 1000 mal täglich zu sprechen (vgl. C. Greith: Die deutsche Mystik im Prediger-
Orden, Freiburg i. Br. 1861, 398-415).

238 Vgi# (jie 1 Erzählung des «russischen Pilgers», ed. Meli (Anm. 229) 5-25,
wo berichtet wird, wie der Pilger, nachdem er in einem Gottesdienst die Lesung
von 1 Thess 5,17 gehört hatte, bei verschiedenen Menschen (Laien und Klerikern)
um Rat nachsucht, wie man «ohne Unterlaß» beten könne, darauf keine
befriedigende Antwort erhält, bis ein Starez ihn in die Praxis des Herzens-Gebetes
einführt.

239 Oft legte der «russische Pilger» an einem Tag mehr als 70 Werst (mehr als
75 km) zurück und bemerkt dazu: «und dabei spüre ich gar nicht, daß ich gehe, ich
fühle bloß, daß ich bete», 1. Erz., ed. Meli, 24. Nach nur kurzem Schlaf sagt er:
«war mir, als hätte mich das Gebet geweckt», a. a. O., 21.

240 Das Sanskrit-Wort yoga verwandt mit lat. jüngere verbinden, vereinen,
zusammenfügen) und jugum Joch), bedeutet wörtl. «Anschirrung». Für einen
Vergleich zwischen «Yoga» und der hesychastischen Praxis des Jesus-Gebetes vgl.
Mircea Eliade: Le Yoga, Paris 1954 (Petite Bibliothèque Payot, 120), 70-72 (mit
verschiedenen Texten und Literaturangabe).

2+1 Dabei wird das Herz des Betenden mit einem «Schifflein», der Geist mit
dem «Ankerseil» und der Name Jesu mit dem «Stein», der den Anker festhält»
verglichen, Kleine Philokalie, ed. Dietz, (Anm. 229) 30.

242 Centurie I, 21 (Sinai Hesychius), PG 93, 1488 A.
243 Centurie I, 1, PG 93, 1480-1481. Vgl. dazu auch den Traktat De custodia

cordis des Athos-Mönches Nikephoros (Anfang 14. Jahrh., gilt als geistl. Lehrer
des Gregorios Palamas), PG 147, 945-966; dt. Ubers, in: Kl. Philokalie, ed. Dietz,
121-133.

244 Vgl. B. Lavaud: Nicolas de Flue et les Pères du désert, Fribourg 1942.



324 Bruder Klausens gewonlich bet

Die Grundlage des orientalischen Jesus-Gebetes ist die asketische

Tugend der nepsis : Nüchternheit, Enthaltsamkeit 245. Nüchternheit und
Erfahrung des pneuma gehören in der (geisthchen) Praxis des

immerwährenden Gebetes zusammen Z46. Was der Betende anstrebt: daß der
Geist komme ins Herz - und aus dem Herzen spreche zu Gott 247. Deshalb

verlangt das richtige Sprechen des Gebetes ruhiges, diszipliniertes
Atmen, Koordination zwischen Wort, Sprechen, Atmen, Systole und
Diastole des Herzens 248. Wollte man den Vorgang des äußeren und inne-

245 Vgl. dazu bes. die 200 Spruch-Lehre des Hesychius in: Kl. Philokalie, ed.
Dietz, 95-114; daraus 108/109: «So ergänzen sich geistige Nüchternheit und Jesus-
Gebet und unterstützen sich gegenseitig. Die vollkommene Wachsamkeit stärkt
das ununterbrochene Gebet, das Gebet vermehrt die vollkommene Wachsamkeit und
geistige Nüchternheit.»

246 Un moine de l'Eglise d'Orient: La Prière de Jésus, Chevetogne 1963, 86:
«En prononçant le nom du Sauveur, nous pouvons obtenir une certaine 'expérience'
(ce mot étant employé avec toutes les réserves qui s'imposent) de la relation entre
le Fils et l'Esprit.» - In der Philokalie wird bez. des Jesus-Gebetes oft 1 Kor, 12,3:
«Niemand kann sagen: Herr ist Jesus, außer im Heiligen Geist» zitiert, vgl. z. B.
Kl. Philokalie ed. Gouillard (Anm. 233), 67; ferner auf Joh4,24: «Gott ist Geist,
und die ihn anbeten, müssen ihn in Geist und Wahrheit anbeten» verwiesen, z. B.
a. a. O. 227.

247 Dazu der «russische Pilger» ed. Meli, 15 (1. Erz.): «leite den Verstand,
das Denken aus dem Kopf ins Herz»; 27 (2. Erz.) : «Nach nicht gar zu langer Zeit
fühlte ich endlich, wie das Gebet mir ganz von selbst sozusagen ins Herz überzugehen
begann Nun hörte ich auf, das Gebet mit den Lippen zu sprechen, und horchte
aufmerksam hin, wie das Herz es sprach ...»

248 Das Atmen ist Grundlage der asiatischen Spiritualität: «Die Luft webt
das All, der Atem webt den Menschen» (Upanishad, Atharva-Veda) ; «So du
zerstreut bist, lerne auf den Atem achten » (Gotama Buddha) ; « Der Reinen Atem geht
tief und schwer, der Unreinen Atem ist flach und sitzt in der Kehle» (Tschuang-
Tse); «Das Atmen ist die Regel aller Dinge» (persischer Wandspruch); «Schlecht
atmen ist der Tod aller Kräfte, gut atmen konzentriert sie» (Jüdisch). - Die
normale Atemfrequenz beträgt beim Neugeborenen 40 Atemzüge in der Minute, beim
20jährigen 20, beim 30jährigen 16. Durch Training kann die Frequenz beim
Meditieren bis auf 2 oder nur einen Atemzug in der Minute reduziert werden. Zwischen
Ein- und Ausatmen liegt eine kurze Pause, die in der hesychastischen Methode
künstlich ausgedehnt wird, um einen leichten Schmerz im Herzen zu erzeugen (und
dadurch das Herz «spürbar» zu machen), vgl. dazu die von M. Eliade: Le Yoga,
Paris 1954, 70-72, angeführten Texte. - Die Bedeutung des Atmens für das Jesus-
Gebet wird schon in frühen Texten, lange vor der Ausbildung der typisch
hesychastischen Theorie und Praxis des Atmens, betont, vgl. z. B. Johannes Klimakos

(t um 649): Klimax tou paradisou, PG 88, 1112 C: «Die Erinnerung Jesu soll
ohne Unterbruch, wie das Atmen, sein; sie soll sich mit dem Luftzug, den wir
atmen, vereinen ...» Der «russische Pilger», der einer Überspitzung der hesychastischen

Methode (im Sinne des hatha-Yoga) gegenüber sehr zurückhaltend ist,
empfiehlt die einfache Koordination von Ein- und Ausatmen mit dem Sprechen von
Anrede und Bitte des Jesus-Gebetes: «... beginne das ganze Jesusgebet gleichzeitig



Bruder Klausens gewonlich bet 325

ren Sprechens nach dem Rhythmus von Ein- und Ausatmen (in- und

ex-spiratio) zum Ausdruck bringen, so würde die graphische Darstellung

etwa folgendermaßen aussehen :

Herr Jesus Christus
erbarm' Dich meiner!

Ahnlich mag der in der Praxis der nepsis geübte einsidel - in
Gelassenheit (sich Gott überlassend) und geistiger, innerer Konzentration -
das kurtz gebettlin gesprochen haben :

0 min got... nim mich mir
vnd gib mich dir

Ein kräftiges Beten braucht nur wenig Worte. Die kürzeste, von
Vollkommenen zu sprechende Form des Herzens-Gebetes besteht aus
dem einen Wort: «Jesus!» (Jahwe sei Hilfe! erlöse!) 249. Von
Fortgeschrittenen wird «Herr Jesus Christus!» gesagt. Die allgemeine, auch

von Anfängern zu sprechende Fassung lautet: «Herr Jesus Christus

[Sohn Gottes], erbarme dich meiner!» 25°. Die Urworte des Betens sind
(nach der Cloud of Unknowing, wie wir gesehen haben): «Gott!» und
«Sünd!»251. «Sünd!» und eleeson (erbarm' dich! nimm fort!) berühren
sich. Klausens Gebet ist eine Art Explizierung dieser Grundworte:
nim was hinteret (Sünde) - gib was fürderet (Glaube - Gnade) - nim
mich mir (Eigenliebe)! - vnd gib mich dir (agape)\ - 0 min got \ - vnd
min her

mit dem Atem ins Herz einzuführen und es wieder herauszuholen, wie es die Väter
lehrten, das heißt, sprich oder denke, wenn du die Luft einatmest: 'Herr Jesus
Christus', und wenn du sie ausatmest: 'erbarme dich meiner!'», ed. Meli, 127; in
den Überlegungen zur «Erhabenheit des Jesusgebetes» heißt es: «im ersten [Teil],
das heißt mit den Worten : 'Herr Jesus Christus, Sohn Gottes' - führt es [das Gebet]
die Vernunft in die Geschichte des Lebens Jesu ein während im zweiten Teil,
das heißt mit den Worten 'erbarme dich über mich Sünder', die Geschichte unserer
Ohnmacht und Sündhaftigkeit dargestellt ist», ed. Jungclaussen, 160; bez. der
Koordination mit dem Herzschlag heißt es : « Beim ersten Schlag sprich oder denke :

'Herr', beim zweiten: 'Jesus', beim dritten: 'Christus', beim vierten: 'erbarm Dich',
beim fünften: 'meiner'», ed. Meli, 127 (dasselbe S. 27).

249 Vgl. Kl. Philokalie, ed. Gouillard, 221 (Kallistos und Jgnatios Xantho-
pulos).

250 A. a. O.
251 Vgl. Anm. 162 u. 163.



326 Bruder Klausens gewonlich bet

Der Typos des kurtz gebettlin

So können wir nun - nach dem Vergleich mit benachbarten Gebetsformen

- die Eigenart von Klausens gebettlin etwas näher bestimmen.
Hinweise dazu bieten die von der Klausen-Tradition herausgebildeten

Epiteta: kurtz, gar treflich, kräfftig, täglich, gewonlich, andächtig, höchste

Vollkommenheit einschließendes Gebet.

(a) kurtz: - Kurz ist das gebettlin im Vergleich mit dem «Großen

Gebet», dem «Paternoster-Psalter» und dem gleichzeitig aufkommenden
«Rosenkranz». Doch geht es nicht um ein «Namen-Gebet», ein Ein-Wort-
Gebet, um ein mantra. Sätze werden gebildet, mit gleichmäßigem Rhythmus

und Endreim. Das Ganze ist ein «Reimgebet» 252 mit 3 Versen, 6

Zeilen und 42 Wörtern (Fassung II hat nur 27 Wörter). Was besonders

hervorsticht (und wohl auch mnemotechnische Bedeutung hat), sind der

sparsame Umgang mit einfachen Grundwörtern der Umgangssprache
und der strenge Bau durch Verklammerung von Wort- und Satzpaaren

: nemen - geben, hinteren - förderen, mir - dir (dazu die Doppelanrede :

got - her).

(b) gar treflich: - Das gebettlin spricht den Menschen an in seiner

Situation vor Gott und bringt die Sprachlichkeit dieser Situation als

Rede zu Gott zum Ausdruck. Das Sein-vor-Gott beruht auf der Möglichkeit

von «geben» und «nehmen» - und auf dem Bewegt-sein bzw.
Bewegtwerden zu Gott und dem Abgewendet-sein bzw. Abgewendet-werden
von Sünde. Das Bedeutsame hegt nun darin, daß die nahehegenden,
traditionellen Substantiva «Gnade» und «Sünde» durch Verbalmetaphern

- die bekanntlich die wichtigsten und kraftvollsten sind 253 -
ersetzt werden: «Sünde» durch hinteren «nach hinten bringen» bzw.
«behindert sein», «Gnade» durch förderen «nach vorne bringen» bzw.

für Zukunft und Wandlung «offen sein». Die Kernformel wird durch
zwei pronominale Syntagmen gebildet: mich mir, was für «Selbst» oder

«Eigenhebe» steht, und mich dir, was für «Gemeinschaft» und «Teil-

252 Durrers Bezeichnung «Stoßgebet» (XI, 816) ist irreführend. Eine Art
Stoßgebet ist das dritte, als Ein anders Gebett überschriebene Gebet (II, 836) :

Gott verleyhe uns ein selige Stundt, zu leben und sterben, durch Jesum Christum unseren
Herren. Amen.

253 Dynamischer als die Nominalmetaphern, die zur Bildung von abstrakten
Begriffen neigen, vgl. Bruno Snell: Gleichnis, Vergleich, Metapher, Analogie, in
Snell : Die Entdeckung des Geistes, Studien zur Entstehung des europäischen Denkens

bei den Griechen, Göttingen 19754, 178-204.



Bruder Klausens gewonlich bet 327

nähme» steht. Die plastisch-konkrete Sprache des Gebetes verbindet den
Betenden mit Gott und gibt ihm die Möglichkeit, die in vielen sich
wandelnden Situationen zufallende (sich um Lebensgewährung und
Lebensgefährdung drehende) Grunderfahrung menschlichen Befindens konkret
als Gebetssituation bzw. alsRedezuGottzu artikulieren.

(c) kräftig: - Kräftig sind die einfachen Worte des Gebetes, zu
elementaren Gebetsaussagen verbunden. Die Sprechintention bzw. -hand-

lung ist «bitten», «inständig bitten», durch drei aufeinander bezogene,

eng ineinander verflochtene Bitten. Der Sprechakt will Antwort auf
Hören sein, «sprechen» aufgrund von «angesprochen sein». Die Kraft
kommt weder vom Sprechenden noch vom Sprechen allein, sondern von
der Botschaft, die dem Gebet zugrunde liegt, den Sprechenden und sein

Sprechen bewegt und zugleich prägt: niml - «weil Du gesagt hast:
verliere dich!», gib! - «weil Du gesagt hast: komm und schau!» Das mystische

Gebet ist ein Glaubensgebet, setzt Hören auf Gottes Wort voraus.
Als Glaubender spricht der Betende, in entscheidenden Lebensfragen der
Wahrheit der Guten Nachricht vertrauend, sich aus und läßt die
Heilsbotschaft - von Gott zu Mensch, vom «Gott mit uns» - konkrete
Lebenswirklichkeit werden.

Klausens gewonlich bet, aus langer Erfahrung hervorgegangen und

Spuren dieser Erfahrung an sich tragend, ist eine auf einfachste Form
gebrachte GebetsanWeisung zu konkreter Gottes- und Lebenserfahrung.
«Einfach» und «wiederholbar» ist das Gebet.

Auswirkung

Für die Verbreitung und geschichtliche Auswirkung des Gebetes

verweisen wir auf die umfangreiche Nachforschung «Die Überlieferung
des Bruder-Klausen-Gebetes» von Amschwand 254, der - als Fortsetzung
zur grundlegenden Erhebung des handschriftlichen Befundes durch
Ruh - zahlreiche Dokumente vom 16. Jahrh. bis in die Gegenwart hinein

gesammelt, gesichtet und kommentiert hat. Die folgenden
Bemerkungen setzen Amschwands Studie voraus, möchten das eine oder andere

etwas hervorheben und haben nur wenig Ergänzendes beizufügen.
Die erste Frage in diesem Zusammenhang: In welcher Gestalt wurde

das Reimgebet weiterüberliefert? Seit Witwyler (1571) und Kanisius

254 Rupert Amschwand: Die Überlieferung des Bruder-Klausen-Gebetes,
Obwaldner Geschichtsblätter, Heft 12, Samen 1974, 71-95.



328 Bruder Klausens gewonlich bet

(1585/86) dominiert (in der gedruckten Verbreitung) Fassung II25S. Im
17. und 18. Jahrh. taucht vorübergehend eine weitere Gestalt, von Am-
schwand Fassung III genannt, auf, welche das Vokabular von II
übernimmt, die Reimpaare jedoch, im Vergleich zu I, in der Reihenfolge

3-2-1 anordnet 256. Das erste Mal erscheint die heute übliche Form

- Anordnung der Verspaare nach II (im Vergleich zu I, 2 - 3 - 1) und

Wortung in Anlehnung an I - bei Benno Lussy 1732 257. Durchgesetzt
hat sich im Laufe der Jahrhunderte nur die Reihenfolge der Bitten nach
der späteren (nicht «ursprünglichen») Fassung II, bez. des Wortlautes
ist man zur «originalen» Fassung I (mit leichter Modernisierung der

Sprache und Veränderung in der Anrede) zurückgekehrt.
Auf das Echo, welches Klausens täglich Gebet in der deutschen

Barock-Dichtung gefunden, hat uns in freundlicher Weise Prof. Max
Wehrli in Zürich aufmerksam gemacht 258. Als erstes Zeugnis sei das im
reinen Opitzschen Versstil redigierte, mit «Gebet» überschriebene Gedicht

von Johann Heermann (1585-1647), dem streng orthodox-lutherischen
Pfarrer und Liederdichter aus Raudten (Schlesien) 259, angeführt :

Ich hüte dich, o Gott, nimm alles weg von mir,
Was du nicht bist und was mich wenden kann von dir;
Gib mir, daß ich zu dir mich herzlich könne neigen,
Und endlich nimm mich mir und gib mich dir zu eigen 26°.

Zweifellos hat Heermann Bruder Klausens Gebet gekannt. Sein

Gedicht ist eine Paraphrase zu Fassung II261 ; nur wenige Worte werden

(erläuternd) zugefügt, fast alle charakteristischen Elemente (mit Aus-

255 Ygj Xext zu Anm. 22.
256 vgl. Amschwand, 76-78.
257 Amschwand, 80. Der Text lautet:

O mein Gott und mein Herr, nimme von mir,
was mich hinderet zu dir.

0 mein Gott und mein Herr, gibe mir,
was mich förderet zu dir.

O mein Gott und mein Herr, nimme mich völlig mir
und gibe mich völlig dir.

258 wir zitieren im folgenden nach Max Wehrli: Deutsche Barocklyrik,
Zürich 1977 (Manesse Bibliothek der Weltliteratur).

259 Vgl. RGG3 II [1959] 113 f.
260 Wehrli: Barocklyrik, 241.
261 Möglicherweise hatte Heermann den Text aus dem deutschen «Psalter

Davids» des Lutheraners Cyriacus Spangenberg 1563, wo Brüder Niclausen gebettt

(in Fassung II) hinter Ps. 103 steht, vgl. Ruh a. a. O. (Anm. 18), 563.



Brader Klausens gewonlich bet 329

nähme des durch den Reim auf «eigen» bedingten «neigen», an Stelle

von «kehren») beibehalten.
Aus dem Jahr 1620 sei die von Amschwand zitierte, etwas klischeehafte

Abwandlung des Gebetes (der ebenfalls Fassung II zugrunde liegt)
aus der Hand des Schwenckfeldischen Liederdichters Daniel Sudermann

(1550-1631) aufgeführt:

0 Herr Gott, nim hinweg von mir
Die Sünd, so mich abwend von dir.
Vnd gib den Geist von tag zu tag,

Der mich zu dir einführen mag.
Herr, nim du mich mir in der Zeit
Vnd gib mich dir zur Ewigkeit 2M.

Häufig sind in der hohen geistlichen Barocklyrik Anklänge an die

mystische Enteignungsbitte «nimm mich mir!» - die susonische
Kernformel von Klausens Gebet - zu finden. So z. B. im Gedicht «Gedanken

über die Zeit» von Paul Fleming (1609-47) :

Ach daß doch jene Zeit, die ohne Zeit ist, käme

Und uns aus dieser Zeit in ihre Zeiten nähme,
Und aus uns selbst uns, daß wir 263.

Oder im Sinnspruch von Daniel Czepko (1605-60) :

Mensch, scheide dich von dir und lern im Leben sterben,

So kannst du durch den Tod dein Heil ohn Tod erwerben 2M.

Schließüch bietet der älteste Druck des berühmten Liedes «O Häupt
voll Blut und Wunden» von Paul Gerhardt (1607-76) in der 9. Strophe
folgende, vom üblichen Text abweichende (umstrittene) Variante:

Wenn ich einmal soll scheiden,

So scheide mich von mir 265.

Die drei letzten Zeugnisse könnten sich wohl direkt auf Seuses

Formel im «Büchlein der ewigen Weisheit» beziehen, zusammen aber

262 Amschwand, 80. Der Text steht auf einem Flugblatt, das ein Kupferstich-
Porträt Klausens von Jacob von der Heyden aufweist und um 1620 in Straßburg
gedruckt wurde.

263 Wehrli: Barocklyrik, 64.
264 A. a. O., 242.
265 Mitteilung von Wehrli.



330 Bruder Klausens gewonlich bet

mit dem «Gebet» von Heermann ist ein Einfluß von Klausens Gebet

nicht auszuschließen. Von den fünf angeführten Dichtern sind vier
evangelisch-lutherische Christen, zwei Theologen, Prediger und Seelsorger.
Schon bei der Besprechung der frühen Drucke konnten wir darauf
hinweisen, daß das täglich gebeth besonders von reformatorisch gesinnten
Autoren (Frank 1531, Flugblatt um 1540, Stumpff 1546 etc.) tradiert und
ediert wurde. Die Zürcher Gedenkmünze von 1550 trägt die Inschrift:
HERR NIM MICH MIR UND GIB MICH GANTZ ZV EIGEN DIR 266. War also

Klausens gewonlich bet ein besonders von evangelischen Christen gehegtes
und mit Verehrung für den Einsiedler gepflegtes Gebet?

Die Verbreitung des gebettlin im katholischen Raum scheint später
einzusetzen 267. Als wichtigste Autoren sind im 16. Jahrh. Witwyler und
Petrus Kanisius, im 17. Jahrh. Joachim Eichorn und Petrus Hugo zu

nennen 268. Auch hier wird vorwiegend Fassung II überliefert. Die sicher

nicht ursprüngliche Anordnung der Bitten führt bei katholischen
Autoren bald zur Interpretation des Gebetsinhaltes nach der altüberlieferten

mystagogischen «Drei-Wege-Lehre». Das erste Mal geschah dies u. W.
1614 durch die lateinische Paraphrase zu Fassung II des Lungerer Pfarrers
Balthasar Furrer, in jambischem Versmaß (mit Dactylus am Schluß):

Cor meum purga, Domine,

Exstirpa quaequae noxia.
Virtutum plantas inséré,

Da cuncta ad, te trahentia.

Meipsum mihi surripe
Tibique totum mancipa 269.

Am Bruder-Klausen-Jubiläum 1787 erklärt der Luzerner Jesuit und
spätere bischöfliche Kommissar Karl Krauer in seiner Predigt in Sachsein

das Gebet nach den «drei Wegstrecken» religiöser Erfahrung des

266 Durrer II, 1025.
267 Nach P. Ochsenbein ist Klausens Gebet in schweizerischen Hss. nur spärlich

und spät bezeugt, vgl. Liste der Hss. Anm. 20.
268 Amschwand, 76. Zum ehemaligen Lutheraner Eichorn aus der Pfalz vgl.

Durrer II, 968-984; 968: «Die Tätigkeit Johann Joachim Eichorns bedeutet
einen Markstein in der Bruderklausen-Biographie; sie setzt der volkstümlichen
Legendenbildung ein Ziel. Seine Bücher erhalten autoritären Charakter und bleiben
die unverrückbare Grundlage aller späteren Publikationen. » Zum Luzerner Jesuiten
Petrus Hugo (Hug) vgl. Durrer II, 984.

269 Amschwand, a. a. O. Der Text findet sich am Schluß der Rorschacher
Ausgabe 1614 von Joachim Eichorns deutscher Bruder-Klausen-Biographie «Geistlicher

Cometstern der Eidgnoßschaft».



Bruder Klausens gewonlich bet 331

Christen 270. Ähnlich kommentiert der gelehrte Domdekan und spätere
Bischof von St. Gallen Karl Johann Greith 1858 - am Vorabend des

Kulturkampfes - den Obwaldner Bauern in volksnaher Rhetorik das

Gebet: «Auf dieser ansteigenden Bahn tritt er [Bruder Klaus] auf die
erste Stufe dieses höheren Lebens in der reinigenden Zucht ein, die er
in seinem erhebenden Gebete mit den Worten ausdrückt : 0 Herr, nimm
von mir, was mich scheidet von Dir! Er besteigt muthig die zweite Stufe
in der gotteinigenden Bewegung, sie ist mit den Worten angedeutet:
0 Herr! gieb mir, was mich vereiniget mit Dir! Er erschwingt sich auf den

Flügeln der Liebe bis zur dritten und höchsten Stufe des Gott schauenden

Lebens, auf welcher er sein ganzes Selbst Gott zum Opfer darbringt,
dafür aber Gott selbsten als das höchste Gut für sich zurückerhält. 0
Herr! nimm mich mir und gieb mich ganz zu eigen Dir!» 271

Das Bruder-Klausen-Gebet heute

Klausens kurzes Bittgebet ist auch heute weitverbreitet. Der Text
ist in zahlreichen Gebetbüchern zu finden, auf nicht überschaubaren
losen Blättern und «Bildchen» abgedruckt. Das Gebet wird in Gemeinschaft

gesprochen und gesungen 272, von Einzelnen persönlich meditiert,
als wieder und wieder zu sagender Gebetstext praktiziert. Nicht nur
«kirchlich» Gesinnte und nicht nur Christen haben es sich zu eigen

gemacht. Der Titel lautet meistens «Bruder-Klausen-Gebet», womit
nicht «Autorschaft» insinuiert, sondern bloß das häufige und habituelle
Sprechen dieses Gebetes durch den Obwaldner Mystiker angedeutet wird.

Im folgenden der Text nach dem in vielfacher Auflage edierten
Büchlein «Jugend vor Gott» 273, mit einer kleinen Zufügung nach dem

«Kirchengesangbuch» der schweizerischen Diözesen:

270 Amschwand, a. a. O., 75 u. 92, Anm. 26 mit weiteren Hinweisen auf
Predigten über das Gebet anläßlich von Bruder-Klausen-Feiern.

271 C. Greith : Der selige Nikiaus von der Flüh, ein wahrer Freund Gottes
und des Vaterlandes, Sein Wort und Vorbild für die Gegenwart, Festrede gehalten
den 21. März zu Sachsein in Obwalden, Luzern (Räber) 1858, 12. Der Text des Gebetes

scheint eine subjektive Adaptation von Greith zu sein, man beachte das aus der
Baroklyrik bekannte «was mich scheidet von dir» an Stelle von «was mich hindert» -
oder «wendtn - «von dir».

272 Vgl. Kirchengesangbuch, Katholisches Gesang- und Gebetbuch der
Schweiz, hrg. im Auftrag der Schweizerischen Bischöfe, Einsiedeln 1966, 677 f. Die
Originalmelodie stammt von J. G. Scheel (1941). Das «Lied» steht im III. Teil
«Christus und sein Reich», im Abschnitt «Vertrauen und Bitte».

273 Alfonso Pereira: Jugend vor Gott, Gedanken und Gebete, Kevelaer
o. J. [um 1960], Ausg. 61.-90. Tausend, 377.



332 Bruder Klausens gewonlich bet

Mein Herr und mein Gott,
nimm alles von mir,
was mich hindert zu dir!
Mein Herr und mein Gott,
gib alles mir,
was mich fördert zu dir!
Mein Herr und mein Gott,
o nimm mich mir
und gib mich ganz zu eigen dir

Aus dem spätmittelalterlichen «Vierheber» ist also ein «Zweiheber»

geworden, mit Ausnahme der letzten Zeile der letzten Strophe mit finaler
Verdoppelung der Hebungen zu vier (und Hauptakzent auf «ganz»!) 274.

Die Anordnung der Bitten entspricht der späteren Fassung II, die
sich in diesem Punkt als stärker erwiesen, der Wortlaut der Bitten
hingegen der früheren Fassung I (mit veränderter Wortstellung). Alle
charakteristischen Elemente der «ursprünglichen» Fassung I sind gewahrt:
das grundlegende «mir»-«dir»-Schema (susonisch); die Verkoppelung der
Verba «nehmen» - «geben» (susonisch), «hindern» - «fördern» (Klaus) 275;

die akzentuierenden Qualifikatoren «alles» und «ganz» (die in der späteren
Fassung II fehlen). Die elliptische Wendung «was mich hindert zu dir»
(als Ersatz für das «hinteret gegen dir») entspricht kaum heutigem
Sprachempfinden, trägt deutlich die Spur besonderer Gebets-sprach-tradition
und wäre ohne historische Referenz (zu Klaus) kaum als «selbstverständliches»

Sprachgebilde artikulierbar. Zu ergänzen wäre: was mich hindert,
zu dir «zu kommen», (durch deine Gnade) «zu gelangen»!

274 Die Notation würde folgendermaßen aussehen :

X X X X X 2

X X X X X 2

X X X X X 2

X X X X X 2
X X X X 2
X X X X X 2

X X X X X 2
X X X X 2
X X X X X X X X 4

275 Im «Kirchengesangbuch» (zit. Anm. 258) steht für «fördert» «führet»,
was eine Verschlimmbesserung darstellt, keinen Anhalt in der Uberlieferung hat
und die so typische Wortpaarung «hindern» - «fördern» (vgl. Anm. 106) zerstört.



Bruder Klausens gewonlich bet 333

Zwei Veränderungen sind in der Anrede eingetreten: Das Anfangs-
«O» wurde fallengelassen, die Reihenfolge «mein Gott», «mein Herr»
nach biblischem Vorbild (bes. Joh 20, 28) umgestellt. Gegenüber der
schwachen Anrede in Fassung II «0 Herr» hat sich die volle biblische

Artikulierung 276 durchgesetzt: «Mein Herr und mein Gott» (adonaj
elohaj)

Vor der Schlußbitte (in der 3. Strophe) wird ein «o» eingefügt, wie
wir es im «Kirchengesangbuch» (wohl aus klang- und gesanglichen
Gründen) gefunden haben. Es mag der Verbesserung des Rhythmus dienen

und zugleich das Gewicht der (ursprünglich am Anfang stehenden)
zentralen mystischen Wandlungsbitte - nicht «ich mir», sondern «Dir
zu eigen » - sinnvoll apostrophieren.

Postskriptum

Wir leben in einer «gebetsarmen Zeit» 277. Ebeling spricht von
« Gebetslosigkeit » und von einem « Gebetskollaps» in der Moderne 278.

Gebetskrise und Gebetsverlegenheit werden auch und vor allem jene
heute eingestehen, welche suchen und an der Notwendigkeit des Betens
keine grundsätzlichen Zweifel haben 279.

Grundlegend und richtunggebend für das Beten im Sinne Jesu ist
das «Vater unser». An diesen Worten hat sich das christliche Beten stets

zu prüfen und zu erneuern 28°. Auch beten die Christen aller Konfessionen

bis heute im Geiste Jesu die «Psalmen». Diese sind eine vorzüg-

276 Vgl. Anm. 110.
277 So H. Bacht: Das «Jesus-Gebet», Geist u. Leben 24 (1951) 327.
278 G. Ebeling: Dogmatik des christlichen Glaubens I, Tübingen 1979, 196

u. 214.
279 Ebeling beginnt seinen Artikel «Das Gebet» (ZThK 70, 1973, 206-225)

mit den Worten: «Über das Beten zu reden, fällt schwer» (206) und schließt: «Das
Ziel meiner Ausführungen wäre erreicht, wenn das Aufmerken auf die Sache des
Betens die Schwierigkeit des Redens darüber vergessen ließe» (225). - Zur neueren
theol. Lit. zum Thema Gebet vgl. W. Bernet: Gebet, Mit einem Streitgespräch
zwischen E. Lange und dem Autor, Stuttgart 1970 (Themen der Theologie, 6) ;

F. Ulrich: Gebet als geschöpflicher Grundakt, Einsiedeln 1973 (Beten heute, 3).
280 Die neuere Exegese sieht in den beiden Überlieferungen des «Vater unsers»

Lk 11, 2-4 und Mt 6, 9-13 weniger einen fixierten normativen Text als eine
exemplarische modellhafte Gebetsanweisung Jesu an seine Jünger: Wenn ihr betet, so

bittet, sprecht etwa so in diesem Sinn nach diesen Intentionen De facto
resümieren die 4, 5, 6 oder 7 Bitten die Grundanliegen der Reich-Gottes-Verkündi-
gung Jesu. Zur Urfassung des « Abba-Gebetes» vgl. J. Jeremias: Neutestamentliche
Theologie I, Die Verkündigung Jesu, Gütersloh 1971, 191-196.

22



334 Bruder Klausens gewonlich bet

liehe Schule des Betens aus dem Glauben 281. Doch mögen auch weitere
Gebetsformen ihre Berechtigung haben, besonders wenn sie bibhsches

Gedankengut aufnehmen, weitertragen, konkretisieren und den Betenden

unter die Botschaft Jesu stellen. Vermag vielleicht hier das Gebet
Bruder Klausens dem heutigen Menschen - in seiner Armut und Not -
bescheidene und nützliche Anweisung zu geben?

Als Laiengebet - und gewissermaßen als Ersatz für das Stunden-
und Psalmengebt - wird oft der «Rosenkranz» genannt. Die Geschichte
seiner Verbreitung ist eindrucksvoll. Im Zentrum steht die Betrachtung
der «Leben-Jesu-Geheimnisse». Dagegen ist kaum etwas einzuwenden.
Was indessen bei der heute üblichen Form des Rosenkranzgebetes
problematisch erscheint, ist die typisch spätmittelalterhche Häufung von
«Pater» und «Ave». Die Verbindung des mentalen Meditierens und des

gleichzeitig labialen Rezitierens dieser Gebete macht dem heutigen
Menschen nicht nur aus psychologischen Gründen Schwierigkeit 282.

Anders die drei kurzen Sätze des Bruder-Klausen-Gebetes. Sie fassen in
allgemeinverständlicher Sprache zentrale biblische Gebetsinhalte zusammen

und erlauben dem sonst so zerrissenen Menschen, Denken, Sprechen,
Wollen und Handeln - in der Form einer Bitte - zu verbindheher Einheit
zu bringen.

Nicht selten wird mit dem Rosenkranz das «Jesus-Gebet» verglichen

283. An Berührungspunkten fehlt es nicht, besonders wenn man

- wie der «russische Pilger» - die sechs Worte als Kurzformel des

Evangeliums versteht 28+. Die an den «Herrn Jesus Christus» gerichtete Bitte

281 André Chouraqui nennt die Psalmen «cent cinquante miroirs de nos
révoltes et de nos infidélités, de nos agonies et de nos résurrections. Davantage
qu'un livre, un être vivant qui parle », Le Cantique des Cantiques suivi des Psaumes,

Paris 1970. 83 («Liminaires» sur les psaumes).
282 Mit diesen kritischen Bemerkungen möchten wir das schlichte Beten des

Rosenkranzes nicht als etwas «Veraltetes» ablehnen. In gewissen Situationen - z. B.
vor Toten oder in besonders drängenden Anliegen - mag das litaneiartige Repetieren
der «Oratio dominica» und der «Salutatio dominica» (vgl. dazu A. Heinz: die
Anfänge des Rosenkranzes, Anal. Cist. 33, 1977, 290) einem echten Bedürfnis nach
betender Uberwindung schwerer Erschütterung entsprechen. Was wir mit den
angestellten Überlegungen andeuten wollten, ist nur die Ansicht, daß der Rosenkranz

in der heute üblichen - bestimmt nicht invariablen - Form nicht als
allgemeines «Antidotum» gegen die Gebetsapathie des modernen Menschen hingestellt
werden kann.

283 So z. B. R. Scherchel: Der Rosenkranz - das Jesusgebet des Westens,
Diss. Theol. Fak. Trier 1977, zit. v. A. Heinz, a. a. O., 265, Anm. 14.

284 Erzählungen eines russischen Pilgers, 2. Erz., Ausg. Meli, Luzern 1944,
38: «Beide - das Evangelium und das Jesusgebet - sind ein und dasselbe denn



Bruder Klausens gewonlich bet 335

«erbarme dich meiner!» bringt Alpha und Omega christlicher
Gebetsintention zur Sprache. «Barmherzigkeit» indessen ist ein Wort, das dem
modernen Menschen aus vielfachen Gründen kaum mehr selbstverständlich

khngt. Was damit gemeint ist, wird im Bruder-Klausen-Gebet expliziert

durch das umgangssprachliche «nehmen» und «geben». So bietet
das kurze Bittgebet praktische Verstehenshilfe zu jenem zentralen
Gottesattribut, welches «Sprechen zu Gott» als sinnvolles Sprechen möglich
und als Antwort auf Gottes Gnadenangebot zum Empfang dieser Gnade

notwendig macht.
Ein Einwand darf nicht übergangen werden. Ist Klausens Gebet

- so wird man fragen - nicht ein zu sehr auf den Betenden konzentriertes
Gebet? Welchen Stellenwert haben «mich» und «mir»? Wo bleiben die

Welt und vor allem die «Brüder»? Im Blick auf das Jesus-Gebet bzw.
das «erbarme dich meiner!» sagt der «russische Pilger»: «Das geistige
Werben [das innere Gebet] und das beschauliche Wissen dürfen
uns nicht ausschließlich um unseretwillen beschäftigen ...» In allem ist
der «allgemeine Nutzen» zu suchen. «Ein Bruder, dem ein anderer

hilft, ist wie eine hohe, feste Stadt. Allerdings muß man in solchen Fällen
ehrgeizigen Gefühlen nach Kräften widerstehen und darauf achten, daß

der Samen der göttlichen Lehre nicht in den Wind gestreut werde» 28S.

Klaus war Politiker und Mystiker zugleich. Als Einsiedler hat er
mehr gewirkt als in der Zeit, da er öffentliche Amter bekleidet. Sein

Gebet steht auf der Höhe echter Mystik, welche nicht das Eigene sucht,
sondern das Heil der anderen 286. Diese Ausrichtung erhebt hohe
Anforderungen an den Beter. Eintreten «für» setzt Befreitsein «von» voraus.
«Nimm von mir!» steht in dieser Perspektive (des mystischen Betens)
an erster, «gib auch mir!» an zweiter Stelle. «O nimm mich mir!» schließt
die Bereitschaft ein, sich um des Heils der vielen willen zu «verlieren» und
Einigung mit dem «einenden Ein» nur in Enteignung zu erfahren, zu
«gewinnen».

der göttliche Name Jesu Christi schließt alle evangelischen Wahrheiten in sich ein.
Die heiligen Väter sagen, es sei eine Zusammenfassung des ganzen Evangeliums»;
Anhang « Die Überlegenheit und Erhabenheit des Jesusgebetes », Ausg. J ungclaus-
sen, Freiburg i. Br. 1974, 160: «... mit den Worten: Herr Jesus Christus, Sohn
Gottes - führt es die Vernunft in die Geschichte des Lebens Jesu Christi ein
bringt das ganze Evangelium auf eine kurze Formel, während im zweiten Teil,
das heißt mit den Worten: erbarme dich über mich Sünder, die Geschichte unserer
Ohnmacht und Sündhaftigkeit dargestellt ist. »

285 2. Erz., Ausg. Meli, 71 f.
286 Vgl. in bibl. Tradition z. B. Ex 32, 32 (Mose) ; Rom 9, 3 (Paulus) ; Mk 14,

36 (Jesus); u. Gal 3, 13 (Jesus ist katara hyper hemon geworden).


	Bruder Klausens gewohnlich bet

