Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)
Heft: 1
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Nikodim, Metropolit von Leningrad und Nowgorod: Johannes XXIII.
Ein unbequemer Optimist. Hrsg. von Robert Hotz. Mit einem Geleitwort
von Franz Kardinal K6ni1cG. Titel des Originals: «Ioann XXIII, Papa Rimskij».
Aus dem Russischen iibertragen von Heinz GsTREIN und Robert Horz S. J.
— Ziirich, Einsiedeln, Ko6ln: Benziger 1978. X, 530 S.

«Allerdings bin ich ein Optimist. Ich habe mich immer
mehr um das Einigende als um das Trennende und
Gegensitzliche gekiimmert.» (Johannes XXIII.)

Vom russisch-orthodoxen Metropoliten Nikodim (1929-1978) verfaf3t
und 1970 der Moskauer Geistlichen Akademie als Magisterdissertation vor-
gelegt, konnte diese Biographie Johannes’ XXIII. bisher nicht im russischen
Original gedruckt werden. Dafiir erschien sie jetzt, zum 20. Jahrestag der
Wahl von Angelo Giuseppe Roncalli zum Papst (28. 10. 1958), erstmals in
deutscher Ubersetzung.

Wie das Sekretariat fiir die Einheit der Christen nach dem plétzlichen
Tod des Autors (wdhrend einer Privataudienz beim neugewdhlten Papst
Johannes-Paul I. am 5. 9. 1978) erkldrte, hatte Metropolit Nikodim wdhrend
vieler Jahre seiner Téatigkeit als Prisident des kirchlichen AuBenamtes des
Moskauer Patriarchats und spéter als Prasident der Synodalkommission fiir
6kumenische Angelegenheiten mit diesem Sekretariat enge Verbindung auf-
rechterhalten, um die Beziehungen zwischen katholischer und russisch-ortho-
doxer Kirche zu intensivieren. Sein Buch ist ein Ausdruck dieser gegenseiti-
gen offiziellen und offiziosen Kontakte sowie neubegonnener theologischer
Gespriache zwischen den beiden Kirchen. Es ist zugleich sein 6kumenisches
Vermaéchtnis.

In seinem Geleitwort schreibt Kardinal Koénig, die Verehrung Nikodims
zu Johannes XXIII. habe auch sein Interesse an der Kirche des Papstes, der
katholischen Kirche, begriindet. Unter dem urspriinglich von Athenagoras I.
(Patriarch von Konstantinopel, 1 1972) auf Johannes XXIII. iibertragenen
und zum Leitstern seines Lebens erhobenen Schriftwort: «Ein Mann trat
auf, von Gott gesandt, sein Name war Johannes» (Joh 1,6), 1Bt Metropolit
Nikodim Gestalt, Wirken und Bedeutung des 1881 als Bauernsohn in Sotto
il Monte geborenen und nach viereinhalbjihrigem Pontifikat als « Konzils-
papst» in die Geschichte eingegangenen Johannes XXIII. in der geistigen
Riickschau neu aufleuchten.

17



258 Besprechungen

Das 1. Kapitel erinnert an den Werdegang von Angelo G. Roncalli vor
seiner Papstwahl: Ursprung in der norditalienischen Provinz Bergamo.
Jugend- und Ausbildungszeit bis zum Doktorat in Kirchenrecht und zur
Priesterweihe 1904 in Rom. 1905-1914 Sekretir des Bischofs von Bergamo,
Mgr. G. M. Radini Tedeschi, gleichzeitig Professor in Bergamo fiir Patrologie,
Apologetik und Kirchengeschichte. 1921-1925 Tétigkeit an der Kongregation
fir die Glaubensverbreitung. 1925 Bischofsweihe mit dem Wahlspruch
«Oboedientia et pax» verbunden mit der Ernennung zum Apostolischen
Visitator, dann zum Apostolischen Delegaten in Bulgarien (Sofia) bis 1934.
Von 1934-1944 analoge Mission als Apostolischer Delegat in der Tiirkei und
in Griechenland (Istanbul — Athen). Nach zwei Jahrzehnten Aufenthalt und
Erfahrung in Landern mit autokephalen orthodoxen Kirchen Versetzung als
Nuntius nach Frankreich (Paris) unter den schwierigen Bedingungen des
Kriegsendes und der Nachkriegszeit (1944-1952). 1953 wurde er Kardinal und
Patriarch von Venedig.

Vom 2. Kapitel an wird das kurze, aber noch wohlbekannte Pontifikat
Johannes’” XXIII. mit seinen Hauptakzenten ausfiihrlich nachgezeichnet.
Das 3. Kapitel ist der Soziallehre und der sozialen Wirksamkeit Johannes’
XXIII. gewidmet (Enzyklika «Mater et magistra» zum 70. Jahrestag von
«Rerum novarumy). Das 4. Kapitel steht unter dem Titel « Johannes XXIII.
und das II. Vatikanische Konzil»; behandelt werden u. a.: Einberufung und
Vorbereitung — Schaffung des «Sekretariats zur Foérderung der christlichen
Einheit» (Pfingsten 1960) — Einladung nicht rémischkatholischer Beobachter,
u. a. von zwei russisch-orthodoxen Delegierten und Berichterstattern Niko-
dims, W. Borowoj und W. Rotljarow — die 6kumenische Tragweite der ersten
Konzilssession. Das 5. Kapitel beschreibt die Friedensbemiihungen Johan-
nes’ XXIII. (eingehende Inhaltsanalyse und Wiirdigung der am 11. 4. 1963,
kurz vor seinem Tode verdffentlichten Enzyklika « Pacem in terris»).

Das Buch endet mit der Feststellung, daB dieses Pontifikat wie kein
anderes zuvor «Kurs zur Wiederherstellung der christlichen Einheit» ein-
schlug und dadurch «ein vollig neues Klima in den gegenseitigen Beziehungen
der Katholiken mit den nichtrémischen Christen» (S. 505) und mit «allen
Menschen guten Willens (S. 423 u. 6.) schuf. Der «Ubergangspapst» hat der
Kirche einen neuen Weg in die Zukunft gewiesen.

Mava Ritz

Gosselin, Edward A.: The King’s Progress to Jerusalem: Some Inter-
pretations of David during the Reformation Period and their Patristic and
Medieval Background. Published under the auspices of the Center for
Medieval and Renaissance Studies, University of California. Los Angeles,
Malibu (California): Undena Publications 1976. 134 p. (Humana Civilitas. 2.)

En étudiant la figure du roi David chez quelques grands auteurs de la
Réforme et leurs prédécesseurs, ce livre apporte une intéressante contribution
a I'histoire de l'exégése du XVIéme siecle, prenant appui, et le relais, de
l'ouvrage de James S. Preus, From Shadow to Promise, Cambridge (Mass.)



Besprechungen 259

1969, sur l'interprétation de I’Ancien Testament depuis Augustin jusqu’au
jeune Luther. Preus date en effet du cours de Luther sur les Psaumes (de
1513/1515) la divergence herméneutique fondamentale avec la théologie
médiévale, a la suite d’ailleurs d’Ebeling.

Pour les théologiens en effet, David est d’abord I'auteur des Psaumes
dont l'interprétation et la place dans «l’économie» chrétienne doivent étre
déterminées. Dans 'ouvrage de M. Gosselin, le choix des auteurs étudiés est
judicieux. D’abord S. Augustin, ¢a raison de son influence multiséculaire.
Pour I'auteur, Augustin extrait David du milieu vétéro-testamentaire pour
y retrouver le Christ, son Eglise et I'agir chrétien, mais par I'usage de 1’allé-
gorie: au Psaume 131, I’humilité de David préfigure la soumission du chrétien
au Christ et a I’Eglise (p. 15). Comme il n’y a pas de passages «neutres» dans
la Bible, tout doit nourrir le lecteur chrétien, fit-ce au prix d’allégories
compliquées.

Nicolas de Lyre vient ensuite en raison de son originalité, mais aussi
parce que ses Postilles intégrées a la Bible glosée est un des ouvrages les plus
répandus a la fin du Moyen Age: on sait qu’il subsiste plus de huit cents
manuscrits de ses oeuvres !. Grace a ses sources juives et en particulier a son
utilisation de Rashi, le Franciscain a le gofit de retrouver un sens littéral et
donc un David historique. David est un homme qui «marche devant Dieu»,
un homo viator dont la conduite apparait comme normative pour le chrétien.
L’exégese devient tropologique, voire moralisante. Il y a un double sens
littéral, le premier s’applique au temps du propheéte, le second a celui de
I'agir chrétien dans I’histoire passée et en notre temps: les Psaumes 70 et 116
sont pour Nicolas de Lyre l'occasion d’une référence a Thomas Becket,
I’évéque martyr. L’auteur se résume ainsi: «Lyra shows that the Old Testa-
ment is worthy of study and David worthy of emulation on the spiritual
and pastoral level» (p. 41).

Lefévre d’Etaples est choisi pour représenter «’humanisme». James Preus
ne lui avait pas rendu justice en fonction de la thése qu’il entendait défendre.
La présente étude est plus soigneuse. Lefevre rejette les deux méthodes
herméneutiques précédentes, ou du moins, par son sens littéral-spirituel
(en un seul mot), il a I'ambition de retrouver la figure du Christ, éliminant a
la fois l'allégorie d’Augustin et la tropologie de Nicolas de Lyre. David
devient le porte-parole de 1I’Esprit-Saint, instrument, prophéte de la vérité
du Nouveau Testament, mais aussi type du Christ, le second et vrai David.
L’intérét de ce chapitre bien documenté me parait résider dans le paralléle et
I’opposition entre Leféevre et Nicolas de Lyre que M. Gosselin veut trouver dans
la Préface du Quincuplex Psalterium (1509) et qui explique peut-étre le traite-
ment du Psaume 50 o1 Lefévre ne voit qu'une humana deprecatio (pp. 56-57).

La seconde partie du livre est consacrée aux commentateurs protestants
qui «réhabilitent» David. Luther est ici peu présent, sans doute parce qu’il
a été étudié par Ebeling, Pelikan, Gordon Rupp et Preus. Mélanchthon,

1 L’auteur a étudié les éditions imprimées de Nicolas de Lyre: E. A. GOSSELIN,
A Listing of the Printed Editions of Nicolaus de Lyra, « Traditio» 26 (1970), pp. 399-
426.



260 Besprechungen

Calvin et Béze font de David un croyant de I’Ancien Testament qui appar-
tient a 1'Eglise invisible. Prophete, «théologien» et soldat de Dieu, David
montre déja ce qu’est la justification par la foi et I'accomplissement de la
Promesse qui lui est faite dans le Christ, mais surtout redevient «incarné»
comme homme de guerre, homme politique qui, pour les Réformateurs,
semble personnifier la lutte qu'eux-mémes devaient mener. Dans sa Préface
aux commentaires sur les Psaumes, Calvin s’identifie & David.

La valeur de I’Ancien Testament grandit alors et David est porteur des
grandes intuitions de la Réforme. L’auteur s’en avoue soulagé (p. 6). Pour
Mélanchthon, David devient «évangéliste» en raison de sa foi dans ’accom-
plissement de la Promesse, tandis que Calvin voit en lui le ministére de la
dignité royale exercé dans 1’humilité, 1’'obéissance et la crainte de Dieu.

Le dernier chapitre retrace 1'utilisation protestante de la figure de David
durant les troubles religieux de la fin du siecle en France. Telle est I’exégése
de Théodore de Béze: David in tempore belli. A la cour du roi Saiil, David
résiste dans la saintéte et la pureté: «David tesmoigne en ce Psaume (26)
que combien il eust toutes les difficultéz susdites a supporter en la court de
Saul que ... il persistera en sa charge et qu’il veut tant plus soigneusement
frequenter les sainctes assemblées auxquelles cependant il n’y avoit une seule
tache d’idolatrie» (p. 116). Aprés avoir renversé le tyran — dans I'actualité
que lui donne la Saint-Barthélemy — David devient 1'idéal du vrai roi gouver-
nant «non seulement en toute honnesteté mais principalement en vraye
sainctité» avec la sagesse de I’Esprit. Henri de Navarre devient David retour-
nant a Jérusalem. L’ironie de l'histoire voudra que ce ne sera pas pour
«offrir de justes sacrifices» (Ps 4,6) qu’'Henri IV entrera a Paris, mais pour
la messe ...

La conclusion du livre, un peu courte, promet une autre étude complé-
mentaire: comment David a aussi servi de symbole dans un autre sens,
irénique et conciliant celui-la. Souhaitons qu’elle soit aussi intéressante que
le présent ouvrage dont le genre littéraire ne peut éviter de donner I'impression
d’une certaine dispersion, mais qui réussit a intégrer a la fois la lecture atten-
tive des textes, le souci du contexte historique et la visée théologique joints
agréablement par la clarté de l’exposition.

Guy-THOMAS BEDOUELLE OP

Michel, Paul: « Formosa deformitas ». Bewiltigungsformen des Hi Blichen
in mittelalterlicher Literatur. — Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann
1976. 361 S. (Studien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik. Bd. 57.)

Die vorliegende Arbeit mit dem zugleich anmutigen wie anspruchs-
vollen Titel liefert keine Asthetik des HéaBlichen im Mittelalter. Abgesehen
davon, daB es im Mittelalter noch keine Asthetik gibt und das Mittelhoch-
deutsche als eine seiner Sprachen kein eindeutiges Wort fiir unser nhd.
‘hdaBlich’ kennt, untersucht P. Michel eine Autorengruppe der patristisch-
monastischen Spiritualitdt von Augustinus bis Bernhard von Clairvaux,



Besprechungen 261

die im Gegensatz zur Scholastik nicht von Systemen aus denkt, sondern von
Problemen, die sich aus dem tédglichen, sorgsamen Umgang mit iiberlieferten
Texten ergeben. Ein wichtiges Kennzeichen dieser Autoren ist ihre heilsge-
schichtliche Orientierung, was ihr die Betrachtung und Anerkennung des
Konkreten, Diesseitigen ermoglicht.

Der Verfasser untersucht nun, wie mittelalterliche Autoren auf die
Herausforderung durch die Formen des HdBlichen antworten. Die Betrach-
tung solcher Antworten bietet mehr Chancen, auf hintergriindiges Denken
und auf Begriindungen fiir abgegebene Werturteile zu stoen, als man das bei
expliziten Theorien erwarten kann.

Bei dieser Problemstellung werden folgende Bereiche behandelt: die
Schépfung, anhand der Theodizee des Augustinus; der Mensch, anhand einer
Romanfigur Wolframs von Eschenbach im Vergleich mit Bernhards Anthro-
pologie; die biblische Offenbarung, anhand der Symbollehre des Dionysius
Areopagita und seiner mittelalterlichen Kommentatoren; der Inkarnation,
anhand der Passionsmystik von Heinrich Seuse. In einem fiinften Teil wird
nach den Funktionen der sichtbar gemachten hintergriindigen Formen der
Bewdltigung des HéaBlichen gefragt. Der Anhang mit dem reichen Anmer-
kungsteil, dem Literaturverzeichnis, zwei Registern und einem Nachwort
beschlieBt die Abhandlung.

Augustinus bewiltigt das HéaBliche vor allem in zwei sich stets durch-
dringenden Argumentationen seiner Theodizee: das Ubel als privatio boni,
nicht als eigenstidndiges Sein, und der Platz auch des HéaBlichen in der Har-
monie der kosmischen Ordnung, also der ordo-Gedanke mit seiner Gradus-
ordnung, die nichts anderes ist als Schépfungsrealitit.

Sehr lesbar und farbig inmitten der vielen Darstellungen von Theorien
ist die erste Hilfte des 2. Teils mit dem Problem des hidB3lichen Menschen, wo
Michel vor allem aus Romanen von Wolfram und Hartmann Beispiele fiir
Bewiltigung des HéaBlichen gibt. Dabei wird den einzelnen Gestalten je nach
dem Grund ihrer HéBlichkeit eine poetische Funktion zugewiesen (auBBer dem
Fall, wo der HaBliche als Fehlleistung der Natur erklart wird). Der HaBlich-
keit wird also vom Dichter ein Sinn verliehen. Als Bewdhrungsprobe oder
Wegweiser fiir den Protagonisten wirkt hdaufig das hialiche Ungeheuer. Wenn
die HaBlichkeit den Helden selbst betrifft (Iwein, Gregor), hat sie Symbol-
wert: Selbstaufgabe als Bedingung der Selbstgewinnung, Nachfolge Christi.
Noch tiefschichtiger ist die HaBlichkeit Cundries: sie ist eine augenfillige
Demonstration der negativen Botschaft, die sie zu Parzivals totaler Verde-
miitigung bringt (S. 66). Die Paradoxie von innen und auBen / hdBlich und
schon wird drastisch in Cundries Wort: ich bin gehiurer noch dann ir (Parzi-
val). Solch innere, verdeckte Schoénheit ist erst recht gemeint in der herr-
lichen Gestalt des hdBlichen Rennewart, der P. Michel lange, sorgfiltige
Seiten widmet. Hier ist der ‘art’, die bleibende Substanz des Menschseins
stiarker als alle iibermalte HdBlichkeit: das Gold im Pfuhl rostet nicht. Im
letzten scheint hier die unverlierbare imago Dei im Menschen auf.

Darum geht es auch in der theologischen Anthropologie des Mittelalters,
die Michel vor allem an der imago-Lehre Bernhards von Clairvaux aufweist.
Und zwar wird hier haBlich/schén nicht mehr auf Leib/Seele (auBen/innen)



262 Besprechungen

bezogen, sondern das Modell wird gleichsam innerseelisch verwendet: nach
dem Siindenfall ist ein «Rest» der Gottebenbildlichkeit im Menschen ge-
blieben, und dieser mu3 zur Géttlichkeit zuriickfinden. Michel gelingt es, die
nicht nur vordergriindige, sondern tief innere Entsprechung dieser Theologie
Bernhards mit der Dichtung Wolframs (vor allem an der Gestalt Rennewart)
nachzuweisen und damit erneut (nach A. Haas) auf den mdéglichen sensus
spiritualis auch einer profanen Dichtung aufmerksam zu machen.

Die Symbollehre des Dionysius Areopagita im 3. Teil faBt der Autor
vorziiglich zusammen (S. 107) und stellt sie im weiteren in ausfiihrlicher
Breite dar. Zum reinen GenuB fiir den Leser wird das 3. Kapitel: Abt Suger
von Saint Denis’ Inanspruchnahme der areopagitischen Lehre zur Recht-
fertigung des kiinstlerischen Schmuckes im Streit mit Abt Bernhard von
Clairvaux. Die beriihmte Kontroverse Cluny-Citeaux wird von P. Michel
rhetorisch ebenso ausgekostet wie damals von den Protagonisten Suger-
Bernhard. Es fiihrte zu weit, in dieser Rezension auf Michels gelehrte Ana-
lyse jenes Federkrieges einzugehen.

In Heinrich Seuses Auseinandersetzung mit der HéaBlichkeit (4. Teil)
geht es darum, die sinnenfillige, skandalése HéBlichkeit des Kreuzestodes
dsthetisch hoher einzustufen als die ungebrochene Schoénheit des gottlichen
Logos in menschlicher Gestalt (S. 180). Diese Paradoxie der schonen HaBlich-
keit (was iibrigens genau dem entspricht, wozu sich die christlichen Autoren
des Mittelalters seit Augustin, in der Spannung zwischen den Forderungen
der Rhetorik und der demiitig-einféiltigen Form des Wortes Gottes, gezwun-
gen sahen: zur Vermischung der Stile des Erhabenen und des Niedrigen),
diese Paradoxie bringt Seuse zum Ausdruck in seiner Passionsmystik. Der
Verfasser widmet diesem Problem reiche und subtile Analysen, und man ist
immer wieder (das gilt fiirs ganze Buch) iiberrascht von dem sicheren theo-
logischen Grund des Germanisten Paul Michel.

Die imponierende Untersuchung wird im letzten, dem deutenden Teil,
der der Rezensentin etwas weniger anschaulich als das Vorangehende er-
scheint, abgeschlossen.

Nicht bekémmlich ist dem Leser die Verweisung auf Paragraphen statt
auf Seiten; sie erschwert das Suchen erheblich. Die recht zahlreichen gra-
phischen Darstellungen und Ubersichten waren der Rezensentin nicht eben
hilfreich, die textliche Darstellung ist klar und jedenfalls verstiandlicher.
Dafiir gibt es sonst manche Lesefreude, so etwa die trefflichen Mottos zu
Beginn jeden Teiles, der angenehme Stil, kluge Anmerkungen, als Beispiel
202 +.

Als Gesamteindruck bleibt jedenfalls, daBl die «gefundenen Goldkérn-
lein» kostbar genug sind, auch den «Abraum» (s. Nachwort) hinzunehmen,
wobei es zuweilen schwer halten wird zu entscheiden, was als dieser, was als
jene zu bezeichnen ist. Zudem enthilt die Abhandlung eine Fiille an Dar-
stellungen und Erkenntnissen, die eine Rezension lingst nicht ausschépfen
kann. Sie kann jedoch dankbar festhalten, daB sich die Lektiire dieses scho-
nen Buches lohnt nicht zuletzt deshalb, weil viele Seiten zu weiterer theolo-
gischer Reflexion und spiritueller Vertiefung einladen.

RAPHAELA Gasser OP



Besprechungen 263

Ziegler, Josef Georg (Hrsg.): Organverpflanzung. Medizinische, recht-
liche und ethische Probleme. Mit Beitrigen von WoLFGANG HEINEMANN,
WERNER KLINNER, ERICH SAMSON, JOSEF G. ZIEGLER. — Diisseldorf: Patmos
Verlag 1977. 132 S.

Moraltheologie im interdisziplindren Gespriach mit Medizin und Recht

I

DaB die sog. Humanwissenschaften das ehemals nur Philosophen be-
schiedene Schicksal mehr und mehr werden teilen miissen: faktisch gesche-
hener Geschichte ihren Beitrag je erst post festum beisteuern zu kénnen,
bestdtigt neuerlich der Umstand, daB eine interdisziplinire Studie zum
Problem der Organtransplantation fast synchron zu ihrem Erscheinen von
einem erfolgreichen, spektakuliren Einsatz eines kiinstlichen Herzens
bereits wieder iiberholt worden ist !, was der Herausgeber in seinem Beitrag
(62) doch noch «fiir in absehbarer Zeit unwahrscheinlich» gehalten hatte.
Ob aber das zeitliche prius den Fakten des Fortschritts schon normative
Kraft gibt, ob die Medizin in diesem Falle alles, was sie technisch vermag,
auch darf oder muB3, ob und wie die sog. Humanwissenschaften zu ethisch-
rechtlichen Grenzziehungen berechtigt oder verpflichtet sind, versucht das
vorzustellende Buch aus medizinischer, juristischer und moraltheologischer
Perspektive zu klaren.

1. Die medizinische Effizienz von Organverpflanzungen hat sich fiir
den Herzchirurgen Werner KLINNER (11-21) eindeutig erwiesen; die Rele-
vanz der anstehenden ethischen Probleme hilt er fiir «wahrscheinlich iiber-
schiatzt» (16); schwerwiegend wdiren sie lediglich gegeben im Falle tiefgrei-
fender Veranderung der Identitdt des Spenders (bis zu deren Verlust) bei
technisch nicht moglicher Keimdriisen- oder Gehirntransplantation. Eine
gesetzliche Regelung hdlt Klinner fiir wiinschenswert, nicht aber notwen-
dig, denn letzte Instanz bei der Todesfeststellung sowie dem Entscheid iiber
die Organentnahme aus der Leiche bleibe immer der Arzt.

2. Dagegen plddiert der Strafrechtler Erich SAmMsoN (22-43) unbedingt
fiir einen Rechtsschutz fiir die Interessen des Individuums vor einem Fort-
schritt rein technischer Machbarkeit, der das geltende Recht iiberholt hat:
es ist nicht in der Lage, «die unerlaubte Explantation sachgerecht zu erfas-
sen» (26). Ebenfalls hiitte eine gesetzliche Regelung zu schiitzen vor Ubergiffen
durch Staat und Gesellschaft, denen kein Anspruch auf «Sozialpflichtigkeit
auch des Korpers» (30) zu gewadhren ist. Nachdriicklich insistiert Samson auf
dem Personlichkeitsrecht des Toten: der Wille, den er zu Lebzeiten geduBert
hat, ist unbedingt zu respektieren und zu schiitzen. Erhebliche Schwierig-
keiten ergeben sich allerdings bei der rechtlichen Regelung der Hirntod-
diagnose — den (GroB-) Hirntod anerkennen alle Autoren des Buches als

1 Im November 1977 durch die Chirurg. Univ.-Klinik Zirich.



264 Besprechungen

Ende der lebenden Person — deren zumindest eine Methode (Angiographie)
rechtlich umstritten ist, sich ein letztes Urteil der Kompetenz des Juristen
aber entziehen mul}. Solcher Unsicherheit wére mit dem Grundsatz zu begeg-
nen, «dem Fortschritt dort Grenzen zu setzen, wo er nur auf Kosten des
Schwachen durchgesetzt werden kann» (43).

3. Mit Wolfgang HEINEMANN (Dr. jur., Vorsitzender der «Interessen-
gemeinschaft Organspende e. V.») (44-51) kommen die Betroffenen — poten-
tielle Transplantatempfinger — selbst zum Wort. In ihrem Interesse spricht
sich Heinemann fiir ein Gesetzesmodell aus mit grofter Effektivitit fiir den
Empfianger, mit ausreichendem Rechtsschutz fiir den Spender. (Zu den vier
in Frage kommenden Modellen am ausfiihrlichsten Ziegler, 107-116). Eine
theologisch-ethische Klirung des Problems erwartet sich Heinemann direkt
vom Bibelwort (Gal 4,15; Rém 12,1 ff; 1 Kor 15,44).

4. Uber die Hilfte des Buches bestreitet der Moraltheologe Josef
Z1EGLER (52-127), der nochmals (gegeniiber Klinner keine neuen) medizini-
sche Fakten, sodann ausfiihrlich ethische Uberlegungen und schlieBlich juri-
stische Erwidgungen zum diskutierten Gegenstand anbringt. Interessant hier
der zweite Teil, worin Ziegler als einziger Autor der Studie in ausdriicklicher
Methodenreflexion das wissenschaftstheoretische Zueinander der betroffenen
Disziplinen Medizin, Ethik und Jus reflektiert. Das Resultat — « Der Mediziner
gibt die fachlichen Fakten, der Moraltheologe stellt die sittlichen Prinzipien
bereit, der Jurist steckt die gesetzlich festzulegenden Grenzen ab» (53) — ge-
winnt er durch Extrapolation eines Modells der sittlichen Handlung (63 f.,
94 ft.), das ich schematisch folgendermaflen wiedergeben méchte:

zur Geschichte: zeitliche Wandelbarkeit

relatlv{zur Gesellschaft: Bediirfnisbezogenheit

Prinzipien Etk (allg.)*

absolut (abstrakt): verpflichtend als im essen-
tialistischen Sinn wakr (sinn- und seins-
gerechte Begriindung)

gegeben
' sittl. Kriterium: Richtigheit der Konkre-
tisierung der Prinzipien FEthik (spez.)*
im Gewissensentscheid

v
Gewissen: Normie-

rung (material) staatl. » Sozialvertriglichkeit /
(sittl. Urteilskraft) Durchfiihr- / Jus
T Durchsetzbarkeit

gegeben

Empivische Fakten: aus sich heraus keine verpflichtende Kraft Medizin

* Die Aufteilung «generelle/spezielle Ethik» ist von Ziegler nicht ausdriick-
lich gemacht.



Besprechungen 265

Wertungen im Bereich medizinischer Tatsachen sind also nur im Ver-
bund mit Ethik (und Jus) méglich, sind aber notwendig, soll die «spezifisch
humane Dimension des Menschen» (64) in die Heilkunst eingebracht werden.
Unter vier «aussagekriftigen Prinzipien fiir ein ethisch relevantes Urteil»
(64) (die fiir Ziegler immer absolute Geltung haben) sollen die zwei zur
Debatte stehenden Fragen — nach den Bedingungen von Organspende/-ent-
nahme, nach jenen der Organverpflanzung — normativ geklirt werden. —
Die unbedingte, allgemeinverbindliche Menschenwiirde (Prinzip 1, 65-73),
die den Korper iiber jede menschliche Verfiigungsgewalt stellt, entzieht die
«Spende wie die Entnahme eines Organs dem Belieben des Menschen» (73).
Das Totalitdtsprinzip aber (Prinzip 2a) — der einzelne Korperteil diene dem
Ganzen — legt die Legitimitdt von Organverpflanzungen nahe, vermochte
aber, bezogen auf die tota humanitas, leicht totalitir zu werden, ist daher
dem christlichen Liebesgebot (Prinzip 2 b, 73-77) zu unterstellen: vom totus
homo nicht zur tota humanitas, sondern zum alter ego. Das erlaubt
sittlich die Lebendspende von paarigen oder sich «erneuernden» Organen
unter der Voraussetzung der Freiwilligkeit. Die Organentnahme aus der
menschlichen Leiche gestattet — bei gebotener Ehrfurcht — der Tutiorismus
(Prinzip 3, 77-90), der iiber moralische GewiBheit hinaus absolute Sicherheit
iilber den Todeseintritt und die Zustimmung des Verstorbenen oder seiner
Angehorigen erheischt. Abzulehnen sind, da relativierend bereits auf prinzi-
pieller Ebene, weniger rigorose Einstellungen (F. Bockle, J. Griindel, W.
Ruff), denn: «Ohne die vorausgesetzte Einheit von Sein und Sinn herrscht
die Macht bloBer Tatsachen und Tater.» (90) In Grenzfillen allerdings, wo
eindeutige Normierung nicht moglich ist, hat das Gewissen vor Goit allein zu
entscheiden (Prinzip 4, 90-93). (In diesem Zusammenhang plddiert Ziegler
erfreulicherweise fiir die Errichtung von Lehrstiihlen fiir drztliche Ethik an
medizinischen Fakultiten). — In einem dritten Teil, der das Verhiltnis von
Ethik und Recht zum Gegenstand hat, bezieht der Autor sehr ausfiihrlich
Stellung zur aktuellen Grundwertdiskussion in der BRD (94-100): Staat und
Gesellschaft haben ihre Rechte wie die (spezielle) Ethik nicht nur in regulati-
ven, sondern in «metaphysisch aufweisbaren konstitutiven Prinzipien» (96)
zu verankern. Darauf zu insistieren sei wesentlich Aufgabe der christlichen
Kirchen. — Abschliefend diskutiert Ziegler die in der BRD vorliegenden
Gesetzesentwiirfe (103-125) im Rahmen seines ethischen Modells als kriti-
schen aber unterstiitzenden Beitrag zum konkreten Gesamtziel der interdis-
ziplindren Bemiihungen: «Das postmortale Organangebot zu erhéhen, den
Willen aller Beteiligten in sittlich und rechtlich vertretbarer Weise zu re-
spektieren und den beteiligten Arzten die erforderliche Rechtssicherheit zu
geben» (127).

II

Zunichst scheint das Buch dem Rezensenten ein gelungenes Exempel
zu statuieren, wie iiber allgemeinverbindliche Normierungsprobleme in
einer komplexen Gesellschaft mittels sachlich und unpolemisch gefiihrten
Diskurses Klarheit hergestellt werden soll und kann. Wie dabei selbst ein-



266 Besprechungen

zelne Disziplinen profitieren konnen, zeigt beispielhaft des Iuristen Samson
statement zum Personlichkeitsrecht der Toten: mehr als die fundamentalisti-
schen Rekurse auf Bibelworte bei Heinemann und Ziegler, weist sein Vor-
schlag dem Theologen einen Weg, wie verniinftig und ohne schlechte Meta-
phorik von einer jenseitigen Wirklichkeit des Menschen gesprochen werden
kann. — Von der Intention her am breitesten angelegt, wirft der Beitrag des
Herausgebers am meisten Fragen auf. Ich méchte mich auf ein paar Bemer-
kungen zu Grundséitzlichem an Zieglers Modell sittlichen Handelns beschran-
ken, das zwar nicht Thema des Buches, aber doch tragende Argumentations-
figur in dessen Hauptbeitrag darstellt. Abgesehen von Schwierigkeiten, die
Zieglers Modell rein immanent sind — nach welchen logischen und methodo-
logischen Zuordnungsregeln etwa bringt die sittliche Urteilskraft Empirie und
Prinzip zur Synthese? — kénnen sicher nicht befriedigen die Passagen zur
philosophisch-theologischen Begriindungsproblematik ethischer Prinzipien,
die beziiglich der Fragestellung des Buches nicht sekundir sein kann, weil
Ziegler Art und Weise der Arbeitsteiligkeit interdisziplindrer Normierungs-
bemiihungen davon abhidngig macht. Sein Modell ist jedenfalls hierarchisch
und rein statisch, als zur Erhebung (konstituiert sind sie nach Ziegler je schon)
allgemeiner sittlicher Prinzipien eine konsensuelle Losung aller Beteiligten
strikte ausgeschlossen wird: Ergebnisse der verschiedenen anthropologischen
Disziplinen (und die naturwissenschaftlichen ?) vermdgen sittliche Direktiven
zu prézisieren, beeintriachtigen aber niemals die unwandelbaren Strukturen
menschlicher GrundverfaB3theit als Einheit von Sein und Sinn (die inhumanen
Implikate solcher Formulierungen haben zur von Ziegler geriigten «augen-
blicklich mondénen ... Metaphysikscheu» (95) gefiihrt). Alternative Positio-
nen nun, wie z. B. eine evangelische Ethik, die aus der Menschwerdung
Gottes auch ein Historischwerden von Vernunft und Wahrheit ableitet,
werden beildufig durch schlichte Klassifizierung in «nicht-essentialistische»,
untragbare Wahrheitsmodelle, ein «existentialistisches» oder «utilitaristi-
sches» disqualifiziert. Das allerdings ist zu einfache Kritik an jahrhunderte-
langem denkerischem Bemiihen um die Moglichkeit einer Vermittlung von
Vernunft und Geschichte, um verbindliche historische Prinzipien — wo sol-
ches Denken doch Friichte zu tragen scheint gerade in einer Richtung, auf die
Ziegler mit der Erwdhnung von K. O. Apel anspricht! Es ist aber dessen
Apriori einer idealen Kommunikationsgemeinschaft nicht ein metaphysisch,
sondern transzendental-intersubjektiv gewonnenes Prinzip, dessen Dringlich-
keit durch Heranziehung aller Wissenschaftsbereiche, also diskursiv einge-
16st werden muf}, was jedenfalls zeigt, dall zwischen absolut unwandelbarer,
metaphysischer Gesetzlichkeit und hoffnungslos willkiirlichem, historischem
Relativismus in der Ethik nicht notwendig Vakuum zu klaffen hat. Eine
weniger selbstsichere Erwigung des Wertes solcher Bemiihungen hitte
Zieglers Methode etwas von ihrer Stringenz genommen, sie aber diskussions-
fahiger gemacht. — Indes schmélert dies nicht das Gesamtverdienst des Bu-
ches, Komplexitdt und mogliche Losungsperspektiven eines jetzt zehn Jahre
lang aktuellen medizinisch-ethischen Problems einer breiteren Offentlichkeit
bewulBt zu machen, den Willen zu konkreten MaBnahmen zu stimulieren.

STEPHAN WyYss



	Besprechungen

