
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Nikodim, Metropolit von Leningrad und Nowgorod: Johannes XXIII.
Ein unbequemer Optimist. Hrsg. von Robert Hotz. Mit einem Geleitwort
von Franz Kardinal König. Titel des Originals : « Ioann XXIII, Papa Rimskij ».

Aus dem Russischen übertragen von Heinz Gstrein und Robert Hotz S. J.

- Zürich, Einsiedeln, Köln: Benziger 1978. X, 530 S.

«Allerdings bin ich ein Optimist. Ich habe mich immer
mehr um das Einigende als um das Trennende und
Gegensätzliche gekümmert.» (Johannes XXIII.)

Vom russisch-orthodoxen Metropoliten Nikodim (1929-1978) verfaßt
und 1970 der Moskauer Geistlichen Akademie als Magisterdissertation
vorgelegt, konnte diese Biographie Johannes' XXIII. bisher nicht im russischen
Original gedruckt werden. Dafür erschien sie jetzt, zum 20. Jahrestag der
Wahl von Angelo Giuseppe Roncalli zum Papst (28. 10. 1958), erstmals in
deutscher Übersetzung.

Wie das Sekretariat für die Einheit der Christen nach dem plötzlichen
Tod des Autors (während einer Privataudienz beim neugewählten Papst
Johannes-Paul I. am 5. 9. 1978) erklärte, hatte Metropolit Nikodim während
vieler Jahre seiner Tätigkeit als Präsident des kirchlichen Außenamtes des
Moskauer Patriarchats und später als Präsident der Synodalkommission für
ökumenische Angelegenheiten mit diesem Sekretariat enge Verbindung
aufrechterhalten, um die Beziehungen zwischen katholischer und russisch-orthodoxer

Kirche zu intensivieren. Sein Buch ist ein Ausdruck dieser gegenseitigen

offiziellen und offiziösen Kontakte sowie neubegonnener theologischer
Gespräche zwischen den beiden Kirchen. Es ist zugleich sein ökumenisches
Vermächtnis.

In seinem Geleitwort schreibt Kardinal König, die Verehrung Nikodims
zu Johannes XXIII. habe auch sein Interesse an der Kirche des Papstes, der
katholischen Kirche, begründet. Unter dem ursprünglich von Athenagoras I.
(Patriarch von Konstantinopel, f 1972) auf Johannes XXIII. übertragenen
und zum Leitstern seines Lebens erhobenen Schriftwort: «Ein Mann trat
auf, von Gott gesandt, sein Name war Johannes» (Joh 1,6), läßt Metropolit
Nikodim Gestalt, Wirken und Bedeutung des 1881 als Bauernsohn in Sotto
il Monte geborenen und nach viereinhalbjährigem Pontifikat als «Konzilspapst»

in die Geschichte eingegangenen Johannes XXIII. in der geistigen
Rückschau neu aufleuchten.

17



258 Besprechungen

Das 1. Kapitel erinnert an den Werdegang von Angelo G. Roncalli vor
seiner Papstwahl: Ursprung in der norditalienischen Provinz Bergamo.
Jugend- und Ausbildungszeit bis zum Doktorat in Kirchenrecht und zur
Priesterweihe 1904 in Rom. 1905-1914 Sekretär des Bischofs von Bergamo,
Mgr. G. M. Radini Tedeschi, gleichzeitig Professor in Bergamo für Patrologie,
Apologetik und Kirchengeschichte. 1921-1925 Tätigkeit an der Kongregation
für die Glaubensverbreitung. 1925 Bischofsweihe mit dem Wahlspruch
«Oboedientia et pax», verbunden mit der Ernennung zum Apostolischen
Visitator, dann zum Apostolischen Delegaten in Bulgarien (Sofia) bis 1934.
Von 1934—1944 analoge Mission als Apostolischer Delegat in der Türkei und
in Griechenland (Istanbul - Athen). Nach zwei Jahrzehnten Aufenthalt und
Erfahrung in Ländern mit autokephalen orthodoxen Kirchen Versetzung als
Nuntius nach Frankreich (Paris) unter den schwierigen Bedingungen des

Kriegsendes und der Nachkriegszeit (1944-1952). 1953 wurde er Kardinal und
Patriarch von Venedig.

Vom 2. Kapitel an wird das kurze, aber noch wohlbekannte Pontifikat
Johannes' XXIII. mit seinen Hauptakzenten ausführlich nachgezeichnet.
Das 3. Kapitel ist der Soziallehre und der sozialen Wirksamkeit Johannes'
XXIII. gewidmet (Enzyklika «Mater et magistra» zum 70. Jahrestag von
«Rerum novarum»). Das 4. Kapitel steht unter dem Titel «Johannes XXIII.
und das II. Vatikanische Konzil»; behandelt werden u. a.: Einberufung und
Vorbereitung - Schaffung des «Sekretariats zur Förderung der christlichen
Einheit» (Pfingsten 1960) - Einladung nicht römischkatholischer Beobachter,
u. a. von zwei russisch-orthodoxen Delegierten und Berichterstattern Niko-
dims, W. Borowoj und W. Rotljarow - die ökumenische Tragweite der ersten
Konzilssession. Das 5. Kapitel beschreibt die Friedensbemühungen Johannes'

XXIII. (eingehende Inhaltsanalyse und Würdigung der am 11. 4. 1963,
kurz vor seinem Tode veröffentlichten Enzyklika «Pacem in terris»).

Das Buch endet mit der Feststellung, daß dieses Pontifikat wie kein
anderes zuvor «Kurs zur Wiederherstellung der christlichen Einheit»
einschlug und dadurch «ein völlig neues Klima in den gegenseitigen Beziehungen
der Katholiken mit den nichtrömischen Christen» (S. 505) und mit «allen
Menschen guten Willens (S. 423 u. ö.) schuf. Der «Übergangspapst» hat der
Kirche einen neuen Weg in die Zukunft gewiesen.

Maya Ritz

Gosselin, Edward A.: The King's Progress to Jerusalem: Some
Interpretations of David during the Reformation Period and their Patristic and
Medieval Background. Published under the auspices of the Center for
Medieval and Renaissance Studies, University of California. Los Angeles,
Malibu (California) : Undena Publications 1976. 134 p. (Humana Civilitas. 2.)

En étudiant la figure du roi David chez quelques grands auteurs de la
Réforme et leurs prédécesseurs, ce livre apporte une intéressante contribution
à l'histoire de l'exégèse du XVIème siècle, prenant appui, et le relais, de

l'ouvrage de James S. Preus, From Shadow to Promise, Cambridge (Mass.)



Besprechungen 259

1969, sur l'interprétation de l'Ancien Testament depuis Augustin jusqu'au
jeune Luther. Preus date en effet du cours de Luther sur les Psaumes (de
1513/1515) la divergence herméneutique fondamentale avec la théologie
médiévale, à la suite d'ailleurs d'Ebeling.

Pour les théologiens en effet, David est d'abord l'auteur des Psaumes
dont l'interprétation et la place dans «l'économie» chrétienne doivent être
déterminées. Dans l'ouvrage de M. Gosselin, le choix des auteurs étudiés est
judicieux. D'abord S. Augustin, ta raison de son influence multiséculaire.
Pour l'auteur, Augustin extrait David du milieu vétéro-testamentaire pour
y retrouver le Christ, son Eglise et l'agir chrétien, mais par l'usage de
l'allégorie: au Psaume 131, l'humilité de David préfigure la soumission du chrétien
au Christ et à l'Eglise (p. 15). Comme il n'y a pas de passages «neutres» dans
la Bible, tout doit nourrir le lecteur chrétien, fût-ce au prix d'allégories
compliquées.

Nicolas de Lyre vient ensuite en raison de son originalité, mais aussi

parce que ses Postilles intégrées à la Bible glosée est un des ouvrages les plus
répandus à la fin du Moyen Age: on sait qu'il subsiste plus de huit cents
manuscrits de ses oeuvres 1. Grâce à ses sources juives et en particulier à son
utilisation de Rashi, le Franciscain a le goût de retrouver un sens littéral et
donc un David historique. David est un homme qui «marche devant Dieu»,
un homo viator dont la conduite apparaît comme normative pour le chrétien.
L'exégèse devient tropologique, voire moralisante. Il y a un double sens
littéral, le premier s'applique au temps du prophète, le second à celui de

l'agir chrétien dans l'histoire passée et en notre temps: les Psaumes 70 et 116
sont pour Nicolas de Lyre l'occasion d'une référence à Thomas Becket,
l'évêque martyr. L'auteur se résume ainsi: «Lyra shows that the Old Testament

is worthy of study and David worthy of emulation on the spiritual
and pastoral level» (p. 41).

Lefèvre d'Etaples est choisi pour représenter «l'humanisme». James Preus
ne lui avait pas rendu justice en fonction de la thèse qu'il entendait défendre.
La présente étude est plus soigneuse. Lefèvre rejette les deux méthodes
herméneutiques précédentes, ou du moins, par son sens littéral-spirituel
(en un seul mot), il a l'ambition de retrouver la figure du Christ, éliminant à
la fois l'allégorie d'Augustin et la tropologie de Nicolas de Lyre. David
devient le porte-parole de l'Esprit-Saint, instrument, prophète de la vérité
du Nouveau Testament, mais aussi type du Christ, le second et vrai David.
L'intérêt de ce chapitre bien documenté me paraît résider dans le parallèle et
l'opposition entre Lefèvre et Nicolas de Lyre que M. Gosselin veut trouver dans
la Préface du Quincuplex Psalterium (1509) et qui explique peut-être le traitement

du Psaume 50 où Lefèvre ne voit qu'une humana deprecatio (pp. 56-57).
La seconde partie du livre est consacrée aux commentateurs protestants

qui «réhabilitent» David. Luther est ici peu présent, sans doute parce qu'il
a été étudié par Ebeling, Pelikan, Gordon Rupp et Preus. Mélanchthon,

1 L'auteur a étudié les éditions imprimées de Nicolas de Lyre : E. A. Gosselin,
A Listing of the Printed Editions of Nicolaus de Lyra, «Traditio» 26 (1970), pp. 399-
426.



260 Besprechungen

Calvin et Bèze font de David un croyant de l'Ancien Testament qui appartient

à l'Eglise invisible. Prophète, «théologien» et soldat de Dieu, David
montre déjà ce qu'est la justification par la foi et l'accomplissement de la
Promesse qui lui est faite dans le Christ, mais surtout redevient «incarné»
comme homme de guerre, homme politique qui, pour les Réformateurs,
semble personnifier la lutte qu'eux-mêmes devaient mener. Dans sa Préface
aux commentaires sur les Psaumes, Calvin s'identifie à David.

La valeur de l'Ancien Testament grandit alors et David est porteur des

grandes intuitions de la Réforme. L'auteur s'en avoue soulagé (p. 6). Pour
Mélanchthon, David devient «évangéliste» en raison de sa foi dans
l'accomplissement de la Promesse, tandis que Calvin voit en lui le ministère de la
dignité royale exercé dans l'humilité, l'obéissance et la crainte de Dieu.

Le dernier chapitre retrace l'utilisation protestante de la figure de David
durant les troubles religieux de la fin du siècle en France. Telle est l'exégèse
de Théodore de Bèze: David in tempore belli. A la cour du roi Safil, David
résiste dans la saintéte et la pureté: «David tesmoigne en ce Psaume (26)

que combien il eust toutes les difficultéz susdites à supporter en la court de
Saul que il persistera en sa charge et qu'il veut tant plus soigneusement
frequenter les sainctes assemblées auxquelles cependant il n'y avoit une seule
tache d'idolâtrie» (p. 116). Après avoir renversé le tyran - dans l'actualité
que lui donne la Saint-Barthélemy - David devient l'idéal du vrai roi gouvernant

«non seulement en toute honnesteté mais principalement en vraye
sainctité» avec la sagesse de l'Esprit. Henri de Navarre devient David retournant

à Jérusalem. L'ironie de l'histoire voudra que ce ne sera pas pour
«offrir de justes sacrifices» (Ps 4,6) qu'Henri IV entrera à Paris, mais pour
la messe

La conclusion du livre, un peu courte, promet une autre étude
complémentaire: comment David a aussi servi de symbole dans un autre sens,
irénique et conciliant celui-là. Souhaitons qu'elle soit aussi intéressante que
le présent ouvrage dont le genre littéraire ne peut éviter de donner l'impression
d'une certaine dispersion, mais qui réussit à intégrer à la fois la lecture attentive

des textes, le souci du contexte historique et la visée théologique joints
agréablement par la clarté de l'exposition.

Guy-Thomas Bedouelle op

Michel, Paul: «Formosa deformitas». Bewältigungsformen des Häßlichen
in mittelalterlicher Literatur. - Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann
1976.' 361 S. (Studien zur Germanistik, Anglistik und Komparatistik. Bd. 57.)

Die vorliegende Arbeit mit dem zugleich anmutigen wie anspruchsvollen

Titel liefert keine Ästhetik des Häßlichen im Mittelalter. Abgesehen
davon, daß es im Mittelalter noch keine Ästhetik gibt und das Mittelhochdeutsche

als eine seiner Sprachen kein eindeutiges Wort für unser nhd.
'häßlich' kennt, untersucht P. Michel eine Autorengruppe der patristisch-
monastischen Spiritualität von Augustinus bis Bernhard von Clairvaux,



Besprechungen 261

die im Gegensatz zur Scholastik nicht von Systemen aus denkt, sondern von
Problemen, die sich aus dem täglichen, sorgsamen Umgang mit überlieferten
Texten ergeben. Ein wichtiges Kennzeichen dieser Autoren ist ihre
heilsgeschichtliche Orientierung, was ihr die Betrachtung und Anerkennung des
Konkreten, Diesseitigen ermöglicht.

Der Verfasser untersucht nun, wie mittelalterliche Autoren auf die
Herausforderung durch die Formen des Häßlichen antworten. Die Betrachtung

solcher Antworten bietet mehr Chancen, auf hintergründiges Denken
und auf Begründungen für abgegebene Werturteile zu stoßen, als man das bei
expliziten Theorien erwarten kann.

Bei dieser Problemstellung werden folgende Bereiche behandelt: die
Schöpfung, anhand der Theodizee des Augustinus ; der Mensch, anhand einer
Romanfigur Wolframs von Eschenbach im Vergleich mit Bernhards Anthropologie;

die biblische Offenbarung, anhand der Symbollehre des Dionysius
Areopagita und seiner mittelalterlichen Kommentatoren; der Inkarnation,
anhand der Passionsmystik von Heinrich Seuse. In einem fünften Teil wird
nach den Funktionen der sichtbar gemachten hintergründigen Formen der
Bewältigung des Häßlichen gefragt. Der Anhang mit dem reichen
Anmerkungsteil, dem Literaturverzeichnis, zwei Registern und einem Nachwort
beschließt die Abhandlung.

Augustinus bewältigt das Häßliche vor allem in zwei sich stets
durchdringenden Argumentationen seiner Theodizee: das Übel als privatio boni,
nicht als eigenständiges Sein, und der Platz auch des Häßlichen in der
Harmonie der kosmischen Ordnung, also der ordo-Gedanke mit seiner Gradus-
ordnung, die nichts anderes ist als Schöpfungsrealität.

Sehr lesbar und farbig inmitten der vielen Darstellungen von Theorien
ist die erste Hälfte des 2. Teils mit dem Problem des häßlichen Menschen, wo
Michel vor allem aus Romanen von Wolfram und Hartmann Beispiele für
Bewältigung des Häßlichen gibt. Dabei wird den einzelnen Gestalten je nach
dem Grund ihrer Häßlichkeit eine poetische Funktion zugewiesen (außer dem
Fall, wo der Häßliche als Fehlleistung der Natur erklärt wird). Der Häßlichkeit

wird also vom Dichter ein Sinn verliehen. Als Bewährungsprobe oder
Wegweiser für den Protagonisten wirkt häufig das häßliche Ungeheuer. Wenn
die Häßlichkeit den Helden selbst betrifft (Iwein, Gregor), hat sie Symbolwert:

Selbstaufgabe als Bedingung der Selbstgewinnung, Nachfolge Christi.
Noch tiefschichtiger ist die Häßlichkeit Cundrîes: sie ist eine augenfällige
Demonstration der negativen Botschaft, die sie zu Parzivals totaler Verde-
mütigung bringt (S. 66). Die Paradoxie von innen und außen / häßlich und
schön wird drastisch in Cundrîes Wort: ich bin gehiurer noch dann ir (Parzi-
val). Solch innere, verdeckte Schönheit ist erst recht gemeint in der
herrlichen Gestalt des häßlichen Rennewart, der P. Michel lange, sorgfältige
Seiten widmet. Hier ist der 'art', die bleibende Substanz des Menschseins
stärker als alle übermalte Häßlichkeit: das Gold im Pfuhl rostet nicht. Im
letzten scheint hier die unverlierbare imago Dei im Menschen auf.

Darum geht es auch in der theologischen Anthropologie des Mittelalters,
die Michel vor allem an der imago-Lehre Bernhards von Clairvaux aufweist.
Und zwar wird hier häßlich/schön nicht mehr auf Leib/Seele (außen/innen)



262 Besprechungen

bezogen, sondern das Modell wird gleichsam innerseelisch verwendet: nach
dem Sündenfall ist ein «Rest» der Gottebenbildlichkeit im Menschen
geblieben, und dieser muß zur Göttlichkeit zurückfinden. Michel gelingt es, die
nicht nur vordergründige, sondern tief innere Entsprechung dieser Theologie
Bernhards mit der Dichtung Wolframs (vor allem an der Gestalt Rennewart)
nachzuweisen und damit erneut (nach A. Haas) auf den möglichen sensus
spiritualis auch einer profanen Dichtung aufmerksam zu machen.

Die Symbollehre des Dionysius Areopagita im 3. Teil faßt der Autor
vorzüglich zusammen (S. 107) und stellt sie im weiteren in ausführlicher
Breite dar. Zum reinen Genuß für den Leser wird das 3. Kapitel: Abt Suger
von Saint Denis' Inanspruchnahme der areopagitischen Lehre zur
Rechtfertigung des künstlerischen Schmuckes im Streit mit Abt Bernhard von
Clairvaux. Die berühmte Kontroverse Cluny-Cîteaux wird von P. Michel
rhetorisch ebenso ausgekostet wie damals von den Protagonisten Suger-
Bernhard. Es führte zu weit, in dieser Rezension auf Michels gelehrte Analyse

jenes Federkrieges einzugehen.
In Heinrich Seuses Auseinandersetzung mit der Häßlichkeit (4. Teil)

geht es darum, die sinnenfällige, skandalöse Häßlichkeit des Kreuzestodes
ästhetisch höher einzustufen als die ungebrochene Schönheit des göttlichen
Logos in menschlicher Gestalt (S. 180). Diese Paradoxie der schönen Häßlichkeit

(was übrigens genau dem entspricht, wozu sich die christlichen Autoren
des Mittelalters seit Augustin, in der Spannung zwischen den Forderungen
der Rhetorik und der demütig-einfältigen Form des Wortes Gottes, gezwungen

sahen: zur Vermischung der Stile des Erhabenen und des Niedrigen),
diese Paradoxie bringt Seuse zum Ausdruck in seiner Passionsmystik. Der
Verfasser widmet diesem Problem reiche und subtile Analysen, und man ist
immer wieder (das gilt fürs ganze Buch) überrascht von dem sicheren
theologischen Grund des Germanisten Paul Michel.

Die imponierende Untersuchung wird im letzten, dem deutenden Teil,
der der Rezensentin etwas weniger anschaulich als das Vorangehende
erscheint, abgeschlossen.

Nicht bekömmlich ist dem Leser die Verweisung auf Paragraphen statt
auf Seiten; sie erschwert das Suchen erheblich. Die recht zahlreichen
graphischen Darstellungen und Übersichten waren der Rezensentin nicht eben
hilfreich, die textliche Darstellung ist klar und jedenfalls verständlicher.
Dafür gibt es sonst manche Lesefreude, so etwa die trefflichen Mottos zu
Beginn jeden Teiles, der angenehme Stil, kluge Anmerkungen, als Beispiel
202

Als Gesamteindruck bleibt jedenfalls, daß die «gefundenen Goldkörnlein»

kostbar genug sind, auch den «Abraum» (s. Nachwort) hinzunehmen,
wobei es zuweilen schwer halten wird zu entscheiden, was als dieser, was als
jene zu bezeichnen ist. Zudem enthält die Abhandlung eine Fülle an
Darstellungen und Erkenntnissen, die eine Rezension längst nicht ausschöpfen
kann. Sie kann jedoch dankbar festhalten, daß sich die Lektüre dieses schönen

Buches lohnt nicht zuletzt deshalb, weil viele Seiten zu weiterer
theologischer Reflexion und spiritueller Vertiefung einladen.

Raphaela Gasser OP



Besprechungen 263

Ziegler, Josef Georg (Hrsg.): Organverpflanzung. Medizinische, rechtliche

und ethische Probleme. Mit Beiträgen von Wolfgang Heinemann,
Werner Klinner, Erich Samson, Josef G. Ziegler. - Düsseldorf: Patmos
Verlag 1977. 132 S.

Moraltheologie im interdisziplinären Gespräch mit Medizin und Recht

I
Daß die sog. Humanwissenschaften das ehemals nur Philosophen be-

schiedene Schicksal mehr und mehr werden teilen müssen: faktisch geschehener

Geschichte ihren Beitrag je erst post festum beisteuern zu können,
bestätigt neuerlich der Umstand, daß eine interdisziplinäre Studie zum
Problem der Organtransplantation fast synchron zu ihrem Erscheinen von
einem erfolgreichen, spektakulären Einsatz eines künstlichen Herzens
bereits wieder überholt worden ist1, was der Herausgeber in seinem Beitrag
(62) doch noch «für in absehbarer Zeit unwahrscheinlich» gehalten hatte.
Ob aber das zeitliche prius den Fakten des Fortschritts schon normative
Kraft gibt, ob die Medizin in diesem Falle alles, was sie technisch vermag,
auch darf oder muß, ob und wie die sog. Humanwissenschaften zu
ethischrechtlichen Grenzziehungen berechtigt oder verpflichtet sind, versucht das
vorzustellende Buch aus medizinischer, juristischer und moraltheologischer
Perspektive zu klären.

1. Die medizinische Effizienz von Organverpflanzungen hat sich für
den Herzchirurgen Werner Klinner (11-21) eindeutig erwiesen; die Relevanz

der anstehenden ethischen Probleme hält er für «wahrscheinlich
überschätzt» (16) ; schwerwiegend wären sie lediglich gegeben im Falle tiefgreifender

Veränderung der Identität des Spenders (bis zu deren Verlust) bei
technisch nicht möglicher Keimdrüsen- oder Gehirntransplantation. Eine
gesetzliche Regelung hält Klinner für wünschenswert, nicht aber notwendig,

denn letzte Instanz bei der Todesfeststellung sowie dem Entscheid über
die Organentnahme aus der Leiche bleibe immer der Arzt.

2. Dagegen plädiert der Strafrechtler Erich Samson (22^-3) unbedingt
für einen Rechtsschutz für die Interessen des Individuums vor einem
Fortschritt rein technischer Machbarkeit, der das geltende Recht überholt hat:
es ist nicht in der Lage, «die unerlaubte Explantation sachgerecht zu erfassen

» (26). Ebenfalls hätte eine gesetzliche Regelung zu schützen vor Übergiffen
durch Staat und Gesellschaft, denen kein Anspruch auf «Sozialpflichtigkeit
auch des Körpers» (30) zu gewähren ist. Nachdrücklich insistiert Samson auf
dem Persönlichkeitsrecht des Toten : der Wille, den er zu Lebzeiten geäußert
hat, ist unbedingt zu respektieren und zu schützen. Erhebliche Schwierigkeiten

ergeben sich allerdings bei der rechtlichen Regelung der Hirntoddiagnose

- den (Groß-) Hirntod anerkennen alle Autoren des Buches als

1 Im November 1977 durch die Chirurg. Univ.-Klinik Zürich.



264 Besprechungen

Ende der lebenden Person - deren zumindest eine Methode (Angiographie)
rechtlich umstritten ist, sich ein letztes Urteil der Kompetenz des Juristen
aber entziehen muß. Solcher Unsicherheit wäre mit dem Grundsatz zu begegnen,

«dem Fortschritt dort Grenzen zu setzen, wo er nur auf Kosten des
Schwachen durchgesetzt werden kann» (43).

3. Mit Wolfgang Heinemann (Dr. jur., Vorsitzender der
«Interessengemeinschaft Organspende e. V.») (44-51) kommen die Betroffenen - potentielle

Transplantatempfänger - selbst zum Wort. In ihrem Interesse spricht
sich Heinemann für ein Gesetzesmodell aus mit größter Effektivität für den
Empfänger, mit ausreichendem Rechtsschutz für den Spender. (Zu den vier
in Frage kommenden Modellen am ausführlichsten Ziegler, 107-116). Eine
theologisch-ethische Klärung des Problems erwartet sich Heinemann direkt
vom Bibelwort (Gal 4,15; Rom 12,1 ff; 1 Kor 15,44).

4. Über die Hälfte des Buches bestreitet der Moraltheologe Josef
Ziegler (52-127), der nochmals (gegenüber Klinner keine neuen) medizinische

Fakten, sodann ausführlich ethische Überlegungen und schließlich
juristische Erwägungen zum diskutierten Gegenstand anbringt. Interessant hier
der zweite Teil, worin Ziegler als einziger Autor der Studie in ausdrücklicher
Methodenreflexion das wissenschaftstheoretische Zueinander der betroffenen
Disziplinen Medizin, Ethik und J us reflektiert. Das Resultat - « Der Mediziner
gibt die fachlichen Fakten, der Moraltheologe stellt die sittlichen Prinzipien
bereit, der Jurist steckt die gesetzlich festzulegenden Grenzen ab» (53) -
gewinnt er durch Extrapolation eines Modells der sittlichen Handlung (63 f.,
94 ff.), das ich schematisch folgendermaßen wiedergeben möchte:

Prinzipien

gegeben

relativ zur Geschichte : zeitliche Wandelbarkeit
zur Gesellschaft: Bedürfnisbezogenheit

absolut (abstrakt) : verpflichtend als im essen-
tialistischen Sinn wahr (sinn- und
seinsgerechte Begründung)

Gewissen: Normierung

(material)
(sittl. Urteilskraft)

Î
gegeben

sittl. Kriterium: Richtigkeit der Konkre¬
tisierung der Prinzipien
im Gewissensentscheid

staatl. » SozialVerträglichkeit /
Durchführ- /
Durchsetzbarkeit

Ethik (allg.)"

Ethik (spez.)*

Jus

Empirische Fakten : aus sich heraus keine verpflichtende Kraft Medizin

* Die Aufteilung «generelle/spezielle Ethik» ist von Ziegler nicht ausdrücklich

gemacht.



Besprechungen 265

Wertungen im Bereich medizinischer Tatsachen sind also nur im
Verbund mit Ethik (und Jus) möglich, sind aber notwendig, soll die «spezifisch
humane Dimension des Menschen» (64) in die Heilkunst eingebracht werden.
Unter vier «aussagekräftigen Prinzipien für ein ethisch relevantes Urteil»
(64) (die für Ziegler immer absolute Geltung haben) sollen die zwei zur
Debatte stehenden Fragen - nach den Bedingungen von Organspende/-ent-
nahme, nach jenen der Organverpflanzung — normativ geklärt werden. -
Die unbedingte, allgemeinverbindliche Menschenwürde (Prinzip 1, 65-73),
die den Körper über jede menschliche Verfügungsgewalt stellt, entzieht die
«Spende wie die Entnahme eines Organs dem Belieben des Menschen» (73).
Das Totalitätsprinzip aber (Prinzip 2a) - der einzelne Körperteil diene dem
Ganzen - legt die Legitimität von Organverpflanzungen nahe, vermöchte
aber, bezogen auf die tota humanitas, leicht totalitär zu werden, ist daher
dem christlichen Liebesgebot (Prinzip 2 b, 73-77) zu unterstellen: vom totus
homo nicht zur tota humanitas, sondern zum alter ego. Das erlaubt
sittlich die Lebendspende von paarigen oder sich «erneuernden» Organen
unter der Voraussetzung der Freiwilligkeit. Die Organentnahme aus der
menschlichen Leiche gestattet - bei gebotener Ehrfurcht - der Tutiorismus
(Prinzip 3, 77-90), der über moralische Gewißheit hinaus absolute Sicherheit
über den Todeseintritt und die Zustimmung des Verstorbenen oder seiner
Angehörigen erheischt. Abzulehnen sind, da relativierend bereits auf prinzipieller

Ebene, weniger rigorose Einstellungen (F. Böckle, J. Gründel, W.
Ruft), denn: «Ohne die vorausgesetzte Einheit von Sein und Sinn herrscht
die Macht bloßer Tatsachen und Täter.» (90) In Grenzfällen allerdings, wo
eindeutige Normierung nicht möglich ist, hat das Gewissen vor Gott allein zu
entscheiden (Prinzip 4, 90-93). (In diesem Zusammenhang plädiert Ziegler
erfreulicherweise für die Errichtung von Lehrstühlen für ärztliche Ethik an
medizinischen Fakultäten). - In einem dritten Teil, der das Verhältnis von
Ethik und Recht zum Gegenstand hat, bezieht der Autor sehr ausführlich
Stellung zur aktuellen Grundwertdiskussion in der BRD (94-100) : Staat und
Gesellschaft haben ihre Rechte wie die (spezielle) Ethik nicht nur in regulativen,

sondern in «metaphysisch aufweisbaren konstitutiven Prinzipien» (96)
zu verankern. Darauf zu insistieren sei wesentlich Aufgabe der christlichen
Kirchen. - Abschließend diskutiert Ziegler die in der BRD vorliegenden
Gesetzesentwürfe (103-125) im Rahmen seines ethischen Modells als
kritischen aber unterstützenden Beitrag zum konkreten Gesamtziel der
interdisziplinären Bemühungen: «Das postmortale Organangebot zu erhöhen, den
Willen aller Beteiligten in sittlich und rechtlich vertretbarer Weise zu
respektieren und den beteiligten Ärzten die erforderliche Rechtssicherheit zu
geben» (127).

II

Zunächst scheint das Buch dem Rezensenten ein gelungenes Exempel
zu statuieren, wie über allgemeinverbindliche Normierungsprobleme in
einer komplexen Gesellschaft mittels sachlich und unpolemisch geführten
Diskurses Klarheit hergestellt werden soll und kann. Wie dabei selbst ein-



266 Besprechungen

zelne Disziplinen profitieren können, zeigt beispielhaft des Iuristen Samson
Statement zum Persönlichkeitsrecht der Toten: mehr als die fundamentalistischen

Rekurse auf Bibelworte bei Heinemann und Ziegler, weist sein
Vorschlag dem Theologen einen Weg, wie vernünftig und ohne schlechte Meta-
phorik von einer jenseitigen Wirklichkeit des Menschen gesprochen werden
kann. - Von der Intention her am breitesten angelegt, wirft der Beitrag des

Herausgebers am meisten Fragen auf. Ich möchte mich auf ein paar
Bemerkungen zu Grundsätzlichem an Zieglers Modell sittlichen Handelns beschränken,

das zwar nicht Thema des Buches, aber doch tragende Argumentationsfigur
in dessen Hauptbeitrag darstellt. Abgesehen von Schwierigkeiten, die

Zieglers Modell rein immanent sind - nach welchen logischen und methodologischen

Zuordnungsregeln etwa bringt die sittliche Urteilskraft Empirie und
Prinzip zur Synthese? - können sicher nicht befriedigen die Passagen zur
philosophisch-theologischen Begründungsproblematik ethischer Prinzipien,
die bezüglich der Fragestellung des Buches nicht sekundär sein kann, weil
Ziegler Art und Weise der Arbeitsteiligkeit interdisziplinärer Normierungsbemühungen

davon abhängig macht. Sein Modell ist jedenfalls hierarchisch
und rein statisch, als zur Erhebung (konstituiert sind sie nach Ziegler je schon)
allgemeiner sittlicher Prinzipien eine konsensuelle Lösung aller Beteiligten
strikte ausgeschlossen wird : Ergebnisse der verschiedenen anthropologischen
Disziplinen (und die naturwissenschaftlichen?) vermögen sittliche Direktiven
zu präzisieren, beeinträchtigen aber niemals die unwandelbaren Strukturen
menschlicher Grundverfaßtheit als Einheit von Sein und Sinn (die inhumanen
Implikate solcher Formulierungen haben zur von Ziegler gerügten
«augenblicklich mondänen Metaphysikscheu» (95) geführt). Alternative Positionen

nun, wie z. B. eine evangelische Ethik, die aus der Menschwerdung
Gottes auch ein Historischwerden von Vernunft und Wahrheit ableitet,
werden beiläufig durch schlichte Klassifizierung in «nicht-essentialistische»,
untragbare Wahrheitsmodelle, ein «existentialistisches» oder «utilitaristisches»

disqualifiziert. Das allerdings ist zu einfache Kritik an jahrhundertelangem

denkerischem Bemühen um die Möglichkeit einer Vermittlung von
Vernunft und Geschichte, um verbindliche historische Prinzipien - wo
solches Denken doch Früchte zu tragen scheint gerade in einer Richtung, auf die
Ziegler mit der Erwähnung von K. O. Apel anspricht! Es ist aber dessen

Apriori einer idealen Kommunikationsgemeinschaft nicht ein metaphysisch,
sondern transzendental-intersubjektiv gewonnenes Prinzip, dessen Dringlichkeit

durch Heranziehung aller Wissenschaftsbereiche, also diskursiv eingelöst

werden muß, was jedenfalls zeigt, daß zwischen absolut unwandelbarer,
metaphysischer Gesetzlichkeit und hoffnungslos willkürlichem, historischem
Relativismus in der Ethik nicht notwendig Vakuum zu klaffen hat. Eine
weniger selbstsichere Erwägung des Wertes solcher Bemühungen hätte
Zieglers Methode etwas von ihrer Stringenz genommen, sie aber diskussionsfähiger

gemacht. - Indes schmälert dies nicht das Gesamtverdienst des
Buches, Komplexität und mögliche Lösungsperspektiven eines jetzt zehn Jahre
lang aktuellen medizinisch-ethischen Problems einer breiteren Öffentlichkeit
bewußt zu machen, den Willen zu konkreten Maßnahmen zu stimulieren.

Stephan Wyss


	Besprechungen

