
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Kreis des Verstehens

oder Kreis der Wissenschaften

Anthropologie im Spannungsfeld von Philosophie und Wissenschaft

Was seit den zwanziger Jahren als «philosophische Anthropologie»
gefordert und versucht wurde, steht heute infolge der gewandelten
Wissenschaftssituation als Aufgabe neu an. Im folgenden möchten wir
die Rede vom «Kreis des Verstehens» beziehungsweise vom «Kreis der
Wissenschaften» zur Erörterung dieses Problemwandels heranziehen. In
einem ersten Abschnitt wird gezeigt, wie der besonders von Heidegger in
die Diskussion eingebrachte «Kreis des Verstehens» oder «hermeneutische

Zirkel» explizit oder implizit zum Methodenprinzip einer bewußt
philosophisch angelegten Anthropologie erhoben werden konnte. In einem
zweiten Abschnitt kommt die konkurrierende Idee eines «Kreises der
Wissenschaften» zur Darstellung, wie sie namentlich von Piaget im
Gegenzug zur Philosophie als Systemprinzip der Wissenschaften
vorgetragen wurde. Schließlich versuchen wir im Ausgang von der neueren
Wissenschaftstheorie (Kuhn) die Frage einer möglichen Vermittlung
zwischen diesen beiden «Kreisen» anzugehen.

1. VOM «HERMENEUTISCHEN» ZUM «ANTHROPOLOGISCHEN ZIRKEL»

Die Rede von einem «Kreis» des Verstehens ist der hermeneutischen
Tradition seit Schleiermacher eigen h So bewegt sich für ihn das
Verstehen oder genauer die Textauslegung «in diesem scheinbaren Kreise,

1 Vgl. dazu K. O. Apel, Das Verstehen. Eine Problemgeschichte als Begriffs-



164 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

daß jedes Besondere nur aus dem Allgemeinen, dessen Teil es ist,
verstanden werden kann, und umgekehrt» 2. Aber anthropologisch relevant
konnte dieser «Kreis» erst mit Dilthey und vor allem mit Heidegger werden,

weil nun ausdrücklich auch der Verstehende seihst als drittes Moment
in ihn einbezogen wurde 3. Der Verstehenskreis fand so seine Verwurzelung

in der geschichtlichen Existenzverfassung des Menschen, und damit
bot sich auch die Möglichkeit, die menschliche Existenz selbst gemäß der
«Zirkelstruktur» des Verstehens zu erschließen 4. Wir versuchen darum
zunächst, die entscheidenden Momente von Heideggers Analyse in Sein

und Zeit herauszustellen, weil diese nicht nur historisch gesehen einen

wichtigen Bezugspunkt für die Aufgabenstellung einer « philosophischen
Anthropologie» abgegeben hat, sondern im zweiten Abschnitt auch dazu
dienen wird, die andersartige Forschungsrichtung der Wissenschaften

vom Menschen zu charakterisieren.

1.1 Die Zirkelstruktur des Verstehens nach Heidegger

Entscheidend für das Verständnis der Zirkelstruktur, die nach

Heidegger unser Verstehen charakterisieren soll, ist zunächst eine genauere
Bestimmung des von ihm vorausgesetzten Verstehensbegriffes. Heidegger

interpretiert «das Dasein als Verstehen» 5. Er wehrt darum ausdrücklich
die Identifikation des Verstehens mit einer besonderen Erkenntnisart ab,

wie das etwa geschieht, wenn man dem naturwissenschaftlichen «Erklären»

das geisteswissenschaftliche «Verstehen» entgegensetzen will.
«Erklären» und «Verstehen» in diesem speziellen Sinn sind bereits Derivate
dessen, was Heidegger als «Verstehen» anspricht. Dieses meint vielmehr
ein Erkennen, das schon immer konstitutiv zum Menschen als «Dasein»

gehört; es ist mit Heidegger gesprochen ein «Existential», das heißt ein
«Grundmodus des Seins des Daseins» 6.

In der Daseinsanalyse Heideggers legt sich dann das Verstehen wie

geschichte, Archiv für Begriflsgeschichte, Bd. 1, Bonn 1955, S. 142—199; E. Bbtti,
Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaft, Tübingen 1967,
S. 49-95; E. Coreth, Grundfragen der Hermeneutik, Freiburg-Basel-Wien 1969,
S. 94-104; A. Kohli-Kunz, Erinnern und Vergessen. Das Gegenwärtigsein des

Vergangenen als Grundproblem historischer Wissenschaft, Berlin 1973.
2 Hermeneutik, Werke 1,7, S. 33.
3 Vgl. Coreth, a. a. O., S. 95 ff; Kohli-Kunz, a. a. O., S. 15 ff.
4 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 1963 10, S. 153.
5 A. a. O., § 31.
6 A. a. O., S. 143.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften? 165

folgt aus: Das «Da-sein» ist «In-der-Welt-sein», aber so, daß ihm die
Welt zugleich erschlossen ist; diese «Erschlossenheit» kann nun
«Verstehen» genannt werden 7. Erschlossen ist aber die Welt immer als eine

Möglichkeit, auf die hin das Dasein sich «entworfen» hat. Das Verstehen

von etwas steht darum in einer «Bewandtnisganzheit», die im « Entwurf-
charakter» des Daseins gründet 8. Da aber das Dasein nicht nur
Entwurf ist, sondern sich schon immer auf eine bestimmte Weise entworfen
hat, «sieht» es seine Welt auf seine Weise, hat es eine bestimmte «Sicht».

Die «Sicht» ist so das perspektivische Verstehen, das mit der faktisch
ergriffenen Möglichkeit des Daseins zusammengeht 9.

«Verstehen» ist also für Heidegger primär das konstitutiv zum
Menschen gehörige Welt- und Selbstverständnis, das an seine jeweilige
faktische Existenz gebunden ist. Ist ein solches Verstehen immer schon da,

so kann es doch auch ausdrücklich gemacht werden : es kommt dann zur
«Auslegung» des Verstehens 10. Heidegger hat ihr bekanntlich die Struktur

des Etwas als Etwas zugeschrieben: wir sehen etwas als Tisch, Tür
usw. und können es darum auch als dieses Etwas ausdrücklich aussagen.
Die «Auslegung» braucht allerdings nach Heidegger nicht notwendigerweise

die Form der ausdrücklichen Aussage anzunehmen. Auch das

«vorprädikative schlichte Sehen» von etwas hat schon diese Ais-Struktur
und ist «verstehend-auslegend»; nur im «reinen Anstarren» des Nicht-
mehr-Verstehens fehlt dieses Als. Aber hier haben wir es mit einer sekundären

Mangelerscheinung des schlicht verstehenden Sehens zu tun und
nicht mit seiner ursprünglichen Form n.

Daraus erhellt, daß nicht erst die Auslegung der ausgelegten Sache

ihre Bedeutung gibt: «Auslegung ist nie ein voraussetzungsloses Erfassen
eines Vorgegebenen», eines «nackten Vorhandenen», dem dann die
Auslegung gleichsam eine Bedeutung «überwerfen» würde 12. Die Auslegung
hat vielmehr Erschließungsfunktion, genauer, sie stellt die je schon im
existentialen Verstehen erschlossene Bewandtnis heraus. Und so kann
Heidegger in Umkehrung der gewöhnlichen Lehrmeinung sagen, daß

nicht das Verstehen durch Auslegung entsteht, daß vielmehr die

Auslegung im existentialen Verstehen gründet, daß sie nichts anderes als die

7 Ebd.
8 A. a. O., S. 144-145.
9 A. a. O., S. 146-147.

10 A. a. O., § 32.
11 A. a. O., S. 149.
12 A. a. O., S. 150.



166 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

Ausarbeitung des existential entworfenen Verstehens und seiner Möglichkeiten

zum ausdrücklich Verstandenen bedeutet13.
Der Leser wird bemerkt haben, daß es im letzten Abschnitt über den

Begriff der «Auslegung» zu einer Differenzierung des Heideggerschen Ver-
stehensbegriffes gekommen ist: Vom Verstehen als «Existential», das

dem «Dasein» konstitutiv zugehörig ist, wurde zum «ausdrücklich
Verstandenen» 14 der «Auslegung» als der «Ausbildung des Verstehens» 15

übergegangen. Was nun bei Heidegger als die «Zirkelstruktur» des

Verstehens in den Bhck kommt, betrifft genau das Verhältnis des «ausgelegten»

zum «existentialen» Verstehen, wie wir der Kürze halber in
Anlehnung an Heidegger die beiden Verstehensformen bezeichnen wollen.

Als Schlüsselbegriff schiebt sich nun Heideggers Wort von der
Vorstruktur des Verstehens 16, d. h. genauer der «Auslegung»17 oder des

ausgelegten Verstehens in den Vordergrund. Dieses muß nach Heidegger
deswegen als vorstrukturiert angesehen werden, weil es im existentialen
Verstehen gründet, dessen «Auslegung» es darstellt und das bestimmend
in es eingeht. Die «Auslegung» bewegt sich darum für Heidegger in einem

existentiell fundierten Vorverständnis, das er als «Vorhabe», «Vorsicht»
und «Vorgriff» charakterisiert - sie «hat sich je schon endgültig oder
vorbehalthch für eine bestimmte Begrifflichkeit entschieden» 18.

Hatte Heidegger bisher vornehmlich die alltägliche Auslegung unserer

Welterfahrung im Auge, so weist er nun ausdrücklich darauf hin, daß

auch «die besondere Konkretion der Auslegung im Sinne der exakten

Textinterpretation» 19 diese Vorstruktur aufweist. Auch hier ist das,

was «dasteht», zunächst nichts anderes als die Vormeinung des Auslegers,

die in seinem Auslegungsansatz liegt. Ist alle Auslegung von einer
solchen Vorstruktur bestimmt, so stellt sich allerdings die Frage, ob der

Auslegende sein Vorverständnis auf ein rein «sachliches» Verstehen hin
übersteigen kann. Wie Heidegger bemerkt, wurde dieses Problem gerade
bei der Auslegung historischer Texte immer schon gesehen, insofern diese

den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit und damit auf Objektivität
erhebt. Heidegger macht sich nun selbst den Einwand, daß ein solches

13 A. a. O., S. 148.
14 A. a. O., S. 149.
15 A. a. O., S. 148.
16 A. a. O., S. 151.
17 Vgl. a. a. O., S. 152.
18 A. a. O., S. 150.
19 Ebd.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 167

objektives Vorgehen nach dem vorhin über die Vorstruktur der Auslegung
Gesagten unmöglich erscheint: «Wenn aber Auslegung sich je schon im
Verstandenen bewegen und aus ihm her sich nähren muß, wie soll sie

dann wissenschaftliche Resultate zeitigen, ohne sich in einem Zirkel zu
bewegen, zumal wenn das vorausgesetzte Verständnis überdies noch in
der gemeinen Menschen- und Welterkenntnis sich bewegt»20? Bringt
also die oben aufgewiesene Vorstruktur des Verstehens unvermeidlich
einen circulus vitiosus mit sich, der endgültig die Hoffnung auf eine
Geisteswissenschaft zunichte machen muß, «die vom Standort des Betrachters

so unabhängig wäre wie vermeintlich die Naturerkenntnis»? 21

Heideggers coup de génie bestand nun darin, daß er in der Antwort
auf diesen Einwand, aus dem man die altbekannte Klage über das

Objektivitätsdefizit der Geisteswissenschaften gegenüber den
Naturwissenschaften heraushört, diesen angeblichen Mangel als etwas eminent
Positives herauszukehren verstand, nämlich als ein Indiz für die größere
ontologische Dignität der historischen Erkenntnis. Zunächst weist
Heidegger das Ansinnen ab, alle Erkenntnisse dem mathematisch-naturwissenschaftlichen

Erkenntnisideal anzugleichen. Die exakten
Wissenschaften sind nicht strenger als die historischen, «sondern nur enger
hinsichtlich des Umkreises der für sie relevanten existentialen Fundamente»

22. Wo sich diese wie in den Geisteswissenschaften nicht
ausklammern lassen, nimmt das Verstehen notwendig Zirkelstruktur an.
Denn dieser Zirkel, so kann nun Heidegger im Rückblick auf seine Analyse

sagen, ist nicht die Struktur einer behebigen Erkenntnisart, sondern
vielmehr der strukturelle Ausdruck des Daseins als auslegendes Verstehen.

Nur Unkenntnis der dem Dasein als Verstehen eigenen Struktur
kann darum diesen Zirkel beheben wollen: «In diesem Zirkel ein vitio-
sum sehen und nach Wegen Ausschau halten, ihn zu vermeiden, ja ihn
auch nur als unvermeidliche UnVollkommenheit «empfinden», heißt das

Verstehen von Grund aus mißverstehen» 23.

Heideggers methodologische Anweisung zielt darum auf ein dem
bisher geübten geradezu entgegengesetztes Vorgehen ab: «Das Entscheidende

ist nicht, aus dem Zirkel heraus-, sondern in ihn nach der rechten
Weise hineinzukommen»24. In den Zirkel «hineinzukommen» gilt es,

20 A. a. O., S. 152.
21 Ebd.
22 A. a. O., S. 153.
23 Ebd.
« Ebd.



168 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

weil «sich in ihm eine positive Möglichkeit ursprünglichsten Erkennens

verbirgt»25, nämlich einer Erkenntnis, die es nicht bloß mit einer
«objektiven», unpersönlichen Gegenstandswelt zu tun hat, sondern auch
das auslegende Subjekt selbst, sein Welt- und Selbstverständnis
einbeziehen kann. Bleibt dann eine solche Auslegung im Subjektiven befangen
Im Hinblick auf das oben gestellte Problem historisch-wissenschaftlicher

Textinterpretation antwortet Heidegger, daß die mit der Zirkelstruktur
des Verstehens gegebene Möglichkeit «freilich in echter Weise nur dann

ergriffen ist, wenn die Auslegung verstanden hat, daß ihre erste, ständige
und letzte Aufgabe bleibt, sich jeweils Vorhabe, Vorsicht und Vorgriff
nicht durch Einfälle und Volksbegriffe vorgeben zu lassen, sondern in
deren Ausarbeitung aus den Sachen selbst her das wissenschaftliche
Thema zu sichern» 26.

Das Neue und Besondere an Heideggers Verstehensanalyse liegt
offensichtlich in der Radikalität, mit der er den Verstehenden selbst in
das Verstehen einbezieht und dieses von ihm bestimmt sein läßt. Bückt
man nun auf den Verstehenden, der durch diese Analyse in den Mittelpunkt

gerückt wird, so zeigen sich vor allem zwei Wege der Aufarbeitung
der mit dem Zirkel gegebenen «positiven Möglichkeit», von denen der
eine in der Hermeneutik Gadamers, der andere in der philosophischen
Anthropologie beschritten oder zumindest als Aufgabe thematisiert
wurde.

Heidegger, so sahen wir, expüzierte die Zirkelstruktur des Verstehens

am Beispiel der historischen Textauslegung. Was hier als Vorstruktur

in die Auslegung eingeht, ist die Vormeinung des Auslegers (auch wenn
sie eventuell kritisch zurückgenommen werden muß). Nun ist aber der

Ausleger eines historischen Textes gerade nach Heideggers Daseinsanalyse

durch seine eigene Geschichtlichkeit bestimmt, die er so wenig
überspringen kann wie den Zirkel selbst. Diesen Aspekt will Gadamer in

25 Ebd.
26 Ebd. - Der «Zirkel» wäre demnach streng genommen eher als eine ihrem

Gegenstand immer näher kommende Spirale anzusehen. Vgl. dazu Coreth, a. a. O.
(s. Anm. 1), S. 103. - Bleibt allerdings die Frage, wie wir tatsächlich «aus den Sachen
selbst her das wissenschaftliche Thema zu sichern » vermögen, wenn wir gemäß den
Voraussetzungen Heideggers immer «etwas als etwas» verstehen. D. Carr hat
gezeigt, wie damit das erste «etwas» - entgegen der in der Hermeneutik üblichen
Betonung des «als etwas» - seine ganze Bedeutung als regulatives Prinzip der
Erkenntnis zurückgewinnt, so daß am Ende «so etwas wie der Husserlsche Evidenz-
begrifl, wenn auch nicht explizite, so doch implizite ein Bestandteil der hermeneuti-
schen Theorie ist». (Interpretation und Evidenz, FZPhTh 23 (1976), S. 253-268,
bes. S. 267).



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 169

seiner Hermeneutik aufarbeiten. Angesichts dieses «hermeneutischen
Zirkels» will er das «SelbstVerständnis des stets geübten Verstehens»

so berichtigen, daß es «der Geschichtlichkeit des Verstehens gerecht zu
werden vermöchte»27. So kommt es bei ihm in Ablehnung eines seine

eigene Geschichtlichkeit übersehenden Historismus zu einer Neubestimmung

des «historischen Objekts», das nicht als etwas Subjektunabhängiges

gefaßt werden kann, sondern vielmehr die Einheit der eigenen und
der geschichtlichen anderen Welt darstellt, so daß ein echtes historisches
Verstehen «in dem Objekt das Andere des Eigenen und damit das Eine
wie das Andere erkennen lernen» 28 muß. Gadamer hat dann diese Einheit

im Begriff der «Wirkungsgeschichte» und das entsprechende
Verstehen als «wirkungsgeschichtliches Bewußtsein» zu thematisieren
versucht 29. -

Die «positive Möglichkeit ursprünglichen Erkennens», die Heidegger
in der Zirkelstruktur des Verstehens gegeben sah, konnte allerdings -
wiederum im Ausgang von Heidegger - auch auf eine ganz andere Weise

aufgegriffen werden. Wo Heidegger von der «Sicht» als der konstitutiv
mitgegebenen Perspektive des existentialen Verstehens spricht, fügt er
dieser «Sicht» die «Durchsichtigkeit» als «Terminus zur Bezeichnung der

wohlverstandenen 'Selbsterkenntnis' » hinzu 30. Denn eine solche
Selbsterkenntnis setzt eben voraus, daß der Mensch «sich gleichursprünglich
in seinem Sein bei der Welt, im Mitsein mit Anderen als der konstitutiven
Momente seiner Existenz durchsichtig geworden ist» 31. In diesem Schritt
von der «Sicht» zur «Durchsichtigkeit» legt sich somit der Verstehens-

zirkel als die Möglichkeit einer genuinen Wesenserhellung des Menschen,
kurz als Ansatz und Ausgangspunkt einer philosophischen Anthropologie

aus, als der er seither immer wieder thematisiert wurde.
Hier ist allerdings anzumerken, daß Heidegger selbst die «kaum

auszurottende anthropologische Auslegung von Sein und Zeit » 32 immer
wieder als Mißverständnis abgewehrt hat. Ihm ging es um die « Seinsfrage »,

die er dadurch neu stellen wollte, daß er zunächst in einer «Daseinsanalyse»

als der «Fundamentalontologie» jenem Wesen nachging, das die

27 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen
Hermeneutik, Tübingen 19754, S. 250.

28 A. a. O., S. 283.
29 A. a. O., S. 284 ff., S. 324 ff.
30 Sein und Zeit, S. 146.
31 Ebd.
32 Brief an L. B. Geiger vom 9. 1. 1971. Abgedruckt in FZPhTh 23 (1976),

S. 251.



170 Kreis des Yerstehens oder Kreis der Wissenschaften

Seinsfrage stellt, eben dem Menschen. So zielt Sein und Zeit primär auf
eine Ontologie, die aber vorgängig den «onto-logischen», d. h. das Sein

aussagenden Menschen ausdrücklich einbeziehen will, wie es sich ja
gerade an Heideggers Analyse des Verstehenskreises gezeigt hat. Kurz
nach dem Erscheinen von Sein und Zeit (1927) aber bürgerte sich die

philosophische Anthropologie unter die philosophischen Disziplinen ein,
Heideggers «Daseinsanalyse» wurde als Anthropologie gelesen, und der
Verstehenszirkel konnte schließlich als «anthropologischer Zirkel»33
ausdrücklich zum Methodenprinzip der «Frage nach dem Menschen»34

erklärt werden.

7.2 Der «anthropologische Zirkel» als Methodenprinzip der philosophischen
Anthropologie

Wenn wir uns nun fragen, warum eine sich als «philosophische
Anthropologie » konstituierende Lehre vom Menschen gerade so oft diese

ihr von Heidegger gebotene «positive Möglichkeit ursprünglichsten
Erkennens» aufgriff, so muß diese Frage im Zusammenhang ihrer
Entstehungssituation gesehen werden 35. Das Stichwort gab Scheler 1928 in
seinem Buch Die Stellung des Menschen im Kosmos 36, und noch im
gleichen Jahr erschien Pleßners Die Stufen des Organischen und der Mensch

mit dem Untertitel «Einleitung in die philosophische Anthropologie» 37.

33 E. Coreth, Was ist philosophische Anthropologie? Zeitschrift für katholische

Theologie 91 (1969), 252-273, S. 263; Ders., Was ist der Mensch? Grundzüge
einer philosophischen Anthropologie, Innsbruck 1973, S. 18.

34 Vgl. H. Rombach (Hrsg.), Die Frage nach dem Menschen. Aufriß einer
philosophischen Anthropologie, München 1966 (Festschrift f. M. Müller).

35 Zur Ubersicht wie auch für Literaturangaben vgl. O. Marquard, Zur
Geschichte des philosophischen Begriffs «Anthropologie» seit dem Ende des 18.
Jahrhunderts, Collegium Philosophicum, Basel 1965 (Festschrift f. J. Ritter), S. 209-
239; Ders., Art. «Anthropologie», Hist. Wb. Philos. 1, 362-374; W.Brüning,
Philosophische Anthropologie. Historische Voraussetzungen und gegenwärtiger
Stand, Stuttgart 1960; R. Rocek u. O. Schatz (Hrsg.), Philosophische Anthropologie

heute, München 1972; M. Landmann, De homine. Der Mensch im Spiegel
seines Gedankens, Freiburg 1962; E. Coreth, Was ist der Mensch? (s. Anm. 33),
S. 21-52 ; D. Kamper, Geschichte und menschliche Natur. Die Tragweite
gegenwärtiger Anthropologiekritik, München 1973.

36 Jetzt in: M. Scheler, Gesammelte Werke, Bd. 9, Späte Schriften, Bern
u. München 1976. Zur Situierung Schelers vgl. bes. P. Good (Hrsg.), Max Scheler
im Gegenwartsgeschehen der Philosophie, Bern u. München 1975 (Bibl.).

37 Berlin 19652. Vgl. das aufschlußreiche Vorwort zur 2. Aufl. S. ferner
G. Dux u. Th. Luckmann (Hrsg.), Sachlichkeit. Festschrift z. achtzigsten Geburtstag

v. Helmuth Pleßner, Opladen 1974.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften? 171

(Am bekanntesten sollte dann Gehlens 1940 erschienenes Hauptwerk Der

Mensch, seine Natur und seine Stellung in der Welt werden38.) Schelers

Situationsanalyse liefert dabei die seither oft wiederholte und geradezu

zum Topos gewordene Begründung für die Forderung nach einer
philosophischen Anthropologie. Nach ihm «hat die Selbstproblematik des

Menschen in der Gegenwart ein Maximum in aller uns bekannten
Geschichte erreicht», und zwar trotz oder vielmehr gerade wegen «der

gewaltigen Schätze des EinzelWissens, welche die verschiedenen
Wissenschaften vom Menschen erarbeitet haben» 39, die seit dem 19. Jahrhundert
aufkamen. Denn nicht nur fehlt diesem naturwissenschaftlichen Denken

jede Einheit mit den bisher das Menschenbild bestimmenden
Ideenkreisen der jüdisch-christlichen und der griechisch-abendländischen
Tradition; «die immer wachsende Vielheit der SpezialWissenschaften,
die sich mit dem Menschen beschäftigen, verdeckt, so wertvoll diese sein

mögen, überdies weit mehr das Wesen des Menschen, als daß sie es

erleuchtet»40. Diese eigentümlich ambivalente Stellung zur Wissenschaft,
bei der man eine Häufung des Einzelwissens durch den Verlust des

Wesenswissens erkauft sieht, findet sich dann auch in Heideggers Scheler

gewidmetem Kantbuch von 1929 wieder: «Keine Zeit hat so viel und so

Mannigfaltiges vom Menschen gewußt wie die heutige Aber auch keine
Zeit wußte weniger, was der Mensch sei, als die heutige» 41.

Zwei Aussagen werden also hier (und in der Folge) bestimmend : daß

(a) die einzelwissenschaftliche Forschung in den verschiedenen Spezial-
wissenschaften vom Menschen unbestreitbar viele Einzelerkenntnisse
erbracht hat, daß aber (b) diese Einzelerkenntnisse die Wesenserkenntnis
des Menschen nicht gefördert, sondern vielmehr erst in einer vorher nie

gekannten Weise fraglich gemacht hat. Nun läßt sich unschwer einsehen,
daß sich unter diesen beiden Voraussetzungen der Verstehenszirkel im
Sinne Heideggers als eine Lösungsmöglichkeit anbietet, die genau als

Antwort auf diese Situation zu passen scheint. Versuchen wir das in

38 Vgl. E. Forsthoff, R. Hörstel (Hrsg.), Standorte im Zeitstrom.
Festschrift f. A. Gehlen z. siebzigsten Geburtstag, Frankfurt/M. 1974. - Eine vergleichende

Darstellung der Positionen von Scheler, Pleßner und Gehlen findet sich in :

W. Schulz, Philosophie in der veränderten Welt, Pfullingen 1972, S. 419-467. Vgl.
auch F. Graber, Die Weltoffenheit des Menschen. Eine Darstellung und Deutung
der philosophischen Anthropologie, Freiburg/Schweiz 1974.

39 Späte Schriften (s. Anm. 36), S. 10.
40 A. a. O., S. 11.
41 M. Heidegger, Kant und das Problem der Metaphysik, Frankfurt/M. 19512,

S. 189. - Die «Idee einer phüosophischen Anthropologie» wird allerdings bereits
hier scharf kritisiert (S. 188-197).



172 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

einigen - die historischen Gegebenheiten allerdings simplifizierenden -
Argumentationsschritten zu verdeutlichen 42.

Ausgegangen sei davon, daß wir einer philosophischen Anthropologie

die Aufgabe zuweisen, ein Wesenswissen vom Menschen zu vermitteln.
Nach der obigen Aussage (b) wird ein solches Wesenswissen durch die
Einzelwissenschaften eher zerstört als gefördert. Das bedeutet, daß die

philosophische Anthropologie sich ein solches Wesenswissen nicht im
Ausgang von den Einzelwissenschaften, d. h. durch die Summierung
einzelwissenschaftlicher Erkenntnisse verschaffen kann. Also bleibt

- wenn überhaupt - nur der Rückgriff auf ein anderes, «wesentlicheres»
Wissen übrig, und als dieses stellt sich nun genau das von Heidegger
als Sinnesfundament jeglichen «auslegenden» Verstehens aufgewiesene
«existentiale» Verstehen dar, das mit seinem Charakter der Ursprünglichkeit

der Forderung nach einer Verwesentlichung unseres Selbstwissens

zu genügen scheint.
Diese Argumentationsschritte lassen sich dann im einzelnen begründen.

So kann man geltend machen, daß bei der gegenwärtigen Breite und
Vielfalt einzelwissenschaftlicher Forschung die Idee einer sich als
Synthese der Einzelwissenschaften verstehenden philosophischen Anthropologie

ohnehin illusorisch erscheint, weil sie von keinem Einzelnen
verwirklicht werden kann. Ferner stellt sich die Frage nach dem Strukturprinzip

einer solchen Synthese, das die Einordnung der einzelwissenschaftlichen

Ergebnisse ermöglichen würde, und eine solche
Gesamtstruktur und damit ein Gesamtwissen zu erbringen ist ja gerade die
Aufgabe einer philosophischen Anthropologie, angesichts ihres Fehlens

(Aussage b) in den Einzelwissenschaften 43.

Ist so die Unmöglichkeit einer Fundierung der philosophischen
Anthropologie in den Einzelwissenschaften als solchen ausgesprochen,
so kann man weiter darauf dringen, daß auch die verschiedenen Human-
und Sozialwissenschaften selbst ein Vorverständnis vom Menschen

einschließen, obwohl keine von ihnen es mit «dem Menschen», sondern
immer nur mit einem seiner Aspekte zu tun hat. Der Ernst der
medizinischen Forschung etwa ist im Vorwissen um die menschliche Bedeutung
der Phänomene Schmerz, Krankheit, Tod begründet - von denen nament-

42 Wir verfahren im folgenden typisierend und können so keineswegs der Vielfalt

der Ansätze zu einer philosophischen Anthropologie gerecht werden. Die hier
referierte Auffassung scheint sich uns paradigmatisch bei E. Coreth (s. Anm. 33) zu
spiegeln.

43 Vgl. E. Coreth, Was ist philosophische Anthropologie (s. Anm. 33). S. 257.



Kreis des Yerstehens oder Kreis der Wissenschaften? 173

lieh das Wissen um den eigenen Tod sich als etwas typisch Menschliches,
den Menschen vom Tier Unterscheidendes erweist; die Psychologie
setzt z. B. die Intelligenz als ein wenn nicht ausschließlich menschliches,

so doch hier spezifisch interessierendes Phänomen voraus; die Soziologie

gründet im Bewußtsein der Wichtigkeit der gesellschaftlichen Bezüge

usw. So verweist also auch die einzelwissenschafthche Forschung durch
die bloße Thematisierung ihres Forschungbereiches auf ein Vorwissen um
die menschliche Relevanz dieses Aspektes und damit auf ein
Vorverständnis des Menschen, das letztheh als Resultat seiner immer schon
«verstehenden» Welt- und Selbsterfahrung begriffen werden muß - und
damit gelangen wir auf dem Umweg über die einzelwissenschafthche

Forschung wieder zu Heideggers «Dasein als Verstehen» zurück. Denn
«was sich darin zeigt, ist nichts anderes als ein hermeneutischer Zirkel,
hier aber in der konkreten Gestalt eines - wenn wir so sagen dürfen -
anthropologischen Zirkels » 44.

Die Unerläßlichkeit eines solchen zirkulären Rückgangs von der
einzelwissenschaftlichen Forschung auf das immer schon vorausgesetzte
Welt- und Selbstverständnis wird dann zumeist noch mit einer These

untermauert, die einen der zentralen Streitpunkte in der Auseinandersetzung

zwischen Wissenschaft und Philosophie abgegeben hat. Es ist
die seit dem Aufkommen der naturwissenschaftlich orientierten
Wissenschaften vom Menschen immer wieder gegen diese vorgebrachte Behauptung,

daß sie als empirisch-gegenständliche Wissenschaft gar nicht zum
«Wesen» des Menschen vordringen können, zu dem also, was den
Menschen zum Menschen macht. Erfahrungswissenschaft, so wird argumentiert,

gibt sich den Menschen als «Objekt»; sie vergegenständlicht ihn,
kann ihn darum prinzipiell nie in seinem Selbstsein, das heißt eben als

«Subjekt» erfassen 45. Im Rückblick können wir erkennen, wie sich die

Gründergeneration der philosophischen Anthropologie tatsächlich mit
einer objektivistischen, nach der klassischen, mechanistischen Physik
ausgerichteten Wissenschaft vom Menschen konfrontiert sah, die durch
einen unüberwindlichen Graben von dem getrennt schien, was die ganze
philosophische Tradition vom Menschen als freiem geistigem Subjekt
gedacht hatte. Unter dieser Voraussetzung scheint nur der Rekurs auf
die den Wissenschaften voraushegende menschliche Selbsterfahrung und

44 Coreth, a. a. O., S. 263.
45 Vgl. Coreth, a. a. O., S. 259. - Zu dieser vor allem von den Existenzphüo-

sophen vorgetragenen These vgl. besonders K. Jaspers, Philosophie, Bd. 1,

Philosophische Weltorientierung, Berlin 1932.



174 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

deren Aufarbeitung in einer eigenen, sich bewußt von den Wissenschaften
absetzenden philosophischen Anthropologie übrig zu bleiben. Die im
nächsten Abschnitt anzugehende Frage ist allerdings, inwieweit diese

Voraussetzung angesichts der veränderten Wissenschaftssituation heute
noch zutrifft. -

Kommen wir nun noch auf die methodische Ausgestaltung einer
solchen Anthropologie zu sprechen, der - gemäß Heideggers positiver
Neueinschätzung des Verstehenszirkels - dieser «anthropologische Zirkel»
«nicht ein Problem bedeutet, das die Möglichkeit einer philosophischen
Anthropologie verbaut, vielmehr einen Ansatz, der selbst als deren methodisches

Prinzip aufgenommen werden muß » 46. Eine solche Anthropologie
versteht sich methodisch als die Thematisierung, als die Vertiefung und
wo nötig als die Korrektur des implizit immer schon vorausgesetzten
Menschenverständnisses. Gemäß Heideggers Formulierung muß es ihr
darum gehen, dieses «aus den Sachen selbst her zu sichern» 47. Als die
«Sachen selbst» bieten sich die menschlichen Einzelphänomene an, die

nun in genauer Analyse so zu befragen sind, daß an ihnen das Struktur-
gefüge sichtbar wird, das sie voraussetzen. So kann Coreth die Methode
der philosophischen Anthropologie als «eine Dialektik zwischen Phänomen

und Reflexion»48 umschreiben, die das Ganze des Menschen

rückläufig aus dem Einzelnen seiner Teilaspekte zu erschließen sucht; gefordert

ist demnach «ein phänomenologisches und ein transzendentales
Methodenelement» 49.

Daß ähnliche methodische Prinzipien auch dort aufgestellt werden,

wo man sich kritisch von Heidegger zu distanzieren meint, zeigt Bollnows
Versuch einer Methodenlehre der philosophischen Anthropologie 50. Was
Coreth als phänomenologisch-transzendentale Methode beschreibt,
wird von Bollnow kurz als das «Prinzip der anthropologischen Interpretation

der Einzelphänomene des menschlichen Lebens» bezeichnet und
in die Frage gekleidet: «Wie muß das Wesen des Menschen im ganzen
beschaffen sein, damit sich diese besondere, in der Tatsache des Lebens

gegebene Erscheinung darin als sinnvolles und notwendiges Glied begrei-

46 Coreth, a. a. O., S. 263.
47 Vgl. Anm. 26.
48 A. a. O., S. 263.
49 A. a. O., S. 264.
50 O. F. Bollnow, Die philosophische Anthropologie und ihre methodischen

Prinzipien, in Philosophische Anthropologie heute (s. Anm. 35), S. 19-36. Zur
Kritik an Heidegger vgl. S. 34, ferner Plessner, a. a. O. (s. Anm. 37), S. XII-XIV.
Moniert wird vor allem die mangelnde Fundierung des «Daseins» im Biologischen.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 175

fen läßt »51 Bollnow sieht darin im Anschluß an Pleßner und Dilthey
zwei speziellere Prinzipien eingeschlossen, nämlich das «Prinzip der

anthropologischen Reduktion» 52, demzufolge auch alle Kulturbereiche
als Äußerungen des Menschen auf ihn zurückzuführen sind; gemäß dem
« Organon-Prinzip »53 kann man den Menschen aus den von ihm
hervorgebrachten Gebilden her zu verstehen suchen. So kann philosophische
Anthropologie als Kulturanthropologie thematisiert und diese ihrerseits
als Erweiterung des transzendentalphilosophischen Ansatzes Kants
begriffen werden 54.

Versuchen wir einige kritische und historische Fragen anzuschließen,

um zu einem ersten Urteil zu kommen. Läßt sich eine philosophische
Anthropologie so konzipieren und durchführen? Wenn man diese Frage
zuerst als quaestio facti stellt, so zeigt die Fülle der auf einem solchen

Ansatz beruhenden philosophisch-anthropologischen Literatur - die weit
über das hinausreicht, was ausdrücklich als «philosophische Anthropologie»

gekennzeichnet wird - daß diese Frage wohl zu bejahen ist. Hier sei

auf die vielen Analysen hingewiesen, die innerhalb der von Husserl

ausgegangenen phänomenologischen Bewegung und besonders in der
Existenzphilosophie entstanden 55, zu denen in den letzten Jahrzehnten
immer mehr Beiträge aus dem Raum der analytischen Philosophie
hinzugekommen sind55, die sich ja als «Philosophie der normalen Sprache»
ebenfalls als eine, wenn auch betont «linguistische» 57 Phänomenologie
unserer alltäglichen Welt- und Selbsterfahrung versteht. Was nun die

quaestio juris betrifft, so läßt sich das Recht, ja die Notwendigkeit solcher

51 A. a. O., S. 30. - Vgl. dazu Plessners Umschreibung seiner «apriorischen
Theorie » : « Apriorisch darf eine solche Theorie nur in dem Sinne heißen, daß sie den
Bedingungen der Möglichkeit nachgeht, die erfüllt sein müssen, damit ein bestimmter

Sachverhalt unserer Erfahrung stattfinden kann. Apriorisch ist die Theorie also
nicht kraft ihres Ausgangspunktes, als wolle sie aus reinen Begriffen unter Beiziehung

von Axiomen ein deduktives System entwickeln, sondern nur kraft ihrer
regressiven Methode, zu einem Faktum seine inneren ermöglichenden Bedingungen
zu finden.» A. a. O. (s. Anm. 37), S. XX.

52 A. a. O., S. 27.
53 A. a. O., S. 29.
54 Vgl. Bollnow, a. a. O., S. 27, der in diesem Zusammenhang mit Recht vor

allem auf das Spätwerk E. Cassirers hinweist. Vgl. dazu die Art. «Kultur,
Kulturphilosophie» und «Kulturanthropologie» in Hist. Wb. Phüos. 4, 1309-1327.

55 Eine Übersicht gibt Coreth, Was ist der Mensch? (s. Anm. 33), S. 41-52.
56 Vgl. unten, Anm. 115.
57 Vgl. dazu G. Küng, Language Analysis and Phenomenological Analysis,

Akten des XIV. Internationalen Kongresses für Phüosophie, Wien 1968, S. 247-253,
besonders S. 251, Anm. 7.



176 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

philosophischer Analysen und Reflexionen neben der einzelwissenschaftlichen

Forschung kaum bestreiten, auch wenn die heutige wissenschaftliche

Situation wohl nicht mehr der Ausgangslage der philosophischen
Anthropologie entspricht und das Verhältnis zu den Wissenschaften
revidiert werden muß. Doch davon im nächsten Abschnitt.

Ist ein solches Konzept einer Reflexion auf den Menschen als Novum
der Philosophiegeschichte oder als geistesgeschichtlich bedingte Neuauflage

traditioneller Ansätze zu sehen? Coreth und auch Bollnow sprechen
einer solchen Anthropologie ein phänomenologisches und ein transzendentales

Moment zu. Phänomenologie im hier verstandenen weiten Sinn
einer deskriptiven Phänomenanalyse ist eine schon immer geübte Methode
der Philosophie, auch wenn im Raum des 20. Jahrhunderts und angesichts
der abstrahierenden Betrachtungsweise der Einzelwissenschaft das alte
aristotelische Motiv der «Rettung der Phänomene»58 eine neue
Dringlichkeit und somit auch eine neue Explizierung gefunden hat, namentlich

durch Husserls Rückgang auf die «Lebenswelt» 59. Das - ebenfalls
recht weit gefaßte - transzendentale Moment soll die philosophische
Anthropologie als eine Konkretisierung des Kantischen Programms eines

Rückstiegs auf die subjektiven Bedingungen der Möglichkeit der uns
objektiv begegnenden Kulturwelt und der menschlichen Einzelphänomene

ausweisen. Aber auch hier läßt sich unschwer zeigen, daß diese

Methode durchaus dem Weg der Alten entspricht, nämlich dem seit
Aristoteles klassisch gewordenen Vorgehen, aus der Spezifität der menschlichen

Objektwelt auf die Natur der menschlichen Akte und über diese

schließlich auf den Menschen selbst als ihr Subjekt zurückzuschließen.
Seit dem Neuplatonismus wurde überdies - und das ist in unserem
Zusammenhang besonders interessant - diese «Rückkehr» aus der

Objektwelt zum Subjekt ausdrücklich als ein Kreisgeschehen ausgelegt.
Auch das von Heidegger in den Vordergrund gerückte Moment des

Vorwissens fehlt nicht. Hier ist besonders an die augustinische Memoria-
Lehre zu erinnern, derzufolge die menschliche Geistseele schon immer
ihrer selbst «eingedenk» ist; der alte Topos des «Erkenne Dich selbst»

hat darum für Augustinus den Sinn, zur Selbstvergewisserung, das heißt

zur ausdrücklichen Besinnung auf das ursprüngliche, aber durch Außen-

58 Vgl. J. Mittelstrass, Die Rettung der Phänomene. Ursprung und
Geschichte eines antiken Forschungsprinzips, Berlin 1962.

59 Vgl. E. Husserl, Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die
transzendentale Philosophie, Haag 1954 (Husserliana 6); Ders., Erfahrung und
Urteil, hrsg. v. L. Landgrebe, Hamburg 1948.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften? 177

einflüsse überdeckte Wissen von uns selbst aufzurufen. Bei Thomas von
Aquin finden sich dann das aristotelische Lehrstück von der Selbsterkenntnis

des Subjekts über seine Objektwelt, die neuplatonische Metapher

vom Kreis der Rückkehr zu sich selbst und die augustinische
Memoria-Lehre in einer umfassenden Synthese vereinigt60, und im
Deutschen Idealismus kehrt mit Hegel das Thema der Rückkehr aus
dem Andern zu sich selbst als das zentrale Motiv seines Geistbegriffs
wieder. Wer wollte leugnen, daß dieses Gedankengut nicht auch direkt
oder indirekt über die verschiedenen Ausläufer in die Entwürfe des

20. Jahrhunderts eingegangen ist?

2. DIE «ZIRKELSITUATION» IN DEN WISSENSCHAFTEN

VOM MENSCHEN UND DER «KREIS DER WISSENSCHAFTEN»

Kamen bisher die Vertreter einer philosophischen Anthropologie zu
Wort, die im «Kreis des Verstehens» einen genuinen Ansatz sehen, um
angesichts der Vielfalt einzelwissenschaftlicher Forschung die Wesensfrage

nach dem Menschen neu zu stellen, so müssen wir nun auch auf
die altera pars der Wissenschaften hören. Aus dem weiten Bereich der
Humanwissenschaften scheint uns dabei der Stimme Jean Piagets ein
besonderes Gewicht zuzukommen. Denn sein 1965 erschienenes Buch
Sagesse et illusions de la philosophie 61 stellt den wohl schärfsten Angriff
von Seiten der Wissenschaft gegen den Wahrheitsanspruch einer
philosophischen Anthropologie oder philosophischen Psychologie dar. Diesem

Angriff, so scheint uns, ist deswegen nicht mit den herkömmüchen
philosophischen Argumenten zu begegnen, weil er von einer Forscherpersönlichkeit

kommt, deren Werk wie kein anderes die seit der Gründergeneration

der philosophischen Anthropologie gewandelte Wissenschaftssituation

zum Ausdruck bringt62. Piaget sieht in den Wissenschaften

60 Vgl. dazu Verf., Ontologie der Innerlichkeit. Reditio compléta und
Processio interior bei Thomas von Aquin, Freiburg/Schweiz 1975 (zur Vorgeschichte
bes. S. 29-62).

61 Paris 19682 (P. U. F.). Dt. Ausg.: Weisheit und Illusionen der Philosophie,
Frankfurt/M. 1974.

62 Eine Darstellung Piagets vor dem Hintergrund der neuzeitlichen
Philosophie- und Wissenschaftsgeschichte habe ich versucht in: Piaget als phüosophi-
sches Ereignis. Piaget und die Folgen, hrsg. v. G. Steiner, Zürich 1978 (Die Psychologie

des 20. Jahrhunderts, Bd. 7), S. 27-40. Vgl. auch H. G. Furth, Intelligenz und
Erkennen. Die Grundlagen der genetischen Erkenntnistheorie Piagets, Frankfurt/M.
1976; ferner die philosophisch bedeutsame Untersuchung von F. Maier, Intelligenz

12



178 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

vom Menschen und auch in den Naturwissenschaften immer mehr das

einheitliche Konzept eines genetischen Strukturalismus vorwalten (das

er selbst entscheidend gefördert hat), so daß es als sehr fraglich erscheint,
ob die seit Scheler immer wieder gemachte Voraussetzung noch zutrifft,
daß es den Einzelwissenschaften an umfassenden, ein Gesamtwissen

ermöglichenden Verstehensprinzipien ermangle. Dabei ist in unserem

Zusammenhang von besonderem Interesse, daß auch bei Piaget die Vorstel-
lung von einem «Zirkel» oder «Kreis» eine entscheidende Rolle spielt, und

zwar in zweifacher Hinsicht. Denn zum einen sieht Piaget in der
«Zirkelsituation » das eigentliche Methodenproblem der Wissenschaften vom
Menschen. Zum andern wird bei ihm das Wort vom « Kreis der Wissenschaften»

nicht nur zum Schlüsselbegriff seiner interdisziplinären «genetischen

Epistemologie», die die philosophische Restdisziplin der Erkenntnis-
und Wissenschaftstheorie ablösen soll, sondern auch zum Systemprinzip
der Wissenschaften insgesamt, die, wie Piaget meint, sich damit in sich

selbst schließen und dabei doch allseits offen bleiben.

2.7 Die «Zirkelsituation» als Methodenproblem «objektiver» Wissenschaft

Erörtern wir zunächst, wie sich das Problem des Zirkels in den
Wissenschaften vom Menschen darstellt. Wir haben dabei jene Wissenschaften

im Auge, die man ihrem Typus nach als die Naturwissenschaften

vom Menschen bezeichnen könnte, also etwa die experimentelle Psychologie,

die Verhaltensforschung und so fort. Solche Wissenschaften werden
seit dem Neukantianismus (Windelband und Rickert) als nomothetisch

eingestuft, weil sie generalisierend verfahren, d. h. versuchen, allgemeine
Gesetze aufzustellen. Aber ihr wichtigstes Unterscheidungsmerkmal ist
in unserem Zusammenhang die Anwendung experimenteller Methoden

zur Absicherung ihrer theoretischen Aussagen. Was darum diese
Wissenschaften im allgemeinen kennzeichnet, ist ihr Anspruch auf Objektivität
gegenüber den vorwissenschaftlichen Formen subjektiver Befangenheit,
und in diesem Zusammenhang wird nun die «Zirkelsituation» als

Methodenproblem auf eine neue Weise vordringlich.
Ein Blick auf die Geschichte der modernen Naturwissenschaft

zeigt in der Tat sofort, daß diese nicht einfach auf dem natürlichen
ichbedingten Standpunkt aufbaute, sondern mit einer radikalen Infrage-

als Handlung. Der genetische Ansatz in der Erkenntnistheorie Tean Piagets, Basel/
Stuttgart 1978.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 179

Stellung unseres natürlichen Weltbildes einherging, mit dem sie dann
auch tatsächlich brach - so etwa mit der Vorstellung von der Erde als

der ruhenden Mitte des Universums. Piaget, auf dessen Epistémologie
des sciences de l'homme 53 wir uns im folgenden besonders abstützen möchten,

kann darum in der Dezentrierung des natürlichen Bewußtseins geradezu

den entscheidenden Schritt von einer verwissenschaftlichen zu einer
wissenschaftlichen Haltung sehen. Diese Dezentrierung erfolgt durch
eine Tendenz sachhchen Vergleichens, welche die natürliche Erkenntnishaltung

ablöst, sich im Zentrum der Welt zu sehen und die eigenen
Gewohnheiten und Regeln zur allgemeinen Norm zu erheben. So erklärt
diese Dezentrierung den Schritt von der sogenannten Subjektivität zur
Objektivität: an die Stelle des ichzentrierten individuellen Subjekts als

der Quelle «subjektiver »Illusionen oder Verzerrungen tritt das dezentrierte

sogenannte «epistemische» Subjekt, das sich nach Möglichkeit von seinen

individuellen Bedingungen befreit und ein von ihm relativ unabhängiges

Objekt gewonnen hat 64.

Aufschlußreich ist nun in unserem Zusammenhang die Tatsache,
daß die Wissenschaften vom Menschen mit einem Zeitabstand von etwa
dreihundert Jahren auf die Naturwissenschaften gefolgt sind - letztere
etablierten sich im 16. und 17., die ersteren hingegen erst gegen Ende des

19. Jh. Das läßt sich, wenn man von den kulturellen Faktoren absieht,
einmal damit erklären, daß im Falle des Menschen die Phänomene so

komplex sind, daß sich nur schwer Komponenten aus ihnen herauslösen

lassen, wie das experimentelle Vorgehen es verlangt. Vor allem aber
sind uns hier in der Selbsterfahrung die Phänomene unmittelbar zugänglich,

so daß sich der Umweg über das Experiment von vorneherein zu
erübrigen scheint 65.

Dieser letzte Punkt weist bereits auf die Besonderheit hin, mit der die

Wissenschaften vom Menschen im Unterschied zu den eigentlichen
Naturwissenschaften konfrontiert sind: daß nämlich der Mensch als

Subjekt dieser Wissenschaften zugleich ihr Objekt ist, weil sich ja hier
der Mensch selbst zum Gegenstand seiner Erkenntnis macht. Piaget
jedenfalls sieht in der durch die Identität von Subjekt und Objekt gegebenen

«Zirkelsituation» das zentrale Methodenproblem der Wissenschaften

vom Menschen. Das ist nach dem obigen verständlich. Denn wie soll ein

63 Paris 1972 (Gallimard, Idées). Dt. Ausg.: Erkenntnistheorie der
Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt/M. 1973.

64 Vgl. Piaget, a. a. O., S. 29-30, 46 (dt. Ausg. S. 24-25, 38).
65 A. a. O., S. 43-15 (dt. Ausg. S. 35-37).



180 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

dezentriertes Verhältnis zum Objekt und damit Objektivität möglich
werden, wenn das Objekt mit dem Erkenntnissubjekt eins ist? Die
angestrebte Trennung des epistemischen Subjekts vom ichzentrierten
Individuum scheint in dem Maße an Schärfe zu verHeren, als der
Beobachter in die Phänomene einbezogen ist, die er gleichsam von außen

sollte untersuchen können 66.

Die Unerläßlichkeit einer solchen Dezentrierung aber zeigt sich
bezeichnenderweise gerade am Extremfall dieser Zirkelsituation, nämlich
bei der intuitiven Selbsterfassung oder Introspektion. Das setzt allerdings
bereits eine dezentriert durchgeführte Psychologie voraus, die uns den
Nachweis erbringen kann, wie sehr das Subjekt als Beobachter seiner
selbst nicht nur von den Phänomenen modifiziert wird, sondern diese auch
selbst modifiziert. Von sich selbst als Objekt ist das Subjekt einmal insofern

voreingenommen, als sein Innenleben ihm einredet, es habe ein

genaues Bewußtsein seiner selbst, was in Wirklichkeit keineswegs zutrifft.
Denn kognitiv gesehen gibt das Bewußtsein nur die Resultate der
psychischen Prozesse wieder, nicht aber diese selbst in ihren Mechanismen.

Unter dem Gesichtspunkt der Affektivität betrachtet sind diese Prozesse

mehr auf das innere Gleichgewicht des Subjekts ausgerichtet als auf objektive

Erkenntnisleistungen. Umgekehrt läßt sich auch zeigen, wie die

Introspektion die beobachteten Phänomene modifiziert, zum Beispiel die

Selbstprüfung unsere Gefühle 67.

So kann man gut verstehen, wie die Ausweitung der Naturwissenschaften

zu Wissenschaften vom Menschen eine ähnliche Objektivierung
einschloß, wie sie für das Aufkommen der Naturwissenschaften überhaupt
und damit für die ganze Tradition des naturwissenschaftlichen Denkens
bestimmend war. Ging die Etablierung der Naturwissenschaften im
engeren Sinn nicht ohne radikale Infragestellung unserer unmittelbaren
Naturanschauung vor sich, so bedingte der Schritt zu den Wissenschaften

vom Menschen eine analoge - durch die erstere vorbereitete - Relativierung

unserer intuitiven Selbsterfassung. Was also die Psychologie
umgehen mußte, um sich einen wissenschaftlichen Status zu geben, ist
genau die Zirkelsituation, in der der Mensch ohne objektivierendes
Kontrollverfahren Gegenstand seiner eigenen Erkenntnis ist. Piaget zeigt,
wie die Psychologie vor allem drei Wege beschritt, um aus dieser
Zirkelsituation herauszukommen : der erste bestand in einer Dezentrierung der

66 A. a. O., S. 47-19 (dt. Ausg. S. 37-40).
67 A. a. O., S. 49-50 (dt. Ausg. S. 40-41).



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 181

Introspektion, indem man verschiedene Subjekte bewußt zu einer
Introspektion provozierte und dann systematisch verglich ; der zweite führte
im Behaviorismus über die Einklammerung des Bewußtseins zur bloßen

Beschreibung des Verhaltens; schließlich ging man auch dazu über, die
Deformationen des Bewußtseins eigens zu untersuchen 68. Die Tendenz
soll allgemein dahin gehen, das Bewußtsein im Zusammenhang mit dem
Verhalten zu sehen, um so Methoden einsetzen zu können, die die
Introspektion durch die experimentelle Beobachtung dezentrieren 69.

Blicken wir von diesem Standpunkt der Wissenschaft auf die beim

philosophischen Verstehenskreis geübte Methode zurück, so läßt sich
unschwer erkennen, daß diese als ein im Subjektiven befangenes Verfahren

erscheinen muß. Die im Namen des wissenschaftlichen Objektivitätsideals

postulierte Relativierung der Introspektion bedeutete von allem

Anfang an eine Infragestellung der Philosophie, insofern diese seit
Descartes im bewußten Ich den unmittelbaren Ausdruck der Seele und damit
des eigentlichen Selbst des Menschen glaubte erfassen zu können. Piaget
hat angesichts der philosophischen Psychologie oder philosophischen
Anthropologie diese Kritik erneuert, indem er die nun für eine solche

philosophische Disziplin in Anspruch genommene phänomenologische
Methode als eine hybride Mischform der Erkenntnis hinstellt, die nicht
das Subjektive vom Objektiven zu sondern vermag, weil es ihr an einem

dezentrierten Prüfverfahren im Sinne des Experiments fehle 70.

2.2 Die Dimension der Genese - Erklärung und « Verstehenskreis » in den

Wissenschaften

Zu dieser Methodenfrage kommt nun als weiteres, daß die
Wissenschaften auf ihre Weise auf Verstehenshorizonte zurückgehen, von denen
sie behaupten können, sie seien fundamentaler als jene der Philosophie.

68 A. a. O., S. 50-53 (dt. Ausg. S. 41-44).
69 A. a. O., S. 32 (dt. Ausg. S. 27).
70 Vgl. Sagesse (s. Anm. 61), S. 153-158 (dt. Ausg. S. 143-149). Diese

Kritik richtet sich allerdings mehr gegen Merleau-Ponty und Sartre als gegen Husserl
selbst. Vgl. a. a. O., S. 146 (dt. Ausg. S. 136). - Zu fragen wäre jedoch, ob Piaget
damit nicht tatsächlich eine bei Husserl bestehende Unklarheit trifft, nämlich die
mangelnde Unterscheidung von Noema und Referenzobjekt. Vgl. dazu G. Küng,
The Phenomenological Reduction as Epoche and as Explication, The Monist 59
(1975), S. 63-80, bes. 68; D. Follesdal, Husserl's Notion of a Noema, The Journal
of Philosophy 71 (1974), S. 680-687 ; W. Stegmüller, Hauptströmungen der Gegen-



182 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

Dieser Anspruch ist darin begründet, daß den Wissenschaften jene
Betrachtungsweise eignet, die wir mit Piaget als die genetische bezeichnen
können. Sie besteht darin, ein Phänomen nicht einfach als etwas so

Seiendes, sondern als etwas so Gewordenes anzusehen. Diese Perspektive
ist - nach der Dezentrierung - deshalb für die Wissenschaft von entscheidender

Bedeutung, weil sie zur Suche nach den implizierten Mechanismen
und so zu einer Kausalanalyse führt, die am Ende eine wissenschaftliche

Erklärung der fraglichen Phänomene ermöglicht 71.

Sehen wir uns als zentralen Fragenkomplex die Bewußtseinsproblematik

an. Die Philosophie, so kann man seitens der Wissenschaften
argumentieren, nimmt mit ihrer introspektiv vorgehenden Bewußtseinsanalyse

einen vermeintlich absoluten Standpunkt ein; sie kann aber die
Bewußtseinsphänomene nicht hinterfragen. Der Wissenschaft hingegen
stellen sie sich als Resultanten psychischer Prozesse dar, die tiefer reichen
als das Bewußtsein selbst. Dies hat vor allem die Psychoanalyse deutlich
gemacht, aber sie steht damit keineswegs allein. Geht die Tendenz der
Psychologie dahin, das Bewußtsein mit dem Verhalten des Subjekts
zusammenzusehen, so gewinnt hier das Bewußtsein allgemein einen
funktionalen Aspekt und ist nicht mehr eine insichstehende Größe 72.

Wichtig ist nun, daß diese genetische Betrachtungs- und Erklärungsweise

nicht nur in der Psychologie vorkommt, daß sie vielmehr den
nomothetischen Wissenschaften vom Menschen als Wissenschaften gemeinsam
zu sein scheint. Ja wir dürfen sagen, daß wissenschaftlich gesehen der
Mensch gerade in dieser genetischen Perspektive seinen Ort und seine

Erklärung im Weltganzen gewinnt. Als einen entscheidenden Durchbruch
zu einer weiter zurückreichenden genetischen Betrachtung des Menschen

läßt sich die Evolutionstheorie Darwins ansehen, die den Menschen in
die Organisationsformen des Lebendigen einordnete. Dadurch wurde es

möglich, die Psychogenese als eine Verlängerungslinie der Biogenese zu
betrachten. An der unteren Grenze des Lebendigen kann man dann

wartsphilosophie, Bd. 2, Stuttgart 1975, S. 83-103. In diesem Zusammenhang ist
anzumerken, daß auch die Darstellung und Interpretation der Erkenntnistheorie
Piagets durch genauere semantische Unterscheidungen nur gewinnen könnte.
Zur Sache vgl. Furth, a. a. O. (s. Anm. 62), S. 104-156, der implizit zeigt, daß sich
Piaget innerhalb einer dreistufigen Semantik bewegt, im Unterschied zu den
behavioristischen Theorien.

71 Vgl. Epistémologie (s. Anm. 63), S. 33-34 (dt. Ausg. S. 28).
72 Vgl. Sagesse..., S. 151 (dt. Ausg. S. 141); Epistémologie..., S. 52-53 (dt.

Ausg. S. 43-44).



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 183

schließlich versuchen, Verbindungslinien zu Vorformen des Lebendigen
in den materiellen Strukturen herzustellen 73.

Werfen wir nun einen Blick zurück. Wir gingen mit Heidegger vom
Problem des Verstehenskreises aus, das heißt genauer von der Frage nach
dem Horizont, in dem menschliches Selbstsein auszulegen ist. Dieser
Horizont bestimmte sich nach Heidegger nach dem «Entwurf» unseres

Daseins, das heißt nach der uns eigenen Geschichtlichkeit (Gadamer). Aber
müssen wir nun nicht sagen, daß die Vorstruktur unseres Verstehens,
wie immer sie sich existentiell «entwerfen» mag, eben eine gewordene ist
und so auf ihre eigene Genese zurückverweist Den Menschen verstehen
heißt demnach, seine Genese verstehen. Diese Genese zu analysieren ist
aber genau die Sache der einzelnen Wissenschaften, die eine der verschiedenen

Stufen oder einen besonderen Aspekt dieser Genese zu ihrem
Gegenstandsbereich erklären: die Psychogenese ist im spezifischen Fall des

Menschen Sache der Psychologie ; die Biogenese im weitern Sinn ist das

Forschungsfeld der verschiedenen Wissenschaften, vom Lebendigen, der

Verhaltensforschung, der Biologie, der Genetik; über die Biochemie stellt
sich die Verbindung zu den allgemeineren Wissenschaften Physik und
Chemie her. Aufs Ganze gesehen wird damit die wissenschaftliche Erklärung

des Menschen über den Schlüsselbegriff der Genese zu einem

interdisziplinären Unterfangen, an dem auf ihrem Niveau alle Wissenschaften
in stärkerem oder geringerem Maße mitbeteiligt sind. Heißt dies nicht, daß

der wahre «Horizont» unseres Selbstverstehens am Ende kein anderer ist
als jener, der uns sukzessive durch die Wissenschaften freigelegt wird?

Hier werden dann natürlich alle jene Fragen an die Wissenschaft
vordringlich, die mit der philosophischen Anthropologie seit ihrem Aufkommen

verknüpft sind: die Frage zunächst, ob eine solche Verwissenschaftlichung

des Menschen nicht zu einem Reduktionismus führt, das heißt
zu einem Psychologismus, zu einem Biologismus oder gar zu einem
mechanistischen Materialismus, je nach dem dominierenden wissenschaftlichen

Ansatz; die Frage sodann, ob die von den Einzelwissenschaften

gewonnenen Erkenntnisse sich am Ende zu einem gesamtwissenschaftlichen

Konzept, das heißt zu einem adäquaten «Wesensbild» des Menschen

zusammenfügen.
Eine auch nur einigermaßen befriedigende Antwort wäre hier nur

durch eine detaillierte Analyse der verschiedenen Strömungen z r erbringen,

die heute die Wissenschaft bestimmen. Das Bild jedenfalls, das sich

73 Vgl. Epistémologie..., S, 35-36 (dt. Ausg. 29-30).



184 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

die Gründergeneration der philosophischen Anthropologie machen

konnte, trifft auf die inzwischen neu aufgekommenen Schulen wie jene
Piagets nicht mehr zu, und selbst Richtungen wie der Behaviorismus
haben sich in entscheidenden Punkten geändert74. So läßt sich an Piaget
exemplarisch der Schritt von einer mechanistischen Wissenschaft vom
Menschen (wie sie für die Assoziationspsychologie und das Reiz-Reaktion-
Schema des frühen Behaviorismus charakteristisch war) zu einer struk-
turalen Auffassung ablesen, die den Menschen als ein von ganzheitlichen
Strukturprinzipien bestimmtes Selbstgeschehen konzipiert 7S. So kann
Piaget der Philosophie mit gutem Grund das Privileg streitig machen, es

allein mit dem «Wesen» des Menschen, das heißt mit dem Menschen als

freiem, kreativem Subjekt zu tun zu haben 76.

Auch der Topos von der heterogenen Vielfalt der Einzelwissenschaften,

denen es an einem Gesamtkonzept fehlen soll, kann dann nicht
mehr unkritisch übernommen werden. Piaget jedenfalls sieht gerade
aufgrund der genetischen Betrachtungsweise in den Wissenschaften ein
einheitliches und umfassendes Konzept aufkommen, das er als «genetischen

Strukturalismus» bezeichnet 77. Haben wir es bereits bei den exakten

und Naturwissenschaften mit operationeilen Strukturen zu tun, so

tritt von der Biologie an und in allen Wissenschaften vom Menschen die

Eigenschaft der Selbstregulierung als Wesensmerkmal der Strukturen im
engeren Sinn hinzu 78. Piaget will dabei mit seinem «Konstruktivismus»
bewußt den früheren einseitigen Reduktionismus korrigieren. So besagt
für ihn die Genese den schöpferischen Organisationsprozeß immer höherer

Strukturen, die keineswegs so in ihren Vorformen angelegt sind, daß sie

nur durch Umbildung aus ihnen hervorzugehen brauchen; sie lassen sich

darum auch nicht auf diese Vorformen reduzieren 79.

Eine allgemeine Theorie nach der Art des genetischen Strukturalismus

Piagets kann so durchaus jenen umfassenden Rahmen abgeben, der

die verschiedenen Einzelwissenschaften umschließt und sie ein Ganzes

werden läßt - entgegen der Annahme, von der die Begründer der philo-

74 Vgl. etwa L. J. Pongratz, Problemgeschichte der Psychologie, Bern-München

1967.
75 Vgl. Verf. (s. Anm. 62), S. 32-35.
76 Vgl. Sagesse (s. Anm. 61), S. 162 (dt. Ausg. S. 151-152).
77 Vgl. Epistémologie (s. Anm. 63), S. 7 (dt. Ausg. S. 7).
78 A. a. O., S. 9 (dt. Ausg. S. 8). Dazu besonders J. Piaget, Le structuralisme,

Paris 1968.
79 Vgl. J. Piaget, L'épistémologie génétique, Paris 19722, S. 121-122 (dt.

Ausg.: Abriß der genetischen Epistemologie, Ölten 1974, S. 143-144).



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 185

sophischen Anthropologie ausgingen. Ein solches Rahmenkonzept führt
auch nicht zu einer einseitigen Reduktion auf bestimmte Wissenschaften,
wie das etwa früher mit der Verabsolutierung der klassischen Physik zur
Standardwissenschaft geschah. Vielmehr kommt es zu Angleichsprozes-
sen unter den Wissenschaften, die von den verschiedensten Wissenschaften

und nach den verschiedensten Richtungen hin ausgelöst werden. Es
ist also nicht nur so, daß heute die Humanwissenschaften immer
naturwissenschaftlicher werden; das Umgekehrte gilt auch, daß sich nämlich
die Naturwissenschaften über die Humanwissenschaften immer mehr
«humanisieren», wie Piaget zu bedenken gibt 80.

2.3 Der « Kreis der Wissenschaften »

Als besonders bedeutsam erscheint uns nun, daß auch in der Wissenschaft

in diesem Zusammenhang von einem fundamentalen «Kreis» die
Rede ist: wir meinen Piagets Idee vom «Kreis der Wissenschaften».
Versuchen wir das damit Gemeinte zu verdeutlichen, weil uns dieser Kreis
der Wissenschaften so etwas wie das wissenschaftliche Pendant zum oben

analysierten philosophischen Verstehenskreis darzustellen scheint.
Wir sahen, wie gemäß der genetischen Betrachtungsweise die

Psychologie auf die Biologie zurückgreift, die ihrerseits die Verbindung zu
Chemie und Physik herstellt. Diese setzen Mathematik und Logik voraus.
Von unten her betrachtet erhalten wir so das bekannte lineare
Klassifikationssystem der nomothetischen Wissenschaften, bei dem nach dem

Prinzip der wachsenden Komplexität bei abnehmender Allgemeinheit
auf Logik und Mathematik Physik und Chemie folgen, dann die Biologie
und schließlich Psychologie und Soziologie. So stehen Logik und Mathematik

am einen und die Psychologie am andern Ende der Skala. Bedenkt
man aber, daß die Ausbildung des logisch-mathematischen Denkens
selbst ein Hauptproblem der Entwicklungspsychologie geworden ist,
so schließt sich diese scheinbar lineare Anordnung zum Kreis, bei dem
sich dann besonders die von Piaget geschaffene «genetische Epistemolo-
gie» wie das Bindeglied ausnimmt, insofern sie die Entwicklung des

logisch-mathematischen und allgemein wissenschaftlichen Denkens unter
Zuhilfenahme der Entwicklungspsychologie zu klären unternimmt 81.

80 Epistémologie (s. Anm. 63), S. 96 (dt. Ausg. S. 78).
81 Vgl. Epistémologie S. 103-104 (dt. Ausg. S. 84); Introduction à l'épi-

stémologie génétique, t. 1, Paris 1950, S. 42 (dt. Ausg. : Die Entwicklung des
Erkennens I, Ges. Werke 8, Stuttgart 1975, S. 47); ferner das Kapitel Le système et



186 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

Wie Heidegger kann dann auch Piaget zeigen, daß dieser Kreis der
Wissenschaften der Ausdruck eines fundamentalen Erkenntniszirkels ist,

genauer einer Interaktion zwischen Subjekt und Objekt, derzufolge der

Mensch die Welt nur über seine Aktivitäten und sich selbst nur über die

Welt erkennt. Denn obwohl die Physik ihrem Gegenstandsbereich nach

eine Wissenschaft von der Außenwelt ist, so wurde sie als Wissenschaft

nur über die vom Subjekt ausgebildeten logisch-mathematischen Strukturen

möglich. Mit der Biologie sind wir dann bei einer Wissenschaft,
deren Objekt bereits ein subjektives Verhalten zu zeigen beginnt, und
mit dem Objekt der Psychologie sind wir am Ende bei uns selbst als

Subjekt - auch als Erkenntnissubjekt - angelangt. So ist der Mensch als

Subjekt der Endgegenstand in jener aufsteigenden Linie der Wissenschaften,

die von der Physik über die Biologie zur Psychologie führt ; zugleich
aber ist er das die Erkenntnisstrukturen ausbildende schöpferische

Subjekt, das von Anfang an vorausgesetzt ist, damit die Wissenschaft

überhaupt beginnen konnte, deren Werden er am Ende mit seiner eigenen

Entwicklung selbst begreifen lernt. So spiegelt sich auch in diesem Kreis
der Wissenschaften wie beim Verstehen Heideggers eine fundamentale
«Zirkelstruktur» wider, nämlich die Zirkelstruktur des wissenschaftlichen
Erkennens selbst, das am Ende auf seinen eigenen Anfang zurückkommt

82.

Uberhaupt lassen sich bei diesem Kreis der Wissenschaften durchaus

Analogien zu Heideggers Kreis des Verstehens finden. Eine ähnliche

Grundintention liegt insofern vor, als in beiden Fällen der Kreis als

die Grundstruktur des Erkennens gesehen wird, die es nicht als circulas
vitiosus aufzuheben, sondern als positive Möglichkeit zu erfüllen gilt 83.

Geht es beim Verstehenskreis Heideggers um die Erschließung der zum
«Dasein» selbst gehörigen «Vorstruktur» des Verstehens, so benützt auch

Piaget in seiner genetischen Erkenntnistheorie den Kreis der
Wissenschaften, um die Genese der kognitiven Strukturen zu verfolgen; auch

hier also geht es um die Erkenntnis von Vorstrukturen, die allerdings
nicht einem von allem «Vorhandenen» abgetrennten «Dasein»
zugeschrieben, sondern biogenetisch als die Resultanten der Selbstorganisation

la classification des sciences, in : Encyclopédie de la Pléiade, Logique et connaissance

scientifique, Volume publié sous la direction de Jean Piaget, Paris 1967, S. 1151-
1224.

82 Epistémologie S. 105-106 (dt. Ausg. S. 85-86) ; Introduction..., S. 41

(dt. Ausg. S. 46).
83 Für Piaget vgl. die in Anm. 82 zit. Stellen.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 187

und Selbstregulation des Lebendigen in einer sich stetig ausweitenden Umwelt

begriffen werden 84. Die von Heidegger betonte «Geschichtlichkeit»
des Daseins und seines Verstehens findet so gleichsam in der «Naturgeschichte»

85 des menschlichen Erkennens ihre Entsprechung.
Das darf freilich nicht darüber hinwegtäuschen, daß sowohl das

Verstehen und Erkennen, auf das in den beiden Kreisen zurückgegangen
werden soll, als auch die Weisen dieses Rückgangs sehr unterschiedlich
gesehen werden. Was Piaget mit seinem Kreis der Wissenschaften
einholen will, ist eo ipso der Mensch als wissenschaftlich erkennendes Wesen,
der Mathematik und Naturwissenschaften hervorgebracht hat und es

dabei von der Biologie an aufwärts «objektiv» mit den Strukturprinzipen
und Vorformen seiner eigenen Subjektivität zu tun hat. Für Heidegger
hingegen sind die Erkenntnisformen von Mathematik und Naturwissenschaft

nur ein Derivat des ursprünglichen existentialen Verstehens, das

er in einem viel stärkeren Maße in der historischen Auslegung impliziert
sieht, wo mit der Geschichtlichkeit des Auslegers auch die «existentialen
Fundamente» in einem breiten Umfang zum Tragen kommen 86.

Noch ausgeprägter zeigt sich diese Differenz in der Art des jeweiligen
Rückgangs auf die Vorstrukturen. Für Heidegger und die von ihm
begründete Tradition ist die Wissenschaft eines eigentlichen Rückstiegs
auf ihre eigenen Voraussetzungen gar nicht fähig; die «positive Möglich-

84 Vgl. dazu bes. Biologie et connaissance. Essai sur les relations entre les

régulations organiques et les processus cognitifs, Paris 1967 (dt. Ausg. : Biologie
und Erkenntnis. Über die Beziehungen zwischen organischen Regulationen und
kognitiven Prozessen, Frankfurt/M. 1974).

85 Vgl. K. Lorenz, Die Rückseite des Spiegels. Versuch einer Naturgeschichte
menschlichen Erkennens, München 1973. - Der biologische Ansatz von Lorenz ist
jenem von Piaget verwandt; beide berufen sich auf Kant, doch kritisiert Piaget den
Innatismus von Lorenz, d. h. dessen Gleichsetzung des kantischen Apriori mit
angeborenen Formen. Vgl. etwa Biologie et connaissance, § 19. Eine Darstellung von
Piaget unter Einbeziehung von Lorenz hat Furth versucht, a. a. O. (s. Anm. 62),
S. 233 ff.

86 Vgl. oben, Anm. 22. - Darüberhinaus wäre hier allerdings zu fragen, ob
Piaget nicht mit seinem Kreis der Wissenschaften für die moderne Wissenschaft
jene Reflexion wiederholt, die in der klassischen Philosophie Aristoteles und später
Thomas von Aquin ganz allgemein im Ausgang von der dem Menschen eigenen,
begrifflichen Welterkenntnis vollzogen : wie Aristoteles das Geistsein des Menschen
rückläufig aus der Allgemeinheit seiner Begriffe erschloß, so reflektiert nun Piaget
auf den erkennenden Menschen im Ausgang von der modernen,
mathematischnaturwissenschaftlichen Welterkenntnis; in beiden Fällen führt der Weg zur
Selbsterkenntnis über den Umweg der Welterkenntnis, der bezeichnenderweise bereits bei
Thomas im neuplatonischen Bild des Kreises oder genauer der reditio compléta
ausgedrückt wurde. Vgl. Verf., Ontologie der Innerlichkeit (s. Anm. 60), bes. S. 113-
125, 160-162.



188 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

keit ursprünglichsten Erkennens» 87 ist letztlich nur in der Philosophie
verwirklicht. Bei Piaget hingegen geschieht nun das Umgekehrte, daß

nämlich die Philosophie aus den sich zum Kreis formierenden
Wissenschaften ausgeschieden wird. Die Genese des Erkennens bis hin zur
Wissenschaft soll nun selbst ausschheßlich wissenschaftlich erklärt werden.

Wenn die moderne Philosophie seit Kant in einer philosophischen
Erkenntnistheorie die Grenzen der Wissenschaft ziehen wollte, so
versucht nun ihrerseits die zur Wissenschaft gewordene genetische
Erkenntnistheorie die Unzulänglichkeit philosophischer Erkenntnismethoden,
namentlich der Phänomenologie, nachzuweisen.

Kann man aber am Ende die beiden Kreise trotz dieser Unterschiede
nicht als verschiedene Stationen einer gleichen Grundbewegung verstehen,

die von der Philosophie ausgehend schließhch auch die Wissenschaften

ergriff? Das Vorwalten der gleichen Modellvorstellung einer sich im
Kreis erfüllenden Erkenntnis zeigt an, daß wir es in beiden Fähen mit dem

Ideal eines Ganzheitsdenkens zu tun haben. Das ist in der Tat der gemeinsame

Grundzug von Hermeneutik und Strukturalismus. Für beide ist die
Idee bestimmend, daß sich unsere Erkenntnis als solche oder in ihren
wesentlichen Gegenstandsbereichen in einem Ganzen bewegt, dergestalt, daß
sich das Einzelne nicht isoliert begreifen läßt, sondern nur in seiner

Beziehung zu diesem Ganzen - das allerdings selbst wiederum aus dem
Einzelnen zu erschließen ist.

Hermeneutik und Strukturalismus lassen sich dann als verschiedene
Phasen dieses Ausgreifens nach dem Ganzen erkennen, die beide im
Modell des Kreises thematisiert werden. Im hermeneutischen Zirkel geht
es um das Ganze unseres verstehenden Selbstseins, das dann im
«anthropologischen Zirkel» phänomenologisch-transzendental erschlossen werden
soll. Demgegenüber setzen sich die neu aufgekommenen strukturalen
Einzelwissenschaften vom Menschen ein engeres Ziel, das aherdings mit
präziseren wissenschaftlichen Methoden erreicht werden soll: Hier geht
es um das Aufdecken des Beziehungsgefüges, das einen bestimmten
Gegenstandsbereich charakterisiert. Aber insofern ein genetischer
Strukturalismus nach Piaget als die allgemeine Tendenz angesehen werden

kann, die am Ende alle Wissenschaften ergreifen wird, zeigt sich auch
hier der Zug zu einem umfassenden Ganzheitsdenken. Der «Kreis der

Wissenschaften», der ihre lineare Anordnung ablösen soll, scheint uns
schließlich nichts anderes darzustellen als das strukturale Konzept nicht

87 Vgl. Anm. 25.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften? 189

einer einzelnen Wissenschaft, sondern der Wissenschaften insgesamt in
ihren Beziehungen zueinander. Er kann als das Modell für das strukturale
System der Wissenschaften begriffen werden, in dem die Wissenschaften
selbst als Elemente in einem ganzheitlichen Beziehungsgefüge erscheinen,
oder, wenn man so will, als das strukturale Modell der Interdisziplinari-
tät88.

So gesehen bildet der Kreis der Wissenschaften im Sinne Piagets
geradezu den Abschluß jener ganzheitlichen Bewegung, die mit dem

Strukturalismus auf die Wissenschaften übergriff. Verwunderlich ist am
Ende nur, daß der Ausgangspunkt der Bewegung, die Philosophie, nun
aus diesem Kreis ausgeschlossen sein soll. Aber kann ein ganzheitliches
Denken ausschließend sein? Die Frage, die sich damit ankündigt, ist
jene nach den möglichen Beziehungen des Kreises der Wissenschaften

zum philosophischen Verstehenskreis.

3. ZUR VERMITTLUNG DER BEIDEN KREISE

3.1 Von der «philosophischen» zu einer «systematischen Anthropologie»?

Bisher haben wir den «Kreis der Wissenschaften» als konkurrierende
Idee oder gleichsam als wissenschaftliche Alternative zum philosophischen

«Kreis des Verstehens» analysiert. Es hat sich gezeigt, daß diese

Alternative die Voraussetzungen als überholt erscheinen läßt, von der die

Gründergeneration der philosophischen Anthropologie ausging. Soll das

heißen, daß die Epoche der philosophischen Anthropologie vorbei und
diese zu einer rein innerwissenschaftlichen Angelegenheit geworden ist?

Jüngste Publikationen signalisieren in der Tat diese Tendenzwende

von einer «philosophischen» zu einer rein wissenschaftlichen, aber den-

88 Eine ähnliche Interpretation des Strukturalismus als abschließender
wissenschaftlicher Phase der hermeneutischen Bewegung hat im Ausgang von der struk-
turalen Linguistik Roman Jakobsons E. Holenstein vorgetragen : Die Struktur des
Verstehens. Strukturalismus versus Hermeneutik, in: Linguistik, Semiotik, Hermeneutik,

Frankfurt/M. 1976, S. 176-197. - Die größere Ausgewogenheit und umfassendere

Konzeption Piagets scheint sich uns aber gerade J akobson gegenüber darin zu
erweisen, daß er die von Jakobson behauptete Schlüsselposition der Linguistik wie
überhaupt jeden Hegemonieanspruch einer Einzelwissenschaft im « Kreis der
Wissenschaften» ablehnt. Im speziellen Fall der Linguistik ist diese Ablehnung darin
begründet, daß Piaget die Sprache als der Intelligenz untergeordnet ansieht und
nicht umgekehrt. Vgl. Epistémologie S. 11-12 (dt. Ausg. S. 10-11).



190 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

noch bewußt «systematischen Anthropologie»89. Zielvorstellung ist der

Entwurf eines «gesamtanthropologischen Modells» mittels eines sich auf
die Einzelwissenschaften abstützenden Begriffsystems, das es erlauben

soll, diese in einen Gesamtzusammenhang zu integrieren 90. Ein solches

Modell soll dann vor allem als Basis für interdisziplinäre Programme
dienen. Konnte sich früher die philosophische Anthropologie (und die

Philosophie überhaupt) als die Disziplin der Synthese anbieten, so werden

nun solche philosophische Synthesen als «spekulativ», d. h. als

empirisch-wissenschaftlich nicht fundiert abgelehnt 91. Eine solche
Synthese soll vielmehr aus dem Gesamtbemühen der Wissenschaften
erwachsen. Damit erfüllt sich übrigens nur, was einer der bedeutendsten
Vertreter der philosophischen Anthropologie, Gehlen, schon 1961 gekommen

sah, nämlich das «Ende der Philosophie im Sinne der Schlüsselattitüde»

92.

Aber bedeutet eine solche Verwissenschaftlichung der Anthropologie

als einer ganzheitliehen Erkenntnisbemühung wirklich das Ende
der Philosophie? Oder kann dieser Prozeß von einer «philosophischen»
zu einer wissenschaftlichen «systematischen Anthropologie» nicht auch

so gedeutet werden, daß nun die Wissenschaft selbst qua Wissenschaft im
Begriff ist, ein Reflexionsniveau und eine theoretische Gestalt zu gewinnen,

die dem entsprechen, was vordem als Philosophie galt?
Eine systematische Anthropologie, welche die Begriffe und Erkenntnisse

der Einzelwissenschaften reflektiert und diese in einen
Gesamtzusammenhang zu bringen versucht, bewegt sich eo ipso auf einer metaein-
zelwissenschaftlichen Ebene. Theorien auf solchen Metaebenen wurden
bisher zumeist als die «Philosophie» der betreffenden Disziplinen einge-

89 Vgl. W. Rudolph, P. Tschohl, Systematische Anthropologie, München
1977 (UTB).

90 A. a. O., Rückseite Einband.
91 A. a. O., S. 24. - Die Tendenz, die Tradition der «philosophischen

Anthropologie» durch «Anthropology» oder « Cultural Anthropology» (s. Hist. Wb. Philos. 4,
1328-1332), das heißt vornehmlich durch eine Systematisierung der Disziplinen
Ethologie, Primatologie und Ethnologie zu verdrängen, ist in diesem Werk allzu
offensichtlich: so werden Scheler, Pleßner und Gehlen gar nicht mehr erwähnt.
Aber auch davon abgesehen erscheint es rein innerwissenschaftlich als fraglich, ob
sich eine Anthropologie «systematisch» nennen darf, die etwa die Systemtheorie
Bertalanffys oder die Hauptwerke Piagets unberücksichtigt läßt (s. Literaturverzeichnis).

- Wenn wir also im folgenden den Ausdruck «systematische Anthropologie»
als Leitbegriff aufnehmen, so möchten wir damit eine umfassendere Vorstellung

verbunden wissen.
92 Studien zur Anthropologie und Soziologie, Neuwied 1963, S. 316. Vgl. dazu

W. Schulz, a. a. O., (s. Anm. 38), S. 456.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften? 191

stuft, etwa als die Philosophie der Mathematik, der Logik usf. Auch die

philosophische Anthropologie wurde im Grunde als eine - eben

philosophische - Metatheorie der Einzelwissenschaften konzipiert - zumindest

von jenen Vertretern, die sie bewußt in den Einzelwissenschaften fundieren

wollten. Der Unterschied zu den nun einsetzenden Bemühungen um
eine systematische Anthropologie ist dann vornehmlich darin zu sehen,

daß die erstere auf philosophische Schlüsselbegriffe rekurrierte oder solche

eigens entwickelte (wie Pleßner den Begriff der Positionalität und
Gehlen den Begriff des Menschen als Handlungswesen), wohingegen die
zweite bewußt mittels der in den Einzelwissenschaften implizierten
Grundbegriffe einen Systemzusammenhang herstellen will.

Aber auch hier ist dann am Ende die Analogie der aus den
Wissenschaften gewonnenen Begriffe zu früheren philosophischen Begriffen
nicht zu übersehen, ja sie wird von den bedeutendsten Vertretern
bewußt herausgestellt. So sieht etwa Piaget in den «Strukturen» nicht
bloß theoretische Modelle, sondern das fundamentale, der Wirklichkeit
inhärente Erklärungsprinzip, so daß er sich nicht scheut, sie dem «Wesen»

gleichzusetzen, auf das die Philosophie abzielte93. Jedenfalls ist die

Analogie zum aristotelischen Begriff der Form unverkennbar, und Piagets
Strukurvergleiche, seine Analyse der funktionalen Entsprechungen, der

Isomorphismen und der Filiation der Strukturen wirft genau jene
Probleme auf, die mit der Differenzierung der aristotelischen «Formen» bis
hin zur geistig erkennenden Seele verbunden waren 94.

So gewinnt tatsächlich die Wissenschaft eine Problemebene, die bis
anhin der Philosophie vorbehalten schien. In dem Maße aber, als die
sich nun etablierenden wissenschaftlichen Grundbegriffe jenen der alten

Philosophie vergleichbar werden, scheint sich uns eine echte Konvergenzmöglichkeit

von Wissenschaft und Philosophie abzuzeichnen, die - im
Idealfall - bis zu einer Kongruenz der Begriffe und Theorien gehen könnte.

Eine solche (zumindest partielle) Identifikation von Wissenschaft
und Philosophie wäre vor dem Hintergrund ihres bisherigen konfliktuel-
len Nebeneinanders sicher als eine Neuerung anzusehen. Im Rückblick
nicht auf das letzte Jahrhundert, sondern auf das Ganze der Philosophie-
und Wissenschaftsgeschichte aber gibt sich eine solche Identifikation
nicht als ein Novum, sondern vielmehr als die Wiederherstellung der

ursprünglichen Einheit von Wissenschaft und Philosophie zu erkennen,

93 Epistémologie (s. Anm. 63), S. 286 (dt. Ausg. S. 223).
94 Vgl. das 2. Kap. von Biologie et connaissance (s. Anm. 84).



192 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

die erst im 19. Jahrhundert wirklich auseinanderbrach. Nicht die im
Gegenzug zur Verwissenschaftlichung vom Menschen erfolgte Konstitution

einer eigenen philosophischen Anthropologie stellt demnach das

Normale oder gar das Ideal dar, sondern deren Integration in jenes
umfassende Ganze, das traditionsgemäß sowohl den Namen «Wissenschaft»

als auch «Philosophie» für sich beanspruchen darf.
Verdeutlichen wir das Gemeinte an einigen historischen Beispielen.

Daß Philosophie und Wissenschaft in ihrem griechischen Ursprung und
namentlich bei Aristoteles eins sind, wurde immer schon herausgestellt.
Aristoteles kann in unserer heutigen Terminologie ebenso sehr als
Wissenschaftler wie als Philosoph gelten, und auch die von uns als typisch
philosophisch empfundenen Grundbegriffe seiner Metaphysik oder «ersten

Philosophie» stehen im Zusammenhang einer umfassenden Theorie, die

als «Physik» eine «zweite» Reihe von Disziplinen einschließt, die durchaus

dem entsprechen, was wir heute als einzelwissenschaftliche Forschung
bezeichnen würden 95. Dieses Einheitsbewußtsein von Philosophie und
Wissenschaft blieb so wirkmächtig, daß sich selbst die moderne
Naturwissenschaft trotz ihrer methodischen und sachlichen Gegenstellung

zur traditionellen, vornehmlich aristotelischen Philosophie immer noch
als «Philosophie der Natur» oder bezeichnenderweise als «experimentelle
Philosophie »96 verstehen konnte. Leibniz griff angesichts dieser einseitig
«mechanistischen Philosophie» bewußt auf die Metaphysik und ihre
Formal- und Finalursachen zurück, wobei aber auch ihm die «Harmonie
der verschiedenen Reiche» als Ideal vorschwebte 97. Erst im 19.

Jahrhundert kam es dann wirklich zum Bruch, als sich nach dem

fehlgeschlagenen Versuch des Deutschen Idealismus, eine über den
Naturwissenschaften stehende Naturphilosophie spekulativ aus der Geistmetaphysik

zu entwickeln, die Naturwissenschaften selbst mit dem Positivismus

von der Philosophie abschlössen, womit gleichzeitig die Philosophie
zu einer Erkenntnisbemühung außerhalb und neben den Wissenschaften
wurde.

Vor diesem Hintergrund läßt sich der Übergang von einer sich in
ihrem eigenen Verstehenskreis bewegenden philosophischen Anthropologie

zu einer aus dem Kreis der Wissenschaften erwachsenden systematischen

Anthropologie tatsächlich als die Wiederaufnahme jener älteren

95 Vgl. Metaphysik VI (E),l. Kap.
96 Vgl. jetzt G. Böhme, W. Van Den Daele, W. Krohn, Experimentelle

Philosophie, Frankfurt/M. 1977.
97 Brief an Rémond vom 10. 1. 1714 (ed. Gerhardt IV, S. 607).



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften? 193

Tradition verstehen, in der die Philosophie in einer Einheit mit der
Wissenschaft stand. Das setzt allerdings voraus, daß man einer solchen

(metaeinzel-)wissenschaftlichen Anthropologie den Charakter einer

philosophischen Theorie zugesteht. Dieser ergab sich für uns aufgrund
des Reflexionsniveaus und der Begriffe einer solchen Anthropologie,
insofern diese jenen der früheren Philosophie vergleichbar werden. So kann

man zwischen einer solchen systematischen Anthropologie und den von
ihr vorausgesetzten Einzelwissenschaften ein ähnliches Verhältnis sehen,

wie es Aristoteles mit seiner Unterscheidung von erster und zweiter
Wissenschaft (oder Philosophie) konzipierte.

Aber bedeutet dann eine solche Identifikation von Philosophie und
wissenschaftlicher Metatheorie nicht einfach die Aufhebung der
Philosophie in der Wissenschaft und ihr Ende als methodisch eigenständige
Reflexion? Führt sie nicht notwendig zu einer Verengung und Verkürzung

der Problematik, die bisher der Philosophie eigen war? Solchen

kritischen Fragen gegenüber möchten wir noch zu zeigen versuchen, daß

die der Philosophie eigenen Methoden und Probleme gerade in der Einheit
mit der Wissenschaft ihre volle Bedeutung gewinnen. Das ist jedoch nur
unter der Voraussetzung möglich, daß man den implizit philosophischen
Horizont einer jeden Wissenschaft erkennt. Und damit stellt sich genau
die Frage nach den Beziehungen zwischen dem philosophischen Verste-
henskreis und dem Kreis der Wissenschaften, zwischen denen es nun zu
vermitteln gilt.

3.2 Die «hermeneutische Dimension» der Wissenschaften und die Philo¬

sophie

Blicken wir in dieser Absicht auf die Entwicklung der Wissenschaftstheorie,

so kommt ohne Zweifel dem als epochemachend einzustufenden
Werk des Wissenschaftshistorikers Thomas S. Kuhn über Die Struktur
wissenschaftlicher Revolutionen 98 eine Schlüsselstellung zu. Kuhn wider-

98 Frankfurt/M. 1973 (stw 25). Amerikanische Erstausgabe: The Structure
of Scientific Revolutions, Chicago 1962. - Dieses Werk erzwang vor allem eine
Revision der «Logik der Forschung», wie sie mit dem Namen K. R. Popper verbunden

ist. Für die Debatte um Kuhn vgl. I. Lakatos u. A. Musgrave (Hrsg.), Criticism
and the Growth of Knowledge, Cambridge 1970; W. Diederich (Hrsg.), Theorien
der Wissenschaftsgeschichte, Frankfurt/M. 1974; W. Stegmüller, Theorie und
Erfahrung, 2. Halbband : Theorienstrukturen und Theoriendynamik, Berlin, Heidelberg,

New York 1973 (Probleme und Resultate der Wissenschaftstheorie und
analytischen Philosophie II 2.). Eine Zusammenfassung bringt Stegmüller in:
Hauptströmungen (s. Anm. 70), S. 483-534.

13



194 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

legt die bisher übliche Vorstellung einer linearen Entwicklung der
Naturwissenschaften im Sinne eines kumulativen Wissenszuwachses und zeigt,
daß es in Wirklichkeit die Wissenschaft als eine einheitliche, ständig
anwachsende Theorie gar nicht gab, sondern vielmehr verschiedene
Wissenschaftsarten oder -typen, die sich in der Geschichte ablösten. Was einen

solchen Wissenschaftstyp bestimmt und von den andern abhebt, ist der

jeweilige Grundentwurf, die theoretische Perspektive, unter der ein

Gegenstandsbereich ansichtig wird-das «Paradigma», wie Kuhn es nennt.
Solche Paradigmen wirken schulbildend ; als «normale » Wissenschaft kann
dann jene Form der Forschung bezeichnet werden, wo man über ein
solches bewährtes Paradigma verfügt und mit seiner Hilfe weitere
Problemlösungen anstrebt. Bleiben diese aus, so gerät solche normale
Wissenschaft in eine Krise; es hebt eine «außerordentliche» Forschung

an, bis sich ein neues erfolgverheißendes Paradigma einstellt, welches

das alte verdrängt, und ein solcher «Paradigmenwechsel» ist dann
gleichbedeutend mit einer wissenschaftlichen Revolution.

Ein Paradigma hat Entwurfcharakter ; es bestimmt die Sicht des

Wissenschaftlers: Was Kuhn auf den Begriff des Paradigmas bringt, ist
offenbar genau jene Dimension des Vorverständnisses oder «Vorgriffes»,
die nach Heidegger in der historischen Auslegung vorwaltet und die

nach der geläufigen Vorstellung in den «objektiven »Naturwissenschaften

ausgeschaltet sein soll. Erinnern wir uns des Heidegger-Satzes, wo von
der trügerischen Hoffnung der Historiker die Rede ist, «einmal eine Historie

zu schaffen, die vom Standort des Betrachters so unabhängig wäre
wie vermeintlich die Naturerkenntnis» ". Heidegger wies demgegenüber
die Unumgehbarkeit des Zirkels nach, aus dem es nicht «heraus-, sondern
nach der rechten Weise hineinzukommen» 100 gelte. Nun zeigt Kuhn,
daß auch das Vorgehen des Naturwissenschaftlers von einem
Vorverständnis bedingt wird, daß also in der Tat die Naturwissenschaften nur
«vermeintlich» vom Standpunkt des Wissenschaftlers unabhängig sind.

Auch hier spielen geschichtliche Bedingtheiten mit, entscheidet das

Paradigma und mit ihm die Fragestellung, welche Phänomene und wie
die Phänomene in den Blick kommen oder verdeckt bleiben. Kurz: die
Naturwissenschaften haben mit den Paradigmen ebenso wie die historischen

Geisteswissenschaften ihre «hermeneutische Dimension» 101.

99 Vgl. Anm. 21.
100 Vgl. Anm. 24.
101 Vgl. H.-G. Gadamer, Philosophie oder Wissenschaftstheorie? in: H. Holzhey

(Hrsg.), Interdisziplinär, Basel 1974, S. 89-102, bes. S. 101.



Kreis des Versteheiis oder Kreis der Wissenschaften 195

Was nach Kuhn bereits für die Naturwissenschaften im engeren
Sinn gilt, dürfte a fortiori auch auf die Wissenschaften vom Menschen

zutreffen, wo mit der Komplexität des Gegenstandes die Vielfalt der

möglichen Perspektiven wächst. Hier ist übrigens der Hinweis Kuhns
zu beachten, daß ihm die Bedeutung der später von ihm so genannten
Paradigmen vor allem im Umgang mit Sozialwissenschaftlern aufgegangen

sei, d. h. anhand der Diskussionen über die dort gültigen Probleme
und Methoden 102. Auch von humanwissenschaftlichen Analysen läßt
sich zumindest im Rückblick dasselbe behaupten wie von historischen
Werken, daß sie nämlich ebensoviel über den Standpunkt und die

Bedingtheiten ihres Autors aussagen wie über ihren Gegenstand.
Somit gewinnen diese Paradigmen entscheidende Bedeutung im

Hinblick auf unsere Frage nach dem Verhältnis des Verstehenskreises im
Sinne Heideggers zu Piagets Kreis der Wissenschaften, weil sie offenbar
so etwas wie einen Zwischenbereich darstellen, in dem sich diese beiden
Kreise überschneiden. Die besondere philosophische Relevanz der
Paradigmen zeigt sich einmal darin, daß ein einschneidender Paradigmenwechsel

wie das Aufkommen der scienza nuova Galileis oder der Umbruch im
Weltbild der Physik zu Anfang unseres Jahrhunderts immer mit einer
bewußt philosophisch geführten Grundlagendiskussion einhergeht; in
dem Maße hingegen, als ein Paradigma als etabliert gelten kann und
normale Wissenschaft betrieben wird, interessiert die Philosophie nicht
mehr - man denke an Newton 103. Ähnliches läßt sich beim Aufkommen
neuer Richtungen in den Wissenschaften vom Menschen - etwa des

Behaviorismus - zeigen. So scheint uns auch Piagets kritische
Auseinandersetzung mit der Philosophie letztlich darin ihren Grund zu haben,
daß er selbst mit seinem genetischen Strukturalismus einen Paradigmenwechsel

vollzogen hat, der tatsächlich die herkömmliche Positionsbestimmung

der Philosophie gegenüber den Wissenschaften vom Menschen als

überholt erscheinen läßt.
Aber warum kommt bei solcher außerordentlicher Forschung mit

den Paradigmen auch die Philosophie ins Spiel? Uns scheint, daß man
zumindest drei Funktionen der Philosophie bezüglich solcher Paradigmen

unterscheiden kann, von denen vor allem die zweite eigene
philosophische Methoden verlangt.

102 Kuhn, a. a. O., S. 10.
103 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 127.
104 Vgl. Piaget, Sagesse (s. Anm. 61), S. 306 (dt. Ausg. S. 284).



196 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

Die erste läßt sich als die heuristische Funktion der Philosophie
bezeichnen. Damit ist ihre unbestreitbare geschichtliche Rolle nicht nur
für das Aufkommen eines rationalen Wirklichkeitsverständnisses
überhaupt, sondern auch für die Problemstellung und Theoriebildung der
Einzelwissenschaften gemeint. So betont gerade Piaget, daß er der
Philosophie seine ganze Problematik verdanke - die er dann allerdings nicht
mehr philosophisch, sondern experimentell-wissenschaftlich zu lösen

versucht habe 104. Aber dabei schuf er das neue Konzept seines genetischen

Strukturalismus, bei dem man unschwer den Einfluß philosophischer

Theorien erkennen kann.
Nun wurde die Philosophie ob ihrer heuristischen Funktion zur

«Wissenschaft am Anfang» erklärt, die dahinfalle, sooft sich eine Wissenschaft

als solche etabliere. Auch für Kuhn ist der Übergang von einem

vorparadigmatischen zu einem paradigmatischen Stadium identisch
mit der Herauslösung eines Wissensbereiches aus der allgemeinen
philosophischen Fragestellung und der Konstitution einer besonderen
einzelwissenschaftlichen Disziplin 105. Aber im Anschluß an Kuhn wird man
sich auch fragen müssen, ob die Wissenschaft nicht immer wieder am
Anfang steht, insofern sie auf neue Probleme stößt, die zur Revision
eines hergebrachten Paradigmas und damit zu einer Grundlagendiskussion
zwingen. Und schließlich spricht die Verwissenschaftlichung ehedem
ausschließlich philosophischer Problemstellungen nicht gegen, sondern für die
Fruchtbarkeit philosophischer Ansätze. Sie sollte den Philosophen
allerdings lehren, daß die wahre Geschichte der Philosophie immer mehr ist
als Philosophiegeschichte im engeren Sinn, daß sie durchaus ihre
Fortsetzung in den Wissenschaften haben kann. Für die Wissenschaften aber

zeigt sich hier erneut, daß ihre Theorien jene der Philosophie fortführen
und empirisch absichern können, so daß zwischen Philosophie und
Wissenschaft nicht jener Graben besteht, den man manchmal zwischen der

«Spekulation» auf der einen und der «Empirie» auf der andern Seite
aufreißen will106. Kuhn hat im Gegenteil herausgestellt, daß die Annahme
eines rein Gegebenen eine Fiktion ist, weil auch die anscheinend
neutralen Phänomene immer in der Sicht des Paradigmas erscheinen und
insofern immer schon «theoriebeladen» sind 107. Die bloße Berufung auf

experimentelle Daten kann daher unter Wissenschaftlern verschiedener

Auffassung auch nicht zu einem Konsens führen, solange nicht auf die

105 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 39-43.
106 Vgl. Anra. 91.
107 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 169-171.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 197

paradigmatisch vorausgesetzte «hermeneutische Dimension» reflektiert
wird, die deren Auslegung bestimmt108. So bewegt sich auch der
Wissenschaftler eingestandener- oder uneingestandenermaßen in seinem Kreis
des Verstehens 109, und der Rückgang auf seine Voraussetzungen
enthüllt am Ende nichts anderes als die implizite « Philosophie » seiner Wissenschaft.

Aber die Philosophie läßt sich nicht auf die heuristische und insofern

hermeneutische Dimension der Wissenschaften reduzieren. Sie hat
durch die ganze Neuzeit und auch in unserem Jahrhundert den
Wissenschaften gegenüber vor allem eine kritische Funktion ausgeübt, deren

Notwendigkeit sich anhand der Paradigmentheorie Kuhns besonders gut
veranschaulichen läßt.

Hier müssen wir uns bewußt werden, daß jedes Paradigma als die
den Wissenschaftler bestimmende Sicht im genauen Sinn eine potentielle
Weltanschauung darstellt. Kuhn selbst schreibt jedem Paradigma eine

«quasimetaphysische Bindung» zu, weil es festlegt, welche Entitäten das

Universum enthält und welche nicht und wie sich diese verhalten no. Was
ein Wissenschaftler sieht, hängt demnach nicht nur davon ab, worauf
er blickt, sondern vor allem auch davon, was ihn sein Paradigma zu
sehen und was es ihn zu übersehen gelehrt hatlu.

So geht Wissenschaft unter der Leitung eines Paradigmas immer mit
einer Einengung der Sicht einher. Diese ist ohne Zweifel wesentlich für
den Erfolg der Wissenschaft, denn sie zwingt den Wissenschaftler, die

Wirklichkeit unter diesem Aspekt mit einer Genauigkeit zu untersuchen,
die sonst unvorstellbar wäre. Der Wissenschaftler löst so Probleme, die

er ohne die Optik seines Paradigmas gar nicht hätte in Angriff nehmen
können 112.

Aber diese mit dem Paradigma gegebene Einengung bringt auch eine

Gefahr mit sich. Kuhn hat gezeigt, daß ein erfolgreiches Paradigma sich

nicht durch widerstreitende Erfahrung anfechten läßt, daß es ihr gegenüber

immun ist U3. Das aber bedeutet, daß der Wissenschaft im Maße

108 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 171.
i°9 Vgl. das von Kuhn, a. a. O., S. 130, 150 hervorgehobene Phänomen der

Zirkularität von Paradigmendebatten : Konkurrierende Gruppen von Wissenschaftlern

verteidigen ihr Paradigma mit Hilfe eben dieses Paradigmas und reden so

zwangsläufig aneinander vorbei.
110 A. a. O., S. 65.
111 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 151 fi„ bes. S. 153.
112 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 46.
113 A. a. O., S. 110 ff.



198 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

ihres Erfolges die Tendenz innewohnt, die nicht von ihrem Paradigma
erfaßten Aspekte zu vernachlässigen und zu minimisieren 114. Ein gezielter

Rationalismus innerhalb der durch das Paradigma gezogenen Grenzen

kann sich so sehr wohl mit einem Irrationalismus bezüglich des

Restes der Wirklichkeit vertragen.
Eine solche Haltung kann soweit führen, daß überhaupt bestritten

wird, daß es einen bedeutsamen Rest geben soll, der am Ende nicht in der

Perspektive des Paradigmas eingefangen werden kann. So wird Wissenschaft

zur Ideologie, die nichts anderes als die Verabsolutierung der mit
einem Paradigma gegebenen Sicht zur eigentlichen Weltanschauung ist.
Die «quasimetaphysische Bindung», von der Kuhn spricht, wird dann zu
einer tatsächlichen Metaphysik, indem aufgrund des Paradigmas entschieden

wird, was Wirklichkeit ist und was nicht und wie diese beschaffen ist.
Als das historisch wohl bedeutsamste Beispiel einer solchen Ideologie

können wir den aus der klassischen Physik Newtonscher Prägung
hervorgegangenen mechanistischen Materialismus ansehen. Nach dem

Paradigma der Newtonschen Physik wird die Welt als eine streng
determinierte Abfolge von Materieprozessen gedacht. Wird dieses Paradigma
zur einzigen und ausschließlichen Erklärung der Wirklichkeit erhoben,
wie das ob seines beispiellosen Erfolges geschah, so heißt dies, daß alles,

was wir von uns selbst als freiheitlich handelndem Wesen zu wissen meinen,

am Ende nichts als illusionäre Epiphänomene von im Grunde sich rein
mechanisch abspielenden Prozessen sein kann. Ein Blick auf die Situation
der Natur- und Humanwissenschaften zeigt, daß diese Problematik keineswegs

als überwunden gelten kann 115.

Solchen reduktionistischen Tendenzen gegenüber, die ein Paradigma
zur Wirklichkeitserklärung schlechthin erheben wollen, hat die Philo-

114 Vgl. Kuhn, a. a. O., S. 45. - Im folgenden greifen wir auf die Wissenschafts-
kritik zurück, wie sie lange vor Kuhn, aber von ähnlichen Voraussetzungen aus
A. N. Whitehead entwickelt hat. Vgl. Science and the Modern World, Cambridge
1926, Kap. III-IV; Process and Reality, Cambridge 1929, Teil 1, Kap. I.

115 Vgl. etwa B. F. Skinner, Jenseits von Freiheit und Würde, Reinbek 1973,
sowie die in der analytischen Philosophie seit den sechziger Jahren einsetzende
Diskussion um die Erklärung menschlichen Verhaltens und Handelns. Eine Ubersicht

und Literaturangaben finden sich bei R. J. Bernstein, Praxis und Handeln,
Frankfurt/M. 1975, S. 112 ff. - Der Schritt von der Geistmetaphysik zur Handlungstheorie

(in dem die analytische Philosophie mit dem Marxismus, dem Pragmatismus,
der Existenzphilosophie und nicht zuletzt mit der genetischen Epistemologie
konvergiert) ist überhaupt der entscheidende Aspekt, unter dem die Wandlungen der
Anthropologie des näheren zu untersuchen wären; hier sei auch an Gehlens Begriff
des Menschen als Handlungswesen erinnert.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 199

sophie eine kritische Korrekturfunktion zu erfüllen. Ihre Aufgabe ist das,

was bereits Aristoteles als die «Rettung der Phänomene» umschrieb,
nämlich ihre Bewahrung vor einem Wegerklärtwerden U6. Der Ideologie-
sierung eines Paradigmas hat sie dadurch zu begegnen, daß sie seine

besondere Perspektive und damit seine Begrenztheit aufzuzeigen
versucht. Die Philosophie steht mit dieser Kritik nicht gegen echte Wissenschaft.

Denn nur so kann sie am Ende auch ihre heuristische Funktion
wahrnehmen, insofern durch eine solche Kritik unberücksichtigte Aspekte

in den Blick kommen, die es in die zu revidierenden oder neu zu
schaffenden Erklärungsmodelle einzuarbeiten gilt.

Weisen wir der Philosophie die Aufgabe zu, die Begrenztheit eines

Paradigmas zu erkennen, so ist das offenbar nur möglich, wenn sie

selbst auf eine umfassendere Weise als die Einzelwissenschaften an die
Phänomene herankommen kann. Damit können wir nun auch die der

Philosophie eigenen Wege und Methoden verstehen. Die Wissenschaft
findet offenbar ihre Erfüllung als «normale» Wissenschaft, das heißt als die

genaue und fruchtbare Arbeit in dem vom Paradigma vorgezeichneten
Rahmen. Der Philosophie hingegen muß es darum gehen, dieses in ein
Gesamtverständnis einzuordnen - in jenes Verständnis vor allem, das

wir in unserer Alltagssprache immer schon aussprechen und das letztlich
auch den Boden abgibt, auf dem überhaupt der Entwurf eines
wissenschaftlichen Erklärungsmodells möglich wird. Hier sei an Husserl
erinnert, der der Philosophie oder genauer der Phänomenologie ausdrücklich
die Aufgabe zuwies, angesichts der Wissenschaft auf das Sinnesfundament

der «Lebenswelt» zurückzugehen und diese zu analysieren117.
Die Untersuchung der Beziehungen zwischen dem sogenannten
«wissenschaftlichen Bild» der Wirklichkeit und ihrem alltäglichen «manifesten
Bild» ist nun inzwischen auch von der analytischen Philosophie, das heißt
der Philosophie der normalen Sprache als Aufgabe thematisiert worden118.

So läßt sich die Notwendigkeit eigener, typisch philosophischer
Methodenwege gerade angesichts der Wissenschaft im engeren Sinn und
ihrer natürlichen Tendenzen erweisen. Dabei sollte allerdings die
Philosophie ihrerseits nicht in einen falschen kartesischen «Fundamentalis-
mus »119 zurückfallen, der die unmittelbaren Bewußtseinsgegebenheiten

116 Vgl. Anm. 58.
117 Vgl. Anm. 59.
118 Vgl. W. Sellars, Science, Perception and Reality, New York 1963, besonders

das Kap. Philosophy and the Scientific Image of Man.
119 Zur Diskussion um den «Foundationalism» vgl. G. Küng, Pouvons-nous

connaître les choses telles qu'elles sont? FZPhTh 24 (1977), S. 400, Anm. 5.



200 Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften

absolut setzt und übersieht, daß auch die «Lebenswelt» und das «manifeste

Bild» perspektivisch bedingt und so durch das «wissenschaftliche
Bild» zu erweitern und zu korrigieren sind.

Schließlich zögern wir nicht, der Philosophie jene Funktion
zuzusprechen, die man in einem spezifischen Sinn als die metaphysische
bezeichnen kann. Wir meinen damit schlicht die vielleicht
«unwissenschaftliche», aber am Ende nicht abzuweisende Frage nach dem Letztsinn

dessen, was uns die oben analysierten Wissenschaften als die

Evolution des Kosmos, als die Genese immer höherer Strukturen und
schließlich als das Werden unserer selbst vorstellen. Gerade im Begriff
der «Metaphysik» oder «ersten Philosophie», wie sie bei Aristoteles
hieß, wird ja die Ambivalenz des Verhältnisses der Wissenschaft zur
Philosophie besonders deutlich. In der Metaphysik als der Letztbegründung

unseres Gesamtwissens hat sich die Philosophie am stärksten ihrer
Autonomie zu versichern gesucht120. Andererseits ist im Ausdruck
«Metaphysik» die Bezeichnung zur «Physik», in der Kennzeichnung
«erste Philosophie» der Hinweis auf eine «zweite Philosophie» mitgesetzt,
die dann zu den Einzelwissenschaften geworden ist, die wir heute der

Philosophie gegenüberstellen. Und schon Aristoteles stellt sich die Frage,
ob neben der (für ihn auf die ganze Naturwirklichkeit und also auch auf
den Menschen abzielenden) « Physik » noch eine weitere theoretische Wissenschaft

notwendig sei - eben die Metaphysik; er bejaht sie nur unter der

Bedingung, daß es neben den natürlichen materiellen Entitäten noch

immaterielle gibt; ansonst «würde die Physik die erste Wissenschaft
sein» 121. So ist ihm schließlich auch der Mensch oder genauer die Seele

nur «zum Teil Gegenstand der Physik, insofern sie nämlich nicht ohne

die Materie besteht»122. - Ein solches Fragen drängt sich heute erneut
auf angesichts einer Wissenschaft, die uns die ganze Natur, uns selbst

inbegriffen, als einen evolutionären Zusammenhang zu sehen lehrt und
sich dabei in ihrem eigenen Kreis schließt. Sind die sich in ihrer materiellen

Konkretion entwickelnden Strukturen das Erste und Letzte und der
Mensch nur die Resultante dieser Prozesse Oder transzendiert er sie auf
eine Weise, die ihn am Ende nicht von diesen Prozessen her begreifen
läßt? Hier sei an Scheler erinnert, der die moderne Metaphysik vor allem
als Metaanthropologie konzipiert wissen wollte 123.

120 Vgl. Aristoteles, Metaphysik I (A), 2. Kap., 982 a 16; b 4.
121 Metaphysik VI (E), 1. Kap., 1026 a 27.
122 1026 a 5.
123 Vgl. Späte Schriften (s. Anm. 36), S. 83.



Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften 201

So liegen die beiden Kreise, die in Philosophie und Wissenschaft
auf unterschiedliche Weise als die erfüllte Form der Erkenntnis
angesprochen werden konnten, gewiß nicht beziehungslos nebeneinander.
Ihre bewußtere Vermittlung scheint uns nicht nur zur Rehabilitierung
und Verwirklichung jenes einzig wahren, umfassenden Wissensideals zu
führen, in dem «erste» und «zweite Philosophie» in einer Einheit stehen,
sondern auch die Gewähr zu bieten, daß jeder Kreis die Einseitigkeit
des andern ausgleicht.


	Kreis des Verstehens oder Kreis der Wissenschaften?

