
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien als Fragen an den
christlichen Glauben

Autor: Feil, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Feil

Neuzeitliche Freiheitsgeschichte
und ihre Aporien als Fragen an

den christlichen Glauben

7. Zum problematischen Verhältnis von Freiheit und Glaube

Seit Freiheit in der Neuzeit in wachsendem Maße zentrales und
universales Thema geworden ist - eine keineswegs selbstverständliche oder

gar notwendige Entwicklung! -, erscheinen Freiheit und Glaube
dementsprechend immer mehr als Gegensätze. Die Frage lautet, ob diese
Gegensätzlichkeit selbstverständlich oder gar notwendig ist.

Daß Freiheit und Glaube als Gegensätze erscheinen, wird man darin

begründet finden, daß der Glaube auch in der katholischen Kirche nicht
als Freiheit, sondern als absoluter Gehorsam gegen Gott und als totale
Unterwerfung unter seinen Willen interpretiert wird.

«Da der Mensch von Gott, seinem Schöpfer und Herrn, ganz
abhängig und der geschaffene Verstand der unerschaffenen Wahrheit
völlig unterworfen ist, sind wir verpflichtet, dem offenbarenden Gott
im Glauben vollen Gehorsamsdienst des Verstandes und Willens zu
leisten.» (Vaticanum I) 1

Verschärft wird die Problematik dadurch, daß dieser Gehorsam

konkret als Gehorsam gegen das kirchliche Lehr- und Hirtenamt gefordert

ist.

1 Denzinger-Schönmetzer 3008 (D 1789). - Dem Text liegt ein Referat auf der
Tagung des Bundes Neudeutschland am 13. 4. 77 zugrunde.



Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien 115

Symptomatisch und repräsentativ für alle Gläubigen kann daher

Hans Albert bezüglich der katholischen Theologen feststellen:

«Die katholischen Theologen sind bekanntlich dem Lehramt der
Kirche unterworfen, sie können gemaßregelt werden, und ihr Gehorsam

ist eine gewissermaßen existentielle Angelegenheit, wobei man
sich mit dem unphilosophischen Sinn von 'existentiell' begnügen
kann, um ihrer prekären Situation gerecht zu werden. » 2

Wie total die Freiheit dem Glauben entgegengesetzt werden kann,
zeigt eine Aussage von Michail Bakunin (1814-1876).

Negatives Element der Freiheit «ist die Empörung des menschlichen
Individuums gegen jede göttliche und menschliche, gegen jede
kollektive und individuelle Autorität. Zunächst ist das die Empörung
gegen die Tyrannei des obersten Phantoms der Theologie, gegen Gott.
Es ist klar, daß, solange wir im Himmel einen Herrn haben, wir auf
der Erde Sklaven sind. Unsere Vernunft und unser Wille würden gleichfalls

vernichtet sein. Solange wir glauben, ihm absoluten Gehorsam
schuldig zu sein (und einem Gott gegenüber gibt es keinen anderen
Gehorsam), müßten wir uns notwendig der Autorität seiner Mittler
und Auserwählten ohne Widerstand und ohne die geringste Kritik
unterwerfen, als da sind: Messien, Propheten, von Gott erleuchtete
Gesetzgeber, Kaiser, Könige und alle ihre Beamten und Minister,
geweihte Vertreter und Diener zweier großer Institutionen, die sich
uns darstellen als von Gott selbst zur Leitung der Menschen eingesetzt:

der Kirche und des Staats. Jede irdische oder menschliche Autorität

rührt unmittelbar von der geistlichen oder göttlichen her. Die
Autorität ist aber die Verneinung der Freiheit. Gott, oder vielmehr
die Fiktion Gott, ist also die Heiligung und die geistige und moralische

Ursache aller Sklaverei auf Erden, und die Freiheit der Menschen
wird erst dann vollkommen sein, wenn sie die unheilvolle Fiktion
von einem himmlischen Herrn ganz und gar vernichtet haben wird. » 3

Hier schließen sich Freiheit und Glaube an Gott als letzten Ursprung
jeder Autorität vollständig aus. Es hilft nicht viel zu sagen, es handle sich

um die Utopie eines Anarchisten. Vielmehr fragt sich, wieviel hier von
einem uns alle erfassenden, meist unterschwelligen Empfinden
wiedergegeben ist, daß nämlich Freiheit jeder Autorität und damit auch jedem
Glauben an Gott diametral entgegengesetzt ist.

2 Hans Albert, Traktat über kritische Vernunft Die Einheit der
Geisteswissenschaften 9), Tübingen 1968, 122; ähnlich auch bezgl. der evangelischen
Theologen, ebd. 123 f.

3 Michail Bakunin, Gott und der Staat Rowohlts Klassiker 240-242),
Hamburg 1969, 141 ; das folgende Zitat ebd. 140.



116 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

Wie problematisch diese neuzeitliche Annahme von Freiheit ist,
läßt sich an derselben Stelle bei Bakunin ersehen, wenn die Freiheit aller
als positives Element der eigenen Freiheit angesehen wird :

«Nur dann bin ich wahrhaft frei, wenn alle Menschen, die mich
umgeben, Männer und Frauen, ebenso frei sind wie ich. Die Freiheit der
anderen, weit entfernt davon, eine Beschränkung oder die Verneinung
meiner Freiheit zu sein, ist im Gegenteil ihre notwendige Voraussetzung

und Bejahung.»

So berechtigt das Anliegen dieser Aussage ist, es bleibt doch die Frage:
Wie kann die Freiheit aller zugleich realisiert werden, wenn sie absolut
sein soll?

Hier zeigt sich, warum im Thema nicht von Krise der Freiheit und
ihrer neuzeitlichen Geschichte die Rede ist, sondern von ihren Aporien.
Es kann nämlich nicht einfach eine gegenwärtige Krise der Freiheit
diagnostiziert werden, wohl aber kann von Freiheit nicht anders als

aporetisch gesprochen werden. Dabei bestehen die Aporien speziell der
neuzeitlichen Freiheitsgeschichte nicht allein und nicht primär darin,
daß die gesteigerten Bemühungen um die Freiheit zu neuen Gefährdungen

der Freiheit, verschiedentlich gar zum Umschlag in Tyrannei
geführt haben. Die Aporien bestehen vielmehr darin, daß es die absolute,

völlig ungebundene Freiheit, die uns allein als ganze und radikale Freiheit
erscheinen mag, nicht gibt ; Freiheit schließt vielmehr immer auch
Bindung im Sinne von Verbindung mit anderen und Gebundenheit an
Regeln dieses Miteinanders mit ein, sie ist ohne Verantwortung und
Solidarität nicht möglich. Jede Rede von Freiheit kann somit nur paradox
sein. Die Paradoxie besteht darin, daß Freiheit und Bindung sich nicht
aus-, sondern einschließen und daß darin keine Einschränkung der Freiheit
liegen kann. Freilich fällt es uns schwer, diese Paradoxie gelten zu lassen.

Die Aporien neuzeitlicher Freiheitsgeschichte sollten zu ernsthafter
Gewissenserforschung der Kirchen und der Christen aufrufen. Denn die
durchaus ambivalente, ebenso wenig ausschließlich positive wie
ausschließlich negative Geschichte der Neuzeit vermag dem christlichen
Glauben gravierende Fragen zu stellen: Wie steht er zur Freiheit, was
hat er für die Freiheit der Menschen getan, und was kann er, wenn er
in der Vergangenheit die Freiheit nicht allzu sehr gefördert hat, in der
Zukunft tun? Sicher ist die freimachende Wahrheit christlichen Glaubens

nicht identisch mit weltlicher Freiheit, aber die herrliche Freiheit der
Kinder Gottes (Paulus, Rom 8,21) hat sehr wohl einen Bezug zu unserer
Welt und zu unserem Leben.



als Fragen an den christlichen Glauben 117

Suchen wir die heute verbreitete Einschätzung von Freiheit und
Glaube zu umreißen, so stellt Freiheit einen hohen Wert dar. Nicht, als

ob wir uns schon hinlänglich frei fühlten, aber wir möchten frei sein

und halten es für möglich, bei gutem Willen aller Beteiligten relativ
problemlos mehr Freiheit erreichen zu können, vornehmlich durch
Änderung einengender Strukturen. Wer die Realisierung größerer Freiheit

für schwierig hält und einen Zuwachs an Freiheit möglicherweise
mit neuer Abhängigkeit verbunden sieht, steht im Verdacht, sie verhindern

zu wollen. Hierin zeigt sich, einen wie hohen emotionalen Wert
Freiheit hat.

Demgegenüber wird der Glaube auf der Wertskala weithin sehr niedrig

eingestuft; er scheint nicht sehr anziehend zu sein und zunehmend

weniger Menschen in seinen Bann zu schlagen. Wenn vor allem junge
Menschen religiös interessiert oder gar engagiert sind, fühlen sie sich meist
nicht den Kirchen zugehörig, sondern eben frei von ihnen. Kirchliche
Bindung aufgrund des Glaubens wird weithin als Beeinträchtigung der

Freiheit erfahren. Es ist bedenklich, daß eigentlich nur in totalitären
Systemen Glaube und Kirche als Stütze und Zuflucht der Freiheit erfahren

werden.
Unser Interesse an der neuzeitlichen Freiheitsgeschichte und ihren

Fragen an den christlichen Glauben ist von unserer gegenwärtigen
Situation bestimmt. Es geht freilich nicht an, das Thema Freiheit dieser

Situation, unseren Bedingungen oder gar Wünschen unterzuordnen und
somit von der Rückfrage an die Tradition ideologischen Gebrauch zu
machen. Vielmehr muß die Tradition gerade im Interesse unserer Fragen
möglichst unvoreingenommen betrachtet werden.

Daß dies nicht ohne den eigenen Standpunkt möglich ist und daß die

Beurteilung der Geschichte von diesem Standpunkt abhängig ist, zeigt
nur noch einmal, daß Geschichte nicht voraussetzungslos interpretierbar
ist. Nur so ist es erklärlich, daß das gleiche geschlichtliche Ereignis
entgegengesetzt interpretiert werden kann. Bakunin war der Meinung, daß

in der Französischen Revolution die Bourgoisie «der Held und Vertreter
des revolutionären Genies der Geschichte» war, weil sie «den Fall des

Königtums und der Kirche, die Verbrüderung der Völker, die Menschen-

und Bürgerrechte» verkündet hat; dies hat er als ihre «Ruhmestitel»
bezeichnet, die «unsterblich» sind +. Dagegen sieht Gerhard Ritter die

Französische Revolution von «einem aufgeregten politischen Aktivismus

4 Ebd. 124 f.



118 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

ehrgeiziger Volkstribunen» getragen, unterstützt von einem «höchst
unsauberen Treiben der Geschäftemacher, Spekulanten und Schieber» und
den entfesselten unbeherrschbaren Kräften eines besitzlosen Proletariats
der Städte5. Dementsprechend kann für Hugues-Félicité Lamennais

(1782-1854) Gott in der Revolution gesprochen haben, während Carl

von Haller (1768-1854) in ihr das Werk des Satans sah 6.

Mit dem eigenen Standpunkt ist also zu rechnen ; doch solange dieser

nicht um jeden Preis bestätigt, sondern durch die Rückfrage an die
Geschichte überprüft werden soll, ist weder der eigene Standpunkt noch
die zwangsläufig standpunktbedingte Betrachtung der Tradition illegitim.

Die sehr unterschiedliche Einschätzung der Geschichte, die natürlich

auch im Hinblick auf Freiheit und Glaube zum Tragen kommt, sollte
deutlich gemacht werden, um zu zeigen, daß folgende Überlegungen
ebenso damit rechnen wie eine entgegengesetzte These berücksichtigen
muß, vom eigenen Standpunkt bestimmt zu sein und noch nicht den

Anspruch erheben zu können, eine Position sei wissenschaftlich, die
andere aber ideologisch; über die wissenschaftliche Legitimität eines

Standpunktes kann nur seine Offenheit gegenüber begründeten
Argumentationen entscheiden.

2. Aspekte unseres Freiheitsverständnisses

Statt eine formale Definition des Freiheitsbegriffes zu geben, soll
durch einige Aspekte unseres Freiheitsverständnisses aufgezeigt werden,
wie in unserer normalen Sprache von Freiheit die Rede ist und welche

Vorstellungen zum FreiheitsVerständnis verwandt werden. Zuvor aber

soll auf die wichtige Differenz von Freiheit und Freiheitserfahrung
aufmerksam gemacht werden.

Daß von Freiheit nicht in einer Definition gesprochen werden soll,
hat seinen Grund nicht zuletzt darin, daß Freiheit im praktischen Leben

5 Gerhard Ritter, Wesen und Wandlungen der Freiheitsidee im politischen
Denken der Neuzeit, in: ders., Vom sittlichen Problem der Macht Dalp TB 355),
Bern 21961, 67.

6 Für Lamennais vgl. Hans Maier, Revolution und Kirche, Studien zur
Frühgeschichte der christlichen Demokratie 1789-1901 Freiburger Studien zu Politik
und Soziologie), Freiburg 21965, 229; für Haller vgl. dessen Werk «Satan und die
Revolution» (1835).



als Fragen an den christlichen Glauben 119

anzusiedeln ist und nicht im Bereich des Begriffs und der Reflexion.
Freiheit ist konkret. Die konkrete Freiheit ist aber nicht identisch mit der

Erfahrung von Freiheit, wie etwa auch unsere Gesundheit nicht einfach
identisch ist mit der Erfahrung von Gesundheit. Was Gesundheit ist,
erfährt man nicht ohne das Erleben von Krankheit. Insbesondere vermag
die Bedrohung des Lebens durch eine schwere Krankheit oder durch
unmittelbare Todesgefahr eine Erfahrung des Lebens zu vermitteln, wie
sie zuvor nicht gegeben war. Die negative Erfahrung der Einschränkung
oder gar der gravierenden Reduktion eines Positiven läßt oft erst dieses

Positive angemessen in unsere Erfahrung treten.
Ähnlich verhält es sich mit der Erfahrung der Freiheit.

«Wahrscheinlich wissen nur Generationen, die unter einer Diktatur
gelebt haben, daß Freiheit nicht eine Phrase ist, sondern unmittelbarste

Wirklichkeit sein kann. » 7

Diese Aussage von Gerhard Szczesny ist zu berücksichtigen, wenn
immer in den letzten Jahren über die Unfreiheit unseres Systems und
unserer Gesellschaft Klage geführt und gegen sie Anklage erhoben wurde;
denn eine heranwachsende Generation mit ihren Idealen, Hoffnungen
und Sehnsüchten erhob Proteste gegen Widerfahrnisse, die ihr als

Beeinträchtigung von Freiheit erschienen, und dies zweifellos nicht einfach
schon unberechtigt; ob freilich die Diagnose radikaler Unfreiheit berechtigt

ist, kann man letztlich wohl nur dann vollständig beurteilen, wenn
man die Erfahrung hat machen können, was tatsächlich Unfreiheit in
einem totalitären System ist.

«Inzwischen wuchsen Generationen heran, für die der Hitler-Staat
und der Krieg historische Daten, aber keine Erfahrung mehr waren.
Sie entdeckten den Mangel an Gerechtigkeit, ohne jemals die
Abwesenheit von Freiheit erfahren zu haben, und es scheint hoffnungslos,
ihnen klarzumachen, daß Freiheit ohne Gerechtigkeit ein Übel ist, ein
Leben ohne Freiheit aber, auch wenn es materiell keine Wünsche
übrig ließe und sozial gerecht zuginge, das Ende menschenwürdigen
Existierens bedeutet. »

Wenn diese Aussagen Szczesnys zutreffend sind, und es gibt keinen

Grund, dies zu bezweifeln, so liegt hier ein gravierendes Problem vor:
Erfahrungen, die als Unfreiheit interpretiert werden, sind noch nicht

7 Gerhard Szczesny, Das sogenannte Gute. Vom Unvermögen der Ideologen
Rowohlt Sachbuch 6872), Hamburg 1974, 9; das folgende Zitat ebd. 10.



120 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

ohne weiteres tatsächlich radikale Unfreiheit, da eine Differenz zwischen
konkreter Freiheit und Freiheitserfahrung besteht. Die Problematik wird
aber dadurch angeschärft, daß die Interpretation beeinträchtigter oder
nicht hinlänglich realisierter, unvollendeter Freiheit als Unfreiheit
faktisch vorhandene Freiheit gefährdet. Es entsteht nämlich eine Situation,
in der der Unterschied zwischen unvollkommener Freiheit und Unfreiheit

nicht mehr erkannt oder akzeptiert wird.
Freiheit wird vornehmlich als Freiheit von Grenzen und Schranken,

von Regeln, Gesetzen und Ordnungen erfahren. Hierfür finden sich

erwartungsgemäß zahlreiche Hinweise in unserer Alltagssprache.
Vermutlich kann man an der Verwendung des Begriffs Freiheit verschiedene
Phasen von Freiheitskonzeptionen und damit so etwas wie eine Geschichte
der Freiheit ablesen.

Zunächst sind bereits mittelalterliche Bezeichnungen wie «Freie
Stadt», «Freies Geleit», «Freibrief» zu nennen. Nach der Entdeckung
neuer Kontinente hat man wenigstens an der «Freiheit der Meere»

festgehalten, deren Beseitigung wir soeben erleben. Im Gefolge des

Liberalismus als ökonomisches System ging es um «Freihandel» und «Freie
Wirtschaft».

Eine weitergehende Verwendung des Wortes Freiheit führte zu
Begriffsbildungen, die eine Änderung des Gebrauchs anzeigen dürften;
der positive Akzent des Wortes hat hier wohl einen werbenden,
legitimierenden und vielleicht gar agitatorischen Akzent; «Freidenker»,
«freisinnig» oder auch «Freitod» und, unter Verwendung gleich zweier

positiver Begriffe, «Freikörperkultur» dürften Beispiele dieser Neuprägungen

sein. Ihnen gegenüber erweisen sich die jeweiligen Alternativen
eben als unfrei.

In diesen Zusammenhang gehört auch die Bezeichnung «Freikirche»,
durch die die bereits vorhandene Kirche als nicht freie Kirche
charakterisiert wird. Und wenn von «freier Liebe» die Rede ist, wird zugleich
zum Ausdruck gebracht, daß eheliche Liebe eben unfrei ist, wobei durch
die absichtliche Weckung positiver Empfindungen eine Legalisierung
der freien Liebe erreicht wird. Es fragt sich, ob nicht Auswirkungen dieses

Gebrauchs bis in Bestrebungen der «Liberaüsierung» des Eherechts
reichen, die ja doch einer Vermehrung der Freiheit dienen sollen.

Endlich ist noch eine Gruppe von Wortbildungen zu nennen, die
nach dem Zweiten Weltkrieg entstanden ist, nämlich Bezeichnungen wie
«Freie Welt» oder der Radiosender «Free Europe», durch die genau
genommen ein Teil der Welt als der freie vom anderen, unfreien Teil unter-



als Fragen an den christlichen Glauben 121

schieden wurde. Durch diese Wortbildungen wurde merkwürdigerweise
eine Neuauflage der Verbindung von «Freiheit» und «Westen» möglich,
die eine lange Tradition hat, wird doch die Gegenüberstellung von Freiheit

Europas und Knechtschaft Asiens bereits bei Charles de Montesquieu
genannt7a. Erst recht wurde dann der Westen zum Freien Westen, als

alle, die nach der Entdeckung und Besiedlung Amerikas Freiheit suchten,

nach Westen gingen und nach der Besiedlung der Ostteile Amerikas
noch einmal nach Westen, solange dies möglich war. Sehr berechtigt
scheint der Hinweis, daß für die Vereinigten Staaten Freiheit solange
kein Problem war, als Freiheit räumlich erreicht werden konnte 8.

Diese letzte, in jüngster Zeit erneut bedeutungsvoll gewordene

Verwendung von Freiheit macht auf einen Sachverhalt aufmerksam,
dessen wir uns eigentlich nie bewußt sind und der doch für die Freiheit
wesentlich ist: Freiheit erfassen und denken wir in einem räumlichen
Vorstellungsschema, und zwar nicht im Schema einer zielgerichteten
Bewegung, als Fort-schritt auf einem Weg, wie dies für den Bereich des

Denkens weithin der Fall ist, sondern des Be-sitzens eines Areals. Ganz

deutlich kommt dies zum Ausdruck in der Aussage, mit der wir meist
Freiheit beschreiben: die eigene Freiheit reicht so weit, als sie die Freiheit

eines anderen nicht tangiert. Wenn in diesem Sinne von «Reichweite

der Freiheit» die Rede ist, fragt es sich, wie in Millionenstädten
Freiheit überhaupt noch möglich ist.

Daß für die Freiheit tatsächlich ein räumliches Vorstellungsmodell
leitend ist, wie sie ja auch in einem «Freiraum» ihren Ursprung haben

dürfte, läßt sich bis hinein in die philosophischen Erörterungen über
die Freiheit belegen, so, wenn Wilhelm Weischedel für die Freiheit einen

«Spielraum» für nötig hält:

«Damit Freiheit möglich werde, muß das Spiel seinen Raum im Dasein
des Menschen gefunden haben. Spiel, Spielraum und Freiheit
konstituieren in ursprünglicher Zusammengehörigkeit das Wesen des
Menschen. » 9

7a Vgl. Kurt von Raumer, Absoluter Staat, Kooperative Libertät, Persönliche

Freiheit, in: Hans Freyer u. a., Das Problem der Freiheit im europäischen
Denken von der Antike bis zur Gegenwart, München 1958, 55-96, 59; auch in dem
u. mit Anmerkung 23 zitierten Text von Hobbes, in dem von Freiheit und Demokratie

die Rede ist, wird mehrfach von «westlicher Welt» gesprochen.
8 So eine mündliche Aussage von Johann Baptist Metz.
5 Wilhelm Weischedel, Aspekte der Freiheit, in: Freiheit als Problem der

Wissenschaft (Abendvorträge der FU Berlin 1961/1962), Berlin 1962, 10.



122 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

Eine wesentliche Differenzierung bedeutet es, wenn Karl Rahner in
verschiedentlichen Hinweisen auf die Relation von Freiheit und
Freiheitsraum letzteren als gemeinsamen Daseinsraum zum Vollzug menschlicher

Freiheit ansetzt; hier wird das räumliche Vorstellungsschema

zwar nicht verlassen, aber doch so bestimmt, daß die Realisation von
Freiheit in einem gemeinsamen Freiheitsraum zwar eine Bestimmung
der Freiheit eines anderen im gleichen Freiheitsraum bedeutet, dadurch
aber eben nicht die Freiheit des anderen aufgehoben ist; der Freiheitsraum

ist hier nicht exklusiv, sondern als das Gemeinsame angesetzt.
Freilich ist damit noch einmal das räumliche Vorstellungsmodell
beibehalten 10.

Dieses räumliche Vorstellungsmodell der Freiheit hat eine lange

Tradition, findet sich doch bereits bei Thomas Hobbes (1588-1679) die

Aussage :

« Freiheit bedeutet genau genommen das Fehlen von Widerstand, wobei
ich unter Widerstand äußere Bewegungshindernisse verstehe. Dieser
Begriff kann ebenso gut auf Vernunft- und leblose Dinge wie auf
vernünftige Geschöpfe angewandt werden Und nach dieser genauen
und allgemein anerkannten Bedeutung des Wortes ist ein Freier,
wer nicht daran gehindert ist, Dinge, die er auf Grund seiner Stärke und
seines VerStandes tun kann, seinem Willen entsprechend auszuführen. » 11

Für Hobbes, dem es ja mehr um die Einschränkung der Freiheit als

um ihre Ausweitung geht12, ist Freiheit Abwesenheit von Bewegungshindernissen,

wobei die Bewegung nicht vorrangig ist, weil sie nicht eine

zielgerichtete Bewegung ist.
Auch für die Theorie des Liberalismus, «die historisch vor allem an

den Namen J. Locke geknüpft ist, aber auch an den von Locke
beeinflußten Theoretiker der amerikanischen 'Revolution' Th. Paine etwa,
besteht Freiheit in einer möglichst großen Sphäre, in der der einzelne

das Seine besorgen kann, ohne die Freiheit anderer zu beeinträchtigen

10 Karl Rahner, Vorbemerkungen zum Problem der religiösen Freiheit, in:
ders. u. a., Religionsfreiheit. Ein Problem für Staat und Kirche Theologische
Fragen heute 9), 20; ders., Zur Theologie der Freiheit, in: O. B. Roegele (Hrsg.), Die
Freiheit des Westens. Wesen, Wirklichkeit, Widerstände, Graz 1967, 20.

11 Thomas Hobbes, Leviathan, Kap. 21, hg. v. I. Fetscher Politica 22),
Neuwied 1966, 163; ders., Vom Bürger, Kap. 9, hg. v. G. Gawlic Philosophische
Bibliothek 158), Hamburg 21966, 170.

12 Ebd. 214.



als Fragen an den christlichen Glauben 123

und ohne selbst von anderen oder von den Gesetzen des Staates

beeinträchtigt zu werden.» 13

Freiheit wird in diesem Vorstellungsmodell ganz vom einzelnen und
seiner Bewegungsfreiheit her gedacht; der andere wie auch die
Spielregeln zum Leben mit anderen erscheinen immer nur als Einengung,
nicht aber als Ermöglichung eines gemeinsamen, also auch des eigenen
Lebens in Freiheit. Diese Konzeption wäre nur berechtigt, wenn der
Mensch allein leben könnte.

Die räumliche Konzeption von Freiheit ist nicht von ungefähr
entstanden, war Freiheit doch vielfach verbunden mit der Verfügungsgewalt

über einen bestimmten Raum, innerhalb dessen nicht über den

Besitzer dieses Raumes bestimmt werden konnte, jedenfalls nicht,
solange er diesen Raum als seinen Besitz behaupten konnte. Der Besitz

an Grund und Boden dürfte somit für die Freiheit eine wesentliche Bedeutung

gehabt haben.
Daß es tatsächlich einen Zusammenhang zwischen Freiheit und

Besitz an Grund und Boden gibt, läßt sich sehr schön aus einer
kritischen Bemerkung von Karl Marx ersehen; im Anschluß an die Fassung
der Menschenrechte durch die Französische Revolution, in der das

Grundrecht der Freiheit eben auch als so weit gehend bestimmt wird, als

es die Freiheit des anderen unberührt läßt, sagt Marx:

«Die Freiheit ist also das Recht, alles zu tun und zu treiben, was
keinem anderen schadet. Die Grenze, in welcher sich jeder dem anderen
unschädlich bewegen kann, ist durch das Gesetz bestimmt, wie die
Grenze zweier Felder durch den Zaunpfahl bestimmt ist. Es handelt
sich um die Freiheit des Menschen als isolierter auf sich zurückgezogener

Monade. Aber das Menschenrecht der Freiheit basiert nicht
auf der Verbindung des Menschen mit dem Menschen, sondern
vielmehr auf der Absonderung des Menschen vom Menschen. Es ist das
Recht dieser Absonderung, das Recht des beschränkten, auf sich
beschränkten Individuums. Die praktische Nutzanwendung des
Menschenrechts der Freiheit ist das Menschenrecht des Privateigentums. » 14

Hier wird die räumliche Konzeption von Freiheit bewußt gemacht,
indem ein Bild verwandt wird : wie zwei Felder voneinander durch einen

Zaun getrennt sind, so ist der Bereich der Freiheit eines Menschen von

13 Karl Homann, F. H. Jacobis, Phüosophie der Freiheit Symposion 43),
Freiburg 1973, 63.

14 Karl Marx, Zur Judenfrage.



124 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

dem der Freiheit des nächsten abgegrenzt; Freiheit wird so deutlich als

individualistische Freiheit charakterisiert. Der ja auch uns geläufige
Begriff von der «Grenze» der Freiheit bestätigt nur noch einmal die räumliche

Konzeption der Freiheit. Selbst wenn die Abschaffung von
Privateigentum an Grund und Boden noch nicht die gewünschte Freiheit
ergibt und wenn der Zusammenhang von Freiheit und Eigentum noch einer

Klärung bedarf, so dürfte doch unbestreitbar sein, daß eine zu sehr an
räumliche Vorstellungen gebundene Konzeption von Freiheit, die
zugleich individualistisch ist, zu Recht von Marx einer Kritik unterzogen
worden ist.

Wenn nicht alles täuscht, zeigt sich gegenwärtig die besondere

Problematik eines räumlichen Vorstellungsschemas der Freiheit. Sie

soll an zwei Beispielen demonstriert werden.

Bislang haben wir eine immer schnellere und intensivere Ausweitung

menschlicher Herrschaft über die materielle Welt erlebt, verbunden
mit immer schwerwiegenderen Eingriffen in die Natur; demgegenüber
erschien die Maxime der Griechen, «gemäß der Natur zu leben», als unnötige,

zuweilen belächelte Selbstbeschränkung. Da Freiheit im räumlichen

Vorstellungsmodell interpretiert wird, erscheint das Erreichen der
«Grenzen des Wachstums» sogleich als Begrenzung menschlicher Freiheit.

Doch hier zeigt sich die Unzulänglichkeit des Vorstellungsmodells ;

denn daß es sehr problematisch geworden ist, zu tun, was möglich ist,
kann noch keine Beeinträchtigung der Freiheit sein. Freiheit kann nicht
durch die Respektierung der «Grenzen» des Fortschritts beeinträchtigt
werden.

Zum anderen wird als Konsequenz menschlicher Selbstbestimmung
angesehen, auch über die Fortsetzung einer bestehenden Schwangerschaft

entscheiden zu können; dies nicht zu können, wird als «Beschränkung»

menschlicher Freiheit aufgefaßt. Auch hier zeigen sich die Grenzen
des räumlichen Vorstellungsmodells; denn es kann kein Hindernis für
die «Ausweitung» der Freiheit sein, hierüber nicht mehr entscheiden zu
können; die exklusive isolierte Konzeption von Freiheit hat inzwischen
ihre Grenze erreicht.

Als Fazit ist herauszustellen, daß Freiheit zwar eine räumliche
Komponente hat und haben muß; nicht umsonst gehört die Freizügigkeit,
seinen Wohnort zu wählen und auch gegebenenfalls auszuwandern, zur
Freiheit hinzu. Aber Freiheit kann nicht allein und nicht primär räumlich

konzipiert werden, da sich hieraus Unzulänglichkeiten und
Mißverständnisse für die Konzeption von Freiheit ergeben. Wenn auch im



als Fragen an den christlichen Glauben 125

Grundgesetz verschiedentlich freiheitliche Grundrechte formuliert werden

und dann im Nachsatz von gesetzlichen «Schranken», «Beschränkungen»

oder «Einschränkungen» die Rede ist, so wird durch solche

Sprachbilder eine Opposition geweckt, die sich gegen Gesetze hier noch
nicht zwangsläufig ergeben darf. Die räumliche Konzeption von Freiheit
führt dazu, daß Freiheit individualistisch und zugleich isoliert als einzelne

und zudem exklusiv als spannungsfrei zu anderen Grundrechten und
Grundwerten verstanden wird.

Freiheit darf aber nicht individualisiert, als rein individuelle
verwirklicht werden, so wenig sie sozialisiert als rein kollektive verwirklicht
werden kann und darf. Freiheit ist immer zugleich Freiheit des einzelnen

in seiner unmittelbaren Lebensgemeinschaft, die sich ihrerseits in Staat
und Gesellschaft integriert. Individuelle, interpersonale und
gesellschaftlich-politische Freiheit können nur zusammen bestehen und überdies

nur gleichsinnig proportional wachsen. Weder darf die Freiheit des

Individuums der Freiheit der Gesellschaft noch die Freiheit der Gesellschaft

der Freiheit des Individuums geopfert werden.
Freiheit darf aber auch nicht isoliert werden, sie ist ohne Gerechtigkeit

und Solidarität nicht als «Schranken» oder «Grenzen» der Freiheit
anzusehen, vielmehr lassen sich Grundrechte und Grundwerte nur plural
formulieren, wie sich schon bei Piaton menschliche Tugenden auch nur
plural und in einem spannungsreichen Miteinander zur Aussage bringen
ließen 15. Wenn Freiheit nicht exklusiv, sondern nur unter Einschluß
anderer Grundrechte und Grundwerte möglich ist, so hegt darin nicht
nur keine Beeinträchtigung, sondern die einzige Möglichkeit der
Realisierung der freilich spannungsvollen Einheit von Grundrechten und
Grundwerten. Daß es nicht nur einen Versuch und auch keinen
vollständigen Versuch gibt, Tugenden oder Grundrechte und Grundwerte

auszusagen, zeigt nicht nur, daß die menschliche Sprache begrenzt ist,
sondern mehr noch, daß die menschliche Realität selbst komplex und
spannungsreich ist, so daß sie immer ein Geflecht von Aussagen erfordert.

15 Bei Piaton sind zunächst in Einzeldialogen Tapferkeit, Maßhalten,
Frömmigkeit, Freundschaft und vermutlich auch Gerechtigkeit als Tugenden behandelt
worden, im Staat sind dann Weisheit, Tapferkeit, Maßhalten und Gerechtigkeit die
Tugenden, die später Kardinaltugenden wurden. Ähnlich ist auch die Zahl der
Grundrechte nicht festgelegt, wie sehr schon in der u. mit Anmerkung 28 genannten

Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten zu sehen ist, in denen von
Grundrechten die Rede ist, zu denen denn drei besonders genannte gehören. Auch
die Trias «Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit» der Französischen Revolution darf
nicht starr interpretiert werden.



126 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

3. Phasen neuzeitlicher Freiheitsgeschichte und ihrer Aporien

Von Freiheit zu sprechen, ist so selbstverständlich, daß wir annehmen,

Freiheit gehöre zur «Natur», zum «Wesen» des Menschen; wo immer
es Menschen gebe, gebe es auch Freiheit, mindestens als Ideal. Freiheit

gilt uns als ein aus der Natur des Menschen folgendes Recht, als ein
Naturrecht, sie gehört zu den Grundrechten und Menschenrechten, auf die
der Mensch gar nicht verzichten kann 16.

Diese Selbstverständlichkeit wird infrage gestellt, wenn man andere

außereuropäische Sprachen und Kulturen zu Rate zieht und feststellt,
daß sie einen Begriff für Freiheit im uns geläufigen Sinn nicht haben. So

kennt zwar das Alte Testament aufgrund lebendig erhaltener Erinnerung
die Knechtschaft in Ägypten oder die Gefangenschaft in Babylon, es

kennt auch Schuldknechtschaft oder Leibeigenschaft, aber es hat das

Freisein von all dieser Unfreiheit nicht mit einem Wort «Freiheit»
zusammengefaßt, was doch von Bedeutung ist, selbst wenn man vom
Hebräischen eine begriffliche Abstraktion nicht verlangen darf.

Auch das Japanische, um ein völlig anders geartetes Beispiel zu

nennen, hat vor seiner Begegnung mit europäischem Denken einen
solchen Begriff von Freiheit, wie er in unserer Tradition selbstverständlich
ist, nicht gehabt. Im alten Japanischen kann man selbstverständlich

sagen, «ich kann tun, was ich will», und dieses Wort hat man als
Äquivalent für das Wort «Freiheit» verwandt, wodurch es eine neue spezifische

Bedeutung bekommen hat17.
Es ist also nicht so zwangsläufig, wie wir meinen, von Freiheit zu

sprechen. Vielmehr dürfte, wenn immer in anderen Sprachen und Kulturen

die Rede von Freiheit ist, eine Berührung mit der abendländischen
Tradition erfolgt sein. Von Freiheitsgeschichte kann daher wohl nur
im Ausgang von Europa gesprochen werden.

Von neuzeitlicher Freiheitsgeschichte kann nicht gesprochen werden,
ohne auf ihr griechisches Vorspiel hinzuweisen. Nirgends in der Antike
lassen sich so intensive und auch erfolgreiche Bemühungen um die innere
und äußere Freiheit erkennen, nirgends aber auch so deutlich ihre
Gefährdung und baldige Zerstörung. Überdies findet sich nirgends eine

16 Daß der Mensch auf Freiheit nicht verzichten kann, hat schon Jean-
Jacques Rousseau, Contrat social I 4, gesagt.

17 Für diese Hinweise danke ich Herrn Kazuaki Yamasaki.



als Fragen an den christlichen Glauben 127

vergleichbare Reflexion über die Freiheit und ihre Aporien. Realisierungen

und Reflexionen der Griechen haben dann eine nachhaltige
Wirkung auf die abendländische Geschichte ausgeübt18.

Warum gerade für die Griechen Freiheit nicht nur im politischen
Sinne, sondern auch im individuellen Sinne so zentral wurde, läßt sich

nur versuchsweise beantworten. Der Versuch einer Antwort kann jedenfalls

nicht absehen von der Entstehung des klassischen Griechentums
in den ionischen Kolonien auf den Inseln oder in Städten am Rande
Kleinasiens, in denen nicht altererbte, an Geburt oder Landbesitz gebundene

Gesellschaftsformen vorherrschten, sondern stets wechselnde

Ordnungen eher tyrannischer oder eher demokratischer Art durchgespielt
wurden. Hier nahm überhaupt das seinen Ursprung, was wir heute

«politisch» nennen, was sich auch darin zeigt, daß «politisch» ja ursprünglich

«städtisch» heißt. Wesentlich für die Entstehung der Freiheit war
dann das Gegenüber zu Kleinasien, besonders seit hier die Perser ein

neues Großreich geschaffen hatten. Ihnen gegenüber die Unabhängigkeit

zu bewahren, sich gegen eine schier erdrückende Übermacht in
entscheidenden Schlachten zur See und zu Lande zu wehren, war für die

Entstehung der Freiheit fundamental.
Freiheit erhielt somit von früh an über eine politisch-allgemeine

Komponente hinaus auch eine individuelle, nämlich die Selbstbestimmung

und das freie Miteinander. Frei ist, wer über sich selbst bestimmen

kann; das kann aber nur, wer in einer Staatsform lebt, in der Freie
miteinander frei sind, nämlich in einer Demokratie.

Sehr wohl haben die Griechen nach der Erringung der äußeren Freiheit

gegenüber den Persern die Problematik innerer politischer und
individueller Freiheit gespürt, insofern sie den Umschlag der demokratischen
Lebensform in die Tyrannis miterlebt hatten.

Anhand dieser konkreten Erfahrungen finden sich bei Piaton (427-347)
Reflexionen über Realisierung und Gefährdung von Freiheit: Freiheit
wird nicht aufgehoben, sondern überhaupt nur realisierbar, wenn sie

an den «nomos» (nur unzureichend mit «Gesetz» übersetzt) gebunden,
ihm unterworfen ist. Dieser «nomos», der in unserem Wort «Auto-nomie»

18 Vgl. hierzu die Übersicht bei Heinrich Schlier, eleytheros in: G. Kittel,
Theologisches Wörterbuch zum NT II, 484—500; ferner Hans Schaefbr, Politische
Ordnung und individuelle Freiheit im Griechentum, in: Hans Freyer u. a., aaO.,
5-22; W. Warnach, Freiheit, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. v.
J. Ritter, II, Darmstadt 1972, 1064-1074.



128 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

(ebenfalls nur unzureichend mit «Selbst-bestimmung» übersetzt) enthalten

ist, meint nicht die totale Beliebigkeit, so als ob jeder von uns als

«nomos» ansetzen kann, was ihm paßt, sondern sich selbst an den

«nomos» zu binden.
Als Hinweis sei Piaton zitiert mit einer Beobachtung über die Gefahr,

die aus einem den «nomos» überschreitenden Freiheitsstreben folgt:

«Unmittelbar an diese Freiheit schließt sich wohl die weitere an, daß
man der Obrigkeit nicht mehr gehorchen mag; gleich hintendrein
kommt die Freiheit, daß man dem Gehorsam gegen Vater und Mutter
und ältere Personen davonläuft und ihre Gebote verachtet. Ganz nahe
am Ende ist man, wenn man sucht, den Gesetzen nicht mehr Untertan
sein zu müssen; aber am Ende selbst ist man angelangt, wenn man
sich um Eidschwur, um gegebene Versprechungen und überhaupt um
die Götter nicht mehr kümmert. Dann zeigt man die alte Titanennatur

wieder, wovon die Sage erzählt, und ahmt sie nach. Man kommt
aber auch wieder in die gleichen Zustände wie sie und muß ein elendes
Leben führen in unaufhörlichem Unglück». (Nomoi 7-1 b)

Der Versuch, einmal erreichte politisch-individuelle Freiheit immer
mehr auszudehnen, schlägt also zwangsläufig nach Meinung Piatons um
in das Gegenteil:

«Die allzu große Freiheit schlägt offenbar in nichts anderes um als in
allzu große Knechtschaft, sowohl beim Einzelnen wie beim Staate.»
(Politeia 564 a)

Wie für die griechischen Anfänge, so kann auch für die Neuzeit die

Frage, warum Freiheit im politischen und individuellen Sinn so zentral
wurde, nur versuchsweise beantwortet werden. Im theologischen Sinne

hatte Freiheit ja seit Paulus eine besondere Bedeutung 19, doch betraf
diese Freiheit des Glaubens die weltliche Dimension in einer Weise,
daß für Paulus der Unterschied zwischen menschlicher Freiheit und
Sklaverei hätte aufgehoben werden müssen.

Einen wesentlichen Impuls erhielt die neuzeitliche Freiheitsgeschichte

durch die Probleme, die sich aus einem Zusammenstoß
neuformulierter Glaubensfreiheit bei M. Luther mit den Konsequenzen ergaben,
die daraus für den politischen Bereich gezogen wurden. Luthers Bestreben

zur Reform der Kirche Heß sich nicht anders legitimieren als durch
eine Profilierung des eigenen Glaubensstandpunktes gegenüber der reform-

19 Vgl. außer H. Schlier aaO., Franz Mussner, Theologie der Freiheit nach
Paulus Quaestiones disputatae 75), Freiburg 1976.



als Fragen an den christlichen Glauben 129

bedürftigen Kirche. Da an diesen Reformbestrebungen die Einheit
der Kirche zerbrach, ergab sich eine zuvor ungekannte institutionslose

Glaubensfreiheit. Die Realisierung dieser Glaubensfreiheit auch
im weltlichen Bereich führte zu den vielgenannten Bauernaufständen 20.

Hier stellte sich für Luther ein gravierendes Problem, insofern er in
diesen Aufständen ein Mißverständnis seiner eigenen
Reformbemühungen sah; er sah sich gezwungen, nun zwischen Glaubensfreiheit
und der Freiheit im politisch-gesellschaftlichen Bereich zu trennen ; hierzu

war es notwendig, generell zwei Reiche zu unterscheiden und in gewissem
Sinn zu trennen, das Reich des Glaubens und das Reich der Welt - eine
ebenso folgenreiche wie problematische Unterscheidung! -, und nur für
das Reich des Glaubens die «Freiheit des Christenmenschen» zu reservieren

; der Grundsatz lautet :

«Ein Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und niemand
Untertan. Ein Christenmensch ist dienstbarer Knecht und aller Dinge
und jedermann Untertan.»

Dieser Grundsatz wird erläutert:

«Diese zwei sich widersprechenden Reden von der Freiheit und Dienstbarkeit

zu vernehmen, sollen wir gedenken, daß ein jeglicher Christenmensch

zweierlei Natur ist, geistlicher und leiblicher. Nach der Seele

wird er ein geistlicher, neuer, innerlicher Mensch genannt; nach dem
Fleisch und Blut wild er ein leiblicher, alter und äußerlicher Mensch
genannt. » 21

Daß hiermit keine Lösung, sondern neue Probleme geschaffen wurden,

hegt auf der Hand; denn was ist diese innerliche, geistliche Freiheit,
die keine gesamtmenschlichen Folgen hätte? Bei Paulus, der ja für Luther
von besonderer Bedeutung war, hatte es geheißen :

«Ihr seid zur Freiheit berufen. Brüder, nur macht aus der Freiheit
keinen Anlaß für die menschliche Selbstsucht, sondern dienet
einander in Liebe.» (Gal 5,13)

Hier dürften doch wohl Folgerungen aus der christlichen Freiheit für
das konkrete Leben gezogen sein

20 Als Beispiel für eine sehr tendenzielle Darstellung vgl. Heinrich Schwartze,
Der Freiheitsbegrifl bei Luther und Münzer, in: Das Problem der Freiheit im Lichte
des wissenschaftlichen Sozialismus, hg. v. der Deutschen Akademie der Wissenschaften

zu Berlin (Ost), Berlin 1956, 34-51.
21 Martin Luther, Von der Freiheit eines Christenmenschen.

9



130 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

Auch für die Freiheit hatte die Reformation wie für das gesamte

politische Leben einschneidende Bedeutung, nicht zuletzt dadurch, daß

in ihrem Gefolge Kriege geführt wurden, die als Glaubenskriege und
meist zugleich als Bürgerkriege besonders erbittert waren. Es war eine

vordringliche Aufgabe, Frieden wiederherzustellen. Erreicht werden konnte

der Friede nur dadurch, daß einerseits die Macht des Staates in
bisher unbekannter Weise gestärkt und andererseits der Glaube und
das Gewissen aus dem politischen Bereich herausgenommen und dadurch

privatisiert und verinnerlicht wurde 22. Die Entstehung des Absolutismus

ist nicht zuletzt von hierher zu erklären. Es hegt auf der Hand, daß

sich hieraus auch Konsequenzen für die individuelle Freiheit ergaben.

Beispielhaft läßt sich dieser Vorgang bei Hobbes mit seinem Versuch

verdeutlichen, Freiheit auf die Freiheit von Staaten zu beschränken:

«Aber die Menschen lassen sich von dem bestechenden Wort 'Freiheit'

leicht täuschen, und da ihnen die Urteilskraft zur Unterscheidung

fehlt, halten sie fälschlich das für ihr ureigenes Erbe und
Geburtsrecht, was allein das Recht der Öffentlichkeit ist. »

Und als Begründung wird angegeben :

«Und durch Lektüre dieser griechischen und römischen Schriftsteller
wurde es den Menschen von Kindheit an unter dem Einfluß eines
falschen Freiheitsbildes zur Gewohnheit, Aufruhr gutzuheißen und
die Handlungen ihres Souveräns sowie die Kritik der Kritiker zu
kritisieren, was mit soviel Blutvergießen verbunden ist, daß ich wohl
recht habe, wenn ich sage, daß niemals etwas so teuer erkauft wurde
wie das Erlernen der griechischen und lateinischen Sprache von der
westlichen Welt. » 23

Diese Konzeption der Freiheit ist für Hobbes notwendig

«aus dem Zweck der Einsetzung der Souveränität, nämlich den Frieden

zwischen den Untertanen und ihrer Verteidigung gegen einen
gemeinsamen Feind.»

Hobbes sieht darin keinen Widerspruch zu jener im gleichen Zusammenhang

gemachten Aussage: «... alle Menschen sind von Natur aus gleichermaßen

frei. »

Hintergrund für all diese staatstheoretischen Überlegungen von
Hobbes ist eine Berufung auf die Natur und ein aus ihr resultierendes

22 Reinhart Koselleck, Kritik und Krise, Eine Studie zur Parthogenese
der bürgerlichen Welt (stw 36), Frankfurt 1973.

23 Thomas Hobbes, Leviathan, aaO. 167 ; das nächste Zitat 168.



als Fragen an den christlichen Glauben 131

Naturrecht; eine solche Begründung war deswegen unausweichlich
geworden, weil sich menschliches und mitmenschliches Leben unter Berufung

auf Gott eben nicht mehr legitimieren ließ, hatten doch gerade
Glaubensgründe statt zum Frieden zu den erbitterten Kriegen geführt.
Daß die persönliche Freiheit zur Gewährleistung des Friedens
eingeschränkt werden mußte, war ein gravierender Selbstwiderspruch zu diesen

naturrechtlichen Konzeptionen.
So ist es verständlich, daß im weiteren Verlauf aufgrund eben dieser

naturrechtlichen Konzeptionen die Freiheit auch als individuelle Freiheit

des Menschen in den Vordergrund trat. Vor allem bei John Locke

(1632-1704) läßt sich dies sehen:

«Es ist ein Zustand vollkommener Freiheit, innerhalb der Grenzen des

Naturgesetzes seine Handlungen zu lenken und über seinen Besitz
und seine Person zu verfügen Es ist überdies ein Zustand der Gleichheit

Ist doch nichts offensichtlicher, als daß Lebewesen von gleicher
Art und gleichem Rang, die unterschiedslos zum Genuß derselben Vorteile

der Natur und zum Gebrauch der gleichen Fähigkeiten geboren
sind, auch gleichgestellt leben sollen, ohne Unterordnung oder
Unterwerfung ...)> 24

Daß derartige weithin bekannt gewordene Aussagen einmal auch

politisch ihre Wirkung zeitigen würden, liegt auf der Hand. Freiheit und
Gleichheit aller Menschen von Natur aus gehört zunehmend zu jenen
Idealen, die mit der faktischen absolutistischen Staatsform immer mehr
in Konflikt kommen mußte.

Nicht übergangen werden darf in diesem Zusammenhang Jean-
Jacques Rousseau (1712-1778), weil er in besonderer Pointierung
naturrechtliche Argumentationen zugleich in kritischer Entgegensetzung zu
zeitgenössischen politischen Verhältnissen entwickelte. Bei ihm fehlt
denn auch nicht das Plädoyer für die Freiheit: «Der Mensch ist frei
geboren, und überall ist er in Ketten.» 25

Diesen Tatbestand versucht Rousseau aber nun so zu bessern, daß

er als Ziel nicht die Freiheit des einzelnen, sondern die Legitimation der
menschlichen Gebundenheit durch die freiwillige Einwilligung in den

24 John Locke, Über die Regierung II, hg. v. P. Mayer-Tasch Rowohlt
Klassiker 201 f), Hamburg 1966, 9.

25 Jean-Jacques Rousseau, Contrat social I 1, vgl. Iring Fetscher, Rousseaus
Politische Philosophie. Zur Geschichte des demokratischen Freiheitsbegriffs

Politica 1), Neuwied 1960, 95.



132 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

gemeinschaftlichen Willen formuliert26. Immerhin meint Rousseau

aber, auf diese Weise die Freiheit aller in der Republik begründen zu
können. Daß aus dieser zu abstrakt angesetzten Freiheit einmal der

Umschlag in den Terror der Französischen Revolution folgen könnte 27,

konnte Rousseau nicht voraussehen.

Die Überlegungen von Locke und Rousseau hatten eine außerordentliche

Wirkung, dienten sie doch zur Begründung politischer Forderungen,
die dann zur amerikanischen Unabhängigkeitserklärung und zur
Französischen Revolution führten.

Die amerikanische Unabhängigkeitserklärung und die Französische

Revolution sind von ausschlaggebender Bedeutung für die Realisierung
und das Verständnis von Freiheit, da von ihnen die weitere neuzeitliche

Freiheitsgeschichte abhängt. Überdies sind sie deswegen so instruktiv,
weil sie zeigen, wie nahe beieinanderhegende Konzeptionen faktisch
tiefgreifend verschiedene Realisierungen initiieren können, wenn sie in
einen differenten historischen Kontext eingreifen.

Zur amerikanischen Unabhängigkeitserklärung am 4. 6. 1776 führte
die stetige Verschärfung eines Konflikts zwischen dem englischen Mutterland

und den amerikanischen Kolonien, die nach der Verweigerung einer

gewissen Selbständigkeit sich von England lossagten und den anschließenden

Krieg gegen England gewinnen konnten. Aufschlußreich ist die

Durchsetzimg der amerikanischen Autonomie deswegen, weil sich an
ihr zeigt, welche Verstärkung der Reaktion sich daraus ergibt, daß berechtigte

Forderungen nicht zugestanden werden; die verweigerte Forderung
nach einer angemessenen Autonomie führte zur Forderung und
Durchsetzung voller Autonomie.

Der wesentliche Satz der von Locke nachhaltig beeinflußten
Unabhängigkeitserklärung lautet :

«Wir halten es für eine Wahrheit, die keines Beweises bedarf, daß
alle Menschen vor ihrem Schöpfer gleich sind; daß er ihnen gewisse
unveräußerliche Rechte verliehen hat, und daß zu diesen Rechten
Leben, Freiheit und das Streben nach Glück gehören. » 28

26 Ebd. 92 ff.
27 Bernard Willms, Einleitung zu: Johann Gottlieb Fichte, Schriften zur

Revolution Ullstein 3001), Frankfurt 1973, 26, im Hinblick auf die Prognose
Fichtes.

28 Zit. nach Gerhard Oestreich, Die Idee der Menschenrechte in ihrer
geschichtlichen Entwicklung Zur Politik und Zeitgeschichte 11), Berlin 1963, 32.



als Fragen an den christlichen Glauben 133

Diese Erklärung der Gleichheit und Freiheit der Menschen bedeutete
einen Indikativ gegenüber der weit entfernten, sich absolutistisch
verhaltenden Macht Englands, der man sich eben nicht mehr unterwerfen
wollte und konnte : für die eigene Situation stellte sie einen Imperativ zur
Privatinitiative dar, die die Einwanderer und ihre Kinder ohne die Stütze

von Institutionen und Traditionen in einem Land von immenser Ausdehnung

mit schier «unbegrenzten» Möglichkeiten und Gefährdungen zum
Überleben entwickeln mußten. Das Erreichen der Grenzen dieser
Möglichkeiten zwang dann Roosevelt zum New Deal (seit 1933), in dem es

dann auch um Freiheit von materieller Not und Furcht geht 29.

Die amerikanische Unabhängigkeitserklärung dürfte entgegen früh
entstandener Gewohnheit 30 nicht als Revolution zu bezeichnen sein, es

sei denn, man verwende das Wort dort in Anlehnung an den ursprünglichen

astronomischen Sinn von Bewegung der Gestirne und meine eine

Revolution als ein von Natur her geschehenes Ereignis, aber nicht ein

aus intensivem politischen Handeln des Menschen erfolgendes Ereignis 31.

Auch deswegen sollte man die amerikanische Unabhängigkeitserklärung
nicht als Revolution bezeichnen, weil sie tief mit der englischen Tradition

von Freiheitsgarantien verbunden ist.
Die Verwirklichung der Freiheit in Frankreich wird dagegen zu

Recht als Revolution im engen Sinn des Wortes bezeichnet32. Die
französische Erklärung der Freiheit steht in unmittelbarem Zusammenhang
mit der amerikanischen Erklärung der Freiheitsrechte; Marie Joseph de

La Fayette (1757-1834), Teilnehmer am Unabhängigkeitskampf der
USA und Freund George Washingtons verfaßte den Entwurf für die
Menschenrechte in der französischen Nationalversammlung, unterstützt
von dem amerikanischen Botschafter in Paris, Thomas Jefferson (1743-
1826), der seinerseits maßgeblichen Einfluß auf die Unabhängigkeitserklärung

der USA hatte. Der in Paris verabschiedete Text lautet:

«Der Zweck jeder politischen Vereinigung ist die Wahrung der natürlichen

und unverjährbaren Rechte des Menschen. Diese Rechte sind
die Freiheit, das Eigentum, die Sicherheit und der Widerstand gegen
die Unterdrückung.»

29 Gerhard Ritter, aaO., 65 ff, vgl. Gerhard Oestreich, aaO. 43.
30 Vgl. Gerhard Ritter, aaO. 65 ; auf diese frühe Interpretation hat

hingewiesen Jürgen Habermas, Naturrecht und Revolution, in: ders. Theorie und Praxis
stw 9), Frankfurt 1971, 90.

31 So mit Jürgen Habermas, ebd. 90-93.
32 Gerhard Ritter, aaO. 67 f, Jürgen Habermas, aaO.



134 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

Und zur Freiheit heißt es näherhin:

«Die Freiheit besteht darin, alles tun zu dürfen, was dem andern nicht
schadet: so hat die Ausübung der natürlichen Rechte eines jeden
keine anderen Schranken als diejenigen, die den übrigen Mitgliedern
der Gesellschaft die Nutznießung derselben Rechte sichern. » 33

Diese Erklärung der Freiheit in Frankreich bedeutete Auflehnung
gegen die durch ständische Privilegien falsch verteilte Freiheit und die

dadurch entstandene Unfreiheit des dritten Standes, des Bürgertums.
Freiheit zielte hier unausweichlich auf die grundlegende Zerstörung der

überkommenen, freilich nicht mehr funktionsfähigen Ordnung. Nicht
zufällig ist ja auch hier als Grundrecht der «Widerstand gegen die

Unterdrückung» genannt. Mehr noch als für die Vereinigten Staaten kann man
für Frankreich folgern, daß eine radikale Lösung unvermeidlich wird,
wenn erforderliche und rechtzeitige Reorganisationen und Innovationen
ausbleiben. Im Unterschied zu den USA wurde in Frankreich Freiheit
rein innenpolitisch, innergesellschaftlich postuliert und dann realisiert;
überdies wurde sie äußerst polemisch und, von Rousseau her und in
Anlehnung an die USA, extrem individualistisch konzipiert. Ihre Forderung
hatte eine Faszinations- und Durchschlagskraft, die sich nach Erreichen
des Zieles, nämlich der Überwindung bisheriger Zustände, nicht
einhalten ließ, sondern in die totale Herrschaft der Führer der Befreiten
umschlug.

Hier scheint die zentrale Aporie neuzeitlicher Freiheitsgeschichte
zu liegen, sie zu übersehen wäre Ideologie 34. Sie besteht darin, daß es

angesichts nicht mehr vertretbarer politisch-gesellschaftlicher Verhältnisse

unvermeidlich ist, deren Änderung anzustreben, daß der Versuch
der Änderung aber in Verhältnisse führt, die mit den Zielen und
Hoffnungen der Revolution nicht mehr übereinstimmen. Bis heute hat jede
Revolution im engen Sinne des Wortes zwar nicht einfach ihre Berechtigung,

wohl aber nach dem Sieg ihre Unschuld verloren.
Der Umschlag von Befreiung in Tyrannei ist erschütternd daran

aufweisbar, daß diese Tyrannei nicht nur das Volk, sondern auch die
Revolutionäre nacheinander betraf: Die Revolution enläßt nicht ihre
Kinder, wie ein Buchtitel von Wolfgang Leonhard heißt, sondern er-

33 Zit. nach Gerhard Oestreich, aaO. 33.
34 Jeder Hinweis auf diese Aporie fehlt bei Jürgen Schlumbohm, Freiheits-

begrifi und Emanzipationsprozeß Kleine Vandenhoeck-Reihe 1382) ; davon
abgesehen liegt hier eine instruktive Behandlung des Themas vor.



als Fragen an den christlichen Glauben 135

mordet sie. Marat (geb. 1744) wurde 1793 erstochen; Danton (geb. 1759),
Hébert (geb. 1757) und Desmoulins (geb. 1760) wurden auf Veranlassung
von Robespierre 1794 guillotiniert; Robespierre selbst (geb. 1758) und
St.-Just (geb. 1767) wurden gleichfalls 1794 guillotiniert. Mit Ausnahme

von Marat, der ein Alter von 49 Jahren erreichte, waren alle erst 34-37,
St.-Just erst 27 Jahre alt.

Bezeichnend für den persönlichen Konflikt ist ein Ausspruch von
Marat: «Sie nennen mich grausam, obgleich ich kein Insekt leiden sehen

kann»35; m. W. wird eine ähnliche Aussage von Himmler überliefert.
Ob man auch darin einen Hinweis auf die Identität der Radikalismen von
links und rechts sehen darf?

Der Hinweis auf das Verhalten der Revolutionäre untereinander ist
deswegen wichtig, weil durch sie erst Freiheit und Gleichheit um die

Brüderlichkeit ergänzt worden sind, die zuerst im Kreis der Cordeliers

um Marat, Danton, Desmoulins und Hébert formuliert wurde.
Daß die Französische Revolution für die Freiheitsgeschichte in

politischer Hinsicht das entscheidende Ereignis ist, kann und braucht hier
nicht im einzelnen verfolgt zu werden. Dabei ist bis heute die Einheit von
Positivität und Aporie der revolutionär verwirklichten Freiheit vorherrschend

geblieben, wie sie bereits Immanuel Kant (1724—1804) in einer

Aussage von 1798 zum Ausdruck gebracht hat:

«Die Revolution eines geistreichen Volks, die wir in unseren Tagen
haben vor sich gehen sehen, mag gelingen oder scheitern ; sie mag mit
Elend und Greueltaten dermaßen angefüllt sein, daß ein wohlmeinender

Mensch sie, wenn er sie, zum zweitenmale unternehmend,
glücklich auszuführen hoffen könnte, doch das Experiment auf solche
Kosten zu machen nie beschließen würde - diese Revolution, sage ich,
findet doch in den Gemütern aller Zuschauer eine Teilnehmung
dem Wunsche nach, die nahe an Enthusiasmus grenzt, und deren
Äußerung selbst mit Gefahr verbunden war, die also keine andere,
als eine moralische Anlage im Menschengeschlecht zur Ursache haben
kann. » 36

Diese Mahnung macht deutlich, wie sehr von der Inszenierung einer
Revolution nach Kants Meinung abzuraten ist, wie sehr es aber ihre
Ideale zu realisieren gilt. Die Aufdeckung einer Anlage und eines Ver-

35 Zit. bei Max Horkheimer, Egoismus und Freiheitsbewegung, in: ders.,
Traditionelle und kritische Theorie (Fischer TB 6015), Frankfurt 1968, 157.

36 Immanuel Kant, Der Streit der Fakultäten, 2. Abschnitt, A 144 f ; die
folgenden Zitate ebd. A 150 und A 157.



136 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

mögens zum Besseren darf nicht wieder verschüttet werden; der Weg zu
einer republikanischen Verfassung und Regierungsform auf der Grundlage

von Prinzipien, «die dem Geist der Freiheitsgesetze gemäß sind»,
ist unvermeidlich.

Die durch die Französische Revolution gestellte Aufgabe für die
Freiheit hat Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1770-1831) formuliert.
Begrüßte er zunächst mit seinen Freunden Schelling und Hölderlin, mit
denen er im Tübinger Stift zusammen war, die Französische Revolution
entschieden, so dämpfte der nachfolgende Terror den Enthusiasmus;
Hegel wußte seither um die «sich selbst zerstörende Wirklichkeit» der
Revolution 37; doch sah er zu grundsätzlicher Kritik keinen Anlaß. Wohl
aber sah er keine Möglichkeit, Freiheit anders zu realisieren als durch
ihre Institutionalisierung im Staat.

«Der Staat ist die Wirklichkeit der konkreten Freiheit; die konkrete
Freiheit aber besteht darin, daß die persönliche Freiheit und deren
besondere Interessen sowohl ihre vollständige Entwicklung und die
Anerkennung ihres Rechts (im System der Familie und der bürgerlichen
Gesellschaft) haben, als sie durch sich selbst in das Interesse des

allgemeinen Theils übergehen».

Freiheit als Einheit individueller und politischer Freiheit zu
realisieren, die beide als einzelne nicht realisiert werden können, ist Problem
und Aufgabe zugleich. Auch gegen die zu Hegels Aussagen geäußerten
Verdächtigungen ist daran festzuhalten, daß Freiheit ohne Institution
nicht möglich ist und doch durch Institutionen immer auch bedroht wird.
Hegel war freilich davon überzeugt, daß die Freiheit sich durchsetzen
wird:

«Die ungetheilte Substanz der absoluten Freiheit erhebt sich auf den
Thron der Welt, ohne daß irgend eine Macht ihr Widerstand zu
leisten vermöchte. »

Einen neuen Akzent und eine neue Aporie erhält die neuzeitliche

Freiheitsgeschichte durch Karl Marx (1818-1883). Als Angehöriger einer
Generation nach der Französischen Revolution ist Marx nicht mehr
durch deren Terror, sondern durch die Mißstände der nachfolgenden
Restauration und vor allem durch das Elend der Proletarier beein-

37 G. W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, hg. v. J. Hoflmeister
Philosophische Bibliothek 114), Hamburg 61952, 422; die nächsten Zitate aus: Grundlinien

der Philosophie des Rechts § 260 und Phänomenologie des Geistes, aaO., 415.



als Fragen an den christlichen Glauben 137

druckt; in der Unterdrückung und Ausbeutung des Proletariats sieht

er die Wurzel aller Inhumanität und Unfreiheit. Allein durch eine
Revolution zur gewaltsamen Aufhebung der Produktionsverhältnisse können

nach seiner Meinung die Existenzbedingungen des Klassengegensatzes

und damit die Klassen und auch die als Durchgangsstadium
notwendige Herrschaft des Proletariats als Klasse aufgehoben werden;
dadurch verspricht sich Marx folgendes Ergebnis :

«An die Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen
und Klassengegensätzen tritt eine Assoziation, worin die freie
Entwicklung eines jeden Bedingung für die freie Entwicklung aller ist.» 38

Man wird auf Marx anwenden dürfen, was er selbst von Luther
sagte: «Aber, wenn der Protestantismus nicht die wahre Lösung, so

war er die wahre Stellung der Aufgabe. » Es ist ein standpunktbedingtes
Urteil - entsprechend den anfänglich genannten standpunktbedingten
Urteilen über die Französische Revolution - zu sagen, Marx habe nicht
die wahre Lösung, wohl aber die wahre Stellung der Aufgabe formuliert.
Daß die ökonomischen Analysen von Marx mit der These zunehmender

Verelendung des Proletariats nicht stimmen -westliche Marxisten müssen

nicht umsonst stets mit der Verschleierungsthese arbeiten -, ist als

wichtiges Kriterium dafür anzusehen, daß der Marxismus nicht für eine

urteilsfreie Rückfrage an Geschichte und Gegenwart offen ist. Daß die
totalitäre Realisierung des Marxismus nicht mindestens auch von Marx
her mitbedingt ist und somit ein Systemfehler des Marxismus-Leninismus

ist, nicht aber persönliche Schuld eines Diktators, wird sich schwerlich

bestreiten lassen.

Theoretisch dürfte eine Voraussetzung dieser Systemfehler darin
beruhen, daß Marx das «wahre Reich der Freiheit» auf einem «Reich der

Notwendigkeit» gründen läßt39.
Die Aporien neuzeitlicher Freiheitsgeschichte zeigen sich verständlicher-,

aber auch bedauerlicherweise besonders deutlich in unserer
gegenwärtigen Situation, in der die Erinnerung an die Diktatur des

Nationalsozialismus rasch zurückgetreten ist und Beeinträchtigung der Freiheit
schon wieder für Unfreiheit gelten kann.

38 Karl Marx, Manifest der Kommunistischen Partei II ; das folgende Zitat
aus : Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie, Einleitung.

39 Vgl. Iring Fetscher, Die Freiheit im Lichte des Marxismus-Leninismus,
hg. v. der Bundeszentrale für Heimatdienst, Bonn 1959, 32. - Zur gegnwärtigen
Diskussion vgl. Schöpfertum und Freiheit, hg. v. der Paulus-Gesellschaft, München
1968.



138 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

In diesem Umbrach haben Marx und der Marxismus eine neue
Faszination ausüben können. Vor allem haben Marxisten eine Wirksamkeit
entfalten können, deren Utopien noch aus der Spätphase des 19.

Jahrhunderts herrühren, wie dies für Ernst Bloch oder Herbert Marcuse

zutrifft. Es fragt sich, ob bei aller berechtigter Sorge über die
gegenwärtige Situation sowohl der westlichen wie der östlichen Welt nicht doch

die Diktaturen eben auch in marxistischer Legitimation auf diese Utopien

mehr hätten abfärben müssen. Wie verwickelt eine marxistische

Forderang der Freiheit gegenwärtig ist, läßt sich sehr deutlich an Herbert

Marcuse demonstrieren, der nicht ohne seine Zustimmung von der

neuen Linken nachhaltig in Anspruch genommen wurde. Marcuse hält
eine revolutionäre Überwindung der westlichen kapitalistischen Systeme
für nötig, die er übrigens nicht nur für die Zustände im Westen, sondern

auch für die im Osten verantwortlich macht :

«Der Mißerfolg der mitteleuropäischen Revolution nach dem Ersten
Weltkrieg isolierte die bolschewistische Revolution von ihrer
antizipierten ökonomischen und politischen Basis in den fortgeschrittenen
kapitalistischen Ländern und führte sie auf den Weg terroristischer
Industrialisierung auf Grund ihrer eigenen Hilfsquellen.» 40

Es ist schon sehr merkwürdig, daß die Entwicklung des östlichen
Terrorismus auf das Scheitern westlicher Revolutionen zurückgeführt wird.

Marcuse sieht aber Hoffnungszeichen :

«Die Präformierung der Individuen, ihre Entwicklung zu
Verwaltungsobjekten scheinen allgemeine Phänomene zu sein. Die Idee einer
anderen Form von Vernunft und Freiheit, wie sie sowohl vom
dialektischen Idealismus als auch vom Materialismus in Betracht gezogen
wurde, erscheint wieder als Utopie. Aber der Triumph der regressiven
und hemmenden Kräfte beeinträchtigt nicht die Wahrheit dieser
Utopie. Die totale Mobilisierung der Gesellschaft gegen die endgültige
Befreiung des Individuums, die den historischen Inhalt der
gegenwärtigen Periode ausmacht, zeigt an, wie real die Möglichkeit dieser
Befreiung ist. »

40 Herbert Marcuse, Vernunft und Revolution, Frankfurt 1962, 373; dieser
Text stammt aus einem 1954 geschriebenen Nachwort des Buches von 1941, das
noch eine recht freundliche Aussage gegenüber den USA enthält; das folgende Zitat
ebd. 374. - Daß das Mißlingen westlicher Revolutionen Schuld an der Fehlentwicklung

des östlichen Marxismus sei, enthält natürlich noch einmal eine Hochbewertung

des Westens, die vom Osten kaum geteilt werden dürfte, auch für einen
Marxisten eine Überheblichkeit.



als Fragen an den christlichen Glauben 139

Man wird bezweifeln dürfen, ob das von Herbert Marcuse säkularisierte

Bild der Apokalyptik zutrifft, daß die äußerste Verschlechterung unserer
Situation Zeichen dafür ist, daß der Anbruch jener Freiheit, die hier
erhofft wird, nahe ist.

Auf der anderen Seite findet sich ein immer noch vorhandener und
bei Verschärfung der Situation möglicherweise wieder hervortretender
Konservativismus, der den zu schwach und bedroht scheinenden Staat in
gebührendem Maß stärken möchte ; daß manche Vertreter dieser Richtung
dem Nationalsozialismus anhingen, vermag diesen Konservativismus
nicht attraktiver zu machen. «Wenn ein Staat zusammenbricht, verlieren

Männer ihren Wert - auch diesen Zustand kann man Freiheit

nennen», heißt es bei Arnold Gehlen mit einem Zynismus, der auf den

Autor zurückfällt 41. Das Problem zeigt sich in einem Zitat von Ernst
Forsthoff:

«Denn in der Gegenwart gewinnt die Erkenntnis Boden, daß die
Gefährdung individueller Freiheit von der Gesellschaft ausgeht und
daß der Staat dazu berufen ist, die Freiheit zu schützen.»

Diese Aussage kann ebenso berechtigt wie gefährlich sein. Erfüllte der
NS-Staat diese Berufung?

Die Problematik der heutigen Situation wird noch dadurch
verschärft, daß wir in einer durch technisch-zivilisatorische Mittel veränderten

Welt leben, deren nicht geringste Folge eine ungeheure Zunahme der

Weltbevölkerung ist. Zu Recht weist Max Horkheimer darauf hin :

«Die immanente Logik der Geschichte führt tatsächlich zur verwalteten

Welt. Durch die sich entfaltende Macht der Technik, das Wachstum

der Bevölkerung, die unaufhaltsame Umstrukturierung der
einzelnen Völker in straff organisierte Gruppen, durch schonungslosen
Wettbewerb zwischen den Machtblöcken scheint mir die totale
Verwaltung der Welt unausweichlich geworden zu sein. » 42

Als Aufgabe sieht Horkheimer:

«Die begrenzte, ephemere Freiheit des Einzelnen im Bewußtsein ihrer
zunehmenden Bedrohung zu schützen, zu bewahren, womöglich
auszudehnen, ist weit dringlicher, als sie abstrakt zu negieren oder gar
durch aussichtslose Aktionen zu gefährden. In totalitären Ländern
geht es der kämpfenden Jugend um eben die Autonomie, die in den
nicht-totalitären Ländern in permanenter Bedrohung steht. »

41 Arnold Gehlen, Moral und Hypermoral. Eine pluralistische Ethik, Frankfurt

1973, HO; das folgende Zitat von E. Forsthofl, ebd. 100.
42 Max Horkheimer, Die Sehnsucht nach dem ganz Anderen Stundenbücher

97), Hamburg 1970, 83; das folgende Zitat ebd. 51.



140 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

Diese Überlegungen lassen deutlich werden, in welchem Maße das

Thema «Freiheit» für die verschiedenen Phasen neuzeitlicher Geschichte
bestimmend gewesen ist. Sie zeigen aber auch, wie verschieden Freiheit
in verschiedenen geschichtlichen Traditionen und Situationen aufgefaßt
worden ist und wie sehr sie jeweils in ein und derselben Situation
umstritten war.

Was Freiheit ist, wird am ehesten in jeweils erfahrener Unfreiheit
deutlich, nämlich die durch Überwindung von Unfreiheit mögliche freie

Verwirklichung menschlichen Lebens und Zusammenlebens. Nicht
umsonst sind sich in Diktatur oder Unterdrückung deren Gegner einig in
der Anstrengung für die Freiheit, so unterschiedlicher Überzeugung sie

sonst auch sein mögen. Ist dann die Freiheit neu- oder wiedergewonnen,
entsteht die unvermeidliche Enttäuschung des Auseinanderfallens der
Waffenbruderschaft gegen Unfreiheit, wie es besonders deutlich die

Mitglieder der französischen Résistance zu erkennen gegeben haben.

Hier treten dann die Unterschiede eines positiven Freiheitsverständnisses

zutage.
In dieser Situation wiedergewonnener Freiheit zeigt sich dann auch,

daß die mögliche Freiheit als ungenügend erfahren wird. Die bisherigen
Überlegungen sollten deutlich machen, daß diese Erfahrung weder
einfach berechtigt noch einfach unberechtigt ist. Freiheit hat gegenüber

jeder Realität einen Überschuß an Idealität bei sich; sie ist nicht absolut

möglich, weder in dem Sinn, daß sie allein isoliert von anderen, scheinbar
im Widerspruch zu ihr stehenden Grundrechten und Grundwerten realisiert

werden kann, noch in dem Sinn, daß es total freie Subjekte in total
freier Gesellschaft geben kann; Versuche, etwas total zu realisieren,
verliefen bislang stets totalitär.

Freiheit kann es daher nicht geben ohne Gerechtigkeit und Solidarität

; sie ist auch nicht möglich ohne Recht und Ordnung. Pauschale

Verdächtigungen von Recht und Ordnung können nicht Freiheit, sondern

unter dem Anschein radikaler Freiheit nur die scheinbar radikale Freiheit

fördern und somit tatsächliche Freiheit gefährden. Unvermeidbar
ist diese Gefährdung, wenn und insofern berechtigte Forderungen der
Freiheit unterbunden werden. Freilich kommen revolutionärer und
reaktionärer Terror auf dasselbe hinaus. Übersteigerungen der Freiheit
sind daher nicht weniger gefährlich als direkter Zwang, gegen den
Freiheit wenigstens als moralisch überlegen anerkannt wird.

Deutlich dürfte sich auch gezeigt haben, daß Freiheit nicht allein
und nicht primär räumlich verstanden werden darf, sondern als Frei-



als Fragen an den christlichen Glauben 141

heit mit anderen. Freundschaft, Ehe, Familie, Zugehörigkeit zu Gesellschaft

und Staat dürfen nicht als Gegensatz zu Freiheit verstanden
werden. Robinson Crusoe war auf der Insel nicht frei, sondern einsam;
Sokrates konnte sich menschenwürdiges Leben und damit auch Freiheit
nur in Athen oder überhaupt nicht vorstellen. Aus dieser Vorstellung
heraus war er so konsequent, sich Heber in Athen das Leben nehmen zu
lassen, als die angebotene Emigration anzunehmen. Freiheit ist nicht
eine regionale, sondern eine relationale Kategorie.

Daß und wie frei wir sind, läßt sich erst erfahren, wenn die Freiheit

genommen ist. Daß es eine neue Erfahrung von Freiheit eines Gegners
der Unfreiheit gibt, läßt sich in der Reaktion totalitärer Systeme sehen,
die - gemäß der Aussage Piatons, daß der eigentlich Unfreie nicht der
vom Tyrannen Beherrschte, sondern der Tyrann selber ist - sich
offenkundig als die Unfreien gegenüber ihren Gefangenen erweisen.

Auf dem Hintergrund neuzeithcher Freiheitsgeschichte zeigt sich,
wieviel an Freiheit realisiert worden ist, wieviel aber auch zu realisieren
ist.

4. Reaktionen der katholischen Kirche auf die neuzeitliche Freiheitsge¬
schichte

Daß die katholische Kirche auf die revolutionären Freiheitsbestrebungen

im Grunde negativ reagiert hat, ist verständHch, aber auch
bedauerlich. Wenn sie der Restauration zustimmte und weder die positiven
Impulse neuzeitlicher Freiheitsgeschichte noch deren Nähe zu christlichen
Grundsätzen zu erkennen vermochte, so hat das darin seinen Grund, daß
die neuzeitlichen Freiheitsbestrebungen bereits eine lange antikirchliche
und antichristliche Komponente enthielten. Indem die Kirche gezwungen

war, die auch im Namen der Freiheit gegen sie vorgetragenen
Angriffe zurückzuweisen, mußte sie zwangsläufig als Gegner der Freiheit in
Erscheinung treten.

Auf dem Hintergrund dieser höchst verwickelten Auseinandersetzungen

sind die Texte zu sehen, in denen von einer heutigen Sicht eben

doch viel zu sehr jene Freiheiten abgelehnt sind, die zu Recht heute
auch von der Kirche vertreten werden.

In der so verhängnisvollen Auseinandersetzung mit Lamennais
erließ Gregor XVI. 1832 eine Enzyklika, in der die Lehre des Indifferentis-



142 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

mus angegriffen wird, «man müsse für jeden die Freiheit des Gewissens

beanspruchen und fordern»; durch diesen äußerst unheilvollen Irrtum
werde der Weg geebnet für «jene volle und ungemäßigte Meinungsfreiheit»,

die weithin zum Schaden für Kirche und Staat um sich greift; das

Dokument stellt dann die Frage:

«Doch was ist ein schlimmerer Tod für die Seele als die Freiheit zu
irren? wie Augustinus fragte ...» 43

Diese in deutscher Übersetzung und einem anderen Kontext schwer

wiederzugebenden Äußerungen beinhalten immerhin eine auch für
damalige Zeit unberechtigte Zurückweisung der Gewissensfreiheit; die
Lehre des Thomas von Aquin, daß dem Gewissen zu folgen sei, auch

wenn es irre, fand hier keine Berücksichtigung. Die Verkennung der

berechtigten Intentionen von Lamennais hatte höchst negative Folgen.
Ebensowenig verliefen die späteren Auseinandersetzungen mit dem

Sozialismus zufriedenstellend; in einer Enzyklika Leos XIII. von 1878

wird nach der Feststellung grundsätzlicher Gleichheit aller Menschen

aufgrund ihrer Natur und ihrer Berufung zum Heil dann eben doch

gesagt, es gebe eine «Ungleichheit des Rechts und der Gewalt»:

«Die Regierenden und Untergebenen sind durch gegenseitige Pflichten
und Rechte gemäß der katholischen Lehre und der Gebote so fest
verbunden, daß sowohl die Begierde zu herrschen gemäßigt wird, als
auch die Art des Gehorsams (ratio oboedientiae) leicht, fest und sehr
edel (nobilissima) gemacht wird. »

So berechtigt der Widerspruch gegen manche sozialistische oder für
sozialistisch gehaltene Thesen gewesen sein mag, so problematisch ist
es dennoch, eine Ungleichheit des Rechts und legitimer Gewalt anzunehmen.

Auch ein dritter Aspekt des Themas «Freiheit», nämlich das

Verhältnis von Mann und Frau, fand lange im kirchlichen Bereich keine

angemessene Behandlung. So berechtigt es auch hier wiederum war und
ist, gegen Ehe und Famiüe gerichtete unberechtigte Angriffe zurückzuweisen,

so problematisch ist es, sämtliche Veränderungen und
Differenzierungen in der Beziehung von Mann und Frau zueinander in Frage zu
stellen. Eben dies aber ist viel zu sehr geschehen. Als Beispiel dafür
kann die Enzyklika «Casti connubii» von 1930 dienen; hier wird gegen

43 Denzinger-Schönmetzer, 2730 f (D 1613 f); die folgenden Zitate ebd. 3131

(D 1849) und ebd. 3708 f (D 2233).



als Fragen an den christlichen Glauben 143

die These, beide Ehegatten besäßen völlig gleiche Rechte, zunächst zwar
ausdrücklich eine Rechtsgleichheit aufgrund der Persönlichkeit, der
Menschenwürde und des Ehevertrages festgestellt :

«Hierin erfreuen sich in der Tat beide Gatten gleicher Rechte und
haben gleiche Pflichten; in den übrigen Dingen aber muß eine gewisse
Ungleichheit und Abstufung herrschen, wie sie das Familienwohl und
die notwendige Einheit und Festigkeit der häuslichen Gemeinschaft
und Ordnung fordern. »

Mit dieser Aussage ist nicht getroffen, was mit der berechtigten
Aussage der Gleichberechtigung der Geschlechter zum Ausdruck
gebracht werden soll. Auch hier erscheint die Kirche als Gegnerin durchaus

berechtigter Anliegen und bringt sich somit um die Möglichkeit, unter
dem Stichwort «Emanzipation» vorgetragene unberechtigte Forderungen

zurückzuweisen.
Wenn man alle die genannten Aussagen berücksichtigt, wenn man

hinzunimmt, daß der Verfechter der Demokratie in Italien, Romulo
Murri (1870-1944), 1909 exkommuniziert wurde, so kommt man schwerlich

um die Feststellung herum, daß Charles Forbes de Montalembert
(1810-1870) lange, zu lange Recht behalten hat mit seiner Aussage von
1863:

«Die Katholiken haben sich noch nicht in die große Revolution
hineingefunden, die die neue Gesellschaft, das moderne Leben der
Völker geboren hat. Sie empfinden angesichts der modernen Gesellschaft

eine unüberwindliche Mischung von Verwirrung und Ängstlichkeit.

Sie haben sie noch nicht kennen und lieben gelernt; sie haben noch
nicht gelernt, mit ihr umzugehen. Viele von ihnen gehören noch,
ohne sich allzu sehr darüber Rechenschaft zu geben, dem Herzen,
dem Geist nach dem Ancien Régime an, d. h. dem Regime, das weder
die bürgerliche Gleichheit noch die politische Freiheit noch die
Gewissensfreiheit zuließ.» 44

Auf dem Hintergrund dieser Geschichte kirchlicher Reaktionen auf
die neuzeitliche Freiheitsgeschichte wird erst deutlich, welche Bedeutung

die feierliche Verabschiedung der Religionsfreiheit durch das II.
Vatikanische Konzil hat. Die Erklärung der Religionsfreiheit bedeutet eine

grundsätzliche Bejahung positiver Freiheitsentfaltung in der Geschichte
der Neuzeit. Insofern ist fraglos in ihr eine Antwort auf eine Anfrage an

44 Zit. nach Oskar Schroeder, Aufbruch und Mißverständnis. Zur Geschichte
der reformkatholischen Bewegung, Graz 1969, 46.



144 Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien

den christlichen Glauben zu sehen. In der Erklärung der Religionsfreiheit

ist somit ein Anfang zu sehen für Bemühungen, die Freiheit des

christlichen Glaubens für den Glauben selbst und für den Dienst des

Glaubens an der Welt zu realisieren.
Daß der christliche Glaube frei macht, frei vom Gesetz und frei von

der Welt, gehört zu seinen Grundgegebenheiten. Niemand hat diese

Freiheit so deutlich erfahren und zum Ausdruck gebracht wie Paulus.
Es bedeutet eine Beeinträchtigung des christlichen Glaubens, die «Freiheit

der Kinder Gottes » nur als Gehorsam gegenüber Gesetzen und Geboten

zu interpretieren. Der Satz Augustinus' «Deo servire libertas est»

ist deswegen problematisch, weil man aus ihm zu leicht den Akzent auf
das «Dienen» verlegen kann, das dann die Freiheit garantieren solle.

Der Glaube selbst meint nicht Einengung, sondern Freiheit des Menschen.

Diese Freiheit, die nicht identisch ist mit säkularer Freiheit, kann gleichwohl

nicht von ihr getrennt werden. Im Gegenteil: aus dem Impuls der
christlichen Freiheit resultiert die Aufgabe, mit äußerster Anstrengung
der Förderung tatsächlicher menschlicher Freiheit zu dienen und scheinbarer

Freiheit zu widerstehen.


	Neuzeitliche Freiheitsgeschichte und ihre Aporien als Fragen an den christlichen Glauben

