
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: L'Église, sacrement de réconciliation par la promotion de la justice et de
la paix entre les peuples

Autor: Couesnongle, Vincent de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vincent de Couesnongle

L'Eglise, sacrement de réconciliation

par la promotion de la justice et de la paix
entre les peuples*

Il nous arrive à tous de regarder des photographies qui datent de

vingt ans. Nous retrouvons avec tendresse les traits familiers qui n'ont
guère changé. Mais nous découvrons aussi avec une certaine surprise

qu'il y a des choses qui ne sont plus les mêmes. Le temps a fait son œuvre.

Dans la vie de l'Eglise, vingt ans c'est peu! Mais cela compte. Le

temps aussi y fait son œuvre. Mais, ce qui nous surprendra toujours
dans la vie de l'Eglise, c'est ce miracle d'une jeunesse qui sans cesse se

renouvelle, et par des moyens - nous en avons été récemment témoins

- dont le Saint-Esprit a le secret.

La photographie d'il y a vingt ans, c'est celle de l'Eglise de Jean
XXIII et de Vatican II. La réalité d'aujourd'hui, c'est l'Eglise de Jean
Paul II et de Puebla.

C'est sur cet itinéraire que je vous invite à réfléchir ce soir:
comment l'Eglise réagit-elle devant les problèmes de la justice et de la paix?

* A l'occasion du vingtième anniversaire de l'annonce par Jean XXIII du
Concile Vatican II, l'Université de Fribourg a organisé une série de conférences.
Nous publions ici le texte de celle qui fut donnée, le 15 février 1979, par le P. Vincent

de Couesnongle, Maître de l'Ordre des Prêcheurs et Grand Chancelier de la
Faculté de Théologie de l'Université de Fribourg. La rédaction exprime à l'auteur
sa plus vive gratitude.



L'Eglise, sacrement de réconciliation 97

Je diviserai mon exposé en deux parties. Dans la première je
voudrais montrer l'évolution des mentalités et des textes dans l'Eglise d'après
le Concile; dans la seconde j'essaierai de présenter un profil de ce que
pourrait (et devrait) être la position de l'Eglise aujourd'hui.

Vous ne vous étonnerez pas de m'entendre citer fréquemment les

documents conciliaires et les récentes déclarations de Jean Paul IL

i. l'évolution dans l'église post-conciliaire

L'une des premières applications de Vatican II - le fait est à noter

- fut la création par le Pape Paul VI, de la Commission Pontificale
Justice et Paix.

Il lui assignait comme but :

«d'éveiller l'ensemble du Peuple de Dieu à une pleine intelligence de

son rôle à l'heure actuelle, — d'une part pour promouvoir le progrès
des pays pauvres et encourager la justice sociale entre les nations, et
d'autre part pour aider les nations sous-développées à travailler elles-
mêmes à leur développement» (Motu Proprio du 6 janvier 1967,
Catholicam Christi Ecclesiam).

L'on sait comment l'Eglise a toujours eu le plus vif souci de ses

responsabilités envers le monde des hommes. Elle n'entend pas, comme
certains pourtant le souhaiteraient, s'enfermer dans un monde spirituel

clos, se marginaliser dans un monde parallèle à celui où les hommes

et les femmes vivent, travaillent, aiment, souffrent et espèrent.
Tout ce qui touche à la vie des hommes - et Dieu sait si les problèmes
de la justice et de la paix y touchent - l'intéresse directement et entre
dans le champ de sa mission.

Dans «Gaudium et Spes», le Concile a tenu d'ailleurs à le souligner
fortement :

«C'est l'homme qu'il s'agit de sauver, la société humaine qu'il faut
renouveler. C'est donc l'homme, l'homme considéré dans son unité et
sa totalité, l'homme, corps et âme, cœur et conscience, pensée et
volonté, qui constituera l'axe de tout notre exposé» (Gaudium et

Spes, n. 3).

Il n'y avait rien de révolutionnaire en cela: rien que de très normal
et de très classique.

Et pourtant cet «intérêt» de l'Eglise conciliaire pour les matières
de la justice et de la paix, va évoluer d'une manière assez surprenante.

7



98 L'Eglise, sacrement de réconciliation

C'est dans ce domaine - avec celui de la liturgie (et il y aurait une réflexion
à faire sur ce parallèle) - qu'on va voir surgir la tension la plus forte,
des affrontements très nets et une bataille à coup d'idées et de praxis...

Quand on relit aujourd'hui les textes de Gaudium et Spes, on est frappé

par la persistance de la problématique fondamentale et par la
transformation accélérée de l'approche concrète des données qui en est suivie.

Pour exprimer le passage du point de départ d'hier au point d'arrivée

d'aujourd'hui, certains ne manqueront pas de dire qu'en moins de

quinze ans on est passé de LA Doctrine sociale de l'Eglise, classique et
sereine, à une véritable praxis révolutionnaire. Expression fausse et

injuste en ce qui concerne le deuxième terme. Que certains croient pouvoir

le dire, manifeste au moins un changement d'optique assez profond
et aussi le choc ressenti chez un certain nombre par cette évolution.
Quels sont les postulats de LA Doctrine sociale de l'Eglise, tels que
l'Eglise les a présentés durant un certain nombre de décennies?

Premier postulat. L'Eglise a une idée de l'homme, son idée de l'homme,

qu'elle considère comme la seule idée de l'homme pleinement valable.

Il lui revient donc de se prononcer avec autorité et compétence sur
l'homme.

C'est là une revendication constante de l'enseignement de l'Eglise.
Le Pape Paul VI, se présentant humble et désarmé devant les

Nations Unies en cette mémorable séance du 4 octobre 1965, entendait

parler comme «expert en humanité».

Et le Pape Jean Paul II, lors de son discours de Puebla, n'a pas
manqué de parler de la mission qu'a l'Eglise de dire la vérité sur l'homme.

Deuxième postulat. Pour ce qui concerne la vie en société, comme
d'ailleurs pour toute dimension de la vie humaine, il existe un certain
nombre de principes simples, inscrits dans la loi naturelle, découlant de

l'essence même des choses, qu'il suffit de découvrir, de comprendre, de

respecter. Cela permet de formuler sereinement, par déduction logique,
les lois d'une organisation juste et pleinement humaine de la société.

Il suffira alors de passer à l'application pratique.

Troisième postulat. Si, dans les faits, la réalisation déçoit, si
l'harmonie est loin d'être établie, la faute en est au décalage de la praxis par
rapport aux principes énoncés. Et la cause de ces défaillances est à

chercher dans le «manque de vertu». Le remède est donc la conversion

des cœurs.



L'Eglise, sacrement de réconciliation 99

Sans doute le portrait ainsi tracé est quelque peu caricatural, mais

permet de reconnaître les traits réels. Je veux gager qu'aujourd'hui
encore pas mal de chrétiens s'y reconnaissent parfaitement et ne veulent

pas demander autre chose à l'Eglise près de 100 ans après Rerum
Novarum.

Cette possession sereine, d'une doctrine assurée et quelque peu
monolithique, a cependant laissé percer assez vite quelques lézardes.

Et déjà au sein même du Concile le souci d'éviter tout triomphalisme,
la constatation d'une trop faible efficacité en ce domaine, la volonté de

confesser qu'il y eut dans l'histoire des méprises, des faiblesses ou des

intransigeances, le déplacement d'accent d'une Eglise maîtresse infaillible

ès choses sociales vers une Eglise servante et pauvre, tout cela a
contribué à ouvrir une ère d'affirmations moins tranchantes, de réflexion

plus modeste, d'écoute plus attentive des signes des temps et des

réalités de l'histoire, d'un respect plus grand pour les apports de la science.

Revenons un instant à nos trois postulats.

1) sur l'idée de l'homme. Il est, sans nul doute possible, une dimension

de l'homme, la plus essentielle - sa vocation de fils de Dieu, pécheur
racheté par le Christ - que l'Eglise a mission et pleine compétence de

défendre, de proclamer, de méditer. Cependant peut-elle être assurée

d'avoir atteint, au niveau de sa fonction d'enseignement, une conception

de l'homme définitive et exhaustive? Peut-elle être assurée de savoir
le tout de l'homme, d'en avoir scruté tous les plis, d'être capable de dire
tout sur l'homme, sans risque d'erreur ou de gauchissement?

L'anthropologie chrétienne, à son stade actuel, est-elle sans faille?
Pour ne prendre qu'un exemple, l'idée de l'homme qu'on revendique
fait-elle une place suffisante à la femme? Que de choses, sans doute,
n'avons-nous pas encore à découvrir!

On sait comment certains théologiens moralistes pensent que le

problème le plus urgent, en leur domaine, est celui d'une anthropologie
plus exacte et plus complète, sans laquelle il n'y a pas d'issue possible
à certains affrontements actuels.

2) A propos de la réalisation d'une société par «déduction de

principes», est-on si certain qu'un enseignement dans l'ordre social peut se

déduire rigoureusement de l'essence des choses, et qu'elle peut s'élaborer
dans une sorte de «no mans land» intellectuel, dans un milieu complètement

aseptisé, à l'abri de toute contagion des idées dominantes du milieu
et du moment? Dès lors peut-on être assuré de formuler les principes



100 L'Eglise, sacrement de réconciliation

universellement valables d'une organisation sociale parfaite? Pouvons-

nous dessiner le profil de la société temporelle qui serait inscrit quelque

part dans l'intelligence divine?

3) Enfin, peut-on penser qu'un appel, si chaleureux soit-il, à la
conversion des individus, au bon cœur des riches, à l'intégrité absolue
des politiques, à la compréhension des militaires, - si importante qu'elle
soit - suffise à résoudre les conflits sociaux ou économiques et à assurer

le respect des droits de l'homme? A ce titre d'ailleurs, peut-on affirmer

que les chrétiens et les hommes d'Eglise soient toujours et partout
les artisans efficaces de cette harmonie sociale? Les meilleurs intentions
ne suffisent pas.

Aussi une transformation s'est-elle opérée progressivement, - non
seulement dans les mentalités, mais même dans les discours du Magistère

sur les problèmes de la société.

Voici comment un économiste et politicologue allemand, Philippe
Heider-Dorneich, situe les repères de cette transformation (voir
Concilium, n. 35, 1968).

Au départ, et c'est la période classique, la doctrine sociale catholique

apparaissait comme un catalogue de normes fixes préalablement
données. Enraciné dans l'essence des choses, on pouvait accrocher à ce

catalogue tout problème quotidien en particulier dans l'ordre social.

A ce stade il y a peu de place et peu d'intérêt pour l'analyse des situations

particulières.

Deuxième étape: c'est la période conciliaire, marquée notamment

par l'encyclique Mater et Magistra de Jean XXIII. Après la mort de

Pie XII, de nouveaux docteurs en science sociale interviennent et
élaborent l'encyclique sociale du nouveau Pape: Mater et Magistra.

La doctrine sociale commence alors «à se fragmenter en affirmations
particulières en face d'une situation concrète». Le mode d'expression
de la nouvelle encyclique peut rester encore général, «le monde est devenu
si divers, il contient une telle pluralité de plans, qu'il n'y a plus guère

un problème qui se pose de la même manière dans tous les pays. La
considération détaillée de chaque situation concrète requiert une grande
connaissance technique. Le philosophe social a besoin du spécialiste en

sociologie et du praticien social, pour aboutir à des résultats utilisables».

Enfin une troisième étape confirme que «l'intelligence des faits
commence à supplanter la spéculation». Elle est illustrée par la publication



L'Eglise, sacrement de réconciliation 101

de Populorum Progressio. C'est une encyclique de spécialistes, qui cite
ses sources - Maritain, le Père Lebret, etc. et laisse apparaître les

instruments d'analyse. Du même coup l'encyclique se «situe».

A ce panorama de 1968 un peu rapide, mais que je crois juste dans

l'ensemble, on peut ajouter deux compléments.

Il faut d'abord parler d'une quatrième étape, décisive à mes yeux.
C'est la lettre au Cardinal Roy, Octogesimo Adveniens, de 1971. Ce document

poursuit et, d'une certaine manière, conclut l'évolution amorcée.

Il reconnaît explicitement que l'Eglise n'a pas de modèle de société

à proposer. Devant la diversité des situations, Paul VI avoue d'emblée :

«Il nous est difficile de prononcer une parole unique, comme de proposer

une solution qui ait valeur universelle. Telle n'est pas notre ambition,
ni même notre mission.» Cette attitude est, en réalité, assez nouvelle.
«Il revient aux communautés chrétiennes, continue Paul VI, d'analyser
avec objectivité la situation de leur pays, de l'éclairer à la lumière
de l'Evangile, de puiser les principes de réflexion, des normes de
jugement et des directives d'action dans l'enseignement social de l'Eglise.»

Certes, vous le voyez, le Pape se réfère encore à l'enseignement
social, aux principes de la Doctrine sociale de l'Eglise. Qui s'en étonnerait?

Mais la nuance est importante si l'on compare cette manière de

parler aux perspectives de LA doctrine sociale! Ce qui a surtout changé,
c'est leur sens et le rôle qu'on leur fait jouer.

Cet enseignement social d'ailleurs - ce document le précise au n. 42

- «n'intervient pas pour authentifier une structure donnée ni pour
proposer un modèle préfabriqué)'). Un commentaire autorisé de la Civiltà
Cattolica (P. Sorge: L'apport doctrinal d'Octogesimo Adveniens, 5 juin
1971) précise, de son côté, que l'enseignement social n'est plus qu'un
moment comme point de référence obligé; mais tout aussi essentiel est

le moment de l'analyse objective des situations confiée aux communautés
chrétiennes.

Il y a un deuxième complément à apporter dans l'analyse de

l'évolution: c'est l'ouverture à l'action politique.
Poursuivant le mouvement de Mater et Magistra et de Gaudium

et Spes, l'encyclique Populorum Progressio (qui a cette belle formule:
«le développement est le nouveau nom de la paix») affirmait: «le développement

exige des transformations audacieuses, profondément novatrices.
Des réformes urgentes doivent être entreprises sans tarder». Le contexte
montrait bien qu'il s'agissait de transformation au plan économique et
social.



102 L'Eglise, sacrement de réconciliation

Mais entre-temps, l'expérience vécue par les chrétiens soucieux de

justice, tout spécialement en Amérique latine, a fait comprendre avec
évidence que, dans bien des situations, la transformation économique
et sociale n'est pas possible sans un profond bouleversement politique.
Il restait donc un pas à faire: l'engagement social des chrétiens appelle,

par nécessité de fait, une action politique. Ici encore Octogesimo Adve-
niens franchit le pas (n. 46): «Le passage de l'économie au politique
s'avère nécessaire...» «La politique est une manière exigeante, mais non
la seule, de vivre l'engagement chrétien au service des autres.»

En corollaire de ce principe, c'est l'affirmation, désormais plus nette

que jamais chez un Pape: il faut reconnaître une légitime variété d'options
possibles. «Une même foi chrétienne peut conduire à des engagements
différents» (n. 50). Cette nouvelle perspective est à remarquer. Tant que
l'Eglise revendiquait la possession d'une doctrine sociale fondée sur
l'essence des choses et déduites directement du droit naturel, et donc
universelle et indiscutable, tout appel à l'action politique risquait d'apparaître

comme une politisation, sinon de la foi, du moins de la doctrine
catholique. En renonçant à cette perspective, l'Eglise post-conciliaire
reconnaît - en faisant appel aux instruments scientifiques d'analyse

- la complexité et la diversité des situations. Il faut donc chercher,
inventer des solutions concrètes qui ne sont nullement données a priori.
L'appel à l'action politique est donc un appel à l'inventivité, à l'imagination

créatrice. En politique, le chrétien est reconnu majeur! Un esprit
indépendant comme Roger Garaudy, interviewé par le journal La Croix,
le 4 juin 1971, disait: «Jamais une base aussi constructive n'avait été

offerte pour un travail commun, et n'avait été fait appel aussi émouvant
à l'imagination prospective. »

Cet appel, on le sait, a été entendu. Trop entendu, mal entendu,

penserons certains. On a non seulement vu fleurir des options politiques
bien diverses, mais des conflits entre chrétiens ont surgi; des alliances

inquiétantes ont vu le jour, ainsi que des «théologies alternatives».
De celles-ci les deux plus notoires sont d'une part la Théologie Politique
de J. B. Metz, née dans le cadre d'une pensée occidentale et qui semble

avoir jeté déjà tous ses feux - mais sait-on jamais; d'autre part et
surtout la Théologie de la libération née en Amérique latine.

On ne peut plus réfléchir sur les problèmes de justice en faisant
totalement abstraction de cette dernière-née. Même si le Pape Jean Paul II,
pendant son récent voyage, a évité les mots, il est clair que tous ses



L'Eglise, sacrement de réconciliation 103

auditeurs avaient, si j'ose user de cette image, les oreilles tournées vers
les paroles du Pape et les yeux fixés sur les théologiens de la libération.

Il n'entre évidemment pas dans mon propos d'étudier ici ce
mouvement de pensée toujours en recherche.

Disons seulement que ce qui le caractérise le plus, une fois écartés
les éléments adventices qui souvent le déforment, c'est dit-on qu'à
partir d'une praxis de libération, imposée par la situation d'injustice
existante, il faut vivre et penser la foi en Jésus-Christ et faire la vérité
évangélique.

On est évidemment aux antipodes d'une doctrine universelle et
«transhistorique», qui se voudrait dégagée et pure de toute idéologie.

Au terme de cette première partie, nous nous trouvons donc au
confluent de divers fleuves, également puissants, dont les eaux
s'entrechoquent sans pouvoir se mêler, cernés par des courants contradictoires.
Comment garder le cap

Faut-il laisser le champ libre à toutes les options? Faut-il assister

en spectateurs impuissants ou curieux au conflit des idéologies entre
chrétiens sincères? L'enjeu est trop grave. Ne serait-il pas possible,
non de tenter une synthèse, mais d'arriver à un consensus suffisant,
sur ce que peut être aujourd'hui le rôle de l'Eglise en matière de justice
et de paix?

C'est dans cette direction que je voudrais, dans la deuxième partie
de mon exposé, proposer quelques réflexions.

II. LE RÔLE DE L'ÉGLISE AUJOURD'HUI

Le rôle de l'Eglise aujourd'hui, en matière de justice et de paix, ne

peut se définir, me semble-t-il, sans faire appel à des notions comme celle

d'Eglise-sacrement, et de réconciliation. Encore faut-il bien voir de quoi
on veut être le signe et sur quelles bases on veut se réconcilier.

On commencera donc par essayer de dire quelles peuvent être les

bases d'accord et la teneur du témoignage à donner par l'Eglise.
Bien sûr quand nous parlons d'Eglise, il s'agit de l'Eglise en son

sens plein, dans toute son amplitude, la communion des croyants -
chacun selon sa vocation spécifique - à la fois Pape et évêques dans leur
fonction de magistère et de gouvernement; prêtres, théologiens,
prédicateurs, tous ceux qui participent de manière particulière à la mission

apostolique de l'Eglise.



104 L'Eglise, sacrement de réconciliation

La volonté de justice de tous ceux qui constituent l'Eglise doit être
commune et solidaire. Mais le point d'impact de leur action propre sera
différent selon le niveau de leur responsabilité ecclésiale, différente
aussi selon la portée de leurs interventions.

1) La mission première de l'Eglise - et donc de chacun selon sa
fonction et son degré de responsabilité - est d'annoncer l'Evangile de

Jésus-Christ.
C'est bien pourquoi Lumen Gentium affirme avec force:

«Parmi les charges principales des évêques, la prédication de l'Evangile

est la première» (n. 25).

Et lors de l'inauguration de la Conférence de Puebla, le Pape Jean
Paul II, s'adressant aux évêques qu'il appelle des Maîtres de la Vérité,
déclare: «Evangéliser est la mission essentielle, la vocation propre,
l'identité la plus profonde de l'Eglise. »

Mais annoncer Jésus-Christ, c'est prêcher l'Evangile intégralement,
c'est-à-dire selon toutes ses dimensions et toutes ses implications. Avec
l'espérance qu'il soulève dans le monde, comme aussi avec ce qu'il peut
avoir de dur à entendre. Annoncer Jésus-Christ, ce n'est pas faire entendre

un ronronnement pieux destiné à tranquilliser de bonnes âmes vite
satisfaites. Bernanos a dit là-dessus des choses cinglantes.

Or il faut le répéter à temps et à contretemps - et je cite ici le Synode
des évêques de 1971 -: «Le combat pour la justice et la participation à

la transformation du monde nous apparaissent pleinement comme une
dimension constitutive de la prédication de l'Evangile pour la rédemption

de l'humanité et sa libération de toute situation oppressive» (Introd.).
Dans Evangelii Nuntiandi, que Jean Paul II a recommandé comme

un des documents fondamentaux pour Puebla, le Pape Paul VI tenait
à redire: «Il est impossible d'accepter que l'œuvre d'évangélisation puisse

ou doive négliger les questions extrêmement graves, tellement agitées

aujourd'hui, concernant la justice, la libération, le développement et la

paix dans le monde. Si cela arrivait, ce serait ignorer la doctrine de

l'Evangile sur l'amour envers le prochain qui souffre et qui est dans le

besoin» (n. 31).
Cet Evangile intégral, et lui seul, peut être en toute vérité la Bonne

Nouvelle annoncée aux pauvres. Il doit être le kérygme de base de tous les

missionnaires.



L'Eglise, sacrement de réconciliation 105

Et s'il arrive que des missionnaires aujourd'hui cèdent à la
tentation de remplacer la prédication de l'Evangile - le vrai - par les

programmes techniques de développement, ils se trompent. Ils n'ont pas
compris le dynamisme interne de l'Evangile, ils n'ont pas compris qu'il
porte en lui-même le ferment de toute promotion humaine, le levain de

toute libération. Car il vient saisir des hommes écrasés, à genoux, et il
les met debout, en leur révélant qu'ils sont des fils de Dieu. La première
chose à faire pour promouvoir la justice, le vrai développement, la vraie
libération, c'est de rendre à l'homme sa dignité. Et de proclamer et de

revendiquer cette dignité pour tout homme, face au monde entier, au
nom de l'Evangile. Alors, l'homme n'acceptera plus d'être traité comme
une chose ou comme une bête. Alors, il sera prêt à prendre en main son
destin et à défendre ses droits d'homme. Il n'y a pas de développement
et de libération sans cela! C'est par là qu'il faut commencer.

L'année dernière, une jeune religieuse dominicaine était expulsée
d'un pays de l'Amérique centrale dans de honteuses conditions. Elle
était accusée de faire de la politique, de soulever contre le gouvernement
les pauvres gens dont elle s'occupait et, bien sûr, d'être communiste...

Quelques temps après, elle m'écrivait: «Je n'ai jamais fait de politique.
J'ai seulement enseigné la lettre de l'Evangile. Mais les chrétiens ont
compris tout ce que cela voulait dire pour eux, ils ont pris conscience de

leur dignité, de la situation injuste qui était la leur, et aussi de leur
responsabilité comme de leurs devoirs envers les autres. De ce fait, ils se

sont mis à proclamer leurs droits pour changer leur condition. »

Cette annonce de la Bonne Nouvelle - Jésus-Christ Sauveur - doit
être inévitablement accompagnée - les choses étant ce qu'elles sont -
de la dénonciation du mal, du péché et, singulièrement, de l'injustice
qui pèse sur les pauvres.

Cela relève de la grande tradition prophétique de la Bible et de la
mission de tous ceux qui, à quelque titre, ont à annoncer l'Evangile.

Reprenant les paroles mêmes du Synode de 1971, Paul VI a rappelé

que c'était le devoir des évêques: «La mission épiscopale impose le

devoir de dénoncer, courageusement et avec charité, les injustices»
(Alloc, au Corps diplom. 1972).

Jean Paul II, particulièrement sensibilisé par son expérience
personnelle, n'a cessé, pendant son voyage en Amérique latine, de s'acquitter

d'une telle mission. «Il n'est pas juste, il n'est pas humain, il n'est

pas chrétien, de laisser se prolonger certaines situations clairement



106 L'Eglise, sacrement de réconciliation

injustes.» Aux Indiens à Cuilapan il a affirmé: «Le Pape veut être votre
voix, la voix de ceux qui ne peuvent parler, de ceux que l'on fait taire. »

Ce ne sont pas là formules pieuses. Une bonne partie de l'humanité
est aujourd'hui attentive à de tels avertissements; anxieuse de voir
ce qui va en résulter... Pour la grande masse des hommes de notre temps,
la crédibilité des églises n'est pas séparable de leur attitude envers

l'injustice établie.
Les prophètes d'aujourd'hui sont précisément ceux qui, dénonçant

l'injustice, sont prêts à payer de leur liberté, de leur vie ou de leur
honneur leur proclamation prophétique. A côté du nom d'HELDER Camara,
il en est d'autres tout aussi admirables au Brésil. C'est par exemple
Dom Pedro Maria Casaldaliga, l'héroïque évêque de Sao Felix, qui
vient de publier un livre qu'il faut lire: «Je crois en la justice. Etre évêque

au Brésil». On me permettra de citer mes frères dominicains, les

évêques Dom Tomas Balduino, Dom Estevao, Dom Alano, qui n'hésitent

pas à parler haut, acceptent de souffrir et reprennent à leur compte
le mot de Dom Casaldaliga: «Le peuple n'a pas de place, pas de droits.
Nous devons l'accompagner, sous le vent de l'Esprit, dans son Exode,
dans sa lutte. »

Bien entendu il ne suffit pas de dénoncer le mal et de condamner le

péché. Il faut savoir le reconnaître, le dépister, le montrer du doigt. Et
ne pas manquer la cible. C'est pourquoi il est indispensable de mettre
en œuvre un travail d'analyse aussi précis que possible des situations

d'injustice, et d'en rechercher les causes véritables. De ce travail chacun

doit faire sa part, à son niveau. C'est le moment de souligner le rôle

important que pourraient et devraient prendre les universités catholiques.

Leur responsabilité en ce domaine est énorme. Il y a un an, le
dernier Chapitre Général de l'Ordre, aux Philippines, a proposé un
programme d'études assez précis aux universités dominicaines et aux centres

de recherches. Il a insisté aussi sur la nécessité d'une initiation sérieuse

des plus jeunes religieux aux méthodes d'analyse de nos sociétés.

2) Un deuxième aspect de la position de l'Eglise actuelle concerne
la théologie du salut, ce qui demande une meilleure appréciation de la
notion de péché.

Portée par le courant théologique des dernières années, la notion
de salut - après avoir pris conscience de ses résonances historiques -
retrouve ses dimensions sociales. Si le salut est incontestablement affaire

personnelle, il n'en est pas moins un salut pour tout le peuple; et son



L'Eglise, sacrement de réconciliation 107

annonce par Jésus est une proclamation publique, adressée à tous. Le
salut est salut du monde. Le monde n'en est pas seulement le théâtre,
il en est l'objet: «Dieu a tellement aimé le monde...»

Le Sauveur est celui qui enlève le péché du monde. La lutte contre
le péché, sous toutes ses faces et avec tous ses avatars, est une des grandes

tâches de l'Eglise et le restera jusqu'à la fin.
C'est ici qu'il serait utile de voir les choses dans une optique renouvelée.

Un de mes frères, le Père B. Olivier, Assistant général de l'Ordre,
a proposé dans son livre Développement ou libération? (Bruxelles / Paris:
Ed. Ouvrières 1973) la notion de «structure de péché». Voici comment
il la présente.

Il y a dans le monde une somme de mal, de péché, qui dépasse la
simple nomenclature des fautes individuelles. Le Père Olivier propose
alors de distinguer trois niveaux : celui du péché de l'individu comme tel
(c'est la notion traditionnelle de nos manuels); celui du péché collectif
où une responsabilité solidaire est engagée dans des actes précis; enfin

ce qu'il appelle des «structures de péché», c'est-à-dire une institutiona-
lisation du mal dans les structures de la société.

«Deux choses caractérisent ces «structures de péché». D'une part
la fixation, la «consécration», dans une structure permanente, d'une
situation d'injustice ou de violence faite à l'homme (c'est donc un mal

objectivement institué). D'autre part, une sorte d'émiettement et d'éva-

poration des responsabilités: personne peut-être n'est pleinement et
directement responsable de cette situation, mais celle-ci résulte des

facteurs divers et parfois conjugués: intérêts qu'ont certains à la maintenir
à leur profit, poids du pouvoir de fait ou de l'ordre établi, justification
idéologique...»

Et l'auteur de donner deux exemples incontestables de ces «structures

de péché». C'est d'abord le système économico-social qui, dans

l'Europe du XIXe siècle, a assuré la prospérité industrielle de nos pays
au prix de la prolétarisation des masses ouvrières et de leur réduction
à une condition infra-humaine. Et puis, à l'heure actuelle c'est le
système économico-socio-politique qui favorise l'incessant essor des pays
riches en enfermant des millions d'hommes du Tiers-Monde dans un
sous-développement accéléré. «Le problème social devenu mondial»
selon l'expression de Paul VI [op. cit., p. 97-98).

De ce «péché de structures», voici une illustration plus concrète.

Je la trouve dans une interview de Mgr Proano, évêque de Riobamba

en Equateur:



108 L'Eglise, sacrement de réconciliation

«Quand un paysan vient à la ville vendre ses produits, dans mon
diocèse, on les lui arrache avant qu'il parvienne au marché et, pour
un poulet qui sera vendu 120 sucres, on lui en donne 25 ou 30, qu'il
soit d'accord ou pas. Je prétends que c'est une structure, parce que
c'est là une habitude acceptée par tous. C'est la même chose pour les
ouvriers agricoles. La loi fixe leur salaire. Aucun propriétaire ne le
respecte et, comme il n'existe aucune autre possibilité de travail, le
«péon» est bien obligé d'accepter s'il veut survivre. Si on doit le payer
30 sucres, on ne lui en donne que 10. Cela fait un vol de 20 sucres;
si le propriétaire a 100 travailleurs agricoles, il vole chaque jour
2000 sucres. Au bout de l'année, cela en fait 600 000. C'est ainsi que
l'on bâtit des fortunes chez nous, sur les larmes et la maladie. Tout
cela c'est le vol, le péché. »

Péché et salut étant liés, «la même dimension «structurale» doit
être reconnue à la rédemption, au salut. L'appel à la conversion ne se

limite donc pas à la «metanoia» personnelle et privée, à la conversion du

cœur à opérer par chaque individu. Il faut l'entendre aussi comme un
appel à la «reconversion» ou transformation des structures, de façon
qu'elles soient purgées du mal qu'elles portent et perpétuent. Pour que
ces structures de péché soient «rachetées», pour que le salut les atteigne,
il faut d'abord que les hommes, les chrétiens en tête, sachent les reconnaître

et les confesser comme péchés...» (B. Olivier, op. cit., p. 98).
Et ceci nous amène, après la mission d'évangélisation et la condamnation

du péché que nous venons d'évoquer, à un troisième élément:
la relation politique.

Les avertissements répétés du Pape Jean Paul II au Mexique résonnent

encore à nos oreilles.

«La mission de l'Eglise, a dit le Pape aux évêques à Puebla, est de
caractère religieux, et non social ou politique. La libération, dans la
mission propre de l'Eglise, ne se réduit pas à la pure et simple dimension

économique, sociale ou culturelle.» Et aux prêtres et religieux
il devait dire: «Vous n'êtes pas des dirigeants sociaux, des leaders
politiques ou des fonctionnaires du pouvoir temporel; soyez des

guides spirituels, les dispensateurs des mystères de Dieu.»

On peut résumer ces paroles, classiques en notre siècle, en disant

que l'Eglise, considérée dans sa mission propre, ne fait pas de pohtique
et n'a pas à en faire. Et cela vaut pour tous les membres de l'Eglise dans

la mesure exacte où ils représentent et engagent l'Eglise.
Ceci étant dit, il nous faut maintenant souligner ce que, de ce même

point de vue, on ne peut pas ne pas tenir et que personne, pensons-
nous, n'a le droit de nier.



L'Eglise, sacrement de réconciliation 109

Ce minimum à tenir, je l'exposerai en deux principes.

Premier principe. Il est clair que l'Eglise n'a pas pour mission propre

d'organiser la société civile. C'est le domaine de la politique. Il est

clair de plus que l'Eglise, comme telle, n'est pas compétente en ces matières

en ce sens que, si elle possède une expérience des réalités terrestres
plus longue et plus variée que n'importe quel système, régime ou dynastie

- qui pourrait être utile à bien des politiques -, c'est en quelque sorte

par surcroît. Mais cela n'entre pas dans sa mission spécifique et elle n'a
en ce domaine aucune promesse divine.

Par ailleurs on n'a pas le droit de réduire le message évangélique à

la dimension purement horizontale d'un projet temporel, à une «visée

simplement anthropocentrique» comme le dit Evangelii Nuntiandi
(n. 32). Il est essentiel de ne pas identifier purement et simplement le

salut en Jésus-Christ et la libération politique et sociale. Car la libération
apportée par le Sauveur est autrement radicale et bien plus totale. Je

m'empresse d'ajouter que la «Théologie politique» en soulignant l'importance

de la «réserve eschatologique» ne manque pas de dénoncer les

identifications de cette sorte.

Mais, en sens inverse, on ne peut davantage réduire le message
évangélique à une pure dimension «transcendantale» et à la proclamation de

valeurs spirituelles désincarnées. Au regard des réalités terrestres,
l'annonce du salut n'est pas l'administration d'un sédatif ni l'invite à une

cure de sommeil ou d'hibernation. Aussi Jean Paul II a répété à
plusieurs reprises: «On ne peut pas dissocier annonce de l'Evangile et
promotion humaine. »

Mais si l'Eglise - j'entends toujours la communauté croyante -
ne peut imposer un système au nom de Jésus-Christ, on ne peut dire que
la foi soit, de façon absolue, politiquement neutre. Tous les systèmes

politiques en effet ne sont pas compatibles avec l'esprit évangélique ni avec la

dignité de l'homme. C'est dire que l'Eglise, si elle veut être fidèle à elle-

même, ne peut couvrir n'importe quoi au nom d'une neutralité politique.

Fermer les yeux et la bouche devant un système manifestement

injuste - spécialement comme c'est trop courant aujourd'hui lorsqu'il
prétend s'imposer au nom de la civilisation chrétienne -, ce serait se

rendre complice de l'injustice et de la perversion des valeurs évangéliques.
Il y a donc une fonction critique envers la société qui doit être assumée

par la communauté croyante. S'il n'appartient pas à celle-ci de

proposer un système, il lui revient d'être attentive à ce qui fait obstacle



110 L'Eglise, sacrement de réconciliation

à la vocation plénière de l'homme ; il lui revient de dénoncer ce qui, dans

quelque système que ce soit, est une atteinte à l'homme. C'est là, me

semble-t-il, sa responsabilité propre: «Non possumus»: par cette sorte
de cri d'alarme ou de veto, l'Eglise ne fait pas autre chose que de défendre

les droits des hommes. Elle n'a pas le droit de se taire.
Et s'il y avait une option à faire, si se présentait la nécessité de prendre

parti, c'est le parti des pauvres qu'il lui faudrait choisir. Il lui
faudrait alors être la voix des hommes sans voix. Car c'est avec eux que,
dans la droite ligne de la logique de l'Evangile, doit s'établir une
solidarité fondamentale.

Et voici le deuxième principe annoncé.

L'annonce loyale de l'Evangile comporte quasi nécessairement des

implications au plan politique. Et certains ne manqueront pas de le

souligner pour nous le reprocher. Tout ce que nous disons et faisons peut
avoir une résonance politique. Mais notre silence aussi!

Et cette résonance tient, - non pas à une volonté camouflée de

nous immiscer en ce domaine, mais tout simplement à un état de fait
par rapport aux situations existantes. Nous ne pouvons nous mouvoir
dans un monde aseptisé, ni apparaître simplement comme durs et purs
dans nos positions. Quand on prêche la dignité humaine et le respect de

la personne dans un pays, sous un régime où les droits de l'homme sont
ouvertement bafoués, il est évident que, quoiqu'on veuille, cela aura
une résonance politique. Et il est tout aussi évident que notre silence

aura le même type d'impact. Impossible d'y échapper.
Dès lors il faudra savoir affronter avec réalisme et courage les

risques que comporte l'évangélisation authentique. Il faudra accepter les

accusations imméritées qui ne manqueront pas, en songeant à la
béatitude promise par le Seigneur: «Bienheureux serez-vous quand on dira
faussement du mal de vous à cause de moi... ».

Je résume. Annoncer l'Evangile intégralement, intégrer dans une

théologie du salut et du péché la dimension des structures, accepter un
inévitable impact politique de l'Evangile: tels sont les trois axes d'une

position réaliste de l'Eglise aujourd'hui. C'est sur cette base qu'elle doit
pouvoir se manifester comme sacrement de réconciliation dont je
voudrais vous parler en finissant.

C'est dans la direction du sacrement - signe qui révèle, image qui
convainc, symbole qui vivifie - qu'un nouveau visage de l'Eglise s'est

esquissé peu à peu après le Concile et va se précisant de plus en plus.



L'Eglise, sacrement de réconciliation 111

Certes la fonction du magistère reste indispensable et fait d'ailleurs
partie de la nature propre de l'Eglise. Nous avons clairement reconnu
la validité toujours actuelle - mais située dans une perspective nouvelle

- des principes les plus fondamentaux de la doctrine sociale de l'Eglise.
Mais dans la mesure où l'Eglise veut atteindre les hommes de toutes
opinions, dans la mesure où elle veut se rendre crédible à tous, c'est un
autre aspect d'elle-même qu'elle doit mettre en lumière, c'est un autre
titre qu'elle doit revendiquer par manière de complément indispensable.

Elle s'est proclamée, à Vatican II, «sacrement universel du salut».
Une telle sacramentalité, pour être efficace, doit savoir parler à la
conscience et au cœur des hommes d'aujourd'hui.

Dans un monde où précisément l'efficacité fait loi, où les idées
infécondes et les principes inappliqués valent condamnation ; dans un monde
de l'image, où les symboles sont plus actifs et nourrissants que les notions,
où un geste symbolique qui vient au moment voulu a plus de retentissement

que de longues assises internationales (qu'on songe à l'agenouillement

de Willy Brand à l'emplacement du ghetto de Varsovie, au baiser
de Paul VI et d'Athénagoras...) ; dans un monde enfin où grâce à la
communication rapide des informations et à leur traduction en images

impressionnantes, la conscience humaine a acquis une nouvelle sensibilité,

les gestes prophétiques concrets valent plus que tous les discours. On
attend de l'Eglise du Christ qu'elle apparaisse non seulement comme
maîtresse de doctrine et garante de principes théoriques, mais aussi

comme un «signal levé devant les nations» selon la belle expression
d'Isaïe (11, 12). Et l'on sait combien ce second aspect l'emporte
pratiquement sur le premier aux yeux des foules.

Il faut que les hommes puissent reconnaître en elle - signe,
sacrement, témoignage - la présence d'une conscience toujours en éveil;
une conscience qui ne se laisse ni corrompre ni détourner par l'attrait
des privilèges, des honneurs ou du pouvoir; une conscience que nulle
entrave et nulle menace ne peuvent her. Pour leur salut, tous les hommes

ont besoin de ce signe-là: ceux qui parlent fort comme ceux qu'on fait
taire, ceux qui ont la puissance comme ceux qui n'ont rien à dire, ceux
qui ont tout comme ceux qui n'ont rien...

L'Eglise ne pourra être signe d'espérance qu'à travers l'attitude
concrète de ses fidèles - spécialement des plus qualifiés -, à travers les

manifestations non équivoques de solidarité avec les opprimés et les

abandonnés, à travers la volonté de ses théologiens de penser aujourd'hui

et pour aujourd'hui.



112 L'Eglise, sacrement de réconciliation

Sacrement de réconciliation, dit le titre de cet exposé. De quelle
réconciliation s'agit-il? Non pas un geste superficiel ou seulement
spectaculaire. Non pas un de ces «rabibochages» - c'est le mot exact - dont
nous avons maints exemples et qui n'en finissent pas de s'esquisser. Non

pas un simple coup d'éponge qui effacerait l'ardoise, mais en laissant
chacun sur ses griefs.

Il s'agit de la réconciliation au sens évangélique, laquelle ne va pas
sans réelle conversion.

Dans le Nouveau Testament, le mot de réconciliation est plus
spécifiquement paulinien et le lieu théologique par excellence est ce passage
de la IIe épitre aux Corinthiens, qui reprend le mot (kattallagè, katal-
lassô) quatre fois en deux versets:

«Si donc quelqu'un est dans le Christ, c'est une création nouvelle;
l'être ancien a disparu, un être nouveau est là. Et le tout vient de Dieu,
qui nous a réconciliés avec lui par le Christ et nous a confié le ministère

de la réconciliation. Car c'était Dieu qui, dans le Christ, se réconciliait

le monde, ne tenant plus compte des fautes des hommes et
mettant sur nos lèvres la parole de la réconciliation» (5, 17-19).

Ce texte dit l'essentiel. La réconciliation est un don de Dieu qui
nous vient par le Christ. Pour Paul c'est un autre nom du salut. Elle
implique renouvellement complet, création nouvelle et non pas
réparation hâtive et extérieure. Et le ministère de la réconciliation, c'est le
ministère apostolique lui-même.

Et si nous ajoutons à ces textes ceux des Epitres de la captivité
- notamment l'hymne à la primauté du Christ, du début de Colossiens

et le chapitre 8 de Romains qui montre la création entière en travail
d'enfantement -, nous mesurons tout de suite l'amplitude et la profondeur

que Paul reconnaît à cette réconciliation: réconciliation des hommes

entre eux (et notamment des Juifs et des païens) pour ne plus
former qu'un seul Corps et qu'un seul Temple; réconciliation de tout l'univers

enfin.
La réconciliation dont il s'agit, c'est donc la porte qui ouvre sur

la Paix, la paix du Christ «qui dépasse toute intelligence» (Phil., 4, 7).
Cette notion de réconciliation qui paraît bien vieillotte à certains,

séduit paradoxalement, en notre époque de violences gratuites, les jeunes

qui y retrouvent un authentique ferment évangélique. Vous suivez de

plus près que moi cette initiative récente d'un important groupe
d'étudiants et d'étudiantes en théologie du diocèse de Bâle qui se sont demandés,

entre autres, comment la prison pourrait devenir pour les prison-



L'Eglise, sacrement de réconciliation 113

niers un temps de réconciliation et la paroisse un lieu de réconciliation

pour les anciens prisonniers.
Lorsqu'on parle de justice et qu'on prononce le mot «réconciliation»,

il est beaucoup de pièges que particulièrement les chrétiens doivent éviter:

une bonne conscience facile, la tentation d'esquiver les vrais
problèmes - «tout le monde il est bon, il est gentil» -, la fuite devant tout
affrontement loyal, la conviction que tout s'arrangera facilement etc.

Il est cependant un piège sur lequel je veux insister, et ce sera mon
dernier mot.

Au nom du principe de l'unité, au nom de la charité à l'intérieur de

la communauté croyante, il arrive qu'on veuille sauvegarder à tout prix
une paix précaire et trompeuse. On évite alors de toucher aux vrais
problèmes, on les laisse mûrir doucement... Un jour arrive où tout est miné
et où il ne reste plus rien à réconcilier. Les chrétiens n'ont pas à craindre
les affrontements, même entre eux. Ils sont partie intégrante de la
condition humaine, des affrontements il y en aura vraisemblablement
jusqu'au dernier jour!

Don de Dieu, la réconciliation absolue est une réalité eschatologi-

que. Mais ce don est déjà en nous comme un germe, comme une énergie
et une force. Il faut laisser agir ce germe, tout de suite, dans nos vies.
Dès maintenant et de manière urgente, le chemin de la réconciliation
et de la paix pour notre monde passe par la justice. C'est ce chemin que
l'Eglise totale doit non seulement dire et montrer; elle doit le prendre,
elle doit avancer, pas à pas, avec tous les hommes, et en première ligne.
Alors et alors seulement, elle pourra, avec audace et forte de l'autorité
qui vient de l'exemple, lancer à tous l'appel pressant de Saint Paul:
«Nous vous en supplions, au nom du Christ: laissez-vous réconcilier
avec Dieu» (2 Cor., 5, 20).

8


	L'Église, sacrement de réconciliation par la promotion de la justice et de la paix entre les peuples

