Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: L'Eglise, sacrement de réconciliation par la promotion de la justice et de
la paix entre les peuples

Autor: Couesnongle, Vincent de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761304

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VINCENT DE COUESNONGLE

L’Eglise, sactement de réconciliation
par la promotion de la justice et de la paix
entre les peuples’

I1 nous arrive a tous de regarder des photographies qui datent de
vingt ans. Nous retrouvons avec tendresse les traits familiers qui n’ont
guere changé. Mais nous découvrons aussi avec une certaine surprise
qu’il y a des choses qui ne sont plus les mémes. Le temps a fait son ceu-
vre.

Dans la vie de 1'Eglise, vingt ans c’est peu! Mais cela compte. Le
temps aussi y fait son ceuvre. Mais, ce qui nous surprendra toujours
dans la vie de I’Eglise, c’est ce miracle d'une jeunesse qui sans cesse se
renouvelle, et par des moyens — nous en avons été récemment témoins
— dont le Saint-Esprit a le secret.

La photographie d’il y a vingt ans, c’est celle de I'Eglise de Jean
XXIII et de Vatican II. La réalité d’aujourd’hui, c’est I'Eglise de Jean
Paul IT et de Puebla.

C’est sur cet itinéraire que je vous invite a réfléchir ce soir: com-
ment U'Eglise réagit-elle devant les problémes de la justice et de la paix?

* A l'occasion du vingtiéme anniversaire de l'annonce par Jean XXIII du
Concile Vatican II, I’Université de Fribourg a organisé une série de conférences.
Nous publions ici le texte de celle qui fut donnée, le 15 février 1979, par le P. Vin-
cent de Couesnongle, Maitre de 1’Ordre des Précheurs et Grand Chancelier de la
Faculté de Théologie de 1'Université de Fribourg. La rédaction exprime a l'auteur
sa plus vive gratitude.



L’Eglise, sacrement de réconciliation 97

Je diviserai mon exposé en deux parties. Dans la premiére je vou-
drais montrer I'évolution des mentalités et des textes dans I’Eglise d’aprés
le Concile; dans la seconde j’essaierai de présenter un profil de ce que
pourrait (et devrait) étre la position de I’Eglise aujourd hui.

Vous ne vous étonnerez pas de m’entendre citer fréquemment les
documents conciliaires et les récentes déclarations de Jean Paul II.

I. L’EVOLUTION DANS L’EGLISE POST-CONCILIAIRE

L’une des premiéres applications de Vatican II — le fait est a noter
— fut la création par le Pape Paul VI, de la Commission Pontificale
Justice et Paix.

I1 lui assignait comme but:

«d’éveiller 'ensemble du Peuple de Dieu a une pleine intelligence de
son réle a I’heure actuelle, — d'une part pour promouvoir le progres
des pays pauvres et encourager la justice sociale entre les nations, et
d’autre part pour aider les nations sous-développées a travailler elles-
mémes a leur développement» (Motu Proprio du 6 janvier 1967,
Catholicam Christi Ecclesiam).

L’on sait comment I’Eglise a toujours eu le plus vif souci de ses
responsabilités envers le monde des hommes. Elle n’entend pas, comme
certains pourtant le souhaiteraient, s’enfermer dans un monde spiri-
tuel clos, se marginaliser dans un monde paralléle a celui ol les hom-
mes et les femmes vivent, travaillent, aiment, souffrent et espérent.
Tout ce qui touche a la vie des hommes — et Dieu sait si les problémes
de la justice et de la paix y touchent! — l'intéresse directement et entre
dans le champ de sa mission.

Dans «Gaudium et Spes», le Concile a tenu d’ailleurs a le souligner
fortement:

«C’est 'homme qu’il s’agit de sauver, la société humaine qu’il faut
renouveler. C’est donc ’homme, ’homme considéré dans son unité et
sa totalité, I'homme, corps et ame, cceur et conscience, pensée et
volonté, qui constituera l’axe de tout notre exposé» (Gaudium et
Spes, n. 3).

Il n’y avait rien de révolutionnaire en cela: rien que de trés normal
et de treés classique.

Et pourtant cet «intérét» de 1I’Eglise conciliaire pour les matieres
de la justice et de la paix, va évoluer d'une maniere assez surprenante.

7



98 L'Eglise, sacrement de réconciliation

C’est dans ce domaine — avec celui de la liturgie (et il y aurait une réflexion
a faire sur ce paralléle) — qu’on va voir surgir la tension la plus forte,
des affrontements trés nets et une bataille a coup d’idées et de praxis...
Quand on relit aujourd’hui les textes de Gaudium et Spes, on est frappé
par la persistance de la problématique fondamentale et par la trans-
formation accélérée de 'approche concréte des données qui en est suivie.
Pour exprimer le passage du point de départ d’hier au point d’arri-
vée d’aujourd’hui, certains ne manqueront pas de dire qu'en moins de
quinze ans on est passé de LA Doctrine sociale de I'Eglise, classique et
sereine, a une véritable praxis révolutionnaire. Expression fausse et
injuste en ce qui concerne le deuxiéme terme. Que certains croient pou-
voir le dire, manifeste au moins un changement d’optique assez profond
et aussi le choc ressenti chez un certain nombre par cette évolution.
Quels sont les postulats de LA Doctrine sociale de I'Eglise, tels que
I'Eglise les a présentés durant un certain nombre de décennies?

Premier postulat. 1L.'Eglise a une idée de I’homme, son idée de I'’hom-
me, qu’elle considére comme la seule idée de I'’homme pleinement vala-
ble. Il lui revient donc de se prononcer avec autorité et compétence sur
I'homme.

C’est 1a une revendication constante de I'enseignement de 1'Eglise.

Le Pape Paul VI, se présentant humble et désarmé devant les
Nations Unies en cette mémorable séance du 4 octobre 1965, entendait
parler comme «expert en humanité».

Et le Pape Jean Paul II, lors de son discours de Puebla, n'a pas
manqué de parler de la mission qu’a I'Eglise de dire la vérité sur I’homme.

Deuxiéme postulat. Pour ce qui concerne la vie en société, comme
d’ailleurs pour toute dimension de la vie humaine, il existe un certain
nombre de principes simples, inscrits dans la loi naturelle, découlant de
I’essence méme des choses, qu'il suffit de découvrir, de comprendre, de
respecter. Cela permet de formuler sereinement, par déduction logique,
les lois d'une organisation juste et pleinement humaine de la société.
Il suffira alors de passer a I'application pratique.

Troisiéme postulat. Si, dans les faits, la réalisation décgoit, si I'har-
monie est loin d’étre établie, la faute en est au décalage de la praxis par
rapport aux principes énoncés. Et la cause de ces défaillances est a
chercher dans le «manque de vertu». Le remede est donc la conversion
des coeurs.



L’Eglise, sacrement de réconciliation 99

Sans doute le portrait ainsi tracé est quelque peu caricatural, mais
permet de reconnaitre les traits réels. Je veux gager qu’aujourd’hui
encore pas mal de chrétiens s’y reconnaissent parfaitement et ne veu-
lent pas demander autre chose a ’Eglise prés de 100 ans aprés Rerum
Novarum.

Cette possession sereine, d’une doctrine assurée et quelque peu
monolithique, a cependant laissé percer assez vite quelques lézardes.
Et déja au sein méme du Concile le souci d’éviter tout triomphalisme,
la constatation d’une trop faible efficacité en ce domaine, la volonté de
confesser qu’il y eut dans I'histoire des méprises, des faiblesses ou des
intransigeances, le déplacement d’accent d’une Eglise maitresse infail-
lible és choses sociales vers une Eglise servante et pauvre, tout cela a
contribué a ouvrir une ere d’affirmations moins tranchantes, de réflexion
plus modeste, d’écoute plus attentive des signes des temps et des réa-
lités de I'histoire, d'un respect plus grand pour les apports de la science.

Revenons un instant a nos trois postulats.

1) sur l'idée de 'homme. Il est, sans nul doute possible, une dimen-
sion de ’homme, la plus essentielle — sa vocation de fils de Dieu, pécheur
racheté par le Christ — que 1’Eglise a mission et pleine compétence de
défendre, de proclamer, de méditer. Cependant peut-elle étre assurée
d’avoir atteint, au niveau de sa fonction d’enseignement, une concep-
tion de 'homme définitive et exhaustive? Peut-elle étre assurée de savoir
le tout de 'homme, d’en avoir scruté tous les plis, d’étre capable de dire
tout sur I'’homme, sans risque d’erreur ou de gauchissement?

L’anthropologie chrétienne, a son stade actuel, est-elle sans faille?
Pour ne prendre qu’un exemple, I'idée de 'homme qu’on revendique
fait-elle une place suffisante a4 la femme? Que de choses, sans doute,
n’avons-nous pas encore a découvrir!

On sait comment certains théologiens moralistes pensent que le
probléme le plus urgent, en leur domaine, est celui d'une anthropologie
plus exacte et plus compléte, sans laquelle il n'y a pas d’issue possible
a certains affrontements actuels.

2) A propos de la réalisation d’une société par «déduction de prin-
cipes», est-on si certain qu’un enseignement dans I’ordre social peut se
déduire rigoureusement de 1’essence des choses, et qu’elle peut s’élaborer
dans une sorte de «no mans land» intellectuel, dans un milieu compléte-
ment aseptisé, a 1’abri de toute contagion des idées dominantes du milieu
et du moment? Dés lors peut-on étre assuré de formuler les principes



100 L’Eglise, sacrement de réconciliation

universellement valables d'une organisation sociale parfaite? Pouvons-
nous dessiner le profil de la société temporelle qui serait inscrit quelque
part dans l'intelligence divine?

3) Enfin, peut-on penser qu’'un appel, si chaleureux soit-il, a4 la
conversion des individus, au bon cceur des riches, a 1'intégrité absolue
des politiques, a la compréhension des militaires, — si importante qu’elle
soit — suffise a résoudre les conflits sociaux ou économiques et a assu-
rer le respect des droits de I'homme? A ce titre d’ailleurs, peut-on affir-
mer que les chrétiens et les hommes d’Eglise soient toujours et partout
les artisans efficaces de cette harmonie sociale? Les meilleurs intentions
ne suffisent pas.

Aussi une transformation s’est-elle opérée progressivement, — non
seulement dans les mentalités, mais méme dans les discours du Magis-
tére sur les problémes de la société.

Voici comment un économiste et politicologue allemand, Philippe
HEIDER-DORNEICH, situe les repéres de cette transformation (voir
Concilium, n. 35, 1968).

Awu départ, et c’est la période classique, la doctrine sociale catho-
lique apparaissait comme un catalogue de normes fixes préalablement
données. Enraciné dans l'essence des choses, on pouvait accrocher a ce
catalogue tout probléme quotidien en particulier dans 1’ordre social.
A ce stade il y a peu de place et peu d'intérét pour I'analyse des situations
particuliéres.

Deuxiéme étape: c’est la période conciliaire, marquée notamment
par l'encyclique Mater et Magistra de JEAN XXIII. Apres la mort de
Pie XII, de nouveaux docteurs en science sociale interviennent et éla-
borent I'encyclique sociale du nouveau Pape: Mater et Magistra.

La doctrine sociale commence alors «a se fragmenter en affirmations
particuliéres en face d'une situation concréte». Le mode d’expression
de la nouvelle encyclique peut rester encore général, «le monde est devenu
si divers, il contient une telle pluralité de plans, qu’il n’y a plus guére
un probléme qui se pose de la méme maniére dans tous les pays. La consi-
dération détaillée de chaque situation concréte requiert une grande con-
naissance technique. Le philosophe social a besoin du spécialiste en
sociologie et du praticien social, pour aboutir & des résultats utilisables».

Enfin une troisiéme étape confirme que «l’'intelligence des faits com-
mence a supplanter la spéculation». Elle est illustrée par la publication



L’Eglise, sacrement de réconciliation 101

de Populorum Progressio. C’est une encyclique de spécialistes, qui cite
ses sources — Maritain, le Pére Lebret, etc. et laisse apparaitre les ins-
truments d’analyse. Du méme coup 'encyclique se «situe».

A ce panorama de 1968 un peu rapide, mais que je crois juste dans
I’ensemble, on peut ajouter deux compléments.

Il faut d’abord parler d'une quatrieme étape, décisive a mes yeux.
C’est la lettre au Cardinal Roy, Octogesimo Adveniens, de 1971. Ce docu-
ment poursuit et, d'une certaine maniére, conclut I'évolution amorcée.

I1 reconnait explicitement que 1'Eglise #’a pas de modéle de société
a proposer. Devant la diversité des situations, Paul VI avoue d’emblée:
«Il nous est difficile de prononcer une parole unique, comme de propo-
ser une solution qui ait valeur universelle. Telle n’est pas notre ambition,
ni méme notre mission.» Cette attitude est, en réalité, assez nouvelle.
«Il revient aux communautés chrétiennes, continue Paul VI, d’analyser
avec objectivité la situation de leur pays, de I’éclairer a la lumiére (...)
de I’Evangile, de puiser les principes de réflexion, des normes de juge-
ment et des directives d’action dans l'enseignement social de 1'Eglise.»

Certes, vous le voyez, le Pape se référe encore a l'enseignement
social, aux principes de la Doctrine sociale de I’Eglise. Qui s’en étonne-
rait? Mais la nuance est importante si I'on compare cette maniére de
parler aux perspectives de LA doctrine sociale! Ce qui a surtout changé,
c’est leur sens et le role qu’on leur fait jouer.

Cet enseignement social d’ailleurs — ce document le précise au n. 42
— «n’intervient pas pour awuthentifier une structure donnée ni pour pro-
poser un modéle préfabriqué». Un commentaire autorisé de la Civilta
Cattolica (P. SORGE: L’apport doctrinal d’Octogesimo Adveniens, 5 juin
1971) précise, de son coté, que l'enseignement social n’est plus qu’un
moment comme point de référence obligé; mais tout aussi essentiel est
le moment de I’analyse objective des situations confiée aux communautés
chrétiennes.

I1 y a un deuxiéme complément a apporter dans I’analyse de I'évo-
lution: c’est 'ouverture a U'action politique.

Poursuivant le mouvement de Mater et Magistra et de Gaudium
et Spes, V'encyclique Populorum Progressio (qui a cette belle formule:
«le développement est le nouveau nom de la paix») affirmait: «le dévelop-
pement exige des transformations audacieuses, profondément novatrices.
Des réformes urgentes doivent étre entreprises sans tarder». Le contexte
montrait bien qu’il s’agissait de transformation au plan économique et
social.



102 L’Eglise, sacrement de réconciliation

Mais entre-temps, 1'expérience vécue par les chrétiens soucieux de
justice, tout spécialement en Amérique latine, a fait comprendre avec
évidence que, dans bien des situations, la transformation économique
et sociale n’est pas possible sans un profond bouleversement politique.
Il restait donc un pas a faire: I’engagement social des chrétiens appelle,
par nécessité de fait, une action politique. Ici encore Octogesimo Adve-
niens franchit le pas (n. 46): «Le passage de l’économie au politique
s’avere nécessaire...» «La politique est une maniére exigeante, mais non
la seule, de vivre ’engagement chrétien au service des autres.»

En corollaire de ce principe, c’est 'affirmation, désormais plus nette
que jamais chez un Pape: il faut reconnaitre une légitime variété d’options
possibles. «Une méme foi chrétienne peut conduire a des engagements
différents» (n. 50). Cette nouvelle perspective est a remarquer. Tant que
I’Eglise revendiquait la possession d’une doctrine sociale fondée sur
I’essence des choses et déduites directement du droit naturel, et donc
universelle et indiscutable, tout appel a I’action politique risquait d’appa-
raitre comme une politisation, sinon de la foi, du moins de la doctrine
catholique. En renongant a cette perspective, I'Eglise post-conciliaire
reconnait — en faisant appel aux instruments scientifiques d’analyse
- la complexité et la diversité des situations. Il faut donc chercher,
inventer des solutions concrétes qui ne sont nullement données a prior:.
L’appel a l'action politique est donc un appel a I'inventivité, & 'imagi-
nation créatrice. En politique, le chrétien est reconnu majeur! Un esprit
indépendant comme Roger GARAUDY, interviewé par le journal La Croix,
le 4 juin 1971, disait: « Jamais une base aussi constructive n’avait été
offerte pour un travail commun, et n’avait été fait appel aussi émouvant
a I'imagination prospective.»

Cet appel, on le sait, a été entendu. Trop entendu, mal entendu,
penserons certains. On a non seulement vu fleurir des options politiques
bien diverses, mais des conflits entre chrétiens ont surgi; des alliances
inquiétantes ont vu le jour, ainsi que des «théologies alternativesn.
De celles-ci les deux plus notoires sont d'une part la Théologie Politique
de J. B. METZ, née dans le cadre d'une pensée occidentale et qui semble
avoir jeté déja tous ses feux — mais sait-on jamais; d’autre part et sur-
tout la Théologie de la libération née en Amérique latine.

On ne peut plus réfléchir sur les probleémes de justice en faisant tota-
lement abstraction de cette derniére-née. Méme si le Pape Jean Paul II,
pendant son récent voyage, a évité les mots, il est clair que tous ses



L’Eglise, sacrement de réconciliation 103

auditeurs avaient, si j’ose user de cette image, les oreilles tournées vers
les paroles du Pape et les yeux fixés sur les théologiens de la libération.

Il n’entre évidemment pas dans mon propos d’étudier ici ce mou-
vement de pensée toujours en recherche.

Disons seulement que ce qui le caractérise le plus, une fois écartés
les éléments adventices qui souvent le déforment, c’est dit-on qu’a
partir d'une praxis de libération, imposée par la situation d’injustice
existante, il faut vivre et penser la foi en Jésus-Christ et faire la vérité
évangélique.

On est évidemment aux antipodes d'une doctrine universelle et
«transhistorique», qui se voudrait dégagée et pure de toute idéologie.

Au terme de cette premiere partie, nous nous trouvons donc au
confluent de divers fleuves, également puissants, dont les eaux s’entre-
choquent sans pouvoir se méler, cernés par des courants contradictoires.
Comment garder le cap?

Faut-il laisser le champ libre a toutes les options? Faut-il assister
en spectateurs impuissants ou curieux au conflit des idéologies entre
chrétiens sinceéres? L’enjeu est trop grave. Ne serait-il pas possible,
non de tenter une synthése, mais d’arriver a un consensus suffisant,
sur ce que peut étre aujourd’hui le réle de I’Eglise en matiére de justice
et de paix?

C’est dans cette direction que je voudrais, dans la deuxiéme partie
de mon exposé, proposer quelques réflexions.

II. LE ROLE DE L'EGLISE AUJOURD HUI

Le role de I’Eglise aujourd’hui, en matiére de justice et de paix, ne
peut se définir, me semble-t-il, sans faire appel & des notions comme celle
d’Eglise-sacrement, et de réconciliation. Encore faut-il bien voir de quoi
on veut étre le signe et sur quelles bases on veut se réconcilier.

On commencera donc par essayer de dire quelles peuvent étre les
bases d’accord et la teneur du témoignage a donner par I’Eglise.

Bien sir quand nous parlons d’Eglise, il s’agit de 1’Eglise en son
sens plein, dans toute son amplitude, la communion des croyants —
chacun selon sa vocation spécifique — a la fois Pape et évéques dans leur
fonction de magistére et de gouvernement; prétres, théologiens, prédi-
cateurs, tous ceux qui participent de maniére particuliére a la mission
apostolique de I'Eglise.



104 L’Eglise, sacrement de réconciliation

La volonté de justice de tous ceux qui constituent I’Eglise doit étre
commune et solidaire. Mais le point d’impact de leur action propre sera
différent selon le niveau de leur responsabilité ecclésiale, différente
aussi selon la portée de leurs interventions.

1) La mission premiére de 1'Eglise — et donc de chacun selon sa
fonction et son degré de responsabilité — est d’annoncer I’Evangile de
Jésus-Christ.

C’est bien pourquoi Lumen Gentium affirme avec force:

«Parmi les charges principales des évéques, la prédication de I’Evan-
gile est la premiére» (n. 25).

Et lors de I'inauguration de la Conférence de Puebla, le Pape Jean
Paul II, s’adressant aux évéques qu’il appelle des Maitres de la Vérité,
déclare: «Evangéliser est la mission essentielle, la vocation propre,
I'identité la plus profonde de 1’Eglise.»

Mais annoncer Jésus-Christ, c’est précher I'Evangile ntégralement,
c’est-a-dire selon toutes ses dimensions et toutes ses implications. Avec
I'espérance qu’il souléve dans le monde, comme aussi avec ce qu'il peut
avoir de dur a entendre. Annoncer Jésus-Christ, ce n’est pas faire enten-
dre un ronronnement pieux destiné a tranquilliser de bonnes ames vite
satisfaites. Bernanos a dit la-dessus des choses cinglantes.

Or il faut le répéter a temps et a contretemps — et je cite ici le Synode
des évéques de 1971 —: «Le combat pour la justice et la participation a
la transformation du monde nous apparaissent pleinement comme une
dimension constitutive de la prédication de I'Evangile pour la rédemp-
tion de 'humanité et sa libération de toute situation oppressive» (Introd.).

Dans Evangelit Nuntiandi, que Jean Paul IT a recommandé comme
un des documents fondamentaux pour Puebla, le Pape Paul VI tenait
a redire: «Il est impossible d’accepter que I’ceuvre d’évangélisation puisse
ou doive négliger les questions extrémement graves, tellement agitées
aujourd’hui, concernant la justice, la libération, le développement et la
paix dans le monde. Si cela arrivait, ce serait ignorer la doctrine de
I’Evangile sur I'amour envers le prochain qui souffre et qui est dans le
besoin» (n. 31).

Cet Evangile intégral, et lui seul, peut étre en toute vérité la Bonne
Nouvelle annoncée aux pauvres. 11 doit étre le kérygme de base de tous les
massionnares.



L’Eglise, sacrement de réconciliation 105

Et s'il arrive que des missionnaires aujourd’hui cédent a la ten-
tation de remplacer la prédication de I’Evangile — le vrai — par les pro-
grammes techniques de développement, ils se trompent. Ils n’ont pas
compris le dynamisme interne de 1’Evangile, ils n’ont pas compris qu’il
porte en lui-méme le ferment de toute promotion humaine, le levain de
toute libération. Car il vient saisir des hommes écrasés, a genoux, et il
les met debout, en leur révélant qu’ils sont des fils de Dieu. La premiére
chose a faire pour promouvoir la justice, le vrai développement, la vraie
libération, c’est de rendre a I'homme sa dignité. Et de proclamer et de
revendiquer cette dignité pour tout homme, face au monde entier, au
nom de I’Evangile. Alors, ’homme n’acceptera plus d’étre traité comme
une chose ou comme une béte. Alors, il sera prét a prendre en main son
destin et a défendre ses droits d’homme. Il n’y a pas de développement
et de libération sans cela! C'est par la qu’il faut commencer.

L’année derniére, une jeune religieuse dominicaine était expulsée
d’un pays de I’Amérique centrale dans de honteuses conditions. Elle
était accusée de faire de la politique, de soulever contre le gouvernement
les pauvres gens dont elle s’occupait et, bien siir, d’étre communiste...
Quelques temps apres, elle m’écrivait: « Je n’ai jamais fait de politique.
J’ai seulement enseigné la lettre de I’Evangile. Mais les chrétiens ont
compris tout ce que cela voulait dire pour eux, ils ont pris conscience de
leur dignité, de la situation injuste qui était la leur, et aussi de leur res-
ponsabilité comme de leurs devoirs envers les autres. De ce fait, ils se
sont mis a proclamer leurs droits pour changer leur condition.»

Cette annonce de la Bonne Nouvelle — Jésus-Christ Sauveur — doit
étre inévitablement accompagnée — les choses étant ce qu’elles sont —
de la dénonciation du mal, du péché et, singulierement, de linjustice
qui pese sur les pauvres.

Cela reléve de la grande tradition prophétique de la Bible et de la
mission de tous ceux qui, a quelque titre, ont a annoncer I'Evangile.

Reprenant les paroles mémes du Synode de 1971, Paul VI a rap-
pelé que c’était le devoir des évégques: «La mission épiscopale impose le
devoir de dénoncer, courageusement et avec charité, les injustices»
(Alloc. au Corps diplom. 1972).

Jean Paul II, particulierement sensibilisé par son expérience per-
sonnelle, n’a cessé, pendant son voyage en Amérique latine, de s’acquit-
ter d’une telle mission. «I1 n’est pas juste, il n’est pas humain, il n’est
pas chrétien, de laisser se prolonger certaines situations clairement



106 L’Eglise, sacrement de réconciliation

injustes.» Aux Indiens a Cuilapan il a affirmé: «Le Pape veut étre votre
voix, la voix de ceux qui ne peuvent parler, de ceux que I'on fait taire.»

Ce ne sont pas la formules pieuses. Une bonne partie de 'humanité
est aujourd’hui attentive & de tels avertissements; anxieuse de voir
ce qui va en résulter... Pour la grande masse des hommes de notre temps,
la crédibilité des églises n’est pas séparable de leur attitude envers
I'injustice établie.

Les propheétes d’aujourd’hui sont précisément ceux qui, dénongant
I'injustice, sont préts a payer de leur liberté, de leur vie ou de leur hon-
neur leur proclamation prophétique. A c6té du nom d'HELDER CAMARA,
il en est d’autres tout aussi admirables au Brésil. C’est par exemple
Dom Pedro Maria CASALDALIGA, I'héroique évéque de Sao Felix, qui
vient de publier un livre qu’il faut lire: « Je crois en la justice. Etre éveé-
que au Brésily. On me permettra de citer mes fréres dominicains, les
évéques Dom Tomas Balduino, Dom Estevao, Dom Alano, qui n’hési-
tent pas a parler haut, acceptent de souffrir et reprennent a leur compte
le mot de Dom CASALDALIGA: «Le peuple n’a pas de place, pas de droits.
Nous devons 'accompagner, sous le vent de I'Esprit, dans son Exode,
dans sa lutte.»

Bien entendu # ne suffit pas de dénoncer le mal et de condamner le
péché. 11 faut savoir le reconnaitre, le dépister, le montrer du doigt. Et
ne pas manquer la cible. C’est pourquoi il est indispensable de mettre
en ceuvre un fravail d’analyse aussi précis que possible des situations
d’injustice, et d’en rechercher les causes véritables. De ce travail chacun
doit faire sa part, & son niveau. C’est le moment de souligner le role
important que pourraient et devraient prendre les universités catholi-
ques. Leur responsabilité en ce domaine est énorme. I1 y a un an, le der-
nier Chapitre Général de 1'Ordre, aux Philippines, a proposé un pro-
gramme d’études assez précis aux universités dominicaines et aux cen-
tres de recherches. Il a insisté aussi sur la nécessité d une initiation sérieuse
des plus jeunes religieux aux méthodes d’analyse de nos sociétés.

2) Un deuxiéme aspect de la position de I’Eglise actuelle concerne
la théologie du salut, ce qui demande une meilleure appréciation de la
notion de péché.

Portée par le courant théologique des derniéres années, la notion
de salut — aprés avoir pris conscience de ses résonances historiques —
retrouve ses dimensions sociales. Si le salut est incontestablement affaire
personnelle, il n’en est pas moins un salut pour tout le peuple; et son



L’Eglise, sacrement de réconciliation 107

annonce par Jésus est une proclamation publique, adressée a tous. Le
salut est salut du monde. Le monde n’en est pas seulement le théatre,
il en est I'objet: «Dieu a tellement aimé le monde...»

Le Sauveur est celui qui enléve le péché du monde. La lutte contre
le péché, sous toutes ses faces et avec tous ses avatars, est une des gran-
des tiaches de I'Eglise et le restera jusqu’a la fin.

C’est ici qu’il serait utile de voir les choses dans une optique renou-
velée. Un de mes freres, le Pére B. OLIVIER, Assistant général de 1’Ordre,
a proposé dans son livre Dévelop pement ou libération? (Bruxelles [ Paris:
Ed. Ouvriéres 1973) la notion de «structure de péché». Voici comment
il la présente.

Il y a dans le monde une somme de mal, de péché, qui dépasse la
simple nomenclature des fautes individuelles. Le Pére Olivier propose
alors de distinguer trois niveaux: celui du péché de I'individu comme tel
(c’est la notion traditionnelle de nos manuels); celui du péché collectif
oll une responsabilité solidaire est engagée dans des actes précis; enfin
ce qu'il appelle des «structures de péché», c’est-a-dire une institutiona-
lisation du mal dans les structures de la société.

«Deux choses caractérisent ces «structures de péché». D'une part
la fixation, la «consécration», dans une structure permanente, d’une
situation d’injustice ou de violence faite a I’homme (c’est donc un mal
objectivement institué). D’autre part, une sorte d’émiettement et d’éva-
poration des responsabilités: personne peut-étre n’est pleinement et
directement responsable de cette situation, mais celle-ci résulte des fac-
teurs divers et parfois conjugués: intéréts qu’ont certains a la maintenir
a leur profit, poids du pouvoir de fait ou de l'ordre établi, justification
idéologique...»

Et 'auteur de donner deux exemples incontestables de ces «struc-
tures de péché». C’est d’abord le systéme économico-social qui, dans
I’Europe du XIXe siécle, a assuré la prospérité industrielle de nos pays
au prix de la prolétarisation des masses ouvrieres et de leur réduction
a une condition infra-humaine. Et puis, a I'heure actuelle c’est le sys-
téme économico-socio-politique qui favorise l'incessant essor des pays
riches en enfermant des millions d’hommes du Tiers-Monde dans un
sous-développement accéléré. «Le probléme social devenu mondial»
selon I'expression de Paul VI (op. cit., p. 97-98).

De ce «péché de structures», voici une illustration plus concréte.
Je la trouve dans une interview de Mgr Proano, évéque de Riobamba
en Equateur:



108 L’Eglise, sacrement de réconciliation

«Quand un paysan vient a la ville vendre ses produits, dans mon
diocese, on les lui arrache avant qu’il parvienne au marché et, pour
un poulet qui sera vendu 120 sucres, on lui en donne 25 ou 30, qu’il
soit d’accord ou pas. Je prétends que c’est une structure, parce que
c’est 1a une habitude acceptée par tous. C’est la méme chose pour les
ouvriers agricoles. La loi fixe leur salaire. Aucun propriétaire ne le
respecte et, comme il n’existe aucune autre possibilité de travail, le
«péon» est bien obligé d’accepter s’il veut survivre. Si on doit le payer
30 sucres, on ne lui en donne que 10. Cela fait un vol de 20 sucres;
si le propriétaire a 100 travailleurs agricoles, il vole chaque jour
2000 sucres. Au bout de I’année, cela en fait 600 000. C’est ainsi que
I'on batit des fortunes chez nous, sur les larmes et la maladie. Tout
cela c’est le vol, le péché.»

Péché et salut étant liés, «la méme dimension «structurale» doit
étre reconnue 4 la rédemption, au salut. L’appel a la conversion ne se
limite donc pas a la «metanoia» personnelle et privée, a la conversion du
cceur a opérer par chaque individu. Il faut I’entendre aussi comme un
appel a la «reconversion» ou transformation des structures, de fagon
qu’elles soient purgées du mal qu’elles portent et perpétuent. Pour que
ces structures de péché soient «rachetées», pour que le salut les atteigne,
il faut d’abord que les hommes, les chrétiens en téte, sachent les recon-
naitre et les confesser comme péchés...» (B. OLIVIER, op. cit., p. 98).

Et ceci nous améne, aprés la mission d’évangélisation et la condam-
nation du péché que nous venons d’évoquer, a un troisiéme élément:
la relation politique.

Les avertissements répétés du Pape Jean Paul II au Mexique réson-
nent encore a nos oreilles.

«La mission de ’Eglise, a dit le Pape aux évéques a Puebla, est de
caractere religieux, et non social ou politique. La libération, dans la
mission propre de I'Eglise, ne se réduit pas a la pure et simple dimen-
sion économique, sociale ou culturelle.» Et aux prétres et religieux
il devait dire: «Vous n’étes pas des dirigeants sociaux, des leaders

politiques ou des fonctionnaires du pouvoir temporel; soyez des
guides spirituels, les dispensateurs des mysteres de Dieu.»

On peut résumer ces paroles, classiques en notre siecle, en disant
que I'Eglise, considérée dans sa mission propre, ne fait pas de politique
et n’a pas a en faire. Et cela vaut pour tous les membres de 1'Eglise dans
la mesure exacte ou ils représentent et engagent 1’Eglise.

Ceci étant dit, il nous faut maintenant souligner ce que, de ce méme
point de vue, on ne peut pas ne pas tenir et que personne, pensons-
nous, n’a le droit de nier.



L’Eglise, sacrement de réconciliation 109

Ce minimum a tenir, je 1’exposerai en deux principes.

Premier principe. Il est clair que I'Eglise n’a pas pour mission pro-
pre d’organiser la société civile. C’est le domaine de la politique. Il est
clair de plus que ’Eglise, comme telle, n’est pas compétente en ces matie-
res en ce sens que, si elle posseéde une expérience des réalités terrestres
plus longue et plus variée que n’importe quel systéme, régime ou dynas-
tie — qui pourrait étre utile a bien des politiques —, c’est en quelque sorte
par surcroit. Mais cela n’entre pas dans sa mission spécifique et elle n’a
en ce domaine aucune promesse divine.

Par ailleurs on n’a pas le droit de réduire le message évangélique a
la dimension purement horizontale d'un projet temporel, & une «visée
simplement anthropocentrique» comme le dit Evangeliv Nuntiandi
(n. 32). Il est essentiel de ne pas identifier purement et simplement le
salut en Jésus-Christ et la libération politique et sociale. Car la libération
apportée par le Sauveur est autrement radicale et bien plus totale. Je
m’empresse d’ajouter que la « Théologie politique» en soulignant 1'impor-
tance de la «réserve eschatologique» ne manque pas de dénoncer les
identifications de cette sorte.

Mais, en sens inverse, on ne peut davantage réduire le message évan-
gélique a une pure dimension «transcendantale» et a la proclamation de
valeurs spirituelles désincarnées. Au regard des réalités terrestres, 1’an-
nonce du salut n’est pas I’administration d'un sédatif ni 'invite & une
cure de sommeil ou d’hibernation. Aussi Jean Paul IT a répété a plu-
sieurs reprises: «On ne peut pas dissocier annonce de 1’Evangile et pro-
motion humaine.»

Mais si ’Eglise — j’entends toujours la communauté croyante —
ne peut imposer un systéme au nom de Jésus-Christ, on ne peut dire que
la foi soit, de fagon absolue, politiquement neutre. Tous les systémes poli-
tiques en effet ne sont pas compatibles avec Uesprit évangélique ni avec la
dignité de I’homme. C’est dire que 1I'Eglise, si elle veut étre fidele a elle-
méme, ne peut couvrir n'importe quoi au nom d’une neutralité politi-
que. Fermer les yeux et la bouche devant un systéme manifestement
injuste — spécialement comme c’est trop courant aujourd’hui lorsqu’il
prétend s’imposer au nom de la civilisation chrétienne —, ce serait se
rendre complice de I'injustice et de la perversion des valeurs évangéliques.

I1 y a donc une fonction critiqgue envers la société qui doit étre assu-
mée par la communauté croyante. S’il n’appartient pas a celle-ci de
proposer un systéme, il lui revient d’étre attentive a ce qui fait obstacle



110 L’Eglise, sacrement de réconciliation

a la vocation pléniére de I'homme; il lui revient de dénoncer ce qui, dans
quelque systéme que ce soit, est une atteinte a I'’homme. C’est 1a, me
semble-t-il, sa responsabilité propre: «Non possumus»: par cette sorte
de cri d’alarme ou de veto, I’Eglise ne fait pas autre chose que de défen-
dre les droits des hommes. Elle n’a pas le droit de se taire.

Et s'il y avait une option a faire, si se présentait la nécessité de pren-
dre parti, c’est le parti des pauvres qu’il lui faudrait choisir. Il lui fau-
drait alors étre la voix des hommes sans voix. Car c’est avec eux que,
dans la droite ligne de la logique de 1’Evangile, doit s’établir une soli-
darité fondamentale.

Et voici le deuxiéme principe annoncé.

L’annonce loyale de I’Evangile comporte quasi nécessairement des
implications au plan politiqgue. Et certains ne manqueront pas de le sou-
ligner pour nous le reprocher. Tout ce que nous disons et faisons peut
avoir une résonance politique. Mais notre silence aussi!

Et cette résonance tient, — non pas a une volonté camouflée de
nous immiscer en ce domaine, mais tout simplement a un état de fait
par rapport aux situations existantes. Nous ne pouvons nous mouvoir
dans un monde aseptisé, ni apparaitre simplement comme durs et purs
dans nos positions. Quand on préche la dignité humaine et le respect de
la personne dans un pays, sous un régime ou les droits de ’homme sont
ouvertement bafoués, il est évident que, quoiqu’'on veuille, cela aura
une résonance politique. Et il est tout aussi évident que notre silence
aura le méme type d’'impact. Impossible d’y échapper.

Deés lors il faudra savoir affronter avec réalisme et courage les ris-
ques que comporte 'évangélisation authentique. Il faudra accepter les
accusations imméritées qui ne manqueront pas, en songeant a la béa-
titude promise par le Seigneur: «Bienheureux serez-vous quand on dira
faussement du mal de vous a cause de moi...».

Je résume. Annoncer I’Evangile intégralement, intégrer dans une
théologie du salut et du péché la dimension des structures, accepter un
inévitable impact politique de I’Evangile: tels sont les trois axes d'une
position réaliste de I'Eglise aujourd’hui. C’est sur cette base qu’elle doit
pouvoir se manifester comme sacrement de réconciliation dont je vou-
drais vous parler en finissant.

C’est dans la direction du sacrement — signe qui révele, image qui
convainc, symbole qui vivifie — qu'un nouveau visage de I'Eglise s’est
esquissé peu a peu apreés le Concile et va se précisant de plus en plus.



L’Eglise, sacrement de réconciliation 111

Certes la fonction du magistere reste indispensable et fait d’ailleurs
partie de la nature propre de 1'Eglise. Nous avons clairement reconnu
la validité toujours actuelle — mais située dans une perspective nouvelle
— des principes les plus fondamentaux de la doctrine sociale de I’Eglise.
Mais dans la mesure ou I’Eglise veut atteindre les hommes de toutes
opinions, dans la mesure ou elle veut se rendre crédible a tous, c’est un
autre aspect d’elle-méme qu’elle doit mettre en lumiére, c’est un autre
titre qu’elle doit revendiquer par maniére de complément indispensable.

Elle s’est proclamée, a Vatican II, «sacrement universel du salut».
Une telle sacramentalité, pour étre efficace, doit savoir parler a la cons-
cience et au cceur des hommes d’aujourd’hui.

Dans un monde ot précisément 'efficacité fait loi, ot les idées infé-
condes et les principes inappliqués valent condamnation ; dans un monde
de I’'image, ou les symboles sont plus actifs et nourrissants que les notions,
ol un geste symbolique qui vient au moment voulu a plus de retentis-
sement que de longues assises internationales (qu’on songe a 1’agenouil-
lement de Willy Brand a I’emplacement du ghetto de Varsovie, au baiser
de Paul VI et d’Athénagoras...); dans un monde enfin oli grice a la
communication rapide des informations et a leur traduction en images
impressionnantes, la conscience humaine a acquis une nouvelle sensibi-
lité, les gestes prophétiques concrets valent plus que tous les discours. On
attend de I'Eglise du Christ qu’elle apparaisse non seulement comme
maitresse de doctrine et garante de principes théoriques, mais aussi
comme un «szgnal levé devant les nations» selon la belle expression
d’Isaie (11, 12). Et 'on sait combien ce second aspect I’emporte prati-
quement sur le premier aux yeux des foules.

I1 faut que les hommes puissent reconnaitre en elle — signe, sacre-
ment, témoignage — la présence d’une conscience toujours en éveil;
une conscience qui ne se laisse ni corrompre ni détourner par I'attrait
des priviléges, des honneurs ou du pouvoir; une conscience que nulle
entrave et nulle menace ne peuvent lier. Pour leur salut, tous les hommes
ont besoin de ce signe-la: ceux qui parlent fort comme ceux qu’on fait
taire, ceux qui ont la puissance comme ceux qui n’'ont rien a dire, ceux
qui ont tout comme ceux qui n’ont rien...

L’Eglise ne pourra étre signe d’espérance qu’a travers l'attitude
concrete de ses fideles — spécialement des plus qualifiés —, a travers les
manifestations non équivoques de solidarité avec les opprimés et les
abandonnés, a travers la volonté de ses théologiens de penser aujour-
d’hui et pour aujourd’hui.



112 L’Eglise, sacrement de réconciliation

Sacrement de réconciliation, dit le titre de cet exposé. De quelle
réconciliation s’agit-il? Non pas un geste superficiel ou seulement spec-
taculaire. Non pas un de ces «rabibochages» — c’est le mot exact — dont
nous avons maints exemples et qui n’en finissent pas de s’esquisser. Non
pas un simple coup d’éponge qui effacerait I’ardoise, mais en laissant
chacun sur ses griefs.

Il s’agit de la réconciliation au sens évangélique, laquelle ne va pas
sans réelle conversion.

Dans le Nouveau Testament, le mot de réconciliation est plus spé-
cifiquement paulinien et le lieu théologique par excellence est ce passage
de la II® épitre aux Corinthiens, qui reprend le mot (kattallage, katal-
lassd) quatre fois en deux versets:

«Si donc quelqu’un est dans le Christ, c’est une création nouvelle;
I’étre ancien a disparu, un étre nouveau est la. Et le tout vient de Dieu,
qui nous a réconciliés avec lui par le Christ et nous a confié le minis-
tére de la réconciliation. Car c’était Dieu qui, dans le Christ, se vécon-
ciliait le monde, ne tenant plus compte des fautes des hommes et
mettant sur nos levres la parole de la »éconciliation» (5, 17-19).

Ce texte dit l'essentiel. La réconciliation est un don de Dieu qui
nous vient par le Christ. Pour Paul c’est un autre nom du salut. Elle
implique renouvellement complet, création nouvelle et non pas répa-
ration hitive et extérieure. Et le ministére de la réconciliation, c’est le
ministére apostolique lui-méme.

Et si nous ajoutons a ces textes ceux des Epitres de la captivité
— notamment I’hymne a la primauté du Christ, du début de Colossiens
et le chapitre 8 de Romains qui montre la création entiére en travail
d’enfantement —, nous mesurons tout de suite I'amplitude et la profon-
deur que Paul reconnait a cette réconciliation: réconciliation des hom-
mes entre eux (et notamment des Juifs et des paiens) pour ne plus for-
mer qu'un seul Corps et qu'un seul Temple; réconciliation de tout I'uni-
vers enfin.

La réconciliation dont il s’agit, c’est donc la porte qui ouvre sur
la Paix, la paix du Christ «qui dépasse toute intelligence» (Phil., 4, 7).

Cette notion de réconciliation qui parait bien vieillotte a certains,
séduit paradoxalement, en notre époque de violences gratuites, les jeunes
qui y retrouvent un authentique ferment évangélique. Vous suivez de
plus prés que moi cette initiative récente d'un important groupe d’étu-
diants et d’étudiantes en théologie du diocése de Bdle qui se sont deman-
dés, entre autres, comment la prison pourrait devenir pour les prison-



L’Eglise, sacrement de réconciliation 113

niers un femps de réconciliation et la paroisse un liew de réconciliation
pour les anciens prisonniers.

Lorsqu’on parle de justice et qu’on prononce le mot «réconciliationy,
il est beaucoup de pieéges que particulierement les chrétiens doivent évi-
ter: une bonne conscience facile, la tentation d’esquiver les vrais pro-
blemes — «tout le monde il est bon, il est gentil» —, la fuite devant tout
affrontement loyal, la conviction que tout s’arrangera facilement etc.
Il est cependant un piege sur lequel je veux insister, et ce sera mon der-
nier mot.

Au nom du principe de I'unité, au nom de la charité a I'intérieur de
la communauté croyante, il arrive qu’on veuille sauvegarder a tout prix
une paix précaire et trompeuse. On évite alors de toucher aux vrais pro-
blémes, on les laisse mirir doucement... Un jour arrive ol tout est miné
et ol il ne reste plus rien a réconcilier. Les chrétiens n’ont pas a craindre
les affrontements, méme entre eux. Ils sont partie intégrante de la con-
dition humaine, des affrontements il y en aura vraisemblablement jus-
qu’au dernier jour!

Don de Dieu, la réconciliation absolue est une réalité eschatologi-
que. Mais ce don est déja en nous comme un germe, comme une énergie
et une force. Il faut laisser agir ce germe, tout de suite, dans nos vies.
Dés maintenant et de maniére urgente, le chemin de la réconciliation
et de la paix pour notre monde passe par la justice. C’est ce chemin que
I’Eglise totale doit non seulement dire et montrer; elle doit le prendre,
elle doit avancer, pas a pas, avec tous les hommes, et en premiére ligne.
Alors et alors seulement, elle pourra, avec audace et forte de l'autorité
qui vient de I’'exemple, lancer & tous l’appel pressant de Saint Paul:
«Nous vous en supplions, au nom du Christ: laissez-vous réconcilier
avec Dieu» (2 Cor., 5, 20).



	L'Église, sacrement de réconciliation par la promotion de la justice et de la paix entre les peuples

