
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die Methodendifferenzierung durch "hermeneutische Mediation" im
gesellschaftstheologischen Engagement

Autor: Schöpfer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Schöpfer

Die Methodendifferenzierung durch
«hermeneutische Mediation»

im gesellschaftstheologischen Engagement

Eine Weiterführung von hermeneutischen Ansätzen lateinamerikanischer

Theologie

Die interdisziplinäre Verflechtung und die Theorie-Praxis-Inter-
dependenz gesellschaftstheologischer Ausgangspunkte stellen für jede
Methodenbestimmung große Probleme, auch wenn man nicht erwartet,
daß alle Voraussetzungen zum authentischen Aufbau von Gesellschaften

auf einen einzigen Nenner zurückzuführensei en. Die Hauptproblematik
liegt einerseits in der ideologisch-kulturellen Voreingenommenheit sozio-

analytischer Untersuchungen 1 und in der Verabsolutierung von
Prinzipien, die aus theologischen und historischen Traditionen abgeleitet
wurden. Anderseits bereitet die praktische Umsetzung von Zielnormen
bzw. der Ausgleich zwischen systematischer Zielnormierung und
pragmatischer Prinzipienanwendung große Mühe.

Auch wenn man die aus der Volksbewußtseinsbildung bekannte
Triade 'Denken - Reden -Tun' gruppendynamisch ausbaut zu 'Kritisches
Beobachten - Dialogführen - angepaßt konsequentes Handeln' oder

politisch zu 'Soziopolitische Analyse - Organisation der Massen -
Strukturverändernde Maßnahmen', so bleibt die Methode auf wackligen Füßen,

1 J. van Nieuwenhove behauptet in: Théologies de la libération en Amérique

latine. Paris: Beauchesne 1974, S. 77 (Le point théologique. 10.) sogar, daß
die sozioanalytische Sprache überhaupt nie ideologisch neutral sei.



Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation» 55

weil sie weder der gesellschaftlichen Komplexität, noch den Forderungen
einer sauberen Theologie zu genügen vermag. Es genügt nicht, sich auf
das 'Schaffen von kreativem Freiheitsraum' zu konzentrieren. Vorher und
aktionsgleich muß bestimmt werden, wie der zu schaffende Freiheitsraum

auszufüllen ist. Man könnte unter großzügiger Vereinfachung
vielleicht sagen, es müßten zuerst die Zeichen der Zeit historisch linear
interpretiert werden, dann müßten punktuelle Verbesserungsvorschläge
erarbeitet und ausprobiert werden, damit schließlich neue Traditionen
entstehen, die von den Fehlern der Vergangenheit, vom hergebracht
Guten und von den Experimenten der Gegenwart profitieren können.
Die ideologisch-utopische Arbeit ist gemeinsam mit der Bewältigung der

gegebenen Verhältnisse und mit der Erprobung von neuen Möglichkeiten
zu leisten. Diese Aufgabe ist für demokratieunfähige wie für demokratiemüde

Staaten in gleicher Weise belastend.
Das Schema 'Die hermeneutische Mediation' 2 versucht diese

Problematik graphisch zusammenzufassen.

Die hermeneutische Hauptdialektik besteht zwischen der nach dem
Absoluten strebenden Prinzipiennormierung und der sich an die Dynamik
des Konkreten anpassenden Praxis. Innerhalb der systematischen
Normierung wird zwischen nicht-theologischen und theologischen Bereichen
unterschieden. Die am einfachsten zu beschreibende Normierung stützt
sich auf die biblische Offenbarung und auf die daraus entstandene
Tradition. Bereits diese Tradition weist Beziehungen zur relativierenden
Glaubenspraxis auf : Sie wird kulturell von der Zeit mitgeprägt. Sie steht
aber in enger Beziehung zu den gesellschaftsorientierten Fachgebieten,
etwa zur Sozialethik, zu den historischen Ergebnissen analysierter
Gesellschaftsformen, zu Ideologien und Weltanschauungen. Während die

Theologie dort ihre Offenbarungsprinzipien geltend macht, läßt sie sich
ihrerseits von diesen Bereichen beeinflussen. Sie übernimmt humanistische,

profanwissenschaftliche, aktualitätsbezogene Ergebnisse, die für
ihre entwicklungsbedingte kulturelle Artikulation dienstbar sind 3. Damit

2 Schemen wie das hier vorliegende sind auf den ersten Blick schwer zu
überblicken. Sie können erst richtig erfaßt werden, wenn sie textbegleitend studiert
werden. Sie sind in diesem Sinn auch nur ein methodisches Hilfsmittel, um weit
auseinanderliegende, aber doch zusammenhängende Gedankengänge leichter zu
überschauen. - Auch der Begriff der 'Zielnorm' kann erst nach dem Studium des

ganzen Abschnittes richtig erfaßt werden.
3 Daraus ergibt sich z. B. eine natürliche Entwicklung im Verhältnis zwischen

Glaube und Wissenschaft, Glaubenspraxis und Gesellschaftspraxis (Christen- und
Bürgerpflicht), Glaubensverständnis und Glaubensausdruck.



56 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

DIE "HERMENEUTISCHE MEDIATION"

SYSTEMATISCHE NORMIERUNG

nichttheologische
Normierung

[ theologische
| Normierung

Ideologien
Verhaltensbilder
gesellschaftliche
Erkenntnisse

politische
Erfahrungen

Hl. Schrift
Tradition
kulturelle und
pastorale
Erfahrungen

PRAGMATISCHE DIFFERENZŒH1G

"ENTMYTHOLOGISIERUNG"
bzv. pädagogische
Verarbeitung

- der Vergangenheit
- des Prinzipienabsolutismus

- der kulturellen Vor-
eing enommenheit

1

LEITBILDER
zur Normierung der Theologie
(z.B. Themen, Prioritäten)«
emanzipierend!

kritische Beobachtung
der Gegenwart

strategische Planimg

evaluierende Kontrolle
N v /

des gesellschaftlichen
Lebens

des kirchlichen Lebens
*

AUFWERTUNG

bzv. Aufarbeitung
- der Gegenwart
- der Zeichen der Zeit
- der "Lebenspraxis"

GLAUBENSERFAHRUNG

zur Modifikation der
Theologie t innovierend!

ZIELNORMEN
"Wegweiser" zur Entwicklung und
Veränderung der Geschichte!

/ \
Gesetze haben eine Tendenz zur
"Unidimensionalität", zum Absolutismus,

zum Determinismus.
Es muss ein "kreativer Freiheitsraum"

geschaffen werden: Kampf dem

Staatsabsolutismus, aber Kontrolle
des missbrauchbaren Freiraumes

V

Gewisse Ziele können auf verschiedenen

Wegen erreicht werden.
Es muss Einheit zur Steigerung der
Effizienz gesucht werden: Einheit
in Vielfalt, "kreative Toleranz"!

prospektive, dynamische,
akkulturationsfähige Theologie

/
EINE GEGENWART |

FÜR DIE ZUKUNFT I

"neue Theologie" "neue Praxis"



im gesellschaftstheologischen Engagement 57

relativiert ('entmythologisiert') sie innerhalb der eigenen Denkstrukturen
ihr Verhältnis zur Vergangenheit, zu den Prinzipien und zur Kultur. Die
Theologie schafft sich ihre beweglichen Leitbilder, indem sie Aufgaben
und Prioritäten in fortlaufender Auseinandersetzung mit nichttheologischen

Normen überprüft. Dadurch macht sie sich lebensfähig für die

Auseinandersetzung mit der Praxis.
Die pragmatische Differenzierung ergibt sich aus der 'Dimension des

Gelebten', aus den Zeichen und Forderungen des täglichen Zusammenlebens

in Kirche und Gesellschaft. Sie setzt eine kritische Beobachtung der

gesellschaftlichen Phänomene voraus, die sie von der Praxis her
interpretiert. So wird der Augenblick, die Glaubenserfahrung, die christliche
Praxis aufgewertet - Komponenten, die den Veränderungen der Zeit
viel näher auf der Spur folgen als eine Grundsatzdiskussion 4.

Auf der praktischen Ebene sind strukturelle Veränderungen vielfach

leichter möglich als auf der Ebene konventioneller Normierung.
Hier wird ja mit den harten Wirklichkeiten des Alltags gerungen, hier
geht es oft um das Primäre humaner Existenz. Darum werden die
Probleme als solche und die Innovationsimpulse auch zuerst in der Praxis
erfahren. Zugleich muß nun aber betont werden, daß auch die Praxis für
sich allein nicht genügt, um die Innovationsimpulse aufzunehmen. Die

eigentliche pragmatische Innovation ergibt sich erst aus der kritischen
Verbindung von Theorie und Praxis. Es gibt nämlich keine gesellschaftliche

Praxis, die nicht minimale Grundprinzipien sozialen Lebens

berücksichtigen muß. Gesellschaft beruht immer auf 'contrat social', hängt
immer von einer unverrückbaren Sozialbasis ab, die eine Ideologien- und
Glaubenskoexistenz überhaupt erst ermöglicht. Umgekehrt ist die Theorie

für die Praxis da wie das Gesetz für den Menschen. Gesellschaftstheorie

ohne Praxis bleibt steril. Davon ist auch die Theologie nicht
ausgenommen.

Aus dem Vergleich von theoretischen Leitbildern und modifizierbaren

Erfahrungen, die ihrerseits bereits aus einem inneren Theorie-Praxisbezug

erwachsen sind, ergibt sich schließlich das, was hier als Zielnorm
bezeichnet wird, eine neue, Theorie und Praxis umfassende Norm, die
innovatorisch offen ist, um sich selber zu kontrollieren und weiterzuentwickeln.

Der Zielbegriff verweist auf die Relativität der Normen, auf

4 Vgl. z. B. die durch neue Kulturelemente (Freizeitkultur, Mündigkeit der
Gläubigen usw.) beeinflußte Entwicklung der Praxis bezüglich des katholischen
'Sonntagsgebotes'.



58 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

ihre Wandelbarkeit, auf das Utopische und damit auch auf die unbedingte
Dimension der Toleranz. Der Normbegriff weist auf die für jedes

gesellschaftliche Leben grundlegende soziale Abhängigkeit und damit
auf die nötigen Einschränkungen des Individuums zugunsten der
Gemeinschaft hin, auf die Dimension des Kompromisses mit der Utopie.
Solche Zielnormen sind menschlicher und durchsetzungsfähiger als absolute

Prinzipien. Sie bedürfen freilich auch größerer Kontrolle, damit
weder das Utopische noch das Absolute überbordet.

1. DIE HERMENEUTISCHE DIFFERENZIERUNG DES

THEORIE-PRAXIS-VERHÄLTNISSES

Methodische und ideologische Voreingenommenheiten erschweren
das Verständnis der Praxisanalyse und der Theorieapplikation. Je nachdem,

ob ich mehr oder weniger von der Praxis bzw. der Theorie ausgehe,
und je nachdem, wie ich die beiden Grundkomponenten zueinander in
Beziehung setze, gerate ich in einen 'hermeneutischen Zirkel' oder in
eine 'ideologische Korruption'.

1.1 Der hermeneutische Zirkel

Es gibt verschiedene Möglichkeiten, den negativen hermeneutischen
Zirkel5 zu vermeiden bzw. die Theorie der Praxis zu verobjektivieren.
Clodovis Boff entwirft in Weiterführung einer Interpretation von L. Alt-
husser 6 zur Artikulation der Theorie des Politischen folgendes Schema 1.

C. Boff versucht, die gesellschaftliche Problematik durch den

Einbezug der Wissenschaft des Sozialen in die Theologie hereinzuholen.
Die Problematik des Sozialen charakterisiert er durch die Polarisation
'Unterdrückung - Befreiung' 8. Er setzt die 'soziologische Befreiung' für

5 Vgl. unten im Text zwischen den Fußnoten 21 und 23.
6 Vgl. Althusser, L. : Pour Marx (Processus de la pratique théorique). Paris

1965,186-197 (Maspero, Coll. Theorie, 1) und: Lire le Capital. Paris 1973, t. I, 46-50
(Maspero, Petite Coll. Maspero, 30).

7 Vgl. Boff, Clodovis: La pertinence théologique dans le cadre d'une 'Théologie

du Politique'. In: Lumen Vitae No. 3 (1976) S. 343. Zur weiteren Vertiefung
der Thematik vgl. vom selben Autor: Teologia do Politico es suas mediaçôes.
Petrôpolis (Vozes) 1978, 408 S. Das Schema soll zum Ausdruck bringen, daß die
Theologie des Politischen mehr als die klassische Theologie Sozialwissenschaften
und politischen Kontext zu berücksichtigen hat.

8 Vgl. Boff, C.: La pertinence a. a. O. S. 341.



im gesellschaftstheologischen Engagement 59

Verstand

die theologische voraus und versucht sie zu einem 'Glaubensereignis' zu
machen, das als gnadenhaftes Heilsereignis oder als Sünde erkenntlich
wird 9.

Diese letzte Tatsache wird kaum bezweifelt werden. Jedoch die

Frage, ob die Trennung von theologischen und soziologischen Elementen
und die Priorisierung des Sozialen für den theologischen Befreiungsprozeß

so stark betont werden können, dürfte Anlaß zur Diskussion geben.
Zwar ist die theologische Verarbeitung von soziologischen Daten
offensichtlich. Auch ist der Einbezug einer traditionell-klassischen Theologie

9 Vgl. Boff, C. : La pertinence a. a. O. 341-342.



60 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

als Hilfsmittel zur Verarbeitung moderner gesellschaftlicher Gegebenheiten

angebracht. Doch wirft die Überbetonung des wie auch immer
verstandenen Abhängigkeitsverhältnisses (selbst wenn es als Grundkomponente

akzeptiert wird) die Frage der Einseitigkeit, der Unvollständigkeit
auf. Gesellschaftliches Leben spielt sich nicht allein nach Austausch- und
Abhängigkeitskategorien ab. Es gibt zum Beispiel Subkultur- und
personbezogene Lebensbereiche, die nichts mit Abhängigkeit zu tun haben.
Diese Bereiche menschlicher Entfaltung können nicht durch bloße Güterund

Machtkontrolle, aber auch nicht bloß durch traditionelle theologische

Weltinterpretationen erfaßt werden. - Es lohnt sich, hier auf J. L. Segun-
do zu verweisen 10. Nach ihm kann nur eine grundlegende Infragestellung
der traditionellen Anschauungen von Leben, Tod, Wissen, Gesellschaft
und Politik oder wenigstens der Zweifel an unseren Werturteilen ein

theologisches Niveau vermitteln, das die Wirklichkeit zu erfassen und
entscheidende Alternativfragen zu stellen vermag. Wenn sich zum
Beispiel die Schriftinterpretation nicht problembezogen verändert, endet
sie - immer nach Meinung von J. L. Segundo - in einem hermeneutischen
Zirkel : Sie beläßt die neuen Probleme ohne Antwort, oder, was schlimmer
ist, sie gibt auf neue Probleme veraltete, unnütze Antworten n. J. L.
Segundo überbetont zur Aufrechterhaltung dieser These den Vorrang
der Methode, die er als eine Art 'doppelte Hermeneutik' konzipiert : Was

aus der biblischen Offenbarung für moderne gesellschaftliche Kontexte
sicher abgeleitet werden kann, ist nach ihm die biblische Pädagogik.
Diese kann auch dort, wo keine thematischen Parallelen bestehen,

geschichtlich transferiert werden 12.

Mit dieser Pädagogik sucht J. L. Segundo einen Zugang zur Praxis,
einen direkten Weg, um die Theorie fruchtbar zu machen. Diese

Darstellung grenzt meiner Meinung gefährlich nahe an eine Verabsolutierung

der Methodik und an eine Vernachlässigung der biblischen Anthropologie,

die mehr als nur pädagogische Unterlagen zu vermitteln hat.

J. L. Segundo betrachtet zudem jede akademische Theologie als

voreingenommen: «Die akademische Theologie kann ihre unbewußte
Parteilichkeit verkennen, aber die Tatsache selber, sich als unparteiisch zu

präsentieren, ist ein Zeichen ihrer konservativen Parteilichkeit schon im

10 Vgl. Segundo, J. L. : Liberaciön de la teologla. Buenos Aires/México (Lohlé)
1975, S. 13.

11 Vgl. nochmals Segundo, J. L. : Liberaciön de la teologla, a. a. O. S. 13.
12 Ich stütze mich hier teilweise auf persönliche Erläuterungen von J. L.

Segundo.



im gesellschaftstheologischen Engagement 61

Ausgangspunkt. Seien wir uns bewußt, daß es so etwas wie eine autonome,
unparteiische, akademische Theologie, die über den menschlichen

Meinungen und über den Parteilichkeiten steht, nicht gibt. Selbst die
akademischste Theologie ist zutiefst, wenn auch unbewußt, mit dem

psychologischen, sozialen und politischen Status quo verquickt»13. Zwar
braucht Segundo nicht widersprochen zu werden, was die unbedingte
Praxisbezogenheit jeder Gesellschaftstheologie betrifft. Theologie ist
wesentlich eine auf Leben, Entwicklung und Zukunft bezogene Wirklichkeit.

Ob man damit aber jede theologische Option kategorisch als

voreingenommen taxieren kann, scheint gerade durch die Ausschließlichkeit der

Formulierung jener Subjektivität zu erliegen, gegen die das Wort geredet
wird. - Gibt es nicht auch suchende, offene, nicht kategorisch abgegrenzte
theologische Formulierungen und Visionen14? J. L. Segundo zeigt eine

gewisse Angst vor dem Ideologischen, das in einer auf praktische
Verwirklichung tendierenden Theorie immer irgendwie steckt. Deshalb ist
aber das Kind nicht mit dem Bad auszuschütten.

Es gibt kritische, offene Methoden, die sowohl dem Soziologischen
als auch dem Theologischen gerecht werden, und die weder thematisch
noch strukturell verabsolutieren. Allerdings setzen sie sowohl in ihrer
thematischen Komplexität als auch in ihrer strukturellen Interdepen-
denz äußerste Vorsicht voraus. Im folgenden soll darauf eingegangen
werden.

Vorausgehend muß auf die doppelte Zirkelproblematik hingewiesen
werden. Es ist möglich, daß ein Glaubensverständnis von der Theorie her
in Frage gestellt und durch Wissenschaften des Profanen positiv
bestärkt wird, daß also die überkommene Praxis eines Glaubensvollzuges
'theoretisch-wissenschaftlich' bestätigt werden kann 15. Umgekehrt kann

13 Segundo, J. L. : Liberaciön de la teologia, a. a. O. S. 18.
14 Vgl. z. B. die Perspektivität der Wahrheit «auf der Suche nach der immer

größeren und so immer wieder neu unbekannten Wahrheit» bei Hans Küng (In:
Christ sein. München/Zürich: Piper 1974, S. 107). Nur Formulierungen, die «ohne
dogmatische Fixierung für jedes gute Argument offen» (Küng, a. a. O. S. 107) sind,
können für neue Kulturen und neue Zeiten gerettet werden.

15 Vgl. Gerber, Uwe (Hrsg.) : Hermeneutik als Kriterium für Wissenschaftlichkeit?

Der Standort der Hermeneutik im gegenwärtigen Wissenschaftskanon.
Loccum (Dokumente des Kolloquiums vom Okt. 1971) 1972. Rüdiger Lorenz
schreibt dort im Artikel: Hermeneutik als Übersetzungsgeschehen aus der Sicht
des Theologen, S. 93 : « Die Wissenschaftlichkeit der Theologie liegt überhaupt nicht
in einer Methodologie und den damit verbundenen Praktiken im exakten Sinn,
sondern ist darin zu sehen, daß das dem theologischen VorVerständnis implizierte
Lebensverhältnis im Rückbezug auf die Bibel und im Streit mit anderen Lebens-



62 Die Methodendifierenzierung durch «hermeneutische Mediation»

die Wahrheit eines bibel- oder dogmenbezogenen Verständnisses durch

positive Ergebnisse in der Praxis bestärkt werden 16. Retro- und Pro-

spektivität sind demnach Wesenselemente hermeneutischer Arbeit. Sie

können sich aber auch negativ auswirken. Wenn der Bezug zu den retro-
bzw. prospektiven Ausgangsprämissen dermaßen einseitig geworden ist,
daß sie gegeneinander ausgespielt werden 17, nützen diese für eine

innovatorische Entwicklung wenig. Mit andern Worten: Wenn ich an einem

zu überprüfenden Ausgangspunkt so sehr festhalte, daß jede kritische
Infragestellung durch andere Komponenten zum voraus subjektiv
abgekapselt wird, nützt eben alles Suchen nicht viel18. Das geschieht in vielen
Fällen aus Angst vor dem Extremismus 19. Es kann aber auch anthropologisch

oder wirtschaftlich bedingt sein 20 oder von einem falschen
Kirchen- und Wissenschaftsverständnis abhängen 21. Eine Weltanschauung,
deren kulturelle Artikulation man zum voraus als absolut und unfehlbar
betrachtet, kann logischerweise nicht ernsthaft auf ihren
Wahrhaftigkeitsanspruch befragt werden. Da entstehen 'negativ vorprogrammierte',
kurzschlüssige Antworten 22.

Um nun eine Voreingenommenheit durch biblische Normen (die
formgeschichtlich zu interpretieren sind) und sozialethische Prinzipien
(die von der kontinuierlichen Entwicklung der Gesellschaft überholt
werden können) oder aber durch ideologisch-pragmatische Imperative

zu vermeiden, müssen die beiden (Theorie- und Praxis-) Bezüge
in eine historische und eine futurologische Dimension gebracht werden.

Verhältnissen des Menschen 'wissenschaftlich gesichert', d. h. in seinem Grundbezug
offengelegt wird. » Vgl. z. B. den Wandel des von mittelalterlichen Strukturen
beeinflußten Autoritätsdenkens durch die Aufwertung der Mündigkeit des Laien
(Demokratisierungstendenzen gegenüber erstarrtem Absolutismus).

16 Vgl. z. B. Mt 7,16-20: «An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen.»
17 Temporal z. B. durch ein falsches TraditionsVerständnis oder kategorial

z. B. durch ein falsches Verständnis der Interdisziplinarität (z. B. Wissenschaft-
Glaube-Dialektik)

18 Es fehlt dann vor allem am Wollen, an der Offenheit gegenüber den
Ansprüchen einer Zeit, an der Redlichkeit mit sich selber, am Mut zum Risiko, an der
Hoffnung auf Gottes Beistand.

19 Z. B. Kommunismus- oder Faschismusangst.
20 Z. B. Mangel an Dialogbereitschaft aufgrund von übertriebenem Geschichtsund

Sendungsbewußtsein, Ethnozentrismus, Verlust liberaler, privilegierender
Strukturen.

21 Vgl. den Einbruch des neuen Wissenschaftsverständnisses zur Zeit Galileis,
die Kirche-Staat-Beziehung zur Zeit der südamerikanischen Conquista und das
Kirchenverständnis zur Zeit des Kirchenstaates.

22 Ich nenne sie 'negative hermeneutische Zirkel'. Weiterführend müßte hier
mit dem Begriff der 'hermeneutischen Spirale' gearbeitet werden.



im gesellschaftstheologischen Engagement 63

Aus dem fortlaufenden Vergleich von Theorie und Praxis entsteht eine

gegenseitige Kontrolle, die sich, sofern genügend Dialog- und
Kompromißbereitschaft und genügend demokratischer Freiraum besteht, kreativ-
innovatorisch auswirkt. Damit wird sowohl der Hegeische Idealismus als

auch der dialektische Materialismus von Marx umgangen, ohne daß

jedoch der kritische Ansatz, der bei diesen zu finden ist, ausgeklammert

wird.
Die Frage, ob zuerst die biblische Offenbarung oder die fortlaufende

Offenbarung durch die Zeichen der Zeit zu berücksichtigen sei, ist dabei

so müßig wie die Frage, ob das Ei oder das Huhn zuerst sei.

Entwicklungspsychologisch wird es so sein, daß ein Mensch zwar von der Kultur
seiner Jugend vorgeprägt wird, daß er aber durch Studium und Praxis
sowohl der Kulturbegegnung als auch des Christentums die 'Heimaterfahrungen'

rasch relativieren wird. Das will nicht heißen, daß kein spezifisch
christliches Engagement für die Praxis herauszuarbeiten sei 23, wo 'die
Orte der Befreiung' umschrieben werden. Es gibt ja nicht nur einen Ort,
Theologie zu lehren, und nicht nur einen Ort, Theologie zu tun ; es kommt
sehr darauf an, wo dies geschieht : in Europa sicher anders als in
Lateinamerika 24.

Wenn im Verlaufe einer kritischen Auseinandersetzung mit spezifischen

Gesellschaftsproblemen Prioritäten urgiert werden müssen,
geschieht dies allerdings zugunsten der praktischen Realität: Wir haben
die biblische Offenbarung nicht abstrakt zu interpretieren, sondern wir
versuchen mit Hilfe dieser direkten Offenbarung die Entscheidungen
in der Auseinandersetzung mit den Problemen der Gegenwart besser zu
treffen. Dabei müssen wir uns bewußt sein, daß die explizite Offenbarung
nie alle Antworten auf die Fragen unserer Zeit bereit halten wird. Sie

23 Vgl. Van Nieuwenhove, J. : Les 'Théologies de la libération' latino-américaines.

In : Théologies de la libération en Amérique latine. Paris, Beauchesne 1974,
81-85 (Le point théologique. 10.). S. 82 heißt es, daß die Theologie den christlichen
Sinn und den christlichen Inhalt zu interpretieren hat. Es muß jedoch darauf
aufmerksam gemacht werden, daß es im Bereich des gesellschaftlichen Lebens
mehrheitlich Humanes gibt, das christlich ist, weil es gut ist, das aber nicht typisch
christlich zu sein braucht, weil alles echt Humane Christen und NichtChristen
gemeinsam sein kann. - Vgl. auch LibXnio, J.B. : Teologia no Brasil. Reflexôes
crftico-metodolôgicas. In: Perspectiva Teolôgica (Sâo Leopoldo/Brasil) No. 17 (1977)
S. 40.

24 Vgl. LibXnio, J. B. : Teologia no Brasil, a. a. O. den ganzen Artikel 27-79,
bes. 28-41 und 56-74. Nach Libânio muß nicht nur der europäische, sondern auch
der seminaristisch-akademische Stil überwunden werden (vgl. 41-55).



64 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

gibt vielmehr Richtziele, Mentalitäten, Anthropologien25. Das heißt :

Der explizit hermeneutische (historisierende, theoretische, deduktive)
Weg hilft zu objektivieren, während der implizit hermeneutische
(praktische, induktive) Weg engagiert. Damit kommt man übrigens einem

wichtigen Anliegen von H. Cox für eine «Theologie des sozialen
Wandels»26 entgegen, die es wagt, auf geschichtliche Tendenzen als

Werk Gottes hinzuweisen, ohne jeden programmatischen Vorschlag der
Ideologen zu vergötzen 27.

7.2 Die 'ideologische Korruption'

Sobald ein gesellschaftstheoretischer Imperativ in die Praxis umzusetzen

ist, braucht er ein Medium, womit das Gedankengut organisierbar
zur Aktion, zur Veränderung führt. Dazu dienen ideologische Gehäuse,

die sich gegenüber den zu verändernden Verhältnissen oft als allein
verbindlich erklären. K. 0. Apel sieht darin einen Angriff auf die Hermeneutik

der Geisteswissenschaften, die im existentialistischen und marxistischen

Sinn genau so ideologisch korrumpiert werden wie durch die
positivistische Verdrängung des geschichtlichen Engagements 28. Das kann
auch bei einer Theologie der Fall sein, die sich betont der Aktion, der

Praxisveränderung verschreibt. Es kann zu einer Überbetonung von
sekundären Ideen kommen, die aus interdisziplinären Bezügen abgesplit-

25 Das drücken am besten die biblischen Gleichnisse aus.
26 Cox, Harvey: Stadt ohne Gott? Stuttgart/Berlin, Kreuz-Verlag 19695,

S. 119 (vgl. 119-139). Cox schreibt auf Seite 119: «Das Handeln Gottes tritt in dem
hervor, was die Theologen gelegentlich die 'historischen Ereignisse' genannt haben,
was man aber richtiger als 'sozialen Wandel' bezeichnet. Das heißt, daß die Kirche
fortwährend dem sozialen Wandel zu antworten hat, aber dabei ist sie durch eine
kirchliche Lehre gehemmt, die uns aus den abgenutzten Perioden des klassischen
Christentums überkommen und mit der Ideologie der Erhaltung und der Dauer
infiziert ist. Die christlichen Lehren sind nahezu völlig vergangenheitsorientiert und
leiten ihre Autorität von der einen oder andern klassischen Periode ab, von einer
angeblichen Nähe zu irgendeiner früheren Form kirchlichen Lebens oder von einer
Theorie der historischen Kontinuität. Das hilft uns aber heute nicht mehr. Eine
Kirche, deren Leben bestimmt und gestaltet wird durch das, was Gott jetzt in der
Welt tut, darf nicht länger in solchen antiquierten Anschauungen gefangen sein.
Sie muß sich zerbrechen lassen, muß ständig durch Gottes fortwährendes Handeln
umgestaltet werden. »

27 Vgl. Cox, H.: Stadt ohne Gott? a. a. O. S. 122.
28 Vgl. Apel, K. O. : Scientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik, In : Wiener

Jahrbuch für Philosophie I, 1968, S. 38.



im gesellschaftstheologischen Engagement 65

tert werden, und deren praktische Konsequenzen weder zu Ende gedacht
noch klar genug formuliert wurden 29.

Die Ideologisierung kann ähnlich wie der hermeneutische Zirkel
positiv oder negativ sein, also nach rückwärts oder vorwärts (z. B.
'reaktionär' oder 'progressiv'), theoretisch oder praktisch bevormunden.
Die lateinamerikanische Befreiungstheologie privilegiert eindeutig die
Praxis als Kriterium historisch-evangelischer Wahrheit 30. Das braucht
nicht falsch zu sein, wenn es einer historischen Verpflichtung entspricht.

- Im Vergleich mit östlichen Theologien und Theologen des Altertums
läßt sich z. B. bei westlichen bzw. modernen Theologen ein stärkerer
Trend zur Aktion, zur Veränderung feststellen.

Die lateinamerikanische Theologie könnte nun zur traditionellen
Theologie Mitteleuropas in ein ähnliches Verhältnis gesetzt werden wie
diese zur östlichen. Sie ist aktiver im Sinn von praxisbezogener. Sie
versucht sich mehr im lebendigen Alltag christlicher Existenz, im konkreten
Ringen um die Verwirklichung christlich-humaner Grundwerte zu
artikulieren. Auch sie kann natürlich einem pragmatischen Aktivismus
verfallen, muß aber nicht. Zeichen einer neuen, brauchbaren Theologie,
die sich direkt dem Mitmenschen und dessen ureigenen Bedürfnissen
zuwendet (und sich damit auch strukturell erneuert, etwa im Demokratieverständnis

des Volkes Gottes), sind die ständig wachsenden Basisgruppen,

die in Lateinamerika offenbar über eine dafür besonders geeignete
Mentalität und über leichter erkennbare pragmatische Imperative
verfügen als Mitteleuropäer. Dieser Umstand bewirkt, daß lateinamerikanische

Theologie sich mehr um die Konsequenzen theologischen Denkens,

um die Brauchbarkeit und Wirksamkeit der Theologie kümmert als um
ihre intellektuelle Strapazierfähigkeit 31.

J. van Nieuwenhove kommt daher zum Schluß: «Die Theologie der

Befreiung ist mehr eine Thematisierung neuer christlicher Überzeugun-

29 Vgl. Van Nieuwenhove, J.: Les 'théologies de la libération' latino-américaines.

In: Théologies de la libération en Amérique latine. Paris: Beauchesne
1974, S. 73 (Le point théologique. 10.)

30 Vgl. z. B. Vidales, Raul: Anotaciones a la Problemâtica Sobre el Método
en la Teologia de la Liberaciôn. In: Liberaciôn y cautiverio. Debates en torno al
método de la teologia en America Latina. México 1976, S. 258.

31 Vgl. z. B. Sobrino, Jon: El Conocimiento Teolôgico en la Teologia Euro-
pea y Latinoamericana. In: Liberaciôn y cautiverio, a. a. O. S. 189. Vgl. allgemein:
Segundo, J. L. : Liberaciôn de la teologia. Buenos Aires/México (Lohlé) 1975.

- Assmann, H.: Teologia desde la praxis de la liberaciôn. Salamanca (Sigueme)
171-237.

5



66 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

gen als eine kritische Reflexion der theologischen Methode»32. Diese

Meinung scheint vorerst im Widerspruch zu stehen mit der von J. L. Se-

gundo, welcher schreibt: «Die Befreiung betrifft nicht mehr so sehr den
Inhalt als vielmehr die Methode, die angewandt wird für eine unserer
Realität angepaßte Theologie»33. Dennoch läßt sich eine gewisse Konvergenz

für beide Aussagen finden: Wenn es z. B. der Theologie gelingt, die
Probleme einer Zeit (in unserem Fall die geselllschaftlichen Imperative
eines Kulturkreises) so auszudrücken, daß die Formulierungen den
Bedürfnissen des Volkes genau entsprechen und diese somit leichter
bewußt werden (weil die theoretische Einsicht so gut überzeugt, daß sie

unmittelbar zur Reform führt), dann braucht die Methode nicht primär
zu sein. Die klar herausgearbeiteten Erfordernisse können in einem
solchen Fall auf verschiedenen methodischen Wegen ihrem Ziel zugeführt
werden. Wenn umgekehrt alle Chancen einer Praxis richtig wahrgenommen

werden, können unter Umständen auch mit mangelhaften theoretischen

Voraussetzungen noch positive Veränderungen erreicht werden.

- Wenn J. L. Segundo am gleichen Ort sagt: «Ich bin der Meinung, daß

die fortschrittlichste Theologie in Lateinamerika mehr daran interessiert
ist, befreiend zu sein, als über Befreiung zu sprechen» 34, dann geht es

ihm doch in erster Linie um die Sache, um den Erfolg einer Bemühung.
Und wenn J. van Nieuwenhove im gleichen Zusammenhang das methodisch

Neue aus der Struktur des theologischen Diskurses (z. B. der

Befreiungspraxis) herausschält und es im Ansatzpunkt und in der
theologischen Intention findet 35, dann kann er der Thematisierung der christlichen

und gesellschaftlichen Bedürfnisse den Vorrang lassen. Im
Endeffekt suchen beide Autoren das gleiche. Sie steuern es lediglich mit
verschiedenen Schwerpunkten an, weil ihr Interpretationshorizont im weiten
Sinn ideologisch beeinflußt ist. Um möglichst jede bei der
interdisziplinären Diskussion verbrämte Ideologisierung im theologischen Raum
zu verhindern, erachtet C. Boff den Beizug nicht religiös motivierter

32 Van Nieuwenhove, J. : Les 'théologies de la libération' latino-américaines,
a. a. O. S. 73. - L. Ossa beschreibt im Buch : Die Revolution - das ist ein Buch und
ein freier Mensch (Hamburg: Furche 1973, S. 15) die 'Theologie' in Lateinamerika
als «sprachlicher Niederschlag einer handelnden Basis»... «ihre Produkte als ephemere

Leistungen, die zur Verständigung handelnder Individuen und Kollektive
dienen sollen».

33 Segundo, J. L. : Liberaciôn de la teologfa, a. a. O. S. 13.
34 Segundo, J. L. : Liberaciôn de la teologia, a. a. O. S. 13.
35 Vgl. Van Nieuwenhove, J.: Les 'théologies de la libération' latino-américaines,

a. a. O. S. 73.



im gesellschaftstheologischen Engagement 67

Analysen für nötig. Er sagt: «Die 'nicht-theistischen' oder 'laizistischen'
Analysen der Religion, des Glaubens, der Kirche usw. sind die heute
notwendige Drehscheibe (médiation) für eine Theologie, die nicht bloß nach

Art einer Ideologie im luftleeren Raum sprechen will» 36.

Von einem ideologischen oder methodischen Primat zu sprechen
scheint daher auch dann ungerechtfertigt, wenn themen- oder methodenzentrierte

Schwerpunkte nicht zu umgehen sind. Da liegt wiederum das

Positive und das Negative des Ideologischen: Positiv ist es, insofern es die

Ursachenentflechtung und den Entfremdungsabbau erleichtert37 ; negativ

ist das Verabsolutierende ideologischer Verbindlichkeitsansprüche.
Eine praxisorientierte Theorie bleibt nämlich immer eine Art «partikuläre

Praxis», eine «sich machende Wissenschaft», nicht eine «Summe von
Konklusionen oder ein Kapital von Konzepten »38. Insofern dies für
eine Ideologie zutrifft, verdirbt sie die Wahrheit, ist sie die Korruption
selbst.

1.3 Die Theorie-Praxis-Interdependenz

Theorie und Praxis bilden in jedem gesellschaftlichen Entwicklungsprozeß

eine dialektische Einheit, wenn sich thematische oder methodische

Schwerpunktverschiebungen ergeben, die im Einzelfall nicht leicht
zu typisieren sind. Anhand eines Schemas (vgl. das Schema 'Die Theorie-

Praxis-Interdependenz) sollen im folgenden die wichtigsten Interdepen-
denz- und Konvergenz-Probleme aufgehellt werden.

Es gehört zu den lapidaren Wahrheiten, dass eine Theorie dort stehen

bleibt, wo sie als abgeschlossen betrachtet wird. Für die Theorien
mathematisch-naturwissenschaftlicher Fächer ist das wohl verständlicher als

für die geisteswissenschaftlichen. - Während eine Praxis sich nur in
zeitlichen Räumen abspielt und folglich immer einer gewissen Entwicklung

unterworfen ist, kann eine Theorie ein für allemal umschrieben und
als verbindlich bezeichnet werden. Das geschieht vor allem mit Prinzipien.

36 Boff, Clodovis: La pertinence théologique dans le cadre d'une 'Théologie
du Politique'. In: Lumen Vitae No. 3 (1976) S. 321.

37 Wenn z. B. K. Rahner in: Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und
Chance (Freiburg 1972, bes. 138 ff.) darauf hinweist, daß es heute in der Geschichte
der Menschheit keine geschichtlich und gesellschaftlich getrennten Räume mehr
geben sollte, weist er indirekt auf die Notwendigkeit positiver Bewußtseinsbildung
hin (z. B. daß wir uns in einer 'globalen revolutionären Situation' befinden).

38 Boff, C. : La pertinence théologique dans le cadre d'une 'Théologie du
Politique', a. a. O. S. 325.



68 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

uo tsuauiip s } juriez



im gesellschaftstheologisehen Engagement 69

Damit ist aber auch (besonders im geisteswissenschaftlichen Bereich)
die Gefahr heraufbeschworen, daß solche Theorien bzw. Prinzipien nur
jene punktuelle Situation eines wissenschaftlichen Verständnisses
widerspiegeln, unter der sie, vielleicht mit sehr eingeschränkten Bedingungen,
verbindlich erklärt wurden. Bei geisteswissenschaftlichen Theorien, die
aus und für die Praxis entstanden, ist so etwas nicht sinnvoll, wenn die
Theorien nicht von der Praxis überholt werden sollen: Da kommt nur
eine Verbindung beider Elemente in dialektischem Ausgleich in Frage.
Aus dieser Verbindung ergeben sich freilich beträchtliche methodische

Schwierigkeiten, ist doch (zumindest für gesellschaftlich engagierte
Theologie) nebst der historischen Dimension (die 'Theorien aus der Praxis'

hervorbringt) die futurologische einzubeziehen (die eine ideologische
oder religiöse sein kann und der Praxis vorausgeht), und nebst der
Dimension universal-intemporaler Wahrheiten ('allgemeingültiger Prinzipien')

die der lokal-temporalen Wahrheiten. Daraus ergibt sich ein

Zusammenspiel von statischen und dynamischen, von theoretischen und
praktischen, säkularen und religiösen Elementen. Es kann dabei von
einer Überführung hermeneutischer Zirkel in Konvergenzstrukturen und
von einer Relativierung dieser Strukturen in einem kreativen Freiraum
gesprochen werden.

1.3.1 Die Überführung hermeneutischer Zirkel in Konvergenzstrukturen

Explizite, abgeschlossene Offenbarung und Analysen der Zeichen
der Zeit befruchten sich fortlaufend. Die gesellschaftliche Realität der
Gegenwart gibt Themen (Probleme, Chancen) und Erfahrungen
(pragmatisch-ideologische Impulse) an die Theologie weiter, wo sie mit der

expliziten Offenbarung und mit den Erfahrungen der Tradition
konfrontiert werden. Finden sich in der expliziten Offenbarung keine
typischen Parallelkontexte 39, muß sich die zur theologischen Überprüfung
gestellte Thematik mit einer Theologie im Prinzipienbezug abfinden, das

39 Ein typisches Beispiel für mangelnde Vergleichsmöglichkeiten wegen totaler
Kulturdifferenz bietet die Amtspriesterfrage für Frauen im katholischen Christentum.

Wer die kulturellen Gegebenheiten der Zeit Jesu nicht formgeschichtlich
interpretiert und demzufolge von modernen kulturellen Gegebenheiten nicht zu
unterscheiden weiß, kann natürlich das Frauenpriestertum nie aus dem Neuen Testament

begründen. - Vgl. auch die Problematik, die bei gescheiterten Ehepartnern
entsteht, wenn sie zwischen den Zielnormen prinzipieller Unauflöslichkeit und dem
Liebesgebot stehen: Die Unauflöslichkeit der Ehe darf jedenfalls dem Liebesgebot
nicht widersprechen.



70 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

heißt, sie lehnt sich an die nächstglobaleren Allgemeinprinzipien, an
formgeschichtliche Vergleiche und Spiritualitäten 40.

Die Offenbarungsprinzipien sind entsprechend den gestellten Fragen
auszuwählen und zu gewichten. Das Hauptgewicht für gerechte
Gesellschaftsordnungen fällt vom christlichen Standpunkt aus vor allem auf
die Liebe und auf das Verständnis persönlicher Freiheit 41. Im Raster

typisch christlicher Qualitäten entstehen religiös begründete Imperative,
die den Weg für eine Glaubenspraxis im gesellschaftlich säkularen wie im
kirchlichen Bereich weisen. Mit diesen Imperativen kann die gesellschaftliche

Realität erneut bearbeitet werden. Die Verbindung von universal-

intemporalen und lokal-temporalen Wahrheiten ergibt ein neues
Bewußtsein, mit dem der gesellschaftlich Verantwortliche sowohl als Bürger

wie als Christ handeln kann. Die entscheidenden Veränderungen
spielen sich grundsätzlich aber nicht in der Theorie und nicht in der
praktischen Aktion allein ab, sondern ebensosehr im Bewußtsein der
Individuen, woraus eine neue gesellschaftliche Identität erwächst. - In
vielen Beziehungen sind heute die Probleme der Gesellschaft offensichtlich,

und es würde oft gar nicht an Lösungsmöglichkeiten fehlen, wenn
es nicht am guten Willen fehlte, oder wenn die Ansprüche gegensätzlicher
Interessengruppen ausgeglichen werden könnten. Rein intellektuelles
Wissen genügt also weder im religiösen noch im säkularen Bereich. Damit

eine wirksame Identität zwischen bürgerlichem und christlichem
Engagement zustandekommt, muß ein starkes persönliches Engagement,
eine offene, altruistische Kampf- und Opferbereitschaft in Kauf genommen

werden. Diese Opferbereitschaft wird schließlich religiös motiviert,
so daß nicht nur Menschen und Ideen, sondern auch Menschen untereinander

zusammenfinden.

1.3.2 Die Relativierung konvergierender Strukturen

Im Idealfall müßten Theorie und Praxis gesellschaftlichen Lebens
das Ergebnis freier, demokratischer Entscheidungen sein. Das Ideal ist
in der Wirklichkeit aber nie ganz zu erreichen. Wir haben es in extrem

40 Vgl. z. B. die äußerst schwierige Theorie-Praxis-Dichotomie beim Prinzip
der Gewaltlosigkeit. Beim Begriff der ehelichen Unauflöslichkeit wie bei der
prinzipiellen Gewaltlosigkeit fehlt es sehr oft an den Voraussetzungen zur je spezifischen
Prinzipiennormierung, die aus der praktischen Situation zu nehmen ist.

41 Mathematische Gerechtigkeit kennen auch die reinen Humanisten, Kommunisten

und Kapitalisten.



im gesellschaftstheologischen Engagement 71

kommunistischen Gesellschaften mit der Diktatur einer Partei, die mit
einer Ideologie regiert, zu tun, in extrem liberalen Gesellschaften mit
der Diktatur der Stärkeren (z. B. wirtschaftlich oder politisch). Bei
dazwischenstehenden Systemen muß für gewöhnlich immer eine gewisse
Einbuße an Freiheit, Demokratie oder Sozialleistung in Kauf genommen
werden, sei es, daß Probleme der Demokratiefähigkeit auftauchen (z. B.

infolge mangelnder Integration marginaler Schichten) oder die Demo-
kratieabstinenz zunimmt (z.B. in der Wohlstandsdekadenz). In jedem
Fall muß von Authentizität, von Toleranz und von der Freiheit der

Meinungsbildung gesprochen werden.

Authentizität: Bevor der Mensch Christ oder Politiker ist, ist er
Mensch. Sein Anspruch auf Eigenständigkeit gehört zu den allerersten
Grundrechten. Beim abendländischen Ethnozentrismus des Mittelalters
war es schwer verständlich, daß Völker anders organisiert werden könnten

als in Europa. Nach den bitteren Erfahrungen kriegerischer und
wirtschaftlicher Auseinandersetzungen in der Neuzeit dürfte klar geworden

sein, daß es arabische, afrikanische, asiatische und lateinamerikanische

Lebens- und Glaubensidentitäten gibt, die trotz großer Gegensätze
in sich wertvoll sind. Es muß daher mit der Tatsache gerechnet werden,
daß Länder wie China, die auf eine alte nichteuropäische Tradition zurückgreifen

können, keine europäischen Gesellschaftsmodelle gebrauchen.
Wenn nun das Christentum in solche Kulturkreise eindringt, hat es kein
Recht, abendländische Vorstellungen verbindlich in ihre gesellschaftlichen

Bemühungen einzubringen, und wenn, dann in partnerschaftlichem
Gedankenaustausch als Angebot. Christliche Gesellschaftslehre hat in
nichteuropäischen Kulturen vielmehr das christlich zu fermentieren,
was die Menschen in gegebenen Systemen gegenseitiger Abhängigkeit
ausliefert, was sie voneinander entfremdet, was ihre menschlich-freiheitliche

Entwicklung stört. Selbst unter der Voraussetzung, daß z. B.
keine rassische oder religiöse Diskrimination besteht, ist die biblische

Offenbarung in einem nicht orientalisch-abendländischen Kontext
schwer zu adaptieren, ohne die Authentizität einer Kultur zu verletzen.
Das abendländische Christentum ist zu lange durch absolutistische und
bürgerliche Gesellschaften geprägt worden, als daß es in seiner kulturellen
und pädagogischen Artikulation mühelos auf andere Kulturen übertragen

werden könnte. Es gibt gerade unter den Kulturen der Dritten Welt
viele gesellschaftliche Werte, die christlich sind, nicht weil sie vom
abendländischen Christentum geprägt worden wären, sondern einfach, weil sie



72 Die Methodendifierenzierung durch «hermeneutische Mediation»

authentisch sind. Anderseits gibt es viele humane Werte, die gut sind,
ohne daß sie den Stempel des typisch Christlichen tragen müßten.

Toleranz: Wenn daher in christlicher Umgebung gesellschaftliche
Leitbilder entstanden sind, die hohe Verbindlichkeit in Anspruch nehmen

dürfen, heißt das noch nicht, daß sie weltweit, überkulturell
angewendet werden müssen.Verschiedene kulturelle Grundlagen können durchaus

zu gleichen gesellschaftlichen Zielen führen. Im Gegenteil ist zu
betonen: Je größer die Universal- und Unfehlbarkeitsansprüche einer

Ideologie sind, desto geringer sind die Chancen ihrer Adaptation.
Gesellschaftstheoretische und religiöse Kontroversen können eher im Blick
auf ihre positiven Ergebnisse, im Praxisvergleich aufgelöst werden. Die
moderne Pädagogik missionarischer Verkündigung hat erwiesen, daß

es menschlicher und erfolgversprechender ist, religiöse Anschauungen
nicht vom hohen Pferd des selbstsicher Überlegenen, sondern in
partnerschaftlichem Austausch, in der 'Probe aufs Exempel' anzubieten. Da wird
die Kontroverse zum Dialog, die Begegnung für Gebende und Nehmende

zur Bereicherung, sie wird authentischer und standfester.

Freiheit der Meinungsbildung : Der Raum der Begegnung von
Menschen und Meinungen ist ein deliberativ-kreativer Freiraum, in dem

gewonnene Einsichten immer wieder ergänzt, überholt, ersetzt werden
müssen. Denn das, was die Zukunft bringt und was für sie bereitgestellt
werden muß, kann nicht allein aus der Vergangenheit heraus bewältigt
werden. Wo nicht am guten Willen zu zweifeln ist, braucht auch nicht
an der Freiheit des Denkens und Glaubens gezweifelt zu werden, selbst

wenn sich Ideen diametral gegenüberstehen. Da muß gerade unter Christen,
die jede innere Überzeugung eines jeden Menschen gleich ernst nehmen,
auf das mögliche Gemeinsame, aber auch auf das Risiko, langfristig auf
den Sieg der Wahrheit gebaut werden. Es ist darum ein innerer
Widerspruch, wenn Christen nicht fähig sind, die Anliegen von Marxisten ernst

zu nehmen. Man kann ohne weiteres geteilter Meinung sein, was die

gesellschaftliche Organisation betrifft. Man darf aber nicht Christen, die

wirklich Christen sind und Christen bleiben wollen, wegen ihrer politischen

Meinungen diskriminieren, auch dann nicht, wenn diese Meinungen
atheistischen Entwürfen entnommen sind.

Hier kommt dem gemeinsamen Glauben eine ganz besondere Bedeutung

zu. Der Glaube relativiert das Ideologische, ermutigt zu Opfer und

Umkehr, gibt Hoffnung auf das Bessere, verbindet die Menschen guten



im gesellschaftstheologischen Engagement 73

Willens zutiefst in ihrem Ringen um die bestmögliche Gerechtigkeit. Ob

die daraus entstehende Gesellschaft eine spezifisch christliche sein müsse,
bleibt eine Frage, die nicht in diesem Zusammenhang zu beantworten
ist 42. So oder so ist aber einer mit Freiheit, Toleranz und Authentizität
gestalteten Gesellschaft eine bessere Zukunft verheißen.

2. DIE SYSTEMATISCHE NORMIERUNG

Die systematische Normierung beruht auf einer nichttheologischen
und einer theologischen Ordnungsstruktur. Beide orientieren sich an
Daten, die von der Geschichte oder von der Offenbarung vorgegeben
sind. Für eine pragmatische Interpretation der Gegenwart sind sie in
ihrer geschichts-, system- und glaubensbedingten Verbindlichkeit
wahrzunehmen, jedoch im Absolutheitsanspruch zu relativieren, damit die

'Dynamik des Zukünftigen', die Relevanz für die Praxis nicht verloren
geht.

2.1 Nichttheologische Normierung

Nichttheologische Normierungen können auf Naturgesetzlichkeit
beruhen oder aber das Ergebnis historischer Entwicklungen sein, die
sich im Bewußtsein einer Gesellschaft über längere Zeit kristallisieren.
Im zweiten Fall braucht die durch Tradition geschaffene Norm nicht
intemporal und nicht allgemeinverbindlich zu sein. Im gesellschaftlichen
Bereich entstehen mit Leichtigkeit Normen, die situations- oder
interessegebunden sind und ihren Verbindlichkeitsanspruch auf sekundäre sozio-

kulturelle Zwecksysteme abstützen (z. B. Legitimation durch usurpierte
Autorität). J. L. Segundo sieht darin eine Gefährdung des Absoluten:
weil sie «alles oder nichts» 43 sind. Sie bedeuten alles, solange die

Trägersysteme funktionieren (Machtapparate, Kontrollmechanismen, Meinungs-

42 Es geht hier lediglich um die hermeneutische Fragestellung.
43 Segundo, J. L. : Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus als

theologische Crux. In: Concilium Jg. 10 (1974) S. 436. Vgl. folgenden Text auf der
gleichen Seite: «Gesten, Formeln, Riten, Autoritäten, die sich unmittelbar auf das
Heil, auf das Absolute beziehen, d. h. die außerhalb des Zwecksystems liegen, worin
sich alle übrigen Dinge bewegen, weisen für gewöhnlich Anzeichen dafür auf, daß
diejenigen, die sie handhaben, wissen, daß sie, sobald sie in dieses Zwecksystem
hineingebracht würden, nicht nur ihren absoluten, sondern selbst ihren relativen
Wert verlören. »



74 Die Methodendiflerenzierung durch «hermeneutische Mediation»

bildungsträger usw.), brechen aber auch mit diesen zusammen (etwa beim
Konsum- und Modeverhalten).

Ihr Absolutheitsanspruch ist von der Theologie her zu entlarven.
Denn es gehört zu den primären Aufgaben der Theologie, auf
Abweichungen vom Geist des Evangeliums hinzuweisen und «die Kriterien
einer richtigen geschichtlichen Funktionalität des Evangeliums
aufzudecken», aber «auch deren Grenzen, da jede Inkarnation ihre Schranken
hat» 44. Die nichttheologische Norm wird relativiert durch den kritischen
Vergangenheitsbezug, wenn, im Sinn von W. Pannenberg, «die

Gegenwartsperspektive der jeweiligen Sache selbst fraglich ist»45. Wird aber
die Kompetenz nichttheologischer Normen universalgeschichtlich
überbewertet 46, verfällt sie einem säkularen Absolutismus, der unhaltbar
ist, weil es keine widerspruchslose Geschichte gibt. In diesem Sinn ist
Gadamers «negative Einschätzung der Aussage»47 ein kritisches
Element für das Abtragen historisch-systematischer Gegensätze.

Geschichtliche Normen (wie übrigens auch theologische von der

Art des 'Gottesreich-Ideales' auf Erden) bleiben Utopie oder Kompromiß

48, wenn auch in der Gegenwart das Pragmatische, der 'Dienst am
Menschen' den Vorzug verdient gegenüber dem Geschichtlich-Utopischen,

das aus der Vergangenheit gewachsen ist. Nur eine auftrennende

Analyse der historisch-kulturellen Hintergründe, etwa der konkrete
Ursachennachweis für die Apartheit-Politik, für wirtschaftliche und
ideologische Imperialismen, für Integrations- oder Liberalisierungsbestrebungen

('implizite Ideologien') 49, wird die historische Verquickung
(im Sinn von universalgeschichtlicher Begründung) und damit den
indirekten Dienst an der Ideologie auflösen 50. Selbst bei kritischer Anwendung

der entsprechenden Hilfsdiziplinen wird die Diastase zwischen

empirischer Rationalität und philosophisch-theologischem Normbewußtsein

nicht ganz zu überwinden sein. Darum genieren sich heute gewisse

44 Sbgundo, J. L. : Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus als

theologische Crux, a. a. O. S. 436.
45 Pannenberg, W. : Hermeneutik und Universalgeschichte. In : Zeitschrift

für Theologie und Kirche 60 (1963) S. 118.
46 Wozu bei Pannenberg wohl eine gewisse Gefahr besteht.
47 Zitiert nach: Pannenberg, W.: Hermeneutik und Universalgeschichte,

a. a. O. S. 112. Es geht um die 'kritische Distanz' gegenüber Begriffen mit
absolutistischen Tendenzen.

48 Vgl. Bonino, J. M. : La fe en busca de eficacia. Salamanca (Sfgueme) 1977,
161-182.

49 Vgl. Bonino, J. M. : La fe en busca de eficacia, a. a. O. 111-130, bes. S. 120.
50 Vgl. Bonino, J. M. : La fe en busca de eficacia, a. a. O. S. 128.



im gesellschaftstheologischen Engagement 75

Geisteswissenschaftler, «noch länger Historiker zu sein, und erklären
ihre Disziplin für systematisch» 51. Ihre Arbeit verliert damit zugunsten
der Ideologie an explizit hermeneutischer Objektivität, an Sinnqualität.

Ahistorische, absolutistische und damit utopische Normen werden
anderseits aus Angst vor den praktischen Konsequenzen (Angst vor
dem 'historischen Kompromiß') gesucht, vor allem dann, wenn der
Mut zu einschneidenden Veränderungen im Wirrwarr gesellschaftspolitischer

Möglichkeiten fehlt oder wenn die Konsequenzen des realpolitischen

Kalküls gar zum eigenen Nachteil gereichen könnten 52. Schließlich

sei noch auf die Normverabsolutierung aus 'historischer Ungeduld'
hingewiesen, die eher in Personen als in Tatsachen begründet erscheint53.
Sie läßt als Gegenpol zu einem langweiligen historischen Perspektivismus
die historische Verbindlichkeit im Augenblick stecken (unabhängig
davon, ob dieser Augenblick ein guter oder schlechter sei) und wird so

für behende Opportunismen und vermeidbare Indoktrinationen anfällig.

2.2 Theologische Normierung

Wenn Gott der Sinn der Geschichte ist, bleibt nichts Gesellschaftliches

beziehungslos zur Theologie 54. Aus dem Glauben lassen sich zwar
nur allgemeine Prinzipien für das gesellschaftliche Leben ableiten 55 ;

und die explizite Offenbarung gibt ihre eigenen, unabhängigen Normen;
diese stehen jedoch nicht im Gegensatz zu den gesellschaftlich-säkularen
Normen. Das Problem besteht in der Begriffsunterscheidung. Wir haben

es mit der leidigen alten Unterscheidungsgeschichte zwischen dem, was
'rein human, rein gesellschaftlich' und dem, was 'rein christlich' ist, zu tun.

Indem die Theologie versucht, die Wahrheit der gesellschaftlichen
Wirklichkeit von einer transzendenten Seite zu beleuchten, ermöglicht sie

51 Seiffert, H. : Hermeneutik und Wissenschaftstheorie. Nachgereichte
Thesen zum Statement. In : Gerber, U. (Hrsg.) : Hermeneutik als Kriterium für
Wissenschaftlichkeit Loccum 1972, S. 174 (Loccumer Kolloquien. 2.).

52 Vgl. Segundo, J. L. : Condicionamientos Actuales de la Reflexiön Teolô-
gica en Latinoamérica. In: Liberaciôn y Cautiverio. Debates en torno al método
de la teologfa en America Latina. México 1976, S. 99.

53 Vgl. Segundo, J. L. : Condicionamientos Actuales a. a. O. S. 95-96.
54 Vgl. Boff, C. : La pertinence théologique dans le cadre d'une 'Théologie du

Politique', a. a. O, S. 350.
55 Vgl. Scannone, J. C. : Teologfa y polftica. El actual desaffo planteado al

lenguaje teolôgico latinoamericano de liberaciôn. In: Fe cristiana y cambio social
en América Latina (Hrsg.: Institute Fe y Secularidad). Salamanca (Sfgueme) 1973,
S. 254.



76 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

eine neue Betrachtungsweise. Daraus läßt sich aber kein theologischer
Dualismus ableiten 56. Es wird vielmehr ein Übergang von der
Vorgeschichte zur Zukunftsgeschichte ermöglicht57. Die theologische
Normierung verschafft dem Gesellschaftswissenschaftler neue Bezugsthemen
dadurch, daß sie auf Verborgenes, Ungenütztes, Mögliches hinweist,
auf 'neue Heimat', «worin noch niemand war»58, und worauf niemand
verweist, der Altruismus und Jenseitsbezug nicht zum Prinzip gemacht hat.

Es gibt überhaupt keine gültige theologische Normierung ohne

Bezug auf nichttheologische Normen, so wie es keine Christen ohne
Menschen gibt. Zu den politischen, wirtschaftlichen, psychologischen, mit
einem Wort, zu den 'mathematischen' Aspekten fügt sie den christlichen

Aspekt des Irrationalen, z. B. der Liebe, der inneren Gleichwertigkeit
der Menschen, der Unsterblichkeit (der 'wahren Menschlichkeit') hinzu.
Ihre Aufgabe ist, abgesehen vom sakramentalkirchlichen Bereich, wesentlich

methodisch: theologische Normierung durchbricht das Berechnende,
das 'Unmenschliche', indem sie das Statisch-Naturgesetzliche
verunsichert, die Kompetenz menschlicher Rationalität relativiert.

Da wo der Mensch mit dieser Ausrichtung gesellschaftliche
Verantwortung übernimmt, handelt er zugleich als Glied des 'Volkes Gottes',
vielleicht nicht in kirchlicher Gemeinschaft, aber er betreibt 'Politik mit
christlichem Optimismus'59. In diesem Sinn kann Ernesto Cardenal

sagen, daß atheistische Sozialisten guten Willens mehr mit dem Christentum

gemeinsam haben als ausbeutende Kapitalisten, die sich christlich
nennen 60. - Durch die auf das Säkulare bezogene theologische Normie-

56 Vgl. Scannone, J. C. : Teologîa y polîtica a. a. O. S. 254.
57 Vgl. Gremmels, C., und Herrmann, W. : Hermeneutik und Gesellschaftstheorie

(Theologie, Hermeneutik und Gesellschaft). In : Hermeneutik als Kriterium
für Wissenschaftlichkeit a. a. O. S. 54.

58 Bloch, E. : Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt a. M. : Suhrkamp 1969, Bd. III,
S. 1628. Auf dieser letzten Seite seines großen Werkes schreibt er: «Die wirkliche
Genesis beginnt erst anzufangen, wenn Gesellschaft und Dasein radikal werden,
das heißt sich an der Wurzel fassen. Die Wurzel der Geschichte aber ist der
arbeitende, schaffende, die Gegebenheiten umbildende und überholende Mensch. Hat er
sich erfaßt und das Seine ohne Entäußerung und Entfremdung in realer Demokratie

begründet, so entsteht in der Welt etwas, das allein in die Kindheit scheint und
worin noch niemand war : Heimat. »

59 Vgl. zu dieser Frage Scannone, J. C. : Teologfa de la liberaciôn y praxis
popular. Salamanca (Sigueme) 1976, S. 48. - Vgl. auch die Enzyklika 'Octogesima
adveniens', Nr. 4.

60 Vgl. z. B. den Optimismus, mit dem Cardenal die Bemühungen Castros
beurteilt. In Büchern wie 'En Cuba' (Buenos Aires/México - Lohlé, 1972) kommt,
ohne daß man auf die Frage eingeht, ob Cardenal in Kuba objektiv informiert wurde,



im gesellschaftstheologischen Engagement 77

rung bekommt die christliche Botschaft eine historische Funktion. Sie

macht sich von einer einseitigen sakramentalistischen 'Nabelschnurmentalität'

frei und greift direkt in die Vermenschlichung der Gesellschaft

ein 61. Sie versteht dann selbst in einer «Kultur des Schweigens»62,
in der Unterdrückung und Gefangenschaft dem sozialen Engagement
einen Sinn zu geben und den Mißerfolg im Säkularen heilsgeschichtlich
zu deuten. Die durch Kanon, Credo und Amt normierten Größen christlicher

Existenz dienen dann nicht bloß für dogmatische Neukonstruktionen

außerhalb des Notwendigen, sondern auch einer dynamischen Praxis,

die sich weder mit dem Säkularen verbündet noch eigenwillig nebenher

geht: Sie wird das säkulare Geschehen orten und befruchten. Das

religiöse Kapital in seiner Vielfalt an Verständnisweisen und gelebten
Praktiken gewinnt Abstand von einer randständigen Kompensationsfunktion,

um als vermittelndes Element sozialer Erneuerung ernst
genommen zu werden.

Die theologische Norm gibt auf diese Weise dem Umgang mit Dingen

und Ideen eine auf das Soziale und Zeitlose abgestimmte Ausrichtung:
Sie relativiert sich selber, vorausgesetzt natürlich, daß sie außertheologische

Imponderabilien nicht autokratisch negiert und Dogmatismen
ohne zwingende Beweisführung vermeidet. Denn sonst rufen theologische

Normen den Widerstand jener säkularen Hilfswissenschaften hervor,
die es leichter haben, ihre Notwendigkeit und Gesetzmäßigkeit zu
rechtfertigen.

3. DIE PRAGMATISCHE DIFFERENZIERUNG

Verabsolutierte Praxis läuft Gefahr, sich in ziellosem Pragmatismus
zu verlaufen. Praxis als reine Theorieapplikation petrifiziert sich

umgekehrt in lebensfremder, ahistorischer Sterilität. Wenn Theorie ohne

Verabsolutierung, aber auch ohne Vernachlässigung der Praxis ernst

genommen werden kann, dann nur mit Hilfe einer historisch adaptierten,
engagierten und zugleich kritischen Strategie.

immer wieder zum Ausdruck, daß das Soziale in der Tat zu den ganz typischen,
wichtigen Charakteristiken christlichen Zusammenlebens gehört.

61 Vgl. Segundo, J. L. : Condicionamientos Actuales de la Reflexiôn Teolögica
en Latinoamérica, a. a. O. S. 94.

62 Boff, L. : Theologie der Befreiung - die hermeneutischen Voraussetzungen.
In: Rahner, K., u. a. (Hrsg.): Befreiende Theologie. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz:
Kohlhammer 1977, S. 53 (TB 627). - Das hat nichts zu tun mit dem Mißbrauch der
Religion als Opium.



78 Die Methodendifferenzierung durch « hermeneutische Mediation»

3.1 Historische Praxis : Primat der Gegenwart

Es braucht nicht mehr bewiesen zu werden, daß es in der
Gesellschaftsdiskussion immer wieder zu Verabsolutierungen kommt, indem
spezifische Ideologien als alleinverbindlich erklärt werden. Wer z. B.
im 20. Jahrhundert die marxistische Gesellschaftsanalyse in ihrer Totalität

als alleinseligmachend hinstellt, verfällt nicht weniger einem
gesellschaftlichen Determinismus als die freidenkerischen Soziologen des

19. Jahrhunderts mit ihren extremen Liberalismen 63. Der 'freie Wolf im
freien Hühnerstall' wird dann lediglich zum 'Hühnerschlächter mit
moderner Batteriehaltung'. Von keinem der beiden Extremismen kann

behauptet werden, er sei historisch adaptiert.
Es wird überhaupt nie möglich sein, im Jahre x politische Konzepte

als absolut und ewig zu erklären. Denn wir haben kein Recht,
Gesellschaftsordnungen für eine ferne Zukunft, die uns nicht betrifft, für absolut

zu nehmen, abgesehen davon, daß Gesellschaftsordnungen nicht
statisch zu konzipieren sind. Selbst Marx hat zeitgebundene Probleme
wie «die Unfreiheit des Metternichsystems, der bürgerliche Klassencharakter

selbst der fortgeschrittensten parlamentarischen Regime in Frankreich

und England, die Habsucht und Heuchelei der arrivierten Bourgeoisie,

die gewaltigen Fortschritte der Technik und industriellen Produktion
einerseits, das plötzliche Anwachsen eines ausgebeuteten, elenden,
entmenschten Industrieproletariats» 64 anderseits zum Anlaß seines

Gesellschaftsentwurfes genommen. Seine intellektuelle, prophetische und
politische Brillanz hätte es ihm heute erlaubt, modifizierter zu schreiben und
zu handeln. Und selbst zu seiner Zeit wollte Marx - das läßt sich aus dem

Praxisbezug seiner Arbeiten ableiten - mehr eine Bewegung, ein neues

Denken, das sich jeder gesellschaftlichen Entfremdung widersetzt,
begründen, als wirtschaftstheoretische und geschichtsphilosophische
Apodikte mumifizieren 65. Marx arbeitete wohl im Blick auf eine bessere

Zukunft, jedoch für seine Gegenwart. Das gilt für jede Gegenwart: Wir
brauchen wohl unsere Leitbilder ('unsere Götter', um den abgegriffenen
Ideologiebegriff zu umgehen), eine reelle Zukunftsbezogenheit, aber unser

63 Vgl. z. B. den Sozialdarwinismus des 19. Jahrhunderts oder Spencers Soziologie

der sich selbst regulierenden Gesellschaft.
64 Flechtheim, O. K. : Marxismus. In : Wörterbuch der Soziologie 2,

Frankfurt/M. 51977, S. 523 (Fischer TB 6132).
65 Vgl. Herders Kleines philosophisches Wörterbuch, Freiburg/Basel/Wien

19657, S. 105 (H-TB 16).



im gesellschaftstheologischen Engagement 79

ganzes Engagement gilt dem Möglichen von Heute. Das heißt, daß ich
als Bürger eines kapitalistischen Staates den Kapitalismus zu sanieren
habe. Im übrigen wird es ja zunehmend schwieriger, mit diesen zwei

einzigen Gegensatzbegriffen zu operieren, weil sie sich in ihrer Entwicklung

zu überschneiden beginnen 66.

Eine inkarnierte historische Praxis beachtet demnach einen
zeitlichen Vorrang (Primat der Gegenwart, 'Chancen des Kairos'), einen

örtlichen Vorrang (Primat der Heimat) und einen pragmatischen Vorrang
(Konzentration auf das realpolitisch Absehbare, je Mögliche). Formal
wird immer ein zeit-, orts- und realitätsbezogener Abbau von Entfremdungen

angestrebt, die den Menschen in seiner Menschenwürde, seiner
individuellen Freiheit und seiner ganzheitlichen Entwicklung schädigen.

Die daraus entstehende Befreiungspraxis geht weit über Theorie und
Vergangenheit hinaus. L. Boff kann darum schreiben : «Die Wissenschaft,
und in unserem Fall die Befreiungstheologie, entsteht aus dem Bemühen,
die in der ursprünglichen Erfahrung wirksame Rationalität in kritische
Diagnosen über Ursachen, strukturelle Prozesse und Dynamikfehler,
Funktionsabläufe und Tendenzen, die sich herauslesen lassen,
umzuformen. Die Befreiungstheologie ist also Ergebnis und nicht Erstrealität.
Sie resultiert aus der Befreiungspraxis, die wesentlich reicher ist als sie

selbst» 67. Mit der Befreiungspraxis geht die Gegenwart als unmittelbare

66 Vgl. die person- und leistungsbezogenen Akkommodationen in China, Kuba,
Polen, oder die Sozialisierungstendenzen im Westen.

67 Boff, L.: Que es Hacer Teologia Desde America Latina? In: Liberation y
Cautiverio. Debates en torno al método de la teologia en América Latina. México
1976, S. 132. Weniger genau übersetzt in: Rahner, K. u.a. (Hrsg.): Befreiende
Theologie. Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz 1977, S. 47 (Urban TB 627).

Ich gehe mit K. Lehmann einig, was die erkennbare «Spannung zwischen
dem end-gültigen Heilsereignis in Jesus Christus ('Schon jetzt') und der faktisch
immer noch nicht vollerlösten Welt mit ihren Leiden und ihrer Ungerechtigkeit
('Noch nicht')» betrifft (Zitat: Lehmann, K. u.a. [Internationale Theologenkommission]:

Theologie der Befreiung. Einsiedeln: Johannes-Verlag 1977, S. 24). Der
Autor ist dann aber schwer verständlich, wenn er (ebd.) von einer Uberbetonung der
Heilsgegenwart spricht. Er zitiert keine Autoren. Es ist denn auch schwierig, genau
zu untersuchen, bis zu welchem Grad Befreiungstheologen die Heilsgegenwart
betonen oder überbetonen. Eine Betonung der Heilsgegenwart ist durchaus zulässig,
ja, nötig, damit die Spannung zwischen den eschatologischen Verheißungen und
dem 'Noch nicht' besser erkannt wird und so die «Impulse zur Metanoia, zur
Sendung, zur Liebe und damit zur notwendigen Veränderung des Menschen» (Lehmann,
ebd.) nicht gelähmt, sondern verstärkt werden. Die bessere Einsicht in eine solche
Spannung braucht sich damit in keiner Weise von der Lebenspraxis zu lösen (vgl.
Lehmann, ebd.), sondern sie kann im Gegenteil nicht nur die Theorie eines Weltbzw.

Religionsverständnisses, sondern gleich auch die Praxis überzeugender machen.



80 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

Erfahrungsgrundlage der Diagnose voraus. Erst in zweiter Linie und nur
insofern die Funktionsabläufe des Vergangenen in kausalem Zusammenhang

mit der Gegenwart stehen, bleibt ihre Analyse im eigentlichen Sinn
aktuell. Das Vergangene darf aber nicht leichtfertig kumuliert und in
die Gegenwart hereingeholt werden, damit daraus keine historischen bzw.

theologischen oder kirchlichen Integralismen als «unzeitige Vorwegnahme

des Reiches Gottes»68 erwachsen.

3.2 Engagierte Praxis : Primat des Sozialen

Wer wahrer Trauer fähig ist69, kann angesichts der wachsenden

Verelendung der Dritten Welt auch als Gesellschaftstheologe nicht neutral
bleiben 70. Gesellschaftliches Engagement gibt es aber nicht in idealer
Form. Es verlangt immer Positionen und Identifikationen, die der Kritik
ausgesetzt sind71. 'Zuschauer-Theologie' ist Belletristik! Jedes soziale

Engagement wird überdies in dem Maße härter, als der soziale Abstand
zum Partner, für den man sich einsetzt, zunimmt. Es verlangt eine ständige

Öffnung auf die kulturelle und selbst politische Andersartigkeit des

Sozialpartners, die «nicht ohne schmerzliche Selbstrelativierung» 72

zustandekommt. J. B. Metz spricht von «Entprivatisierung» als «primäre
theologiekritische Aufgabe der poli tischen Theologie» 73, H. Cox von
Entprovinzialisierung 74. E. Biser läßt die Freiheit der Entscheidung, die

angesichts solcher Herausforderungen zu gebrauchen ist, nicht neutral

68 Moltmann, J.: Gott in der Revolution. In: Diskussion zur 'Theologie der
Revolution'. München/Mainz 1969, S. 77.

69 Vgl. Horkheimer, M. : Uber den Zweifel. In: Sozialphilosophische Studien.
Frankfurt/M. 1972, 122-130.

Vgl. Metz, J. B. : Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Matthias-
Grünewald-Verlag 1977, S. 54: «Trauer als Kategorie des Widerstands gegen die
Trauer- und Melancholieverbote einer Leistungs- und Siegergesellschaft». - Vgl.
auch Mitscherlich, Alexander, Mitscherlich Margarete: Die Unfähigkeit zu
trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. München: Piper 1970.

70 J. M. Bonino spricht in 'La fe en busca de eficacia', a. a. O. S. 122, von
zwei Extremen zwischen der Verteidigung 'ethischer Prinzipien' ohne seriöse
historische Mediation und absolutistischer Marxismusideologie. Er hält keines dieser
Extreme für annehmbar, spricht aber von einem 'dritten Weg', der aus einer
konkreten, spezifischen Analyse der Wirklichkeit erwächst, die nicht neutral sein kann.

71 Göpfert, Michael, in: Christen entdecken die Freiheit, Stuttgart 1976,
S. 104: «Es gibt... keine politisch unschuldige Theologie.»

72 Modehn, Christian, in der Einleitung zum Buch: Christen entdecken die
Freiheit, a. a. O. S. 6.

73 Metz, J. B. : Zur Theologie der Welt. Mainz 1973, S. 101 (Topos TB 11).
74 Vgl. Cox, H. : Verführung des Geistes. Stuttgart: Kreuz-Verlag 1974, S. 170.



im gesellschaftstheologischen Engagement 81

auf sich beruhen: «Ihr gegenüber gibt es nur das engagierte Mitgehen und
Mitsein, kein distanziertes 'Ohne mich'. Im Sicherheitsabstand, wie wir
ihn allenthalben einnehmen, ist sie schon als Möglichkeit verwirkt»75.

Solidarisches Mitgehen und Mitsein bedeutet aber nicht schon

einseitiges Parteiergreifen. Es ist zu unterscheiden zwischen Parteiergreifen
und Parteiischsein. Wenn J. L. Segundo der deutschen politischen Theologie

vorwirft, sie verwässere das soziale Engagement, weil sie mit
Bedacht das «Verhältnis zwischen einer relativen politischen Ordnung und
der absoluten eschatologischen Ordnung» durch Begriffe wie «'Vorwegnahme'

(Moltmann), 'analoges Bild', 'Analogie' (Weth), 'Entwurf' (Metz)»
apostrophiere, um «jeglichen Kausalitätsgedanken zurückzuweisen»76,
dann scheint er sie mißverstanden zu haben. Damit wird zwar unser
gegenwärtiges Tun relativiert, aber im Blick auf die Zukunft. Wie bereits
für die historische Praxis bemerkt wurde, kann kein noch so durchschaubares

Gesellschaftsystem, keine noch so überzeugende Weltbewältigung
als absolut und allgemeinverbindlich hingestellt werden. Hingegen soll
das nicht heißen, daß keine Kausalitäten aufzuzeigen seien. Ganz im
Gegenteil gehört das Aufzeigen von Kausalzusammenhängen und
Tendenzen für die Gegenwart zu den primären Aufgaben christlicher Theologie.

Es sollte jedoch nicht vorkommen, daß man die Mündigkeit und
Freiheit der Christen unterschätzt, indem man sie, nachdem sie in andern
Bereichen jahrhundertelang mit Einbahnrezepten abgespiesen wurden,
jetzt auf politischer Ebene bevormundet, und zwar nicht nur, weil es

sich um säkulare Verantwortungen handelt, sondern ebensosehr, weil
die Rezepte, die man ihnen geben könnte, nicht fertig sind und ständig zu
modifizieren sein werden.

Man mag zurecht europäischen Theologen mangelnde Sozialbe-

zogenheit vorwerfen im Sinn von mangelndem Sozialengagement
überhaupt 77. Es kann aber nicht erwartet werden, daß europäische Theologen
sich anmaßen, endgültige und weltweite Gesellschaftsbilder (insbesondere

nicht für die Dritte Welt) anzubieten, wenn es ihnen schon schwer

fällt, die politische Verantwortung im eigenen Land wahrzunehmen.
Wäre es nicht redlicher, die soziale Auseinandersetzung zunächst einmal

75 Biser, E. : Provokationen der Freiheit. Antriebe und Ziele des emanzipierten

Bewußtseins. München/Salzburg 1974, S. 16.
76 Segundo, J. L. : Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus als

theologische Crux. In: Concilium Jg. 10 (Juni/Juli 1974) S. 437.
77 Vgl. z. B. Sobrino, J. : El Conocimiento Teolôgico en la Teologla Europea y

Latinoamericana. In: Liberaciôn y Cautiverio, a. a. O. S. 183.

6



82 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

generell zu fördern, was sich in der Forschung, in den Lehrplänen, in der
Pastoral und in der gesellschaftlichen Bewußtseinsbildung ganz allgemein

auswirken müßte? Wer sich für eine Korrektur gesellschaftlicher
Distorsionen einsetzt, wird von selbst auf gewisse Zusammenhänge
stoßen: Ich beweise Dir meine Überzeugungen durch mein persönliches
Engagement. Womit begründest du die Wahrheit deiner Thesen? 78 Es
sollte selbstverständlich sein, daß in einer solchen Auseinandersetzung
gegensätzliche Positionen vertreten werden können. Es ist freilich ebenso

klar, daß nicht alle Meinungen in gleicher Weise geteilt werden, und daß

die politische Sensibilisierung im kirchlichen Bereich vernachlässigt
wird 79.

So muß die Kritik am mangelnden Sozialengagement jene treffen,
die überhaupt keine gesellschaftlichen Optionen sichtbar machen (die
ihre 'Solidarität der Liebe' nicht konkret genug beweisen, indem sie

nicht Partei ergreifen zugunsten der 'Geringsten'). Die Kritik gilt ebensosehr

jenen, die zwar eindeutig Partei ergriffen haben, die aber keine
anderen Optionen neben sich tolerieren. Denn eschatologische Verheis-

sungen wie Freiheit, Friede, Gerechtigkeit und Versöhnung lassen sich

nicht privatisieren 80. Die Kirche muß eine «Institution gesellschaftskritischer

Freiheit» 81 bleiben. Das bedeutet: Politische Neutralität nein,

Optionenpluralismus ja, Primat des sozialen Engagements ja,
ideologischer Exklusivismus nein.

Der Primat des Sozialen in der gesellschaftlichen Praxis könnte als

Widerspruch zum Optionenpluralismus (zur Freiheit des Engagements)

interpretiert werden, wenn unter Identifikation mit dem Schwächeren

z. B. nur Klassenkampf verstanden wird. Die Freiheit des sozialen

Engagements bedeutet aber mehr. Zu ihrer Interpretation eignet sich das

Beispiel vom Liebesgebot sehr gut. Im neutestamentlichen Caritas-Verständnis

ist das Maß der Nächstenliebe die Liebe zu sich selbst 82. Darin
steckt kein Egoismus, sondern eine natürliche, das Individuum schützende

Normativität. Für die Interpretation des sozialen Engagements gilt
das gleiche : Der Primat des Sozialen richtet sich nach den Bedürfnissen

78 Vgl. Jak 2,18.
79 Vgl. SbSgundo, J. L. : Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus

als theologische Crux, a. a. O. S. 438.
80 Vgl. Metz, J. B. : Zur Theologie der Welt, a. a. O., S. 105. Vgl. auch den

Begriff «kritische Freiheit des eschatologischen Gewissens», a. a. O. S. 127.
81 Metz, J. B. : Zur Theologie der Welt, a. a. O. S. 122.
82 Vgl. die Frage nach dem größten Gebot bei Mk 12,28-33.



im gesellschaftstheologischen Engagement 83

und Wünschen des Individuums. Es schließt daher grundsätzlich nichts
Feindliches ein. Jede Haltung aus der Position des Feindes ist zum voraus
schwach und asozial. Da werden selbst biblische Leitbilder mißverstanden.
Z. B. der Kampf der in ägyptischer Gefangenschaft unterjochten Israeliten

galt nicht dem ägyptischen Volk an sich, sondern der Situation der

Unterdrückung. Auch wenn Gott nach den biblischen Berichten die

Ägypter bestrafte, um sie einsichtiger für die Lage der Israeliten zu
machen, bedeutet dies nicht, daß Gott ein Feind des ägyptischen Volkes

gewesen wäre. Gott bestrafte Ägypten, um es von einem gesellschaftlich

falschen Verhalten abzubringen. Der Auszug der Israeliten aus Ägypten

war darum kein Krieg, sondern eine Flucht. Was ihr vorausging, war
die notwendige Vorbereitung für eine gerechte Handlung. Gott war, wie
das Neue Testament beweist, am Heil aller Völker interessiert, auch wenn
er im Fall des israelitischen Volkes eine besondere Erwählung vorhatte.
Mit der Entlassung des israelitischen Volkes aus der Gefangenschaft

konnte das ägyptische Volk menschlich gewinnen. Dieser
Zusammenhang läßt sich in heutigen Abhängigkeitsverhältnissen gleichermaßen
nachweisen 83. Das soziale Engagement bezieht sich in Abhängigkeitsverhältnissen

immer auch auf die Mächtigen 84, jedoch, wie bereits betont,
nie aus der Feindschaft heraus. Selbst nichtchristliche Humanisten wie
A. Camus verstehen das Prinzip der Revolution so, daß der Knecht nicht
gegen den Herrn als Menschen revoltiert, sondern gegen den Unterdrük-
ker im Herrn 85. Diese Haltung entspricht dem christlichen Liebesgebot.
«Wäre die Verneinung des Herrn total», schreibt J. Moltmann, «so würde
der Aufstand der Knechte nichts Neues in die Welt bringen, sondern nur
die Rollen der Unmenschlichkeit vertauschen. Die humane Revolution
aber will nicht die Knechte zu Herren machen, sondern das abscheuliche

83 Aus direkten Quellen, die mir aus Mexiko zugingen, kann ich auf einen
Indianerkongreß in Chiapas im Jahre 1977 hinweisen. In diesem Kongreß äußerten
sich die Indianer dahin, daß durch ihre Unterdrückung nicht nur sie leiden, sondern
auch die Ausbeuter entmenschlicht würden. Man müsse sich also nicht nur zur
Wehr setzen, um die Last der eigenen Unterdrückung abzuwerfen, sondern auch,
um die Dominatoren zu vermenschlichen. Damit decken sie sich bewußt oder unbewußt

mit vielen Befreiungstheologen, auch wenn damit noch nichts über Klassenkampf

ausgesagt wird. Vgl. Girardi, J. : Christianismo, pastoral y lucha de clases.

In: La vertiente politica de la pastoral, Quito 1970, S. 94. Oder: Gutierrez, G.:
Theologie der Befreiung. München/Mainz 1973, 259-267.

84 Vgl. 'die Reichen als Objekt der Pastoral', oder: der Sinn'ganzheitlicher
Revolution' ('Umschulung' z. B. in Kuba, Angola, Vietnam).

85 Vgl. Camus, A. : L'homme révolté. Paris : Gallimard 1956.



84 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

Herr-Knecht-Verhältnis abschaffen, damit in Zukunft Menschen menschlicher

miteinander umgehen 86. »

Aus dem Primat des Sozialen wird deshalb der Symbolcharakter
sozialer Aktionen abgeleitet. Das eigentliche Ziel sozialer Veränderung
wird nicht ohne den Aspekt der Brüderlichkeit zwischen arm und reich
erreicht. Strukturveränderung bedeutet keinen Fortschritt, solange die
soziale Nivellierung nur unter politischem Zwang akzeptiert wird. Der
Dialog spielt dabei eine konstitutive Rolle, um die Gewalt von Seiten

derer, die entprivilegiert werden müssen, abzubauen87. Dialog und

gegenseitiges Abhängigkeitsbewußtsein verhelfen ganz allgemein zum
Abbau des Extremismus. Die daraus erwachsende Solidarität gibt schließlich

den Interpretationshintergrund für die explizite Offenbarung88.

Dort, wo soziale, gruppendynamische Prozesse nur in der Praxis
ganzheitlich erlebt werden können, gibt auch die Bibel ihren wahren Sinn nur
im Hinblick auf und in der Gemeinschaft preis 89. Wo die Sozialpraxis
mit der Praxis gelebter Offenbarung ('Bibelpraxis') zusammenfällt, geht
der soziale Wandel durch seine zukunftsweisende Zeichenhaftigkeit weit
über das Konkrete des einzelnen Ereignisses hinaus. Dort wird die

Verkündigung zur Vorwegnahme des verheißenen Reiches, selbst wenn das

soziale Ideal noch nicht erreicht worden ist.

3.3 Kritische Praxis : Primat der Orthopraxis

Kritische Gesellschaftspraxis aus dem Glauben sucht ihren Weg
zwischen Goethes faustischem 'Im Anfang war die Tat' und dem johan-
näischen 'Am Anfang war das Wort' : Auf der einen Seite befindet sich
das Prometheische des vom Tatendrang gejagten Revolutionärs, auf der
andern Seite das Unfaßbar-Transzendentale göttlicher Berufung. Das eine

läuft Gefahr, in materiellen Machtkampf umgebrochen, das andere ins

Mythisch-Utopische übersteigert zu werden. Thomas von Aquin stellte

86 Moltmann, J.: Gott in der Revolution. In: Diskussion zur 'Theologie der
Revolution', a. a. O. S. 77. Ähnlich wird in der modernen Gefängnispädagogik die
Gefängnisstrafe nicht mehr als Rache und bloße Sühne für vergangene Verbrechen
verstanden, sondern als Chance zu Bildung und Besserung für eine kommende
Wiedereingliederung in die Gesellschaft.

87 Vgl. Habermas, J.: Der Universalitätsanspruch der Hermeneutik. In:
Hermeneutik und Ideologiekritik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1971.

88 Vgl. Boff, L.: Qué es Hacer Teologfa Desde America Latina? In: Libera-
ciön y Cautiverio, a. a. O. 132.

89 Vgl. Boff, C. : La pertinence théologique dans le cadre d'une 'Théologie
du Politique', a. a. O. S. 339.



im gesellschaftstheologischen Engagement 85

sich dieser gigantischen Theorie-Praxis-Spannung schon in der ersten

Quaestion seiner theologischen Summe. Gestützt auf den Jakobusbrief,
dessen 'estote factores verbi, et non auditores tantum' (Jak 1,22) er nicht
ausweichen konnte, ging er mit der Begründung des operativen und
legislativen Charakters der Theologie auf den Anspruch der Praxis ein 90,

unterstellte ihn jedoch im Geist des mittelalterlichen Mönchtums dem

Kontemplativen 91. Wenn sich daraus ein «contemplata aliis tradere»92

ergab, wurde immerhin schon ein Schritt zur Praxis hin gemacht, wenn
auch die Betrachtung noch keinen besonderen Gesellschaftsbezug kannte.

Wenn wir mit Claude Geffré annehmen wollen, daß die Theologie ein

Spiegelbild für das kirchliche Leben in der Geschichte ist 93, dürfen wir
heute annehmen, daß wir aufgrund der Theologien der Geschichte, der

Welt, der Säkularisation, der Entwicklung, der Revolution, des Politischen

und der Gesellschaft ganz allgemein (etwa mit der'Schwarzen Theologie'

oder der 'Befreiungstheologie') an Praxisbezogenheit bedeutend

aufgeholt haben. Geffré kommentiert diese Entwicklung wie folgt : « Es ist,
als ob die Kirche jetzt, wo sie in der Gesellschaft mehr und mehr margi-
niert wird, sich ihrer historischen Verantwortung gegenüber der Zukunft
der Menschen und der Veränderung unserer Gesellschaften besser bewußt
wird» 94. Diese Entwicklung ist nicht zu bezweifeln. Sie wirft jedoch
gerade für die Praxis neue Fragen auf, die auch im Ansatz noch nicht
bewältigt sind, wenigstens was die Qualität der Praxisanalyse, die

prophetische Interpretation und die Praxiseffektivität betrifft. Das zeigen
Auseinandersetzungen im Bereich der Entwicklungspolitik 95, der 'Nationalen

Sicherheit' 96 und des sozialen Engagements von Kirchenmännern 97

aufs deutlichste. Kircheninterne Polarisationen dienen natürlich nicht

90 Vgl. Thomas von Aquin : Summa Theologiae I, q. 1, a. 4.
91 Vgl. Thomas von Aquin : II-II, q. 188.
92 Vgl. Thomas von Aquin: II-II, q. 188.
93 Vgl. Geffré, C.: Le nouvel Age de la Théologie. Paris: Cerf 1972, S. 103.

Vgl. auch Concilium Nr. 5 (1978) : Neue Orte des Theologietreibens.
94 Geffré, C. : Le nouvel Age de la Théologie, a. a. O. S. 103.
95 Vgl. z. B. : Orientierung Nr. 23/24 (15./31. Dez. 1977) 251-253: Deutscher

Streit um 'Theologie der Befreiung'.
96 Vgl. Schöpfer, Hans: Lateinamerika auf dem Weg zum Faschismus?

'Nationale Sicherheit' als polittheologische Herausforderung an die Kirche. In:
Civitas (Luzern) Nr. 1/2 (Okt. 1978) 25—75.

97 Vgl. die Einschätzung von sozial engagierten Bischöfen wie Msgr. Casaldâ-
liga und Msgr. Fragoso durch Msgr. G. de Proenca Sigaud in Brasüien (Kathpress
vom 7. 3. 1977 N. 45,4), die Schwierigkeiten, die der Bischofsgruppe von Riobamba
gemacht wurden, die heftigen kircheninternen Auseinandersetzungen zwischen
offiziellen Kirchenstellen und gewissen Priestergruppen in Lateinamerika.



86 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

dazu, das christliche Wort, ja nicht einmal das Wort der Christen
gesellschaftlich wirksamer zu machen 98. Darum braucht es als gemeinsam zu
erarbeitende Basis die kritische Reflexion der Praxis ", die 'Orthopraxis'.
Das schließt mit ein, daß «das Leben der Kirche selbst immer offensichtlicher

zu einem theologischen Ort»100 wird. Die dem Christen auferlegte
Selbstkritik betrifft das aktive (spezifisch christliche und soziale)
Engagement und dessen innere Motivation 101. Sie hat in erster Linie den

Widerspruch zwischen bürgerlicher und christlicher, zwischen
theologischakademischer und pastoral-kirchlicher Praxis aufzudecken, der zu einem
beträchtlichen Teil auf die Arbeitsteilung 102, auf die Verkündigungsund

Administrationsstrukturen zurückzuführen ist.
In dieser kritischen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit spielt

der 'Sinn des Lebens', die Funktion der Theologie eine erstrangige Rolle.
Es ist zu unterscheiden zwischen 'praktischer Theologie' in pastoraler
Systematik und 'Theologie des Praktischen' auf der Suche nach einer von
den Bedürfnissen der Praxis inspirierten Wertordnung. Jede theologische
Hermeneutik wird sinnlos (Moltmann sagt «abstrakt»), «solange sie nicht
zur Theorie einer Praxis wird, und steril, wenn sie nicht den 'Zugang zur
künftigen Wahrheit' ermöglicht» 103. Das setzt eine intensive Suche nach
dem 'noch Möglichen' zwischen dem (mangelhaft) Gegenwärtigen und
dem (ideell) Zukünftigen voraus, ein Steigern der methodischen Effektivität,

damit die bestmögliche Einheit zwischen Theorie und Praxis
zustande kommt. Dazu «muß eine geschichtliche Hermeneutik die Mittel
und die Methoden praktischer Befreiung entwerfen» 104. Ähnliches for-

98 Vgl. Solle, D. : Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem 'Tode
Gottes'. Stuttgart/Berlin 19706, S. 166 u. 172.

99 Vgl. z. B. Gutierrez, G.: Theologie der Befreiung, a. a. O. 10-21. Vertiefend:

Metz, J. B.: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Grünewald) 1977,
S. 47 ff. Vgl. auch: Lehmann, Karl: Das Theorie-Praxis-Problem und die
Begründung der Praktischen Theologie. In : Klostermann, F., u. Zerfass, Rolf (Hrsg.) :

Praktische Theologie heute. München/Mainz: Kaiser/Matthias-Grünewald-Verlag
1974, 81-102. Ebd.: Greinacher, Norbert: Das Theorie-Praxis-Problem in der
Praktischen Theologie, S. 103-118.

i°o Gutierrez, G. : Theologie der Befreiung, a. a. O. S. 12.
101 Vgl. Bonino, J. M. : La fe en busca de eficacia, a. a. O. S. 125.
102 Vgl. Gremmels, C., und Herrmann, W. : Hermeneutik und Gesellschaftstheorie,

a. a. O. S. 49.
103 Moltmann, J.: Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsätze.

München/Mainz 1968, S. 139. Moltmann fährt fort: «Theologie dient der künftigen Freiheit,

sofern sie dieser in historischer Kritik, in Ideologiekritik und endlich in
Institutionenkritik den Weg bereitet. »

104 Moltmann, J.: Perspektiven der Theologie, a.a.O. S. 139. Die ganze
Formulierung Moltmanns lautet so: «Wenn wir in der Bibel die schriftgewordene



im gesellschaftstheologischen Engagement 87

dert H. Assmann mit dem Begriff der «praxeologischen Reflexion» als
«Ansatz und inneres Moment des Denkens und Redens»105 und H.
Zahrnt mit dem Satz: «Was nicht in ein entsprechendes Verhalten umgesetzt

werden kann, das taugt auch in der Theologie nichts» 106.

Jedoch kann auch eine sehr konkrete Glaubenspraxis am Appell
Gottes vorbeigehen, wenn sie einer veralteten oder ideologisierten
Tradition folgt. Konkret heißt nicht schon richtig. Echte Glaubenspraxis

muß sich daher immer neu als Ausdruck für «all die großen Werte
wie Wahrheit, Solidarität, Brüderlichkeit und Liebe»107 überprüfen.
Revolutionär mutet eine solche Praxis für jene an, die ob dem Studium
des Christentums als Lehrgehalt vergessen haben, über das «Christentum
als Aktion» 108, über das Christentum als das, was es sein könnte, zu
reflektieren. Sogar das Dogma kann, wie Schillebeeckx meint, letztlich
nur in einer solchen 'historisch realisierenden' Perspektive, in der Wahrheit
und Wahrhaftigkeit, noetische und moralische Kategorien zusammenfallen

109, authentisch interpretiert werden. Aber auch in diesem Fall
darf mit C. Geffré die Frage gestellt werden, ob man, wenn man die

Praxis zum Ort der Wahrheit macht, nicht politischen Manipulationen
oder einer politischen Verkürzung des Evangeliums zum Opfer fällt. Man
kann Geffré beipflichten, wenn er betont, daß auch die Praxis nie ohne

die Führung durch den Geist auskommt, der das Handeln der christlichen
Gemeinde ebenso inspiriert und ihr den Bedeutungsgehalt der evange-

Verheißung der Freiheit und in der Verkündigung die Mission dieser Freiheit
finden, dann muß eine geschichtliche Hermeneutik die Mittel und die Methoden
praktischer Befreiung entwerfen. »

105 Assmann, H. : Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Länder als
Ort einer Theologie der Revolution. In: Diskussion zur 'Theologie der Revolution'.
München/Mainz 1969, S. 218. Vgl. auch 219-220.

106 Zahrnt, H. : Gott kann nicht sterben. Wider die falschen Alternativen
in Theologie und Gesellschaft. München 1970, S. 150. Der Autor scheint mir
allerdings unvorsichtig zu formulieren, wenn er am gleichen Ort behauptet, Theologie
dürfe es nur noch als Praxis begleitende Reflexion geben.

107 Boff, L. schreibt in 'Befreiende Theologie' a. a. O. auf Seite 51: «Glaube
als freiheitsstiftende Praxis umgreift all die großen Werte wie u. a. Wahrheit,
Solidarität, Brüderlichkeit und Liebe. Denn diese sind nur einige andere von den
vielen Namen, die Gott trägt. Allerdings dürfen sie nicht in einem leeren Universum
ungenützt liegen bleiben, sondern müssen in konkreten Prozessen, die sich auf die
Befreiung von handgreiflicher Unterdrückung beziehen und so erst dem Glauben
Wirksamkeit verleihen, geschichtlich Gestalt annehmen. »

108 Geffre, Claude: Der Schock einer prophetischen Theologie. In: Concilium
Jg. 10 (Juni/Juli 1974) S. 384.

109 vgl. Metz, J. B. : Reform und Gegenreformation heute. Mainz/München
1969, S. 14. Vgl. auch: Schillebeeckx, Edward: Gott - die Zukunft des Menschen.
Mainz 1969, S. 42.



88 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

liumsgemäßen Liebe in einer konkreten historischen Situation gleichermaßen

aufdeckt wie den akademischen Theologen no.

Glaube, religiöse Rhetorik und gesellschaftliche Konkretionen gehören

im Idealfall nahtlos und global zusammen, damit die Praxis zu
wirklicher Orthopraxis wird und nicht die seltsame Situation entsteht, «daß

historische Kritik, dogmatische Neukonstruktion, kirchliche und
gesellschaftliche Praxis zwar spannungsvoll aufeinander bezogen, aber letztlich

nicht vermittelt nebeneinander bestehen »m. Es ist offensichtlich,
daß der Mensch der Neuzeit, geprägt durch die technisch-naturwissenschaftlichen

Fortschritte, weitgehend ein operatives Verhältnis zur
Welt gewonnen hat, und daß er «die Wahrheit des Glaubens nur dann
vernehmen kann, wenn die Bedeutsamkeit dieses Glaubens für ihn
ansichtig wird, auch insofern er derjenige ist, der seine Welt - wozu auch
die gesellschaftlichen Strukturen gehören - selbst schafft oder doch in
entscheidendem Maße mitprägt. Der Glaube muß für die gesamte
Wirklichkeit seines Lebens bedeutsam sein, oder er ist es überhaupt nicht»112.

Die in der Praxis erlebte Einzelerfahrung gewinnt ihren eigentlichen Sinn
in einem ganzheitlichen «Lebenszusammenhang», in dem nach Meinung
W. Pannenbergs «sowohl die dogmatische als auch die ethische Reflexion
des christlichen Bewußtseins verwurzelt» ist. Und Pannenberg folgert:
«Aus diesem Grund läßt sich in der Tat weder die Ethik noch die
praktische Theologie einlinig als Entfaltung dogmatischer Axiome begreifen»

113.

Die Analyse des gesellschaftlichen Lebens hat zur näheren Bestimmung

der theologischen Orte im allgemeinen und zur Diagnose der
Reibflächen im besondern auf die gleichen Disziplinen zurückzugreifen, womit
ihre Spielregeln zur Hauptsache aufgestellt wurden. Das sind nichttheo-

110 Vgl. Geffré, C. : Der Schock einer prophetischen Theologie, a. a. O. S. 383.
111 Gremmels, C., und Herrmann, W. : Hermeneutik und Gesellschaftstheorie,

a. a. O. S. 57.
112 Berdesinski, Dieter: Die Praxis - Kriterium für die Wahrheit des

Glaubens? Untersuchungen zu einem Aspekt politischer Theologie. München: Don
Bosco Verlag 1973, S. 29. Vgl. allgemein den Abschnitt: Der operative Charakter
von Wahrheit, S. 28-31. Berdesinski zitiert im gleichen Buch auf Seite 133 (Fußnoten

57 und 58) weiterbelegend die Autoren Moltmann, Solle, Assmann, Kerstiens,
Metz. Vgl. auch Moltmann, J.: Gott in der Revolution. In: Diskussion zur 'Theologie

der Revolution', a.a.O. S. 73: «Die Wahrheit muß praktikabel sein. Sie
muß Initiative zur Veränderung der Welt enthalten, sonst wird sie zum Mythos der
bestehenden Welt. »

113 Pannenberg, Wolfhart: Wissenschaftstheorie und Theologie.
Frankfurt/M. : Suhrkamp 1973, S. 435.



im gesellschaftstheologischen Engagement 89

logische Disziplinen. Die Theologie beginnt erst nach Bestimmung der

theologischen Orte ihre eigentliche Rolle zu spielen 114. Dadurch wird das

Christliche im Weltlichen rehabilitiert. Anderseits bleibt natürlich die

schwierige Frage bestehen, wie weit überhaupt das spezifisch Christliche
Gesellschaftliches im säkularisierten Staat durchdringen kann, wie weit
es zum Beispiel nur die nötigen Grundfreiheiten für ein spezifisch
christliches Leben innerhalb der Globalität der Gesellschaft verlangen
darf115. Für die hermeneutische Bestimmung des Guten (Gerechten,
Freiheitlichen, Sozialen usw.) in der Gesellschaft kann, wenn es sich um
den Aufbau eines säkularisierten Staates handelt, das spezifisch Christliche

vor allem Ferment, Beigabe, Optimierungselement sein. Es muß
dann freilich weitergefragt werden, ob der Christ nicht in jedem Fall
darauf ausgehen soll, einen spezifisch christlichen Staat zu fordern. Das
scheint im heutigen Pluralismus der Religionen und Ideologien ein
unrealistischer Wunsch zu bleiben. Christliche Spezifikationen sind, wie bereits

gesagt wurde, vor allem als Orientierungshilfe im säkularen Entwicklungsprozeß

der Gesellschaft zu verstehen : als eschatologisches Zeichen eines

nie ganz erfüllbaren Ideales, ein Kompromiß wie die Gottesliebe am
Nächsten.

Der Theologe braucht daher die säkularen Kategorien des

Soziologischen, Politischen, Wirtschaftlichen und Kulturellen nicht besonders

zu 'theologisieren'. Das könnte einer falschen Ideologisierung mit
religiösem Anstrich gleichkommen. Der Theologe muß sich lediglich bewußt
sein, daß er durch die Beschäftigung mit gesellschaftlichen Fragen in
einen Bereich eintritt, in dem «Gott den Menschen einlud, selber zu
handeln»116, und daß er dazu andere als theologische Kompetenzen zur

114 Eine Bestimmung theologischer Orte in nichttheologischen Bereichen
aufgrund rein theologischer Kriterien, also ohne entsprechende Fachkenntnis, wäre
ein Widerspruch in sich. Vgl. Assmann, H. : 'Liberaciön'. Notas sobre las implica-
ciones de un nuevo lenguaje teolögico. In: Panorama de la teologia latinoamericana
(Equipo Seladoc) Salamanca (Sigueme) 1975, 316—317.

Iis Vgl. z. B. die 1977 in der Schweiz geführten Debatten über die gesetzliche
Abtreibung und über die Trennung von Kirche und Staat. - Was geschieht, wenn
der Staat, dessen christliche Bürger glaubten, in einem 'christlichen Staat' zu leben,
keiner mehr ist, weil die Christen (zumindest die engagierten) in die Minderheit
verdrängt wurden

116 Bonino, J. M. : La fe en busca de eficacia, a.a.O. S. 124. Vgl. Rich,
Arthur: Revolution als theologisches Problem. In: Diskussion zur 'Theologie der
Revolution', a. a. O. S. 146, wo er betont, daß der Mensch «bei sich selber» bleibt
(«bei seinen eigenen Entwürfen, Extrapolationen und Projekten»), auch wenn er
versucht, «die Möglichkeit der Wirklichkeit voranzustellen» (nach Heidegger) oder
die Ontokratie in die Futurokratie aufzulösen» (wie Bloch und Marcuse).



90 Die Methodendifîerenzierung durch «hermeneutische Mediation»

Verfügung haben muß. Bei der theologischen Auswertung gesellschaftlicher

Analysen darf die Vorläufigkeit des nichttheologischen
Gewißheitsgrades nicht übersehen werden. Oft sind theologische Konklusionen,
die sich stark auf nichttheologische Theorien abstützen, nicht zuverlässiger

als ihre Prämissen 117. Die Analyse der Gesellschaft vom christlichen
Standpunkt aus verändert die gesellschaftlichen Kategorien in sich nicht,
sondern stellt sie in ein neues Licht, läßt neue Zusammenhänge und
Motivationen entdecken, sie führt unter Umständen zu neuen Schwerpunkten.

Der säkulare Bezug ist für das Glaubensverständnis in gleicher Weise

bedeutend wie für die Glaubenspraxis. Beiderseits muß es zu einer
Art Zellteilung kommen, zum «epistemologischen Bruch»118, zum «Wort
der Praxis», das nicht so sehr phonetisch (als «Sagen der Wahrheit») als

vielmehr in der Tat (im «Tun der Wahrheit») ernst genommen wird 119.

Die klassische Beziehung zwischen Wahrheit und Tat bleibt damit zwar
bestehen, aber sie erhält eine besondere Note 120 : Neben das Persönlich-
Relative der Praxis tritt das Normierende des Glaubens, welches die
Praxis zur Orthopraxis macht. Aufgrund der menschlichen Individualität

kann die Orthopraxis dennoch unterschiedlich ausfallen. Im Zwischenraum

zwischen dem (individuell und gesellschaftlich) praktisch Möglichen
und dem ideell Normierten wird die Orthopraxis zur «gehorchenden

117 Vgl. Lehmann, K. (mit H. Schürmann, O. Gonzalez, H. U. von Balthasar):

Theologie der Befreiung. Einsiedeln, Johannes-Verlag 1977, S. 32.
118 Gutierrez, G. : Praxis de liberaciön y fe cristiana. Lima 1973. S. 16.
119 Die in Anführungszeichen gesetzten Begriffe stammen aus: Assmann, H. :

Teologfa desde la praxis de la liberaciön. Salamanca (Sigueme) 1973, S. 63. Hans
Küng spricht sich in seinem Buch: Wahrhaftigkeit. Zur Zukunft der Kirche,
Freiburg i. Br. 1971, S. 65 (Herder TB Nr. 390) ähnlich aus: «Will sich die Kirche
in dieser nachkonziliaren Zeit vor der Welt in überzeugender Weise als wahrhaft,
ehrlich, aufrichtig, anständig und so als glaubwürdig erweisen, genügt es nicht, daß
sie die Wahrheiten denkt, ausspricht, dekretiert und promulgiert. Sondern es kommt
darauf an, daß sie diese Wahrheiten wahrhaft realisiert, daß sie sich in der Wahrheit
unbedingt, unmißverständlich, eindeutig und rückhaltlos engagiert. »

120 J. M. Bonino erläutert dies in seinem Buch: La fe en busca de eficacia,
a. a. O., auf S. 113 mit einem Beispiel: Ein junger puertorikanischer Theologieprofessor

verbrachte aus politischen Gründen einige Tage im Gefängnis. Im Gespräch
mit andern Gefangenen versuchte er sein Verhältnis zwischen Glauben und
politischem Engagement darzustellen. Er wurde dabei von einem Mitgefangenen
unterbrochen, der behauptete, daß sein Glaube keine politische Aktion wirklich
rechtfertige, weil auch derjenige, der ihn eingesperrt habe, seine Handlung mit dem
gleichen Glauben gerechtfertigt habe. Bonino kommentiert, es gelte zwischen 'absoluten
christlichen Wahrheiten' und approximativen Anwendungen zu unterscheiden,
wobei die Trennung zwischen 'richtigen' Theorien und richtiger Anwendung nicht
im klassischen Dualismusverständnis vollzogen werden könne.



im gesellschaftstheologischen Engagement 91

Teilnahme» 121 am Aufbau der Welt, zum kreativen Ereignis des Logos,
der sich ja nur in der Zeit, 'vorweg', in dialektischer Auseinandersetzung
konkretisiert. Orthopraxis braucht deshalb weder einem biblischen Kon-
zeptualismus, noch einem Glaubenshorizontalismus, noch einer
ideologischen Verabsolutierung zum Opfer zu fallen 122. Sie bedingt aber auf

jeden Fall Opferbereitschaft und Risikofreude. Sie ist bereit, ganz neue

Fragen an die Gegenwart zu stellen. - Neue Wirklichkeiten zu erfassen

wird nur dem gelingen, der fähig ist, sich zur tieferen Kenntnis seiner

Umwelt (und damit seines christlichen Auftrages) von der eigenen Kultur,

der angestammten Tradition und mit kritischer Vorsicht selbst von
seinem Glauben her in Frage zu stellen, um in die Situation des Vergangenen

und Zukünftigen, in die des ganz Anderen Einsicht zu bekommen,
und um schließlich das besondere Eigene (das im jeweiligen Zeitpunkt
spezifisch Christliche) in das Gesamte gesellschaftlicher Auseinandersetzungen

einzubringen, so daß die menschlichen Aspirationen für alle
ein neues Gesicht bekommen 123.

Das Zusammenführen von theoretischem Suchen und praktischem
'Unter-Beweis-Stellen' ist von höchster Bedeutung. Ein nur akademisch
arbeitender Theologe, so fleißig und berühmt er sein mag, überzeugt als

Christ nicht besser als der einfache Pastor, der mit einem bescheidenen

Wissen die biblische Botschaft Schritt für Schritt fruchtbar macht124.

Der Kontroverstheologe wird sich verteidigen, indem er sagt, daß er
'für die Kleinen an der Front' arbeitet, daß er auf indirektem Weg ein

neues Bewußtsein formt, das seinerseits zur Verchristlichung des

Zusammenlebens beiträgt. Das ist eine annehmbare Theorie - aber eben

auch eine Theorie. Die Theorie ist ohne direkten Praxisbezug (ohne
Orthopraxis) immer nur ein Teil des christlichen Heilsauftrages 125. Wenn

Theologie in abstracto, dann unter kritischer Trennung des Arbeitsmaterials

von mehr und weniger Praxisbedeutung, in ständigem Rückbezug

121 Bonino, J. M. : La fe en busca de eficacia, a. a. O. S. 115.
122 Vgl. Bonino, J. M. : La fe a. a. O. S. 114-115.
123 Vgl. Liégé, Pierre-André : La pratique comme lieu de la théologie? In:

Le déplacement de la théologie. Paris : Beauchesne 1977, S. 87. (Le point théologique.
21). Er spricht dort von «questions inédites».

124 Das gilt übrigens auch in andern operativen Bereichen wie der Politik:
Politik aufgrund reiner Gesellschaftstheorie führt zur Utopie durch Verlust von
praktischem Sinn.

125 Die Geschichte beweist zur Genüge, wie oft rein theoretische (z. B.
dogmatische) Kontroversen sogar mit guten Ansätzen in der Abstraktion versandeten,
in Bibliotheken verstaubten oder im Streit abgebrochen wurden, weü es den
Gesprächspartnern an menschlichen Qualitäten und praktischem Sinn mangelte.



92 Die Methodendifîerenzierung durch «hermeneutische Mediation»

auf die Praxis und im Hinblick auf seinen Sinn für eine konkrete,
christliche Lebensgestaltung126. Die Aufspaltung in das berüchtigte
'den einen die theologische Reflexion, den andern die Praxis' ist eine bloß
mechanistische Arbeitsteilung, die auch dann mangelhaft bleibt, wenn
das eine mit dem andern im Dialog verbunden wird. Solche Rückkoppe-
lungen führen leicht zu unüberschaubaren Diskussionen, in denen alles

über alles gesagt werden kann 127, aber nichts ganz erfaßt und bewiesen

wird. Es braucht dann zumindest ein großes Maß an gutem Willen, an
Bereitwilligkeit zum Kompromiß, an Vertrauen in die Kompetenz dessen,

der sich auf andere Erfahrungen stützt. Da kommt die Meditation in
besonderer Weise zu Hilfe. Es scheint mir richtig, wenn Theologen wie
H. Cox und D. Solle nicht nur auf Aktion, sondern auch auf Meditation
und Sinndeutung bezogene Theologie betreiben 128, daß sie sich auf Gebiete

wagen, die mehr Intuition als rationale Analyse verlangen. Aktion
bedarf auch der Ruhe, Programm ruft nach Pause, Glaubenspraxis nach

Glaubensbetrachtung. Ohne letzte Ausrichtung auf das Unerwartete,
auf das freie Gottgegebene wird der Pragmatiker selbst mitten in der
Praxis entfremdet. Er wird zum (auch mechanistischen) Aktivisten.
Darin besteht die eigentliche Problematik der Orthopraxis. Deshalb darf
in der Beschreibung der Orthopraxis die deduktive Methode, die sich
auf die explizite Offenbarung stützt, nicht übersehen werden. Das Neue

an der heutigen Orthopraxis ist nicht die totale Umkehr von der deduktiven

zur induktiven Arbeit, sondern der bessere Einbezug des induktiven

Vorgehens zur Kontrolle und zur kulturellen Nachführung des

Theoretischen. Eine nur negative Darstellung vergangener Theologie
wäre, auch wenn diese gesellschaftlich ungenügend sensibilisiert war,
eine Karikatur 129. - Einseitig betonte Praxis (die dann keine Orthopraxis

wäre) würde lediglich auf einer andern Ebene vergangene Mängel
durch neue Punktualisierungen und Subordinationen verdoppeln.

Orthopraxis umfaßt demnach ein mehrfach richtiges Tun (vgl. das

Schema 'Die Entwicklung gesellschaftstheologischer Orthopraxis'). Sie

126 Z. B. sucht G. Gutierrez diesem Anliegen entgegenzukommen, indem er
in jüngster Zeit einen besseren Kontakt mit der Basis pflegt und sich regelmäßig
mit "Verkündigern aus Pfarreien trifft.

127 Vgl. Audinet, Jacques: Théologie pratique et pratique théologique. In:
Le déplacement de la théologie, a. a. O. S. 100.

128 Vgl. z. B. 'Stadt ohne Gott' und 'Das Fest der Narren' von H. Cox oder
'Politische Theologie' und 'Die Hinreise' von D. Solle, auch die von H. Küng im
Benziger-Verlag herausgegebenen Meditationen, in denen für gewöhnlich die Autoren

einen besonders praxisnahen, 'menschlichen' Ton anschlagen.
129 Ygp Liégé, P. A. in: Le déplacement de la théologie, a. a. O. S. 89.



im gesellschaftstheologischen Engagement 93

setzt theoretische Grundlagen voraus, die biblisch und gesellschaftsspezifisch

gefestigt sein müssen. Sie inspiriert sich zugleich aus der Praxis,
die prinzipielle Gleichberechtigung mit der Theorie beansprucht. Sie

setzt sich kritisch-dialektisch mit beiden auseinander. Sie relativiert
historisch, analytisch und kulturell, im pragmatischen wie im spirituellen
Bereich. Das führt zu einer Objektivierung, die sich dreifach zur Geltung
bringen läßt:

a) Qualitativ richtiges Tun

Gesellschaftliche Idealvorstellungen werden durch traditionelle,
kulturspezifische und theoretisch-utopische Leitbilder motiviert. Überall

sind spezifisch christliche Gesichtspunkte zu berücksichtigen. Die

Qualität des sozialen Engagements zeigt sich vor allem in der christlichen

Begründung des Sozialen am Maß einer Liebe, die bis zur Feindesliebe
altruistisch und trotzdem freiheitlich ist. Die Kritik eines christlich
motivierten Engagements ist oft utopischer und voreingenommener als die

Praxis, wenn diese nicht ein qualitativ richtiges Tun ist. Sie braucht dazu
die Auseinandersetzung im theoretischen Dialog. Dieser Dialog kann ohne

verbale Gewalt Entfremdungserscheinungen verzeigen und durch die

daraus erwachsende Bewusstseinsbildung zur Verbesserung des praktischen

Engagements führen. Zur Aufdeckung von gesellschaftlichen
Entfremdungen ist einerseits der Bezug zu der von Tradition und Kultur
geprägten Praxis von höchster Bedeutung. Die Qualität des praktischen
Engagements wird anderseits in dem Maße größer, als der Bezug zur
Theorie enger wird, wobei neben den rationalen auch die emotionalen
Elemente eine wesentliche Rolle spielen. Beide Elemente werden im
Anspruch des Glaubens (im Bezug zu Gott) nochmals, und zwar inhaltlich
wie zeitlich, objektiviert.

b) Quantitativ richtiges Tun

Hauptziel der Gesellschaftstheologie ist die Vermenschlichung der

Gesellschaft, die aufgrund theoretischer Überlegungen und praktischen
Engagements zu immer mehr Brüderlichkeit, Gerechtigkeit und person-
wie gesellschaftsbezogener Freiheit zu führen ist («wider die subjektlosen
Subjekttheologien» 130), damit die Entwicklung der gesamten Menschheit

möglichst ausgeglichen, rasch und schmerzlos vor sich geht. Da nun diese

130 Metz, J.B. : Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Matthias-
Grünewald-Verlag 1977, S. 59.



94 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

HS

3
M

3.
M

*3

*

STXÇJd
3Tp jnj aßeTpunjg

h
4>

I XJ S

8 4) -H
Ä -H (U

V 0)N
0) o
M rH fi
<H O 01
«c <u -o
Ä Ä
U H fi

w
s

H
a

o>
o

i-H

8
XJ

rH •• J3
H JJ U
4> -H -H
en o» <u
01 ON

C5 H :

sixçjdoij}jo
3TP JÏÏJ aßeiptmag

/ * s

en en M
4J en •H

JC 3 rH
U 5 O 1

•H 4J a O
rH CO •H O)
•M o> en V s
3 +->

O

8
3

rH
Ä c TJ <0 rH
U 4J rH ß 4)
M E •h a V

1—1 4J fil rH 41 CO
rH en i0 fi 4)
4> « fi -H 4) a>
en en •H N rH
41 fi 4> O (0

eu Cd en w •rH fi fi

in

i
i

I

0> en

fi *H
3 fi
en O 4)
en -m ä
<0 ftf u
a, a en

§ n £
S 2

£ 8
U O
•rt •» «

„ a,
O) O) -H O

55
H
M
O

oj

V -H
> .fi XJ I

t> ä ß I

CO <H

T3 D

§o> i
V U^ > <u

^-N Ä X3
.fi U •
U -H CD «
en iH • o>
•h 4-> m m

eo v— _J 4)
en -h x>
'ri (< (I 01 01

fi £ H *H *H

I •§ *°
«3 «h h OJ

fi £ oi 3 X3
v—' U 09 <H ß

en -h
H -H «J O) 01

<4 O) P -H CL,

SSiëi 8 S S g
(Q .fi 3TS -M 4)
« V H 91 X)

Ä O
U ß
en 0,

* £d >

o>

s

4)
-fi
U '

M
a

• ß
M 41

ß

I
fi I

S fi
«0

ß rH
V 4J
Dî OS
O

01 O) N 01

g-« v s:
H fi o0>H fi

Si s
E -M ufi en o
V 0) HS CO r

(U

fiI
'S
o
ß
0)

X3

ß 4J
Cd co

3 3

•H -H
4i D>

fi rH
a; o
en 4Jr~x
en XJ o>

ß
*H i

4i ^ ßv ß a>

fi
CO XJ H X3 >

3
30
-î

fi
O
*4

3
C3

fi
4>

Ä fi
U O
en -h

•H -M
ß f0
O 3

0
1 fi3

U
«TS

Hfi

E

T3
«0

ß
H

M
3
*3
O

rH
rH
eu
en
4)
C7> 4J

E
ß 4J
4)

XJ fiJ
O

O) fi
§ a
fi fi
x: (U

« fi:
0fi •H

Cd rH

fi
a;
ß
s

•H *-> -H
en 30 x
en «n <0

fi ß
g 0J ß
en Cn

rH V ß

^ aJ 0
O) T3 -H

I
en fi

•H ft>

ß Ä
1 V u
ß *H -H
4» > rH
> £ï -M

aj a 3
•3 XJ u
fi §5
•H rH

D> U
•m fi en

Ä 3 4»

U -M O)
•H Ä r
en u -m
fi <u -H

•H rH 0J :

W <M rX C

I
I C I

•h -h 4)
» 01 H

fi O O

4J « M
O) *-»

•H -H XJ
0J 01 C

fi jS
O) U yXJ -H -H

rH 4)

a g
en o
S s

x> o>

3

ß*
O

Cd
M
Q

fi
I I 41

O <n 4-»
<U -H «H
fij fil > (0
M U en Ä
•m en cm ufi 'H H M
O D) H fi
•rl O fi OJ

fi i-H ••—m
8

£3

«0

ßa

E
D)
<0

ß
a

2 3
c
o H

•H ß

3IH03H1 SIXVHd SIXVHdOHIHO

P U3 J3 TUIJOU puavraïAi^çxaa



im gesellschaftstheologischen Engagement 95

Entwicklung dialektisch vorankommt, bleibt es dem pädagogischen
Geschick der Engagierten überlassen, die je wirksamsten Mittel zu kombinieren.

Während beim qualitativ richtigen Tun die Frage 'Wie sage und
tue ich es?' besondere Aufmerksamkeit verlangt, muß hier das 'Wieviel'
(das realpolitisch und pädagogisch Verkraftbare) besonders berücksichtigt

werden. Auch hier gibt es einen großen Spielraum zwischen
pazifistischem und aktivistischem Engagement. Darüber entscheiden

Erfahrungsreserven und intuitive Kräfte.

c) Zeitlich richtiges Tun

Die Zeit spielte in der Geschichte der Nationen und Revolutionen
eine außerordentlich wichtige Rolle. Wie in biblischer Terminologie, wo
von der Fülle der Zeit131 gesprochen wird, gibt es in jeder Epoche Zeiten
der Not und der Vorbereitung, der Nacht, der Wüste, des Wartens,
Zeiten der Freude und der Erfüllung, Zeiten der Aussaat und der Ernte,
Zeiten des Wartens und des Handelns 132. Durch überstürztes Handeln
kann die beste Theorie zugrunde gerichtet werden, aber auch durch
mangelnden Mut zum konkreten Einsatz. Methoden, bei denen sich Theorie
und Praxis dialektisch ergänzen, die Schwerpunkte zu setzen wissen und
dennoch korrekturfähig bleiben, werden sich in den meisten Fällen am
besten bewähren.

131 Vgl. z. B. Gal 4,4.
132 Vgl. die Entstellung des 'Gottesvolkes' in der Wüste, in Gefangenschaft,

im Exil, und z. B. die heutige 'Theologie der Gefangenschaft' in Brasilien.


	Die Methodendifferenzierung durch "hermeneutische Mediation" im gesellschaftstheologischen Engagement

