Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die Methodendifferenzierung durch "hermeneutische Mediation" im
gesellschaftstheologischen Engagement

Autor: Schopfer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS SCHOPFER

Die Methodendifferenzierung durch
«hermeneutische Mediation»
im gesellschaftstheologischen Engagement

Eine Weiterfiihrung von hermeneutischen Ansdtzen latetnamerikanischer
Theologie

Die interdisziplindre Verflechtung und die Theorie-Praxis-Inter-
dependenz gesellschaftstheologischer Ausgangspunkte stellen fiir jede
Methodenbestimmung groe Probleme, auch wenn man nicht erwartet,
daB alle Voraussetzungen zum authentischen Aufbau von Gesellschaften
auf einen einzigen Nenner zuriickzufiihrensei en. Die Hauptproblematik
liegt einerseits in der ideologisch-kulturellen Voreingenommenheit sozio-
analytischer Untersuchungen ! und in der Verabsolutierung von Prin-
zipien, die aus theologischen und historischen Traditionen abgeleitet
wurden. Anderseits bereitet die praktische Umsetzung von Zielnormen
bzw. der Ausgleich zwischen systematischer Zielnormierung und prag-
matischer Prinzipienanwendung grofle Miihe.

Auch wenn man die aus der VolksbewuBtseinsbildung bekannte
Triade ‘Denken — Reden — Tun’ gruppendynamisch ausbaut zu ‘Kritisches
Beobachten — Dialogfithren — angepaBt konsequentes Handeln’ oder
politisch zu ‘Soziopolitische Analyse — Organisation der Massen — Struk-
turverdndernde MaBnahmen’, so bleibt die Methode auf wackligen Fiilen,

1 J. vaN NIEUWENHOVE behauptet in: Théologies de la libération en Amé-
rique latine. Paris: Beauchesne 1974, S. 77 (Le point théologique. 10.) sogar, da@3
die sozioanalytische Sprache iiberhaupt nie ideologisch neutral sei.



Die Methodendifferenzierung durch ¢«hermeneutische Mediation» 35

weil sie weder der gesellschaftlichen Komplexitit, noch den Forderungen
einer sauberen Theologie zu geniigen vermag. Es geniigt nicht, sich auf
das ‘Schaffen von kreativem Freiheitsraum’ zu konzentrieren. Vorher und
aktionsgleich muBl bestimmt werden, wie der zu schaffende Freiheits-
raum auszufiillen ist. Man konnte unter groBziigiger Vereinfachung viel-
leicht sagen, es miiBten zuerst die Zeichen der Zeit historisch linear
interpretiert werden, dann miiBten punktuelle Verbesserungsvorschlige
erarbeitet und ausprobiert werden, damit schlieBlich neue Traditionen
entstehen, die von den Fehlern der Vergangenheit, vom hergebracht
Guten und von den Experimenten der Gegenwart profitieren koénnen.
Die ideologisch-utopische Arbeit ist gemeinsam mit der Bewiltigung der
gegebenen Verhidltnisse und mit der Erprobung von neuen Méglichkeiten
zu leisten. Diese Aufgabe ist fiir demokratieunfahige wie fiir demokratie-
miide Staaten in gleicher Weise belastend.

Das Schema ‘Die hermeneutische Mediation’ 2 versucht diese Pro-
blematik graphisch zusammenzufassen.

Die hermeneutische Hauptdialektik besteht zwischen der nach dem
Absoluten strebenden Prinzipiennormierung und der sich an die Dynamik
des Konkreten anpassenden Praxis. Innerhalb der systematischen Nor-
mierung wird zwischen nicht-theologischen und theologischen Bereichen
unterschieden. Die am einfachsten zu beschreibende Normierung stiitzt
sich auf die biblische Offenbarung und auf die daraus entstandene Tra-
dition. Bereits diese Tradition weist Beziehungen zur relativierenden
Glaubenspraxis auf: Sie wird kulturell von der Zeit mitgeprédgt. Sie steht
aber in enger Beziehung zu den gesellschaftsorientierten Fachgebieten,
etwa zur Sozialethik, zu den historischen Ergebnissen analysierter Ge-
sellschaftsformen, zu Ideologien und Weltanschauungen. Wéahrend die
Theologie dort ihre Offenbarungsprinzipien geltend macht, 148t sie sich
ihrerseits von diesen Bereichen beeinflussen. Sie iibernimmt humanisti-
sche, profanwissenschaftliche, aktualititsbezogene Ergebnisse, die fiir
ihre entwicklungsbedingte kulturelle Artikulation dienstbar sind 3. Damit

2 Schemen wie das hier vorliegende sind auf den ersten Blick schwer zu iiber-
blicken. Sie kénnen erst richtig erfaBt werden, wenn sie textbegleitend studiert
werden. Sie sind in diesem Sinn auch nur ein methodisches Hilfsmittel, um weit
auseinanderliegende, aber doch zusammenhingende Gedankenginge leichter zu
tiberschauen. — Auch der Begriff der ‘Zielnorm’ kann erst nach dem Studium des
ganzen Abschnittes richtig erfaBt werden.

3 Daraus ergibt sich z. B. eine natiirliche Entwicklung im Verhiltnis zwischen
Glaube und Wissenschaft, Glaubenspraxis und Gesellschaftspraxis (Christen- und
Biirgerpflicht), Glaubensverstindnis und Glaubensausdruck.



56 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

DIE “"HERMENEUTISCHE MEDIATION®

SYSTEMATISCHE NORMIERUNG I ll’RAGHATISCHE DIFFERENZJEU[L'

l ;icht.:theologuche I [ ;:::i:gi::he J kritische Beobachtung
St g der Gegenwart
Tdeologien H1. Schrift SErasegasche Flobung
Verhaltensbilder Feadieion evaluierende Kontrolle
gesellschaftliche — | - ~/ /

Erkenntnisse kulturelle und :
politische Erfah- pastorale Erfah- d::b:::"n“h“ﬂhc"“
e e des kirchlichen Lebens
v
"ENTMYTHOLOGISIERUNG" - der Vergangenheit AUFWERTUNG
bzw. piddagogische - des Prinzipienab- bzw. Aufarbeitung
Verarbeitung solutismus - der Gegenwart
- der kulturellen Vor- - der Zeichen der Zeit
eingenommenheit - der "Lebenspraxis®
LEITBILDER GLAUBENS -

zur Normierung der Theologie ERFAHRUNG

(z.B. Themen, Priorititen)s: zur Modifikation der

emanzipierend! Theologie r innovierend!

ZIELNORMEN
"Wegweiser" zur Entwicklung und
Verédnderung der Geschichte!

Gesetze haben eine Tendenz zur Gewisse Ziele k8nnen auf verschie-
"Unidimensionalitdt", zum Absolu- denen Wegen erreicht werden.
tismus, zum Determinismus. Es muss Einheit zur Steigerung der
Es muss ein "kreativer Freiheits- Effizienz gesucht werden: Einheit
raum" geschaffen werden: Kampf dem in Vielfalt, "kreative Toleranz"!

Staatsabsolutismus, aber Kontrolle
des missbrauchbaren Freiraumes!

prospektive, dynamische,
akkulturationsfihige Theologie

EINE GEGENWART
FUR DIE ZUKUNFT

"neue Theologie" “neue Praxis®



im gesellschaftstheologischen Engagement 37

relativiert (‘entmythologisiert’) sie innerhalb der eigenen Denkstrukturen
ihr Verhiltnis zur Vergangenheit, zu den Prinzipien und zur Kultur. Die
Theologie schafft sich ihre beweglichen Leitbilder, indem sie Aufgaben
und Prioritdten in fortlaufender Auseinandersetzung mit nichttheologi-
schen Normen iiberpriift. Dadurch macht sie sich lebensfihig fiir die
Auseinandersetzung mit der Praxis.

Die pragmatische Differenzierung ergibt sich aus der ‘Dimension des
Gelebten’, aus den Zeichen und Forderungen des tiglichen Zusammenle-
bens in Kirche und Gesellschaft. Sie setzt eine kritische Beobachtung der
gesellschaftlichen Phdnomene voraus, die sie von der Praxis her inter-
pretiert. So wird der Augenblick, die Glaubenserfahrung, die christliche
Praxis aufgewertet — Komponenten, die den Verdnderungen der Zeit
viel naher auf der Spur folgen als eine Grundsatzdiskussion 4.

Auf der praktischen Ebene sind strukturelle Verinderungen viel-
fach leichter moglich als auf der Ebene konventioneller Normierung.
Hier wird ja mit den harten Wirklichkeiten des Alltags gerungen, hier
geht es oft um das Primédre humaner Existenz. Darum werden die Pro-
bleme als solche und die Innovationsimpulse auch zuerst in der Praxis
erfahren. Zugleich muB nun aber betont werden, dafl auch die Praxis fiir
sich allein nicht geniigt, um die Innovationsimpulse aufzunehmen. Die
eigentliche pragmatische Innovation ergibt sich erst aus der kritischen
Verbindung von Theorie und Praxis. Es gibt ndmlich keine gesellschaft-
liche Praxis, die nicht minimale Grundprinzipien sozialen Lebens be-
riicksichtigen muB}. Gesellschaft beruht immer auf ‘contrat social’, hingt
immer von einer unverriickbaren Sozialbasis ab, die eine Ideologien- und
Glaubenskoexistenz tiberhaupt erst ermdglicht. Umgekehrt ist die Theo-
rie fiir die Praxis da wie das Gesetz fiir den Menschen. Gesellschafts-
theorie ohne Praxis bleibt steril. Davon ist auch die Theologie nicht
ausgenomimen.

Aus dem Vergleich von theoretischen Leitbildern und modifizierba-
ren Erfahrungen, die ihrerseits bereits aus einem inneren Theorie-Praxis-
bezug erwachsen sind, ergibt sich schlieBlich das, was hier als Zielnorm
bezeichnet wird, eine neue, Theorie und Praxis umfassende Norm, die
innovatorisch offen ist, um sich selber zu kontrollieren und weiterzuent-
wickeln. Der Zielbegriff verweist auf die Relativitit der Normen, auf

4+ Vgl. z. B. die durch neue Kulturelemente (Freizeitkultur, Miindigkeit der
Glaubigen usw.) beeinfluBte Entwicklung der Praxis beziiglich des katholischen
‘Sonntagsgebotes’.



58 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

ihre Wandelbarkeit, auf das Utopische und damit auch auf die unbeding-
te Dimension der Toleranz. Der Normbegriff weist auf die fiir jedes
gesellschaftliche Leben grundlegende soziale Abhdngigkeit und damit
auf die notigen Einschrankungen des Individuums zugunsten der Ge-
meinschaft hin, auf die Dimension des Kompromisses mit der Utopie.
Solche Zielnormen sind menschlicher und durchsetzungsfahiger als abso-
lute Prinzipien. Sie bediirfen freilich auch gréBerer Kontrolle, damit
weder das Utopische noch das Absolute iiberbordet.

1. DIE HERMENEUTISCHE DIFFERENZIERUNG DES
THEORIE-PRAXIS-VERHALTNISSES

Methodische und ideologische Voreingenommenheiten erschweren
das Verstidndnis der Praxisanalyse und der Theorieapplikation. Je nach-
dem, ob ich mehr oder weniger von der Praxis bzw. der Theorie ausgehe,
und je nachdem, wie ich die beiden Grundkomponenten zueinander in
Beziehung setze, gerate ich in einen ‘hermeneutischen Zirkel’ oder in
eine ‘ideologische Korruption’.

1.1 Der hermeneutische Zirkel

Es gibt verschiedene Moglichkeiten, den negativen hermeneutischen
Zirkel 3 zu vermeiden bzw. die Theorie der Praxis zu verobjektivieren.
Clodovis Boff entwirft in Weiterfithrung einer Interpretation von L. Alt-
husser ¢ zur Artikulation der Theorie des Politischen folgendes Schema 7.

C. Boff versucht, die gesellschaftliche Problematik durch den Ein-
bezug der Wissenschaft des Sozialen in die Theologie hereinzuholen.
Die Problematik des Sozialen charakterisiert er durch die Polarisation
‘Unterdriickung — Befreiung’ 8. Er setzt die ‘soziologische Befreiung’ fiir

5 Vgl. unten im Text zwischen den FuBnoten 21 und 23.

6 Vgl. ALTHUSSER, L.: Pour Marx (Processus de la pratique théorique). Paris
1965, 186-197 (Maspero, Coll. Theorie, 1) und: Lire le Capital. Paris 1973, t. I, 46-50
(Maspero, Petite Coll. Maspero, 30).

7 Vgl. Borr, Clodovis: La pertinence théologique dans le cadre d’une ‘Théolo-
gie du Politique’. In: Lumen Vitae No. 3 (1976) S. 343. Zur weiteren Vertiefung
der Thematik vgl. vom selben Autor: Teologia do Politico es suas mediagoes.
Petrépolis (Vozes) 1978, 408 S. Das Schema soll zum Ausdruck bringen, daB die
Theologie des Politischen mehr als die klassische Theologie Sozialwissenschaften
und politischen Kontext zu beriicksichtigen hat.

8 Vgl. Borr, C.: La pertinence ..., a. a. O. S. 341.



im gesellschaftstheologischen Engagement 59

Verstand

Natur-
theologie

Velt

Theologie I

Klassische Theologie
"religise" Fragen

Politische Situation Theologie II

Theologie des Po-
litischen

Wissenschaf-
ten des
Sozialen

Soziale Theorie

die theologische voraus und versucht sie zu einem ‘Glaubensereignis’ zu
machen, das als gnadenhaftes Heilsereignis oder als Siinde erkenntlich
wird °.

Diese letzte Tatsache wird kaum bezweifelt werden. Jedoch die
Frage, ob die Trennung von theologischen und soziologischen Elementen
und die Priorisierung des Sozialen fiir den theologischen Befreiungspro-
zel3 so stark betont werden konnen, diirfte AnlaB zur Diskussion geben.
Zwar ist die theologische Verarbeitung von soziologischen Daten offen-
sichtlich. Auch ist der Einbezug einer traditionell-klassischen Theologie

9 Vgl. Borr, C.: La pertinence ..., a. a. O. 341-342,



60 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

als Hilfsmittel zur Verarbeitung moderner gesellschaftlicher Gegeben-
heiten angebracht. Doch wirft die Uberbetonung des wie auch immer ver-
standenen Abhingigkeitsverhdltnisses (selbst wenn es als Grundkompo-
nente akzeptiert wird) die Frage der Einseitigkeit, der Unvollstindigkeit
auf. Gesellschaftliches Leben spielt sich nicht allein nach Austausch- und
Abhingigkeitskategorien ab. Es gibt zum Beispiel subkultur- und person-
bezogene Lebensbereiche, die nichts mit Abhéngigkeit zu tun haben.
Diese Bereiche menschlicher Entfaltung konnen nicht durch bloBe Giiter-
und Machtkontrolle, aber auch nicht blo8 durch traditionelle theologische
Weltinterpretationen erfalt werden. — Es lohnt sich, hier auf J. L. Segun-
do zu verweisen !°, Nach ihm kann nur eine grundlegende Infragestellung
der traditionellen Anschauungen von Leben, Tod, Wissen, Gesellschaft
und Politik oder wenigstens der Zweifel an unseren Werturteilen ein
theologisches Niveau vermitteln, das die Wirklichkeit zu erfassen und
entscheidende Alternativiragen zu stellen vermag. Wenn sich zum Bei-
spiel die Schriftinterpretation nicht problembezogen verindert, endet
sie — immer nach Meinung von J. L. Segundo — in einem hermeneutischen
Zirkel: Sie belaB3t die neuen Probleme ohne Antwort, oder, was schlimmer
ist, sie gibt auf neue Probleme veraltete, unniitze Antworten 1. J. L.
Segundo iiberbetont zur Aufrechterhaltung dieser These den Vorrang
der Methode, die er als eine Art ‘doppelte Hermeneutik’ konzipiert: Was
aus der biblischen Offenbarung fiir moderne gesellschaftliche Kontexte
sicher abgeleitet werden kann, ist nach ihm die biblische Padagogik.
Diese kann auch dort, wo keine thematischen Parallelen bestehen,
geschichtlich transferiert werden 12.

Mit dieser Pidagogik sucht J. L. Segundo einen Zugang zur Praxis,
einen direkten Weg, um die Theorie fruchtbar zu machen. Diese Dar-
stellung grenzt meiner Meinung gefdhrlich nahe an eine Verabsolutie-
rung der Methodik und an eine Vernachlidssigung der biblischen Anthro-
pologie, die mehr als nur pddagogische Unterlagen zu vermitteln hat.
J. L. Segundo betrachtet zudem jede akademische Theologie als vorein-
genommen: «Die akademische Theologie kann ihre unbewulte Partei-
lichkeit verkennen, aber die Tatsache selber, sich als unparteiisch zu
prasentieren, ist ein Zeichen ihrer konservativen Parteilichkeit schon im

10 Vgl. SEGUNDO, J. L.: Liberacién de la teologia. Buenos Aires/México (Lohlé)
1975, S. 13.

11 Vgl. nochmals SEGUNDO, J. L.: Liberacién de la teologia, a. a. O. S. 13.

12 Tch stiitze mich hier teilweise auf persénliche Erliuterungen von J. L. Se-
gundo.



im gesellschaftstheologischen Engagement 61

Ausgangspunkt. Seien wir uns bewuBt, daB es so etwas wie eine autonome,
unparteiische, akademische Theologie, die iiber den menschlichen Mei-
nungen und iiber den Parteilichkeiten steht, nicht gibt. Selbst die aka-
demischste Theologie ist zutiefst, wenn auch unbewuBt, mit dem psy-
chologischen, sozialen und politischen Status quo verquickt» !3. Zwar
braucht Segundo nicht widersprochen zu werden, was die unbedingte
Praxisbezogenheit jeder Gesellschaftstheologie betrifft. Theologie ist
wesentlich eine auf Leben, Entwicklung und Zukunft bezogene Wirklich-
keit. Ob man damit aber jede theologische Option kategorisch als vorein-
genommen taxieren kann, scheint gerade durch die AusschlieBlichkeit der
Formulierung jener Subjektivitdt zu erliegen, gegen die das Wort geredet
wird. — Gibt es nicht auch suchende, offene, nicht kategorisch abgegrenzte
theologische Formulierungen und Visionen 4? J. L. Segundo zeigt eine
gewisse Angst vor dem Ideologischen, das in einer auf praktische Ver-
wirklichung tendierenden Theorie immer irgendwie steckt. Deshalb ist
aber das Kind nicht mit dem Bad auszuschiitten.

Es gibt kritische, offene Methoden, die sowohl dem Soziologischen
als auch dem Theologischen gerecht werden, und die weder thematisch
noch strukturell verabsolutieren. Allerdings setzen sie sowohl in ihrer
thematischen Komplexitdt als auch in ihrer strukturellen Interdepen-
denz duBerste Vorsicht voraus. Im folgenden soll darauf eingegangen
werden.

Vorausgehend muB} auf die doppelte Zirkelproblematik hingewiesen
werden. Es ist moglich, daB ein Glaubensverstédndnis von der Theorie her
in Frage gestellt und durch Wissenschaften des Profanen positiv be-
starkt wird, daB also die iiberkommene Praxis eines Glaubensvollzuges
‘theoretisch-wissenschaftlich’ bestéitigt werden kann 5. Umgekehrt kann

13 SEGUNDO, J. L.: Liberacién de la teologfa, a. a. O. S. 18.

4 Vgl z. B. die Perspektivitit der Wahrheit «auf der Suche nach der immer
groBeren und so immer wieder neu unbekannten Wahrheit» bei Hans Kiting (In:
Christ sein. Miinchen/Ziirich: Piper 1974, S. 107). Nur Formulierungen, die «ohne
dogmatische Fixierung fiir jedes gute Argument offen» (King, a. a. O. S. 107) sind,
konnen fiir neue Kulturen und neue Zeiten gerettet werden.

15 Vgl. GERBER, Uwe (Hrsg.): Hermeneutik als Kriterium fiir Wissenschaft-
lichkeit? Der Standort der Hermeneutik im gegenwirtigen Wissenschaftskanon.
Loccum (Dokumente des Kolloquiums vom Okt. 1971) 1972. Ridiger LoRENZ
schreibt dort im Artikel: Hermeneutik als Ubersetzungsgeschehen aus der Sicht
des Theologen, S. 93: «Die Wissenschaftlichkeit der Theologie liegt iiberhaupt nicht
in einer Methodologie und den damit verbundenen Praktiken im exakten Sinn,
sondern ist darin zu sehen, daB das dem theologischen Vorverstindnis implizierte
Lebensverhdltnis im Riickbezug auf die Bibel und im Streit mit anderen Lebens-



62 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

die Wahrheit eines bibel- oder dogmenbezogenen Verstdndnisses durch
positive Ergebnisse in der Praxis bestidrkt werden ¢, Retro- und Pro-
spektivitdt sind demnach Wesenselemente hermeneutischer Arbeit. Sie
konnen sich aber auch negativ auswirken. Wenn der Bezug zu den retro-
bzw. prospektiven Ausgangsprimissen dermafen einseitig geworden ist,
daB sie gegeneinander ausgespielt werden 7, niitzen diese fiir eine inno-
vatorische Entwicklung wenig. Mit andern Worten: Wenn ich an einem
zu tiberpriifenden Ausgangspunkt so sehr festhalte, daB3 jede kritische
Infragestellung durch andere Komponenten zum voraus subjektiv abge-
kapselt wird, niitzt eben alles Suchen nicht viel 18, Das geschieht in vielen
Fillen aus Angst vor dem Extremismus !°. Es kann aber auch anthropo-
logisch oder wirtschaftlich bedingt sein ?° oder von einem falschen Kir-
chen- und Wissenschaftsverstindnis abhdngen 2!. Eine Weltanschauung,
deren kulturelle Artikulation man zum voraus als absolut und unfehlbar
betrachtet, kann logischerweise nicht ernsthaft auf ihren Wahrhaftig-
keitsanspruch befragt werden. Da entstehen ‘negativ vorprogrammierte’,
kurzschliissige Antworten 22,

Um nun eine Voreingenommenheit durch biblische Normen (die
formgeschichtlich zu interpretieren sind) und sozialethische Prinzipien
(die von der kontinuierlichen Entwicklung der Gesellschaft iiberholt
werden konnen) oder aber durch ideologisch-pragmatische Impera-
tive zu vermeiden, miissen die beiden (Theorie- und Praxis-) Beziige
in eine historische und eine futurologische Dimension gebracht werden.

verhédltnissen des Menschen ‘wissenschaftlich gesichert’, d. h. in seinem Grundbezug
offengelegt wird.» Vgl. z. B. den Wandel des von mittelalterlichen Strukturen beein-
fluBten Autorititsdenkens durch die Aufwertung der Miindigkeit des Laien (Demo-
kratisierungstendenzen gegeniiber erstarrtem Absolutismus).

16 Vgl. z. B. Mt 7,16-20: «An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen.»

17 Temporal z. B. durch ein falsches Traditionsverstindnis oder kategorial
z. B. durch ein falsches Verstindnis der Interdisziplinaritit (z. B. Wissenschaft-
Glaube-Dialektik).

18 Es fehlt dann vor allem am Wollen, an der Offenheit gegeniiber den An-
spriichen einer Zeit, an der Redlichkeit mit sich selber, am Mut zum Risiko, an der
Hoffnung auf Gottes Beistand.

19 Z. B. Kommunismus- oder Faschismusangst.

20- Z. B. Mangel an Dialogbereitschaft aufgrund von iibertriebenem Geschichts-
und SendungsbewuBtsein, Ethnozentrismus, Verlust liberaler, privilegierender
Strukturen.

21 Vgl. den Einbruch des neuen Wissenschaftsverstindnisses zur Zeit Galileis,
die Kirche-Staat-Beziehung zur Zeit der siidamerikanischen Conquista und das
Kirchenverstindnis zur Zeit des Kirchenstaates.

22 Ich nenne sie ‘negative hermeneutische Zirkel’. Weiterfithrend miite hier
mit dem Begriff der ‘hermeneutischen Spirale’ gearbeitet werden.



im gesellschaftstheologischen Engagement 63

Aus dem fortlaufenden Vergleich von Theorie und Praxis entsteht eine
gegenseitige Kontrolle, die sich, sofern geniigend Dialog- und Kompro-
miBbereitschaft und geniigend demokratischer Freiraum besteht, kreativ-
innovatorisch auswirkt. Damit wird sowohl der Hegelsche Idealismus als
auch der dialektische Materialismus von Marx umgangen, ohne daB
jedoch der kritische Ansatz, der bei diesen zu finden ist, ausgeklam-
mert wird.

Die Frage, ob zuerst die biblische Offenbarung oder die fortlaufende
Offenbarung durch die Zeichen der Zeit zu beriicksichtigen sei, ist dabei
so miiBig wie die Frage, ob das Ei oder das Huhn zuerst sei. Entwick-
lungspsychologisch wird es so sein, daB3 ein Mensch zwar von der Kultur
seiner Jugend vorgepragt wird, daB3 er aber durch Studium und Praxis
sowohl der Kulturbegegnung als auch des Christentums die ‘Heimaterfah-
rungen’ rasch relativieren wird. Das will nicht heiBen, daB kein spezifisch
christliches Engagement fiir die Praxis herauszuarbeiten sei 23, wo ‘die
Orte der Befreiung’ umschrieben werden. Es gibt ja nicht nur einen Ort,
Theologie zu lehren, und nicht nur einen Ort, Theologie zu tun; es kommt
sehr darauf an, wo dies geschieht: in Europa sicher anders als in Latein-
amerika %,

Wenn im Verlaufe einer kritischen Auseinandersetzung mit spezifi-
schen Gesellschaftsproblemen Priorititen urgiert werden miissen, ge-
schieht dies allerdings zugunsten der praktischen Realitit: Wir haben
die biblische Offenbarung nicht abstrakt zu interpretieren, sondern wir
versuchen mit Hilfe dieser direkten Offenbarung die Entscheidungen
in der Auseinandersetzung mit den Problemen der Gegenwart besser zu
treffen. Dabei miissen wir uns bewuBt sein, daB die explizite Offenbarung
nie alle Antworten auf die Fragen unserer Zeit bereit halten wird. Sie

23 Vgl. VAN NIEUWENHOVE, J.: Les ‘Théologies de la libération’ latino-améri-
caines. In: Théologies de la libération en Amérique latine. Paris, Beauchesne 1974,
81-85 (Le point théologique. 10.). S. 82 heilit es, daB3 die Theologie den christlichen
Sinn und den christlichen Inhalt zu interpretieren hat. Es muf3 jedoch darauf auf-
merksam gemacht werden, daB es im Bereich des gesellschaftlichen Lebens mehr-
heitlich Humanes gibt, das christlich ist, weil es gut ist, das aber nicht typisch
christlich zu sein braucht, weil alles echt Humane Christen und Nichtchristen ge-
meinsam sein kann. — Vgl. auch LiBAnio, J. B.: Teologia no Brasil. Reflexdes
critico-metodolégicas. In: Perspectiva Teolégica (Sdo Leopoldo/Brasil) No. 17 (1977)
S. 40.

24 Vgl. LiBANIO, J. B.: Teologia no Brasil, a. a. O. den ganzen Artikel 27-79,
bes. 2841 und 56-74. Nach Libanio muB nicht nur der europdische, sondern auch
der seminaristisch-akademische Stil iberwunden werden (vgl. 41-535).



64 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

gibt vielmehr Richtziele, Mentalititen, Anthropologien 25. Das heil3t:
Der explizit hermeneutische (historisierende, theoretische, deduktive)
Weg hilft zu objektivieren, wihrend der implizit hermeneutische (prak-
tische, induktive) Weg engagiert. Damit kommt man iibrigens einem
wichtigen Anliegen von H. Cox fiir eine «Theologie des sozialen
Wandels» 26 entgegen, die es wagt, auf geschichtliche Tendenzen als
Werk Gottes hinzuweisen, ohne jeden programmatischen Vorschlag der
Ideologen zu vergotzen 27,

1.2 Die “ideologische Korruption’

Sobald ein gesellschaftstheoretischer Imperativ in die Praxis umzu-
setzen ist, braucht er ein Medium, womit das Gedankengut organisierbar
zur Aktion, zur Verdnderung fiithrt. Dazu dienen ideologische Gehiuse,
die sich gegeniiber den zu verdndernden Verhiltnissen oft als allein ver-
bindlich erkldren. K. O. Apel sieht darin einen Angriff auf die Hermeneu-
tik der Geisteswissenschaften, die im existentialistischen und marxisti-
schen Sinn genau so ideologisch korrumpiert werden wie durch die positi-
vistische Verdrangung des geschichtlichen Engagements 28, Das kann
auch bei einer Theologie der IFall sein, die sich betont der Aktion, der
Praxisverinderung verschreibt. Es kann zu einer Uberbetonung von
sekundédren Ideen kommen, die aus interdisziplindren Beziigen abgesplit-

25 Das driicken am besten die biblischen Gleichnisse aus.

%6 Cox, Harvey: Stadt ohne Gott? Stuttgart/Berlin, Kreuz-Verlag 19695,
S. 119 (vgl. 119-139). Cox schreibt auf Seite 119: «Das Handeln Gottes tritt in dem
hervor, was die Theologen gelegentlich die ‘historischen Ereignisse’ genannt haben,
was man aber richtiger als ‘sozialen Wandel’ bezeichnet. Das hei3t, da die Kirche
fortwdhrend dem sozialen Wandel zu antworten hat, aber dabei ist sie durch eine
kirchliche Lehre gehemmt, die uns aus den abgenutzten Perioden des klassischen
Christentums iiberkommen und mit der Ideologie der Erhaltung und der Dauer
infiziert ist. Die christlichen Lehren sind nahezu véllig vergangenheitsorientiert und
leiten ihre Autoritit von der einen oder andern klassischen Periode ab, von einer
angeblichen Nihe zu irgendeiner fritheren Form kirchlichen Lebens oder von einer
Theorie der historischen Kontinuitit. Das hilft uns aber heute nicht mehr. Eine
Kirche, deren Leben bestimmt und gestaltet wird durch das, was Gott jetzt in der
Welt tut, darf nicht linger in solchen antiquierten Anschauungen gefangen sein.
Sie muf} sich zerbrechen lassen, mul3 stindig durch Gottes fortwihrendes Handeln
umgestaltet werden.»

27 Vgl. Cox, H.: Stadt ohne Gott? a. a. O. S. 122.

28 Vgl. AreErL, K. O.: Scientistik, Hermeneutik, Ideologiekritik, In: Wiener
Jahrbuch fiir Philosophie I, 1968, S. 38.



im gesellschaftstheologischen Engagement 65

tert werden, und deren praktische Konsequenzen weder zu Ende gedacht
noch klar genug formuliert wurden #°.

Die Ideologisierung kann dhnlich wie der hermeneutische Zirkel
positiv oder negativ sein, also nach riickwirts oder vorwirts (z. B.
‘reaktiondr’ oder ‘progressiv’), theoretisch oder praktisch bevormunden.
Die lateinamerikanische Befreiungstheologie privilegiert eindeutig die
Praxis als Kriterium historisch-evangelischer Wahrheit 3°. Das braucht
nicht falsch zu sein, wenn es einer historischen Verpflichtung entspricht.
— Im Vergleich mit 6stlichen Theologien und Theologen des Altertums
1aBt sich z. B. bei westlichen bzw. modernen Theologen ein stirkerer
Trend zur Aktion, zur Verdnderung feststellen.

Die lateinamerikanische Theologie kénnte nun zur traditionellen
Theologie Mitteleuropas in ein dhnliches Verhdltnis gesetzt werden wie
diese zur Ostlichen. Sie ist aktiver im Sinn von praxisbezogener. Sie ver-
sucht sich mehr im lebendigen Alltag christlicher Existenz, im konkreten
Ringen um die Verwirklichung christlich-humaner Grundwerte zu
artikulieren. Auch sie kann natiirlich einem pragmatischen Aktivismus
verfallen, muB aber nicht. Zeichen einer neuen, brauchbaren Theologie,
die sich direkt dem Mitmenschen und dessen ureigenen Bediirfnissen
zuwendet (und sich damit auch strukturell erneuert, etwa im Demokratie-
verstdndnis des Volkes Gottes), sind die stindig wachsenden Basisgrup-
pen, die in Lateinamerika offenbar iiber eine dafiir besonders geeignete
Mentalitit und iiber leichter erkennbare pragmatische Imperative ver-
fiigen als Mitteleuropéder. Dieser Umstand bewirkt, daB lateinamerika-
nische Theologie sich mehr um die Konsequenzen theologischen Denkens,
um die Brauchbarkeit und Wirksamkeit der Theologie kiimmert als um
ihre intellektuelle Strapazierfihigkeit 1.

J. van Nieuwenhove kommt daher zum SchluB3: «Die Theologie der
Befreiung ist mehr eine Thematisierung neuer christlicher Uberzeugun-

29 Vgl. VAN NIEUWENHOVE, J.: Les ‘théologies de la libération’ latino-amé-
ricaines. In: Théologies de la libération en Amérique latine. Paris: Beauchesne
1974, S. 73 (Le point théologique. 10.)

30 Vgl. z. B. VipALEs, Raul: Anotaciones a la Problemdatica Sobre el Método
en la Teologia de la Liberaciéon. In: Liberacién y cautiverio. Debates en torno al
método de la teologia en América Latina. México 1976, S. 258.

31 Vgl. z. B. SoBriNo, Jon: El Conocimiento Teoldgico en la Teologia Euro-
pea y Latinoamericana. In: Liberacién y cautiverio, a. a. O. S. 189. Vgl. allgemein:
SeEcunDpo, J.L.: Liberacién de la teologia. Buenos Aires/México (Lohlé) 1975.
— AssmaNnN, H.: Teologia desde la praxis de la liberacién. Salamanca (Sigueme)
171-237.

b



66 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

gen als eine kritische Reflexion der theologischen Methode» 2. Diese
Meinung scheint vorerst im Widerspruch zu stehen mit der von J. L. Se-
gundo, welcher schreibt: «Die Befreiung betrifft nicht mehr so sehr den
Inhalt als vielmehr die Methode, die angewandt wird fiir eine unserer
Realitdt angepaBte Theologie» 33. Dennoch 1aBt sich eine gewisse Konver-
genz fiir beide Aussagen finden: Wenn es z. B. der Theologie gelingt, die
Probleme einer Zeit (in unserem Fall die geselllschaftlichen Imperative
eines Kulturkreises) so auszudriicken, daB die Formulierungen den
Bediirfnissen des Volkes genau entsprechen und diese somit leichter be-
wullt werden (weil die theoretische Einsicht so gut iiberzeugt, dalB sie
unmittelbar zur Reform fiihrt), dann braucht die Methode nicht primar
zu sein. Die klar herausgearbeiteten Erfordernisse kénnen in einem sol-
chen Fall auf verschiedenen methodischen Wegen ihrem Ziel zugefiihrt
werden. Wenn umgekehrt alle Chancen einer Praxis richtig wahrgenom-
men werden, konnen unter Umstidnden auch mit mangelhaften theoreti-
schen Voraussetzungen noch positive Verdnderungen erreicht werden.
— Wenn J. L. Segundo am gleichen Ort sagt: «Ich bin der Meinung, da3
die fortschrittlichste Theologie in Lateinamerika mehr daran interessiert
ist, befreiend zu sein, als iiber Befreiung zu sprechen» 34, dann geht es
ihm doch in erster Linie um die Sache, um den Erfolg einer Bemiihung.
Und wenn J. van Nieuwenhove im gleichen Zusammenhang das metho-
disch Neue aus der Struktur des theologischen Diskurses (z. B. der
Befreiungspraxis) herausschdlt und es im Ansatzpunkt und in der theo-
logischen Intention findet 3%, dann kann er der Thematisierung der christ-
lichen und gesellschaftlichen Bediirfnisse den Vorrang lassen. Im End-
effekt suchen beide Autoren das gleiche. Sie steuern es lediglich mit ver-
schiedenen Schwerpunkten an, weil ihr Interpretationshorizont im weiten
Sinn ideologisch beeinfluBt ist. Um moglichst jede bei der interdis-
ziplindren Diskussion verbrimte Ideologisierung im theologischen Raum
zu verhindern, erachtet C. Boff den Beizug nicht religiés motivierter

32 VAN NIEUWENHOVE, J.: Les ‘théologies de la libération’ latino-américaines,
a.a. 0. S. 73. - L. Ossa beschreibt im Buch: Die Revolution — das ist ein Buch und
ein freier Mensch (Hamburg: Furche 1973, S. 15) die ‘Theologie’ in Lateinamerika
als «sprachlicher Niederschlag einer handelnden Basis» ... «ihre Produkte als ephe-
mere Leistungen, die zur Verstindigung handelnder Individuen und Kollektive
dienen sollen».

33 SEcuNDoO, J. L.: Liberacién de la teologia, a. a. O. S. 13.

3% SEGuUNDO, J. L.: Liberacién de la teologia, a. a. O. S. 13.

35 Vgl. VAN NIEUWENHOVE, J.: Les ‘théologies de la libération’ latino-améri-
caines, a. a. O. S. 73.



im gesellschaftstheologischen Engagement 67

Analysen fiir notig. Er sagt: «Die ‘nicht-theistischen’ oder ‘laizistischen’
Analysen der Religion, des Glaubens, der Kirche usw. sind die heute not-
wendige Drehscheibe (médiation) fiir eine Theologie, die nicht bloB3 nach
Art einer Ideologie im luftleeren Raum sprechen will» 3,

Von einem ideologischen oder methodischen Primat zu sprechen
scheint daher auch dann ungerechtfertigt, wenn themen- oder methoden-
zentrierte Schwerpunkte nicht zu umgehen sind. Da liegt wiederum das
Positive und das Negative des Ideologischen: Positiv ist es, insofern es die
Ursachenentflechtung und den Entfremdungsabbau erleichtert 37; nega-
tiv ist das Verabsolutierende ideologischer Verbindlichkeitsanspriiche.
Eine praxisorientierte Theorie bleibt nimlich immer eine Art «partiku-
lire Praxis», eine «sich machende Wissenschaft», nicht eine «Summe von
Konklusionen oder ein Kapital von Konzepten» 38, Insofern dies fiir
eine Ideologie zutrifft, verdirbt sie die Wahrheit, ist sie die Korruption
selbst.

1.3 Die Theorie- Praxis-Interdependenz

Theorie und Praxis bilden in jedem gesellschaftlichen Entwicklungs-
prozeB eine dialektische Einheit, wenn sich thematische oder methodi-
sche Schwerpunktverschiebungen ergeben, die im Einzelfall nicht leicht
zu typisieren sind. Anhand eines Schemas (vgl. das Schema ‘Die Theorie-
Praxis-Interdependenz) sollen im folgenden die wichtigsten Interdepen-
denz- und Konvergenz-Probleme aufgehellt werden.

Es gehort zu den lapidaren Wahrheiten, dass eine Theorie dort stehen
bleibt, wo sie als abgeschlossen betrachtet wird. Fiir die Theorien mathe-
matisch-naturwissenschaftlicher Féacher ist das wohl verstidndlicher als
fiir die geisteswissenschaftlichen. — Wihrend eine Praxis sich nur in
zeitlichen Raumen abspielt und folglich immer einer gewissen Entwick-
lung unterworfen ist, kann eine Theorie ein fiir allemal umschrieben und
als verbindlich bezeichnet werden. Das geschieht vor allem mit Prinzipien.

36 BorrF, Clodovis: La pertinence théologique dans le cadre d'une ‘Théologie
du Politique’. In: Lumen Vitae No. 3 (1976) S. 321.

37 Wenn z. B. K. RAANER in: Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und
Chance (Freiburg 1972, bes. 138 ff.) darauf hinweist, daB es heute in der Geschichte
der Menschheit keine geschichtlich und gesellschaftlich getrennten Rdume mehr
geben sollte, weist er indirekt auf die Notwendigkeit positiver Bewultseinsbildung
hin (z. B. daB wir uns in einer ‘globalen revolutiondren Situation’ befinden).

38 Borr, C.: La pertinence théologique dans le cadre d’une ‘Théologie du
Politique’, a. a. O. S. 325.



Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

68

UERREVEU T |
9Teaodway=-Texo1 UOTSUWIpsITemuabon-3 toyusbuebaa p
i |\ sasbana '~ ([ £
(Buny Taqure USYDSTTISTIYD S3P UOTIENATITIUIPTISQISS 91b0T02Y153JeYDS 19595 INJ eber m
e ] e - I — e ) e oy _
-3¢ warratdrzutad amz weipy ™ emEoRpet THeTEIT .-lolmqsnu I e W SRR 1
-1I0Tad pun uaueYl 3q16) __ anatatant, || f < ‘36572610 Bunitequesg | £
JoAa ,pInb, syss i : d 4 ] :uaﬁm..nmoaou:u JNz usapJIam w
-15o103y3 sep ibeiyss / , sTxead ayostitiod susbozaqsigemusbasf pum -T2q1g \ 4099 ﬁﬁumuuaEH syosibor m
Tedo1sed s(e¢ »1DO103YL/ / PR f h k —— \ 5 /louﬁﬂlsu:uuﬁmmhm 9
/ (3aunFaaqn amixnalszuabasauoy auta \ Af
UT PITA JNIMIISTINITZ 2TP) ,S3YDTaY UIUISSTY \
/ =J3A ‘uspusumoy, SIP UIYONG SIYdsTweudpusaddnan /
tusbunaa TINTOSqeaa ) aUYO STUPURISJISA
/ -$1JeydSTT363D UIM3U WIUTI Nz uaJaung (sTxead «
/ pun 3TI03Y] uoA) waTeJodwdI-Te)OT pun WS
~T12TdTZUTIJ-TTSJIPATU[] UCA Bunputquaap J9p LITHNADNYD
/ sne usbunynueg agernxriged u:ovo..ﬁsu»hu>\ YA ¥3A IHDIT WI DNNIVENIJJO
’ Uimeltsdd JSATIesdi-Alledaqlrad ‘ ITayredd JIYoTTUgsaad ur-
3qaTT sne -
‘Tevoraen ‘TwAOT uﬂuan.u,wuonuwu
‘usbozab NIIBRIITVIN g, / uabasny USYa3SII\ ¥ !
UDTTIFEUDSIITA nunL:uﬁ - tuatdrz

-utadsbunsequayio ITW 3IJeyds
-T19§99 J9p UOTIeIaJ
-J23Uul IATIXNPA(]

\ uayosstittodorzos
L ——— uSTTaaNITOY
J9p I935€Y USP UDJINP PJTA 3 Jeyds

-1T9835H J9p IsATeuy IJIATIMPUL

JRIIINIAI FAHOITLAVHOSTTISID

25 ¥ 1 TT%P%

JUVANTD 2 e

-d9 ¥IA IHOIT WI OHNNYVENIJSIO o T@

(uot3wATION L~

X 2sQ1BTTRI) @ & \\
n
\ BUNIYDTISNY 4 7/
\ syos1b m [ 7/ g
e Y uotaelaxdasiut
\ oTo3eyssy on S (uot
I

-uutlg pym -3JOM STe asabaxy *g-°z)
*J0A ,opowonb, ayostboroayl sep 1BepTYOS

stxexdsuaqneTs atp JnJ
ozunhomﬁuonn.«mzvntuﬁm

»~ Brzsquaidizutig Wi SIBOTOSUL
\\
-
- - P
U231 TIUJIYRA
STIOIY], =—=tw aTesodwaUT-TRSIIATUN

ZNAQNIJITEILNI-8IXVad-FTY0dHL I




im gesellschaftstheologischen Engagement 69

Damit ist aber auch (besonders im geisteswissenschaftlichen Bereich)
die Gefahr heraufbeschworen, daB solche Theorien bzw. Prinzipien nur
jene punktuelle Situation eines wissenschaftlichen Verstdndnisses wider-
spiegeln, unter der sie, vielleicht mit sehr eingeschriankten Bedingungen,
verbindlich erkldart wurden. Bei geisteswissenschaftlichen Theorien, die
aus und fiir die Praxis entstanden, ist so etwas nicht sinnvoll, wenn die
Theorien nicht von der Praxis iiberholt werden sollen: Da kommt nur
eine Verbindung beider Elemente in dialektischem Ausgleich in Frage.
Aus dieser Verbindung ergeben sich freilich betridchtliche methodische
Schwierigkeiten, ist doch (zumindest fiir gesellschaftlich engagierte
Theologie) nebst der historischen Dimension (die ‘Theorien aus der Pra-
xis’ hervorbringt) die futurologische einzubeziehen (die eine ideologische
oder religiése sein kann und der Praxis vorausgeht), und nebst der Di-
mension universal-intemporaler Wahrheiten (‘allgemeingiiltiger Prinzi-
pien’) die der lokal-temporalen Wahrheiten. Daraus ergibt sich ein Zu-
sammenspiel von statischen und dynamischen, von theoretischen und
praktischen, sdkularen und religidsen Elementen. Es kann dabei von
einer Uberfithrung hermeneutischer Zirkel in Konvergenzstrukturen und
von einer Relativierung dieser Strukturen in einem kreativen Freiraum
gesprochen werden.

1.3.1 Die Uberfithrung hermeneutischer Zirkel in Konvergenzstrukturen

Explizite, abgeschlossene Offenbarung und Analysen der Zeichen
der Zeit befruchten sich fortlaufend. Die gesellschaftliche Realitdt der
Gegenwart gibt Themen (Probleme, Chancen) und Erfahrungen (prag-
matisch-ideologische Impulse) an die Theologie weiter, wo sie mit der
expliziten Offenbarung und mit den Erfahrungen der Tradition kon-
frontiert werden. Finden sich in der expliziten Offenbarung keine typi-
schen Parallelkontexte ¥, muB sich die zur theologischen Uberpriifung
gestellte Thematik mit einer Theologie im Prinzipienbezug abfinden, das

39 Ein typisches Beispiel fiir mangelnde Vergleichsmoglichkeiten wegen totaler
Kulturdifferenz bietet die Amtspriesterfrage fiir Frauen im katholischen Christen-
tum. Wer die kulturellen Gegebenheiten der Zeit Jesu nicht formgeschichtlich inter-
pretiert und demzufolge von modernen kulturellen Gegebenheiten nicht zu unter-
scheiden weil3, kann natiirlich das Frauenpriestertum nie aus dem Neuen Testa-
ment begriinden. — Vgl. auch die Problematik, die bei gescheiterten Ehepartnern
entsteht, wenn sie zwischen den Zielnormen prinzipieller Unauflgslichkeit und dem
Liebesgebot stehen: Die Unaufléslichkeit der Ehe darf jedenfalls dem Liebesgebot
nicht widersprechen.



70 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

heiBt, sie lehnt sich an die nédchstglobaleren Allgemeinprinzipien, an
formgeschichtliche Vergleiche und Spiritualitdten 4°,

Die Offenbarungsprinzipien sind entsprechend den gestellten Fragen
auszuwidhlen und zu gewichten. Das Hauptgewicht fiir gerechte Gesell-
schaftsordnungen féllt vom christlichen Standpunkt aus vor allem auf
die Liebe und auf das Verstindnis personlicher Freiheit 4. Im Raster
typisch christlicher Qualitdten entstehen religiés begriindete Imperative,
die den Weg fiir eine Glaubenspraxis im gesellschaftlich sikularen wie im
kirchlichen Bereich weisen. Mit diesen Imperativen kann die gesellschaft-
liche Realitdt erneut bearbeitet werden. Die Verbindung von universal-
intemporalen und lokal-temporalen Wahrheiten ergibt ein neues Be-
wuBtsein, mit dem der gesellschaftlich Verantwortliche sowohl als Biir-
ger wie als Christ handeln kann. Die entscheidenden Verinderungen
spielen sich grundsétzlich aber nicht in der Theorie und nicht in der prak-
tischen Aktion allein ab, sondern ebensosehr im BewuBtsein der Indi-
viduen, woraus eine neue gesellschaftliche Identitit erwichst. — In
vielen Beziehungen sind heute die Probleme der Gesellschaft offensicht-
lich, und es wiirde oft gar nicht an Losungsmdéglichkeiten fehlen, wenn
es nicht am guten Willen fehlte, oder wenn die Anspriiche gegensitzlicher
Interessengruppen ausgeglichen werden konnten. Rein intellektuelles
Wissen geniigt also weder im religidsen noch im sidkularen Bereich. Da-
mit eine wirksame Identitdt zwischen biirgerlichem und christlichem
Engagement zustandekommt, muB ein starkes personliches Engagement,
eine offene, altruistische Kampf- und Opferbereitschaft in Kauf genom-
men werden. Diese Opferbereitschaft wird schlieBlich religiés motiviert,
so daf} nicht nur Menschen und Ideen, sondern auch Menschen unterein-
ander zusammenfinden.

1.3.2 Die Relativierung konvergievender Strukturen

Im Idealfall miiBten Theorie und Praxis gesellschaftlichen Lebens
das Ergebnis freier, demokratischer Entscheidungen sein. Das Ideal ist
in der Wirklichkeit aber nie ganz zu erreichen. Wir haben es in extrem

40 Vgl. z. B. die duBerst schwierige Theorie-Praxis-Dichotomie beim Prinzip
der Gewaltlosigkeit. Beim Begriff der ehelichen Unaufloslichkeit wie bei der prin-
zipiellen Gewaltlosigkeit fehlt es sehr oft an den Voraussetzungen zur je spezifischen
Prinzipiennormierung, die aus der praktischen Situation zu nehmen ist.

41 Mathematische Gerechtigkeit kennen auch die reinen Humanisten, Kommu-
nisten und Kapitalisten.



im gesellschaftstheologischen Engagement 71

kommunistischen Gesellschaften mit der Diktatur einer Partei, die mit
einer Ideologie regiert, zu tun, in extrem liberalen Gesellschaften mit
der Diktatur der Stidrkeren (z. B. wirtschaftlich oder politisch). Bei
dazwischenstehenden Systemen mulB fiir gewohnlich immer eine gewisse
EinbuBe an Freiheit, Demokratie oder Sozialleistung in Kauf genommen
werden, sei es, daB3 Probleme der Demokratiefdhigkeit auftauchen (z. B.
infolge mangelnder Integration marginaler Schichten) oder die Demo-
kratieabstinenz zunimmt (z. B. in der Wohlstandsdekadenz). In jedem
Fall muB von Authentizitiat, von Toleranz und von der Freiheit der Mei-
nungsbildung gesprochen werden.

Authentizitat: Bevor der Mensch Christ oder Politiker ist, ist er
Mensch. Sein Anspruch auf Eigenstdndigkeit gehort zu den allerersten
Grundrechten. Beim abendldndischen Ethnozentrismus des Mittelalters
war es schwer verstindlich, daB Vélker anders organisiert werden konn-
ten als in Europa. Nach den bitteren Erfahrungen kriegerischer und
wirtschaftlicher Auseinandersetzungen in der Neuzeit diirfte klar gewor-
den sein, daB es arabische, afrikanische, asiatische und lateinamerikani-
sche Lebens- und Glaubensidentitdten gibt, die trotz groBer Gegensitze
in sich wertvoll sind. Es muB3 daher mit der Tatsache gerechnet werden,
daB Lander wie China, die auf eine alte nichteuropiische Tradition zuriick-
greifen konnen, keine europdischen Gesellschaftsmodelle gebrauchen.
Wenn nun das Christentum in solche Kulturkreise eindringt, hat es kein
Recht, abendlindische Vorstellungen verbindlich in ihre gesellschaftli-
chen Bemiihungen einzubringen, und wenn, dann in partnerschaftlichem
Gedankenaustausch als Angebot. Christliche Gesellschaftslehre hat in
nichteuropdischen Kulturen vielmehr das christlich zu fermentieren,
was die Menschen in gegebenen Systemen gegenseitiger Abhidngigkeit
ausliefert, was sie voneinander entfremdet, was ihre menschlich-frei-
heitliche Entwicklung stort. Selbst unter der Voraussetzung, daB z. B.
keine rassische oder religiose Diskrimination besteht, ist die biblische
Offenbarung in einem nicht orientalisch-abendlindischen Kontext
schwer zu adaptieren, ohne die Authentizitidt einer Kultur zu verletzen.
Das abendlindische Christentum ist zu lange durch absolutistische und
biirgerliche Gesellschaften gepriagt worden, als daB es in seiner kalturellen
und pddagogischen Artikulation miihelos auf andere Kulturen iibertra-
gen werden konnte. Es gibt gerade unter den Kulturen der Dritten Welt
viele gesellschaftliche Werte, die christlich sind, nicht weil sie vom abend-
landischen Christentum geprdgt worden wiren, sondern einfach, weil sie



72 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

authentisch sind. Anderseits gibt es viele humane Werte, die gut sind,
ohne daB sie den Stempel des typisch Christlichen tragen mii3ten.

Toleranz: Wenn daher in christlicher Umgebung gesellschaftliche
Leitbilder entstanden sind, die hohe Verbindlichkeit in Anspruch neh-
men diirfen, hei3t das noch nicht, daBl sie weltweit, iiberkulturell ange-
wendet werden miissen.Verschiedene kulturelle Grundlagen kénnen durch-
aus zu gleichen gesellschaftlichen Zielen fiihren. Im Gegenteil ist zu
betonen: Je gréBer die Universal- und Unfehlbarkeitsanspriiche einer
Ideologie sind, desto geringer sind die Chancen ihrer Adaptation. Ge-
sellschaftstheoretische und religiose Kontroversen kénnen eher im Blick
auf ihre positiven Ergebnisse, im Praxisvergleich aufgelost werden. Die
moderne Piddagogik missionarischer Verkiindigung hat erwiesen, dal
es menschlicher und erfolgversprechender ist, religivse Anschauungen
nicht vom hohen Pferd des selbstsicher Uberlegenen, sondern in partner-
schaftlichem Austausch, in der ‘Probe aufs Exempel’ anzubieten. Da wird
die Kontroverse zum Dialog, die Begegnung fiir Gebende und Nehmende
zur Bereicherung, sie wird authentischer und standfester.

Freiheit der Meinungsbildung: Der Raum der Begegnung von Men-
schen und Meinungen ist ein deliberativ-kreativer Freiraum, in dem
gewonnene Einsichten immer wieder ergidnzt, iiberholt, ersetzt werden
miissen. Denn das, was die Zukunft bringt und was fiir sie bereitgestellt
werden mul, kann nicht allein aus der Vergangenheit heraus bewiltigt
werden. Wo nicht am guten Willen zu zweifeln ist, braucht auch nicht
an der Freiheit des Denkens und Glaubens gezweifelt zu werden, selbst
wenn sich Ideen diametral gegeniiberstehen. Damuf gerade unter Christen,
die jede innere Uberzeugung eines jeden Menschen gleich ernst nehmen,
auf das mogliche Gemeinsame, aber auch auf das Risiko, langfristig auf
den Sieg der Wahrheit gebaut werden. Es ist darum ein innerer Wider-
spruch, wenn Christen nicht fihig sind, die Anliegen von Marxisten ernst
zu nehmen. Man kann ohne weiteres geteilter Meinung sein, was die
gesellschaftliche Organisation betrifft. Man darf aber nicht Christen, die
wirklich Christen sind und Christen bleiben wollen, wegen ihrer politi-
schen Meinungen diskriminieren, auch dann nicht, wenn diese Meinungen
atheistischen Entwiirfen entnommen sind.

Hier kommt dem gemeinsamen Glauben eine ganz besondere Bedeu-
tung zu. Der Glaube relativiert das Ideologische, ermutigt zu Opfer und
Umkehr, gibt Hoffnung auf das Bessere, verbindet die Menschen guten



im gesellschaftstheologischen Engagement 3

Willens zutiefst in ihrem Ringen um die bestmogliche Gerechtigkeit. Ob
die daraus entstehende Gesellschaft eine spezifisch christliche sein miisse,
bleibt eine Frage, die nicht in diesem Zusammenhang zu beantworten
ist 42, So oder so ist aber einer mit Freiheit, Toleranz und Authentizitat
gestalteten Gesellschaft eine bessere Zukunft verheiBen.

2. DIE SYSTEMATISCHE NORMIERUNG

Die systematische Normierung beruht auf einer nichttheologischen
und einer theologischen Ordnungsstruktur. Beide orientieren sich an
Daten, die von der Geschichte oder von der Offenbarung vorgegeben
sind. Fiir eine pragmatische Interpretation der Gegenwart sind sie in
ihrer geschichts-, system- und glaubensbedingten Verbindlichkeit wahr-
zunehmen, jedoch im Absolutheitsanspruch zu relativieren, damit die
‘Dynamik des Zukiinftigen’, die Relevanz fiir die Praxis nicht verloren
geht.

2.1 Nuchitheologische Normierung

Nichttheologische Normierungen konnen auf Naturgesetzlichkeit
beruhen oder aber das Ergebnis historischer Entwicklungen sein, die
sich im BewuBtsein einer Gesellschaft iiber lingere Zeit kristallisieren.
Im zweiten Fall braucht die durch Tradition geschaffene Norm nicht
intemporal und nicht allgemeinverbindlich zu sein. Im gesellschaftlichen
Bereich entstehen mit Leichtigkeit Normen, die situations- oder interesse-
gebunden sind und ihren Verbindlichkeitsanspruch auf sekundire sozio-
kulturelle Zwecksysteme abstiitzen (z. B. Legitimation durch usurpierte
Autoritdt). J. L. Segundo sieht darin eine Gefihrdung des Absoluten:
weil sie «alles oder nichts» ** sind. Sie bedeuten alles, solange die Trager-
systeme funktionieren (Machtapparate, Kontrollmechanismen, Meinungs-

42 Es geht hier lediglich um die hermeneutische Fragestellung.

43 SeguNDO, J. L.: Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus als
theologische Crux. In: Concilium Jg. 10 (1974) S. 436. Vgl. folgenden Text auf der
gleichen Seite: « Gesten, Formeln, Riten, Autoritdaten, die sich unmittelbar auf das
Heil, auf das Absolute beziehen, d. h. die auBerhalb des Zwecksystems liegen, worin
sich alle ibrigen Dinge bewegen, weisen fiir gewShnlich Anzeichen dafiir auf, da3
diejenigen, die sie handhaben, wissen, daB3 sie, sobald sie in dieses Zwecksystem
hineingebracht wiirden, nicht nur ihren absoluten, sondern selbst ihren relativen
Wert verléren.»



74 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

bildungstriger usw.), brechen aber auch mit diesen zusammen (etwa beim
Konsum- und Modeverhalten).

Ihr Absolutheitsanspruch ist von der Theologie her zu entlarven.
Denn es gehort zu den primdren Aufgaben der Theologie, auf Abwei-
chungen vom Geist des Evangeliums hinzuweisen und «die Kriterien
einer richtigen geschichtlichen Funktionalitit des Evangeliums aufzu-
deckeny, aber «auch deren Grenzen, da jede Inkarnation ihre Schranken
hat» #, Die nichttheologische Norm wird relativiert durch den kritischen
Vergangenheitsbezug, wenn, im Sinn von W. Pannenberg, «die Gegen-
wartsperspektive der jeweiligen Sache selbst fraglich ist» #3. Wird aber
die Kompetenz nichttheologischer Normen universalgeschichtlich iiber-
bewertet 46, verfillt sie einem sidkularen Absolutismus, der unhaltbar
ist, weil es keine widerspruchslose Geschichte gibt. In diesem Sinn ist
Gadamers «negative Einschidtzung der Aussage» *’ ein kritisches Ele-
ment fiir das Abtragen historisch-systematischer Gegensitze.

Geschichtliche Normen (wie {iibrigens auch theologische von der
Art des 'Gottesreich-Ideales’ auf Erden) bleiben Utopie oder Kompro-
miB 8, wenn auch in der Gegenwart das Pragmatische, der ‘Dienst am
Menschen’ den Vorzug verdient gegeniiber dem Geschichtlich-Utopi-
schen, das aus der Vergangenheit gewachsen ist. Nur eine auftrennende
Analyse der historisch-kulturellen Hintergriinde, etwa der konkrete
Ursachennachweis fiir die Apartheit-Politik, fiir wirtschaftliche und
ideologische Imperialismen, fiir Integrations- oder Liberalisierungs-
bestrebungen (‘implizite Ideologien’) #°, wird die historische Verquickung
(im Sinn von universalgeschichtlicher Begriindung) und damit den indi-
rekten Dienst an der Ideologie auflgsen 30. Selbst bei kritischer Anwen-
dung der entsprechenden Hilfsdiziplinen wird die Diastase zwischen
empirischer Rationalitdt und philosophisch-theologischem NormbewuBt-
sein nicht ganz zu iiberwinden sein. Darum genieren sich heute gewisse

4 SEGUNDO, J.L.: Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus als
theologische Crux, a. a. O. S. 436.

45 PANNENBERG, W.: Hermeneutik und Universalgeschichte. In: Zeitschrift
fiir Theologie und Kirche 60 (1963) S. 118.

# Wozu bei Pannenberg wohl eine gewisse Gefahr besteht.

47 Zitiert nach: PANNENBERG, W.: Hermeneutik und Universalgeschichte,
a.a. 0. S.112. Es geht um die ‘kritische Distanz’ gegeniiber Begriffen mit absolu-
tistischen Tendenzen.

48 Vgl. BoNino, J. M.: La fe en busca de eficacia. Salamanca (Sigueme) 1977,
161-182.

49 Vgl. BoNINO, J. M.: La fe en busca de eficacia, a. a. O. 111-130, bes. S. 120.

50 Vgl. BoNino, J. M.: La fe en busca de eficacia, a. a. O. S. 128.



im gesellschaftstheologischen Engagement 5

Geisteswissenschaftler, «noch linger Historiker zu sein, und erkldren
ihre Disziplin fiir systematisch» 5. Thre Arbeit verliert damit zugunsten
der Ideologie an explizit hermeneutischer Objektivitit, an Sinnqualitit.

Ahistorische, absolutistische und damit utopische Normen werden
anderseits aus Angst vor den praktischen Konsequenzen (Angst vor
dem ‘historischen KompromiB’) gesucht, vor allem dann, wenn der
Mut zu einschneidenden Verdnderungen im Wirrwarr gesellschaftspoli-
tischer Moglichkeiten fehlt oder wenn die Konsequenzen des realpoli-
tischen Kalkiils gar zum eigenen Nachteil gereichen koénnten 52. SchlieB-
lich sei noch auf die Normverabsolutierung aus ‘historischer Ungeduld’
hingewiesen, die eher in Personen als in Tatsachen begriindet erscheint 33.
Sie 148t als Gegenpol zu einem langweiligen historischen Perspektivismus
die historische Verbindlichkeit im Augenblick stecken (unabhingig
davon, ob dieser Augenblick ein guter oder schlechter sei) und wird so
fiir behende Opportunismen und vermeidbare Indoktrinationen anfillig.

2.2 Theologische Normierung

Wenn Gott der Sinn der Geschichte ist, bleibt nichts Gesellschaft-
liches beziehungslos zur Theologie 3*. Aus dem Glauben lassen sich zwar
nur allgemeine Prinzipien fiir das gesellschaftliche Leben ableiten %3;
und die explizite Offenbarung gibt ihre eigenen, unabhidngigen Normen;
diese stehen jedoch nicht im Gegensatz zu den gesellschaftlich-sikularen
Normen. Das Problem besteht in der Begriffsunterscheidung. Wir haben
es mit der leidigen alten Unterscheidungsgeschichte zwischen dem, was
‘rein human, rein gesellschaftlich’ und dem, was ‘rein christlich’ ist, zu tun.

Indem die Theologie versucht, die Wahrheit der gesellschaftlichen
Wirklichkeit von einer transzendenten Seite zu beleuchten, ermdoglicht sie

51 SEIFFERT, H.: Hermeneutik und Wissenschaftstheorie. Nachgereichte
Thesen zum Statement. In: GERBER, U. (Hrsg.) : Hermeneutik als Kriterium fiir Wis-
senschaftlichkeit? Loccum 1972, S. 174 (Loccumer Kolloquien. 2.).

52 Vgl. SEcunpo, J.L.: Condicionamientos Actuales de la Reflexién Teol6-
gica en Latinoamérica. In: Liberacién y Cautiverio. Debates en torno al método
de la teologia en América Latina. México 1976, S. 99.

53 Vgl. SEcunDpo, J. L.: Condicionamientos Actuales ..., a. a. O. S. 95-96.

54 Vgl. Borr, C.: La pertinence théologique dans le cadre d’une ‘Théologie du
Politique’, a. a. O, S. 350.

35 Vgl. ScanNoNE, ]J. C.: Teologia y politica. El actual desafio planteado al
lenguaje teolédgico latinoamericano de liberacién. In: Fe cristiana y cambio social
en América Latina (Hrsg.: Instituto Fe y Secularidad). Salamanca (Sigueme) 1973,
S. 254.



76 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

eine neue Betrachtungsweise. Daraus 1a8t sich aber kein theologischer
Dualismus ableiten 6. Es wird vielmehr ein Ubergang von der Vorge-
schichte zur Zukunftsgeschichte ermoglicht 7. Die theologische Nor-
mierung verschafft dem Gesellschaftswissenschaftler neue Bezugsthemen
dadurch, daB sie auf Verborgenes, Ungeniitztes, Mogliches hinweist,
auf ‘neue Heimat’, «<worin noch niemand war» %, und worauf niemand ver-
weist, der Altruismus und Jenseitsbezug nicht zum Prinzip gemacht hat.

Es gibt iiberhaupt keine giiltige theologische Normierung ohne Be-
zug auf nichttheologische Normen, so wie es keine Christen ohne Men-
schen gibt. Zu den politischen, wirtschaftlichen, psychologischen, mit
einem Wort, zu den ‘mathematischen’ Aspekten fiigt sie den christlichen
Aspekt des Irrationalen, z. B. der Liebe, der inneren Gleichwertigkeit
der Menschen, der Unsterblichkeit (der ‘wahren Menschlichkeit’) hinzu.
Ihre Aufgabe ist, abgesehen vom sakramentalkirchlichen Bereich, wesent-
lich methodisch: theologische Normierung durchbricht das Berechnende,
das ‘Unmenschliche’, indem sie das Statisch-Naturgesetzliche verun-
sichert, die Kompetenz menschlicher Rationalitdt relativiert.

Da wo der Mensch mit dieser Ausrichtung gesellschaftliche Verant-
wortung iibernimmt, handelt er zugleich als Glied des ‘Volkes Gottes’,
vielleicht nicht in kirchlicher Gemeinschaft, aber er betreibt ‘Politik mit
christlichem Optimismus’*°. In diesem Sinn kann Ernesto Cardenal
sagen, daB3 atheistische Sozialisten guten Willens mehr mit dem Christen-
tum gemeinsam haben als ausbeutende Kapitalisten, die sich christlich
nennen . — Durch die auf das Sdkulare bezogene theologische Normie-

56 Vgl. ScaANNONE, J. C.: Teologia y politica ... a. a. O. S. 254.

57 Vgl. GREMMELS, C., und HERRMANN, W.: Hermeneutik und Gesellschafts-
theorie (Theologie, Hermeneutik und Gesellschaft). In: Hermeneutik als Kriterium
fiir Wissenschaftlichkeit? a. a. O. S. 54.

58 BrocH, E.: Das Prinzip Hoffnung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1969, Bd. 111,
S. 1628. Auf dieser letzten Seite seines groBen Werkes schreibt er: «Die wirkliche
Genesis ... beginnt erst anzufangen, wenn Gesellschaft und Dasein radikal werden,
das heiBt sich an der Wurzel fassen. Die Wurzel der Geschichte aber ist der arbei-
tende, schaffende, die Gegebenheiten umbildende und iiberholende Mensch. Hat er
sich erfaBt und das Seine ohne EntiuBerung und Entfremdung in realer Demokra-
tie begriindet, so entsteht in der Welt etwas, das allein in die Kindheit scheint und
worin noch niemand war: Heimat.»

59 Vgl. zu dieser Frage ScanxnonE, J. C.: Teologia de la liberacién y praxis
popular. Salamanca (Sigueme) 1976, S. 48. — Vgl. auch die Enzyklika ‘Octogesima
adveniens’, Nr. 4.

60 Vgl. z. B. den Optimismus, mit dem Cardenal die Bemithungen Castros
beurteilt. In Biichern wie ‘En Cuba’ (Buenos Aires/México — Lohlé, 1972) kommt,
ohne daB man auf die Frage eingeht, ob Cardenal in Kuba objektiv informiert wurde,



im gesellschaftstheologischen Engagement 77

rung bekommt die christliche Botschaft eine historische Funktion. Sie
macht sich von einer einseitigen sakramentalistischen ‘Nabelschnur-
mentalitit’ frei und greift direkt in die Vermenschlichung der Gesell-
schaft ein ©. Sie versteht dann selbst in einer « Kultur des Schweigens» 62,
in der Unterdriickung und Gefangenschaft dem sozialen Engagement
einen Sinn zu geben und den MiBerfolg im Sdkularen heilsgeschichtlich
zu deuten. Die durch Kanon, Credo und Amt normierten GroBen christ-
licher Existenz dienen dann nicht bloB fiir dogmatische Neukonstruktio-
nen aubBerhalb des Notwendigen, sondern auch einer dynamischen Pra-
xis, die sich weder mit dem Sédkularen verbiindet noch eigenwillig neben-
her geht: Sie wird das sdkulare Geschehen orten und befruchten. Das
religiose Kapital in seiner Vielfalt an Verstindnisweisen und gelebten
Praktiken gewinnt Abstand von einer randstindigen Kompensations-
funktion, um als vermittelndes Element sozialer Erneuerung ernst ge-
nommen zu werden.

Die theologische Norm gibt auf diese Weise dem Umgang mit Din-
gen und Ideen eine auf das Soziale und Zeitlose abgestimmte Ausrichtung:
Sie relativiert sich selber, vorausgesetzt natiirlich, daB sie auBertheolo-
gische Imponderabilien nicht autokratisch negiert und Dogmatismen
ohne zwingende Beweisfithrung vermeidet. Denn sonst rufen theologi-
sche Normen den Widerstand jener sikularen Hilfswissenschaften hervor,
die es leichter haben, ihre Notwendigkeit und GesetzmaBigkeit zu recht-
fertigen.

3. DIE PRAGMATISCHE DIFFERENZIERUNG

Verabsolutierte Praxis lauft Gefahr, sich in ziellosem Pragmatismus
zu verlaufen. Praxis als reine Theorieapplikation petrifiziert sich um-
gekehrt in lebensfremder, ahistorischer Sterilitit. Wenn Theorie ohne
Verabsolutierung, aber auch ohne Vernachlissigung der Praxis ernst
genommen werden kann, dann nur mit Hilfe einer historisch adaptierten,
engagierten und zugleich kritischen Strategie.

immer wieder zum Ausdruck, daB das Soziale in der Tat zu den ganz typischen,
wichtigen Charakteristiken christlichen Zusammenlebens gehort.

61 Vgl. SEGUNDO, J. L.: Condicionamientos Actuales de la Reflexién Teologica
en Latinoameérica, a. a. O. S. 94.

62 Borr, L.: Theologie der Befreiung — die hermeneutischen Voraussetzungen.
In: RAHNER, K., u. a. (Hrsg.): Befreiende Theologie. Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz:
Kohlhammer 1977, S. 53 (TB 627). — Das hat nichts zu tun mit dem MiBbrauch der
Religion als Opium.



78 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

3.1 Historische Praxis: Primat der Gegenwart

Es braucht nicht mehr bewiesen zu werden, dal3 es in der Gesell-
schaftsdiskussion immer wieder zu Verabsolutierungen kommt, indem
spezifische Ideologien als alleinverbindlich erklirt werden. Wer z. B.
im 20. Jahrhundert die marxistische Gesellschaftsanalyse in ihrer Totali-
tdt als alleinseligmachend hinstellt, verfdllt nicht weniger einem gesell-
schaftlichen Determinismus als die freidenkerischen Soziologen des
19. Jahrhunderts mit ihren extremen Liberalismen 6. Der ‘freie Wolf im
freien Hihnerstall’ wird dann lediglich zum ‘Hiihnerschlichter mit
moderner Batteriehaltung’. Von keinem der beiden Extremismen kann
behauptet werden, er sei historisch adaptiert.

Es wird iiberhaupt nie moglich sein, im Jahre x politische Konzepte
als absolut und ewig zu erkliren. Denn wir haben kein Recht, Gesell-
schaftsordnungen fiir eine ferne Zukunft, die uns nicht betrifft, fiir abso-
lut zu nehmen, abgesehen davon, daB Gesellschaftsordnungen nicht
statisch zu konzipieren sind. Selbst Marx hat zeitgebundene Probleme
wie «die Unfreiheit des Metternichsystems, der biirgerliche Klassencha-
rakter selbst der fortgeschrittensten parlamentarischen Regime in Frank-
reich und England, die Habsucht und Heuchelei der arrivierten Bourgeoi-
sie, die gewaltigen Fortschritte der Technik und industriellen Produktion
einerseits, das plotzliche Anwachsen eines ausgebeuteten, elenden, ent-
menschten Industrieproletariats» ¢ anderseits zum AnlaB seines Gesell-
schaftsentwurfes genommen. Seine intellektuelle, prophetische und poli-
tische Brillanz hitte es ihm heute erlaubt, modifizierter zu schreiben und
zu handeln. Und selbst zu seiner Zeit wollte Marx — das 148t sich aus dem
Praxisbezug seiner Arbeiten ableiten — mehr eine Bewegung, ein neues
Denken, das sich jeder gesellschaftlichen Entfremdung widersetzt,
begriinden, als wirtschaftstheoretische und geschichtsphilosophische
Apodikte mumifizieren 5. Marx arbeitete wohl im Blick auf eine bessere
Zukunft, jedoch fiir seine Gegenwart. Das gilt fiir jede Gegenwart: Wir
brauchen wohl unsere Leitbilder (‘unsere Gotter’, um den abgegriffenen
Ideologiebegriff zu umgehen), eine reelle Zukunftsbezogenheit, aber unser

63 Vgl. z. B. den Sozialdarwinismus des 19. Jahrhunderts oder Spencers Sozio-
logie der sich selbst regulierenden Gesellschaft.

64 FLEcHTHEIM, O. K.: Marxismus. In: Woérterbuch der Soziologie 2, Frank-
furt/M. 51977, S. 523 (Fischer TB 6132).

65 Vgl. Herders Kleines philosophisches Worterbuch, Freiburg/Basel/Wien
19657, S. 105 (H-TB 16).



im gesellschaftstheologischen Engagement 79

ganzes Engagement gilt dem Mdglichen von Heute. Das heiBt, daB ich
als Biirger eines kapitalistischen Staates den Kapitalismus zu sanieren
habe. Im iibrigen wird es ja zunehmend schwieriger, mit diesen zwei
einzigen Gegensatzbegriffen zu operieren, weil sie sich in ihrer Entwick-
lung zu {iberschneiden beginnen ©6.

Eine inkarnierte historische Praxis beachtet demnach einen zeit-
lichen Vorrang (Primat der Gegenwart, ‘Chancen des Kairos’), einen
ortlichen Vorrang (Primat der Heimat) und einen pragmatischen Vorrang
(Konzentration auf das realpolitisch Absehbare, je Mogliche). Formal
wird immer ein zeit-, orts- und realitdtsbezogener Abbau von Entfrem-
dungen angestrebt, die den Menschen in seiner Menschenwiirde, seiner
individuellen Freiheit und seiner ganzheitlichen Entwicklung schiddigen.

Die daraus entstehende Befreiungspraxis geht weit iiber Theorie und
Vergangenheit hinaus. L. Boff kann darum schreiben: « Die Wissenschaft,
und in unserem Fall die Befreiungstheologie, entsteht aus dem Bemiihen,
die in der urspriinglichen Erfahrung wirksame Rationalitdt in kritische
Diagnosen iiber Ursachen, strukturelle Prozesse und Dynamikfehler,
Funktionsabldufe und Tendenzen, die sich herauslesen lassen, umzu-
formen. Die Befreiungstheologie ist also Ergebnis und nicht Erstrealitit.
Sie resultiert aus der Befreiungspraxis, die wesentlich reicher ist als sie
selbst» 67. Mit der Befreiungspraxis geht die Gegenwart als unmittelbare

66 Vgl. die person- und leistungsbezogenen Akkommodationen in China, Kuba,
Polen, oder die Sozialisierungstendenzen im Westen.

67 BorF, L.: Qué es Hacer Teologia Desde América Latina? In: Liberacién y
Cautiverio. Debates en torno al método de la teologia en América Latina. México
1976, S.132. Weniger genau iibersetzt in: RAHNER, K. u. a. (Hrsg.): Befreiende
Theologie. Stuttgart/Berlin/Kéln/Mainz 1977, S. 47 (Urban TB 627).

Ich gehe mit K. LEEHMANN einig, was die erkennbare «Spannung zwischen
dem end-giiltigen Heilsereignis in Jesus Christus (‘Schon jetzt’) und der faktisch
immer noch nicht vollerlgsten Welt mit ihren Leiden und ihrer Ungerechtigkeit
(‘Noch nicht’)» betrifft (Zitat: LEamaNN, K. u. a. [Internationale Theologenkom-
mission]: Theologie der Befreiung. Einsiedeln: Johannes-Verlag 1977, S. 24). Der
Autor ist dann aber schwer verstindlich, wenn er (ebd.) von einer Uberbetonung der
Heilsgegenwart spricht. Er zitiert keine Autoren. Es ist denn auch schwierig, genau
zu untersuchen, bis zu welchem Grad Befreiungstheologen die Heilsgegenwart be-
tonen oder dberbetonen. Eine Betonung der Heilsgegenwart ist durchaus zuldssig,
ja, notig, damit die Spannung zwischen den eschatologischen VerheiBungen und
dem ‘Noch nicht’ besser erkannt wird und so die « Impulse zur Metanoia, zur Sen-
dung, zur Liebe und damit zur notwendigen Verdnderung des Menschen» (Lehmann,
ebd.) nicht gelahmt, sondern verstiarkt werden. Die bessere Einsicht in eine solche
Spannung braucht sich damit in keiner Weise von der Lebenspraxis zu losen (vgl.
Lehmann, ebd.), sondern sie kann im Gegenteil nicht nur die Theorie eines Welt-
bzw. Religionsverstdndnisses, sondern gleich auch die Praxis iiberzeugender machen,



80 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

Erfahrungsgrundlage der Diagnose voraus. Erst in zweiter Linie und nur
insofern die Funktionsabldufe des Vergangenen in kausalem Zusammen-
hang mit der Gegenwart stehen, bleibt ihre Analyse im eigentlichen Sinn
aktuell. Das Vergangene darf aber nicht leichtfertig kumuliert und in
die Gegenwart hereingeholt werden, damit daraus keine historischen bzw.
theologischen oder kirchlichen Integralismen als «unzeitige Vorwegnah-
me des Reiches Gottes» % erwachsen.

3.2 Engagierte Praxis: Primat des Sozialen

Wer wahrer Trauer fihig ist ¢°, kann angesichts der wachsenden Ver-
elendung der Dritten Welt auch als Gesellschaftstheologe nicht neutral
bleiben 7°, Gesellschaftliches Engagement gibt es aber nicht in idealer
Form. Es verlangt immer Positionen und Identifikationen, die der Kritik
ausgesetzt sind 7'. ‘Zuschauer-Theologie’ ist Belletristik! Jedes soziale
Engagement wird iiberdies in dem Male hidrter, als der soziale Abstand
zum Partner, fiir den man sich einsetzt, zunimmt. Es verlangt eine stdn-
dige Offnung auf die kulturelle und selbst politische Andersartigkeit des
Sozialpartners, die «nicht ohne schmerzliche Selbstrelativierung» 72 zu-
standekommt. J. B. Metz spricht von «Entprivatisierung» als «primire
theologiekritische Aufgabe der politischen Theologie» 73, H. Cox von
Entprovinzialisierung 7*. E. Biser 148t die Freiheit der Entscheidung, die
angesichts solcher Herausforderungen zu gebrauchen ist, nicht neutral

68 MoLTMANN, J.: Gott in der Revolution. In: Diskussion zur ‘Theologie der
Revolution’. Miinchen/Mainz 1969, S. 77.

69 Vgl. HoRkHEIMER, M.: Uber den Zweifel. In: Sozialphilosophische Studien.
Frankfurt/M. 1972, 122-130.

Vgl. METz, J. B.: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Matthias-
Griunewald-Verlag 1977, S. 54: «Trauer als Kategorie des Widerstands gegen die
Trauer- und Melancholieverbote einer Leistungs- und Siegergesellschaft». — Vgl.
auch MiTscHERLICH, Alexander, MiTscHERLICH Margarete: Die Unfihigkeit zu
trauern. Grundlagen kollektiven Verhaltens. Miinchen: Piper 1970.

70 J. M. BoniNo spricht in ‘La fe en busca de eficacia’, a. a. O. S. 122, von
zwei Extremen zwischen der Verteidigung ‘ethischer Prinzipien’ ohne seritse histo-
rische Mediation und absolutistischer Marxismusideologie. Er halt keines dieser
Extreme fiir annehmbar, spricht aber von einem ‘dritten Weg’, der aus einer kon-
kreten, spezifischen Analyse der Wirklichkeit erwichst, die nicht neutral sein kann.

1 G6pFERT, Michael, in: Christen entdecken die Freiheit, Stuttgart 1976,
S. 104: «Es gibt ... keine politisch unschuldige Theologie.»

72 MopEeHN, Christian, in der Einleitung zum Buch: Christen entdecken die
Freiheit, a. a. O. S. 6.

73 METz, J. B.: Zur Theologie der Welt. Mainz 1973, S. 101 (Topos TB 11).

74 Vgl. Cox, H.: Verfithrung des Geistes. Stuttgart: Kreuz-Verlag 1974, S. 170.



im gesellschaftstheologischen Engagement 81

auf sich beruhen: «Ihr gegeniiber gibt es nur das engagierte Mitgehen und
Mitsein, kein distanziertes ‘Ohne mich’. Im Sicherheitsabstand, wie wir
ihn allenthalben einnehmen, ist sie schon als Méglichkeit verwirkt» 75,

Solidarisches Mitgehen und Mitsein bedeutet aber nicht schon ein-
seitiges Parteiergreifen. Es ist zu unterscheiden zwischen Parteiergreifen
und Parteiischsein. Wenn J. L. Segundo der deutschen politischen Theo-
logie vorwirft, sie verwissere das soziale Engagement, weil sie mit Be-
dacht das «Verhiltnis zwischen einer relativen politischen Ordnung und
der absoluten eschatologischen Ordnung» durch Begriffe wie «“Vorweg-
nahme’ (Moltmann), ‘analoges Bild’, ‘Analogie’ (Weth), ‘Entwurf’ (Metz)»
apostrophiere, um «jeglichen Kausalititsgedanken zuriickzuweisen» 76,
dann scheint er sie miverstanden zu haben. Damit wird zwar unser
gegenwirtiges Tun relativiert, aber im Blick auf die Zukunft. Wie bereits
fiir die historische Praxis bemerkt wurde, kann kein noch so durchschau-
bares Gesellschaftsystem, keine noch so iiberzeugende Weltbewiltigung
als absolut und allgemeinverbindlich hingestellt werden. Hingegen soll
das nicht heiBen, daBl keine Kausalititen aufzuzeigen seien. Ganz im
Gegenteil gehort das Aufzeigen von Kausalzusammenhidngen und Ten-
denzen fiir die Gegenwart zu den primdren Aufgaben christlicher Theolo-
gie. Es sollte jedoch nicht vorkommen, daBl man die Miindigkeit und
Freiheit der Christen unterschitzt, indem man sie, nachdem sie in andern
Bereichen jahrhundertelang mit Einbahnrezepten abgespiesen wurden,
jetzt auf politischer Ebene bevormundet, und zwar nicht nur, weil es
sich um sdkulare Verantwortungen handelt, sondern ebensosehr, weil
die Rezepte, die man ihnen geben kdnnte, nicht fertig sind und stdndig zu
modifizieren sein werden.

Man mag zurecht europdischen Theologen mangelnde Sozialbe-
zogenheit vorwerfen im Sinn von mangelndem Sozialengagement iiber-
haupt 77. Es kann aber nicht erwartet werden, daB europidische Theologen
sich anmaflen, endgiiltige und weltweite Gesellschaftsbilder (insbeson-
dere nicht fiir die Dritte Welt) anzubieten, wenn es ihnen schon schwer
fallt, die politische Verantwortung im eigenen Land wahrzunehmen.
Wire es nicht redlicher, die soziale Auseinandersetzung zunichst einmal

75 Biser, E.: Provokationen der Freiheit. Antriebe und Ziele des emanzi-
pierten BewufBtseins. Miinchen/Salzburg 1974, S. 16.

76 SEGUuNDO, ]J.L.: Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus als
theologische Crux. In: Concilium Jg. 10 (Juni/Juli 1974) S. 437.

77 Vgl. z. B. SoBriNo, ]J.: El Conocimiento Teolédgico en la Teologia Europea y
Latinoamericana. In: Liberacién y Cautiverio, a. a. O. S. 183.

6



82 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

generell zu fordern, was sich in der Forschung, in den Lehrplidnen, in der
Pastoral und in der gesellschaftlichen BewuBtseinsbildung ganz allge-
mein auswirken miite? Wer sich fiir eine Korrektur gesellschaftlicher
Distorsionen einsetzt, wird von selbst auf gewisse Zusammenhinge
stoBen: Ich beweise Dir meine Uberzeugungen durch mein personliches
Engagement. Womit begriindest du die Wahrheit deiner Thesen? 7® Es
sollte selbstverstdndlich sein, daB in einer solchen Auseinandersetzung
gegensdtzliche Positionen vertreten werden konnen. Es ist freilich ebenso
klar, daB nicht alle Meinungen in gleicher Weise geteilt werden, und daf3
die politische Sensibilisierung im kirchlichen Bereich vernachlissigt
wird 7°.

So muB die Kritik am mangelnden Sozialengagement jene treffen,
die iiberhaupt keine gesellschaftlichen Optionen sichtbar machen (die
ihre ‘Solidaritdt der Liebe’ nicht konkret genug beweisen, indem sie
nicht Partei ergreifen zugunsten der ‘Geringsten’). Die Kritik gilt ebenso-
sehr jenen, die zwar eindeutig Partei ergriffen haben, die aber keine
anderen Optionen neben sich tolerieren. Denn eschatologische Verheis-
sungen wie Freiheit, Friede, Gerechtigkeit und Verséhnung lassen sich
nicht privatisieren 80, Die Kirche mufl eine «Institution gesellschafts-
kritischer Freiheit» 8! bleiben. Das bedeutet: Politische Neutralitit nein,
Optionenpluralismus ja, Primat des sozialen Engagements ja, ideolo-
gischer ExKklusivismus nein.

Der Primat des Sozialen in der gesellschaftlichen Praxis kénnte als
Widerspruch zum Optionenpluralismus (zur Freiheit des Engagements)
interpretiert werden, wenn unter Identifikation mit dem Schwicheren
z. B. nur Klassenkampf verstanden wird. Die Freiheit des sozialen En-
gagements bedeutet aber mehr. Zu ihrer Interpretation eignet sich das
Beispiel vom Liebesgebot sehr gut. Im neutestamentlichen Caritas-Ver-
stdndnis ist das MaB der Nichstenliebe die Liebe zu sich selbst #2. Darin
steckt kein Egoismus, sondern eine natiirliche, das Individuum schiitzen-
de Normativitdt. Fiir die Interpretation des sozialen Engagements gilt
das gleiche: Der Primat des Sozialen richtet sich nach den Bediirfnissen

78 Vgl. Jak 2,18.

7 Vgl. SEcuNDpo, J. L.: Die Option zwischen Kapitalismus und Sozialismus
als theologische Crux, a. a. O. S. 438.

80 Vgl. METz, J. B.: Zur Theologie der Welt, a. a. O., S. 105. Vgl. auch den
Begriff «kritische Freiheit des eschatologischen Gewissens», a. a. O. S. 127.

81 METz, J. B.: Zur Theologie der Welt, a. a. O. S. 122.

82 Vgl. die Frage nach dem groBten Gebot bei Mk 12,28-33.



im gesellschaftstheologischen Engagement 83

und Wiinschen des Individuums. Es schlieBt daher grundsitzlich nichts
Feindliches ein. Jede Haltung aus der Position des Feindes ist zum voraus
schwach und asozial. Da werden selbst biblische Leitbilder miBverstanden.
Z. B. der Kampf der in dgyptischer Gefangenschaft unterjochten Israe-
liten galt nicht dem dgyptischen Volk an sich, sondern der Situation der
Unterdriickung. Auch wenn Gott nach den biblischen Berichten die
Agypter bestrafte, um sie einsichtiger fiir die Lage der Israeliten zu
machen, bedeutet dies nicht, daBl Gott ein Feind des dgyptischen Vol-
kes gewesen wire. Gott bestrafte Agypten, um es von einem gesellschaft-
lich falschen Verhalten abzubringen. Der Auszug der Israeliten aus Agyp-
ten war darum kein Krieg, sondern eine Flucht. Was ihr vorausging, war
die notwendige Vorbereitung fiir eine gerechte Handlung. Gott war, wie
das Neue Testament beweist, am Heil aller Volker interessiert, auch wenn
er im Fall des israelitischen Volkes eine besondere Erwihlung vorhatte.
Mit der Entlassung des israelitischen Volkes aus der Gefangen-
schaft konnte das dgyptische Volk menschlich gewinnen. Dieser Zusam-
menhang laBt sich in heutigen Abhdngigkeitsverhiltnissen gleichermalen
nachweisen 8. Das soziale Engagement bezieht sich in Abhingigkeits-
verhdltnissen immer auch auf die Machtigen 3, jedoch, wie bereits betont,
nie aus der Feindschaft heraus. Selbst nichtchristliche Humanisten wie
A. Camus verstehen das Prinzip der Revolution so, daf3 der Knecht nicht
gegen den Herrn als Menschen revoltiert, sondern gegen den Unterdriik-
ker im Herrn %, Diese Haltung entspricht dem christlichen Liebesgebot.
«Wire die Verneinung des Herrn total», schreibt J. Moltmann, «so wiirde
der Aufstand der Knechte nichts Neues in die Welt bringen, sondern nur
die Rollen der Unmenschlichkeit vertauschen. Die humane Revolution
aber will nicht die Knechte zu Herren machen, sondern das abscheuliche

83 Aus direkten Quellen, die mir aus Mexiko zugingen, kann ich auf einen
Indianerkongref3 in Chiapas im Jahre 1977 hinweisen. In diesem Kongre3 duBerten
sich die Indianer dahin, daf3 durch ihre Unterdriickung nicht nur sie leiden, sondern
auch die Ausbeuter entmenschlicht wiirden. Man miisse sich also nicht nur zur
Wehr setzen, um die Last der eigenen Unterdriickung abzuwerfen, sondern auch,
um die Dominatoren zu vermenschlichen. Damit decken sie sich bewu3t oder unbe-
wult mit vielen Befreiungstheologen, auch wenn damit noch nichts itber Klassen-
kampf ausgesagt wird. Vgl. GIrarDI, J.: Christianismo, pastoral y lucha de clases.
In: La vertiente politica de la pastoral, Quito 1970, S. 94. Oder: GUTIERREZ, G.:
Theologie der Befreiung. Miinchen/Mainz 1973, 259-267.

8 Vgl. ‘die Reichen als Objekt der Pastoral’, oder: der Sinn‘ganzheitlicher
Revolution’ (‘Umschulung’ z. B. in Kuba, Angola, Vietnam).

85 Vgl. Camus, A.: L’homme révolté. Paris: Gallimard 1956.



84 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

Herr-Knecht-Verhiltnis abschaffen, damit in Zukunft Menschen mensch-
licher miteinander umgehen 86.»

Aus dem Primat des Sozialen wird deshalb der Symbolcharakter
sozialer Aktionen abgeleitet. Das eigentliche Ziel sozialer Veranderung
wird nicht ohne den Aspekt der Briiderlichkeit zwischen arm und reich
erreicht. Strukturverinderung bedeutet keinen Fortschritt, solange die
soziale Nivellierung nur unter politischem Zwang akzeptiert wird. Der
Dialog spielt dabei eine konstitutive Rolle, um die Gewalt von seiten
derer, die entprivilegiert werden miissen, abzubauen #. Dialog und
gegenseitiges AbhingigkeitsbewuBtsein verhelfen ganz allgemein zum
Abbau des Extremismus. Die daraus erwachsende Solidaritit gibt schlieB-
lich den Interpretationshintergrund fiir die explizite Offenbarung .
Dort, wo soziale, gruppendynamische Prozesse nur in der Praxis ganz-
heitlich erlebt werden kénnen, gibt auch die Bibel ihren wahren Sinn nur
im Hinblick auf und in der Gemeinschaft preis 8. Wo die Sozialpraxis
mit der Praxis gelebter Offenbarung (‘Bibelpraxis’) zusammenfillt, geht
der soziale Wandel durch seine zukunftsweisende Zeichenhaftigkeit weit
iiber das Konkrete des einzelnen Ereignisses hinaus. Dort wird die Ver-
kiindigung zur Vorwegnahme des verheiBenen Reiches, selbst wenn das
soziale Ideal noch nicht erreicht worden ist.

3.3 Krnitische Praxis: Primat der Orthopraxis

Kritische Gesellschaftspraxis aus dem Glauben sucht ihren Weg
zwischen Goethes faustischem ‘Im Anfang war die Tat’ und dem johan-
ndischen ‘Am Anfang war das Wort’: Auf der einen Seite befindet sich
das Prometheische des vom Tatendrang gejagten Revolutionirs, auf der
andern Seite das UnfaBbar-Transzendentale gottlicher Berufung. Das eine
lauft Gefahr, in materiellen Machtkampf umgebrochen, das andere ins
Mythisch-Utopische tibersteigert zu werden. Thomas von Aquin stellte

86 MoLTMANN, J.: Gott in der Revolution. In: Diskussion zur ‘Theologie der
Revolution’, a. a. O. S. 77. Ahnlich wird in der modernen Gefingnispadagogik die
Gefangnisstrafe nicht mehr als Rache und bloBe Sithne fiir vergangene Verbrechen
verstanden, sondern als Chance zu Bildung und Besserung fiir eine kommende
Wiedereingliederung in die Gesellschaft.

87 Vgl. HaBERMAS, J.: Der Universalititsanspruch der Hermeneutik. In:
Hermeneutik und Ideologiekritik. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1971.

88 Vgl. BorF, L.: Qué es Hacer Teologia Desde América Latina? In: Libera-
cién y Cautiverio, a. a. O. 132.

8 Vgl. Borr, C.: La pertinence théologique dans le cadre d'une ‘Théologie
du Politique’, a. a. O. S. 339.



im gesellschaftstheologischen Engagement 85

sich dieser gigantischen Theorie-Praxis-Spannung schon in der ersten
Quaestion seiner theologischen Summe. Gestiitzt auf den Jakobusbrief,
dessen ‘estote factores verbi, et non auditores tantum’ (Jak 1,22) er nicht
ausweichen konnte, ging er mit der Begriindung des operativen und legis-
lativen Charakters der Theologie auf den Anspruch der Praxis ein 9,
unterstellte ihn jedoch im Geist des mittelalterlichen Ménchtums dem
Kontemplativen 1. Wenn sich daraus ein «contemplata aliis tradere» %2
ergab, wurde immerhin schon ein Schritt zur Praxis hin gemacht, wenn
auch die Betrachtung noch keinen besonderen Gesellschaftsbezug kannte.

Wenn wir mit Claude Geffré annehmen wollen, daB die Theologie ein
Spiegelbild fiir das kirchliche Leben in der Geschichte ist 3, diirfen wir
heute annehmen, dal wir aufgrund der Theologien der Geschichte, der
Welt, der Sikularisation, der Entwicklung, der Revolution, des Politi-
schen und der Gesellschaft ganz allgemein (etwa mit der ‘Schwarzen Theo-
logie’ oder der ‘Befreiungstheologie’) an Praxisbezogenheit bedeutend
aufgeholt haben. Geffré kommentiert diese Entwicklung wie folgt: «Es ist,
als ob die Kirche jetzt, wo sie in der Gesellschaft mehr und mehr margi-
niert wird, sich ihrer historischen Verantwortung gegeniiber der Zukunft
der Menschen und der Verdnderung unserer Gesellschaften besser bewult
wird» %4, Diese Entwicklung ist nicht zu bezweifeln. Sie wirft jedoch
gerade fiir die Praxis neue Fragen auf, die auch im Ansatz noch nicht
bewiltigt sind, wenigstens was die Qualitit der Praxisanalyse, die pro-
phetische Interpretation und die Praxiseffektivitdt betrifft. Das zeigen
Auseinandersetzungen im Bereich der Entwicklungspolitik %%, der ‘Natio-
nalen Sicherheit’ °¢ und des sozialen Engagements von Kirchenmédnnern %7
aufs deutlichste. Kircheninterne Polarisationen dienen natiirlich nicht

9% Vgl. THoMAs voN AqQuiN: Summa Theologiae I, q. 1, a. 4.

ot Vgl. THOMAS vON AgQuin: II-II, q. 188.

92 Vgl. THomas voN AqQuin: II-1II, q. 188.

93 Vgl. GEFFRE, C.: Le nouvel Age de la Théologie. Paris: Cerf 1972, S. 103.
Vgl. auch Concilium Nr. 5 (1978): Neue Orte des Theologietreibens.

% GEFFRE, C.: Le nouvel Age de la Théologie, a. a. O. S. 103.

95 Vgl. z. B.: Orientierung Nr. 23/24 (15./31. Dez. 1977) 251-253: Deutscher
Streit um ‘Theologie der Befreiung’.

% Vgl. Scu6prFER, Hans: Lateinamerika auf dem Weg zum Faschismus?
‘Nationale Sicherheit’ als polittheologische Herausforderung an die Kirche. In:
Civitas (Luzern) Nr. 1/2 (Okt. 1978) 25-75.

97 Vgl. die Einschitzung von sozial engagierten Bischéfen wie Msgr. Casalda-
liga und Msgr. Fragoso durch Msgr. G. de Proenca Sigaud in Brasilien (Kathpress
vom 7. 3. 1977 N. 45,4), die Schwierigkeiten, die der Bischofsgruppe von Riobamba
gemacht wurden, die heftigen kircheninternen Auseinandersetzungen zwischen
offiziellen Kirchenstellen und gewissen Priestergruppen in Lateinamerika.



86 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

dazu, das christliche Wort, ja nicht einmal das Wort der Christen gesell-
schaftlich wirksamer zu machen °8. Darum braucht es als gemeinsam zu
erarbeitende Basis die kritische Reflexion der Praxis %, die ‘Orthopraxis’.
Das schlieft mit ein, daB «das Leben der Kirche selbst immer offensicht-
licher zu einem theologischen Ort» 19 wird. Die dem Christen auferlegte
Selbstkritik betrifft das aktive (spezifisch christliche und soziale) Enga-
gement und dessen innere Motivation %!, Sie hat in erster Linie den
Widerspruch zwischen biirgerlicher und christlicher, zwischen theologisch-
akademischer und pastoral-kirchlicher Praxis aufzudecken, der zu einem
betrachtlichen Teil auf die Arbeitsteilung 12, auf die Verkiindigungs-
und Administrationsstrukturen zuriickzufiihren ist.

In dieser kritischen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit spielt
der ‘Sinn des Lebens’, die Funktion der Theologie eine erstrangige Rolle.
Es ist zu unterscheiden zwischen ‘praktischer Theologie’ in pastoraler
Systematik und ‘Theologie des Praktischen’ auf der Suche nach einer von
den Bediirfnissen der Praxis inspirierten Wertordnung. Jede theologische
Hermeneutik wird sinnlos (Moltmann sagt «abstrakt»), «solange sie nicht
zur Theorie einer Praxis wird, und steril, wenn sie nicht den ‘Zugang zur
kiinftigen Wahrheit” ermoglicht» 193, Das setzt eine intensive Suche nach
dem ‘noch Moglichen’ zwischen dem (mangelhaft) Gegenwartigen und
dem (ideell) Zukiinftigen voraus, ein Steigern der methodischen Effekti-
vitdt, damit die bestmogliche Einheit zwischen Theorie und Praxis
zustande kommt. Dazu «muB} eine geschichtliche Hermeneutik die Mittel
und die Methoden praktischer Befreiung entwerfen» 10, Ahnliches for-

98 Vgl. S6LLE, D.: Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem ‘Tode
Gottes’. Stuttgart/Berlin 19706, S. 166 u. 172.

99 Vgl. z. B. GuTiERREZ, G.: Theologie der Befreiung, a. a. O. 10-21. Vertie-
fend: METz, J. B.: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Griinewald) 1977,
S. 47 ff. Vgl. auch: LeumannN, Karl: Das Theorie-Praxis-Problem und die Be-
griindung der Praktischen Theologie. In: KLOSTERMANN, F., u. ZERFAsS, Rolf (Hrsg.):
Praktische Theologie heute. Miinchen/Mainz: Kaiser/Matthias-Griinewald-Verlag
1974, 81-102. Ebd.: GREINACHER, Norbert: Das Theorie-Praxis-Problem in der
Praktischen Theologie, S. 103-118.

100 GuTieRREZ, G.: Theologie der Befreiung, a. a. O. S. 12.

101 Vgl. BoNiNo, J. M.: La fe en busca de eficacia, a. a. O. S. 125.

102 Vgl. GREMMELS, C., und HERRMANN, W.: Hermeneutik und Gesellschafts-
theorie, a. a. O. S. 49.

103 MoLTtMANN, J.: Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsidtze. Miin-
chen/Mainz 1968, S. 139. Moltmann fahrt fort: « Theologie dient der kiinftigen Frei-
heit, sofern sie dieser in historischer Kritik, in Ideologiekritik und endlich in Insti-
tutionenkritik den Weg bereitet. »

104 MorLTMANN, J.: Perspektiven der Theologie, a.a. O. S.139. Die ganze
Formulierung Moltmanns lautet so: « Wenn wir in der Bibel die schriftgewordene



im gesellschaftstheologischen Engagement 87

dert H. Assmann mit dem Begriff der «praxeologischen Reflexion» als
«Ansatz und inneres Moment des Denkens und Redens»!% und H.
Zahrnt mit dem Satz: «Was nicht in ein entsprechendes Verhalten umge-
setzt werden kann, das taugt auch in der Theologie nichts» 10,

Jedoch kann auch eine sehr konkrete Glaubenspraxis am Appell
Gottes vorbeigehen, wenn sie einer veralteten oder ideologisierten
Tradition folgt. Konkret heillt nicht schon richtig. Echte Glaubens-
praxis muB sich daher immer neu als Ausdruck fiir «all die groBen Werte
wie Wahrheit, Solidaritdt, Briiderlichkeit und Liebe» %7 {iberpriifen.
Revolutiondr mutet eine solche Praxis fiir jene an, die ob dem Studium
des Christentums als Lehrgehalt vergessen haben, {iber das « Christentum
als Aktion» 1%, iiber das Christentum als das, was es sein konnte, zu
reflektieren. Sogar das Dogma kann, wie Schillebeeckx meint, letztlich
nur in einer solchen ‘historisch realisierenden’ Perspektive, in der Wahrheit
und Wahrhaftigkeit, noetische und moralische Kategorien zusammen-
fallen 199, authentisch interpretiert werden. Aber auch in diesem Fall
darf mit C. Geffré die Frage gestellt werden, ob man, wenn man die
Praxis zum Ort der Wahrheit macht, nicht politischen Manipulationen
oder einer politischen Verkiirzung des Evangeliums zum Opfer féllt. Man
kann Geffré beipflichten, wenn er betont, daBl auch die Praxis nie ohne
die Fithrung durch den Geist auskommt, der das Handeln der christlichen
Gemeinde ebenso inspiriert und ihr den Bedeutungsgehalt der evange-

VerheiBung der Freiheit und in der Verkiindigung die Mission dieser Freiheit
finden, dann muf} eine geschichtliche Hermeneutik die Mittel und die Methoden
praktischer Befreiung entwerfen.»

105 AssmanNN, H.: Die Situation der unterentwickelt gehaltenen Linder als
Ort einer Theologie der Revolution. In: Diskussion zur ‘Theologie der Revolution’.
Miinchen/Mainz 1969, S. 218. Vgl. auch 219-220.

106 ZAuRNT, H.: Gott kann nicht sterben. Wider die falschen Alternativen
in Theologie und Gesellschaft. Miinchen 1970, S. 150. Der Autor scheint mir aller-
dings unvorsichtig zu formulieren, wenn er am gleichen Ort behauptet, Theologie
diirfe es nur noch als Praxis begleitende Reflexion geben.

107 BorF, L. schreibt in ‘Befreiende Theologie’ a. a. O. auf Seite 51: «Glaube
als freiheitsstiftende Praxis umgreift all die groBen Werte wie u.a. Wahrheit,
Solidaritit, Briiderlichkeit und Liebe. Denn diese sind nur einige andere von den
vielen Namen, die Gott trigt. Allerdings diirfen sie nicht in einem leeren Universum
ungeniitzt liegen bleiben, sondern miissen in konkreten Prozessen, die sich auf die
Befreiung von handgreiflicher Unterdriickung beziehen und so erst dem Glauben
Wirksamkeit verleihen, geschichtlich Gestalt annehmen.»

108 GEFFRE, Claude: Der Schock einer prophetischen Theologie. In: Concilium
Jg. 10 (Juni/Juli 1974) S. 384.

109 Vol. MeTz, J. B.: Reform und Gegenreformation heute. Mainz/Miinchen
1969, S. 14. Vgl. auch: ScHILLEBEECKX, Edward: Gott — die Zukunft des Menschen.
Mainz 1969, S. 42.



88 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

liumsgemifen Liebe in einer konkreten historischen Situation gleicher-
mafen aufdeckt wie den akademischen Theologen 110,

Glaube, religiose Rhetorik und gesellschaftliche Konkretionen geho-
ren im Idealfall nahtlos und global zusammen, damit die Praxis zu wirk-
licher Orthopraxis wird und nicht die seltsame Situation entsteht, «dal3
historische Kritik, dogmatische Neukonstruktion, kirchliche und gesell-
schaftliche Praxis zwar spannungsvoll aufeinander bezogen, aber letzt-
lich nicht vermittelt nebeneinander bestehen» 111, Es ist offensichtlich,
daB der Mensch der Neuzeit, geprigt durch die technisch-naturwissen-
schaftlichen Fortschritte, weitgehend ein operatives Verhiltnis zur
Welt gewonnen hat, und daB er «die Wahrheit des Glaubens nur dann
vernehmen kann, wenn die Bedeutsamkeit dieses Glaubens fiir ithn an-
sichtig wird, auch insofern er derjenige ist, der seine Welt — wozu auch
die gesellschaftlichen Strukturen gehoren — selbst schafft oder doch in
entscheidendem MaBe mitprigt. Der Glaube muB fiir die gesamte Wirk-
lichkeit seines Lebens bedeutsam sein, oder er ist es {iberhaupt nicht» 112,
Die in der Praxis erlebte Einzelerfahrung gewinnt ihren eigentlichen Sinn
in einem ganzheitlichen «Lebenszusammenhang», in dem nach Meinung
W. Pannenbergs «sowohl die dogmatische als auch die ethische Reflexion
des christlichen BewuBtseins verwurzelt» ist. Und Pannenberg folgert:
«Aus diesem Grund ldBt sich in der Tat weder die Ethik noch die prak-
tische Theologie einlinig als Entfaltung dogmatischer Axiome begrei-
feny 113,

Die Analyse des gesellschaftlichen Lebens hat zur ndheren Bestim-
mung der theologischen Orte im allgemeinen und zur Diagnose der Reib-
flichen im besondern auf die gleichen Disziplinen zuriickzugreifen, womit
ihre Spielregeln zur Hauptsache aufgestellt wurden. Das sind nichttheo-

110 Vgl. GEFFRE, C.: Der Schock einer prophetischen Theologie, a. a. O. S. 383.

111 GreMMELS, C., und HERRMANN, W.: Hermeneutik und Gesellschaftstheo-
rie, a. a. O. S. 57.

11z BerDESINSKI, Dieter: Die Praxis — Kriterium fiir die Wahrheit des Glau-
bens? Untersuchungen zu einem Aspekt politischer Theologie. Minchen: Don
Bosco Verlag 1973, S. 29. Vgl. allgemein den Abschnitt: Der operative Charakter
von Wahrheit, S. 28-31. Berdesinski zitiert im gleichen Buch auf Seite 133 (FulBno-
ten 57 und 58) weiterbelegend die Autoren Moltmann, Sélle, Assmann, Kerstiens,
Metz. Vgl. auch MoLTMANN, J.: Gott in der Revolution. In: Diskussion zur ‘Theo-
logie der Revolution’, a.a. O. S.73: «Die Wahrheit muBl praktikabel sein. Sie
mulB Initiative zur Verdnderung der Welt enthalten, sonst wird sie zum Mythos der
bestehenden Welt.»

113 PANNENBERG, Wolfhart: Wissenschaftstheorie und Theologie. Frank-
furt/M.: Suhrkamp 1973, S. 435.



im gesellschaftstheologischen Engagement 89

logische Disziplinen. Die Theologie beginnt erst nach Bestimmung der
theologischen Orte ihre eigentliche Rolle zu spielen 14, Dadurch wird das
Christliche im Weltlichen rehabilitiert. Anderseits bleibt natiirlich die
schwierige Frage bestehen, wie weit {iberhaupt das spezifisch Christliche
Gesellschaftliches im sdkularisierten Staat durchdringen kann, wie weit
es zum Beispiel nur die noétigen Grundfreiheiten fiir ein spezifisch
christliches Leben innerhalb der Globalitdt der Gesellschaft verlangen
darf 15, Fiir die hermeneutische Bestimmung des Guten (Gerechten,
Freiheitlichen, Sozialen usw.) in der Gesellschaft kann, wenn es sich um
den Aufbau eines sikularisierten Staates handelt, das spezifisch Christli-
che vor allem Ferment, Beigabe, Optimierungselement sein. Es mul}
dann freilich weitergefragt werden, ob der Christ nicht in jedem Fall
darauf ausgehen soll, einen spezifisch christlichen Staat zu fordern. Das
scheint im heutigen Pluralismus der Religionen und Ideologien ein unrea-
listischer Wunsch zu bleiben. Christliche Spezifikationen sind, wie bereits
gesagt wurde, vor allem als Orientierungshilfe im sdkularen Entwicklungs-
prozeB der Gesellschaft zu verstehen: als eschatologisches Zeichen eines
nie ganz erfiillbaren Ideales, ein KompromiBl wie die Gottesliebe am
Nichsten.

Der Theologe braucht daher die sidkularen Kategorien des Sozio-
logischen, Politischen, Wirtschaftlichen und Kulturellen nicht besonders
zu ‘theologisieren’. Das konnte einer falschen Ideologisierung mit reli-
giosem Anstrich gleichkommen. Der Theologe muB sich lediglich bewuB3t
sein, daB er durch die Beschiftigung mit gesellschaftlichen Fragen in
einen Bereich eintritt, in dem «Gott den Menschen einlud, selber zu
handeln» ¢, und daB er dazu andere als theologische Kompetenzen zur

114 Fine Bestimmung theologischer Orte in nichttheologischen Bereichen
aufgrund rein theologischer Kriterien, also ohne entsprechende Fachkenntnis, wire
ein Widerspruch in sich. Vgl. Assmann, H.: ‘Liberacién’. Notas sobre las implica-
ciones de un nuevo lenguaje teolégico. In: Panorama de la teologia latinoamericana
(Equipo Seladoc) Salamanca (Sigueme) 1975, 316-317.

115 Vgl. z. B. die 1977 in der Schweiz gefithrten Debatten iiber die gesetzliche
Abtreibung und iiber die Trennung von Kirche und Staat. — Was geschieht, wenn
der Staat, dessen christliche Biirger glaubten, in einem ‘christlichen Staat’ zu leben,
keiner mehr ist, weil die Christen (zumindest die engagierten) in die Minderheit ver-
drangt wurden?

116 BoNiNo, J. M.: La fe en busca de eficacia, a.a. O. S.124. Vgl. RicH,
Arthur: Revolution als theologisches Problem. In: Diskussion zur ‘Theologie der
Revolution’, a. a. O. S. 146, wo er betont, daB3 der Mensch «bei sich selber» bleibt
(¢bei seinen eigenen Entwiirfen, Extrapolationen und Projekten»), auch wenn er
versucht, «die Moglichkeit der Wirklichkeit voranzustellen» (nach Heidegger) oder
die Ontokratie in die Futurokratie aufzulésen» (wie Bloch und Marcuse).



90 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

Verfiigung haben muf. Bei der theologischen Auswertung gesellschaft-
licher Analysen darf die Vorldufigkeit des nichttheologischen Gewil3-
heitsgrades nicht iibersehen werden. Oft sind theologische Konklusionen,
die sich stark auf nichttheologische Theorien abstiitzen, nicht zuverlissi-
ger als ihre Pramissen 117, Die Analyse der Gesellschaft vom christlichen
Standpunkt aus verdndert die gesellschaftlichen Kategorien in sich nicht,
sondern stellt sie in ein neues Licht, 1408t neue Zusammenhinge und Moti-
vationen entdecken, sie fiihrt unter Umstdnden zu neuen Schwerpunkten.

Der sdkulare Bezug ist fiir das Glaubensverstindnis in gleicher Wei-
se bedeutend wie fiir die Glaubenspraxis. Beiderseits mul3 es zu einer
Art Zellteilung kommen, zum «epistemologischen Bruch» 118, zum « Wort
der Praxis», das nicht so sehr phonetisch (als «Sagen der Wahrheit») als
vielmehr in der Tat (im «Tun der Wahrheit») ernst genommen wird 119,
Die klassische Beziehung zwischen Wahrheit und Tat bleibt damit zwar
bestehen, aber sie erhilt eine besondere Note 120: Neben das Personlich-
Relative der Praxis tritt das Normierende des Glaubens, welches die
Praxis zur Orthopraxis macht. Aufgrund der menschlichen Individuali-
tat kann die Orthopraxis dennoch unterschiedlich ausfallen. Im Zwischen-
raum zwischen dem (individuell und gesellschaftlich) praktisch Méglichen
und dem ideell Normierten wird die Orthopraxis zur «gehorchenden

17 Vgl. LEHMANN, K. (mit H. ScHOURMANN, O. GonzALEz, H. U. von BaLTHA-
sAR): Theologie der Befreiung. Einsiedeln, Johannes-Verlag 1977, S. 32.

118 GUTIERREZ, G.: Praxis de liberacion y fe cristiana. Lima 1973. S. 16.

19 Die in Anfiihrungszeichen gesetzten Begriffe stammen aus: AssMaNN, H.:
Teologia desde la praxis de la liberacién. Salamanca (Sigueme) 1973, S. 63. Hans
KUNG spricht sich in seinem Buch: Wahrhaftigkeit. Zur Zukunft der Kirche,
Freiburg i. Br. 1971, S. 65 (Herder TB Nr. 390) dhnlich aus: « Will sich die Kirche
in dieser nachkonziliaren Zeit vor der Welt in iiberzeugender Weise als wahrhaft,
ehrlich, aufrichtig, anstindig und so als glaubwiirdig erweisen, geniigt es nicht, daB
sie die Wahrheiten denkt, ausspricht, dekretiert und promulgiert. Sondern es kommt
darauf an, dafB sie diese Wahrheiten wahrhaft realisiert, daB sie sich in der Wahrheit
unbedingt, unmiBverstindlich, eindeutig und riickhaltlos engagiert.»

120 7, M. BowinNo erldutert dies in seinem Buch: La fe en busca de eficacia,
a.a. O., auf S. 113 mit einem Beispiel: Ein junger puertorikanischer Theologiepro-
fessor verbrachte aus politischen Griinden einige Tage im Gefingnis. Im Gespridch
mit andern Gefangenen versuchte er sein Verhiltnis zwischen Glauben und politi-
schem Engagement darzustellen. Er wurde dabei von einem Mitgefangenen unter-
brochen, der behauptete, dall sein Glaube keine politische Aktion wirklich recht-
fertige, weil auch derjenige, der ihn eingesperrt habe, seine Handlung mit dem glei-
chen Glauben gerechtfertigt habe. Bonino kommentiert, es gelte zwischen ‘absoluten
christlichen Wahrheiten’ und approximativen Anwendungen zu unterscheiden,
wobei die Trennung zwischen ‘richtigen’ Theorien und richtiger Anwendung nicht
im klassischen Dualismusverstdndnis vollzogen werden kénne.



im gesellschaftstheologischen Engagement 91

Teilnahme» 12! am Aufbau der Welt, zum kreativen Ereignis des Logos,
der sich ja nur in der Zeit, ‘vorweg’, in dialektischer Auseinandersetzung
konkretisiert. Orthopraxis braucht deshalb weder einem biblischen Kon-
zeptualismus, noch einem Glaubenshorizontalismus, noch einer ideolo-
gischen Verabsolutierung zum Opfer zu fallen %2, Sie bedingt aber auf
jeden Fall Opferbereitschaft und Risikofreude. Sie ist bereit, ganz neue
Fragen an die Gegenwart zu stellen. — Neue Wirklichkeiten zu erfassen
wird nur dem gelingen, der fdhig ist, sich zur tieferen Kenntnis seiner
Umwelt (und damit seines christlichen Auftrages) von der eigenen Kul-
tur, der angestammten Tradition und mit kritischer Vorsicht selbst von
seinem Glauben her in Frage zu stellen, um in die Situation des Vergange-
nen und Zukiinftigen, in die des ganz Anderen Einsicht zu bekommen,
und um schlieBlich das besondere Eigene (das im jeweiligen Zeitpunkt
spezifisch Christliche) in das Gesamte gesellschaftlicher Auseinander-
setzungen einzubringen, so daB die menschlichen Aspirationen fiir alle
ein neues Gesicht bekommen 123,

Das Zusammenfiihren von theoretischem Suchen und praktischem
‘Unter-Beweis-Stellen’ ist von héchster Bedeutung. Ein nur akademisch
arbeitender Theologe, so fleiBig und beriihmt er sein mag, iiberzeugt als
Christ nicht besser als der einfache Pastor, der mit einem bescheidenen
Wissen die biblische Botschaft Schritt fiir Schritt fruchtbar macht 124,
Der Kontroverstheologe wird sich verteidigen, indem er sagt, daB er
‘fiir die Kleinen an der Front’ arbeitet, daBl er auf indirektem Weg ein
neues BewulBtsein formt, das seinerseits zur Verchristlichung des Zu-
sammenlebens beitriagt. Das ist eine annehmbare Theorie — aber eben
auch eine Theorie. Die Theorie ist ohne direkten Praxisbezug (ohne Ortho-
praxis) immer nur ein Teil des christlichen Heilsauftrages '**. Wenn
Theologie in abstracto, dann unter kritischer Trennung des Arbeitsma-
terials von mehr und weniger Praxisbedeutung, in stindigem Riickbezug

121 BoniNo, J. M.: La fe en busca de eficacia, a. a. O. S. 115.

122 Vgl. BoNino, J. M.: La fe ..., a. a. O. S. 114-115.

123 Vgl. LitGE, Pierre-André: La pratique comme lieu de la théologie? In:
Le déplacement de la théologie. Paris: Beauchesne 1977, S. 87. (Le point théologique.
21). Er spricht dort von «questions inédites».

12¢ Das gilt iibrigens auch in andern operativen Bereichen wie der Politik:
Politik aufgrund reiner Gesellschaftstheorie fithrt zur Utopie durch Verlust von
praktischem Sinn.

125 Die Geschichte beweist zur Genitige, wie oft rein theoretische (z. B. dog-
matische) Kontroversen sogar mit guten Ansdtzen in der Abstraktion versandeten,
in Bibliotheken verstaubten oder im Streit abgebrochen wurden, weil es den Ge-
sprichspartnern an menschlichen Qualititen und praktischem Sinn mangelte.



92 Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

auf die Praxis und im Hinblick auf seinen Sinn fiir eine konkrete,
christliche Lebensgestaltung 126, Die Aufspaltung in das beriichtigte
‘den einen die theologische Reflexion, den andern die Praxis’ ist eine blof3
mechanistische Arbeitsteilung, die auch dann mangelhaft bleibt, wenn
das eine mit dem andern im Dialog verbunden wird. Solche Riickkoppe-
lungen fithren leicht zu uniiberschaubaren Diskussionen, in denen alles
iiber alles gesagt werden kann '?7, aber nichts ganz erfafit und bewiesen
wird. Es braucht dann zumindest ein groBes MalBl an gutem Willen, an
Bereitwilligkeit zum KompromiB, an Vertrauen in die Kompetenz dessen,
der sich auf andere Erfahrungen stiitzt. Da kommt die Meditation in
besonderer Weise zu Hilfe. Es scheint mir richtig, wenn Theologen wie
H. Cox und D. Sélle nicht nur auf Aktion, sondern auch auf Meditation
und Sinndeutung bezogene Theologie betreiben 128, daf3 sie sich auf Gebie-
te wagen, die mehr Intuition als rationale Analyse verlangen. Aktion
bedarf auch der Ruhe, Programm ruft nach Pause, Glaubenspraxis nach
Glaubensbetrachtung. Ohne letzte Ausrichtung auf das Unerwartete,
auf das freie Gottgegebene wird der Pragmatiker selbst mitten in der
Praxis entfremdet. Er wird zum (auch mechanistischen) Aktivisten.
Darin besteht die eigentliche Problematik der Orthopraxis. Deshalb darf
in der Beschreibung der Orthopraxis die deduktive Methode, die sich
auf die explizite Offenbarung stiitzt, nicht {ibersehen werden. Das Neue
an der heutigen Orthopraxis ist nicht die totale Umkehr von der deduk-
tiven zur induktiven Arbeit, sondern der bessere Einbezug des indukti-
ven Vorgehens zur Kontrolle und zur kulturellen Nachfithrung des
Theoretischen. Eine nur negative Darstellung vergangener Theologie
wire, auch wenn diese gesellschaftlich ungeniigend sensibilisiert war,
eine Karikatur !?°. — Einseitig betonte Praxis (die dann keine Ortho-
praxis wire) wiirde lediglich auf einer andern Ebene vergangene Mangel
durch neue Punktualisierungen und Subordinationen verdoppeln.

Orthopraxis umfaft demnach ein mehrfach richtiges Tun (vgl. das
Schema ‘Die Entwicklung gesellschaftstheologischer Orthopraxis’). Sie

126 7. B. sucht G. GUuTiERREZ diesem Anliegen entgegenzukommen, indem er
in jingster Zeit einen besseren Kontakt mit der Basis pflegt und sich regelmifBig
mit Verkiindigern aus Pfarreien trifft.

127 Vgl. AuDINET, Jacques: Théologie pratique et pratique théologique. In:
Le déplacement de la théologie, a. a. O. S. 100.

128 Vgl. z. B. ‘Stadt ohne Gott’ und ‘Das Fest der Narren’ von H. Cox oder
‘Politische Theologie’ und ‘Die Hinreise’ von D. SOLLE, auch die von H. KiiNG im
Benziger-Verlag herausgegebenen Meditationen, in denen fiir gewohnlich die Auto-

ren einen besonders praxisnahen, ‘menschlichen’ Ton anschlagen.
129 Vgl. L1fcE, P. A. in: Le déplacement de la théologie, a. a. O. S. 89.



im gesellschaftstheologischen Engagement 93

setzt theoretische Grundlagen voraus, die biblisch und gesellschafts-
spezifisch gefestigt sein miissen. Sie inspiriert sich zugleich aus der Praxis,
die prinzipielle Gleichberechtigung mit der Theorie beansprucht. Sie
setzt sich kritisch-dialektisch mit beiden auseinander. Sie relativiert
historisch, analytisch und kulturell, im pragmatischen wie im spirituellen
Bereich. Das fiihrt zu einer Objektivierung, die sich dreifach zur Geltung
bringen 1a06t:

a) Qualitativ richtiges Tun

Gesellschaftliche Idealvorstellungen werden durch traditionelle,
kulturspezifische und theoretisch-utopische Leitbilder motiviert. Uber-
all sind spezifisch christliche Gesichtspunkte zu beriicksichtigen. Die
Qualitédt des sozialen Engagements zeigt sich vor allem in der christlichen
Begriindung des Sozialen am MaB einer Liebe, die bis zur Feindesliebe
altruistisch und trotzdem freiheitlich ist. Die Kritik eines christlich moti-
vierten Engagements ist oft utopischer und voreingenommener als die
Praxis, wenn diese nicht ein qualitativ richtiges Tun ist. Sie braucht dazu
die Auseinandersetzung im theoretischen Dialog. Dieser Dialog kann ohne
verbale Gewalt Entfremdungserscheinungen verzeigen und durch die
daraus erwachsende Bewusstseinsbildung zur Verbesserung des prakti-
schen Engagements fithren. Zur Aufdeckung von gesellschaftlichen Ent-
fremdungen ist einerseits der Bezug zu der von Tradition und Kultur
geprdgten Praxis von hochster Bedeutung. Die Qualitdt des praktischen
Engagements wird anderseits in dem MaBe groBer, als der Bezug zur
Theorie enger wird, wobei neben den rationalen auch die emotionalen
Elemente eine wesentliche Rolle spielen. Beide Elemente werden im
Anspruch des Glaubens (im Bezug zu Gott) nochmals, und zwar inhaltlich
wie zeitlich, objektiviert.

b) Quantitativ richtiges Tun

Hauptziel der Gesellschaftstheologie ist die Vermenschlichung der
Gesellschaft, die aufgrund theoretischer Uberlegungen und praktischen
Engagements zu immer mehr Briiderlichkeit, Gerechtigkeit und person-
wie gesellschaftsbezogener Freiheit zu fithren ist («wider die subjektlosen
Subjekttheologien» 13%), damit die Entwicklung der gesamten Menschheit
moglichst ausgeglichen, rasch und schmerzlos vor sich geht. Da nun diese

130 MeTz, J. B.: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Mainz: Matthias-
Griinewald-Verlag 1977, S. 59.



Die Methodendifferenzierung durch «hermeneutische Mediation»

94

(a31189putad ‘usap
-ue J3p 3beT ITP JNJ sTUPURIS

zuanb

-39 *€°Z) ITUNISH IIIIINET STHRISY 4P ~9SHOAUL PU 3 IIYUIMMOUS S (Tranataids) 2
=36 (yst13IsTIyYs) yostborosyy funaaingT ‘artoaiuoy “RESION "I TRAUTE THNAAS D Hmsmawoso =
pun (yostisTueuny) Teuotiey ~TA wuabta Jop Bunayejug . S
T (bunaata T m
SIXV¥dOHINO0 -T3eT3y 3ayostboroapt) usp auwR Tqoad «
9YDSTJIOIRAOUUT pun -JaM uaBozaquIa UISSIIIIUT JIYDTTIFRYDSTTasab 1oy
ayostaojedizueuws ‘aBTyey pun usl1BTTTa3ag oTTe wap ~-BTaa1MYdg pun Bunyysaty (4osTIRWBRId) y
-sBbunssedue ‘aysiTbomag ut ‘juswabebuy sarerzog ~J9A TP UT IYDTSUTH Tetzos o
i1}
o4
<
: 8
@ swyeu sTXedd J3p Uur e
98STUQa TS : :
o m -BunT123S STeU TUQa TISTYNJFIn I3p 3z3gsuabayn uasp (tren3tards) m
g p -0oTjowR ‘agsuut funyagisag ‘Bungatiasp usJayeyag sabissewsyyniab TeuOoT]ous -
gs g
= .J ' T i
K i v
w b (stxeadretzog tad
al "XTarrod‘BunprIqsutras RIS SNSRI, MYSTT (4ostrewbead)
o ~31ssnMag) jusudbebuy ayostitTodTesa ‘a3auaxuoy =3Feyos113sab aap Bunayezag Terzos
\ S3YDTTIFeYISTTIS3H
mv ﬁ- ..U‘.HUN JIp —MU—.—U..HUN: -.W:U..HWOHSEU gUOH-
£ auvowwmmﬁoosa 1atbot ssp Bunumrisag UoTITPRL] PUM 3JTJYOg .
- B U3IsiFeydsTTasapn :Bum3ap ayos TINdUBWIIY UOA IYDTT wr yostboroama |, | §
58 ’ BIlE
X2 ] <+ + S8
[, ustbotoe —
V2] m” T ﬂH NMUQ:NU—.:UEE@“SN EUN.W..WHNUQ”SUM'* AQUP%SUG.EUN = m.
uatdoa = e
o ! n Tesne) uocA uajraquaesy YD TTIFRUSSTTO85 SIASJTTH)
o *ANRTISNOTLAV . ysstbot
. ! NISONDOAd ! NESONOVIQ -03Y331ydTuU
(uotieMYTIIY TT3J4n3TnY) (@at3x2dsoad ‘aat3ixadsoaisy) (usuotienits)
Bk R RTEE ol o T SHVIIHDRD "T0FHISLAVHOS

=TTASID DNNTIDIAINA HIA




im gesellschaftstheologischen Engagement 95

Entwicklung dialektisch vorankommt, bleibt es dem pddagogischen Ge-
schick der Engagierten iiberlassen, die je wirksamsten Mittel zu kombi-
nieren. Wihrend beim qualitativ richtigen Tun die Frage ‘Wie sage und
tue ich es?’ besondere Aufmerksamkeit verlangt, muB} hier das “Wieviel’
(das realpolitisch und piddagogisch Verkraftbare) besonders beriicksich-
tigt werden. Auch hier gibt es einen groBen Spielraum zwischen pazifi-
stischem und aktivistischem Engagement. Dariiber entscheiden Erfah-
rungsreserven und intuitive Krifte.

c) Zeitlich richtiges Tun

Die Zeit spielte in der Geschichte der Nationen und Revolutionen
eine auBerordentlich wichtige Rolle. Wie in biblischer Terminologie, wo
von der Fiille der Zeit 13! gesprochen wird, gibt es in jeder Epoche Zeiten
der Not und der Vorbereitung, der Nacht, der Wiiste, des Wartens,
Zeiten der Freude und der Erfiillung, Zeiten der Aussaat und der Ernte,
Zeiten des Wartens und des Handelns **2. Durch tiberstiirztes Handeln
kann die beste Theorie zugrunde gerichtet werden, aber auch durch man-
gelnden Mut zum konkreten Einsatz. Methoden, bei denen sich Theorie
und Praxis dialektisch ergidnzen, die Schwerpunkte zu setzen wissen und
dennoch korrekturfihig bleiben, werden sich in den meisten Fillen am
besten bewdhren.

131 Vgl. z. B. Gal 4,4.
132 Vgl. die Entstehung des ‘Gottesvolkes’ in der Wiiste, in Gefangenschaft,
im Exil, und z. B. die heutige ‘Theologie der Gefangenschaft’ in Brasilien.



	Die Methodendifferenzierung durch "hermeneutische Mediation" im gesellschaftstheologischen Engagement

