
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: Frei handeln - frei sein

Autor: Welp, Dorothée

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761302

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761302
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothée Welp

Frei handeln - frei sein

Reflexion zum heutigen Freiheits- und Determinationsbewußtsein

Wo immer über menschliche Freiheit gesprochen wird, sollte man
zunächst präzisieren, welche Art der Freiheit gemeint ist. Daß der Begriff
sehr verschiedene Verhältnisse kennzeichnen kann, liegt auf der Hand:
Freiheit im Sinne der menschenrechtlichen oder demokratischen Ansprüche
des einzelnen in der Gesellschaft, - Freiheit des Sich-konkret-so-oder-

anders-Verhaltens, So-oder-anders-Handelns, - und schließlich Freiheit
des Wollens, Wünschens, Entscheidens, als Freiheit eines intentionalen
Aktes, der der Person immanent bleibt. All diesen Freiheiten ist gemeinsam,

daß ein menschliches Individuum aus der Mitte einer personalen

Selbstbestimmung (und ohne effiziente äußere Steuerung oder Hemmung)
Akte des Strebens, des Sich-Bindens, der Selbstverwirklichung setzt.

Betrachten wir die menschenrechtlichen Freiheiten, so versteht sich

angesichts unserer heutigen westlichen Bewußtseinslage, daß über ihre
innere Berechtigung nicht mehr zu streiten ist (zumal, wenn sie in ihren
allgemeinen Formulierungen als Recht auf die geistig-leibliche Integrität,
auf freie Religionswahl, freie Partnerwahl, freie Berufswahl ausgedrückt
sind). Auch die Dringlichkeit, daß diese Persönlichkeitsrechte faktisch
in allen politischen und sozialen Gemeinschaften garantiert sein sollten
(oder zumindest auf ihre konkrete Verwirklichung hingearbeitet werden

muß), ist unserem allgemeinen Bewußtsein wach präsent. Soweit die

Klärung dieser Forderungen im Grundsätzlichen eine Aufgabe der
philosophischen Reflexion war, wurde sie in der jüngeren und jüngsten Neuzeit

gelöst, so daß hier für die heutige Philosophie nur noch praktische
Einzelprobleme zur Diskussion stehen.



26 Frei handeln - frei sein

Und dennoch: auch bei aller spontan erkannten Evidenz der in
haltlichen Berechtigung und des faktischen Verpflichtungscharakters
der Menschenrechte als Persönlichkeitsrechte innerhalb der Gesellschaft

tut sich gerade heute der Philosophie hier ein Komplex neuer Probleme
auf, insofern uns die mit der Anerkennung der Menschenrechte notwendig

vorgegebenen anthropologischen, ethischen, soziologischen und sozial
ethischen Implikationen fragwürdig geworden sind. Dabei sind die

soziologischen und sozialethischen Voraussetzungen relativ leicht
durchschaubar: die Berechtigung zur individuellen Persönlichkeitsentfaltung
muß auf Konzeptionen aufruhen, die das Verhältnis des einzelnen
Menschen zum übergeordneten der Gesellschaft nicht nur als Teilfunktion am
Kollektiv sehen. Daß die Akzentuierung des individuellen menschlichen

Eigenwerts dabei zu variieren vermag und die Anerkennung der
Menschenrechte ideologisch sowohl in allen liberalen Gemeinwesen wie auch
in humanitär orientierten Sozialstaaten möglich ist, liegt auf der Hand.
Wie unvereinbar menschenrechtliche Ideen hingegen mit rein totalitär
kollektiven Gesellschaftsauffassungen sind, beweisen uns leider auch
heute wie eh und je die bekannten Ereignisse in östlichen und westlichen

Totalitärstaaten, bei deren offiziellen Vertretern alles Reden von
Menschenrechten nicht mehr als puren Verbalismus bedeutet.

Weniger unmittelbar und dennoch ebenso zwingend wie diese

sozialpolitischen Bedingungen sind in den Persönlichkeitsrechten nun
offensichtlich auch anthropologische und individualethische Überzeugungen

vorgegeben. Wie nämlich interpretiert man philosophisch jenes menschliche

Einzelwesen, das im sozialen Kontext ein Recht auf einen gewissen

Hegeraum der individuellen Entfaltung haben soll? Der reine
Rechtspositivismus wird sich in der üblichen Weise auf die Faktizität der

Gesetzgebungen berufen und hier nichts anderes als den Ausdruck sozialer

Spielregeln zur Kollisionsverhinderung sehen. Biologistische Anthropologien

werden darüber hinaus darauf hinweisen, daß in der Tierwelt ein

trieb- und instinktgesteuertes Analogon vorliegt, denn es ist bekannt,
daß Tiere gleicher Rassen gegenseitig Futter- und Brutreviere
anerkennen. Und dennoch wird das spontane menschliche Empfinden solche

Interpretationen als unbefriedigende akademische Theoretisierungen
ansehen und eine systematisch weder auf Biologismus noch auf
Positivismus eingeschworene Philosophie wird das menschliche Bewußtsein
daraufhin auskultieren, welchen Sinn, welche eigentlichen Zielsetzungen
die Persönlichkeitsrechte antendieren. Hier drängt sich zweifellos die

Einsicht auf, daß die Menschenrechte als Rechte auf freie Religions-,



Frei handeln - frei sein 27

freie Partner-, freie Berufswahl, Rechte der Selbstbestimmung sein sollen,
die dem einzelnen eine autonome Gestaltung aller jener Lebensbedingungen

garantieren, die als geistige und vitale Strebepfeiler sein Schicksal

richtungweisend bestimmen. Und gerade diese Fähigkeit zur schicksalleitenden

Selbstbestimmung fehlt im Tierreich, denn die Grundtendenzen

jedes tierischen Individuums verlaufen mit je artgebundener Typik.
Mit dieser ersten Besinnung über das Wesen der menschenrechtlichen

Freiheit zeigte sich ein für die Freiheit charakteristischer, von der
Philosophie seit je unterstrichener Doppelaspekt, wir meinen das Freisein
von Zwang durch die Gesellschaft als ein Freisein zur Selbstbestimmung,

zum Engagement für jene Werte und Bedingungen, die unserer Existenz
ihren fundamentalsten Sinn geben sollen h Und damit nicht genug,
die allgemein anerkannte spezielle Qualität des Verpflichtungscharakters
der Menschenrechte, ihre Würde und Unantastbarkeit scheint einen
weiteren Verhalt der menschlichen Freiheit anzuzeigen : mit der
Selbstbestimmung zu den Grundwerten des eigenen Lebens ist zugleich die
seinshafte Selbstbestimmung, die Freiheit in der Reifung der Person-Wer-

1 Es scheint, daß sich die beiden Verhalte des Freiseins von Zwang und des
Freiseins zu positiver Wertausrichtung in den hier angesprochenen diversen
Freiheitsverhältnissen in je diverser Stärke finden: in Entsprechung zu den sich realiter
(und nach den metaphysischen Möglichkeitsgründen) exzentrisch vollstreckenden
Freiheitsvollzügen, die sich von der Innerlichkeit personaler Selbstbestimmung
über Handlungsfreiheit zum menschenrechtlichen Freiheitsraum gewissermaßen
'veräußerlichen', wächst im Freiheitsbegriff das Moment der Abwehr äußerer Nötigung.
Wie hier später gezeigt wird (S. 32 ff.), ist Freiheit als Willensfreiheit die schlechthin-
nige personale Selbstverwirklichung zum Guten, ein wesentlich innergeistiger Akt,
der ersteht oder nicht ersteht und für den aller Ausschluß von Nötigung sinnlos wird.
Handlungsfreiheit als sich bereits äußerlich konkretisierender Freiheitsverhalt wächst
entsprechend zu den alternativen Situationen. Hier wird der Gesichtspunkt des
Freiseins von nötigenden äußeren Handlungsmomenten durchaus sinnvoll, wenngleich
die innere Füllung der Handlungsfreiheit durch den personalen Willensimpuls
noch wie unmittelbar greifbar bleibt. Für die Menschenrechte hingegen drängt sich
die Abwesenheit von gesellschaftlichen zTzrawgsverhältnissen als dominierendes
Kennzeichen auf. Nur die philosophische Reflexion kann hier bewußt machen, daß auch
das Sinnziel aller demokratischen Freiheit in der personalen Selbstverwirklichung
zu einem Guten liegen muß, m. a. W. daß die hier formell visierte Freiheit von
Zwang nicht Selbstzweck sein darf.

Zu unserer Sicht von der Exzentrik menschlicher Freiheitsvollzüge siehe auch
R. Spaemann in: Histor. Wörterbuch der Philosophie, Basel 1972, Stichwort
'Freiheit', Periode neuzeitl. Phil., Spalte 1088. Der Verfasser spricht von 'drei
konzentrischen Kreisen' der Freiheitslehren und visiert damit hinsichtlich der (von
außen nach innen dringenden) Erkenntnisse.rhältnisse u. E. genau jene Bewandtnis
der menschlichen Freiheiten, die von uns in unmittelbarer metaphysischer und
psychologisch-genetischer Rücksicht als 'exzentrisch' bezeichnet werden konnte.



28 Frei handeln - frei sein

dung verbunden. Letztlich scheinen die Menschenrechte nicht nur die
individuellen Entscheidungsfreiheiten, sondern gewissermaßen durch
diese hindurch die dem Menschen zukommende Selbst-Werdung, seine

Selbstverwirklichung als Person garantieren zu wollen. Und gerade Freiheit

in diesem Sinne eines wesentlichen Attributs reifen Mensch-Seins

ist, als die (im Grunde aller Freiheit eigene) positive Ausrichtung,
phänomenologisch unmittelbar abzulesen. Spontan nämlich halten wir nicht
unterschiedslos jedweden, dem Zurechenbarkeit zu bestätigen ist, für
eine im positiven Vollsinn des Wortes «freie Person», sondern erkennen
Freiheit als personales Seinsattribut nur in jenem Maße zu, da sich
Menschen zu objektiv wahren (d. h. subjektiv: zu allgemein anerkennbaren)

Werten engagieren. Nicht kühl kalkulierende Verbrecher, sondern

die selbstlosen Wohltäter ihrer Mitmenschen, die Helden und die Heiligen,
kurz alle jene, die konkret und vorbehaltlos hohen ethischen Idealen

nachstreben, erscheinen als die authentische Verwirklichung der personalen

Freiheit, einer Fähigkeit, welche in ihrer naturhaften Anlage
offensichtlich ein auf das Gute ausgerichtetes Frei-sein bedeutet. Daß die
authentischen, d. h. der naturhaften Anlage zum Guten entsprechenden
Lebensverwirklichungen auch die fühlbaren psychologischen Konsequenzen

eines Frei-seins im Sinne des In-sich-Ruhens, einer Klarheit der

Nicht-mehr-Beirrbarkeit, ja des Bewußtseins der eigenen inneren
Auftragserfüllung mit sich führen, spüren wir in der Begegnung mit großen
reifen Persönlichkeiten. Und einen Abglanz davon erlebt wohl jeder von
uns dann und wann, wenn er sich in entscheidenden sittlichen Situationen

zum Guten durchringt und in der Folge mit der inneren Befriedung

der zuvor aufgerührten Affekte im eigenen Selbst zumindest ein
Stück weit die konkrete Verifikation des Satzes erlebt, nach der uns nur
«die Wahrheit freimacht» 2.

Zeichnen wir die Linien unserer bisherigen Gedankenführung noch
einmal nach, so ergibt sich, daß wir von der heute in unserem
gesellschaftlichen Bewußtsein als evident anerkannten Forderung der
Menschenrechte phänomenologisch-ontologisch auf deren notwendig
mitgegebene Implikate schließen konnten: auf eine Anthropologie, die dem
Menschen spontan Handlungs- und Entscheidungsfreiheit zugesteht,
und auf eine ebenso spontane ethische Konnotation, die die Entschei-
dungs- und Verhaltensfreiheit final als Fähigkeit der personalen
Ausrichtung zum sittlich Guten auffaßt. Ganz bewußt haben wir uns dabei

2 Joh 8,32.



Frei handeln - frei sein 29

auf die philosophische Auswertung der diesbezüglichen allgemein menschlichen

Spontanurteile beschränkt und die wissenschaftlichen Ergebnisse,
die diese Spontanurteile in Frage stellen könnten, zunächst beiseite

gelassen. War dieses Vorgehen legitim? Muß heutiges Philosophieren
über die menschliche Freiheit nicht primär von dem Faktum ausgehen,
daß die gegenwärtigen Humanwissenschaften, Biologie, Psychologie,
Verhaltensforschung und Soziologie präzise und massive Determinationsmechanismen

für das menschliche Verhalten nachweisen und mit ihren
ursprünglich auf Erkenntnisse angelegten Methoden nachträglich nun
auch gewisse Schlüssel für die faktische Manipulierbarkeit des menschlichen

Verhaltens hefern können? Der Einwand ist berechtigt, denn daß

sich die philosophische Anthropologie mit den Daten der experimentell
arbeitenden Humanwissenschaften auseinandersetzen muß, versteht
sich von selbst. Hinsichtlich unserer obigen Ausführungen gilt, daß sie

keinen Freiheitsnachweis, sondern vielmehr eine Kennzeichnung unseres

heutzutage heterogen, ja nahezu schizoid gewordenen Freiheitsbewußtseins

beabsichtigen: wir zeigten einerseits, daß das spontane Bedürfnis der

Anerkennung der menschenrechtlichen Freiheiten ontologisch-logisch die
Annahme von Handlungs- und Willensfreiheit voraussetzt, und wir
wissen andererseits, daß die experimentellen Humanwissenschaften den

spontanen Freiheitsglauben erschütterten. Die Auswegmöglichkeiten
aus solcher Widersprüchlichkeit liegen auf der Hand: entweder erklären
wir mit totaler blinder Wissenschaftsgläubigkeit die Menschenrechte zu
rein konventionellen Spielregeln der Mitmenschlichkeit und bewerten
alle spontanen Freiheitsurteile, Freiheitsbedürfnisse, Freiheitsforderungen

in ihrer Wurzel als trügerisch - oder aber wir räumen den Aussagen
unserer spontanen Einsichten zumindest grundsätzlich so viel Kredit
ein, daß ihre kritische Konfrontation mit dem Aussagegehalt der
experimentellen Naturwissenschaft noch eine lohnende philosophische
Aufgabe darstellt.

Nach allem Gesagten hegt nah, daß wir hier den letzteren Weg
wählen, wobei wir uns freilich mit der Skizzierung seiner wesentlichen

Orientierungen bescheiden müssen.

So naheliegend es auch für die Auseinandersetzung mit den
zeitgenössischen Naturalismen wäre, hier zunächst zahlreiche deterministische

Belegstellen anzuführen, die Eigenart der diesbezüglichen, z. T. in
ihren Grundtendenzen sehr populär gewordenen Literatur besteht gerade
darin, den Zweifel an der menschlichen Freiheitsfähigkeit nur indirekt



30 Frei handeln - frei sein

nahezulegen 3. Im folgenden sollen deshalb wenigstens einige jener
Momente namhaft und kritisch bewußt gemacht werden, die für den
zeitgenössischen Determinismus (bzw. die zeitgenössische Freiheitsunsicherheit)

verantwortlich scheinen.

1. Als häufig kritisierte Eigenart aller Naturalismen sind hier
selbstverständlich zunächst die unzulässigen anthropologischen Reduktionen zu
nennen. Insofern der Mensch Lebewesen, Tier, Sozialwesen ist, wird er

zum legitimen Studienobjekt all jener Disziplinen, die sich mit diesen

Gegenständen beschäftigen, d. h. den verschiedenen Zweigen von Biologie,

Physiologie, Psychologie, Medizin, Verhaltensforschung, Soziologie.
Aber wenn auch die Ergebnisse dieser Forschungen gültige anthropologische

Befunde darstellen, so wäre es doch kurzschlüssig und positiv
widerlegbar, die Wesensaussagen über den Menschen nur von dieser

Art Daten abzuleiten. Der Mensch ist offensichtlich mehr als das, was

er den experimentellen Humanwissenschaften zur Untersuchung
darbieten kann. Die (im Zusammenhang mit der Freiheitsproblematik
speziell bedeutsamen) Phänomene der moralischen Werturteile, die
bewußte Strebung nach dem Guten als Gutem, die personal erlebten
Wahlmöglichkeiten sowie das nach Intensität und Qualität situationsentsprechend

variable individuelle Freiheitsbewußtsein sind z. B. sowohl in
der persönlichen Bewußtseinsanalyse wie auch im mitmenschlichen Sich-
Verstehen empirisch faßbar, erreicht unsere Empirie hier doch
offensichtlich Qualitäten, die als solche der experimentalwissenschaftlichen
Methode nicht zugänglich sind.

2. Ein weiteres, nur unterschwellig bewußtes Element in der

Bildung naturalistischer Anthropologien ist zweifellos ein fehlerhafter

spontaner Analogieschluß in der Bewertung der experimentalwissenschaft-

3 Dies soll nun nicht heißen, daß es keine Literatur mit offensichtlich
deterministischem Lehrinhalt gäbe. Die anthropologischen Konzeptionen und das Weltbild

von Freud, Adler, Marx, Skinner, Monod (um hier nur einige wichtige Namen
zu nennen) sind in aller Eindeutigkeit naturalistisch-deterministisch. Jedoch liegt
mit ihrem jeweiligen Extremismus (durch den sie sich übrigens bereits gegenseitig
in Frage stellen müßten) auch schon ihre Relativierung nahe. Das Problem für den
heutigen Menschen (und damit das Problem für die heutige Philosophie) ergibt sich
deshalb nicht so sehr durch diese oder jene naturalistische Theoretisierung, sondern
vielmehr durch das imponierende Gesamt der Determinationseinsichten. Offensichtlich

ist in jedem von uns jederzeit ein im einzelnen undurchschaubar reicher Komplex

körperlich-seelischer Determinanten wirksam. Bleibt da Spielraum für
'Selbstverfügung' Ist Freiheit nicht vielleicht Selbsttäuschung, zu entlarven durch die
zumindest im Prinzip mögliche detaillierte Aufdeckung des je gegebenen
Determinantenkomplexes



Frei handeln - frei sein 31

liehen Methode. Nicht immer und aus seinem Wesen heraus notwendig ist
experimentalwissenschaftliches Erkennen dem spontanen Erkennen
überlegen, sondern nur dann, wenn es methodisch dem formalen
Untersuchungsziel an seinem Gegenstand entspricht. Die Untersuchungen des

Kopernikus führten nur deshalb zur «kopernikanischen Wende» des

wissenschaftlich rektifizierten Weltbildes, weil die Methoden des exakten
Messens dem hier in Frage stehenden Erkenntnisziel, d. h. der Bestimmung

der gegenseitigen Relation der Gestirne, also materieller, durch

quantitative Untersuchungen erfaßbarer Körper besser entsprach als

das sich auf unmittelbare Sinneserkenntnis abstützende Spontanurteil.
Für die Erkenntnis des eigentlich Menschlichen im Menschen aber kommen

die mannigfachen Inhalte der spontanen geistigen Selbsterfahrung als

legitime und vorzügliche Erkenntniswege in Betracht. Gerade für den

philosophischen Freiheitsaufweis ist dieser Umstand entscheidend.

Streng genommen nämlich gibt es kein äußeres Kriterium, das auf die

Freiheit eines Entschlusses, sogar auf die Freiheit einer autonom gewollten

Handlung schließen läßt. Man versuchte zwar immer wieder,
Unberechenbarkeit und Kontingenz als Erkennungsindizien anzusehen, aber

jeder von uns weiß, daß etwa die sporadische Tat eines TriebVerbrechers
durchaus als freie erscheinen könnte, sind ihr als äußerem Geschehen

doch Kontingenz, Spontaneität und Unberechenbarkeit eigen. Das
einzige Kriterium für Freiheit ist das Zeugnis der inneren Selbsterfahrung,
die eine Handlung begleitet. Nur wo ein Mensch weiß, daß er etwas tut,
weil er es tun will, und daß er es will, weil es ihm hic et nunc als ein sittlich
Gutes erscheint, ist er im Vollsinn des Wortes frei. (Es versteht sich, daß

auch die unmoralische Tat frei ist, insofern sie eine bewußte Abkehr vom
Guten darstellt. Sie ist jedoch zielentfremdet. Und zumeist bezieht sich
das unmoralische Verhalten im übrigen nicht auf die bewußte Absage
gegenüber dem Guten, sondern auf einem Nachgeben gegenüber [bewußten

oder unbewußten] egoistischen Trieben und ist durch den Druck der
Affekte in seinem Freiheitsgehalt geschmälert.)

Daß unser Selbstbewußtsein - und nur diese innere geistige
Spontanerfahrung - je in sehr differenzierter Weise die subtilen Schwankungen
der personalen Freiheitsmöglichkeit registriert, zeigt unser Wissen von
Schuld und Verdienst. Dank der spontanen geistigen Selbsterfahrung
weiß der Mensch den Grad der Freiheitsfähigkeit, die seine Handlung
(bzw. den die Handlung befehlenden Willensentschluß) begleitete, sehr

differenziert zu beurteilen: wer von fremder Seite zu einem Tun gezwungen

wurde, weiß, daß er weder Lob noch Schuld verdient, weil er nicht



32 Frei handeln - frei sein

frei war. Wer eine gute Tat nur aus Angst vor der öffentlichen Kritik
nicht abschlug, weiß, daß wegen dieses Affektdrucks sein Handeln nicht
jene Aufmerksamkeit verdient, die seine Mitmenschen ihr jetzt zollen,
weil sie es für ein freies personales Engagement halten. Wer umgekehrt
nur durch unbeherrschbare Triebe oder Affekte zu einem Verhalten
kommt, weiß sich nicht wirklich schuldig, weil nicht wirklich frei. Wer
versehentlich ein großes Almosen gab, weiß, daß er nicht die Dankbarkeit

verdient, die ihm deswegen bezeugt wird, weil er sich nicht
wissentlich-und damit nicht frei-zu jener Geste der Großmut entschied, derentwegen

man ihm nun dankt. All diese Beispiele zeigen, daß hier Handlungen
für den äußeren Beobachter undifferenziert als freie erscheinen können,
während jener Mensch, der sie setzt, allein über die Art und das Ausmaß

seines freiheitlichen Engagements Bescheid und den Mitmenschen

zu informieren weiß. Für experimentalwissenschaftliche Versuche wären
hier keine Ansatzpunkte - und sie wären überflüssig -, erweist sich das

Freiheitsbewußtsein in der inneren Selbsterfahrung doch als ebenso

untrügerisch wie differenziert.
3. Diese Hinweise auf das Ich-Bewußtsein, das Wert-Erleben und

das personale Engagement zu einem als Wert erfaßten Verhalten dienen uns
in der entsprechend angepaßten Weiterführung auch als Argument für
die Auseinandersetzung mit jenen Determinismen, die sich von der

Psychologie herleiten möchten.
Daß die Aufdeckung unbewußter seelischer Mechanismen das

menschliche SelbstVerständnis rektifizierend gewandelt hat, ist
unbestreitbar. Wir wissen heute, daß viel Unbewußtes in unser Verhalten
einwirkt und daß Akte reiner personaler Selbstbestimmung, wenn
überhaupt, so nur selten vorkommen. Angesichts der Entwicklung der

Psychologie in den letzten achtzig Jahren ist damit zu rechnen, daß diese

Aufklärungsarbeit weiter fortschreiten und uns die Determinanten
psychologischer Entwicklung immer präziser faßbar werden. Wird
damit die Vorstellung von der menschlichen Freiheit endgültig als

Selbsttäuschung entlarvt sein? Die Philosophie tut gut daran, dieser

Frage die notwendige Aufmerksamkeit zu schenken, denn hier kann
sich ein neues Mal erweisen, daß Problemanstöße von Seiten einer Expe-
rimentalwissenschaft der philosophischen Besinnung hilfreich sind. So

ist uns das Problem der menschlichen Freiheit heute zu der Frage nach
der grundsätzlichen Freiheitsfähigkeit geworden und faltet sich auf in die

Erwägungen, was Freiheitsfähigkeit meint, wie wir sie erleben und an
welche wesentlichen Bedingungsursachen sie gebunden ist. Das bisher



Frei handeln - frei sein 33

hier Dargelegte mochte die Antwort dazu schon nahelegen: Freiheitsfähigkeit

meint Fähigkeit zur Selbstbestimmung einer inneren (und
äußeren) Verhaltensweise, die sich im Erlebnis des Selbstbewußtseins
als personales Engagement zu einem als Wert erkannten Gut manifestiert,

d. h. deren mannigfache Bedingungsursachen also sowohl auf
einer kognitiven wie auch auf einer dynamisch appetitiven Ebene liegen.
Um diese Momente sichtbar zu machen und zugleich ihre Konfrontation
mit den psychologischen Determinanten unfreien Verhaltens zu gewährleisten,

wollen wir hier erneut auf ein Beispiel zurückgreifen: Man
stelle sich ein junges hübsches Mädchen aus reichem behütetem Hause vor,
das in seinen frühen Kindheitsjähren seelische Traumata erlitt, die tiefe
Lebensangst und sexuelle Zwangsvorstellungen bewirkten. Im heiratsfähigen

Alter entschließt es sich zum Eintritt in ein Kloster. Wie werden
hier von den verschiedenen Standpunkten aus die FreiheitsVerhältnisse
beurteilt? Zunächst bei dem Mädchen selbst: es wird sich frei fühlen,
insofern es zu dieser Wahl von niemandem gezwungen oder gedrängt
wird. Es wird sich aber weder in sich seihst noch vor den Idealen des

Klosters frei fühlen, denn seine Motive sind geistig nicht wirklich erlebt
und das Engagement nicht aus der klaren und beherzten Mitte seiner
Person gefällt. Während die Außenstehenden den Entschluß für frei
halten, weil sie die äußeren Alternativen sehen, die hier offenstanden,
wird die Tiefenpsychologie in diesem Falle mit Recht ein Verhalten sehen,

dem psychische Zwangshaftigkeit eignet. Und als Beobachter, die diese

drei Meinungen berücksichtigen, werden wir ohne Zögern hier der
Tiefenpsychologie die Kompetenz der richtigsten Beurteilung zusprechen. Und
dennoch ist damit die Frage nach der grundsätzlichen Freiheitsfähigkeit,
d. h. die Frage, ob Freiheit dem Menschen möglich sein kann, nicht
beantwortet. Unser Beispiel läßt sich zu einer positiven Wendung
weiterspinnen: Wir setzen den Fall, daß die junge Schwester durch ihre berufliche

Aufgabe als Krankenpflegerin oder Lehrerin mitten ins konkrete
Leben geworfen wird und, gestützt durch freundschaftliche Aussprachen
mit anderen Schwestern, dort nach und nach ihre Ängste verliert und
ein natürliches Verhältnis zu den Dingen und den eigenen Kräften
gewinnt. Damit wird sich zweifellos auch die Frage der Bindung an das

Kloster neu stellen : die junge Frau sieht ein, welche Tendenzen sie seinerzeit

zu diesem Entschluß führten, und distanziert sich sowohl von der
Person, die sie damals war, als auch von der damals blassen Motivation
des Entschlusses. Möglicherweise distanziert sie sich auch von dem
Entschluß selbst. Das für unsere Betrachtung Wesentliche ist, daß nun ein

3



34 Frei handeln - frei sein

innerlich für diese Entscheidung des Lebensengagements frei gewordener
Mensch einen Entschluß der Selbstbestimmung setzt: die junge Frau
steht zwar noch vor denselben Alternativmöglichkeiten wie bei ihrem
Klostereintritt, aber jetzt erst bekommt eine dieser Möglichkeiten
echten WertCharakter: entweder werden jetzt die essentiellen Intentionen

des klösterlichen Lebens in ihrer innersten Werthaftigkeit - als

Gottes- und Nächstenhebe - gesehen und in diesem Rahmen als konkret
realisierbar empfunden - oder aber ein gleichwertiges Lebensengagement

in einer andern Existenzform leuchtet plötzlich als der eigene

Schicksalsweg auf. In beiden Fällen wird von dem geistigen Selbst des

Mädchens - ohne Zwang von neurotischen Ängsten - ein objektiver
Wertverhalt als subjektiver Anruf empfunden. Die Entscheidung fällt
personal, d. h. als Bindung eines freien Selbst an eine Verhaltensweise,
deren So-sein und Gut-sein klar erfaßt wurde.

Zweifellos ist die Argumentation zugunsten der menschhchen

Freiheitsfähigkeit hier noch nicht schlüssig, wenn nicht ausdrücklich der
sittliche Charakter der Entscheidungskriterien in den Bhck gerückt wird.
Wo Nützlichkeit, Bequemlichkeit und Empfindungen des Angenehmen
ausschlaggebend wären, blieben wir in der Dimension des Sinnlichen.
Die dort mögliche Heteronomie ist leicht aufzuweisen, denn was subjektiv

als angenehm empfunden wird, hängt von der physisch-psychischen
Disposition des Individuums und seiner jeweiligen Verfassung ab, mag
sogar genetisch programmiert oder durch Umwelteinflüsse dirigiert sein.

Die Entscheidung zu einem geistigen Wert, der als solcher erkannt und
als solcher bejaht wird, Hegt hingegen auf einer quahtativ total verschiedenen

Ebene als alle sinnlich konkreten Zielrichtungen (wenngleich er
selbstverständlich materialiter in das konkrete Lebensgeschehen
eingebettet ist). Und wenn sowohl unser ureigenes personales Freiheitserleben
wie auch unser Urteilen über die Entscheidungen anderer nur im
personalen Engagement zum Sittlichen die eigentliche menschliche

Freiheitsfähigkeit sehen, so wird dieser Befund zumindest indirekt auch durch
die Wissenschaft bestätigt. Denn in allem, was Körperhchkeit und
Sinnlichkeit betrifft, ist der Mensch durch äußere Kräfte meß- und manipulierbar.

Ja, durch die Leibgebundenheit seiner Geistigkeit ist auch die

Aktualisation seiner Freiheitsfähigkeit (etwa durch Drogen oder physische

und psychische Tortur) von außen zu unterbinden. Aber durch
keine äußere Efhzienzkraft und durch keine Wissenschaft kann je ein



Frei handeln - frei sein 35

personaler Willensentschluß hervorgebracht oder manipuliert werden.
Man kann dem Mitmenschen helfen, sittliche Werte zu erfassen, indem
man im Gespräch deren geistige Sinnhaftigkeit aufleuchten läßt. Man
kann ermutigen und ermahnen, daß sich der andere der ebenso diskreten
wie unerbittlichen Anziehungskraft sittlicher Werte nicht verschließen

möge, aber die Einsicht, mit der sich der einzelne in seiner konkreten
Lebenssituation zu diesem oder jenem moralisch guten Verhalten angerufen

weiß, muß in gleicher Weise personal sein, wie der Entschluß selbst

von der Person ausgehen muß. So gesehen ist geistiges Wollen nie nur
Wollen von etwas, sondern Selbstbestimmung zu etwas durch eigene

Erkenntnis Vermitteltem. Und in Abhängigkeit von den Gewichten unserer

Entscheidungen zum Guten (oder Un-Guten) werden diese

Selbstbestimmungen letztlich zur Selbstwerdung und damit zur Selbstbefreiung
(oder zur personalen Frustration).

Man würde diese Ausführungen also mißverstehen, läse man sie als

Hinweis auf eine spezielle Art oder eine spezielle Färbung, die der Willensfreiheit

' als sittliche' eigen sei. Denn es soll hier nicht von einer ethischen
Freiheit die Rede sein, die über oder neben der Willensfreiheit vorzustellen
oder nur in manchen freien Willensentscheidungen als spezieller Bezug zum
Sittlichen verwirklicht wäre. Gerade in der Auseinandersetzung mit
Genetik, Verhaltensforschung, Tiefenpsychologie und anderen positiven
Humanwissenschaften wird greifbarer als je zuvor, daß Willensfreiheit
letztlich immer nur durch den sittlichen Bezug konstituiert wird 4. Ein

4 Es ist in der aristotelisch-thomistischen Tradition bis in die jüngste Zeit
hinein üblich, die (erkannte) Formalbewandtnis des (bloßen) Gutseins als freiheits-
ermöglichendes Moment im Strebeobjekt anzusprechen (siehe z. B. W. Brugger in
Phil. Wörterbuch, Wien 1948, S. 418: «Willensfreiheit kommt also nur in Frage, wo
ein Wert als wirklicher, aber begrenzter, mit Unwert in anderer Sicht erfaßt wird.»).
Diese Äußerung dürfte zumindest in der Formulierung mißverständlich sein, da
unsere Erkenntnis immer schon bestimmte Formalitäten des Gutseins anspricht,
ontologische, sinnliche, nützliche, ethische. Die nähere Betrachtung nun scheint zu
zeigen, daß nur die Erfassung sittlichen Gutseins zur Selbstbestimmung in sensu
stricto aufruft, m. a. W., daß die autonome Entscheidung formaliter eine sittliche
sein muß, obwohl sie materialiter die Verwirklichung von Nützlichem, sinnlich
Angenehmem etc. darstellt. Der in der scholastischen Formulierung zumeist angesprochene

(nur) ontologische Wert (ratio boni) lockt als solcher noch keine Entscheidung
hervor; sinnliches Gutsein als solches ist durch die körperliche Disposition bestimmt
und wird erst unter ethischem Gesichtspunkt Gegenstand der personalen
Selbstbestimmung, da die Erhaltung unserer leiblichen Kräfte eine sittliche Aufgabe
darstellt; und auch Nützlichkeitsgüter als solche sind ebenfalls nur Gegenstand hetero-
nomer Strebungen, da sie sich ('in sich' betrachtet) lediglich in Funktion der
anvisierten Ziele ergeben. Wie die sinnlichen Güter werden auch sie nur materialiter zu



36 Frei handeln - frei sein

Entscheidungsmomenten, nur 'integrativ' und 'partizipativ' werden sie von dem
sittlichen Gehalt des personalen Wollens durchformt.

Das soll nun durchaus nicht heißen, daß menschliche Selbstbestimmung eine
stets neu zu setzende Repetition (inhaltlich gleichlautender) ethischer Entscheidungs-
aktualisationen erfordere. Das sittliche (und deshalb selbstverfügte und selbst zu
verantwortende) Leben unseres Alltags kann, d. h. sollte aus habituell gewordenen,
personalen werthaften Haltungen (Tugenden) bestehen, von deren inneren
Maßstäben das sinnliche Begehren und die Nützlichkeitserwägungen 'wie von selbst'
geregelt werden. Es kommt in diesem Zusammenhang lediglich darauf an, die übliche,

offenbar zu wenig spezifizierte Formel zu ergänzen, die als objektale und
kognitive Grundlage für Selbstbestimmung (in sensu stricto) bereits das bloße (erkannte)
Gutsein anspricht.

In gleichem Sinne hat A. F. Utz mit überzeugender Prägnanz darauf
hingewiesen, daß die scholastische (Lehrbuch-)Literatur bei der formalen Bestimmung
des Objekts der Ethik (im Anschluß an Aristoteles' in gewisser Hinsicht naturalistische

Konzeptionen) das eigentlich sittliche und imperative Moment nicht genügend
herausarbeitete, sondern bereits im schlichten bonum ontologicum die
Formalbewandtnis sittlichen Gutseins sehen möchte (Ethik, Heidelberg, 1970, S. 25 f.).
Beide Kritiken stützen, bzw. ergänzen sich in ihrem sachlichen Anliegen, da Freiheit

und Sittlichkeit offensichtlich in einem gegenseitigen Bedingungsverhältnis
stehen, d. h. keine eigentlich personale Freiheit ohne Sittlichkeit und keine Sittlichkeit

ohne personale Freiheit denkbar ist. Im übrigen dürfte für diesen Mangel in
der traditionellen scholastischen Lehrbuchliteratur wohl kaum Thomas selbst
verantwortlich sein, der bekanntlich jeden eigentlich menschlichen Akt auch als sittlich
qualifizierte, d. h. die Möglichkeit personaler (moralisch) indifferenter Haltungen
expressis verbis verneinte (de Malo, qu. 2, a. 5; Ia-IIae qu. 18, aa. 8; 9; I Sent. d. 1,

qu. 3, a. 3; II Sent. d. 40, a. 5; IV Sent. d. 26, qu. 1, a. 4), ein Umstand, der nicht nur
als Zeugnis für die hier geäußerte Auffassung gelten kann, sondern der wohl auch
einen Hinweis gibt für die Interpretation der thomanischen Freiheitstexte, insofern

die freiheitsermöglichende praktische Erkenntnis einer 'ratio boni' bei Thomas
gewiß sittlich zu verstehen ist. In diese Richtung deutet auch, daß gerade Thomas
so nachdrücklich darauf besteht, die wahre, d. h. seinsgerechte Erfüllung der
Freiheitsfähigkeit an die sittlich gute Entscheidung zu binden (II Sent. d. 25, qu. 1, a. 1,

ad 2; ebd. a. 5, ad 2; Ia, qu. 59, a. 3, ad 3; de Malo, qu. 16, a. 5, c).
Auf das zweite der bei W. Brugger genannten freiheitsermöglichenden

Momente am Strebeobjekt, d. h. auf seine als solche erkannte begrenzte Gutheit sei
hier nicht weiter eingegangen, denn die im Text dargelegte Freiheitsbegründung
ergibt, daß hinsichtlich des (eigenen) Seins eines Strebeobjekts durchaus keine
Begrenzung erforderlich wäre (wenngleich sich in unserer konkreten Welt freilich
nur begrenzte Güter finden). Übrigens spricht W. Brugger auch mit dieser Bedingung

aus, was für die traditionelle aristotelisch-thomistisch geprägte Literatur
typisch ist und sich (mit einigen wenigen Ausnahmen) auch als Thomasinterpretation

bis in die jüngste Zeit durchsetzen konnte. Diesbezüglich wäre zu fragen, ob
Thomas die Begrenztheit des Strebeobjekts nicht nur als Kennzeichen des speziellen
Willensaktes der Wahl auffaßt (ohne daraus einen wesentlichen Bedingungsgrund
für Selbstbestimmung zu machen). Ich darf in diesem Zusammenhang auf meine
Dissertation: Willensfreiheit bei Thomas von Aquin - Versuch einer Interpretation,
Fribourg 1979, verweisen, wo ich diesen und andere wesentliche Punkte der
Freiheitsauffassung bei Thomas mit Ausführlichkeit aufgreife und in Auseinandersetzung

mit den bekannten großen Thomasinterpretationen auch auf bisher m. E. zu
wenig berücksichtigte Deutungsmöglichkeiten aufmerksam mache. Zum weit
gespannten Kontext der anthropologischen und metaphysischen Sicht des Willens



Frei handeln - frei sein 37

namhafter amerikanischer Wissenschaftler, der für die Freiheitsfähigkeit
plädieren wollte und seinem Auditorium versicherte, Freiheit sei doch
schon dadurch erwiesen, daß er sich im nächsten Augenblick entschließen

könne, den Arm zu heben (den rechten oder auch den linken), argumentierte

somit zweifellos nicht schlüssig. Rein theoretisch und fiktiv nämlich

läßt sich nicht ausschließen, daß z. B. die Tiefenpsychologie ihm
beweisen könnte, daß seine ganze Situation lückenlos auf heteronome
Triebkräfte zurückzuführen sei: seine Stellung als Lehrer etwa entspräche
nicht einer persönlichen Neigung zu diesem Beruf, sondern rastlosem

Ehrgeiz, Autoritätswünschen und dem Druck durch nahestehende
Mitmenschen. Daß er sich hier eben jetzt als Vortragender finde, begründe
sich vornehmlich damit, daß er von dem Erfolgserlebnis der öffentlichen

Anerkennung abhänge, und daß er über Freiheit spräche, geschehe nicht,
weil ihm dieser Gegenstand als solcher nachdenkens- und verteidigungswert

sei, sondern weil er sich gerade von ihm eine besondere Zugkraft
verspräche. Und im übrigen werde er mit Sicherheit den linken Arm heben,
da er Linkshänder und rechts außerordentlich linkisch sei. - Es versteht
sich, daß es für die philosophische Freiheitsbegründung zunächst gleichgültig

sein muß, ob und in welchem Maße sich der Betreffende seiner

heteronomen Motivationen bewußt ist und ob diese von Außenstehenden
durchschaut werden. Sie sind real, der Mann ist unfrei, und durch dieses

Faktum ist auch sein Freiheitsbeweis widerlegbar.
Geben wir dem Beispiel nun jedoch eine positivere Wendung: der

Vortragende steht vor seinem Auditorium, nachdem er bereits den
wissenschaftlichen Lehrberuf um seiner sittlichen Möglichkeiten willen
gewählt hatte, und er spricht über Freiheit, weil ihm dieser existentiellste
aller menschlichen Werte verteidigenswert ist und er seinem Auditorium
eine Wegweisung zum personalen Lebensvollzug geben möchte. Nun
erweist sich der von ihm gewählte Beweisausgang bei näherer Überlegung
als bedauerlicher, wenn auch sehr naheliegender und verbreiteter metho-

beim Aquinaten siehe K. Riesenhuber : Die Tranzendenz der Freiheit zum Guten,
München 1971, mit vorzüglicher Bibliographie. Zur Spannung zwischen Subjektivität

und Objektivität für die Begründung der Wertbewandtnis von Werten siehe
(neben den klassischen Texten von I. Kant, N. Hartmann, M. Scheler) u. a. etwa
W. Brugger: Wertbindung und freie Selbstbestimmung, in: Atti del XII Congresso
Internat, di Phüosophia, Florenz 1960, 3. Bd.; L. B. Geiger: Philosophie réaliste
et liberté, sowie : De la liberté - Les conceptions fondamentales, beide Aufsätze in
L. B. Geiger: Philosophie et Spiritualité, Paris 1963; H. Kuhn: Werte - eine
Urgegebenheit, in Neue Anthropologie, Bd. 7, Philosophische Anthropologie,
2. Teil, München 1974 (dtv); historisch: H. J. von Rintelen: Der Wertgedanke
in der europäischen Geistesentwicklung (Teil 1) Halle 1932.



38 Frei handeln - frei sein

discher Fehlstart, über den wir nachdenken sollten. Wieso eigentlich
wollen wir Freiheit immer von der Vorgegebenheit des So-oder-anders-

entscheiden-könnens, d. h. also von der objektiven und subjektiven
Alternativmöglichkeit ableiten? Auch die Beifügung, daß bei nur einem Ent-
scheidungsobjekt die Möglichkeit des Entscheidens oder Nicht-entschei-
dens vorliege, weicht offensichtlich von dieser Grundvorstellung nicht ab.

Daß ein solcher Ansatz an den für Willensfreiheit ausschlaggebenden
Fundamentalkriterien vorbeigeht, war oben bereits deutlich geworden:
äußere Alternativvorstellungen werden zur theoretischen Attrappe, wo
ein Mensch auf eine äußerlich alternativ wirkende Situation innerlich
als heteronom determiniertes Spontanwesen, d. h. nicht durch einen

personalen Entscheid antwortet. Auch das Tier hat, äußerlich gesehen,

Alternativen seiner Verhaltensmöglichkeiten, und die Frage nach der
Freiheit der Tiere bliebe grundsätzlich unbeantwortbar, wenn wir Freiheit

vornehmlich von der Alternative her verständen, zumal die subjektiven

Verhaltenskriterien des Tieres immer den Geboten der Nützlichkeit

zu folgen scheinen, also die individuelle Überlegung eigentlich nicht
ausgeschlossen werden kann. Da das personale innere Erlebnis der
Willensfreiheit an die sittliche Entscheidung gebunden und offensichtlich
gemäß der Bedeutung des sittlichen Moments zu wachsen scheint, und da

uns diese personalen Kriterien zumindest bei schicksalorientierenden

Entscheidungen auch in aller Deutlichkeit gegenwärtig sind, ist diese

Verhaftung an einem fehlerhaften Beweisprinzip umso erstaunlicher.

Erklärungsversuche dazu sind schwerlich richtig oder falsch, ihr eigentlicher

Wert liegt in einer weiteren Erhellung der Charakteristika unseres

Gegenstandes. In diesem Sinne wollen wir hier einige Überlegungen zu
bedenken geben:

a) Zum ersten gilt natürlich auch für das philosophische Denken,
daß wir bei zunehmender Komplexität des Gegenstandes gerne die

Vorstellung klar artikulierter Schemata zu Hilfe nehmen. Und diese

Versuchung liegt für die Willensproblematik umso näher, da die
Relationsverhältnisse hier eine äußerste Vielfalt aufweisen, ist der Wille
doch in seinen Abhängigkeiten und Unabhängigkeiten von der Außenwelt

(Gott, Gütern, Gesellschaft) und dem körperlich-seelisch-geistigen
Kräftehaushalt des Individuums (biologische Konstitution, Trieb- und

Affektlage, Erkenntniskraft) betrachtbar. Die Vorstellung eines Willens,
der sich wie ein substantialisiertes Subjekt vor dem Scheideweg einer
Alternative findet, schafft hier scheinbar nützliche und solide

Vorstellungsstrukturen.



Frei handeln - frei sein 39

b) Darüber hinaus aber scheint sich dieses Bild auch als Charakterisierung

der Bedingungsgründe von Willensfreiheit anzubieten, da Hand-
lungs- oder Verhaltensîreiheit in der Tat zwei oder mehrere
Alternativmöglichkeiten voraussetzt. Wer einem armen Mitmenschen finanziell
helfen will und selbst kein Geld besitzt, hat hier keine Verhaltensfreiheit.

Hat er hingegen Geld, so fmalisiert er seine Handlungsfreiheit
nur dann in wirklich personaler Weise, wenn er bewußt aus mitmenschlicher

Solidarität gibt, ein Umstand, der nicht nur unserem spontanen
sittlichen Urteil gegenwärtig ist, sondern der sich auch spekulativ
ableiten läßt, insofern, wie wir oben zeigten, alle äußeren Freiheiten in der
inneren personalen Freiheit verwurzelt sind und von daher notwendig an
der sittlichen Ausrichtung dieser letzteren teilhaben müssen. Selbstverständlich

läßt sich das Bild auch im Sinne einer freien und sittlich bösen

Tat weiterspinnen, wenn wir annehmen, daß der Spender das Gute nicht
um des Guten willen, d. h. das Almosengeben nicht um der Caritas und
die Caritas nicht um der Sittlichkeit willen tut. Und abgesehen von der
schon betonten Möglichkeit der Denaturierung von Willensfreiheit und
Handlungsfreiheit gilt hinsichtlich der prinzipiellen Ermöglichung des

Unsittlichen, daß der Mensch böse sein kann, weil er frei und im Guten
nicht gefestigt, sondern anfällig für Bosheit und Schwächen ist (und
also nicht : er ist frei, weil er gut oder böse sein kann) 5. - Die Projektion

5 Nicht nur von einer an positiven ethischen Normen orientierten Philosophie,

sondern bereits in der Erfahrung unserer spontanen Urteile erweist sich, daß
Freiheit, die sich im Bösen realisiert, einer Entfremdung gleichkommt. Das zeigt
sich, wenn wir uns etwa die folgende Situation vorstellen : Das Leben dreier schwerst-
verletzter Menschen ist eventuell noch durch eine gewagte und unangenehme
Operation zu retten, zu der die Betroffenen selbst ihr Einverständnis geben müssen.
Der erste verweigert sie, weil er ohne Wissen seiner Familie schwer verschuldet ist
und lieber sterben möchte, als die Schmach der Offenbarung seiner Situation zu
erleben. Der zweite ist ein Geschäftemacher von krimineller Skrupellosikeit. Aus
rein materiellen Erwägungen will er überleben und die Menschen seiner Umgebung
weiter ausbeuten. Der dritte ist ein im schlichten Sinne des Wortes guter Mensch.
Nur aus Liebe zu Frau und Kindern, zu seiner positiven Berufsaufgabe, kurz, zu
allem, was ihm der ethische Sinn seines Lebens bedeutet, nimmt er das Opfer der
Operation noch auf sich. Nehmen wir an, daß alle drei sterben und daß sich
nachträglich andere Menschen nicht nur über die drei verschiedenen Lebenswege, sondern
auch über die letzten Entscheidungen Gedanken machen. Allgemein wird man sehen,
daß jeder so entschied, wie es seiner Persönlichkeit entsprach, wie er war. Und
zugleich wird man die Entscheidung der beiden ersten auch als Entscheidungen für
nicht vollwertig halten : die erste nicht, weil sie keine eigentliche Selbstbestimmung,
sondern zumindest teilweise eine Angstreaktion darstellt; die zweite nicht, weil sie
in ihrer skrupellosen Zielausrichtung etwas an sich hatte, was man auf dieser Welt
lieber missen möchte und jedenfalls nicht zur Realisation wirklichen Menschseins



40 Frei handeln - frei sein

der für Handlungsfreiheit notwendig erforderlichen äußeren Alternative
zum Bedingungsgrund der Willensfreiheit ist für die hier vorgetragene
Freiheitsauffassung also offensichtlich ein Fehler, so weit verbreitet sie

auch sein mag.
c) Ein weiterer Grund, warum der Beweisansatz für Willensfreiheit

fälschlich beim äußeren Bedingungsgrund für Handlungsfreiheit gesucht
wird, mag in der ungleich massiveren und leichter mitteilbaren Erlebnisweise

der Handlungsfreiheit hegen. Wo unser Verhalten durch die äußeren

Verhältnisse eingeengt ist, wo wir vielleicht sogar durch äußeren

Zwang, d. h. durch die Nötigung zu einem uns widerstrebenden Verhalten

überwältigt werden, ist das Bewußtsein für den Mangel an
Verhaltensfreiheit äußerst präzise. Die Ursachen unserer Unfreiheit sind greifbar,

die erlebte Situation gerade in ihren äußeren Bedingungsgründen
gut zu schildern. Und auch die Wiedererlangung der Verhaltensfreiheit
kann wegen ihrer Abhängigkeit vom Konkreten geradezu handgreiflich
als Befreiung erlebt werden, die sich dem Mitmenschen leicht in allen
Einzelheiten mitteilen läßt. Abgesehen von dem Umstand, daß die
Abwesenheit von Willensfreiheit nicht erlebbar ist, allenfalls als dumpfe
Selbstentfremdung empfunden wird, ist das positive Freiheitserleben
nicht sozial. Es ersteht und verbleibt in unserer personalen Immanenz,
wann immer wir der personalen Erkenntnis eines sittlichen Angerufenseins

die entsprechende personale Antwort, das entsprechende Wollens-

engagement folgen lassen. Bei gewichtigen Willensentscheidungen kann
es zum wahren personalen Selbst-Werdungs-Erlebnis, zur eigentlichen
inneren menschlichen Befreiung werden und uns die Sicherheit einer

personalen Lebenserfüllung vermitteln. Es ist unmittelbar, aber konkret
nicht zu benennen. Und gerade seine Innergeistigkeit macht es zu einem

Gegenstand, der sich unserem vornehmlich extravertierten Lebensinteresse

leicht entzieht und über den wir in der Regel wenig Worte zu
verlieren pflegen, ja, der sich durch einen gewissen Innerlichkeitscharakter

und damit auch nicht zum Freiheitsentscheid gehören sollte. Nur die Entscheidung
des dritten wird als positives Zeugnis eigentlichen Freiheitsvollzugs gelten, als
Ausdruck der Treue zu echten menschlichen Lebenszielen, die zumindest für sittlich
unverbildete Menschen als Werte einsichtig sind. Die Frage nach der seinsgerechten
Verwirklichung unserer Freiheitsfähigkeit ist damit an die Frage nach dem Sinn unseres

Lebens gebunden, und schon das menschliche Spontanurteil fordert für die
menschliche Existenz positive individuelle und soziale Sinnerfüllungen (wobei die
Abweichungen in dem, was die einzelnen materialiter für sittlich gut halten, hier
unberücksichtigt bleiben können).



Frei handeln - frei sein 41

der Mitteilung sogar zu widersetzen scheint. Und dennoch ist gerade
diese Erfahrung der einzig legitime Ausgangspunkt für den Erweis von
Willensfreiheit; nur das geduldige Auskultieren der innerpersonalen
Bedingungsgründe des geistigen Wollens kann zu einem echten und
theoretisch unwiderlegbaren Freiheitsaufweis führen.

Die Umstände, daß wir Freiheit als Vollzugsmodus des personalen
sittlichen Strebens auffaßten und damit psychologisch an die Bedingungen

der kognitiven Erfassung von sittlichen Möglichkeiten banden,
führt zu einem Problem, das in der Auseinandersetzung mit naturalistischen

Anthropologien zwar keine unmittelbare Bedeutung hat, sich

jedoch von unserer Problementfaltung her sachlich nun aufzudrängen
scheint: der Frage, ob das hier skizzierte FreiheitsVerständnis nicht allzu
intellektualistisch akzentuiert ist

Daß es sich nicht um einen reinen ethischen Intellektualismus oder

gar eine intellektualistische Anthropologie handelt, dürfte offensichtlich
sein, wird doch Sittlichkeit hier nicht an ein bloßes Wissen, sondern an
ein frei verfügtes Wollen gebunden und die existentielle personale
Vollendungsmöglichkeit nicht in einer bloß kognitiven inneren Bereicherung,
sondern in der selbstverfügten dynamischen Ausspannung auf eine

werthafte (extramentale) Realität gesehen. Dennoch erscheint die

Abhängigkeit des Wollens vom Erkennen hier außerordentlich eng. Ein
Wille, für den die kognitive Werterfassung nicht nur äußerer Anlaß,
sondern positiver Bedingungsgrund ist, - ein Wille, der nicht frei ist,
weil er zu der erkenntnishaften Sollensvorstellung auch 'nein' sagen
kann, - ein Wille, der sich und sein Freiheitsvermögen frustriert, wenn er
dem erkenntnisvermittelten sittlichen Anruf nicht folgt wird er nicht
letztlich zum bloßen dozilen Funktionsorgan für das Erkennen? Ist es

sinnvoll, die menschliche Freiheit einerseits so nachdrücklich gegen alle
Trieb- und Affektkräfte abzuheben und sie andererseits so gewissermaßen
nahtlos eng an die Einsichten des Intellekts zu binden? M. a. W. : sind
wir nicht unversehens in einen intellektuellen Determinismus geglitten,
ein umso fatalerer Umstand, wenn Erkenntnis als das Erfassen objektiv
begründeter Wertverhalte gelten soll und Wollen als Exekutivorgan des

Erkennens somit zumindest indirekt dem zwingenden Diktat einer objektiven

Ordnung unterworfen wäre?
Wie in der philosophischen Problematik (und speziell der

Willensproblematik) so häufig, läßt sich auch hier die Lösung nur durch eine



42 Frei handeln - frei sein

Aufdeckung der Fehler in der Problemstellung anbahnen. Die Diskussion

um den intellektuellen Determinismus fragt offensichtlich nach der
Freiheit des Willens gegenüber dem Erkennen, und damit begegnet uns
hier ein weiteres Mal das Bild eines zur Seinseigenheit substantialisierten
Willens. Die Paradoxie dieser Vorstellung ergibt sich rein spekulativ
bereits, wenn wir einsehen, daß ein Wille, der sich (vermeintlich) gegen
den Einfluß des Erkennens wehren soll, entweder zur blinden Willkürmacht

oder aber zu einer mit Eigenerkenntnis begabten Kraft werden müßte.

Gegen ersteres spricht der reale Umstand, daß wir unsere Entscheidungen,

Verhaltensweisen, Taten rational begründen und erklären, gegen
letzteres der an der inneren Selbsterfahrung orientierte philosophische
Brauch, der den Willen als Strebung gegen das Erkennen als Empfang
von Seinsformen (als anderer Seinsformen) abgrenzt. Und zum puren
Scheingebilde schmilzt die Konzeption eines Willens, der sich gegenüber
dem Erkennen völlig autonom verhalten soll, wenn wir uns der Realität
des geistigen LebensVollzugs selbst zuwenden. Hier gilt, daß nicht unser
Wille frei ist. Vielmehr ist Freiheit unsere Freiheit, wenn wir bzw. indem
wir wollen Selbstbestimmung bedeutet nichts anderes, als daß wir selbst

verfügen, daß wir und was wir entscheiden, erstreben, lieben wollen. Sie

ist also nicht der Funktionsmodus der Willenspotenz als solcher, sondern

unser personaler Funktionsmodus, wenn wir autodynamische Strebebewegungen

vollziehen. Warum aber sprechen wir dennoch so unbekümmert
von der 'Freiheit des Willens'? Zum einen gewiß, um Willensfreiheit
als Charakteristikum des immanent seelischen Strebens gegen die äußere

Verhaltens- oder Handlungsfreiheit abzuheben. Zum anderen zweifellos,

um den eigentlichen Verhalt unseres personalen Freiseins als Strebende

in einer sprachlichen Vereinfachung wiederzugeben. Und zum dritten
und wesentlichsten, weil Freiheit offensichtlich nicht als Modus des

Erkenntnisvollzugs, sondern nur in der Dynamik der personalen Strebungen
erlebt wird. Und damit sind wir unausweichlich auf die metaphysische
Fassung des Verhältnisses von Erkennen und Wollen im geistigen Streben
verwiesen, für die die Einsicht in den Reflexivverhalt der beiden geistigen
Tätigkeiten richtungweisend ist.

'Reflexivität' nun besagt in diesem Zusammenhang die augenblickhafte

Selbstgegenwärtigkeit, das innere 'Bei-sich-selbst-sein' der Person

mit der komplexen gegenseitigen Durchdringung der geistigen Akte. Es
ist psychologisch relativ greifbar und philosophisch oft genug kommentiert,

daß in jedem geistigen Erkenntnisakt die Erkenntnis eben dieses

Aktes mitenthalten ist (als Erkenntnis des Erkenntnisses und seines



Frei handeln - frei sein 43

Gegenstandes, wie auch als Selbsterkenntnis des sich als erkennend

Erkennenden). Analog dazu, wenngleich weniger bewußt und philosophisch
allzu selten hervorgehoben, gilt das gleiche für das Wollen: in jedem
Willensakt liegt als geistige Mitgegebenheit das Wollen dieses Wollens (als

Wollen des Wollensa/efes, als Wollen des Wollenste/s und als Se/is/beja-
hung des solcherart Wollenden). Auch die Aktualisation beider
Tätigkeiten, d. h. des Erkennens und des geistigen Strebens verlangt, genetisch

und naturhaft, spezifische, ebenfalls durch den Begriff der 'Reflexi-
vität' zu kennzeichnende Interaktionsverhalte. Dies gilt hinsichtlich
ihrer inhaltlichen Qualifikation. Wo Erkennen bewußte Aufmerksamkeit

verlangt und sich mit den Inhalten seines Gegenstandes abmüht,
ist es offensichtlich nur möglich, weil es durch ein Wollen angetrieben,
'in Akt gehalten' wird. Und damit ist auch die inhaltliche Qualifikation
des Erkennens in ihrem Abhängigkeitsverhältnis vom Wollen
ausgesprochen: bei schwer zugänglichen oder subjektiv unangenehmen
Gegenständen erkennen wir nur, was wir erkennen wollen. - Unbedingter noch
sind die Abhängigkeitsverhältnisse des Wollens vom Erkennen, ein

Umstand, der die naturhafte und genetische Priorität des Erkennens
anzeigt, jedoch mitnichten eine Wertpriorität vor dem Wollen bedeutet.
Wollen kommt nur bei und nach erkenntnishaften Wertanzeigen
zustande und setzt in seiner Zielqualifikation eine gleichlautende
Erkenntnisqualifikation voraus. Niemand will ein Unerkanntes, bzw. etwas anderes

als ein Erkanntes.
Wie aber erklärt sich angesichts dieser inhaltlichen Übereinstimmung

eines jeden Willensaktes mit einem ihm unmittelbar mitgegebenen

(in sich selbst unfreien) Erkenntnisakt die Autonomie des Wollenst Wie
kann sie metaphysisch möglich sein, ohne daß wir der Willenspotenz
Erkenntnisfähigkeiten zuschreiben oder sie als blinde Spontanenergie
fassen? Wir dürfen in diesem Zusammenhang darauf hinweisen, daß

neben den bereits erwähnten (in Frage zu stellenden) Voluntarismen auch

in der neuthomistischen Tradition eine Auffassung Schule machte, die

psychologisch zwar Richtiges erfaßte, metaphysisch jedoch unser Problem
nicht beantwortet, bzw. die erwähnten Fehlvorstellungen des Voluntarismus

nicht umgehen kann. Sehr richtig betont man hier die gegenseitige
Interaktion der beiden geistigen Tätigkeiten: das Erkennen zeigt
Wertmöglichkeiten, weil der Wille es effizient aktualisiert. Sobald der Wille
sich innerlich determiniert, wird dem Erkennen Einhalt geboten. M. a. W.
der Wille bestimmt den Lefe/charakter eines praktischen Urteils, und
gerade in dieser Möglichkeit der Einflußnahme auf das Erkennen soll die



44 Frei handeln - frei sein

Wurzel seiner Autonomie liegen 6. Die Lösung scheint plausibel, weil

erfahrungstreu. Erleben wir bei schwierigen Entscheidungen und
Versuchungen nicht dieses Schwanken zwischen mehreren Wertaussagen,
bis wir schließlich einer der Entscheidungsmöglichkeiten zustimmen,
wodurch diese zugleich letztes praktisches Urteil und inhaltliche
Qualifikation unserer Entscheidung wird? Dennoch bleibt auch hier das eigentliche

Problem unerkannt oder unbeantwortet, muß doch der Wille
bereits 'etwas' wollen, um sich für ein letztes Urteil entscheiden zu können.
Auch die hier charakterisierte Art der Reflexivität zwischen Erkennen
und Wollen, die die unbestreitbare reziproke Interaktion von Effizienz-
und Finalkausalität im Auge hat, scheint demnach bei der Lösung der

eigentlich anstehenden Frage in die Fehler aller extremen Voluntarismen

zu gleiten, in die Vorstellung eines substantialisierten Willens, der über
Erkenntniskräfte verfügt oder eine reine Effizienzkraft bedeutet.

Die einzig tragbare metaphysische Lösung muß anders lauten, und
wieder erfordert sie die Abwehr aller Vorstellungsbilder zugunsten der

Zuwendung zur gelebten Innenerfahrung. Wir betonten bereits, daß

Wollen nicht die Funktion einer eigenmächtig in uns wirkenden Substanz,
sondern unsere personale Tätigkeit des Strebens bedeutet. Alle Rede vom
'Willen' läßt sich darauf zurückführen, daß unsere Strebetätigkeit sich

nicht immer aktuell realisiert, d. h. nicht mit unserem Sein zusammenfällt,

und deshalb einer eigenen Potenz zugeschrieben werden muß, einer

Potenz, die mit dem geistigen Erkennen den immateriellen Charakter

gemeinsam hat, die sich wegen ihrer extatischen Dynamik jedoch genau

gegen das Erkennen abgrenzen läßt. Wenn nun unser Wollen immer von
unserem Erkennen abhängt, so heißt das realiter nichts anderes, als

daß wir als Wollende immer zugleich Wollensziele Erkennende sein müssen,
d. h., daß unser Wollen in der personalen Interiorität unseres Geistes

vom Erkennen gewissermaßen 'durchleuchtet' wird. Diese

Erkenntnisdurchleuchtung muß notwendig jedem Wollen zukommen, wenngleich
nicht jede Werterkenntnis notwendig ein Wollen zur Folge haben muß.
Offensichtlich begegnet uns hier ein Typus der Reflexivität, der weder als

Rückbeugung noch als Intensivierung noch als kausale Interaktion zu
verstehen ist, sondern vielmehr durch den Begriff einer inhaltlichen
Teilhabe des Wollens am Erkennen zu umschreiben wäre, wobei freilich
gleich hinzugefügt werden müßte, daß 'Teilhabe' das hier visierte
einmalige und einzigartige Verhältnis nur analog zu umschreiben vermag.

6 Siehe den einflußreichen Artikel von R. Garrigou-Lagrange : Intellectualisme

et liberté chez St. Thomas, in Rev. Sc. Phil. Théol., 1907/1908.



Frei handeln - frei sein 45

Deutlicher wird die spezifische Eigenart dieser Reflexivität, wenn
wir uns hier wenigstens kurz mit dem philosophisch wohl zu wenig
beachteten Umstand befassen, daß Werterkenntnis ihrerseits eine

Erkenntnis sui generis darstellt. Im Vergleich mit anderen Erkenntnisarten
zeichnet sie sich dadurch aus, daß sich ihre inhaltlichen Präsentationen

weniger determinativ verhalten. Allen anderen Erkenntnisweisen, seien sie

alltäglich oder wissenschaftlich, theoretisch oder praktisch, unmittelbar

abstrahiert oder in Funktion theoretischer Überprüfung erworben,
eignet offensichtlich eine sich gewissermaßen aufdrängende
Determinationskraft. Selbst dort, wo sich ein Erkennen seines Inhalts noch nicht
sicher ist, versteht es sich selbst als ein noch Unvollkommenes, nur durch
eine definitive Prägung zu Vollendendes. Wer noch nicht genau weiß,
wie die Herstellung oder die Reparatur eines bestimmten Produkts zu
bewerkstelligen ist, sucht nach den unumstößlichen definitiven Daten
solcher Erkenntnis. Ganz anders die sittlichen Einsichten: ihre 'raison
d'être', der Sinn ihres Seins liegt einzig darin, sich an unser geistiges
Wollen zu wenden. Gewiß vermittelt auch sie objektiv Gültiges, d. h.

metaphysisch 'Richtiges', für jeden Menschen in genau gleicher Situation
Gleichlautendes. Aber sie tut es nicht, um bloße Erkenntnisinformation,
bloße Verstehensprägungen darzustellen, sondern um durch die Anzeige
von sittüchen Verhaltensmöglichkeiten für sittliche Inhalte zu werben

und gerade dadurch die selbstverfügte personale Entscheidung positiv
zu ermöglichen. Noch einmal mit der Metapher des Lichts gesprochen,
bedeutet Erkenntnis im allgemeinen Sinne ein Aufleuchten von
Seinsinhalten, das für den Erkennenden deren innere Erfassung ermöglicht
und auch nichts anderes als diese innere Erfassung antendiert. Sittliche
Werterkenntnis aber läßt die Möglichkeiten personaler Sinngebung
aufleuchten. Gewiß kann sie einen imperativen Charakter annehmen, aber
sie wird nie im eigentlichen Sinne determinierend, sondern bleibt
Einladung, die sich an die Dynamik unseres Strebens und damit an die
Möglichkeit der selbstverfügten Realisation richtet. So eröffnet sie den personalen

Freiheitsraum als personalen Zie/raum, und es kommt einer
Absurdität gleich, den Willen gegen ihren Einfluß 'schützen' zu wollen.

Ein Freiheitsverständnis, das Freiheit in dieser Weise als personalen
Selbstentwurf zu einem (etwas Geistiges bedeutenden) Gut kennzeichnet,
kommt nun zu der zunächst erstaunlich anmutenden Folgerung, daß

Freiheit mit Notwendigkeit vereinbar sein, ja daß selbst ein wegen dieser

Notwendigkeit voraussehbarer Entscheid ein freier Entscheid sein kann.



46 Frei handeln - frei sein

Bevor dieser so paradox anmutende Verhalt hier in seinen theoretischen

metaphysischen Möglichkeiten dargelegt wird, wollen wir seine Plausi-
bilität aufzeigen. Wir kehren zu unserem früheren Beispiel zurück und
nehmen an, die Persönlichkeitsstruktur der jungen Schwester sei den

ihr Nahestehenden oder auch einem Kenner der Persönlichkeitspsychologie

bis ins einzelne, d. h. also gerade auch bis in seine geistigen Indivi-
dualeigenarten bekannt. Die ihr eigene Sicht der Wertordnungen und
ihre Fähigkeit zum Engagement lassen zweifellos Voraussagen über ihre

zukünftige Entscheidung zu, deren Sicherheit jener Sicherheit, mit der

wir naturwissenschaftliche Ereignisse vorausberechnen, im Prinzip nicht
nachstehen muß. Ist die junge Frau nun deshalb nicht frei? Behindert sie

diese (relative) Notwendigkeit etwa? Wäre sie freier, wenn ihre ureigenen

Motivordnungen ihr selbst oder den anderen bis zum Entscheidimgsmoment

dunkel und unberechenbar büeben? Gewiß nicht. Doch, wie
reimt es sich zusammen, daß wir etwa die Berechenbarkeit einer
Mondfinsternis oder eines reinen Triebverhaltens als Kriterium für deren
Unfreiheit ansehen, während im Fall der Entscheidung der jungen Frau die

(scheinbar!) gleiche Notwendigkeit und die (scheinbar!) gleiche Berechenbarkeit

der Freiheit keinen Abbruch tun kann?
Offensichtlich haben wir es hier mit einer Schein-Antinomie zu tun.

Die Lösung hat sowohl ihre metaphysischen wie auch ihre psychologischen
Gründe. Die letzteren liegen bei näherer Betrachtung klar auf der Hand:
das naturwissenschaftlich begründete Vorauswissen ist ein experimentelles,

eventuell durch Apparaturanlagen zu sicherndes Forschungsresultat.
Die Berechenbarkeit einer frei gesetzten Entscheidung aber beruht auf
der mitmenschlichen geistigen Einfühlung. Nur wer die Motive und die

geistige Eigenart der jungen Frau versteht, weil auch sein eigenes Wesen

auf die Erfassung geistiger Werte ausgerichtet ist, wird hier Mutmaßungen

aussprechen können, deren Wahrscheinlichkeit im Prinzip an Sicherheit

grenzt. M. a. W. : es ist nicht der jeweilige Sicherheitsgrad, der sich

in der naturwissenschaftlichen und der (persönlichkeits-)psychologischen
Prognose unterscheidet, sondern die Methode der Gewinnung jener
Erkenntnisse, die je eine Voraussage begründen. Dieser Unterschied freiüch
ist ein im philosophischen Sinne des Wortes wesentlicher. (Damit soll nun
nicht gesagt werden, daß die Wahrscheinlichkeit des Sich-anders-ver-
halten-könnens im Falle der jungen Frau faktisch ebenso groß sei wie
die Wahrscheinlichkeit des Anders-Ablaufens eines materiellen Prozesses.

Gewiß ist erstere größer. Es geht uns hier lediglich um die Verdeutlichung
des prinzipiellen Umstands, daß das Sich-so-oder-anders-entscheiden-



Frei handeln - frei sein 47

können keine positive Freiheitsbedingung darstellt. Es scheint sich
vielmehr aus der Wandelbarkeit und Fehlbarkeit alles Menschlichen zu erklären,

und nicht aus jenen substantiellen geistigen Wesensgründen, um
derentwillen der Mensch der inneren Selbstbestimmung seiner personalen
Strebung fähig sein kann. Damit läßt sich nun auch die Aussage ableiten,
daß für einen fiktiven Menschen von absolut vollkommener Sittlichkeit
sowohl innere personale Freiheit als auch die durch psychologische
Persönlichkeitserfassung ermöglichte Voraussage bestimmter Entscheidungen möglich

sein müßte, ein Umstand, dem wir uns in der Vorstellung zumindest
insofern nähern, wenn wir uns vergegenwärtigen, daß für die edelsten

Menschen, die uns begegnen, die Alternative zum Bösen faktisch außer
Betracht fallen kann und die hier realisierten (zumindest relativen)
Notwendigkeitsverhältnisse durchaus nicht bedeuten oder gar zur Folge
haben müssen, daß die Entscheidung unfrei, d. h. nicht personal
gesetzt wurde. Im Gegenteil Nach allem, was hier bereits über die der Freiheit

wesentliche Bindung an das als solches erkannte Gute gesagt werden
konnte, zumal nach unserer Beobachtung, daß gerade der edle Mensch

(und nicht der Verbrecher) als Verwirklichung der personalen Freiheitsfähigkeit

erscheint, liegt die Verbindung von Freiheit und (gewissen)

Notwendigkeitsverhältnissen auch erfahrungsgemäß nahe.

Schwieriger, wenngleich spekulativ möglich, ist nun die metaphysische

Erhellung der Beziehungen von Freiheit und (ontologischer)
Notwendigkeit 7. Der Umstand, daß Freiheit manchen Arten von Notwendig-

7 Die gegenseitigen Verhältnisse der mit den Begriffen von 'Freiheit' und 'Not-
wenidgkeit' visierten Umstände sind philosophisch sowohl spekulativ wie auch historisch

noch wenig erarbeitet, ein Faktum, das umso mehr erstaunt, da für viele
Philosophien gerade die Fassung dieser Relationen einen wichtigen systembestimmenden

Faktor darstellt. Hinsichtlich der Freiheitsauffassung von Thomas von
A quin habe ich an anderer Stelle versucht, die Einschlußmöglichkeiten und
Ausschlußnotwendigkeiten von Notwendigkeit darzustellen (Willensfreiheit bei Thomas

von Aquin, Fribourg 1979).
In einem sehr lesenswerten Artikel zum Stichwort 'Notwendigkeit' bemerkt

W. Kern: «Ebensowenig dürfen Gefahren davon abhalten, sich dem Problem
Freiheit-Notwendigkeit zu stellen, wenigstens in einigen Annäherungsreflexionen ...»
Nach einigen Hinweisen über den Versuch, Freiheit mit Notwendigkeit zu vereinbaren

(nach Thomas, Augustinus, Hegel, Schelling) schließt Kern mit dem anregenden

Satz: «... wer nur über Notwendigkeit schreibt, darf hier dem sich thematisch
zu Freiheit Äußernden das Wort lassen.» (Handbuch der phüosophischen
Grundbegriffe, München 1973, S. 1034 f.). In diesem Sinne mögen sich die oben dargelegten
Gedankengänge (die über das bei Thomas zu Findende hinausgehen) als Andeutung
möglicher Lösungsprinzipien lesen, wie sie sich aus der Sicht eines Philosophierens
ergeben, welche Freiheit phänomenologisch als affektiven innergeistigen personalen



48 Frei handeln - frei sein

keitsverhältnissen entgegengesetzt, mit manchen hingegen vereinbar
scheint, läßt sie unvermeidlich werden, es sei denn wir verzichteten auf
die metaphysische Einsicht in die Bedingungsgründe dieser Verhalte.
Eine solche Bescheidung brächte uns freilich um die Möglichkeit einer
wesentlichen Vertiefung des Freiheitsverständnisses, einer Vertiefung,
deren Sinn vor allem in der klaren Erfassung jener Umstände liegt,
welche bestimmen, daß Freiheit (als Willensiredheit) keine Nicht-Notwendigkeit

bedeuten muß, noch von Nicht-Notwendigkeitsverhältnissen
theoretisch ableitbar sein kann. Um der Bedeutung dieses sehr wichtigen
Verhaltes willen (der insbesondere für die Auseinandersetzung mit
anderen Freiheitstheorien wichtig ist) seien zu diesem Problem
wenigstens einige wesentliche Überlegungen skizziert 8.

Der Gegensatz von Notwendigkeit ist nicht Freiheit, sondern Kontingenz.

Das Begriffspaar visiert die Seinsmodalität eines Seienden und
betrifft damit jedwede Substanz und jedwedes Akzidens. Diesem, seinem

Akt erfaßt und von dort her in seinen metaphysischen Wesenszügen und inneren
Bedingungsgründen zu verstehen sucht.

8 Aus diesem Grunde brachten auch die unter dem Begriff der Heisenberg'sehen
Unscharferelation bekannten Forschungsergebnisse der Quantenphysik eigentlich
keine neuen Daten für die philosophische Freiheitserkenntnis. Dennoch sind sie für
die Freiheitsdiskussion von Bedeutung, rektifizieren sie doch das starr mechanistische

Weltbild. Eine solche Widerlegung des Determinismus ist zumindest auf der
logischen Ebene ein Hinweis auf die Möglichkeit von Freiheit (wenngleich er der
Sache nach nicht unmittelbar zu unserem Gegenstand führt). Siehe zu dieser Frage
(und anderen Aspekten, die sich zum Problem Freiheit-Notwendigkeit im Gespräch
mit der Wissenschaft von heute ergeben) die interessanten Beiträge in der Reihe
'Grenzfragen', Veröffentlichung des Instituts der Görresgesellschaft für interdisziplinäre

Forschung, Herausgeber N. A. Luyten, Bd. 5, 'Zufall, Freiheit, Vorsehung', in
unserem Zusammenhang speziell S. 56-59, sowie S. 189, aus der ich zitieren möchte,
obwohl es sich um eine spontane Äußerung im Kontext einer Diskussion handelt.
Indem er den ontologischen Modalbegriff der 'Wahrscheinlichkeit' der nur äußeren
Erscheinungsweise, den spezifisch anthropologischen der 'Freiheit' hingegen der
inneren Sphäre des Persönlichen zuordnet, spricht N. A. Luyten hier den für alles
Reflektieren über Freiheit m. E. eminent wichtigen, viel zu wenig berücksichtigten
Unterschied zwischen allgemeinen Seiwsweisen (wie Notwendigkeit, Wahrscheinlichkeit,

Kontingenz, Zufall) einerseits und speziellen Strebe- oder Bewegungsweisen
(wie Heteronomie, Zwang, Spontaneität, Freiheit, Autonomie) andererseits an.
Hier der Wortlaut: «Spricht Herr M. wirklich von Freiheit oder bloß von
Wahrscheinlichkeit? Mir scheint letzteres der Fall zu sein: Ich habe es hochinteressant
gefunden, wie er eine Ähnlichkeit zwischen dem Schema der Quantenmechanik und
der Struktur der freien Entscheidung aufgezeigt hat. Die Freiheit selber aber liegt
auf der Ebene meiner Innerlichkeit, des Persönlichen. Läßt man diese Dimension
außer acht, dann bleibt bloß eine Wahrscheinlichkeitsrechnung übrig. Man kann da
höchstens von der äußeren Erscheinungsweise der Freiheit reden. Uber den Kern
der Sache ist dabei nichts gesagt. »



Frei handeln - frei sein 49

gewissermaßen transzendentalen Umfang steht mit der Freiheit ein

zwar inhaltsreicherer, umfänglich (weil nur die Willens- oder andere

Strebedynamik betreffend) jedoch ärmerer Begriff gegenüber. Das heißt
für die methodischen Lösungsmöglichkeiten unserer Frage, daß wir hier
einige Betrachtungen über das mit dem Begriff der Notwendigkeit zu
Kennzeichnende einschieben müssen, um schließlich ausmachen zu
können, unter welchen Rücksichten dem Wollen welche Modalitäten
zukommen oder nicht zukommen können.

Der Begriff der ontologischen Notwendigkeit nun besagt, daß etwas

nicht nicht sein kann 9 und will damit offensichtlich die sich mit jedem
Sein eines Seienden anbietende Konnotation der Relation dieses Seienden

zu seiner eigenen Existenz erfassen, womit ein Ursache-Wirkungsverhältnis

in den Blick gerückt wird. Gerade für die Betrachtung von
Strebevorgängen drängt sich dabei die Berücksichtigung der Vielfalt von Ursachen

auf : der Gegenstand muß final sein, d. h. er muß mögliche
Anziehungskräfte besitzen; im Strebevorgang ist er dem Strebenden

final, d. h. er geht formal in das Streben ein; die Strebung als dynamische
Ausrichtung eines Subjekts auf ein Objekt muß vom Strebenden effizient

vollzogen werden.

Dementsprechend sind hier drei Notwendigkeitsrücksichten
unterscheidbar und daraufhin zu untersuchen, ob und inwiefern sie mit
freiheitlicher Selbstbestimmung vereinbar sind oder ob und inwiefern sie ihr
entgegenstehen :

1. Finale Notwendigkeit: Als unbedingt erstrebenswertes Gut könnte
für den Menschen nur ein als solches erkanntes absolutes Gute, m. a.

Worten nur Gott in seinem erkannten Gutsein gelten. Da das irdische
Erkennen die Existenz und Güte Gottes jedoch nur mittelbar erschließt,
können wir über die Vereinbarkeit von finaler Notwendigkeit und Freiheit

nur theoretisch diskutieren. Von unseren erarbeiteten prinzipiellen
Einsichten her muß hier offensichtlich einschränkungslos gelten, daß

finale Notwendigkeit der Selbstbestimmung des Willens nicht entgegensteht,

d. h. mit ihr vereinbar ist. Denn es ist der Wollende selbst, der den Gegenstand,

auch den absolut guten und daher notwendig liebenswerten, zum
Ziel seines Strebens macht; der Strebende selbst ist sich des absoluten

9 Für unsere Zwecke kann hier die Übersetzung der klassischen Formel des
'necessarium est, quod non potest non esse' genügen, die allerdings in der besseren
ursprünglicheren Version lautet: 'necessarium enim dicitur, quod in sua natura
habet, quod non possit non esse' (Aristoteles, II. Phys., 8).

4



50 Frei handeln - frei sein

Gutseins seines Strebeziels bewußt; er selbst setzt und unterhält die

Richtungweisung und die Strebung.
Der besseren Anschaulichkeit wegen wollen wir uns die zumindest

relative finale Notwendigkeit vergegenwärtigen, mit der sittlich
vollkommene Menschen die sich ihnen anbietenden Entscheidungsmöglichkeiten

zum Guten ergreifen. Trotz der (relativen) finalen Notwendigkeit
sind sie offensichtlich frei, denn die Entscheidungsmöglichkeit als solche

zwingt nicht, und daß der sittlich gute Mensch in ihr jene Bewandtnis
erkennt, um derentwegen er wollen will, ist ebenfalls von ihm selbst
bewirkt. Und schließlich ist er selbst es, der den Strebeakt verfügt und
vollzieht 10.

2. und 3. Formale und effiziente Notwendigkeit: sie stehen dem Wesen

der Selbstbestimmung entgegen und sind deshalb mit freiem Wollen
absolut unvereinbar. Möglich sind sie einzig für Bewegungen, insofern das

Bewegte von äußerer Kraft seine Bewegungsrichtung und seine

Bewegungseffizienz erhält. Partiell und relativ ist formale und effiziente

Notwendigkeit damit übrigens jedem Streben zuwider, denn Streben heißt

10 Ein sich von unseren Ausführungen her zwar nicht unmittelbar aufdrängender

Begriff, dem jedoch in der philosophischen Freiheitsdiskussion seit je eine
eminente Bedeutung zukommt, ist jener der naturhaften Notwendigkeit. Auf der Strebeebene

besagt er, daß ein Subjekt wegen einer in seine Natur eingezeichneten
Neigungstendenz ein bestimmtes Objekt nicht nicht erstreben kann.

Unser Erleben trifft diese Art des Verhältnisses offensichtlich in mehrfacher,
je verschiedener Form an: so etwa bei der Pflanze, für die es nicht nicht geschehen
kann, daß sie zum Licht strebt; analog güt für das Tier, daß es nicht nicht sein kann,
daß das Tier je seinem stärksten Trieb nachgibt; und schließlich erleben wir auch in
der geistigen Interiorität unseres freien Wollens einen gewissen Naturverhalt, insofern
es nicht nicht sein kann, daß jede unserer Entscheidungen im fundamentalen
Verlangen nach dem Guten wurzelt, ja jeder einzelne Willensakt eigentlich eine spezielle
Entfaltung dieser geistigen Grundtendenz zum Guten darstellt. In diesem Sinne ist
nicht nur das oben erwähnte Erkennen eines bestimmten Gutes als Gut, sondern in
gleicher Weise die naturhafte Spannung unseres Wesens auf das Gute (d. h. auf die
Gutheitsbewandtnis in den Einzeldingen und auf das real absolut Gute) eine
metaphysische Grundbedingung der menschlichen Freiheit. Als Prinzip, d. h. als bloßer
metaphysischer Ermöglichungsgrund des einzelnen selbstverfügten Strebeaktes, ist
diese Grundspannung zum Guten noch nicht eigentlich frei. Deshalb läßt sich generell
sagen, daß alle jene naturhaften und damit naturnotwendigen Strebungen, die sich
unserem Erleben darbieten, auch unfreie Strebungen sind. Entscheidend für diesen
Verhalt ist, daß er durch die jeweilige Seinsweise der Naturen begründet ist und
nicht durch die Bewandtnis des Notwendigseins. M. a. W. : auch in diesem
Zusammenhang ist der Naturbegriff analog zu verstehen. Nicht Momente der Notwendigkeit,

sondern die in den Dingen gegebene Bewandtnis des Geschaffenseins sowie (im
ungeistigen Streben) der Materialitätsgebundenheit, also Wesenselemente im
Strebenden selbst, bewirken die Unfreiheit.



Frei handeln - frei sein 51

nichts anderes, als daß der Strebende sich seihst auf sein Ziel hinbewegt.

Und gerade diese Selbstbewegung auf ein zudem selbst erwähltes Ziel ist
die Definition des freien Willens. Wollen ist wesentlich personal. Es kann
erstehen oder nicht erstehen. Gezwungen werden kann es nicht. Deutlich
wird der dem Wollen eigene Autonomiecharakter beim Vergleich mit dem
tierischen Streben. Auch das Tier erleidet keinen Zwang von Seiten des

Strebeobjekts, auch das Tier strebt selbst. Aber sowohl die Motivation
wie auch die Spontaneität sind im Tier von biologischen und psychologischen

Strukturen bestimmt, die der individuellen Verfügbarkeit
entzogen sind. Der Hund, der den Knochen 'nicht will', verzichtet, weil
sein Hungerreflex befriedigt ist, und auch das über den Fortgang seines

Herrn betrübte Tier verweigert das Fressen nicht aus selbstverfügter
Freundeshebe, sondern als Individuum einer Tierart, für die unter
bestimmten Umständen die Anhänglichkeit an den Menschen zum dominierenden

Verhaltensregulativ wird. So individuell das Einzeltier auch
existiert, reagiert, sich entwickelt, seine Verhaltensmotive und die effiziente

Verhaltensausführung sind durch die arttypische Körperlichkeit mit
ihrer arttypischen Psychologie (die zu einer arttypischen Verarbeitung
der jeweiligen Umwelterfahrung führt) bedingt. Und damit ist das Tier
als Individuum fremdursächlich konditioniert.

Fassen wir zusammen: die gegenwärtige Freiheitsdiskussion wird
von zwei Momenten bestimmt, der Einsicht, daß menschenrechtlicheFrei-
heiten ihre innere Berechtigung nur dann wahren, wenn wir dem
Menschen auch Willensfreiheit zuerkennen, und dem Umstand, daß dem

abhängigkeitsbewußten Menschen von heute gerade diese Willensfreiheit
problematisch wurde. Die sich aufdrängende Frage lautet demnach:
darf dem Menschen trotz aller positiv gesicherten Determinationsnachweise

die prinzipielle Möglichkeit einer inneren Selbstbestimmung noch

zugesprochen werden?
Nach kurzen Reflexionen zu Fehlbeweisen und Unbeweisbarkeit

des naturalistischen Menschenbildes konzentrierte sich die Betrachtung
auf den Versuch, Willensfreiheit metaphysisch als jenen Modus aufzuweisen,

der das 'eigentlich menschliche' Streben des Menschen kennzeichnet,
d. h. als die geistige Fähigkeit, innere Entscheidungen im Hinblick auf
als solche erkannte sittliche Werte in Selbstverfügung zu entwerfen und gerade

in dieser personalen Dynamik auf das Gute die freiheitliche Selbstverwirklichung

zu gewinnen. Als eines der Kennzeichen dieses Versuchs mag
gelten, daß wir die personale Innenerfahrung des Freiheitsbewußtseins



52 Frei handeln - frei sein

als Zugang zu unserem Gegenstand wählten. Ihre allenthalben zu
wenig berücksichtigte Komplexität, ihre für das Gewissen unumstößliche

Fähigkeit der Differenzierung, ihre Einfühlbarkeit und Versteh-
barkeit durch den Mitmenschen wie schließlich auch ihre gesellschaftspolitische

Anerkennung scheinen sie über jene Verdächtigung der
Selbsttäuschung zu erheben, der sie im Milieu des Naturalismus ausgesetzt
ist. Anders als Freiheitstheorien, die zunächst den Rahmen jener
theoretischen Bedingungen erstellen, denen Freiheit vermeintlich «genügen

muß», um sich wirklich als solche zu erweisen (etwa der Enthoben-
heit gegenüber jedweden Notwendigkeits- oder anderen

Bedingungsverhältnissen), gingen wir also unmittelbar von der Phänomenologie
des sich in der Selbsterfahrung anzeigenden geistigen Lebensvollzugs
aus, um dort die metaphysischen Spezifika der Selbstbestimmung zu
erfassen (die Eigenart der personalen Werterkenntnis als personale und
als Werterkenntnis; die metaphysische und funktionale Zuordnung von
Werterkenntnis und freiheitlichem Wollen; das Wesen des geistigen
Wollens als geistiges; die Prozesse der Frei-Werdung und Wert-Werdung
der Person durch den sittlich guten Willensentschluß). Hilfreich waren
uns dabei gewisse Vergleiche mit den inneren Bedingungen der Hand-
lungs- oder Verhaltensheiheit sowie mit jenen inneren Determinationsfaktoren,

die im tierischen Streben wirksam scheinen. Die erst nachträglich

vollzogene Konfrontation mit dem ontologischen Begriff der

Notwendigkeit ergab den nur scheinbar paradoxen Befund, daß finale
Notwendigkeiten mit dem geistigen Streben im Prinzip vereinbar sind, während

sich die Spekulation über eine Beziehung zwischen Freiheit und
effizienter Notwendigkeit als Absurdität erwies, da Wollen wesentliche
Se/ès/determination und Se/ôVdynamik des Strebens darstellt.

Wie bei jeder metaphysischen Betrachtung war auch unser Blick
im Vorstehenden notwendig durch die Ausrichtung auf das wesenhaft

Allgemeine, d. h. auf die dem Menschen als Menschen prinzipiell mögliche
Fähigkeit zur Selbstbestimmung seines Strebens begrenzt. Über das

Kräfteverhältnis zwischen geistiger Autonomie und sozial, biologisch
oder psychologisch bedingten Heteronomien, wie es im Einzelmenschen

je verwirklicht ist, bestimmten Gesellschaftsgruppen eigen sein könnte
oder bestimmte menschliche Situationen kennzeichnet, ist metaphysisch
nichts auszumachen. Sicher ist nur, daß jene personale Freiheit, von der

hier die Rede war, jedwedem Menschen in jedweder Kultur möglich ist,
insofern er die menschliche Anlage zur Erfassung des Sittlichen individuell

realisiert und sich im Konkreten seiner Lebensumstände rückhaltlos



Frei handeln - frei sein 53

zu einem Guten engagiert. Jeder von uns hat erfahren, daß ein solches

personales Engagement eine harmonische Gleichgewichtslage der
ungeistigen Vitalkräfte unseres Wesens voraussetzt. Wie diese zu erwirken
und zu festigen ist, bleibt für den einzelnen eine Frage der Selbsterkenntnis

und der Selbsterziehung (und wissenschaftlich ein Anliegen der Ethik,
der Pädagogik, der Psychologie). Sinngebend gilt dabei die metaphysische
Einsicht, daß nicht nur die geistige Dimension unseres Menschseins,
sondern unsere gesamte Existenz als körpergebundene Geistwesen auf ein

einziges Seinsziel hin angelegt ist. Deshalb finden unsere Triebe und Affekte,
ja selbst die bloße Körperlichkeit ihren Sinn nicht in ihrem Eigensein,
sondern in der Funktion, den tragenden Ermöglichungsgrund für das

'eigentlich menschliche' Seinsziel zu bilden. Sie sind also nicht um ihrer
selbst willen zu befrieden, sondern vielmehr als spezifisch menschliche

Körperkräfte in den Gesamtprozeß der personalen Reifung zu integrieren.


	Frei handeln - frei sein

