
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 26 (1979)

Heft: 1

Artikel: Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761301

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761301
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Otfried Höffe

Die Menschenrechte als Legitimation
demokratischer Politik *

Die Diagnose des gegenwärtigen Zeitalters ist häufig auf Krise
gestimmt. Im Wirtschafts- und im Beschäftigungswesen, im Bildungsbereich,

in der Umwelt, sogar in der Grundstruktur menschlicher

Selbstverständigung und Weltorientierung glaubt man tiefgreifende
Krisen wahrzunehmen. Auch vor dem politischen Raum macht die
vielfältige Krisenstimmung nicht halt. Die Stichworte heißen hier
«Orientierungskrise» und «Legitimationskrise». Zu den wenigen Begriffen, die
in dieser Situation noch politische Orientierung und Legitimation
leisten, gehören «Menschenrechte» und «Demokratie».

Beide Begriffe: Menschenrechte und Demokratie, werden heute so

unterschiedlich gebraucht, daß ihre begriffliche Kontur keineswegs mehr
als gesichert gelten kann. Zudem fließen sie häufig ineinander: Demokratie

wird mit Freiheit, Freiheit wiederum mit den Menschenrechten

gleichgesetzt. Die Begriffe wieder zu trennen und je für sich zu bestimmen,
ist deshalb die Aufgabe eines ersten Teils meiner Überlegungen.

«Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik» - dieser

Titel enthält die These einer doppelten Beziehung: Einerseits, so

behaupte ich, läßt sich die Demokratie als Staatsform gerade auch vom
Standpunkt der Menschenrechte her legitimieren. Die Staatsform Demokratie,

so der zweite Teil, hat selbst den Rang eines Menschenrechts.
Andererseits gibt es noch andere Menschenrechte, und diese weiteren

* Erweiterter Text der Antrittsvorlesung: Freiburg i. Ue., 11. 12. 1978, am
Tag nach der Feier des 30-jährigen Jubiläums der Menschenrechtsdeklaration der
Vereinten Nationen.



4 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

Menschenrechte, so der dritte Teil, legen einer sich tendenziell absolut
setzenden Demokratie grundsätzliche Schranken auf. Politische
Entscheidungen sind nicht schon dadurch insgesamt sittlich legitim oder

gerecht, daß sie vom Volk oder seinen gewählten Vertretern aufgrund
eines auch noch so qualifizierten Mehrheitsentscheids gefällt worden sind.
Politische Entscheidungen erhalten erst dann volle sittliche Legitimität,
sie erhalten erst dann den Rang politischer Gerechtigkeit, wenn sie - über
das Demokratieprinzip hinaus - die Menschenrechte insgesamt als
fundamentale Leitprinzipien anerkennen.

I. MENSCHENRECHTE UND DEMOKRATIE :

EINIGE BEGRIFFSERLÄUTERUNGEN

7. Staatsform Demokratie

Demokratie: das ist heute eine international gültige Währung politischer
Legitimation, die ihrerseits kaum noch als legitimationsbedürftig
erscheint. Dieser weltweite politische Grundkonsens lebt aber mindestens

zum Teil von einer extensiven, ja exzessiven Bedeutungserweiterung und
von dem gleichzeitigen Verlust präziser Begriffssubstanz. «Demokratie»
steht nicht nur gegen jede Form von obrigkeitlichem Denken und von
Autoritätsgläubigkeit. Unter Verlust (fast) jeder inhaltlichen Gemeinsamkeit

ist der Ausdruck oft genug zu einer konventionellen Phrase

degradiert, einer Phrase, die (fast) nur noch ein emotionales Hochgefühl
ausspricht, einer Phrase, die einfach für alles steht, was politisch ideal,
schön und sympathisch ist h

Im Gegensatz zu einer solchen ausufernden Verwendung des Wortes
verstehe ich den Ausdruck Demokratie hier - mindestens zunächst - nicht
im weiteren Sinn einer ökonomisch-gesellschaftlichen Lebensform,
sondern im engeren und ursprünglichen2 Sinn alsSiQfAo-xpa-tta, als Volksherr-

1 Darauf hat schon C. Schmitt (Verfassungslehre, Berlin 51970, S. 225) für
die zwanziger Jahre mit Verweis auf Parteiführer und politische Schriftsteller
aufmerksam gemacht. Leider gilt dies auch zu einem Teil für die zeitgenössische
Diskussion, so zum Beispiel für den ansonsten sehr informativen Artikel Demokratie

von E. Denninger (in: A. Görlitz, Hrsg. : Handlexikon zur Rechtswissenschaft,
München 1972, S. 65-71), wenn nach der richtigen Worterklärung drei Aspekte
genannt werden, von denen die ersten zwei keinen ersichtlichen Zusammenhang mit
der Worterklärung selbst haben.

2 Vgl. schon Herodot, Historien, Buch VI, Kap. 43.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 5

schaft. Demokratie meintVolkssouveränität: Macht undAutorität von
Verfassungsgebung, Gesetzgebung und Regierung beruhen letztlich nicht auf
irgendwelchen höheren Qualitäten, die dem Volk unzugänglich sind, auf
Eigenschaften, die wie Abstammung (vgl. Monarchie und Aristokratie),
Besitz und Reichtum (Plutokratie), wissenschaftlich-technische Kompetenz

(Technokratie), militärischer Rang (Militärstaat) oder andere Qualitäten

einen einzelnen (Führerstaat) oder eine Oberschicht als politisch
höherwertig auszeichnen und entsprechend den Rest des Volkes als

politisch minderwertige Unterschicht disqualifizieren. Verfassung,
Gesetzgebung und Regierung beruhen vielmehr letztlich ausschließlich auf
dem Willen, dem Auftrag und dem Vertrauen der Betroffenen, der Regierten.

Im Gegensatz zu autoritären Staatsformen gehen Willensbildung
und Entscheidungsfindung von unten nach oben. Die formalen Mittel
dazu heißen in der Regel: Wahlen und Mehrheitsprinzip, mit deren Hilfe
die Inhaber der öffentlichen Ämter vom Volk bestellt werden. In diesem

Sinn regiert sich das Volk selbst.

Während die Grundbestimmung «Selbstregierung des Volkes» für
die Demokratie essentiell ist, kann deren Operationalisierung in präzise
Entscheidungsverfahren in hohem Maß variieren. Ob periodische
Versammlungen und Wahlen oder unperiodische Initiativen, Referenden und
Plebiszite, ob direkte oder repräsentative Demokratie, ob Verbände,
Parteien und Fraktionen als Vermittlungsagenturen oder ob lieber mehr

Partizipation und Dezentralisierung: für diese und andere Alternativen
ist das Prinzip der Demokratie als Staatsform allein keine zureichende

Entscheidungsinstanz. Dazu bedarf es vielmehr geopolitischer,
wirtschaftlich-gesellschaftlicher, geschichtlicher und anderer Zusatzkriterien, die

hier nicht mehr zur Diskussion stehen 3.

Die Staatsform Demokratie wird häufig durch zwei Prinzipien
bestimmt, durch Gleichheit und Freiheit. Die Bestimmung ist richtig, sofern

auch den beiden Begriffen nicht jede beliebige, vielmehr eine präzise

3 Zur entsprechenden kontroversen Diskussion vgl. u. a. K. v. Beyme: Die
verfassunggebende Gewalt des Volkes. Demokratische Doktrin und politische
Wirklichkeit, Tübingen 1968; R. A. Dahl: A Preface to Democratic Theory, Chicago
1956 (dt. Vorstufen zur Demokratietheorie, Tübingen 1976) ; Demokratie und
Rechtsstaat. FS Z. Giacometti, Zürich 1953; E. Denninger, (s.o.); A. Etzioni:
The Active Society. A Theory of Societal and Political Processes. New York - London
1968 (dt. Die aktive Gesellschaft. Eine Theorie gesellschaftlicher und politischer
Prozesse, Opladen 1975); I.Fetscher: Die Demokratie. Grundfragen und
Erscheinungsformen, Stuttgart 1970; D. Grosser: Demokratietheorie in der Sackgasse?,
in: N. Achterberg, Hrsg.: Öffentliches Recht und Politik. FS H. v. Leupen,
Berlin 1973, S. 107-119; J. Habermas: Legitimationsprobleme im Spätkapitalis-



6 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

Bedeutung zukommt. Die in der Demokratie implizierte Gleichheit ist
nicht die Gleichheit all dessen, was «Menschenantlitz trägt», sondern nur
die Gleichheit dessen, was zum betreffenden Volk gehört. Dagegen sind
alle Mitglieder des entsprechenden Volkes gleich. Dies allerdings wiederum

nicht in jedem Sinn. Es wird - wenigstens unmittelbar4 - weder die
Gleichheit von Geschlecht oder Religion, noch die von Begabungen und

Fähigkeiten, auch nicht die von sozialer Stellung und wirtschaftlicher
Potenz behauptet. Mit Gleichheit ist vielmehr der präzise Aspekt
staatsbürgerlicher Gleichheit gemeint, nämlich daß es unter den Gesichtspunkten

von Verfassungsgebung, Gesetzgebung und Regierung keine qualitativ

bessere Oberschicht gibt, sondern daß alle gleichermaßen und in
gleicher Weise Stimmrecht und Zugang zu den öffentlichen Ämtern haben

(aktives und passives Wahlrecht).
Ähnlich hat das andere Prinzip, das der Freiheit, die präzise Bedeutung,

daß ein Volk sich selbst die Verfassung, die Gesetze und die Regierung

gibt und daß es insofern politisch autonom ist. Demokratie steht im
Gegensatz zu äußerer und innerer Fremdherrschaft. Das Volk darf weder
als Kolonie oder als Satellitenstaat einer äußeren Macht noch - wie in der

Monarchie, der Aristokratie, der Plutokratie oder der Technokratie -
einem politisch privilegierten Teil des Volkes, eben dem König, dem Adel,
den Reichen oder der wissenschaftlich-technischen Intelligenz unterworfen

sein. Zur Demokratie gehören - unter dem Außenaspekt gesehen - die

politische Selbständigkeit (Souveränität) eines Gemeinwesens, vor allem
aber - unter dem Innenaspekt betrachtet - die politische Freiheit aller
Bürger sowie die Gleichheit in bezug auf sie ; Demokratie meint insbesondere

gleiche politische Freiheit aller Mitglieder des entsprechenden Volkes.

mus, Frankfurt/M. 1973; W. Hennis: Demokratisierung. Zur Problematik eines
Begriffs, Köln/Opladen 1970; P. G. Kielmannsegg : Volkssouveränität. Eine
Untersuchung der Bedingungen demokratischer Legitimität, Stuttgart 1977 ;

M. Kriele : Einführung in die Staatslehre. Die geschichtlichen Legitimitätsgrundlagen
des demokratischen Verfassungsstaates, Reinbeck 1975, 3. Teil; G. Leibholz:

Strukturprobleme der modernen Demokratie, Karlsruhe 1958; U.Matz, Hrsg.:
Grundprobleme der Demokratie, Darmstadt 1973; W. D. Narr-F. Naschold:
Theorie der Demokratie, Stuttgart 1971. - Von den älteren Werken bahnbrechend:
A. de Tocqueville: De la démocratie en Amérique, 2 Halbbände., Paris 1951,
31966 (orig. Bd. I: Paris 1835, Bd. II: Paris 1840; dt. über die Demokratie in Amerika,

München 1976) ; auch noch nützlich: Lord Bryce: Les Démocraties modernes,
2 Bde., Paris 1924; W. Hasbach: Die moderne Demokratie, Jena 21921 ; H. Kelsen:
Vom Wesen und Wert der Demokratie, Tübingen 1920; R. Laun: La Démocratie.
Essai sociologique, juridique et de politique morale, Paris 1933; J. A. Schumpeter:
Capitalism, Socialism and Democracy, New York 1942, 31950.

4 Zur mittelbaren Gleichheitsforderung siehe unten, Abschnitt II 1.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 7

2. Menschenrechte

Menschenrechte heißen jene Rechte, die dem Menschen als Menschen

zukommen, und zwar gegenüber der politischen Gemeinschaft, in der der
Mensch lebt, gegenüber ihrer Rechts- und Staatsordnung. Die Menschenrechte

verdanken sich nicht erst zusätzlichen Qualifikationen wie der

Rasse, der Religion oder dem wirtschaftlich-gesellschaftlichen
Entwicklungsstand der politischen Gemeinschaft. Deshalb heißen die Menschenrechte

auch natürliche, angeborene, unveräußerlich und unverletzliche
Rechte, Rechte die - zeitlich gesehen - immer und - räumlich betrachtet

- überall gültig sind 5.

Daß die Menschenrechte dem Menschen als solchem zukommen,
heißt auch, daß sie der Verfügung des staatlichen Souveräns grundsätzlich

entzogen sind, wobei es gleichgültig ist, ob der Souverän ein Monarch,
eine privilegierte Gruppe oder das ganze Volk ist. Die Menschenrechte

sind vorpositive, genauer: überpositive Rechtsgrundsätze. Durch die

Aufstellung solcher überpositiver Rechtsgrundsätze wird die seit Machia-
velli und Hobbes immer wieder verfochtene sittliche Neutralisierung der

Politik vehement zurückgewiesen. Der überpositive Status der Menschenrechte

bedeutet keineswegs, daß positive Rechtsordnungen ihnen gegenüber

gleichgültig seien. Es heißt nur, daß die Menschenrechte von einer

positiven Rechtsordnung nicht geschaffen oder originär verliehen werden
können. Wohl können und sollen sie als das anerkannt und geschützt werden,

was sie sind, nämlich als vorstaatlich gültiges, allerdings nicht
deshalb schon geltendes Recht. Die Menschenrechte werden von einer positiven

Rechtsordnung nicht eigentlich gewährt oder verweigert, wohl aber

gewährleistet oder mißachtet. Wegen dieses Aspekts positivrechtlicher
Gewährleistung sind die Menschenrechte auch nicht bloß ein

philosophisch-literarisches Thema, sondern ebenso die Aufgabe und der Streitpunkt

aktueller Politik.

5 Aus der Fülle der Literatur einige wenige Beispiele: J. Baur: Zum Thema
Menschenrechte. Theologische Versuche und Entwürfe, Stuttgart 1977 ; F. Erma-
cora: Menschenrechte in der sich wandelnden Welt, Bd. I, Wien 1974; W. Heidel-
meyer, Hrsg. : Die Menschenrechte. Erklärungen, Verfassungsartikel, Internationale

Abkommen, Paderborn 21977; W. Huber - H. E. Tödt: Menschenrechte.
Perspektiven einer menschlichen Welt, Stuttgart-Berlin 1977; J. Maritain: Les
droits de l'homme et la loi naturelle, Paris 1945 (dt. Die Menschenrechte und das
natürliche Gesetz, Bonn 1951); J. Schwartländer, Hrsg.: Menschenrechte.
Aspekte ihrer Begründung und Verwirklichung, Tübingen 1978; G.Weyers: Zur
Mehrdeutigkeit der Wirklichkeit von Menschenrechten, in: Zeitschrift für
philosophische Forschung 28 (1974) 350-367.



8 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

Ohne die staatliche Gewährleistung sind Menschenrechte bloß
universal gültige sittliche Forderungen. Sie sind nur (natur- oder vernunftrechtlich)

legitimierte Ansprüche des Menschen, die - in Ermangelung
staatlicher Gewährleistung - den politisch ohnmächtigen Status von
Ideen und Hoffnungen, von Appellen und Postulaten, von Proklamationen

und Deklamationen haben, einen Status also, dem die geschichtlichpolitische

Realität noch fehlt. Werden die Menschenrechte dagegen von
einer positiven Rechtsordnung, von einem Staat, gewährleistet und
geschützt, werden sie zum festen Bestandteil des politischen Gemeinwesens,
werden sie nicht bloß in Form von «Toleranzen» anerkannt, sondern
institutionell garantiert: dann erhalten sie den positiv-rechtlichen Status

von Grundrechten oder von fundamentalen rechtsverbindlichen
Organisationsprinzipien bzw. Staatszielbestimmungen 6.

In der Gewährleistung der Menschenrechte, in ihrer Institutionalisierung

als Grundrechte und als normative Leitprinzipien besteht die

sittliche Aufgabe jeder staatlichen Rechts- und Verfassungsordnung.
Dort, wo die Gewährleistung gegeben ist, kann der Staat seinem Kern
nach als sittlich legitim : als gerecht ; dort, wo die Mißachtung vorherrscht,
muß er als sittlich illegitim : als ungerecht betrachtet werden. Auch wenn
die Gesetze und Institutionen einer politischen Gemeinschaft noch so

gut innere und äußere Sicherheit, Koordination, Effizienz und Stabilität,
selbst wenn sie darüber hinaus wirtschaftliches Wohlergehen verbürgen,
zugleich aber im Widerspruch mit den Menschenrechten stehen, ist die
Rechts- und Verfassungsordnung zu ändern - sofern sie überhaupt eine

sittliche Existenzberechtigung haben soll.
Schon aus diesen Begriffserläuterungen folgt: Auch ein Staat, der

in seiner Grundordnung dem Demokratieprinzip verpflichtet ist, auch
ein demokratischer Staat ist nicht als solcher schon durch und durch sittlich

legitim. Einem Staat gebührt erst dann der volle Rang politischer
Gerechtigkeit, wenn er die Menschenrechte insgesamt gewährleistet und
schützt, wenn er sie zur Grundlage und zum Maßstab seiner Politik macht.

6 Zur verfassungsgeschichlichen und verfassungsrechtlichen Seite vgl. K. A.
Bettermann u. a., Hrsg. : Die Grundrechte. Handbuch der Theorie und Praxis der
Grundrechte, 4 Bde., Berlin 1954-1967 ; E. Friesenhahn : Die Pressefreiheit im
Grundrechtssystem des Grundgesetzes. Ein Diskussionsbeitrag, in: Recht und
Rechtsleben in der sozialen Demokratie. Festgabe f. O. Kunze, Berlin 1969, S. 21-
37; E. Groeitz: Freiheit und Verfassungsrecht. Kritische Untersuchungen zur
Dogmatik und Theorie der Freiheitsrechte, Tübingen 1976; G. Jellinek: System
der subjektiven öffentlichen Rechte, Freiburg i. Br. 1892; P. Saladin: Grundrechte
im Wandel, Bern 21975; C. Schmitt (s. o., Anm. 1), § 14; R. Schnur, Hrsg.: Zur
Geschichte der Erklärung der Menschenrechte, Darmstadt 1964.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 9

Soweit zum Begriff, nun zum philosophischen Prinzip und Kriterium
der Menschenrechte. Die Philosophie gibt sich nicht mit einem beliebigen,
etwa einem historischen oder einem rechtsvergleichenden Kriterium:
mit der verfassungsgeschichtlichen Entwicklung oder dem derzeitigen
Stand nationaler und internationaler Menschenrechtskodifikationen
zufrieden. Schon weil die gegenwärtige Menschenrechtsdiskussion unter
dem Mangel eines allgemein verbindlichen Kriteriums leidet, fragt die

Philosophie nach dem schlechthin höchsten Kriterium, nach einem

Begriff und Maßstab, die unabhängig von den wechselnden empirischen
Bedingungen, die grundsätzlich gültig sind. Ein solches grundsätzlich
gültiges Kriterium heißt auch Naturrechtsprinzip oder Vernunftrechts-
prinzip. Wie findet man ein solches Kriterium? Es ergibt sich aus der
in Frage stehenden Sache selbst, verbunden mit der im Begriff der
Vernunft zum Ausdruck kommenden Intention, die zur Diskussion stehende
Sache allgemeingültig zu lösen.

Die Sache, das Problem der Menschenrechte entsteht aus dem

Zusammenspiel von zwei Momenten, die mit der Natur des Menschen
verbunden sind. Das Problem entsteht erstens, weil es sich bei den Menschen

um Wesen handelt, die denselben Lebensraum mit ihresgleichen teilen
und es deshalb nicht verhindern können, mindestens gelegentlich in
wechselseitigen Einfluß zu geraten. Das Problem entsteht zweitens, weil
es endliche Vernunftwesen sind, Wesen, die zwischen Tier und Gott
stehen, d. h. die sich einerseits selbst Zwecke setzen können und andererseits

bei der Verfolgung dieser Zwecke sich weder - aufgrund reiner
Vernunft - in notwendiger Harmonie und wechselseitiger Anerkennung
mit ihresgleichen befinden, noch sich - aufgrund reiner Natur - nach
festen Gesetzmäßigkeiten, etwa nach Maßgabe angeborener artspezifischer

Verhaltensmuster (Instinkte) bewegen. Die gegenseitigen
Beeinflussungen können vielmehr zu Konflikten führen, die weder
vernunftgesetzlich noch naturgesetzlich «durchdeterminiert» sind. Die Konflikte
können daher so, aber auch anders verlaufen, sie können zum Beispiel

- gemäß dem Hobbesschen dictum : homo homini lupus - zu gegenseitiger
Verfolgung und Unterdrückung oder aber zu wechselseitiger Anerkennung

als Personen gleicher Würde führen. Dann aber stellt sich die Frage,
wie die Konflikte sinnvollerweise, wie sie vernünftigerweise verlaufen
sollen, wobei die Intention der Vernunft sich nur mit einer grundsätzlich
gültigen Lösung zufrieden gibt.

Grundsätzlich gültig ist aber eine Lösung, die letztlich nicht von
den wechselnden empirischen Bedingungen, etwa von den jeweiligen



10 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

Macht- und Drohpotentialen der Konfliktpartner abhängt, gleich ob

diese Drohpotentiale physischer, psychischer oder wirtschaftlicher, gleich
ob sie sozialer, militärischer, intellektueller oder anderer Natur sind.

Vernünftig ist eine Lösung, die von den Macht- und Drohpotentialen der

Beteiligten völlig absieht und unabhängig davon die Handlungsfreiheit
eines Menschen auf die Bedingungder Vereinbarkeit mit der Handlungsfreiheit

jedes Mitmenschen nach streng allgemeinen Grundsätzen
einschränkt und zugleich sichert. Mit diesem Prinzip gleicher Freiheit ist - in
aller Kürze - das Naturrechts- oder das Vernunftprinzip von Recht bzw.

von politischer Gerechtigkeit benannt. Ein entsprechend eingerichteter
Staat heißt Rechts- und Verfassungsstaat oder Republik (im Vernunftsinn

beider Begriffe) oder auch gerechter Staat7.
Dasselbe, was dieses Naturrechts- oder Vernunftrechtsprinzip aus

der Perspektive der politisch-sozialen Grundordnung heraus formuliert,
das formuliert das Prinzip der Menschenrechte aus der Perspektive jedes

Mitgliedes dieser Ordnung. Danach kommt jedem einzelnen Menschen

eine eigene unantastbare Würde zu. Jeder Mensch ist Person, die ein
Recht auf jenes Höchstmaß an Handlungsfreiheit hat, das zugleich mit
der Handlungsfreiheit jedes anderen nach einem streng allgemeinen
Gesetz vereinbar ist. Der Mensch hat also weder ein Recht auf Freiheit einerseits

und auf Gleichheit andererseits, wobei sich dann die Frage nach
deren Vereinbarkeit stellt. Der Mensch hat vielmehr ein Recht auf gleiche

Freiheit, und dieses Recht auf gleiche Freiheit kommt ihm vor jeder
positivrechtlichen Ordnung zu: es ist das kritische Prinzip zur Beurteilung

jeder positivrechtlichen Ordnung auf ihre sittliche Legitimität hin.
Das Recht auf gleiche Freiheit ist das Menschenrecht bzw. das Prinzip
aller Menschenrechte. Man kann es auch so formulieren : Der Mensch als

Mensch hat ein Recht auf eine Rechtsordnung gemäß dem Vernunftbegriff

von Recht. M. a. W. : Das einzige, zugleich auch allumfassende

Recht, das der Mensch von Geburt an hat, ist das Recht auf eine gerechte

Rechtsordnung, ist das Recht auf einen Rechts- und Verfassungsstaat
bzw. auf eine Republik.

Allerdings: Gemäß den verschiedenen Grundaspekten der

Handlungsfreiheit im politisch-sozialen Kontext ist das eine Menschenrechtsprinzip

in eine Vielzahl von spezifischen Menschenrechten auszudifferen-

7 Vgl. Vf., Politische Gerechtigkeit - Grundzüge einer naturrechtlichen
Theorie, in: Studia Philosophica 38 (1978), sowie zur vertragstheoretischen Begründung

politischer Gerechtigkeit den Hobbes-Kant-Rawls-Beitrag in Vf. : Ethik und
Politik. Grundmodelle und -problème praktischer Philosophie, Frankfurt/M. 1979.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 11

zieren oder aufzufächern. Zum Beispiel besteht die elementare Voraussetzung

des Gebrauchs der Handlungsfreiheit in Leib und Leben. Das

Recht sorgt primär nicht dafür, daß man am Leben bleibt und man nicht

- wegen Krankheit, Unfall oder Alter - stirbt oder daß man gebrechlich
wird, wohl dafür, daß Leib und Leben vor Eingriffen der Mitmenschen
und des Staates geschützt werden. Das entsprechende Menschen- oder
Grundrecht der Unverletzlichkeit von Leib und Leben fordert vom Staat
(a) in bezug auf die Mitmenschen das Verbot von Mord und Totschlag, von
Vergewaltigung, körperlicher Verstümmelung und Mißhandlung, auch

von seelischer Grausamkeit und (b) in bezug auf den Staat selbst Schutz

vor willkürlicher Verhaftung und Bestrafung, so das verfassungsgeschichtlich

vielleicht älteste Menschenrecht : Habeas corpus. Das Grundrecht

der Unverletzlichkeit von Leib und Leben fordert ferner das Verbot
von grausamen Strafen und Folter.

Eine weitere Grundvoraussetzung zur Realisierung von Freiheit ist
die Möglichkeit, Sachen zu gebrauchen, das heißt Eigentum zu haben.
Damit ist noch nichts darüber ausgesagt, wie man konkret Eigentum
erwerben und was man als Eigentum erwerben darf. Das Menschenrecht

gebietet daher dem Staat, den Erwerb von Eigentum überhaupt
zuzulassen und das Erworbene unter öffentlichen Schutz zu stellen, das

heißt einerseits Diebstahl und Raub, andererseits willkürliche Enteignung

zu verbieten.

Allgemein gesprochen legitimiert das Menschenrecht die persönlichen
Freiheitsrechte, die für jeden Menschen einen strikt persönlichen Raum
gegenüber jeglicher staatlichen und mitmenschlichen Beeinträchtigung
sichern (von G. Jellinek status negativus genannt).

Wenn es einer politisch-sozialen Ordnung mit den aus dem Menschenrecht

begründeten Freiheitsrechten wirklich ernst ist, dann muß sich die

Ordnung auch um jene generell gültigen Realbedingungen kümmern, mit
deren Hilfe man seine Freiheitsrechte überhaupt oder aber wesentlich
leichter realisiert, bzw. um jene Bedingungen, die die Realisierung
unmöglich machen, verhindern oder erschweren. Die politisch-soziale
Ordnung muß sich um die wirtschaftlichen, gesellschaftlichen und kulturellen
Bedingungen der Freiheitsrechte sorgen, um jenes Maß an Einkommen,
an Erziehung und Bildung, an freier Zeit und an Vermögen, die es dem
Menschen erlauben, sich um Leib und Leben und darüber hinaus um ein

menschenwürdiges Leben zu kümmern. Sofern aber Armut und Unwissenheit,

sofern eine erschöpfende und abstumpfende Arbeitsweise und
Arbeitsdauer und anderes deutliche Hindernisse für die tatsächliche Reali-



12 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

sierang der Freiheitsrechte sind, fordert uns das Menschenrecht auf,
für deren Beseitigung oder wenigstens Milderung Sorge zu tragen. Eine
positive Rechtsordnung, die gerecht sein will, muß Verantwortung für
die Rahmenbedingungen übernehmen, unter denen Einkommen,
Vermögen, Bildung und soziale Stellung erworben, verwendet und weitergegeben

werden; sie trägt Verantwortung für die Rahmenbedingungen der
Berafswelt, für Situationen von Alter, Krankheit und Unfall.

Im Gegensatz zu manchen Kritikern der Idee der Sozialstaatlichkeit,
neuerdings etwa R. Nozick 8, stehen die Freiheitsrechte keineswegs im
Widerspruch zu dieser Idee der Sozialstaatlichkeit, fordern sie vielmehr
heraus. Allerdings dürfen die sogenannten sozialen Menschenrechte bzw.
die sozialstaatlichen Leitprinzipien der Politik im Gegensatz zu
sozialistisch-kollektivistischen Interpretationen nicht auf Kosten der persönlichen

Freiheitsrechte verfolgt werden. Denn sie sind als Bedingungen
ihrer Realisierung, nicht aber als deren Konkurrenz menschenrechtlich

legitim. Sie beinhalten daher auch weniger Ansprüche auf staatliche
Versorgungsleistungen als solche, denn Ansprüche auf die Ermöglichung und
den Schutz von Freiheit; sie begründen weniger einen Wohlfahrtsstaat
als den freiheitsfunktionalen Sozialstaat.

II. MENSCHENRECHTLICHE LEGITIMATION VON DEMOKRATIE

Zur Rechtfertigung der Demokratie als Staatsform sind mannigfache

Legitimationsstrategien nicht bloß denkbar, sondern im Laufe der

politischen Geschichte auch vorgetragen worden, zum Beispiel verfas-

8 In den Spuren von M. Friedman (Capitalism and Freedom, Chicago-London
111971) : Anarchy, State and Utopia, Oxford 1975 (dt. Anarchie, Staat, Utopia,
München, o. J.); vgl. auch E. Forsthoff: Der Staat der Industriegesellschaft.
Dargestellt am Beispiel der Bundesrepublik Deutschland, München 1971, S. 151 f.

- Zum Verhältnis von Rechts- und Sozialstaatlichkeit: E. Forsthoff, Hrsg.:
Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit, Darmstadt 1968. - Zum Problemfeld
der sozialen Grundrechte und des Sozialstaats : P. Badura : Das Prinzip der sozialen
Grundrechte und seine Verwirklichung im Recht der Bundesrepublik Deutschland,
in: Der Staat 14 (1975) 17-48; E.-W. Böckenförde: Staat, Gesellschaft, Freiheit.
Studien zur Staatstheorie und zum Verfassungsrecht, Frankfurt/M. 1976, Abschn.
6 u. 7; H. Jahrreis: Freiheit und Sozialstaat. Vom Bürgersinn, Krefeld 1957;
W. Kägi: Rechtsstaat - Sozialstaat - sozialer Rechtsstaat!, in: Die Schweiz - La
Suisse 16 (1945) ; J. P. Müller: Soziale Grundrechte in der Verfassung? in: Schweizer.

Juristenverein, Referate und Mitteilungen 107, 1973; D. Suhr: Rechtsstaatlichkeit
und Sozialstaatlichkeit, in: Der Staat 9 (1970) 67-93.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 13

sungsgeschichtliche, sozialpragmatische oder sozial- und wirtschaftsgeschichtliche

Legitimationsstrategien. Vom Standpunkt der Menschenrechte

sind selbst noch zwei Gruppen von Argumentationen denkbar:
zum einen ein direkter und absoluter Argumentationstyp, nach dem die
Demokratie selbst ein Menschenrecht ist ; zum anderen ein indirekter und
funktionaler Argumentationstyp, nach dem die Demokratie der Gewährleistung

der von ihr verschiedenen Menschenrechte dient.

1. Die Demokratie als Menschenrecht

Insofern ein Gemeinwesen eine Verfassung, Gesetze und eine Regierung

braucht, gebietet das Prinzip der Menschenrechte die gleiche Freiheit

in bezug auf Verfassungsgebung, Gesetzgebung und Regierung. Eine

politisch höherwertige Oberschicht, die allein befugt ist, Verfassungen
und Gesetze zu geben sowie sie auszuführen, ist ebenso illegitim wie eine

politisch minderwertige Unterschicht, die grundsätzlich von allen oder

von bestimmten Bereichen der verfassunggebenden, der gesetzgebenden
und / oder der ausführenden Gewalt ausgeschlossen ist. Im Gegensatz

zu politischen Privilegien und Diskriminierungen gebühren jedem
Mitglied des betreffenden Gemeinwesens die gleichen politischen Rechte.
Entweder sind alle Bürger unmittelbar Mitglied der verfassunggebenden,
der gesetzgebenden und der exekutiven Körperschaften, oder aber sie

haben alle das gleiche Recht, Vertreter für diese Körperschaften zu
wählen und sich als Vertreter wählen zu lassen. Jeder Bürger hat das

gleiche Recht, nicht bloß Betroffener der Politik zu sein, sondern auch
als Subjekt an den öffentlichen Entscheidungsprozessen teilzuhaben.

Diese gleiche staatsbürgerliche Freiheit (status activus) hatte sich
aber als Grundzug der Demokratie ergeben. Folglich ist - aus der Perspektive

der Staatsform betrachtet - die Demokratie bzw. sind - aus der

Perspektive subjektiver Rechte formuliert - die staatsbürgerlichen
Mitwirkungsrechte sowie die Gleichheit in bezug auf sie vom Prinzip der
Menschenrechte her geboten. Die Menschenrechte haben nicht nur die Funktion,

demokratische Politik durch Selbstbegrenzung zu legitimieren. Sie

stellen auch die Legitimation der Demokratie als Staatsform dar. Die
Demokratie als Staatsform ist ein Menschenrecht 9, allerdings ein Men-

9 Insofern sind Freiheit und Demokratie nicht - wie G. Leibholz (s. o.,
Anm. 3) annimmt - an verschiedenen politischen Grundrechten orientiert; sie sind
vielmehr von dem einen Prinzip der Menschenrechte her begründet.



14 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

schenrecht und keineswegs das einzige. Neben dem status activus stehen

auch der status negativus und der status positivus.
Noch einmal: Jenseits aller möglichen Funktionen für andere Zwek-

ke hat die Demokratie als Staatsform den Rang eines Selbstzweckes. Sie

ist auch dann unter der Perspektive der praktischen Vernunft bzw. dem

Gesichtspunkt der politischen Gerechtigkeit nicht bloß erlaubt, sondern

sogar geboten, wenn ihre Bedeutung für die Freiheitsrechte und die
Sozialrechte sich als nicht so erheblich erweisen sollte, wie es häufig

angenommen wird.
Überdies ist das Menschenrecht Demokratie gegenüber den anderen

Menschenrechten nicht indifferent. Mindestens von einigen Freiheitsrechten

läßt sich sagen, daß ohne sie eine reale Demokratie nicht möglich
ist : Wenn man es mit dem Menschenrecht Demokratie ernst meint, dann
muß zunächst jeder einzelne unbehindert von äußerem Zwang seine Stimme

im Wahllokal abgeben dürfen. Darüber hinaus muß jeder einzelne in
der Lage sein, unbehindert seine Meinung zu bilden und sie - ohne Gefahr

von rechtlichen Sanktionen oder sozialen und wirtschaftlichen Nachteilen

- in Wort und Schrift zu äußern, und zwar gerade auch als Kritik der

jeweiligen Regierung und ihrer Politik. Die Meinungsbildung und die

Meinungsäußerung kann im persönlichen Gespräch, sie kann aber auch in
Versammlungen und in politischen Vereinigungen (Parteien), sie kann in und
durch Publikationen stattfinden. Dann aber haben die entsprechenden

persönlichen Freiheitsrechte, vor allem die Meinungs-, die Versammlungsund

die Pressefreiheit, einerseits Selbstzweckcharakter, denn sie sind
Elemente der persönlichen Freiheit ; und sie dienen andererseits der Realisierung

von Demokratie, der Ermöglichung und dem Schutz der freien
Teilnahme jedes Bürgers an den öffentlichen Angelegenheiten. Aufgrund dieser

demokratiefunktionalen Legitimation der Freiheitsrechte ist auch ihr
Gehalt in Richtung auf institutionell-soziale Menschenrechte auszuweiten.

Aber nicht nur die persönlichen Freiheitsrechte haben die Bedeutung
von Vorbedingungen für reale Demokratie. Zu den Vorbedingungen
gehören unter anderem auch folgende Faktoren: zunächst ganz elementar
die Zeit für die Stimmabgabe, dann aber auch die Zeit für die Meinungsbildung

und -äußerung, ferner ein gewisses Bildungsniveau, um sich
seine politische Meinung zu bilden und um sie äußern zu können. Aus
solchen Überlegungen folgt : Die sozialen Grundrechte haben nicht bloß

freiheitsfunktionale, sondern auch demokratiefunktionale Bedeutung;
sie haben nicht bloß die Aufgabe, Freiheit, sondern auch die, politische
Mitwirkung zu ermöglichen und zu sichern.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 15

Zu den Vorbedingungen realer Demokratie gehört ferner, daß es

nicht aussichtslos sein darf, sich am politischen Prozeß mit dem Ziel zu
beteiligen, seine eigenen Interessen und Vorstellungen ins Spiel zu bringen.

Wahlen dürfen deshalb nicht zum Alibi und Feigenblatt eines

selbständiggewordenen, vom Volk abgekoppelten politischen Systemswerden.
Noch weniger darf die Verwaltung eine Eigenmacht und ein Eigenleben
entwickeln, womit sie ihre Dienstfunktion verlieren würde, parlamentarische

Beschlüsse auszuführen.
Eine derartige, hier nur exemplarisch skizzierte demokratiefunktionale

Interpretation der Menschenrechte darf allerdings nicht vergessen,
daß die Menschenrechte nicht nur demokratiefunktionale Bedeutung
haben. Ihre Aufgabe reicht über die Demokratie und ihre Ermöglichung
hinaus. Die persönlichen und die sozialen Menschenrechte erschöpfen
sich nicht darin, einem anderen, eben der Demokratie, zu dienen; sie

haben auch und sogar in erster Linie Wert in sich selbst.

2. Die Demokratie als Gewähr für Menschenrechte

Gegenüber dieser anderen und sachlich primären Hinsicht, gegenüber

dem Selbstzweckcharakter der Menschenrechte, ist die Demokratie
eventuell nicht gleichgültig. In Umkehrung der demokratiefunktionalen
Bedeutung mancher Freiheitsrechte und sozialer Grundrechte wird
häufig eine freiheits- und sozialfunktionale, wird allgemein eine menschen-
rechtsfunktionale Bedeutung der Demokratie behauptet. Diese freiheits-
und sozialfunktionale Legitimation der Demokratie rangiert sogar oft vor
der direkten oder absoluten Legitimation.

Nach der funktionalen Legitimation ist die Demokratie nicht selbst
ein Zweck. Sie gilt nicht als solche als vernünftig und gerecht, wird
vielmehr als Mittel und Weg für etwas anderes angesehen. Der von der
Demokratie verschiedene Zweck kann selbst unterschiedlich bestimmt
werden, etwa als innerer Friede oder als wirtschaftliches Wohlergehen.
Unter der hier thematisierten Perspektive ist es der Zweck, der zugleich
der unbedingte Zweck ist : es sind die Menschenrechte bzw. die politische
Gerechtigkeit. Die Demokratie gilt als der einzige oder zumindest als der
beste Weg, um auch die von den politischen Mitwirkungsrechten
verschiedenen Menschenrechte zu gewährleisten.

Vor allem zur Gewinnung und zum Schutz der persönlichen
Freiheitsrechte wird die Demokratie reklamiert. Dem zunehmenden Einfluß

eines staatlichen Organs, des demokratisch gewählten Parlaments,



16 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

der Volksvertretung im Unterschied zu Oberhäusern, werden das Interesse

und die Macht zugeschrieben, sowohl absolutistische Herrschaft
einzudämmen als auch neue Formen totalitären Staats zu verhindern.
Die vornehmste Aufgabe der Demokratie sei es, die Freiheit und die

Freiheiten für das gesamte Volk zunächst einmal zu erringen und dann
das Errungene gegenüber der steten Gefahr willkürlicher Eingriffe
vonseiten der politischen Gewalten unparteiisch und wirksam zu schützen.

Zu den Verfechtern dieser menschenrechtsfunktionalen oder
freiheitsfunktionalen Demokratietheorie kann man wohl ebenso Jean-

Jacques Rousseau (Le contrat social, I 6) wie eine Vielzahl von Autoren
aus dem anglo-amerikanischen Sprach- oder Einflußbereich, so zum
Beispiel auch Kelsen 10 zählen. Die These, die Demokratie sei die einzige
oder doch die beste Staatsform, um den Menschen ihre Freiheit zu
sichern, wird - ich klammere die Fülle der Varianten ein - durch folgenden

Argumentationstyp begründet :

Wenn die Parlamente vom ganzen Volk gewählt werden, dann

gewährleistet deren Verfassungs- und Gesetzgebung mit Notwendigkeit
die Freiheit des ganzen Volkes, und zwar deshalb, weil zum einen alle

an der Schaffung der Gesetze mit gleichem Recht mitwirken und weil

zum anderen keiner etwas ihm Schädliches beschließt. Die Demokratie
leistet also eo ipso die Minimierung von Herrschaftszwang und - positiv
gewendet - die Maximierung der Freiheit aller einzelnen. Da die Maxi-

mierung der gleichen Freiheit aller aber die Republik, den Rechts- und

Verfassungsstaat, definiert, folgt, daß die Demokratie nicht bloß der

relativ beste, sondern sogar der sichere Weg, es folgt, daß sie die
zureichende Bedingung zur Republik ist. Demokratie und Menschenrechte fallen

zusammen ; Probleme einer eventuellen Spannung sind gar nicht möglich.
So schön dieses Resultat sein mag - die zu diesem Resultat führende

Argumentation stellt leider einen mindestens fünffachen Fehlschluß dar:
Erstens folgt aus der Tatsache, daß man selber die Entscheidung trifft,
keineswegs, daß man keine für sich schädliche Entscheidung fällt. Denn
es ist nicht grundsätzlich das auszuschließen, was man einen politischen
Masochismus (selbstvergessenen Heroismus, Aufopferungsbereitschaft u.

dgl.) nennen könnte, nämlich das Interesse, politische Entscheidungen so

zu treffen, daß sie dem Entscheidungsträger selbst Nachteile einbringen.
Zweitens mag vielleicht der, der kein Masochist ist, nur Entscheidungen

treffen, die er für nichtschädlich hält. Aber das, was man für nicht-

10 S. o. (Anm. 3).



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 17

schädlich hält, ist keineswegs notwendigerweise auch «in Wahrheit»
nichtschädlich. Denn die momentanen Vorstellungen eines Individuums
über das, was ihm nicht schädlich ist, können durch Irrtümer über
Tatbestände, können durch voreiliges Urteilen, durch illusionäre Erwartungen

sowie durch mancherlei emotionale Barrieren verzerrt sein. Überdies

gibt es nicht nur solche Oberflächenverzerrungen, die durch bessere
Information sowie durch Techniken der Innensteuerung (durch Selbstkontrolle)

wenigstens im Prinzip kontrollierbar sind. Es gibt darüber hinaus
auch Tiefenverzerrungen, die dem bewußten und freiwilligen Handeln
grundsätzlich entzogen sind: neurotische, psychotische und ideologische
Entstellungen, die hinter dem Rücken der Entscheidenden einige ihrer
Interessen in den Aufmerksamkeitsraum vorschieben, um andere aus
ihm zu verdrängen. Schließlich gibt es nicht vorhergesehene, vielleicht
sogar nicht vorhersehbare Nebenfolgen, deren Schaden den primären
Nutzen übersteigen kann. Kurz : Aufgrund kognitiver und / oder emotionaler

Grenzen kann das vermeintlich Nichtschädliche tatsächlich sehr
wohl schädlich sein.

Drittens : Selbst wenn man sich dort, wo man Entscheidungen trifft,
aufgrund kognitiver und emotionaler Vollkommenheit nur für
Nichtschädliches entscheidet, folgt daraus keineswegs, daß man immer
Schädliches vermeidet. Die Knappheiten der Ressourcen Zeit, psychische
Energie und Sachverstand machen es unmöglich, daß man sich überhaupt
in allen Dingen engagiert, in denen eigene Rechte und Interessen
möglicherweise auf dem Spiel stehen. Wo man sich aber nicht engagiert,
dort kommt eventueller Schaden erst gar nicht zu Bewußtsein und zur
Sprache, und entsprechende Entscheidungen oder Unterlassungen wären
schädlich, obwohl sich kein Mensch bewußt für Nichtschädliches
entscheiden mag.

Viertens ist es nicht ausgeschlossen, daß ein Votum für Freiheit unter
gewissen Randbedingungen zugleich eine Einschränkung des eigenen

Wohlergehens mit sich bringt. Da eine Einschränkung des eigenen
Wohlergehens aber per definitionem schädlich ist, kann sich die Maxime der
NichtSchädlichkeit gerade gegen das Interesse an Freiheit und somit

gegen die Freiheitsrechte wenden.

Fünftens: Selbst wenn man sich überall dort engagiert, wo man
betroffen ist, selbst wenn man sich dabei nur für Nichtschädliches
entscheidet und wenn Freiheitsrechte in keinem Fall schädlich sind, gilt
folgender Einwand : Demokratische Entscheidungsprozeduren sind durch
die Entscheidungsregeln der Mehrheit - sei es der einfachen, sei es einer

2



18 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

qualifizierten Mehrheit - bestimmt. Gerade unter der Voraussetzung, daß

jeder nur Entscheidungen trifft, die für ihn persönlich nichtschädlich
sind, die NichtSchädlichkeit für die eine Person aber Schaden für eine

andere Person bedeuten kann, sind Mehrheitsentscheidungen bestenfalls

für die Mehrheit, keineswegs aber für alle nichtschädlich. Dann aber

zwingt die Mehrheit ihre Interessen der Minderheit auf, und die Demokratie

ist nur eine neue Spielart des schon von Piaton (Der Staat, I. Buch)
und Aristoteles (Politik IV 4, 1292 a 15 ff. u. a.) kritisierten «Rechts des

Stärkeren ».

Wenn man sich diese lockere Folge von Einwänden gegen die
freiheitsfunktionale Bedeutung der Demokratie vor Augen hält, kann man
Rousseau nur zustimmen, wenn er die Demokratie bloß unter
Zusatzbedingungen für eine angemessene Staatsform hält, wobei es hier
dahingestellt sein mag, ob es sich bei den von Rousseau genannten Bedingungen
auch um notwendige und zureichende Bedingungen handelt: kein
Parteienstaat, eine Volksversammlung statt einer Volksvertretung,
Beschränkung ihrer Gewalt auf allgemeine Gesetzgebung, ein kleines
Gemeinwesen sowie weitgehende Gleichheit der gesellschaftlichen
Stellungen und der wirtschaftlichen Lage der Bürger (Le contrat social,

III 4). Deshalb auch zu Recht Mills leidenschaftlich vorgetragene Forderung,

genauso vor der «Tyrannei der Mehrheit» auf der Hut zu sein und
sich vor ihrem Machtmißbrauch nicht weniger als vor jedem anderen zu
schützen (On Liberty, Introduction).

Die Gefährdung der Demokratie in bezug auf die Menschenrechte

betrifft vor allem die persönlichen Freiheitsrechte der jeweiligen Minderheiten,

seien es ethnische oder sprachliche, religiöse oder andere Minderheiten.

Von der Gefährdung anscheinend weniger betroffen sind die

sozialen Menschenrechte. Sofern man - wie schon Aristoteles (Politik
IV 4, 1290 b 17 f. u. a.), in neuerer Zeit etwa R. Thoma 11 - zwischen

Demokratie und ökonomisch-sozialer Unterschicht eine direkte Verbindung

sieht und glaubt, daß in der Demokratie primär die Interessen der

Unterschicht befördert werden, ist eine Verbesserung ihrer
wirtschaftlich-sozialen Situation auch zu erwarten. Aber diese Erwartung gilt
- wenn überhaupt - nur unter spezifischen Randbedingungen, nämlich
unter der empirischen Voraussetzung, daß die Unterschicht tatsächlich

gegenüber der Mittelschicht und der Oberschicht die Mehrheit bildet;

11 Über Wesen und Erscheinungsformen der modernen Demokratie, in:
U. Matz (s. o. Anm. 3), S. 66-106 (92 fi.).



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 19

und selbst dann gilt die Erwartung nicht für die gesamte Unterschicht,
sondern allein für die die Mehrheit konstituierenden Aspekte und Teile.
Auch innerhalb der Unterschicht gibt es Minderheitenprobleme, es gibt
die Allerärmsten, eventuell auch die Arbeitslosen gegenüber denen, die
eine Stelle haben, allgemein: es gibt die zur Zeit und die strukturell
schwach organisierten Gruppen. Überdies ist es das Wesen der Menschenrechte,

dem Menschen als Menschen und nicht nur einer auch noch so

zahlreichen oder auch noch so schlecht gestellten Gruppe zuzukommen.
Die Konsequenz aus diesen Erwägungen liegt auf der Hand: Im

Gegensatz zur häufigen Gleichsetzung von Demokratie mit Freiheit und

Republik ist die Demokratie unter menschenrechtsfunktionaler Perspektive

weder eine notwendige noch eine zureichende Bedingung für die

Einführung und für den Schutz der Menschenrechte insgesamt; und dies

gilt ebenso für die persönlichen Freiheitsrechte wie für die sozialen Grundrechte.

Die Demokratie allein ist kein tragfähiges normatives Fundament
für ein freiheitliches und sozial gerechtes Gemeinwesen. Die falsche

Gleichsetzung von Demokratie und Freiheit ist nicht bloß eine begriffliche

Gedankenlosigkeit, sondern auch eine politisch gefährliche Illusion
oder Ideologie.

III. DIE MENSCHENRECHTE ALS

NORMATIVE LEITPRINZIPIEN DEMOKRATISCHER POLITIK

Da die Menschenrechte der Verfügung jeder staathchen Gewalt

entzogen und nicht durch die Staatsform Demokratie als solche garantiert
sind, stellen sie auch gegenüber der demokratischen Politik ein kritisches
Korrektiv dar. Im Gegensatz zu einer unbeschränkten, zu einer totalen
und dann tendenziell totalitären Demokratie darf auch demokratische
Politik nicht beliebige Entscheidungen fällen, sofern sie nur den

Spielregeln formaler Demokratie, insbesondere dem Mehrheitsprinzip, gerecht
werden.

Die menschenrechtliche Legitimation der Demokratie als Staatsform

hat gezeigt, daß die Demokratie als Staatsform den Rang eines

Menschenrechts hat. Allerdings ist sie nicht das einzige Menschenrecht.
Es gibt neben ihr noch andere Menschenrechte, die teilweise der Verwirklichung

von Demokratie dienen, die sich aber in dieser Funktion keineswegs

erschöpfen. Diese anderen Menschenrechte haben aber keinen

geringeren Rang und keine geringere sittüche Qualität als die Demokratie

selbst : es sind Rechte, die dem Menschen als solchem, unabhängig von



20 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

jeder staatlichen Gewalt, zukommen. Auch für die demokratische

Staatsgewalt gilt, daß sie keine Menschenrechte gewähren, sondern sie

allenfalls gewährleisten kann. Auch ein Staat, der in seiner Grundordnung
dem Demokratieprinzip verpflichtet ist, auch ein demokratischer Staat
ist als solcher nicht schon durch und durch sittlich legitim. Insgesamt
kann er erst dann als sittlich legitim gelten, wenn er auch die vom
Demokratieprinzip verschiedenen Menschenrechte zur Grundlage und zum
Maßstab seiner Politik macht. Eine solche Gewährleistung der Menschenrechte

ist aber mit der Demokratie als solcher nicht gegeben. Folglich ist
ein demokratischer Staat nur dann insgesamt sittlich legitim, wenn er
sich in seinen Entscheidungen substantiell an die Gesamtheit der
Menschenrechte bindet

Die menschenrechtsfunktionale Begründung der Demokratie muß

zwar scheitern, hat aber trotz ihres Scheiterns einen positiven Gehalt.
Dieser Gehalt besteht in dem zumindest stillschweigenden Eingeständnis,
daß die demokratische Staatsform nicht nur um ihrer selbst willen da ist.
Der politische Zweck nämlich, für den sie auch da ist, sind die Menschenrechte.

Die Demokratie soll nicht bloß die Beteiligung des ganzen Volkes

an der Staatsgewalt erbringen; sie soll auch der Einführung und dem
Schutz der Menschenrechte dienen. Sofern sie unter dieser Forderung
steht, sie aber nicht von allein, das heißt vom Begriff und der Struktur
der Demokratie selbst her, erfüllt, sind die Menschenrechte - im Gegensatz

zu einer gelegentlich behaupteten Allzuständigkeit demokratischer

Staatsgewalt - ein notwendiges Korrektiv: eine Grenze und ein

Legitimationsprinzip sittlich legitimer demokratischer Politik.
Auch wenn die Demokratie nicht notwendig die persönlichen

Freiheitsrechte und die sozialen Menschenrechte schützt, stellt sich, rechts-
und verfassungsgeschichtlich betrachtet, die Frage nach den Grenzen
der Demokratie so lange nicht, wie die Demokratie als «Hüterin der Freiheit

und sozialen Gerechtigkeit» funktioniert: sei es, daß die Demokratie
im konkreten Fall tatsächlich die Freiheit und soziale Gerechtigkeit aller
schützt, sei es, daß man an diese universelle Freiheits- und Sozialgarantie
durch die Demokratie schlicht glaubt. Aufgrund mancherlei geschichtlicher

Erfahrungen, etwa der Sklaverei in den Vereinigten Staaten oder
des Nationalsozialismus, der sich gleichwohl zum Demokratieprinzip
bekannte 12, oder - wenn auch weit weniger kraß - des Staatskirchentums
in Schweden und des bis 1973 bestehenden Jesuiten- und Klosterverbots

12 Vgl. die Belege bei R. Laun (s. o., Anm. 3), Postface.



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 21

in der Schweiz 13, läßt sich heute weder das eine noch das andere behaupten.

Außer der Erwähnung von Sklaverei und Nationalsozialismus nur
wenige Hinweise:

Die Demokratie bedarf zur Artikulation der Meinungen Verbände
und Parteien, die ihrerseits nicht einfach das ganze Volk repräsentieren,
vielmehr die Interessen bestimmter Bevölkerungsgruppen vertreten. Damit

sind aber die Interessen der nicht in der jeweiligen Mehrheit vertretenen

Bevölkerungsgruppen gefährdet, vor allem auch die Interessen

jener Gruppen, die gar nicht oder nur schlecht organisiert sind.
Demokratisierung einerseits und Freiheits- und Sozialschutz andererseits brechen
auseinander. Übrigens gilt die Divergenz von Demokratie und Freiheitsund

Sozialschutz nicht bloß für die Parteien- und Verbandsdemokratien
bevölkerungsreicher Industriestaaten. Sie gilt genauso für die direkte
Demokratie kleiner Gemeinwesen wie die der griechischen Stadtstaaten
oder der überschaubaren Republiken, die Rousseau in seiner Demokratietheorie

vor Augen schwebten. Denn solange es Menschen mit verschiedenen

Interessen gibt, müssen die Interessen miteinander abgestimmt
werden, dabei kann es (formelle oder informelle) Gruppenbildungen geben,
dann Mehrheits- und Minderheitsgruppen, so daß die Interessen der
Minderheiten in Gefahr sind. Und selbst wenn die Minderheitsinteressen,
aufgrund idealer politisch-sozialer Konstellationen, nicht gefährdet sein

sollten, dann ist es nicht die Demokratie als solche, die die Gefährdung
beseitigt, sondern die freie - sei es institutionalisierte, sei es dem sittlichen
Ethos aller Beteiligten entspringende - Selbstbegrenzung und Selbstbindung

der Demokratie. Kurz : Die Staatsform Demokratie ist in keinem
Fall als solche schon Freiheits- und Sozialschutz; sie ist nicht eo ipso
die Garantie aller Menschenrechte.

Vor dem möglichen Machtmißbrauch demokratischer Staatsgewalt
braucht man jedoch keinesfalls zu kapitulieren. Es ist nur erforderlich,
der demokratischen Staatsgewalt ebenso Grenzen zu setzen wie jeder
absoluten Staatsgewalt. Schon Aristoteles hat das Gesetz als Grenze der
Demokratie aufgerichtet (Politik IV 4). Diese Grenze ist unter der
neuzeitlichen Perspektive der Menschenrechte zu präzisieren: Die Demokratie

ist nicht an irgendwelche Gesetze gebunden, sondern zunächst und

vor allem an die dem Menschen vor jeder Staatsgewalt zukommenden
Rechte, an die Menschenrechte. Es sind die Menschenrechte, die einen

13 Bundesverfassung, Art. 51 u. 52; aufgehoben durch die Volksabstimmung
vom 20. Mai 1973.



22 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

Schutzwall gegen den Herrschaftsmißbrauch einer jeden, auch einer
demokratischen Staatsgewalt darstellen. Sie fungieren als Minderheitenschutz

und sichern die Gleichberechtigung derjenigen, die nicht die

wirtschaftlichen, sozialen, politischen, religiösen und sprachlich-kulturellen
Überzeugungen der Mehrheit teilen. Die Menschenrechte sind Vorgaben

im Sinne von Fundamentalkriterien und normativen Leitprinzipien
jeder sittlich legitimen Politik und stellen deshalb ein kritisches Korrektiv

gegenüber den Souveränitätsanmaßungen auch demokratischer Politik

dar.
Damit dieser Maßstab nicht nur unter zufällig günstigen Umständen,

sondern grundsätzlich anerkannt wird, empfiehlt es sich, diesen Maßstab

zu befestigen, sei es in einer entsprechenden politischen Gewöhnung und
Kultur, sei es durch die Errichtung rechtlicher Institute, sei es durch
eine Verbindung beider Elemente. Das eine Element, die rechtliche
Institutionalisierung, läßt sich seinerseits in ein Bündel von Vorsichtsmaßregeln

und Schutzvorkehrungen auffächern. Dazu gehören etwa :

(1) die Anerkennung der Menschenrechte nicht nur in Form von
Toleranzen 14, sondern ihre Aufnahme als rechtsverbindliche Grundrechte

(und nicht bloß als unverbindliche Absichtserklärungen) durch die
Verfassung;

(2) die Bindung der Gesetzgebung an die Verfassung sowie die
Überprüfung dieser Bindung durch höchste Gerichte (vgl. den Supreme Court
der Vereinigten Staaten oder das Bundesverfassungsgericht in der

Bundesrepublik Deutschland), die die Gesetze auf ihre Verfassungskonformität

überprüfen;
(3) die Bindung der Regierung und der Verwaltung an die Verfassung

und die Überprüfung dieser Bindung durch die Möglichkeit der
Individualklage vor dem höchsten Gericht;

(4) die Bindung der Regierung und der Verwaltung an die
verfassungskonformen Gesetze und die Überprüfung dieser Bindung durch die

Verwaltungsgerichtsbarkeit ;

(5) die Gewaltenteilung, das System der «checks and balances»,
dabei vor allem unabhängige Gerichte und Richter sowie eine wirksame

Opposition.

14 Vgl. die frühneuzeitlichen Toleranzedikte, die — wie zum Beispiel das Edikt
von Nantes (13. 4. 1598 durch Heinrich IV.) - aus Opportunitätsgründen erlassen
wurden und bei veränderter politischer Lage jederzeit wieder aufgehoben werden
konnten (das Edikt von Nantes durch Ludwig XIV. am 23. 10. 1685).



Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik 23

Der Inbegriff einer solchen rechtlichen Institutionalisierung und

Positivierung der Menschenrechte ist der (demokratische und soziale)
Rechts- und Verfassungsstaat, nicht schon die Demokratie als solche.

Die Demokratie ist keineswegs eine zureichende Bedingung für den
Rechts- und Verfassungsstaat. Sowohl gab es und gibt es Demokratien,
die nur einen Teil der Bedingungen erfüllen; als auch sind Staatsformen
denkbar, die - ohne demokratisch zu sein - den genannten Bedingungen
genügen, etwa entsprechende konstitutionelle Monarchien, in denen

allerdings die politischen Mitwirkungsrechte nicht vollständig verwirklicht

sind. Und soweit wir in den zeitgenössischen Demokratien die
genannten Bedingungen einer Positivierung der Menschenrechte finden,
verdankt sich diese Positivierung nicht einer zunehmenden Verwirklichung

der Staatsform Demokratie für sich, vielmehr einer zunehmenden

Verwirklichung des (demokratischen und sozialen) Rechts- und
Verfassungsstaates.

Nach einem berühmten, oft mißverstandenen Diktum Piatons sollten

die Philosophen Könige werden oder die Könige sich aufrichtig und
gründlich mit Philosophie befassen. Denn nur wenn beides zusammenfalle:

politische Macht und Philosophie, gäbe es ein Ende des Unheils
für die Staaten (Der Staat V 18, 473 c 11 ff. ; vgl. VI 12, 499 a 11 ff.).
Damit treibt Piaton keineswegs - wie man vielleicht vermuten möchte -
Interessen- oder Verbandspolitik. Er beansprucht die Staatsmacht nicht
für jene Bürger, die ein akademisches Philosophiestudium abgeschlossen

haben, oder gar für jene, die Hochschullehrer für Philosophie, am besten

für Ethik und politische Philosophie, geworden sind. Denn das Studium
der Philosophie und die Qualifikation zum akademischen Philosophielehrer

sind weder notwendige noch zureichende Bedingungen. Piaton
nennt nämlich jene Menschen Philosophen, die - auf dem Weg einer
Vernunftwissenschaft, der Dialektik - das sich immer Gleichbleibende zu
erfassen vermögen (Der Staat VI 1, 484 b 3-5), das heißt die Ideen,
letztlich die Idee des Guten. Die Idee des Guten ist aber - in bezug auf die

Politik formuliert - das Prinzip der politischen Gerechtigkeit, der rein
a priori, keinesfalls durch Erfahrung gewonnene Vernunftbegriff von
Recht bzw. Politik. Wenn man nun das Zusammenfallen politischer
Macht und Philosophie (Weisheit) weniger als Personalunion denn als

Sachzusammenhang liest, dann fordert Piaton, daß die Herrschenden
bzw. die Regierenden bei der Ausübung ihrer Funktion dem Vernunftprinzip

von Recht, dem Prinzip der politischen Gerechtigkeit, und seiner

Ausdifferenzierung in Menschenrechte als letztem Maßstab ihres Tuns,



24 Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

als höchstem Kriterium von Verfassungsgebung, Gesetzgebung, von
Regierung und Verwaltung verpflichtet sind. (Demokratische und soziale)
Rechts- und Verfassungsstaaten - so könnte man sagen - versuchen diese

Forderung dadurch zu erfüllen, daß die Menschenrechte - verstanden als

Ausfaltung des Naturrechtsbegriffs bzw. des Vernunftrechtsbegriffs - in
der Form von Grundrechten: von persönlichen, politischen und sozialen

Grundrechten, als verbindlichen Maßstab allen öffentlichen Handelns
institutionalisieren. So erweist sich nicht nur unter politischer, sondern
auch unter philosophischer Perspektive der (demokratische und soziale)
Rechts- und Verfassungsstaat als die wohl größte politische Errungenschaft

der Neuzeit und zugleich als eine der großen Kulturleistungen der
Menschheit überhaupt.

Eine Besinnung auf diesen Tatbestand kann dazu beitragen, die
den westlichen Industriegesellschaften diagnostizierte Orientierungs- und
Legitimationskrise zu überwinden, den einzelnen Bürgern und
gesellschaftlichen Gruppen politische Identität zu stiften, dem Staat innere

Anerkennung oder sittliche Legitimität und der Außenpolitik eine

Dimension zu eröffnen, die über die Sicherheit und das wirtschaftliche
Wohlergehen hinaus den Rang der politisch-sozialen Gerechtigkeit
erreicht.


	Die Menschenrechte als Legitimation demokratischer Politik

