Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Besprechungen

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

Mann, Erwin: Idee und Wirklichkeit der Offenbarung. Methode und Auf-
bau der Fundamentaltheologie des Giintherianers J. N. Ehrlich (1810-1864). —
Wien: Verband der wissenschaftlichen Gesellschaften Osterreichs 1977.
v-236 S. (Kleinoffsetdruck).

Vor knapp zehn Jahren war die allgemeine Ratlosigkeit der damals
noch einseitig katholischen Fundamentaltheologie kaum zu verhehlen (vgl.
dazu das Concilium-Heft «Fundamentaltheologie» 1969, H. 6/7). Seit Ebe-
lings « Erwdgungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie» (ZThK 67,
1970, 479-524) hat sich die Situation verdndert. Neben zahlreichen Artikel-
beitragen erschienen: das Lehrbuch «Fundamentaltheologie» von W. Joest
(vgl. FZPhTh 22, 1975, 375-383), die «Okumenische Fundamentaltheologie»
von P. Knauer und die «Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie»
von J. B. Metz (vgl. dazu die nachfolgenden Besprechungen dieser beiden
Werke). Das Ergebnis der wichtigsten neueren Nachforschung zur Ge-
schichte der wissenschaftstheoretischen Termini «Enzyklopddie», «Apolo-
getik» und «Fundamentaltheologie» ist im historischen Teil der erwdhnten
Untersuchung von Ebeling nachzulesen. Ebeling bespricht auch ausfiihr-
lich die erste, in deutscher Sprache vertffentlichte « Fundamental-Theologie»
von Johann Nepomuk Ehrlich. Es fillt auf, daB die ersten Lehrbiicher, die
den Titel «Fundamentaltheologie» tragen, nicht in Deutschland, sondern
im alten Osterreich erschienen sind (vgl. FZPhTh 24, 1977, 301, Anm. 43).
Die vorliegende Schrift ist ein Beitrag zur historischen Erhellung dieses
Faktums. Die Monographie wurde vom besten Kenner der «Wiener theo-
logischen Schule» des 19. Jahrhunderts, dem inzwischen gestorbenen Wiener
Fundamentaltheologen J. Pritz, angeregt. Uberrascht ist man nicht, wenn
mit der vorliegenden Studie auch eine «Rehabilitierung» des fithrenden
«Wiener Philosophen» Anton Giinthers, des Freundes und Foérderers von
Ehrlich, angestrebt und mit iiberzeugenden Argumenten nahegelegt wird
(vgl. 79 ff. u. 116 f.).

Die Untersuchung gliedert sich in fiinf Teile. Aus dem Inhalt des I.Teiles,
«Das Leben J. N. Ehrlichs» (1-46), sei folgendes vermerkt: Johann Nepomuk
Ehrlich (geb. 21.2.1810 in Wien) wuchs in diirftigen Verhiltnissen auf und



Besprechungen 487

besuchte in einer Wiener Vorstadt die «Armenschule». Sein &dlterer Bruder
ermoglichte ihm das Gymnasialstudium. Nach dem Eintritt in den Piaristen-
orden, Absolvierung des philosophisch-theologischen Grundkurses und Stu-
dium der Philosophie promovierte Ehrlich 1834 zum Dr. phil. an der Uni-
versitit Wien. Zwei Jahre spiter folgte die Habilitierung fiir das philo-
sophische Lehrfach. AnschlieBend dozierte Ehrlich wihrend mehreren Jahren
Logik, Metaphysik und Philosophiegeschichte am Piaristen Collegium in
Krems (1836-48). 1848 stand sein Name «primo loco» auf der Liste der
Kandidaten fiir den moraltheologischen Lehrstuhl in Wien, doch wurde er
nicht ernannt. Zwei Jahre spiter erfolgte dann die Berufung auf denselben
Lehrstuhl in Graz, wo Ehrlich auch Vorlesungen hielt iiber Apologetik. 1852
wechselte Ehrlich an die Universitdt in Prag, wo ihm 1856 der neugeschaffene
Lehrstuhl fiir « Fundamentaltheologie» anvertraut wurde. Dieser Werdegang
spiegelt den Wandel von Ehrlichs Hauptinteressengebieten wider: von der
Philosophie zur Moraltheologie und von dieser zur theologischen Einleitungs-
wissenschaft. Die entscheidende Wende brachte die Begegnung mit dem
geistreichen und -sprithenden Privatgelehrten Giinther — in Wiener Kreisen
«katholischer Hegel» genannt —, der bald Ehrlichs bester Freund und geist-
licher Berater wurde. Damit 6ffnete sich das Tor zur Welt, zu einer bedeut-
samen philosophisch-theologischen Erneuerungsbewegung weit iiber die
Grenzen Osterreichs hinaus. Ehrlich war nicht ein Winkeltheologe. Davon
zeugen seine «Aphorismen», Tagebuchnotizen und Artikel in literarischen
und kulturellen Zeitschriften. Sein Freund und Foérderer in den letzten
Lebensjahren war Kardinal Schwarzenberg in Prag. Als Ehrlich am 23.10.
1864 starb, schrieb Schwarzenberg an seinen Salzburger Kollegen: « Der Tod
des Professors Ehrlich fdllt mir sehr hart ... und wie ihn halbwegs ersetzen?
Als er beerdigt wurde, hérte man das amare dictum: Heute wird in Prag
die Theologie begraben» (23). Erst 33 Jahre nach Ehrlichs Tod kam es zu
einer Neubesetzung des Prager Lehrstuhls fiir Fundamentaltheologie. Die
tragische Verurteilung des «Giintherianismus» (1852-57) schildert M. nach
den drei Phasen: « Angriff», « Verteidigung», «Riickzug» (26—46). Der fromme,
edle und sensible Giinther blieb, trotz Schonung seiner Persténlichkeit von
romischer Seite, bis ans Ende seines Lebens verbittert (die Ideen des italieni-
schen Gesinnungsverwandten Giinthers, A. Rosmini-Serbati, wurden erst
nach dem Tode des Autors verurteilt).

Der II. Teil bietet einen «Uberblick iiber die wichtigsten selbstindigen
Werke» Ehrlichs (47-73). Aus den Titulaturen der Verdffentlichungen seien
folgende charakteristische Stichworte erwidhnt: «rationale Ontologie» (Meta-
physik), «rationale Teleologie» (Grundlegung der Ethik), «empirische Psycho-
logie», «Das Christentum und die Religionen des Morgenlandes», « Grundziige
der christlichen Religionswissenschaft», «Uber das christliche Prinzip der
Gesellschaft» und — als Abschlu3 — die «Fundamental-Theologie» mit dem
Untertitel «Leitfaden fiir Vorlesungen iiber die allgemeine Einleitung in die
theologischen Wissenschaften» (1859-62). C. Werner nennt Ehrlich den
«Vater der Fundamentaltheologie». Nach Ehrlich handelt es sich dabei nicht
um einen «neuen Nameny (68). Schon in einem 1849 erschienenen Programm-



488 Besprechungen

Artikel «Die Reform der theologischen Studien in Osterreich» erscheint die
Disziplinbezeichnung «Fundamentaltheologie». Man versteht darunter die
«Theorie», bzw. «Philosophie der Religion und Offenbarung» sowie die Dar-
stellung der Frage nach dem «geschichtlichen Verlauf beider» (69). 1853
erhielt der Giintherianer M. Hérfarter den Auftrag, den Alumnen des Salz-
burger Seminars Vorlesungen iiber « Fundamentaltheologie» zu halten, muBte
aber nach Indizierung der Giintherschen Philosophie den Unterricht wieder
einstellen. So bleiben als wichtigste Daten fiir die Einfithrung der « Funda-
mentaltheologie» als Lehrdisziplin: 1856 Errichtung des ersten Universitats-
lehrstuhles fiir « Fundamentaltheologie» in Prag und 1859 Erscheinen der
ersten deutschen «Fundamental-Theologie» (I. Teil) von Ehrlich, ebenfalls
in Prag.

Im III. Teil wird das «philosophisch-theologische System Ehrlichs» von
den Grundlagen bis zur Ausfaltung in Anthropologie und Offenbarungslehre
umrissen (74-129). Zunichst wird eingehend der «geistesgeschichtliche Hinter-
grund» prézisiert: «Das Erkenntnisproblem bei Chr. Wolff, J. Kant und
F. H. Jacobi» und «Das philosophisch-theologische System A. Giinthers».
Ehrlich stimmt in wichtigen Punkten mit Jacobi iiberein, der einerseits
von «Erfahrung» ausgeht und andererseits sich vom «Empirismus der Natu-
ralisten» distanziert und — dhnlich wie Schleiermacher — «Gefiihl» und «Ge-
wissen» als Ausdruck hochster Vernunft versteht, die «das Gewisseste im
menschlichen Geist» vermitteln (78). Noch wichtiger zum Verstindnis von
Ehrlich ist die Kenntnis des philosophisch-theologischen Systems seines
Freundes A. Giinther. Gegeniiber dem Leibnizschen «Monadismus» und dem
Hegelschen Gefille zum «Monismus» betont Giinther die fundamentale Diffe-
renz oder Alteritit — ungliicklicherweise «Dualismus» genannt — Gott und
Welt, Geist und Natur, «erster» und «zweiter Adam». Die Erfahrung des
Geistes, die der Erfahrung jeder anderen Realitdt vorausgeht und Erkenntnis
im philosophischen Sinn erst ermoglicht, nennt Giinther ein « Vordenkeny,
philosophische Reflexion ein «Nachdenken», das immer nur «das Gegebene
deuten, das Stehende verstehen» kann (81). Am Anfang des philosophisch-
theologischen Denkens von Ehrlich steht die Unterscheidung «Idee und
Wirklichkeit». Der Denk-, bzw. «VerstindigungsprozeB» setzt nach Ehrlich
«mit dem Begriff ein (so scheint es), vertieft sich zur Idee (so mul3 es sein)
und findet seine Bestdtigung an der Realitdt (so ist es auch tatsidchlich).»
«Das philosophische Denken erschopft sich nicht in einem circulus vitiosus,
es ist ein immer tiefer gehender Prozel3, der am ehesten mit dem Bild einer
absteigenden Spirale verdeutlicht werden kénnte (89 = Worte M.s). «Nie-
mand wird hier von einem Drehen im Kreise reden wollen, der den Weg
kennt, auf welchem, und die Bedingungen, unter welchen das menschliche
Erkennen zur Wahrheit fortzuschreiten vermag» (89 = Worte Ehrlichs).
Erfahrung — Begriff, Idee — Verifikation sind die Hauptmomente in Ehrlichs
eigenstindigem Entwurf einer wissenschaftlichen Methode. «Die auf solchem
Boden stehenden apriorischen Konstruktionen werden die Probe bestehen,
[indem sie] ein Verstdndnis des Wirklichen geben, [und] an dem Wirklichen
ihre Bestdtigung finden» (90 = Worte Ehrlichs). Daraus ergibt sich die not-



Besprechungen 489

wendige Koppelung einer «rationalen» und einer «empirischen Psychologie»,
einer «philosophischen» und einer «positiven Religionswissenschaft». Nach
der Klarstellung dieser erkenntnistheoretischen Grundlagen untersucht M.
die philosophische Anthropologie und die Philosophie der Offenbarung von
Ehrlich unter Einbeziehung der Differenzen und Korrekturen zu J. S. Drey
und A. Gunther. Ehrlichs « Fundamental-Theologie» ist nach M. «ihrem An-
satz nach ein KompromiB3 zwischen Drey und Giinther» (125). Dieser 111. Teil
ist zweifellos der gewichtigste des ganzen Buches. Er bietet anregende und
sorgfiltig belegte Informationen zur historischen Situierung des Autors der
ersten deutschen Fundamentaltheologie oder « Einleitung in die theologischen
Wissenschaften».

Im IV. Teil wird der «Aufbau der Fundamentaltheologie», des letzten,
in Prag redigierten Werkes von Ehrlich analysiert (130-158). Ausgangs-
punkt ist das «religiose BewuBtsein», das «religiéose Gefiihl», das durch
kritische Untersuchung der subjektiven, objektiven und geschichtlichen
Momente zu einer «personlichen Uberzeugung» gefiihrt werden soll. Im
ersten Teil des «Leitfadens» werden die «Idee der Religion» und die «Idee der
Offenbarung» anthropologisch und teleologisch reflektiert und mit der « Wirk-
lichkeit des Menschen in seiner Beziehung zu Gott» konfrontiert; im zweiten
Teil wird die « Wirklichkeit des Gott-Menschen» (= das Christus-Ereignis)
fundamentaltheologisch (in Abgrenzung zur dogmatischen Christologie) im
Kontext der Menschheits- und Heilsgeschichte situiert. Das Urteil von M.
zum Spatwerk Ehrlichs: « Wahrend der zweite Teil seines Hauptwerkes mit
seiner positiven Beweisfithrung aus verstdndlichen Griinden heutigen An-
forderungen nicht zu entsprechen vermag, kdénnen seine prinzipiellen Aus-
sagen iiber Wesen und Zusammenhang von Religion, Offenbarung und
Kirche (Schépfung und Erlésung) durchaus das theologische Denken unserer
Zeit befruchten. Ehrlichs Verdienst ist nicht so sehr inhaltlicher, als viel-
mehr formaler Art insofern, als uns in seinem Werk eine Methode der Ver-
mittlung zwischen Mensch und Offenbarungsgeschehen begegnet, die auch
heutigen Anspriichen gerecht zu werden vermag» (158).

Im V. und letzten Teil des Buches versucht M., die «anthropologische
Wende» bei Giinther und Ehrlich mit der Immanenzapologetik von M. Blon-
del, der existentiellen Interpretation von R. Bultmann, der Imago-Lehre
von E. Brunner, der Methode der Korrelation von P. Tillich und mit den
fundamentaltheologischen Ansédtzen bei H. Bouillard, K. Rahner und B.Welte
in Verbindung zu bringen (159-178). Es fragt sich aber, wieweit solche
«Uberblicke» niitzlich sind. Wichtiger wire wohl gewesen, klar heraus-
zustellen, daf Ehrlichs Konzept « Fundamentaltheologie» sich deutlich ab-
hebt von dem seines erfolgreicheren und «orthodoxeren» Kollegen Johann
Baptist Schwetz (seit 1842 Prof. in Wien), der an der Verurteilung von
Giinther mitbeteiligt war, seine « Theologia fundamentalis» als apologetisches
Bollwerk in den Dienst der katholischen restaurativen Theologie stellte und
damit jene Entwicklung inaugurierte, welche Gestalt und Funktion der neuen
katholischen Lehrdisziplin bis weit ins 20. Jahrhundert hinein prigen sollte.

32



490 Besprechungen

M. beriicksichtigt kaum die evangelische Literatur zur fundamental-
theologischen Problematik (zum Teil ist dies durch den Abschluf3 des Manu-
skriptes 1975 verstdandlich). Die Studie von Ebeling wird nur ein einziges
Mal zitiert, und dies, um die «Beeinflussung» Ehrlichs von evangelischen
Theologen als «unwahrscheinlich» hinzustellen (68). Damit iibersieht M. eine
wichtige Etappe in der Konstituierung der Fundamentaltheologie als theo-
logische Einleitungswissenschaft: die Bemiihungen in der ersten Hilfte des
19. Jahrhunderts um eine wissenschaftstheoretische Fundierung der theo-
logischen Forschung. Diese Bemiihungen wurden von eminenten evange-
lischen Theologen, vorab vom groBen Schleiermacher, gefithrt und bestimm-
ten das geistige Klima, in dem sich Giinther und Ehrlich fiir eine methodo-
logisch begriindete Erneuerung der katholischen Theologie einsetzten. Be-
kannt ist in diesem Kontext der VorstoB Schleiermachers fiir eine vertiefte
Konzeption von Hermeneutik. So iiberrascht es nicht, daB auch bei Giinther
und besonders bei Ehrlich manche AuBerungen zu finden sind, welche in
dieselbe Richtung weisen und das BewuBtsein der Differenz zwischen «Er-
kenntnis», bzw. « Wissen» und «Verstehen», zwischen «Begriff» und Erfah-
rung geschichtlicher « Wirklichkeit» zum Ausdruck bringen. Dieser Zusam-
menhang in der Sache scheint uns im Blick auf eine zu erarbeitende 6kume-
nische Fundamentaltheologie viel bedeutsamer zu sein als der Verweis auf
die ohnehin schon etwas veraltete, allein im katholischen Raum gefiihrte
Diskussion um «objektive» oder «subjektive», bzw. «integrale Apologetiky.
Doch beriihren diese kritischen Bemerkungen mehr die Peripherie, nicht das
Zentrum der Arbeit von M. Sein Verdienst wird es bleiben, uns im Augen-
blick, wo sich beziiglich Name, Begriff und Funktion der Fundamentaltheo-
logie ein 6kumenischer Konsens zu bilden scheint, eine qualifizierte Mono-
graphie geschenkt zu haben, die neues Licht wirft auf die historischen An-
fange dieser Disziplin und dem bescheidenen, fast vergessenen Autor der
ersten deutschen Fundamentaltheologie — einer beachtenswerten und origi-
nellen Leistung — einen Platz in der Geschichte der Theologie des 19. Jahr-
hunderts zu sichern verspricht. Kein geringes Verdienst ist es auch, in Erin-
nerung gerufen zu haben, daBl in der bewegten Geschichte dieses Jahr-
hunderts neben Tiibingen auch Wien und Prag zu den Zentren gehorten,
wo man sich (mit Johann Nepomuk) «ehrlich» und (mit Anton Giinther)
redlich um eine aufgeschlossene, zeitgemdBe Theologie bemiihte.

HEINRICH STIRNIMANN

Hladowski, Wladyslaw: Das Problem der Verifizierung des christlichen
Zeugnisses. — Magdeburg, Berlin (Katholische Prdsenzbibliothek), Lublin
(Universitatsbibliothek KUL) 1973. Manuskript. viii-63 S. (Begegnung in
Theologie. Hrsg. unter dem Protektorat von Bischof Johannes BRAUN,
Magdeburg).

Die vorliegende deutsche Verdffentlichung ist eine iiberarbeitete und
(um ein Kapitel) erweiterte Version der in polnischer Sprache redigierten
Habilitationsschrift des Verf.: Zagadnienie sprawdzania chvzescijaviskiego



Besprechungen 491

Swiadectwa, die als Artikelfolge in den Studia Theologica Varsaviensia er-
schienen ist. Der Titel des ersten Aufsatzes lautet in deutscher Ubertragung:
Die historische Entwicklung des Problems der empirischen Verifizierbarkeit
in der Apologetik, SThV 11 (1973) H. 1, 43-82 (= Kap. I der deutschen
Edition); der Titel des zweiten Aufsatzes: Die Verifizierung des christlichen
Zeugnisses in der Apologetik, SThV 11 (1973) H. 2 (= Kap. III der deutschen
Edition). Kap. II der vorliegenden Schrift, «Methodologische Situation der
Apologetiky, ist eine Ergdnzung zur polnischen Fassung. Das Buch ist als
«Manuskript» gedruckt und triagt den Vermerk «Arbeitspapier fiir den inner-
kirchlichen Gebrauch». Zwei Arten von Ausstellungen wiren also fehl am
Platz: Hinweise auf etwaige Liicken in der Verwertung westlicher Fach-
literatur zum Thema und Nérgeleien bez. der Terminologie, da es sich ja
um eine Ubersetzung (nicht nur in eine andere Sprache, sondern auch in ein
anderes kulturelles Milieu) handelt. Die Untersuchung dokumentiert die
starke logische und wissenschaftstheoretische Tradition Polens und die Leben-
digkeit der in dieser Tradition stehenden und mit dieser sich zugleich kritisch
konfrontierenden gegenwirtigen polnischen Theologie. Den Herausgebern
und Ubersetzern der vorliegenden Abhandlung kann man nur dankbar sein,
diesen eindrucksvollen und scharfsinnigen Beitrag zur noch lange nicht ab-
geschlossenen Diskussion iiber die epistemologische Ortung und Bestimmung
von Fundamenthaltheologie und Apologetik dem deutschsprachigen Leser-
kreis zuganglich gemacht zu haben. Mit besonderer Dankbarkeit nimmt man
die ausfiihrlichen bibliographischen Hinweise auf die reiche philosophische
polnische Literatur zu den Themen « Erfahrung» und «Verifizierung» entgegen.

H. geht von der klassischen Formulierung des Topos «Glaubensbegriin-
dung» aus und gibt dem alten, gegenwartig wiederum in Aufwertung begrif-
fenen Ausdruck «Apologetik» den Vorzug. «Der Terminus Fundamental-
theologie» sei «nicht geniigend eindeutig», wird gesagt. «Soweit er ohne ndhere
Charakterisierung ... verwendet wird, ist er im wesentlichen synonym mit
Apologetik.» Vorausgesetzt wird, «dal3 es sich in der Fundamentaltheologie
wie in der Apologetik um irgendeine Konfrontation des Glaubens mit der
Emgpirie handelt» (2, Anm. 3). Durch diese Problemumschreibung kiindet
sich schon eine bedeutsame Akzentverschiebung gegeniiber der Frage-
stellung in der konventionellen Apologetik an: nicht «fides» und «ratio»
bilden die Angelpunkte, sondern «Glaube» und «Erfahrung», bzw. «glauben»
und «erfahren». Die Aufgabe, welche die «reale Situation» heute der Rechen-
schaft iiber den christlichen Glauben zuweist: «zu kldren, auf welche Weise
die Wahrheit von der erlésenden Offenbarung Gottes dem kvitischen Ver-
stand des modernen Menschen, der eine empirische Priifbarkeit jeglicher
Behauptung iiber die Wirklichkeit verlangt, zuginglich gemacht werden
kann» (1). « Kritischer Verstand», nicht «spekulative Vernunft», ist die Instanz
der Rechenschaft iiber den christlichen Glauben. Was «empirisch gepriift»
werden soll, ist nicht eine Theorie, sondern das historische Zeugnis iiber
Jesus. Im folgenden seien die wichtigsten Gedankenginge der vorliegenden
Untersuchung kurz skizziert.

Kap. I: «Zur historischen Entwicklung der Fragestellung» (3-23). «Die
Idee der empirischen Priifbarkeit der Offenbarung» ist «in der Natur des



492 Besprechungen

Christentums selbst als historischer, offenbarter Religion» begriindet. «Zum
ersten Mal realisiert» hat sich diese Idee in «der dlfesten Apologie», der «ur-
spriinglichen Reflexion des Christentums, in ihrer vierfachen Version [den
vier kanonischen Evangelien] als 4Apologie Jesu». Diese «weist einerseits auf
seine [Jesu] ungewohnlichen religiosen Anspriiche und anderseits auf die
historischen Daten seines Lebens hin. Dabei hat die Berufung auf Angaben
der Empirie ihre tiefsten onfologischen Grundlagen in den Selbstaussagen
Jesu». Der Verweis auf geschichtliche Erfahrung ist auch in der darauf
folgenden Zeit «methodologisches Prinzip in der systematisierten Begriin-
dung der Glaubwiirdigkeit des Christentums» (3-5). Doch sind im Laufe der
Geschichte zahlreiche «Verschiebungen» eingetreten (5). Besonders kritisch
wird die Entwicklung der Apologetik seit der Auseinandersetzung mit Auf-
klarung und Deismus bedacht: «Zum philosophisch-historischen System der
traditionellen Apologetik bzw. Fundamentaltheologie» (7-10). Die «integrie-
renden Tendenzen in der neueren Apologetik bzw. Fundamentaltheologie»
werden anhand der Theorien von A. Gardeil, K. Rahner, W. Kwiatkowski
(«totale Apologetik»), E. Masure, A. Brunner, ]J. Guitton, A. Dulles illu-
striert (11-23). Doch bleibt der Autor unbefriedigt von den neueren Ver-
suchen, eine «epistemologische Integration der Gesamtheit des Vorgehens»
anzustreben: «Die integrierenden Tendenzen, seien sie theologischen oder
historischen Typs, wurden nicht durch die Erarbeitung einer adidquaten
Theorie iiber die epistemologisch iiberzeugende Verwendung von empirischen
Daten aus den historischen Quellen des Christentums gekront» (23).

Kap. II: «Methodologische Situation der heutigen Apologetik» (23-37).
Die Glaubensverantwortung hat vom geschichtlichen ProblembewufBtsein
auszugehen. In der heutigen Situation sind vor allem «drei Faktoren» zu
beriicksichtigen: 1. der «aktuelle Stand der wissenschaftlichen Kritik der
neutestamentlichen Schriften», 2. «die Entwicklung des Verstdndnisses von
Offenbarungy», 3. «die Ergebnisse der Sprachforschung» (24). Die ntl. Schriften
sind «Dokumente der urchristlichen Verkiindigung». Sie verfolgen «keryg-
matische», «kultische», «apostolische» und «missionarische» Interessen (24).
«Man tut gut daran, die Berichte nicht daraufhin abzusuchen, inwieweit
sich Fakten historisch-kritisch verifizieren lassen ..., was sicher bis zu einem
gewissen Grad mit Erfolg moglich ist. Vielmehr erscheint es wichtiger, den
Zeugnischavakter der Berichte als solchen historisch-kritisch auszuwerten.
Das erfordert eine eigene Methode und fiihrt zu neuen in der Apologetik
verwertbaren Ergebnissen» (25). Offenbarung darf nicht blo8 als «Summe
von Aussagen iiber Glaubensgeheimnisse» verstanden werden. Im Vorder-
grund hat die «Tatsache» der Offenbarung zu stehen, «in der das Wort
Fleisch geworden ist durch Worte und Taten Gottes in menschlicher Gestalt.
Dadurch wird zugleich die einzigartige Verbindung zwischen ‘“Worten und
Taten’ Jesu sichtbar als dem sakramentalen Charakter der Wirklichkeit der
Offenbarung» (26). Die Wunderberichte sind weniger als «<argumenta» oder
«motiva credibilitatis» auszuwerten, sondern als «signa» und «flestimonia»
auszulegen. Jesus selber in eigener Person ist «das entscheidende Erkennt-
kriteriumn» (27). Die sprachlichen Probleme werden unter logischen, syn-
taktischen, semantischen und geschichtlich-hermeneutischen Gesichtspunkten



Besprechungen 493

aufgeworfen (27-30). Als wichtigste Kategorien gelten «Evzdhlung» (Mid-
rasch) und «Bericht» (29). Gestiitzt auf diese Zeugnisse ist hochstens eine
«indivekte Verifizierung» der Tatsache der Offenbarung méglich (30-37). «Die
in Erscheinung tretenden Elemente der Ereignisse, die im Erleben der
Zeugen als Zeichen verstanden wurden, waren fiir die Zeugen selbst nicht
das, was die empirische Pramisse fiir das methodische Denken ist» (33). Die
Zeugnisse erlauben keinen direkten Schlufl auf die Ereignisse. Sie sind zu-
niachst Ausdruck religioser Erfahrung, verbunden mit bestimmten, histo-
risch bedingten Interpretamenten. Doch sind sie nicht rein subjektive
Phinomene. Einerseits sind «historisch-kritische Untersuchungen iiber die
Anfinge des Christentums» unersetzbar. «Transzendental-anthropologische
Analysen» erhalten «erst dann ihren vollen Wert, wenn ihnen die historisch-
kritische Analyse des Faktums Jesu Christi vorausgeht» (35). Anderseits sind
die historisch-kritischen Untersuchungen «durch Uberlegungen iiber das Ver-
hiltnis des Inhalts der Offenbarung zu dem religiésen Apriori des Menschen
und den Strukturen seines persénlichen und historischen Seins zu ergdnzen»
(37). Die «indirekte Methode entspricht einer gqualifizierten Kvitik, so dafl die
Frage der Verifizierung des christlichen Zeugnisses auf diesem Weg mit
groBerer Sorgfalt [als bei direkten Riickschliissen oder Rekonstruktionsver-
suchen der ‘objektiven’ Ereignisse] angegangen scheint» (37).

Kap. III: «Das Priifen des christlichen Zeugnisses in der Apologetiky
(38—48). Nach H. kann auf einen spekulativen Vorbau im Sinne des Trak-
tates «De religione», in dem man «die Existenz Gottes und die Méglichkeit
eines unmittelbaren Eingreifens Gottes in die Geschichte zu beweisen suchte»,
verzichtet werden. Ein «anderer Weg» wird vorgeschlagen: «Man versucht
nachzuweisen, daB3 der Mensch auf das Transzendente hin angelegt ist, es
deshalb also simnwvoll erscheint, mit der Moglichkeit einer transzendenten
Interpretation von Ereignissen zu rechnen» (38). Dieser Nachweis hat ge-
schichtlich zu geschehen, anhand konkreten historischen Quellenmaterials.
Indessen ist iiberall, «wo die Kategorie der Transzendenz ins Spiel kommt,
mit duBerster Sorgfalts» zu arbeiten. In der Beurteilung des christlichen
Glaubenszeugnisses ist nur dann die Kategorie der Transzendenz einzu-
fithren, «wenn sich fiir eine weltimmanente Erklarung keine sinnvolle Mog-
lichkeit mehr ergibt. Nur unter der Voraussetzung eines solchen Sici-Be-
scheidens ... wird es auch gelingen, die beiden Ebenen des religiosen Glaubens
und des wissenschaftlichen Erkennens methodologisch sorgfiltig zu unter-
scheiden» (42). Doch die Uberlegungen zur Méglichkeit, bzw. Nicht-Unmég-
lichkeit oder Nicht-Sinnlosigkeit der Kategorie Transzendenz bilden nur
einen vorbereitenden oder zur eigentlichen Sache hinfithrenden Schritt des
apologetischen Diskurses. Das entscheidende Geschidft, der neuralgische
Punkt, ist die kritische Priifung des Offenbarungsanspruches des christ-
lichen Glaubenszeugnisses. Um die positiven Quellen, vornehmlich die ntl.
Schriften, «als historisch glaubwiirdig anzuerkennen, geniigt es nicht fest-
zustellen, daB die ersten Zeugen wahrhaftig waren» (44). « Beim Priifen des
Zeugnisses mull man, indem man sich auf die psychologisch-soziologischen
und philologischen GesetzmaBigkeiten des Entstehens einer Fabelerzdhlung
beruft, die Moglichkeit des Entstehens einer Fabel oder der Umgestaltung



494 Besprechungen

des Zeugnisses in eine Fabel ausschlieBen oder wenigstens einschrianken» (45).
Eine «wichtige Etappe der kritischen Untersuchung ist das AusschlieBen
konkurrierender Hypothesen ...» (47). «Das entscheidende Kriterium der
historischen Wahrheit des in der Tradition des Urchristentums iiberlieferten
Bildes Jesu Christi ist das Moment, daBl einerseits Jesus Christus den Intui-
tionen und Erwartungen des Menschen entspricht, und daB er sie anderer-
seits iiberschreitet ...» (48). Der Jesus des christlichen Glaubenszeugnisses
ist «kein Gott nach menschlichem MaB», «keine der Gottheiten menschlicher
Projektionen», als Mensch hat er «nichts von der Kategorie des Ubermenschen
an sich» (48). Die «Ursache des Glaubens der ersten Christen» muBte «eine
neue Erfahrung im Zusammenhang mit der Person Jesu» sein, «ebenso stark
wie das Erlebnis seines Todes ...» (47). Diese Fragmente mogen geniigen, um
das Spektrum der behandelten Fragen anzudeuten. Im folgenden seien die
Position des Autors etwas ndher prazisiert und seine Bemiihungen um ein
epistemologisches Gesamtkonzept von «Apologetik» gewiirdigt.

In zwei Punkten sind die Gedankengidnge H.s in der dlteren Apologetik
verwurzelt, jedoch nicht traditionalistisch, sondern so, daB8 zugleich auch
Wege zur Uberwindung gegenwirtig verhidrteter methodologischer Posi-
tionen angegeben werden. Erstens teilt H. die bei vielen neueren Autoren
feststellbare, fast ans Traumatische grenzende Angst vor den Termini
«Objekt», «objektivy, «objektivierbar» usw. nicht. «Angesichts der Kompli-
ziertheit des Problems miissen einige Aspekte iibergangen werden oder sind
nur am Rande zu behandeln. So sind der Streit ‘objektive’ oder ‘subjektive
Apologetik’, der schon der Geschichte angehdrt, das Problem der moralischen
Dispositionen und der sog. subjektiven Motive der Glaubwiirdigkeit génz-
lich iibergangen. Die unten folgenden Uberlegungen verlaufen ausschlieB3-
lich auf der epistemologischen und methodologischen Ebene.» Insofern «stellt
die Arbeit eine begrenzte Konzeption der Untersuchungen in unserer Disziplin
dar» (vir). Der Verf. will «die unersetzliche Rolle der kritischen Unter-
suchungen iiber die historischen Anfinge des Christentums» hervorheben.
«Das entspricht auch dem Standpunkt des Kreises der Warschauer Apolo-
getiker, der unter der Leitung W. Kwiatkowskis, des Urhebers der ‘Totalen
Apologetik’, entstanden ist. Der Verfasser der vorliegenden Abhandlung, der
zwar in einigen Punkten der Totalen Apologetik nicht folgt, hélt die kritische
Untersuchung iiber die historischen Anfinge des Christentums fiir die wesent-
liche und unersetzliche Aufgabe unserer Disziplin» (viir). — Zweitens setzen
die Gedankenginge H.s die in der katholischen Theologie geldufige Unter-
scheidung (nicht Trennung!) zwischen innerem Glaubensakt und duBerer
Glaubwiirdigkeit voraus. Die Apologetik hat weder den Glaubensakt zu
priifen noch die Wahrheit von Glaubensaussagen mit Argumenten zu stiitzen
oder gar zu beweisen, sondern Rechenschaft zu geben iiber die Glaubwiirdig-
keit des Glaubenszeugnisses, falsche Einwdnde zu widerlegen und dadurch
die Ubernahme von Verantwortung fiir den Glauben zu férdern, die Freiheit
und den gnadenhaften Charakter der Glaubensentscheidung sicherzustellen
und zu schiitzen. Apologetik als rational transparentes, mit wissenschaft-
licher Methode gefiihrtes Unternehmen ist ein «komplizierter ProzeB». Die
Resultate diirfen nicht iiber-, aber auch nicht unterschidtzt werden. Das



Besprechungen 495

Ergebnis wird von H. wie folgt umschrieben: «Die Anwendung der ver-
schiedenen Mittel der Analyse wird nie die ganze historische Wahrheit er-
heben koénnen. Unerkldrte Elemente werden neben erklidrten stehen bleiben.
Selbst die besten erreichbaren Ergebnisse werden nicht den Rang einer im
formalen Sinne absoluten Gewilheit erlangen, sondern nur die einer wahr-
scheinlichen, die aber eine ausreichende Grundlage fiir eine verantwortbare
rationale Glaubensentscheidung darstellt» (49). SchlieBlich ist zu beachten,
«daB das Ergebniss der historisch-kritischen Untersuchungen keine wissen-
schaftliche Feststellung des iibernatiirlichen Eingreifens Gottes in die Ge-
schichte Jesu erreicht. Denn Gegenstand der Untersuchung ist das christ-
liche Zeugnis in seiner historischen Bedeutung. Das Faktum Jesu aber in
seinen transzendenten Ausmaflen geht in die Untersuchung nur ein als in
der Sprache des Glaubens beschriebene und bezeugte Grundlage der Erleb-
nisse und der auf die Erlebnisse gestiitzten Zeugnisse. Im Resultat kann
man nur die Anerkennung der Glaubwiirdigkeit des im Christentum bezeugten
Faktum Jesu Christi erreichen» (49).

Trotz der Verwurzelung in der alteren apologetischen Tradition will
aber H. nicht im geringsten der Riickkehr zu einer neuscholastischen, un-
kritischen und pseudorationalen Apologetik das Wort reden. «Die Uber-
zeugung, auf die sich das Vorgehen in der traditionellen Apologetik stiitzte
— die biblischen Zeugnisse schafften die reale Moglichkeit fiir die Rekon-
struktion ‘der reinen historischen Wahrheit’ — wird nicht mehr geteilt. Heute
sind wir nicht mehr in der Lage, mit kritischer Sicherheit eine ausreichende
Anzahl historischer Elemente festzulegen, deren ‘philosophische’ Analyse
einfach ihre transzendente und go6ttliche Verursachung aufzeigen wiirde»
(9/10). «Die nicht beobachtbare Wirklichkeit des iibernatiirlichen Handelns
steht auBlerhalb des Gefiiges der Ursache — Folge — Welt der menschlichen
Erfahrung» (41). Der weiland iibergewichtige spekulative Teil der Apologetik
wird auf ein schlichtes Aufzeigen der Nicht-Unmdglichkeit, bzw. Nicht-
Sinnlosigkeit einer «transzendenten Imferpretation von Ereignissen» redu-
ziert (40—43). Wenn vom «Faktum Jesus» gesprochen wird, so geschieht dies
in differenzierter Weise. Zwischen «historischem» und «historiographischem
Faktum» wird unterschieden und letzteres, gestiitzt auf die von namhaften
Theoretikern der historischen Methode wie C. Bobifiska, M. Mosczczenska
und J. Topolski entwickelten Kategorien ndher bestimmt (41). Insbesondere
wird auf die Bedeutung und Funktion von «Denkmal» hingewiesen. «Die
heutige Geschichtswissenschaft hat Methoden erarbeitet zur Beniitzung von
Quellen, die nicht einfach historische Feststellungen iiber das untersuchte
Faktum enthalten, sondern Quellen in der Art des ‘Uberrestes’ (‘Denkmal’)
sind. Es ist bemerkenswert, daB heute in der Geschichtsschreibung ein An-
wachsen des Interesses an dieser Art Quellen zu verzeichnen ist» (44). Dank
der «besonderen Position der christlichen Quellen im allgemein menschlichen
MafBstab sowie dank der Existenz einer damit befaten umfangreichen Lite-
ratur gibt es zahlreiche Moglichkeiten der Beobachtung des christlichen
Zeugnisses als eines historisch bedingten ‘Restbestandes’ oder Denkmals»
(47). «Das Postulat nach historischer Objektivitdt regt vor allem dazu an,
die Spezifik der Quellen zu beachten und die konkreten Bedingungen, unter



496 Besprechungen

denen sie entstanden, zu beriicksichtigen» (9). Die grundlegenden Prinzipien
einer wissenschaftlichen Apologetik sind nach H.: «der historisch kritische
Charakter der Untersuchungen und die ¢ndirekte Begriindung des Faktums
der gottlichen Offenbarung» (VII, vgl. 50). «Begriindung» oder «Verifika-
tion» ist ein offener geschichtlicher Prozel3 und impliziert stets das Moment
der «Interpretation» des historischen Zeugnisses iiber Jesus. Glaubenszeugnis,
Monument, — und nicht literarisches Dokument — ist Ausgangspunkt der
Uberlegungen. Kritischer Verstand und Empirie, als geschichtlich verfaB3te
Geschichts-erfahrung, sind Triager und Aktoren der Rechenschaft iiber die
Glaubwiirdigkeit des Offenbarungsanspruches der christlichen Glaubens-
erfahrung.

An verschiedenen Stellen plddiert H. fiir eine «klare methodologische
Trennung» von Apologetik und Theologie, warnt vor einer zu raschen Inte-
gration der Apologetik in die Theologie und lokalisiert die apologetische
Reflexion in einem Zwischenbereich «zwischen Profanwissenschaften und
Theologie» (2, 16, 17, 52). Dieser Punkt verlangte weitere Prazisionen, ist
es doch klar, da3 selbst die Dogmatik im heutigen Kontext nicht auf den
Dialog mit den «Profanwissenschaften» verzichten kann und insofern eine
«Konfrontation zwischen Glauben und Empirie» impliziert. Eindeutig zu
bejahen ist die vom Autor gemachte Unterscheidung zwischen Glaubens-
sprache und Sprache der Theologie: Die Theologie artikuliert sich in «einer
gewissen formalen Distanz im Verhidltnis zu Offenbarung und Glauben.
Thre Sprache ist im Verhidltnis zur autoritativen Sprache der offenbarten
Religion formal verschieden» (14, vgl. VII, 5, 23, 27 ff.). Doch wire zu fragen,
inwiefern es auch angebracht sei oder sogar notwendig ist, zwischen der
Sprache der Theologie und der Sprache der Apologetik oder Fundamental-
theologie — als Metasprache zur Theologie — zu unterscheiden, bzw. im Be-
reich der Theologie drei Sprachebenen zu differenzieren; 1. die Glaubens-
sprache (= primdre Sprache), 2. die Sprache der Theologie (= erste Meta-
sprache), 3. die Sprache der Metatheologie (= zweite Metasprache). Die
Unterscheidung einer dreifachen Sprachstruktur lieBe sich miihelos in die
Gedankengdnge H.s einfiigen. Die Tatsache, dal nur von zwei — und nicht
von drei — Sprachebenen gesprochen wird, kénnte indessen ein Hinweis
darauf sein, dal H. doch etwas zu undifferenziert « Apologetik» mit « Funda-
mentaltheologie gleichsetzt. Doch sind der Strukturierung der Sprache im
Bereich der Theologie gewisse Grenzen gesetzt. Es liegt auf der Hand, daB3
sich die Metasprachen zur Glaubenssprache (dem Gegenstand der Theologie),
soll der Bezug zur «Sache der Theologie» gewahrt bleiben, nicht beliebig
multiplizieren lassen. Aufs ganze gesehen, ist zu betonen, daf die Arbeit von
H. einen beachtenswerten, stimulierenden Text darstellt. Nicht nur, weil sie
den heute so dringend notwendigen interkulturellen Dialog zu foérdern ver-
mag, sondern — und nicht zuletzt — auch deshalb, weil sie Fragen zur apologe-
tischen und fundamentaltheologischen Problematik artikuliert, die in den
westlichen Diskussionen oft vernachlédssigt oder gar iibergangen zu werden
pflegen. HEINRICH STIRNIMANN



Besprechungen 497

Knauer, Peter: Der Glaube kommt vom Hoéren. Okumenische Funda-
mentaltheologie. — Graz-Wien-Kéln: Styria 1978. 336 S.

Die vorliegende Fundamentaltheologie versteht sich als hermeneutische
Fundamentaltheologie: Die bisher in der katholischen Theologie weithin
iibliche zweimalige Verhandlung der Glaubensthematik — einmal im eigent-
lichen «fundamentaltheologischen» Traktat, der den Glauben der kritischen
Priifung durch die Vernunft unterzog; dann im dogmatischen Traktat iiber
die virtutes infusae, der die Fragen der analysis fidei stellte — wird auf-
gegeben. Die Fragen nach der rationalen Verantwortbarkeit und nach dem
Wesen des Glaubens sind ndmlich nicht trennbar. Gehort die Thematik der
analysis fidei aber selbst in die Fundamentaltheologie, dann wird sie metho-
disch wohl auch am besten vorangestellt (vgl. 245 {.). Fiir Knauers Arbeit
ergibt sich der folgende Dreischritt:

Der erste Hauptteil behandelt den «Inhalt der christlichen Botschaft»
(Die Bedeutung des Wortes «Gott»; Die Bedeutung von «Wort Gottes»;
Der auf das «Wort Gottes» gerichtete «Glaube») und erarbeitet die grund-
legende Korrelation von Gott — Wort — Glaube. — Der zweite Hauptteil
reflektiert eigens die selbstverstindlich schon im ersten Teil implizierten
«Strukturen der Weitergabe der christlichen Botschaft» (Die Begegnungs-
weise des « Wortes Gottes»; Die Normen fiir die Begegnung mit dem «Wort
Gottes»: Die «Heilige Schrift», Die «Uberlieferung», Das «lebendige Lehr-
amt»). — Der dritte Hauptteil endlich skizziert «Die Verantwortbarkeit der
Glaubenszustimmung zu sachgeméaBer christlicher Verkiindigung» (Die Vor-
aussetzungen des Glaubens; Die Glaubwiirdigkeit der Glaubensverkiindi-
gung; Das Verhiltnis der Glaubenszustimmung zu anderen Lebensvollziigen).
Hier fithrt die Verhiltnisbestimmung von Glauben und Vernunft zu einem
gewichtigen wissenschaftstheoretischen und fundamentalethischen Entwurf.

Der systematische Ansatz von Knauer sei hier mit zwei Hauptcharak-
teristika gekennzeichnet. Knauer will, zum ersten, stidrker als iiblich die
Worthaftigkeit der Offenbarung zur Geltung bringen (vgl. das Vorwort, 9).
Denn: «DaB in dem menschlichen Wort der christlichen Verkiindigung wirk-
lich Gott selbst zu uns spricht, ist das umfassendste Glaubensgeheimnis.
Die einzelnen Aussagen der christlichen Verkiindigung: Dreifaltigkeit Gottes,
Menschwerdung des Sohnes, Gegenwart des Heiligen Geistes in der kirch-
lichen Gemeinschaft, entfalten immer nur dieses Grundgeheimnis unseres
wirklichen Angesprochenwerdens durch Gott in menschlichem Wort und
damit unserer Gemeinschaft mit Gott» (248). Das so (im eigentlichen Sinn)
verstandene Wort Gottes ist die Selbstmitteilung Gottes (60). Dabei ist es
etwas spezifisch Christliches, dal in der Offenbarung Inhalt und Geschehen
in eins fallen (248), d. h. daB3 das, wovon die Botschaft spricht, in ihr, weil
sie selber es mit sich bringt, auch geschieht: Gottes Liebe zu den Menschen
(vgl. S. 60 den Verweis auf G. Ebelings Verstindnis von «Wortgescheheny;
und vgl. bes. 102, 142, 163-173).

Von Gottes sich offenbarender Liebe kann nun, zum zweiten, nur trini-
tarisch gesprochen werden. Dabei versteht Knauer — ausgehend von einem
theologischen Verstindnis der Person als dem «Selbstbesitz einer Wirklich-



498 Besprechungen

keit», als dem «Bezogensein einer Wirklichkeit auf sich selbst» — die Drei-
faltigkeit als «drei untereinander verschieden vermittelte Relationen der
einen gottlichen Wirklichkeit auf sich selbst» (83; fiir den Autor liegt, vgl.
84 f., der traditionellen Trinitdtstheologie, die von vier innertrinitarischen
Relationen spricht, ein «abgeleiteter, uneigentlicher» Relationsbegriff zu
Grunde, weil Verhiltnisse der eigentlichen Relationen nochmals als «Rela-
tionen» bezeichnet wiirden). Jedes nichttrinitarische christliche Reden von
Gott ist also sinnlos (76 f., 86): «Ein Angesprochenwerden des Menschen
durch Gott und damit Gemeinschaft des Menschen mit Gott ist nur aussagbar
als Hineingenommenwerden des Menschen in eine Relation Gottes auf Gott,
des Vaters zum Sohn. Diese Relation der Liebe zwischen Vater und Sohn
ist der Heilige Geist» (102, vgl. 82). Christlicher Glaube geschieht also als
ein «Hineingenommensein in ein innergottliches Verhdltnis» (89, Anm. 119),
als « Anteilgabe am Gottesverhiltnis Jesu» (105). Ein prinzipiell trinitarisches
Sprechen von Gott ist nun nach Knauer deswegen erfordert, weil die christ-
liche Verkiindigung zwar eine reale Beziehung Gottes zur Welt mit sich
bringt, die Welt jedoch fiir Gottes Liebe auch jetzt nicht ein diese Relation
konstituierender Terminus sein kann. Denn Gott kann doch am Menschen
als an etwas Geschaffenem «kein Mal3 haben», wiederholt Knauer refrain-
artig. Und dies gilt auch vom Menschsein Jesu. Ist Jesus als Mensch aber
kein konstitutiver Terminus einer géttlichen Relation, bleibt die geschopf-
liche Wirklichkeit des Menschen Jesus in ihrem geschépflichen Eigenbestand
«ganz und gar unverdndert». Und dies bedeutet weiterhin: Die Relation der
gottlichen Wirklichkeit auf den Menschen Jesus kann an Jesu Menschsein
als solchem auch nicht «abgelesen» werden (92 {.; von einer «Nichtablesbar-
keit» des Gottlichen am Geschopflichen ist ebenfalls passim die Rede).

Knauers bedeutsame relationale Ontologie fiihrt in seiner Trinitdts-
theologie also zu einer Ontologie des Paradoxes, wie man sie bei R. Bult-
mann findet (vgl. in unserem Zusammenhang z. B. S. 94, Anm. 128, wo der
Autor erkliart, Bultmanns Begriff der «paradoxen Identitdt» von géttlicher
und irdischer Wirklichkeit entspreche dem chalkedonensischen «unver-
mischt» und «ungetrennt»). Welches sind die gnoseologischen Konsequenzen
aus solch einer Ontologie, muf3 man sich nach Jahrzehnten diesbeziiglicher
Diskussion mit R. Bultmann wohl fragen.

‘Was «Gott» hei3t, ist aus der Geschopflichkeit der Welt zu bestimmen,
die ihrerseits philosophisch (29, vgl. 38) aus der Widerspruchsproblematik
der Welt (Sein und Nichtsein, Identitit und Nichtidentitdt, Notwendigkeit
und Nichtnotwendigkeit) aufgewiesen werden kann (17-56). Geschopflichkeit
bzw. «aus dem Nichts geschaffen sein» besagt ein «restloses Bezogensein
auf.../in restloser Verschiedenheit von ...» (21 f.). Den Terminus ad quem
dieser Beziehung, der (vollig anders als die Tradition es haben wollte, vgl.
22 1., Anm. 18) in der Schopfungsordnung (!) die Relation als solche konsti-
tuiert, nennen wir «Gott». Die Restlosigkeit des Bezuges jedoch bedeutet
eine einseitige Bezogenheit der Welt auf Gott (26; die Begriindung scheint
diesbeziiglich jedoch nicht erbracht zu sein; die Diskussion mit W. Kern, 26,
Anm, 24, der fiir eine reale Beziehung Gottes auf die Welt pldadiert, wire
weiterzufithren). Jede Ahnlichkeit Gottes der Welt gegeniiber ist zu ver-



Besprechungen 499

neinen. Gott ist nicht ein Teil eines iibergreifenden Denksystems. In den
analogen Erkenntnisweisen der « Bejahung», der « Verneinung» und des « Uber-
stiegs» kann von Gott, dem Unbegreiflichen, denn auch nur hinweisend
gesprochen werden: symbolisch, im Gleichnis, in logischen Endbegriffen,
aus denen sich keine weiteren Folgerungen ziehen lassen (43-48). So ist es
beispielsweise sinnlos, von einem «besonderen Eingreifen» Gottes in die Welt
zu sprechen (50). Auch das Theodizeeproblem erweist sich als falsche Frage-
stellung (54-56).

Der Glaube nun kommt vom Hoéren auf das Wort Gottes. Er muf3
einem im verbum externum von der Verkiindigung zugesagt werden. Des-
halb ist er keine Illusion (156—-159). Auch Jesu Glaube, auf den unser Glaube
zuriickgeht (160), war deswegen nicht «seine eigene Erfindung», weil « Jesus
selbst sein Verhdltnis zum Vater als wirklich gerade auf Grund des Ver-
haltens anderer Menschen zu ihm» erfuhr (161). «Der Glaube kommt erst
in seiner bezeugenden Weitergabe zu seiner vollen GewiBBheit» (162).

Das Kriterium des Glaubens sind Schrift, Uberlieferung und Lehramt
in ihrer inneren (nicht additiv miBzuverstehenden) Zusammengehorigkeit
(173-241). Wort Gottes als Wort Gottes legitimiert sich indessen aus sich
selbst. D. h.: «Als christliche Glaubensaussagen kommen nur solche Aus-
sagen in Frage, die in ihrer Wahrheit nur geglaubt werden kénnen und keiner
anderen Erkenntnis als der des Glaubens allein zuginglich sind» (242).
Glaubensaussagen sind «nur als ‘aus sich’ wahr verstehbar» (243). Sonst
wiare die Glaubensverkiindigung «erledigt» (250). Ihre im Glauben positive
Zuginglichkeit 148t sich wiederum nur glauben (ihr entspricht also noch-
mals eine Glaubensaussage), derweilen eine nicht glaubensgemidfBe Beur-
teilung der Glaubensverkiindigung ethisch willkiirlich ist (249) und als solche
in der konkreten Konfrontation mit der Verkiindigung vernunftgemilB3 —
also ohne Rekurs auf den Glauben, auf dem der Vernunft eigenen Felde —
aufgewiesen werden kann (249, 251-253), ja jedermann gegeniiber auch auf-
gewiesen werden mufl (249, 282 f.; vgl. 284 f. den Hinweis auf ein ent-
sprechendes Verhalten Jesu). Es wire jedoch ein TrugschluB, allein aus der
Einsicht in die Willkiir der Ablehnung des Glaubens zu folgern, eine Glau-
benszustimmung sei ihrerseits nicht willkiirlich oder etwa gar sittlich ge-
boten. «Im voraus zur Glaubenszustimmung entzieht sich die Glaubensver-
kiindigung legitimer Beurteilung», bleibt dabei aber nicht schlechterdings
unverstindlich, was eine Entscheidung zwischen Glauben oder Unglauben
ermoglicht (260, vgl. 281). Man kann «im voraus zur eigentlichen Glaubens-
zustimmung von der Verkiindigung immer nur soviel verstehen, da3 man
erkennt, bei diesem Verstindnis stehenzubleiben hieBe, es in ein Milver-
stindnis zu verkehren» (261).

Knauers Uberlegungen sind von einer bestechenden Klarheit und einer
seltenen logischen Stringenz. Doch, zu einem kleinen Teil gliickt dies u. E.
auf Kosten einiger iiberspielter Fragen, vor allem solcher, die man mit dem
Stichwort «natiirliche Theologie» zusammenfassen kénnte. Der «anonyme
Glaube» beispielsweise kommt nicht nur hinsichtlich der Seitenzahl (106-109)
etwas zu kurz. Er wird iibrigens dem Rahnerschen Begriff vom «anonymen
Christentum» vorgezogen, «um deutlicher herauszustellen, dal3 seine Christ-



500 Besprechungen

lichkeit auBerhalb der historischen Konfrontation mit der ausdriicklichen
christlichen Botschaft schlechterdings verborgen bleiben muf3» (106, Anm.147
vgl. 251). Das «iibernatiirliche Existential» lasse sich im voraus zur Glau-
bensverkiindigung auch nicht «unthematisch» erfahren (114 f., Anm. 164).
Ist dies so klar? — Und welche Konsequenzen ergdben sich fiir Knauers
Entwurf allein schon daraus, wenn sich hinsichtlich des (symptomatisch
knapp referierten) Sachverhaltes der «vom Glauben erleuchteten Vernunft»
(vgl. 291) doch etwas ernsthafter auch mit einer «von einem anonymen
Glauben erleuchteten Vernunft» gerechnet werden mii3te — bzw. diirfte?
In Knauers erfreulichem Buch, das sich selbst zwar «in besonderer
Weise dem Werk des evangelischen Fundamentaltheologen Gerhard Ebeling
verpflichtet» wei3 (12, Anm. 2), ist u. E. doch ein eigenartiger «offenbarungs-
positivistischer» bzw. kerygmatheologischer Timbre uniiberhérbar. Nicht zu-
letzt deswegen wird es wohl noch manche Fragen aufwerfen. Trotz etlicher
sehr spekulativer Abschnitte diirfte es sich gut als Lehrbuch eignen. Dabei
werden gewill auch die Listen von Fragen, die jeweils den einzelnen Kapiteln
folgen, von groem Nutzen sein. PIETRO SELVATICO

Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien
zu einer praktischen Fundamentaltheologie. — Mainz: Griinewald 1977. 221 S.

Eine Fundamentaltheologie eigener Art legt Johann Baptist Metz in
seinem Buch «Glaube in Geschichte und Gesellschaft» vor. Der Name des
Autors, der es nicht notig hat, weiter vorgestellt zu werden, ist eng mit den
Anfingen der «neuen politischen Theologie» verbunden. (Neu deshalb, weil
sie nicht, obwohl manche ihrer Gegner es gerne hitten, politisierende Theo-
logie ist, die — wie gleichnamige Vorgingerinnen — ganz einfach eine bestimmte
politische Richtung theologisch legitimiert.) Als deren Weiterentwicklung
will Metz seinen Entwurf «einer fundamentalen Theologie in praktischer
Absicht» (XI) verstanden wissen, denn als Fundamentaltheologie war jene
schon immer angelegt. (Politische Theologie «bezeichnet ... nicht primdir
eine neue theol. Disziplin neben anderen, mit einer bestimmten regionalen
theol. Aufgabenstellung. Sie ist nicht einfach etwa ‘angewandte Th.’, ge-
wissermaBen auf Offentlichkeit und Politik angewandte Theologie ... P. Th.
reklamiert ndmlich einen Grundzug im Aufbau des kvitischen theol. Bewufi-
seins tiberhaupt, das freilich von einem neuen Theorie-Praxis-Verhiltnis
bestimmt ist, dem zufolge jede Th. als sie selbst ‘praktische’, handlungs-
orientierende [sic!; in HThTL 6, 53: handlungsorientierte] Th. sein muf3.»
[Johann Baptist Metz: Art. Politische Theologie. In: SM III [1969] 1234].)

Politische Theologie: In einer ersten Phase profiliert sich die politische
Theologie va. als kritisches Korrektiv gegeniiber allen theologischen Privati-
sierungstendenzen und der damit verbundenen vermeintlichen politischen
Unschuld der Theologie. Sie reflektiert die Bezogenheit der eschatologischen
Botschaft des Christentums auf den jeweiligen geschichtlich-gesellschaft-
lichen Kontext und die Zusammengehorigkeit von eschatologischem Glauben



Besprechungen 501

und gesellschaftlicher Praxis. Mittels der Kategorie der memoria, der ge-
fahrlich-befreienden Erinnerung des Leidens, des Todes und der Auferstehung
Jesu Christi und der Ausweitung der Erinnerung auf alle Geschichten unab-
gegoltenen Leidens zur Desavouierung totaler Emanzipation gewinnt die
von der politischen Theologie reklamierte gesellschaftliche Praxis in einem
weiteren Reflexionsschritt ihre genuin christliche Bestimmtheit und die
kritische Negation im leidiiberwindenden Handeln konkretere Inhaltlichkeit.
(Vgl. die zwischen 1970 und 1972 entstandenen Arbeiten « Gefdhrliche Erinne-
rung der Freiheit Jesu Christi», «Zukunft aus dem Gedachtnis des Leidens»
oder «Erlosung und Emanzipation», die in iiberarbeiteter Fassung in «Glaube
in Geschichte und Gesellschaft» 77-119 neu abgedruckt sind.) Schliellich
liegt nun der Entwurf einer praktischen Fundamentaltheologie vor. (Diesem
Entwurfcharakter — wegen der konstitutiven Rolle der Praxis ist eine solche
Fundamentaltheologie als geschlossenes System eh nicht mehr méglich [75] —
sind wohl Fliichtigkeit im historischen Paragraphen [Bellarmin als Autor
des ersten fundamentaltheologischen Lehrbuches! [14 Anm. 2]; vgl. dagegen
Heinrich Stirmimann : Erwdgungen zur Fundamentaltheologie. Problematik,
Grundfragen, Konzept. FZPhTh 24 [1977] 291-365, va. 293-317] und die
etwas pauschale Auseinandersetzung mit den von Metz als subjektlosen
Subjekttheologien bezeichneten theologischen Richtungen [va.59-63] zu-
zuschreiben.)

Praktische Fundamentaltheologie: Der erste Teil von «Glaube in Ge-
schichte und Gesellschaft» (Konzept: 3-74) gilt der Erarbeitung der theo-
logischen Verfassung einer praktischen Fundamentaltheologie als politischer
Theologie des Subjekts. Bewédhrt, inhaltlich konkretisiert und prézisiert
wird das Konzept im zweiten Teil (Themen: 75-158). Diese Feststellung
trifft zu, obgleich dieser Teil dem ersten in der Entstehung gréBtenteils vor-
ausgeht. Der abschlieBende Teil (Kategorien: 159-211) bringt die Erldute-
rung der zentralen Kategorien einer praktischen Fundamentaltheologie. (Ob-
wohl Metz va. in Teil II teils {iberarbeitete frithere Verdffentlichungen ver-
wendet — 102 von 209 Textseiten beruhen darauf —, haben die drei Teile
trotz Uberschneidungen und Wiederholungen eine gemeinsame Grundlinie.
Allerdings wire ich fiir einen vierten Teil dankbar gewesen, den man mit
«Konkretionen» hétte tiberschreiben koénnen. Er hitte, wie Metz es bspw.
in «Zeit der Orden ?» [ Johann Baptist Metz: Zeit der Orden? Zur Mystik und
Politik der Nachfolge. Freiburg: Herder 1977.] versucht, konkret in die Praxis
der Nachfolge einweisen konnen, freilich im Sinne von Modellen und nicht
im Rezeptstil, da ja gerade das Praktische in der politischen Theologie nicht
auf bloBe Applikation vorgefaBter Gedankengédnge reduziert werden kann.)

Metz’ Entwurf ist einmal insofern fundamentaltheologisch, als es ihm
um eine Apologie der christlichen Hoffnung geht, aber eben nicht an den
Widerspriichen der geschichtlich-gesellschaftlichen Situation derer vorbei,
denen diese Hoffnung gilt. Er ist fundamentaltheologisch, weil ihm liegt an
der Rechtfertigung des christlichen Glaubens wider alle Versuche, Religion
entwicklungslogisch zu rekonstruieren (evolutionistische Welttheorien) oder
total gesellschaftlich zu konditionieren (historisch-dialektischer Materialis-
mus). Das ist allerdings nicht durch meta-theoretisches Uberholen dieser



502 Besprechungen

Theoriesysteme moglich, sondern nur durch ihr praktisches Aufbrechen, eine
apologetische Praxis der Nachfolge. (Wiewohl sich so Fundamentaltheologie
systematisch hat unterbrechen zu lassen von der Praxis und sich ihr «Be-
wihrungsfeld ... exterritorial zum vorgefaten theologischen System» [11]
befindet, ist sie dennoch nicht von der Denkanstrengung dispensiert aufzu-
zeigen, daB jene «Theoriesysteme ihre metatheoretischen Erklarungsan-
spriiche gegeniiber Religion nicht einlésen konnen bzw. ihrerseits mit unaus-
gewiesenen Voraussetzungen operieren» [9]. So ist denn auch Metz um den
Nachweis bemiiht, daB letztlich beide Theoriesysteme «einer subjektlosen
evolutionistischen Logik» [7] verfallen.) Fundamentaltheologisch ist Metz’
Entwurf endlich, weil er in der geschichtlichen Identitdtskrise des Christen-
tums «aus der Substanz des christlichen Credo» (18), «aus der Mitte und Radi-
kalitdt des christlichen Glaubens selbst» (27) heraus Orientierung geben will.

Die Identititskvise des Christentums hat — in unseren Breitengraden —
ihren Grund va. in der ungeniigenden, blof3 begrifflich-abstrakten, das fak-
tisch-politische Geschehen ausblendenden Auseinandersetzung mit der Auf-
klarung und deren Folgen. Das Entscheidende sind eben nicht die Begriffe,
sondern die Subjekte in ihrem geschichtlich-gesellschaftlichen Kontext, die
sich in den Begriffen zur Sprache bringen. Besonders schwerwiegend erweist
sich das Ungeniigen in der spdten theologischen Heimholung der Aufkldrung,
die, weil sie deren innere Dialektik und Ambivalenz zu wenig beachtet,
kaum einer Gleichsetzung des in der Aufklirung ausgebildeten affirmativen
Begriffs von Religion mit dem Begriff positiver Religion im Christentum
entgehen kann. So legitimiert sie schlieBlich in ihrer Rede vom religitsen
Subjekt, die abstrakt bleibt, das biirgerliche Subjekt theologisch — Religion
tritt bloB «nachtrdglich zur gesellschaftlichen Konstitution des Subjekts»
(42) hinzu -, anstatt diesem Subjekt gegeniiber das Subjektsein aller vor
Gott einzuklagen, was nur im Eingehen auf die konkreten Kimpfe um das
Subjektwerdenkénnen aller Menschen moglich ist. (Es versteht sich von
selbst, daB Metz das Heil nicht im «Genossen» findet, denn wo ist in den
marxistischen Gesellschaftssystemen der « Kampf um den ‘neuen Menschen’
... so gelungen, daf3 wir an diesem ‘neuen Menschen’ die Identitdt und Soli-
daritdt im freien Subjektsein aller angstfrei anblicken kénnten?» [67].)

Eine zeitgendssische Fundamentaltheologie, «die den Begriff der Praxis
in seiner christlichen Radikalitit wiederherstellt und freisetzt gerade auch
fiir das noch nicht (biirgerlich) etablierte Subjekt, d. h. fiir das Subjektsein
und -werden aller Menschen» (26), wird deshalb die «Praxis» und das «Sub-
jekt» zu ihren Leitbegriffen wahlen.

Die theologische Begriindung des Praxis-Primates: Kniipft Metz bei
seiner Insistenz auf der intelligiblen Kraft der Praxis an Kant (demjenigen
des Primates der praktischen Vernunft) und an der vom Marxismus ent-
falteten Theorie-Praxis-Dialektik an, so 13t er es doch dafiir an einer streng
theologischen Begriindung nicht fehlen: Der biblische Gottesgedanke selbst
ist praktisch verfaBt. Der Gott der Bibel «kann gar nicht gedacht werden,
ohne daB dieser Gedanke die unmittelbaren Interessen dessen irritiert und
verletzt, der ihn zu denken sucht» (47 f.). Das Gott-Denken auflerhalb des
Exodus gerdt zur Idolatrie. Dasselbe gilt vom christologischen Wissen,



Besprechungen 503

welches die Praxis der Nachfolge (mit) konstituiert. Nur im Akt der Nachfolge
«wissen Christen, auf wen sie sich eingelassen haben und wer sie rettet» (48).

Diese Praxis der Nachfolge kann nicht bloB auf sittliches Handeln und
moralische Rechtschaffenheit in vermeintlichem LosgelGstsein von gesell-
schaftlichen Strukturen und Verhiltnissen eingeschrinkt werden. Sie ist
wesentlich gesellschaftliche Praxis, die freilich als christliche ethisch be-
stimmt bleibt. Sie lebt als christliche aus einem «Uberschu8 an memorativ-
narrativ vermittelten geschichtlichen Bestimmungen» (54), die nicht riick-
fithrbar sind auf die herrschende gesellschaftliche Totalitit und deren Aktua-
lisierung die innovatorische Praxis speist. Schlieflich bleibt sie als christ-
liche wesentlich pathisch verfal3t «gegen alle Versuche, das Subjekt nur aus
seinen Handlungen, nicht aber auch aus seinen Leiden zu bestimmen» (55).

Der religiose Kampf um das Subjektsein aller: Wie fiir den Leitbegriff
«Praxis» — die, soll sie nicht subjektlos geraten, einer Theologie des Subjektes
bedarf — sucht Metz auch fiir das «Subjekt» bzw. den Kampf um das Subjekt-
sein aller eine theologische Begriindung.

Die biblische Tradition zeigt deutlich, daBl in den von ihr iiberlieferten
Geschichten «der Kampf um Gott und der Kampf um das freie Subjektsein-
koénnen aller ... nicht gegensinnig, sondern gleichsinnig proportional» (59)
verlaufen. (Angesichts dieses Befundes ist das Faktum der «offensichtliche[n]
Synchronisation von fundamentaler Krise der Religion einerseits und gesell-
schaftlicher Krise des Subjekts anderseits» [66] nicht verwunderlich.) Seine
geschichtliche Existenz vor und durch Gott konstituiert erst das Subjekt
und zwar immer schon als solidarisches. Durch Bedrohung und Schuld hin-
durch driangt das Gottesverhdltnis den Menschen, Subjekt zu bleiben und
im Widerstand gegen Unterdriickung Subjekt zu werden. Wider alle privati-
stischen Theologien ist zu unterstreichen, da@ solches solidarisches Subjekt-
werden nicht an den geschichtlich-gesellschaftlichen Prozessen vorbei ge-
schehen kann, sondern sich durch deren Widerspriiche und Antagonismen
hindurch realisieren muB.

Die grundlegenden Kategorien der Identitdtsfindung und -bewahrung
sind deshalb selbst Kategorien des geschichtlichen BewufBtseins: Erzihlung
und Erinnerung der Geschichten der Subjektwerdung vor Gott, Erzihlung
und Erinnerung des Gottes, der alle Menschen ins Subjektsein ruft. Wer fiir
diesen Gott optiert, optiert «fiir das solidarische Subjektseinkénnen aller
Menschen» (69) und zwar in einem universalen Sinn, der sich gegen jeden
Halbierungsversuch dieser Solidaritidt straubt und auch die Toten und Besieg-
ten der Leidensgeschichte der Welt nicht aus dieser Solidaritdt ausschlief3t.

Spitestens hier wird deutlich, daB sich die «Hoffnung auf den Gott der
Lebenden und der Toten, der alle Menschen ins Subjektsein vor seinem
Angesicht ruft» (211) und die in ihr griindende, von ihr geforderte universale
Solidaritdt nicht bloB argumentativ vermitteln lassen, selbst wenn die Argu-
mentation die Form der kritischen Negation annimmt, sondern da@3 sie nach
einer konstitutiv zu ihnen gehdérigen Praxis verlangen, die in concreto, im
Bereich der Gesellschaft und so politisch «etwas davon zum Vorschein
kommen (1aBt), daB alle Menschen herausgerufen sind zum Subjektsein vor
ihrem Gott» (65).



504 Besprechungen

Bemerkungen und Anfragen: Das erste, was auffillt und den Theologen
betroffen machen sollte, ist Metz’ Entlarvung der scheinbaren politischen
Unschuld der Theologie (und natiirlich auch des Glaubens), die ort-, situa-
tions- und subjektvergessen ihre Themen tradieren und ihre Spekulationen
ausarbeiten zu kénnen meint. Uniiberhdrbar sind die iibergangenen und ver-
dringten Fragen gestellt: « Wer treibt wo — also: mit wem ? — und in wessen
Interesse — also: fiir wen ? — Theologie?» (55; vgl. auch den Abschnitt « Theo-
logie und Volk» 130-134). Die aufrichtige Analyse «ihre(r) eigene(n) situa-
tive(n) Bedingtheit im Kontext mitteleuropdisch-biirgerlicher Gesellschaft»
(5) ist bloB der erste Schritt, den die hier beheimatete Theologie zu tun hat.
Vielleicht konnte ein Stiick biographischer Theologie (vgl. den Exkurs « Theo-
logie als Biographie?» 195-203) aus Miinster die weiteren Konsequenzen
illustrieren.

Die andere Bemerkung wire — nicht zuletzt aus Interesse an diesen
Konsequenzen — der Wunsch, Metz méchte zur Profilierung der eigenen
Position die kritisch-korrektivistische (12) Auseinandersetzung mit bzw. An-
kniipfung an anderen theologischen Positionen fortsetzen. Ich denke beson-
ders an den kaum beriicksichtigten, dem gleichen Kontext zugehdérigen fran-
zosischen Sprachraum, wo der BewuBtseinsprozeB3 beziiglich der politischen
Dimension der Theologie schon weiter vorangeschritten ist als hierzulande.

Die von Metz eingeforderte gesellschaftliche Praxis lebt als christliche
aus bestimmten Erinnerungen, die nicht rein argumentativ, sondern narrativ-
praktisch zu vermitteln sind. (Das wird besonders deutlich angesichts der
Unverrechenbarkeit des Leidens. Vgl. 116-119, 145-148 oder 187-190.) Hier
erwichst jedoch die Schwierigkeit, daB diese Erinnerungen oder die sie ver-
mittelnden Geschichten selbst nicht ort-, situations- und subjektlos, aus sich
selbst nicht unbedingt eindeutig sind (vgl. den méglichen Mi3brauch). Ferner
sind sie selber abhdngig von ihren Rezeptionsbedingungen, die sich bereits
seitens der Subjekte jeweils dndern, insofern die Subjekte durch ihre Praxis
andere werden. Darum stellt sich die Frage nach den Kriterien der Identitdt
des zu Vermittelnden. An diesem Punkt bediirfte die von Metz postulierte
und entworfene praktisch-dialektische Hermeneutik des Christentums (51)
der Priazisierung, die zugleich die Zuordnung von Praxis, Narration und
Argumentation weiter klidren kénnte. (Vgl. die von Metz 192 f. aufgeworfenen
Fragen.)

Die kritisch-negative Funktion der politischen Theologie erhilt in ihrer
Weiterentwicklung im Kampf um das Subjektsein aller einen positiv formu-
lierbaren Inhalt. Obwohl es iiber einen die Grundbegriffe und Grundkate-
gorien erarbeitenden fundamentaltheologischen Entwurf hinausgeht, wire
es ein Gutes, gerade um der Praxis willen und wegen des apokalyptischen
Zeit- und Handlungsdruckes (vgl. va. 149-158) auf die Fragen nach der mog-
lichen Gestalt dieses Subjektes und auf die Fragen nach den geeigneten
Mitteln, Institutionen (Wie laBt sich die «Vision einer Weltkirche als Kirche
des neuen Volkes» 134 {. realisieren ?) und Wegen fiir diesen Kampf ausfiihr-
licher einzugehen.

Sicher bleiben nach der Lektiire von «Glaube in Geschichte und Gesell-
schafty» Fragen und Probleme zuriick, von denen hier nur wenige ange-



Besprechungen 505

schnitten werden konnten. Doch wire wohl die denkerische Auseinander-
setzung verfehlt, hitte sie nur zum Ziel, sich der Betroffenheit durch Metz’
«Einladung zum Christentum» (75) zu entledigen. Betroffenheit, die nach
Konsequenzen ruft, welche den Schreibtischhorizont auf jeden Fall sprengen.

Franz E. MULLER

WEITERE BESPRECHUNGEN

Bremer, Dieter: Licht und Dunkel in der friihgriechischen Dichtung.
Interpretationen zur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik. — Bonn: Bouvier
Verlag Herbert Grundmann 1976. x-446 S. (Archiv fiir Begriffsgeschichte,
Supplementheft 1).

Auch in unserer durch und durch technisierten Welt bestimmen Tag und
Nacht, Licht und Dunkel den Ablauf menschlichen Lebens, den Wechsel
von Arbeit und Ruhe. Diese Naturphdnomene kénnen zum Spiegel mensch-
lichen Erlebens werden und in einem gewissen Sinne dieses Erleben wiederum
bedingen. Es scheint, daB3 das Spiel von Licht und Dunkel auf eine eigen-
tiimliche Weise mit den Grunderfahrungen des Menschen verkniipft ist. Es
ist deshalb nicht i{iberraschend, da nicht allein die Dichtung sondern auch
die philosophische Reflexion immer wieder versucht hat, die fundamentalen
Aspekte dessen, was uns als wirklich erscheint, z. B. Schonheit, Wahrheit,
Sein, durch die Licht-Dunkel-Sprache zu veranschaulichen. Seit C. Baeum-
kers Studien zu Witelo (Miinster 1908) ist der Begriff Lichtmetaphysik fiir
eine besondere Richtung der Verwendung von Licht-Bildern klassisch ge-
worden. Man kann darunter eine Interpretation der Allheit der Seienden
verstehen, in der das Licht die Rolle einer universalen, ontologischen Meta-
pher spielt, welche das, was Sein ist, am vortrefflichsten darstellt und zwar
so, daB3 das sinnlich-wahrnehmbare Licht als Bild, Chiffre, Metapher, Symbol
des wahrhaft Wirklichen aufgefaBt wird. Schon in fritheren Abhandlungen
zu den Anfingen dieser sogenannten Lichtmetaphysik, z. B. in W. Beier-
waltes’ «Lux intelligibilis» (Miinchen 1957), wurde der Ursprung dieser Welt-
auslegung in der friihgriechischen Dichtung nachgewiesen. Diesem Thema
ist auch die vorliegende Studie von D. Bremer gewidmet. Es geht darin
allerdings, wie schon der Titel anzeigt, um die Vorgeschichte der Licht-
metaphysik und um sie allein. Die hermeneutischen Leitbegriffe ‘Licht-
symbolik’ und ‘Lichtmetapher’ kénnen in dieser Untersuchung nicht ange-
wendet werden, da sie bereits in der spdteren Licht-Metaphysik griinden,
d. h. beherrscht sind von einer ontologischen Differenz zwischen noetischem
und aisthetischem Seinsbereich. Symbol, verstanden als Darstellung eines
anderen, das selbst unsichtbar ist, oder Metapher, die einen eigentlichen und
einen iibertragenen Anwendungsbereich eines Ausdrucks voraussetzt, sind
zur Beschreibung dieser Vorgeschichte ungeeignet, denn sie unterscheiden,
was das archaische Denken als Ungeschiedenes erfahren hat: «‘Licht’ be-
deutet in der frithgriechischen Dichtung nicht ‘symbolisch’ ein Anderes, das
von dem ‘realen’ Licht wesentlich verschieden wire» (12). Aus diesem Grunde
soll ein hermeneutischer Standort gefunden werden, der auerhalb der Licht-
metaphysik liegt: «Die Aufgabe ist, einen Denkweg zu verfolgen, der auf

33



506 Besprechungen

die Lichtmetaphysik hinfiihrt, selbst jedoch der Metaphysik vorausliegt» (8).
Durch die Interpretation der wichtigsten Texte der Dichtung von Homer
bis Aischylos soll also aufgewiesen werden, in welcher Weise die Licht-
Dunkel-Struktur das Daseinsverstandnis, die Lebenswelt des archaischen
Denkens bestimmt hat.

Der Mensch, wie ihn die Ilias (dazu 21-108) vorstellt, lebt im Span-
nungsfeld heller und dunkler Mdchte (cf. 23). Wie dabei Licht und Dunkel
als polare Krafte (cf. 107-108) zusammengehéren und zusammenwirken wie
Spiel und Widerspiel, kann nach D. Bremer an einzelnen Gotter- und
Menschengestalten ausgewiesen werden (32-107). Leben und Sterben werden
vom Verhdltnis von Licht und Dunkel her begriffen, wie die Redewendung
Chewv xal 6pdv @dog Meilowo (cf. 37-38,75) zeigt. Erkennen wird als Sehen
gedeutet, dessen Vollzug auf das Licht angewiesen ist (cf. 45 ff.). Ebenso eng
verkniipft sind in der Welt der Ilias Raum und Licht (cf. 62). Ganz allge-
mein also gilt: «Die beiden Gestalten von Licht und Nacht konstituieren
alles Seiende» (58). Dies ist auch von den Go&ttern wahr, deren Dasein das
Gegenwesen der Nacht nicht ausschliet (93-103). Selbst die Nacht ist zu-
gleich rettend-schiitzend und unheimlich-drohend (cf. 103-107). Die Heim-
kehr des Odysseus (dazu 109-165) — als Zu-sich-selber-Kommender nach Irr-
fahrt und Fremde Gestalt menschlichen Daseins iiberhaupt — wird in der
Odysee dargestellt als ein Spiel von Verbergung und Enthiillung. Im Heim-
kehrgeschehen des Helden zeigt sich nach der Deutung Bremers, da3 Welt-
orientierung ein sich-Einrichten in Licht-Dunkel-Verhédltnissen bedeutet
(cf. 132). Dies ist besonders offensichtlich in der stufenweisen Enthiillung
des sich vorerst als Bettler manifestierenden in Ithaka angekommenen
Odysseus. Das ganze Geschehen der Odyssee «ist als Enthiillungsgeschehen
ein ProzeB der offenbarwerdenden Wirklichkeit» (161-162). Deshalb ist in
diesem Werk die spater so bedeutsame Analogie zwischen Licht und Seins-
und Erkenntnisgrund grundgelegt (163): Wahrheit als Unverborgenheit,
deren Entdeckung den Menschen zu sich selber fithrt, aber nicht vom Men-
schen allein abhdngt. Auch die Beziehung zwischen Licht und Sein ist in
der Odyssee vorgebildet: «Erst im Licht is¢ Seiendes, was es ist; erst im
Licht wird es offenbar als das, was es ist, und nur im Licht kann es als solches
evkannt werden» (165). Auch Hesiods Theogonie (166-213) ist gemdBl der
Interpretation, die D. Bremer vorlegt, eine Bewegung aus Finsternis zum
Licht (cf. 175), vom finstern Chaos iiber die Titanomachie zum geordneten
Kosmos. Endpunkt dieser Weltwerdung, die in der Theogonie erzidhlt werden
soll, ist ein in die Bereiche von Licht und Dunkel gegliedertes Ganzes, in
dem trotz der Herrschaft der Olympier die Dunkelmichte des Anfangs «nach
Art eines dunklen Untergrundes» (208) bestehen bleiben. Die Beziehung von
Licht auf Dunkel — eigentliche These Bremers — ist auch in Hesiods Schrift
als zentrales Motiv feststellbar, kosmogonisch als Weg vom Chaos zur er-
hellten Welt und kosmologisch als rdumliches Gegeniiber von dunklem Tar-
taros und lichtem Himmel (cf. 204-208). In der Dichtung Sapphos und
Alkmans, wo Liebe und Schoénheit im Zentrum stehen, werden diese durch
die Lichtsprache erschlossen (214-230), wiahrend im Werke Pindars (231-276)
die Voraussetzungen eines heilen Daseins, das gliickliche Dasein selbst (Reich-



Besprechungen 507

tum, Segen, Ansehen, Sieg), das Riihmen des Dichters sowie die Wahrheit
der Dichtung, in der das eigentlich Wirkliche offenbar wird (309-310), durch
den Licht-Dunkel-Bezug ausgelegt werden. Das letzte Kapitel (315-423) soll
die Beziehung von Licht und Wirklichkeit bei Aischylos aufzeigen. Besonders
eindriicklich wird dieses Verhdltnis am Beispiel des ‘Gefesselten Prometheus’
dargestellt (323-341). Er bringt den Menschen das Feuer. Diese Erlosungstat
erofinet den Weg zu einem neuen Weltverstehen, das die fechne und planende
Voraussicht kennzeichnen. Damit ereignet sich ein menschliches BewuBt-
werden, das ausgedriickt wird als ein Ereignis des Lichtwerdens (337). Aber
auch hier zeigt sich von neuem die Polaritdt von Licht und Dunkel. Er kann
den Menschen das Feuer geben, indem er zugleich blinde Hoffnungen erweckt.
Das voraussehende Planen nidmlich ist nur méglich, wenn der Mensch nicht
auf den Tod blickt und so lebt als sterbe er niemals (cf. 331). Eine noch ver-
schiedene Dimension entdeckt der V{. in der Orestie. Diese Trilogie ist die
Darstellung eines Rechtsgeschehens (341). Zur tragischen Manifestation dieses
Sich-Durchsetzens des wahren Rechts gegen das Wahn-Recht der Menschen
bedient sich der Dichter der Licht-Dunkel-Sprache: «Daf3 etwas aus dem Dun-
kel ans Licht hervortritt und an den Tag kommt ist der Grundzug des Rechts-
geschehens» (357). Sorgfiltige Einzelinterpretationen bestatigen diese These.

Bremers Studie zeigt auf iiberzeugende Weise anhand der zahlreichen
Dichtertexte, daBl in der Licht-Sprache im frithgriechischen Denken das
Wesen des Menschen und seine grundlegenden Erfahrungen — Liebe, Schon-
heit, Wahrheit, Recht — nicht nur dargestellt wurden, sondern daB der Sinn
und das Wesen dieser Erfahrungen gleichsam in diesen Sprachspielen auf-
scheint. Die beiden Grundthesen dieser Arbeit, ndmlich daB Licht polar auf
Dunkel bezogen ist und daB3 Licht nicht nur ein Bild fiir eine geistige Wirk-
lichkeit ist, werden sorgfdltig herausgearbeitet. Die der Begriffsgeschichte
verpflichtete Untersuchung zeichnet sich durch philosophische Umsicht und
philologische Sorgfalt aus. Interessante Ausblicke auf die spatere Philosophie,
z. B. zum Vorrang des Sehens bei Aristoteles (50-51), zur Verwendung des
Prometheus-Mythus bei Platon (333-334), ergdnzen die hermeneutisch vor-
sichtigen Textinterpretationen. Ohne dal3 der V{. sich dazu explizit duBert,
scheint es, daB3 die Heideggersche These, Wahrheit sei sich ereignende Un-
Verborgenheit, durch diese Arbeit eine Bestdtigung finden soll (cf. 146-147,
161-162, 309, 311, 357).

Ein kritisches Wort zum Ansatz. Die Untersuchung soll die Vorge-
schichte der Lichtmetaphysik darlegen und will auBlerhalb des Raumes der
Metaphysik stehen. Was aber ist Metaphysik? Die spdrlichen Andeutungen
des Vi.s lassen vermuten, dal nach ihm Metaphysik seit Platon bestimmt
ist durch den Chorismos von aisthetischem und noetischem Seinsbereich.
Selbst wenn die Geschichte der Metaphysik ein Prozel3 der Verhiillung wiére,
wie Heidegger immer wieder suggeriert hat, bliebe immer noch die Frage,
ob Platons metaphysische Richtung durch den Chorismos ausreichend defi-
niert werden kann. Wenn man tatsdchlich die metaphysische Tradition
durch einen Grundgedanken erfassen konnte, dann wire es moglich, vor-
und nach-metaphysisch zu denken. Vergi8t man nicht allzu leicht, wie viel-
gestaltig die Metaphysik war? RuEeDI IMBACH



508 Besprechungen

Todisco, Orlando: La storia della filosofia in prospettiva epistemologica.
Introduzione alle tesi fondamentali di K. R. PorPER. — Roma: Abete 1978.
324 S. (Guide storiografiche. 5.)

Die Studie von Todisco ist beides: Einfithrung in die Geschichte der
Philosophie und Einfithrung in das Denken von K. R. Popper. Mit anderen
Worten: «Relecture» der Philosophiegeschichte im Licht der Popperschen
Wissens- und Wissenschaftstheorie.

In einem ersten Kapitel entwickelt der Verfasser mehr in Anlehnung
an Popper als in Auseinandersetzung mit ihm die epistemologischen Kri-
terien: «Il Popper ci ha ricordato che la nostra inventiva & condizionata
culturalmente, in quanto si esplica in determinate situazioni problematiche;
biologicamente, nel senso che le nostre facolta sono subordinate al loro
momento evolutivo, con alle spalle i problemi di sopravvivenza risolti;
linguisticamente, nel senso che ci rapportiamo al presente problematico con
le teorie, i miti, le critiche e le prospettive codificate nel linguaggio ... La
consapevolezza della nostra radicazione nel passato e nel presente, con-
giunta all’incrollabile certezza che tutto ¢ soggetto a mutazione, ci induce
a ritenere che la storia del pensiero &€ un capitolo di una pil vasta evoluzione
bio-psicologica, avviata ma non conclusa; che & necessaria una profonda
umilta intellettuale dinnanzi alla verita che ci sopravanza come ideale rego-
lativo; e che i prodotti umani hanno una precisa collocazione storica, che
occorre fedelmente ricreare e rispettare senza frettolose semplificazioni. Se
a tutto questo aggiungiamo il comando della controllabilita, quale filtro
critico delle proposte ed espressione di responsabilita scientifica, avremo,
essenzializzato, il quadro teorico dell’orizzonte epistemologico dell’inter-
prete popperiano della storia della filosofia» (S. 85 f.).

Diese theoretischen Erkenntnisse bewihren sich in der darauffolgenden
Analyse verschiedener Historismen. Zundchst setzt sich Todisco mit dem
politischen Historismus Platons auseinander (2. Kap.), dann mit dem christ-
lichen H. Bonaventuras (3. Kap.), mit dem kritischen H. Kants und dem
dialektischen H. Hegels (4. Kap.), mit dem 6konomischen H. von Marx
(5. Kap.) und schliellich mit dem hermeneutisch-dialektischen H. der Frank-
furter Schule (6. Kap.). «Il taglio delle riflessioni popperiane nella rilettura
dello storicismo platonico-bonaventuriano-hegeliano-marxista-francofortese
¢ caratterizzato dalla critica serrata all’ antiindividualismo di questa ricor-
rente linea filosofica» (S. 87).

Besondere Beachtung verdient das SchluB3kapitel, «Dal rifiuto viennese
all’ interpretazione popperiana della metafisica e della religione», in welchem
Todisco ausfiihrlich iiber Poppers Demarkationskriterium fiir den wissen-
schaftlichen bzw. nichtwissenschaftlichen Charakter einer Theorie referiert.
Dieses ist mit dem Falsifikationskriterium insofern identisch, als eine Theorie
dann den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben darf, wenn sie von der
Erfahrung kontrollierbar, d. h. prinzipiell falsifizierbar ist. Ist eine Theorie
hingegen in jedem Fall verifizierbar, so bedeutet das, dal3 es sich um eine
metaphysische, ethische oder religiése Theorie handelt. Diesen letzteren wird
keineswegs (wie der Wiener Kreis es tat) der Sinn abgesprochen; im Gegen-



Besprechungen 509

teil : diese nichtwissenschaftlichen Theorien beinhalten Entscheidungsfragen,
die entscheidend sind : Wie sollen wissenschaftliche Erkenntnisse eingesetzt,
im Hinblick auf welche Fernziele empirisch gesicherte Daten verwertet wer-
den? Warum ist ein demokratischer Staat besser als ein totalitdarer ? Welches
ist das Ziel des Menschen und was der Sinn der Geschichte?

Wenn Wissenschaft mit dem Absolutheitsanspruch der Welterklarung
auftritt, dann artikuliert sie totalitdre Tendenzen, insofern Wirklichkeit will-
kitrlich auf empirische Wirklichkeit eingeschrdnkt wird. Demgegeniiber be-
tont Todisco, daB3 Poppers kritischer Rationalismus den Menschen nicht
nur auf die Vernunft, sondern auch auf deren Grenzen hinweist. «Il razio-
nalismo critico del Popper intende liberarci dalle identificazioni derespon-
sabilizzanti con l'io comunitario e l'io storico, ed estirpare le radici del
robottismo intellettuale che si annidano nelle molteplici versioni dello
storicismon» (S. 88).

Philosophiegeschichte erweist sich so letztlich als Geschichte von Theo-
rien, welche auf philosophische Fragen eine Antwort versuchen. Eine Doku-
mentation dafiir bildet die vorliegende Untersuchung. JOsSEF IMBACH

Kiinzle, Pius, OP: Heinrich Seuses Horologium Sapientiae. Erste kritische
Ausgabe unter Beniitzung der Vorarbeiten von Dominikus Planzer OP. —
Freiburg /Schweiz: Universitdtsverlag 1977. (Spicilegium Friburgense. Texte
zur Geschichte des kirchlichen Lebens. 23.)

Die neue kritische Ausgabe von Seuses Horologium Sapientiae

Die umfangreiche, von einem unheimlichen Fleil zeugende Einfiihrung,
die P. Pius Kiinzle O.P. seiner Ausgabe von Heinrich Seuses Horologium
Sapientiae vorausschickt (S. 1-360), belegt es mit der Aufzdhlung der noch
vorhandenen 233 mittelalterlichen Handschriften dieses Werkes, sowie der
verlorenen, aber noch in Spuren greifbaren weiteren 85 Handschriften, ferner
der zahlreichen Exzerpte, der Ubersetzungen ins Mittelfranzosische, Mittel-
niederldndische, Italienische, Mittelenglische, Bohmische, Schwedische, Dini-
sche und Ungarische, da3 Seuse, und zwar gerade mit seinem Horologium,
‘zu den erfolgreichsten Autoren des Mittelalters gehoért’ (S. 219). Gerade die
Ubersetzungen des Werkes bezeugen, daB nicht nur Ordensleute zu seinen
Lesern gehorten, sondern auch Laien; allerdings weist die Herkunft der
Handschriften es aus, dall vor allem Moénche, Benediktiner und Kartiuser,
und Kanoniker (Chorherren), diese noch vor den Dominikanern oder gar
den Franziskanern, die ‘Lesergemeinde des Horologiums’ darstellen (S. 2151f.).
Es war das verbreitetste Andachtsbuch des Mittelalters vor der Imitatio
Christi, die selbst noch, wie auch die Vita Jesu Christi Ludolfs von Sachsen
und Johannes Gerson, Anregungen des Horologiums aufgenommen hat.
DafB sein Autor dieses iibrigens bewulBt in Latein verfaBt hat, um ihm Ver-
breitung zu sichern, leuchtet ein, wenn man bedenkt, dall selbst in der
Volkssprache gehaltene Predigten in mittelalterlichen Sammlungen auf
Lateinisch iiberliefert werden.



510 Besprechungen

Verstdndlicherweise werden nach den Erstdrucken um 1500 spitere
Ausgaben seltener, zumal die Mentalitdt der Frommigkeitsliteratur und ihre
Ausdrucksformen sich mit der Zeit wandeln. Gleichwohl diirfte nicht nur
ein rein historisches Anliegen bestehen, ein solches Werk wie das Horo-
logium in seiner urspriinglichen Gestalt, d. h. also kritisch ediert, zu lesen.

Auf Grund der handschriftlichen Uberlieferung ist es gesichert, daB der
urspriingliche Titel des Werkes ‘Horologium sapientiae’ lautete, wenn auch
die spitere Einfiigung von ‘divinae’ oder ‘aeternae’ vor ‘sapientiae’ nicht
sinnlos ist. Denn in den Dialog zwischen Meister und Jiinger, der die duBere,
allerdings lockere Form des Ganzen darstellt, wird die ewige Weisheit, die
mit der Person des Sohnes Gottes identisch ist, als Lehrer eingefiihrt (S.71.74).
Der Name Horologium nimmt Bezug auf die Zahl der Stunden des Tages
und der Nacht durch die Aufteilung des ‘Stoffes’ in 16 Kapitel des ersten
Buches und in 8 Kapitel des 2. Buches, zwar nicht so, als wiren diese Kapitel
den einzelnen Stunden wie ein Gebetspensum zugeordnet; iibrigens wird der
Name Kapitel vermieden und dafiir ‘materia’ gesetzt (vgl. S.47.71). Die
24 Stunden stehen stellvertretend fiir das ganze Leben, so daB3 damit das
Buch eine Art Regel fiir das Leben abgeben soll. Zugleich ist das Horologium
als eine Uhr mit Schlagwerk gedacht, die aus dem Schlaf der Lauheit wecken
soll (S. 365, 1-4; 595,10). So gewinnt der Verfasser gegeniiber fritheren Wer-
ken, deren Stoff er benutzte und erweiterte — es handelt sich um ‘Hundert
Betrachtungen’, das ‘Biichlein der ewigen Weisheit’ und das ‘Biichlein der
Wahrheit’ — einen originellen und beziehungsreichen Titel hinzu.

Schon ein oberflichlicher Vergleich des Horologiums mit der ‘Imitatio
Christi’ 148t gewisse eigentiimliche Ziige der Schrift Seuses ins Licht treten.
Das Horologium ist subjektiver in seiner Darstellungsweise als die Imitatio.
Das alte Schema des Dialogs zwischen Magister und Discipulus 146t Seuse
Raum fiir Selbstbiographisches (Erlebnisberichte), und selbst aus Mahnungen
der Sapientia kénnen wir z. B. schliefen, dafl Seuse zur Zeit der Abfassung
der Schrift ‘rector fratrum, ...licet in minimo gradu’, d.h. Prior seines
Konvents, war (S. 415, 26-27). Sie erinnert mit der Schilderung religioser
Erlebnisse an Augustins Confessiones. Zwar ist nach des Autors eigenen
Worten die Verwendung von ‘Visionen’ vor allem Stilmittel, wie eine ‘bild-
liche Redeweise’ (‘figurata locutio’), aber nicht nur und nicht immer (S. 366,
20-22). Denn er fiihrt in der Tat den Inhalt seines Werkes in der Hauptsache
auf ‘revelationes speciales’ zuriick (S. 370, 14-16), und ebenso den EntschluB,
die Verodffentlichung zu wagen trotz der Befiirchtung, man werde die divina
charismata, die er empfing, als ‘abergldubische Einbildungen’ (‘superstitiosa
figmenta’) bezeichnen (S. 371, 1-15).

Die Gemiitstiefe Seuses, die sich vielleicht bisweilen sogar in einer Ge-
fiihlsseligkeit dullert, wie sie moderne Menschen nicht immer anspricht, ist
allenthalben in seinem Werk spiirbar und gibt ihm einen eigenen Reiz. Seuse
war offenbar ein Melancholiker, ein Mensch ‘melancholicae complexionis’
(S.444,3). Seine Angste und seine Trauer, seine Leiden sind ihm immer wieder
AnlaB, vor Gott sein Herz auszuschiitten (S. 478,7-8). Er erfihrt auch die
merkwiirdige, ihrer Absicht entgegenstehende Wirkung von Trostworten auf
einen Traurigen, namlich eine Steigerung der Traurigkeit (S. 478, 27 ff.).



Besprechungen 511

Und als Wirkung unverhoffter Freude registriert er Tridnen (S. 479, 3 ff.).
Auch des Selbstmitleids wird er sich bewuBt (S. 536,11). Freilich wird er
belehrt, wie niitzlich es sei, viele Drangsale in dieser Welt zu ertragen
(S. 478 ff.) und das Leiden Christi bestindig im BewuBtsein (memoria) zu
behalten (S. 492 ff.). Aber gerade aus der Zartheit des Gemiits und seiner
Gefiihlsreaktionen ergibt sich fiir den Autor eine Schwierigkeit, das Leiden
Christi liebend zu verstehen (S. 385,18 ff.).

Andererseits erklirt sich aus dieser seelischen Anlage Seuses sein Sinn
fiir Musik und fiir dem Bereich der Musik entnommene Bilder (vgl. z. B.
S. 478,14-15; 479,1-2; S. 487,24 f.; 488,9 ff.; 561,12 f.). Uberhaupt fehlt
es nicht an poetischen Bildern in seiner Darstellung; nur ein Beispiel unter
vielen sei genannt: Die Rose, die in der Kilte der Nacht geschlossen war,
offnet sich eilig beim strahlenden Glanz der Sonne (S. 517, 22 ff.). Allerdings
erkldart er, er habe in ‘einfachem Stil’ (stilo simplici) die Wahrheiten, die er
empfangen, ‘hingesetzt’ (S. 365,10 ff.); aber es gehort sich fiir einen Autor,
seine Bescheidenheit zum Ausdruck zu bringen.

Dreierlei Neues bietet das Horologium gegeniiber dem frither von Seuse
verfaBten Biichlein der ewigen Weisheit. Es sind dies die schon berithrten
selbstbiographischen Aussagen, die Hervorhebung der mystischen Vermah-
lung und endlich die Anregungen zu heilsamer Verkiindigung und zur Reform
des Ordenslebens. Vor allem aber ist die mystische Vermadhlung ein Lieb-
lingsgedanke des Autors. Wie der Herausgeber mit Recht bemerkt (S. 50,
Anm. 2), meint diese Vermahlung nicht die in der héchsten Stufe der Mystik
gewidhrte Beschauung, die in der voriibergehend erfahrenen vollkommenen
Einigung mit Gott besteht, sondern eine Art von ausschlieBlichem Liebes-
verhidltnis zu Gott, dem zuliebe alles getan, gelassen und erduldet wird.
Zwar belehrt die Sapientia ihren Discipulus, dafl allerdings sehr wenige
(paucissimi), durch lange Ubung gewissermaBen ‘gottférmig’ (‘deiformes’)
geworden, stindig mit den goéttlichen Dingen geeint sind, die ndamlich ‘per
secessum mentis’, d. h. durch die Ekstase, in vollkommenster Weise jedes
Mittelding, das Gott und Seele trennt, schwungvoll beseitigt haben (S. 445,
15-23). Jedoch der Jiinger wei3, da3 er davon noch weit entfernt ist (ebenda
Z.24 ff). Er erlebt aber das ‘Liebesspiel’ von Freude und Schmerz, die aus
der Gegenwart und der Abwesenheit des Geliebten aufeinanderfolgen (S.445,
8 ff.). Hier scheint es angebracht, darauf hinzuweisen, daB3 hier die Logos-
mystik als Ausdeutung des Hohenliedes, die sich auf Origenes zuriickver-
folgen 148t und in der der Logos, das Wort Gottes, die Rolle des Geliebten,
die Seele die Rolle der Geliebten innehat, durchschliagt (vgl. S. 366,17-19),
wéahrend doch das ganze Werk darauf ausgerichtet ist, die ewige Weisheit
als die Braut ihres Jiingers darzustellen (z. B. S. 381,15-18; 417 ff.) (Bei-
laufig sei bemerkt, daB Seuse auch die marianische Deutung des Hohenliedes
vertraut ist.) Das Bildhafte ist eben nicht die Hauptsache, sondern das damit
Gemeinte. Bemerkenswert ist daher im 2. Teil des Werkes (11, 4) der Uber-
gang vom rein Bildhaften zum Sakramentalen. Das Sakrament der Eucha-
ristie bringt die ersehnte Gegenwart des Geliebten, wo die Seele ihren Herrn
gegenwirtig hat, nicht nur geistig, sondern auch kérperlich, nicht nur als
Gott, sondern auch als Bruder und geliebten Freund (S. 554, 8-10). Dasselbe



512 Besprechungen

Kapitel spricht aber nicht nur vom Trost der eucharistischen Gegenwart des
Herrn (553, 24 ff.), sondern bietet auch Verdeutlichung des Geheimnisses und
weist MiBverstindnisse zuriick. Die Ahnlichkeit der Tendenz des 4. Buches
der Imitatio (nach der herkémmlichen Zdhlung) ist wohl kein Zufall.

Endlich sei vermerkt, wie die héchste mystische Einigung zur Eucha-
ristie in Beziehung gebracht wird: Bisweilen wird es aus Gnade und mit
besonderem Privileg gewdhrt, die wahre Wirklichkeit dieses Sakramentes
auf gewisse unaussprechliche Weise zu erfassen, so daB fiir den Augenblick
gewissermafen der bloBe Glaube auszusetzen scheint; doch selbst den beson-
deren Lieblingen Gottes wird diese Gnade nicht immer gegeben, sondern
nur bisweilen, indem die Seele nach oben entriickt (‘ad suprema rapitur’)
und zur Erkenntnis himmlischer Geheimnisse erhoben wird (S. 564-565).
Doch der Begnadete wird wieder davon losgerissen, kehrt wieder zum ge-
wohnten einfachen Glauben zuriick und erinnert sich kaum noch des Ge-
schehenen (S. 565).

Uber die Praxis oder den Weg zum Ziele belehrt uns Seuse, da kérper-
liche Kasteiung, Fasten und Wachen nur eine ‘sekundire’ Bedeutung haben,
dagegen vor allem die Lektiire der Heiligenleben (der Vitae sanctorum
patrum) und der Collationes des Iohannes Cassianus zu empfehlen ist.

Mit diesen keineswegs erschépfenden Angaben iiber Inhalt und Gestalt
des Horologiums diirfte wohl zur Geniige gezeigt sein, daf3 sein Herausgeber,
der gewisse Vorarbeiten seines Ordensbruders P. Dominikus Planzer benutzen
konnte, seine opfervolle Mithe und jahrelange Arbeit nicht an ein Objekt
minderen Ranges verschwendet hat.

Bei der Menge der Handschriften, die ausfiihrlich beschrieben werden
(S. 105-214), war langwierige Vorarbeit zu leisten, bis sich herausstellte, daf3
man sich fiir die Textherstellung mit elf Basis-Handschriften begniigen
konnte. Diese gehen letzthin alle auf einen Archetyp zuriick (S. 346 ff.).

Der Apparat gibt fiir den Prolog (S. 363—-371) alle Varianten der Basis-
handschriften an; sie sind durchweg nicht problemschwer. Dadurch wird
das Bestreben des Herausgebers gerechtfertigt, im folgenden den Apparat
kurz zu fassen, so dal auf mancher Seite gar keine Variante verzeichnet ist.
Meistens ist der Apparat negativ, d. h. die nicht genannten Zeugen bieten
den Text, die genannten die Varianten. Er beriicksichtigt Fille, wo eine
Unsicherheit iiber die richtige Lesart besteht oder wo eine Korrektur seitens
des Herausgebers erforderlich war; dann ergab sich auch die Niitzlichkeit
eines positiven Apparats (S. 353 {.). Damit kann sich der Benutzer des Textes
zufrieden geben und sich dem Herausgeber anvertrauen, der seine ‘Editions-
grundsitze’ in einem eigenen Kapitel (17, S. 349 {f.) erldutert; seine verniinf-
tigen Bemerkungen iiber die Beriicksichtigung und Wertung der lectio
difficilior (S. 352) verdienen besonderen Beifall.

Um so erstaunlicher ist es, wenn S. 535, 28 die richtige Lesart ‘quoad
vixeris’ in den Apparat verwiesen ist, wihrend in den Text ‘quo advixeris’
gesetzt wurde. Fragwiirdig erscheint S. 493,17 die Lesung: ‘incedentem’;
‘incedenti’ wire verstidndlicher; ebenso bereitet dem Verstindnis Schwierig-
keit S. 398,17 das Wort ‘fugientia’: ‘Pomella ..., ob solam gratitudinem
fugientia, ... exhibuisti’. An zwei Stellen vermifit man ein Wort, namlich



Besprechungen 513

S. 478, 22, wo ‘coram suo aegroto’ durch ‘animo’ zu vervollstindigen ist,
wie es vorher ebenda Z. 4-5 heiBt: ‘Animus quidam spiritualibus aegrotus’,
und S. 493,10, wo zu ‘Fasciculus’ mit dem Bibeltext (Cant. 1,12) ‘myrrhae’
zu ergianzen ist, zumal da die Deutung der Stelle auf die ‘amaritudo dominicae
passionis’ unmittelbar folgt. S. 370, 22 wiirde ich eine andere Interpunktion
vorziehen: ’discreparet, sed’, da der Satz weiterlduft. SchlieBlich sei noch
darauf hingewiesen, daB S. 551, 23 “forcioribus’ gesetzt ist, wihrend S. 579,16
in demselben Aristoteleszitat ‘fortioribus’ geschrieben wird.

AuBer mit dem Quellen- oder Sachapparat ist die Ausgabe dankens-
werterweise mit einem zweiten Apparat ausgestattet, der Parallelen aus
Seuses deutschen Schriften verzeichnet.

An Quellen von Seuses Werk sind zu nennen vor allem die HI. Schrift
und die liturgischen Biicher, Brevierlesungen aus Augustin und Gregor, ferner
die Collationes des Iohannes Cassianus und die Vitae patrum, die er, wie
schon erwdhnt, zu lesen empfiehlt, auch rémische Klassiker, besonders
Ovid. Eigentiimlich ist, daB Seuse selbst seine Quellen nicht nennt oder
nicht ndher bezeichnet. Einmal heiBt es: ‘Unde habes in actibus aposto-
lorum’, aber ein Kapitel wird nicht angegeben; S. 585,9 lesen wir eines der
wenigen Aristoteles-Zitate: ‘Sapientis est ordinare’, aber es wird nur als
‘illud cuiusdam famosi’ eingefithrt. Mit Recht bemerkt der Herausgeber:
‘Ein Quellenapparat, dem nichts mehr hinzuzufiigen wire, ist praktisch un-
moglich’ (S. 103 £.). Vielleicht darf man jedoch, ohne damit die vom Heraus-
geber geleistete immense Arbeit herabzusetzen, einiges ergdnzen. Zunichst
sei auf einige Spuren aus Ps.-Dionysius aufmerksam gemacht. Zu S. 370,
12-14: ‘Discipulus ... videbatur ... habere ... modum quendam divina pa-
tientis’ sei verwiesen auf Ps.-Dionysius, De divinis nominibus cap. 2: ‘patiens
divina’ (Dionysiaca I [Chevallier] p. 104: Alb. M. opera. Ed. Colon. t. 37
p. 87, 67). Auch die Vokabel ‘deiformis’ (gottférmig), die schon erwdhnt
wurde, kommt wiederholt in den lateinischen Ubersetzungen der dionysischen
Schriften vor. Merkwiirdig ist, daB uns S. 604, 14-15 der Anfang des 11. Dio-
nysiusbriefes begegnet, den es griechisch gar nicht gibt und der daher in der
Patrologia Graeca t. 3 und in den Dionysiaca nicht zu finden ist: ‘Nunc
(quoque) sermo mihi ad te dirigitur, praecordialis amor’. Man vergleiche
dazu Alb. M. opera l.c. S.551 Z.2 und 69. Das in eben diesem 11. Brief
vorkommende versteckte Vergilzitat ‘mortis imago’ (Aen. 2, 369; Ed. Colon.
1. c. p. 552, 82) begegnet uns bei Seuse S. 534, 33; 538, 2. An das Horazzitat
(Carm. II, 17, 5) ‘pars animae meae’, ebenda bei Dionysius (p. 551, 72 in der
Ed. Colon. 1. c.), erinnert bei Seuse S.515,10: ‘dimidium animae meae’.
Darf man daraus schlieBen, dal Seuse mehr von Dionysius gewult und
gelernt hat, als es auf den ersten Blick scheinen mochte? Ein sprichwort-
lich gewordenes Vergilzitat (Eclog. 3,93) findet sich S.423,12-13: ‘latet
anguis in herba’. Auch weitere Schriftzitate lassen sich verifizieren, S. 436,23:
‘habeo adversum te’; vergleiche Apoc. 2,4; S. 458, 24: ‘o ploratus et ulu-
latus multus’, vgl. Matth. 2,18; S. 472, 2-3: ‘multiplicata sint mala in terris’,
vgl. I Mach. 1,10; S. 545,3; 563,11; 572,14 : ‘unus fiat spiritus cum eo’ (scil.
Deo) od. dhnl.: vgl. I Cor. 6,17. S. 398, 21-22: ‘Traxisti, sicut cum ovi ramus
viridis ostenditur’, ist eine Reminiszenz an Augustinus, In Ioh. tr. 26 n. 5



514 Besprechungen

(PL 35, 1609). DaB die Seele im ‘ergastulum corporis’ sich befinde (S. 518,29;
577,31; vgl. 440, 22), ist ein Gedanke, der sich in die Zeit der Viter zuriick-
verfolgen laBt: Ambros., De excessu fratris Satyri 1.2 n. 20 (PL 16,1378 A);
Aug., De civit. Dei 1. 11 c. 23 n. 2 (CSEL 40,1 p. 545, 21-22; PL 41, 336, in
der Darstellung der Lehre des Origenes iiber die Priexistenz der Menschen-
seelen); Prudentius, Peristephanon 5,358 (in Passione S. Vincentii Mart.).
Dafl Wiirmer aus Fédulnis entstiinden — vgl. Horolog. S. 575, 6-7 — ist eine
antike Vorstellung, die mehrfach bei Albertus Magnus (z. B. De animalibus
1.17 tr.2 c. 1 n.48.49, ed. H. Stadler p. 1170, 21-22. 34-35) zu belegen ist
und auf Aristoteles (z. B. Meteora 1.4 c. 1, 379b 6-8) zuriickgeht. Ebenso
wird der Satz ‘opus naturae est opus intelligentiae’, der sich im Horologium
S. 574,18 findet, von Albertus Magnus Ofters zitiert und bisweilen von ihm
Aristoteles und einmal dem Averroes zugeschrieben; er ist aber auch von
Jaqueline Ramesse, Auctoritates Aristotelis I.II (Louvain 1972, 1974) nicht
verifiziert worden. Endlich sei zu S. 590,12 noch bemerkt, dafl3 sich der
Terminus ‘sobria ebrietas’ in dem Hymnus ‘Splendor paternae gloriae’ ur-
spriinglich befand, unter Urban VIII. daraus entfernt wurde und nun nach
der neuesten Brevierreform dort wieder zu lesen ist. PauL SiMoN

Lantz, Goran: Eigentumsrecht — ein Recht oder ein Unrecht? Eine kri-
tische Beurteilung der ethischen Argumente fiir das Privateigentum bei
Aristoteles, Thomas von Aquino, Grotius, Locke, Hegel, Marx und in den
modernen katholischen Sozialenzykliken. — Stockholm: Liber Tryck 1977.
154 S. (Acta Universitatis Upsaliensis.) (Uppsala Studies in Social Ethics. 4.)

In der vorliegenden Dissertation untersucht der Autor die logische und
inhaltliche Stimmigkeit der Argumente, die zur Begriindung des Rechts-
instituts Privateigentum angefiithrt werden. Die Auswahl der besprochenen
Autoren folgt im wesentlichen drei Kriterien: geschichtliche Wirksamkeit,
Stichhaltigkeit der Argumente und Verwendung der Autoren als Autoritit
fiir die Durchsetzung sozialpolitischer Interessen. Die durch diese Kriterien
begriindete Auswahl stellt eine methodisch geschickte Verkniipfung von
Gegenwartsproblematik und Geschichte dar, die den Vorteil hat, daB die in
der aktuellen Diskussion (insbesondere ist hierbei an die Raumplanung, an
die mit der Mitbestimmung verbundenen Eigentumsfragen, an die Aus-
dehnung der exploitationsberechtigten Uferzone der Meeranliegerstaaten usw.
zu denken) verwandten Argumente in objektivierter Weise analysiert werden
kénnen. Positiv zu vermerken ist hierbei, daB3 der Autor seinen Standort
nicht unterschldgt, sondern sich als «sozialdemokratischer Idealist» (148) zu
erkennen gibt.

In einem einleitenden Kapitel erldutert Géran Lantz die Komplexitit
des Verhiltnisses von Recht und Moral. Im zweiten und dritten Kapitel
gewinnt er aus einer knappen Analyse des Eigentumsbegriffs zusammen mit
der Prizisierung der ethischen Frage nach dem Eigentum die beiden Haupt-
gesichtspunkte, unter denen er in den folgenden Kapiteln die Argumente
von Aristoteles, Thomas, Grotius, Locke, Hegel, Marx und der Sozial-



Besprechungen 515

enzykliken untersucht: Besitzschutz und Verfiigungsfreiheit. Die beiden
Kriterien sind deskriptiv, und in der ethisch-normativen Fragestellung geht
es nicht um deren grundsitzliche Berechtigung, sondern um den Grad des
Besitzschutzes und der Verfiigungsfreiheit in einer gegebenen Situation. Um
dies zu erdrtern, muf3 nach den sozialen Zielen gefragt werden, welche durch
das Eigentumsrecht erreicht werden sollen.

Die Argumente, die als Argumente fiir die ethische Berechtigung des
Privateigentums auftreten, werden im einzelnen unter Einbezug ihrer im-
pliziten Pramissen sorgfaltig auf ihre Schliissigkeit hin untersucht. Dabei
werden interpretatorische Unklarheiten nicht zugunsten einer eindeutigen
Aussage aufgelost.

Die Schwierigkeit der teleologischen Argumente (Privateigentum fiihre
zu gréBerem oder geringerem Wohlstand, zu Ruhe und Ordnung oder zu
Streitigkeiten) liegt in der Verifizierung ihrer Tatsachenvoraussetzungen.
Hingegen sind ihre Wertvoraussetzungen wenig kontrovers wie z. B. Thomas’
bonum commune, auch wenn sie im einzelnen der Prizisierung bediirfen.
Neben teleologisch-sozialen Argumenten (z. B. Aristoteles: weniger Streitig-
keiten; Thomas: bessere Verwaltung der Dinge, weniger Unordnung, gro-
Berer Friede) finden sich auch teleologisch-individuelle Argumente (Aristo-
teles: groBeres Gliick). Im Unterschied zu Thomas legt besonders die Sozial-
enzyklika Rerum Novarum den Akzent stirker auf die individuellen als auf
die sozialen Werte.

Grotius begriindet das Eigentum aus der naturrechtlichen Verpflich-
tung, geschlossene Vertrige einzuhalten. Der zugrunde liegende Vertrag ist
das Ubereinkommen im Naturzustand, einen Teil des Bodens der freien
Verfiigung anheimzustellen. Derjenige, der einen Teil davon in Besitz nimmt,
wird Eigentiimer.

Ein dhnlich gelagertes Okkupationsargument findet sich auch bei Locke,
doch lehnt er jenen Naturzustand ab, in dem positiv rechtlich nur ein Teil
des Bodens fiir das Privateigentum freigegeben ist: Jeder Mensch hat das
moralische Recht, das zu besitzen, was er sich mit seinem Koérper angeeignet
hat. Neben dem Lebenserhaltungsargument — jeder Mensch hat das mora-
lische Recht, die lebensnotwendigen Dinge zu besitzen — liegt Lockes Bei-
trag zur Eigentumsdiskussion darin, daf er als erster das Bearbeitungs-
argument formuliert hat: Jeder Mensch hat das Recht, das zu besitzen, was
er mit seinem eigenen Korper bearbeitet hat. Als implizite Wertprimisse
vermutet Lantz das Prinzip der Verteilungsgerechtigkeit, verbunden mit
einem Verdienstkriterium: wer etwas bearbeitet hat, hat wegen des von ihm
geschaffenen Mehrwerts das Recht, es zu besitzen.

Die Idee, daB sich das Subjekt in die duBeren Dinge erstreckt, ist schon
bei Locke angedeutet, wird aber von Hegel vertieft: «Das Verniinftige des
Eigentums liegt nicht in der Befriedigung des Bediirfnisses, sondern darin,
daf3 sich die bloBe Subjektivitit der Personlichkeit aufhebt.»

Zentral wird dieses «Personlichkeitserstreckungs»-Argument bei Marx.
Es begriindet, dal die Arbeit etwas Wertvolles ist und dal Eigentum eng
mit der Selbstverwirklichung des Menschen zusammenhidngt. Die Uber-
windung des Privateigentums — insbesondere an Produktionsmitteln — als



516 Besprechungen

Ursache der Entfremdung geschieht durch gemeinschaftliche Aneignung des
Erarbeiteten.

Die é&lteren Sozialenzykliken Rerum Novarum, Quadragesimo Anno
und Mater et Magistra argumentieren unter Benutzung des Bearbeitungs-
arguments naturrechtlich. In Mater et Magistra kommt ein individuali-
stisches Freiheitsargument hinzu. Die teleologischen Argumente sind von
untergeordneter Bedeutung.

Die Analyse der Sozialenzykliken sowie der Pastoralkonstitution des
I1. Vatikanums zeitigt das bemerkenswerte Ergebnis, dall die naturrecht-
liche Begriindung des Privateigentums in der katholischen Soziallehre nur
eine voriibergehende Rolle spielte. Insbesondere ordnet die Pastoralkonstitu-
tion das Privateigentum dem Gemeinwohl unter. In Populorum Progressio
und Octogesimo Adveniens wird die Eigentumsfrage durch die Frage der
weltweiten gerechten Verteilung abgelost.

Die Stellungnahme des Verfassers schldgt sich in dem nieder, was er
«Personlichkeitserweiterungsargument» in seiner kollektivistischen Form
nennt: «Wer etwas produziert, indem er duBlere Dinge bearbeitet, hat das
Recht, sich das Resultat seiner Arbeit anzueignen, aber nicht unbedingt in
der Form des privaten Eigentums. Dieses ist nur in dem Ausmal ethisch
berechtigt, als es notig ist, um das Gemeinwohl zu verwirklichen» (147).

Die duBerst sorgfiltige Analyse und ErschlieBung der Argumente fiir
die ethische Berechtigung des Rechtsinstituts Privateigentum bringt nicht
nur eine Prizisierung der Argumente der sozialethischen Eigentumsdiskus-
sion, sondern kann auch zur Entideologisierung der sozialpolitischen Dis-
kussion beitragen. Doch lit auch diese Arbeit die Frage offen, wie die
Sozialethik, iiber die Kldarung von Grundsatzfragen hinaus, eine Prinzipien
und gesellschaftliche Wirklichkeit vermittelnde Kriteriologie zur Bestim-
mung des jeweils angemessenen Grades an Besitzschutz und Verfiigungs-
freiheit zu entwickeln vermag. Formal ist vor allem die mangelhafte Uber-
setzung des schwedischen Originaltextes zu bedauern. PLASCH SPESCHA



	Besprechungen

