
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

Mann, Erwin: Idee und Wirklichkeit der Offenbarung. Methode und Aufbau

der Fundamentaltheologie des Güntherianers J. N. Ehrlich (1810-1864). -
Wien: Verband der wissenschaftlichen Gesellschaften Österreichs 1977.
v-236 S. (Kleinoffsetdruck).

Vor knapp zehn Jahren war die allgemeine Ratlosigkeit der damals
noch einseitig katholischen Fundamentaltheologie kaum zu verhehlen (vgl.
dazu das Concilium-Heft «Fundamentaltheologie» 1969, H. 6/7). Seit Ebe-
lings «Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie» (ZThK 67,
1970, 479-524) hat sich die Situation verändert. Neben zahlreichen
Artikelbeiträgen erschienen: das Lehrbuch «Fundamentaltheologie» von W. Joest
(vgl. FZPhTh 22, 1975, 375-383), die «Ökumenische Fundamentaltheologie»
von P. Knauer und die «Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie»
von J. B. Metz (vgl. dazu die nachfolgenden Besprechungen dieser beiden
Werke). Das Ergebnis der wichtigsten neueren Nachforschung zur
Geschichte der wissenschaftstheoretischen Termini «Enzyklopädie», «Apologetik»

und «Fundamentaltheologie» ist im historischen Teil der erwähnten
Untersuchung von Ebeling nachzulesen. Ebeling bespricht auch ausführlich

die erste, in deutscher Sprache veröffentlichte «Fundamental-Theologie»
von Johann Nepomuk Ehrlich. Es fällt auf, daß die ersten Lehrbücher, die
den Titel «Fundamentaltheologie» tragen, nicht in Deutschland, sondern
im alten Österreich erschienen sind (vgl. FZPhTh 24, 1977, 301, Anm. 43).
Die vorliegende Schrift ist ein Beitrag zur historischen Erhellung dieses
Faktums. Die Monographie wurde vom besten Kenner der «Wiener
theologischen Schule» des 19. Jahrhunderts, dem inzwischen gestorbenen Wiener
Fundamentaltheologen J. Pritz, angeregt. Überrascht ist man nicht, wenn
mit der vorliegenden Studie auch eine «Rehabilitierung» des führenden
«Wiener Philosophen» Anton Günthers, des Freundes und Förderers von
Ehrlich, angestrebt und mit überzeugenden Argumenten nahegelegt wird
(vgl. 79 ff. u. 116 f.).

Die Untersuchung gliedert sich in fünf Teile. Aus dem Inhalt des I.Teiles,
«Das Leben J. N. Ehrlichs» (l^f-6), sei folgendes vermerkt: Johann Nepomuk
Ehrlich (geb. 21.2.1810 in Wien) wuchs in dürftigen Verhältnissen auf und



Besprechungen 487

besuchte in einer Wiener Vorstadt die « Armenschule ». Sein älterer Bruder
ermöglichte ihm das Gymnasialstudium. Nach dem Eintritt in den Piaristenorden,

Absolvierung des philosophisch-theologischen Grundkurses und
Studium der Philosophie promovierte Ehrlich 1834 zum Dr. phil. an der
Universität Wien. Zwei Jahre später folgte die Habilitierung für das
philosophische Lehrfach. Anschließend dozierte Ehrlich während mehreren Jahren
Logik, Metaphysik und Philosophiegeschichte am Piaristen Collegium in
Krems (1836-48). 1848 stand sein Name «primo loco» auf der Liste der
Kandidaten für den moraltheologischen Lehrstuhl in Wien, doch wurde er
nicht ernannt. Zwei Jahre später erfolgte dann die Berufung auf denselben
Lehrstuhl in Graz, wo Ehrlich auch Vorlesungen hielt über Apologetik. 1852
wechselte Ehrlich an die Universität in Prag, wo ihm 1856 der neugeschaffene
Lehrstuhl für «Fundamentaltheologie» anvertraut wurde. Dieser Werdegang
spiegelt den Wandel von Ehrlichs Hauptinteressengebieten wider: von der
Philosophie zur Moraltheologie und von dieser zur theologischen Einleitungs-
wissenschaft. Die entscheidende Wende brachte die Begegnung mit dem
geistreichen und -sprühenden Privatgelehrten Günther - in Wiener Kreisen
«katholischer Hegel» genannt -, der bald Ehrlichs bester Freund und
geistlicher Berater wurde. Damit öffnete sich das Tor zur Welt, zu einer bedeutsamen

philosophisch-theologischen Erneuerungsbewegung weit über die
Grenzen Österreichs hinaus. Ehrlich war nicht ein Winkeltheologe. Davon
zeugen seine «Aphorismen», Tagebuchnotizen und Artikel in literarischen
und kulturellen Zeitschriften. Sein Freund und Förderer in den letzten
Lebensjahren war Kardinal Schwarzenberg in Prag. Als Ehrlich am 23.10.
1864 starb, schrieb Schwarzenberg an seinen Salzburger Kollegen: «Der Tod
des Professors Ehrlich fällt mir sehr hart... und wie ihn halbwegs ersetzen?
Als er beerdigt wurde, hörte man das amare dictum: Heute wird in Prag
die Theologie begraben» (23). Erst 33 Jahre nach Ehrlichs Tod kam es zu
einer Neubesetzung des Prager Lehrstuhls für Fundamentaltheologie. Die
tragische Verurteilung des «Güntherianismus» (1852—57) schildert M. nach
den drei Phasen: «Angriff», «Verteidigung», «Rückzug» (26-46). Der fromme,
edle und sensible Günther blieb, trotz Schonung seiner Persönlichkeit von
römischer Seite, bis ans Ende seines Lebens verbittert (die Ideen des italienischen

Gesinnungsverwandten Günthers, A. Rosmini-Serbati, wurden erst
nach dem Tode des Autors verurteilt).

Der II. Teil bietet einen «Überblick über die wichtigsten selbständigen
Werke» Ehrlichs (47-73). Aus den Titulaturen der Veröffentlichungen seien

folgende charakteristische Stichworte erwähnt: «rationale Ontologie»
(Metaphysik), «rationale Teleologie» (Grundlegung der Ethik), «empirische Psychologie»,

«Das Christentum und die Religionen des Morgenlandes», «Grundzüge
der christlichen Religionswissenschaft», «Über das christliche Prinzip der
Gesellschaft» und — als Abschluß - die «Fundamental-Theologie» mit dem
Untertitel «Leitfaden für Vorlesungen über die allgemeine Einleitung in die
theologischen Wissenschaften» (1859-62). C. Werner nennt Ehrlich den
«Vater der Fundamentaltheologie». Nach Ehrlich handelt es sich dabei nicht
um einen «neuen Namen» (68). Schon in einem 1849 erschienenen Programm-



488 Besprechungen

Artikel «Die Reform der theologischen Studien in Österreich» erscheint die
Disziplinbezeichnung «Fundamentaltheologie». Man versteht darunter die
«Theorie», bzw. «Philosophie der Religion und Offenbarung» sowie die
Darstellung der Frage nach dem «geschichtlichen "Verlauf beider» (69). 1853
erhielt der Güntherianer M. Hörfarter den Auftrag, den Alumnen des
Salzburger Seminars Vorlesungen über «Fundamentaltheologie» zu halten, mußte
aber nach Indizierung der Güntherschen Philosophie den Unterricht wieder
einstellen. So bleiben als wichtigste Daten für die Einführung der
«Fundamentaltheologie» als Lehrdisziplin: 1856 Errichtung des ersten Universitätslehrstuhles

für «Fundamentaltheologie» in Prag und 1859 Erscheinen der
ersten deutschen «Fundamental-Theologie» (I. Teil) von Ehrlich, ebenfalls
in Prag.

Im III. Teil wird das «phüosophisch-theologische System Ehrlichs» von
den Grundlagen bis zur Ausfaltung in Anthropologie und Offenbarungslehre
umrissen (74-129). Zunächst wird eingehend der «geistesgeschichtliche Hintergrund»

präzisiert: «Das Erkenntnisproblem bei Chr. Wolff, J. Kant und
F. H. Jacobi» und «Das philosophisch-theologische System A. Günthers».
Ehrlich stimmt in wichtigen Punkten mit Jacobi überein, der einerseits
von «Erfahrung» ausgeht und andererseits sich vom «Empirismus der
Naturalisten» distanziert und - ähnlich wie Schleiermacher - «Gefühl» und
«Gewissen» als Ausdruck höchster Vernunft versteht, die «das Gewisseste im
menschlichen Geist» vermitteln (78). Noch wichtiger zum Verständnis von
Ehrlich ist die Kenntnis des philosophisch-theologischen Systems seines
Freundes A. Günther. Gegenüber dem Leibnizschen «Monadismus» und dem
Hegeischen Gefälle zum «Monismus» betont Günther die fundamentale Differenz

oder Alterität - unglücklicherweise «Dualismus» genannt — Gott und
Welt, Geist und Natur, «erster» und «zweiter Adam». Die Erfahrung des

Geistes, die der Erfahrung jeder anderen Realität vorausgeht und Erkenntnis
im philosophischen Sinn erst ermöglicht, nennt Günther ein « Fordenken»,
philosophische Reflexion ein «Nachdenken», das immer nur «das Gegebene
deuten, das Stehende verstehen» kann (81). Am Anfang des philosophischtheologischen

Denkens von Ehrlich steht die Unterscheidung «Idee und
Wirklichkeit». Der Denk-, bzw. «Verständigungsprozeß» setzt nach Ehrlich
«mit dem Begriff ein (so scheint es), vertieft sich zur Idee (so muß es sein)
und findet seine Bestätigung an der Realität (so ist es auch tatsächlich).»
«Das philosophische Denken erschöpft sich nicht in einem circulus vitiosus,
es ist ein immer tiefer gehender Prozeß, der am ehesten mit dem Bild einer
absteigenden Spirale verdeutlicht werden könnte (89 Worte M.s).
«Niemand wird hier von einem Drehen im Kreise reden wollen, der den Weg
kennt, auf welchem, und die Bedingungen, unter welchen das menschliche
Erkennen zur Wahrheit fortzuschreiten vermag» (89 Worte Ehrlichs).
Erfahrung — Begriff, Idee - Verifikation sind die Hauptmomente in Ehrlichs
eigenständigem Entwurf einer wissenschaftlichen Methode. «Die auf solchem
Boden stehenden apriorischen Konstruktionen werden die Probe bestehen,
[indem sie] ein Verständnis des Wirklichen geben, [und] an dem Wirklichen
ihre Bestätigung finden» (90 Worte Ehrlichs). Daraus ergibt sich die not-



Besprechungen 489

wendige Koppelung einer «rationalen» und einer «empirischen Psychologie»,
einer «philosophischen» und einer «positiven Religionswissenschaft». Nach
der Klarstellung dieser erkenntnistheoretischen Grundlagen untersucht M.
die philosophische Anthropologie und die Philosophie der Offenbarung von
Ehrlich unter Einbeziehung der Differenzen und Korrekturen zu J. S. Drey
und A. Günther. Ehrlichs «Fundamental-Theologie» ist nach M. «ihrem
Ansatz nach ein Kompromiß zwischen Drey und Günther» (125). Dieser III. Teil
ist zweifellos der gewichtigste des ganzen Buches. Er bietet anregende und
sorgfältig belegte Informationen zur historischen Situierung des Autors der
ersten deutschen Fundamentaltheologie oder «Einleitung in die theologischen
Wissenschaften ».

Im IV. Teil wird der «Aufbau der Fundamentaltheologie», des letzten,
in Prag redigierten Werkes von Ehrlich analysiert (130-158). Ausgangspunkt

ist das «religiöse Bewußtsein», das «religiöse Gefühl», das durch
kritische Untersuchung der subjektiven, objektiven und geschichtlichen
Momente zu einer «persönlichen Überzeugung» geführt werden soll. Im
ersten Teil des «Leitfadens» werden die « Idee der Religion» und die «Idee der
Offenbarung» anthropologisch und teleologisch reflektiert und mit der «

Wirklichkeit des Menschen in seiner Beziehung zu Gott» konfrontiert; im zweiten
Teil wird die « Wirklichkeit des Gott-Menschen» das Christus-Ereignis)
fundamentaltheologisch (in Abgrenzung zur dogmatischen Christologie) im
Kontext der Menschheits- und Heilsgeschichte situiert. Das Urteil von M.
zum Spätwerk Ehrlichs: «Während der zweite Teil seines Hauptwerkes mit
seiner positiven Beweisführung aus verständlichen Gründen heutigen
Anforderungen nicht zu entsprechen vermag, können seine prinzipiellen
Aussagen über Wesen und Zusammenhang von Religion, Offenbarung und
Kirche (Schöpfung und Erlösung) durchaus das theologische Denken unserer
Zeit befruchten. Ehrlichs Verdienst ist nicht so sehr inhaltlicher, als
vielmehr formaler Art insofern, als uns in seinem Werk eine Methode der
Vermittlung zwischen Mensch und Offenbarungsgeschehen begegnet, die auch
heutigen Ansprüchen gerecht zu werden vermag» (158).

Im V. und letzten Teil des Buches versucht M., die «anthropologische
Wende» bei Günther und Ehrlich mit der Immanenzapologetik von M. Blon-
del, der existentiellen Interpretation von R. Bultmann, der Imago-Lehre
von E. Brunner, der Methode der Korrelation von P. Tillich und mit den
fundamentaltheologischen Ansätzen bei H. Bouillard, K. Rahner und B.Welte
in Verbindung zu bringen (159-178). Es fragt sich aber, wieweit solche
«Überblicke» nützlich sind. Wichtiger wäre wohl gewesen, klar
herauszustellen, daß Ehrlichs Konzept «Fundamentaltheologie» sich deutlich
abhebt von dem seines erfolgreicheren und «orthodoxeren» Kollegen Johann
Baptist Schwetz (seit 1842 Prof. in Wien), der an der Verurteilung von
Günther mitbeteiligt war, seine «Theologia fundamentalis» als apologetisches
Bollwerk in den Dienst der katholischen restaurativen Theologie stellte und
damit jene Entwicklung inaugurierte, welche Gestalt und Funktion der neuen
katholischen Lehrdisziplin bis weit ins 20. Jahrhundert hinein prägen sollte.

32



490 Besprechungen

M. berücksichtigt kaum die evangelische Literatur zur fundamental-
theologischen Problematik (zum Teil ist dies durch den Abschluß des
Manuskriptes 1975 verständlich). Die Studie von Ebeling wird nur ein einziges
Mal zitiert, und dies, um die «Beeinflussung» Ehrlichs von evangelischen
Theologen als «unwahrscheinlich» hinzustellen (68). Damit übersieht M. eine
wichtige Etappe in der Konstituierung der Fundamentaltheologie als
theologische Einleitungswissenschaft : die Bemühungen in der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts um eine wissenschaftstheoretische Fundierung der
theologischen Forschung. Diese Bemühungen wurden von eminenten evangelischen

Theologen, vorab vom großen Schleiermacher, geführt und bestimmten

das geistige Klima, in dem sich Günther und Ehrlich für eine methodologisch

begründete Erneuerung der katholischen Theologie einsetzten.
Bekannt ist in diesem Kontext der Vorstoß Schleiermachers für eine vertiefte
Konzeption von Hermeneutik. So überrascht es nicht, daß auch bei Günther
und besonders bei Ehrlich manche Äußerungen zu finden sind, welche in
dieselbe Richtung weisen und das Bewußtsein der Differenz zwischen
«Erkenntnis», bzw. «Wissen» und «Verstehen», zwischen «Begriff» und Erfahrung

geschichtlicher «Wirklichkeit» zum Ausdruck bringen. Dieser
Zusammenhang in der Sache scheint uns im Blick auf eine zu erarbeitende ökumenische

Fundamentaltheologie viel bedeutsamer zu sein als der Verweis auf
die ohnehin schon etwas veraltete, allein im katholischen Raum geführte
Diskussion um «objektive» oder «subjektive», bzw. «integrale Apologetik».
Doch berühren diese kritischen Bemerkungen mehr die Peripherie, nicht das
Zentrum der Arbeit von M. Sein Verdienst wird es bleiben, uns im Augenblick,

wo sich bezüglich Name, Begriff und Funktion der Fundamentaltheologie

ein ökumenischer Konsens zu bilden scheint, eine qualifizierte
Monographie geschenkt zu haben, die neues Licht wirft auf die historischen
Anfänge dieser Disziplin und dem bescheidenen, fast vergessenen Autor der
ersten deutschen Fundamentaltheologie - einer beachtenswerten und
originellen Leistung - einen Platz in der Geschichte der Theologie des 19.
Jahrhunderts zu sichern verspricht. Kein geringes Verdienst ist es auch, in
Erinnerung gerufen zu haben, daß in der bewegten Geschichte dieses
Jahrhunderts neben Tübingen auch Wien und Prag zu den Zentren gehörten,
wo man sich (mit Johann Nepomuk) «ehrlich» und (mit Anton Günther)
redlich um eine aufgeschlossene, zeitgemäße Theologie bemühte.

Heinrich Stirnimann

Hladowski, Wladyslaw: Das Problem der Verifizierung des christlichen
Zeugnisses. — Magdeburg, Berlin (Katholische Präsenzbibliothek), Lublin
(Universitätsbibliothek KUL) 1973. Manuskript, viii-63 S. (Begegnung in
Theologie. Hrsg. unter dem Protektorat von Bischof Johannes Braun,
Magdeburg).

Die vorliegende deutsche Veröffentlichung ist eine überarbeitete und
(um ein Kapitel) erweiterte Version der in polnischer Sprache redigierten
Habilitationsschrift des Verf. : Zagadnienie sprawdzania chrzescijatiskiego



Besprechungen 491

èwiadectwa, die als Artikelfolge in den Studia Theologica Varsaviensia
erschienen ist. Der Titel des ersten Aufsatzes lautet in deutscher Übertragung:
Die historische Entwicklung des Problems der empirischen Verifizierbarkeit
in der Apologetik, SThV 11 (1973) H. 1, 43-82 Kap. I der deutschen
Edition) ; der Titel des zweiten Aufsatzes : Die Verifizierung des christlichen
Zeugnisses in der Apologetik, SThV 11 (1973) H. 2 Kap. III der deutschen
Edition). Kap. II der vorhegenden Schrift, «Methodologische Situation der
Apologetik», ist eine Ergänzung zur polnischen Fassung. Das Buch ist als
«Manuskript» gedruckt und trägt den Vermerk «Arbeitspapier für den
innerkirchlichen Gebrauch». Zwei Arten von Ausstellungen wären also fehl am
Platz: Hinweise auf etwaige Lücken in der Verwertung westlicher
Fachliteratur zum Thema und Nörgeleien bez. der Terminologie, da es sich ja
um eine Ubersetzung (nicht nur in eine andere Sprache, sondern auch in ein
anderes kulturelles Milieu) handelt. Die Untersuchung dokumentiert die
starke logische und wissenschaftstheoretische Tradition Polens und die
Lebendigkeit der in dieser Tradition stehenden und mit dieser sich zugleich kritisch
konfrontierenden gegenwärtigen polnischen Theologie. Den Herausgebern
und Übersetzern der vorhegenden Abhandlung kann man nur dankbar sein,
diesen eindrucksvollen und scharfsinnigen Beitrag zur noch lange nicht
abgeschlossenen Diskussion über die epistemologische Ortung und Bestimmung
von Fundamenthaltheologie und Apologetik dem deutschsprachigen Leserkreis

zugänglich gemacht zu haben. Mit besonderer Dankbarkeit nimmt man
die ausführlichen bibliographischen Hinweise auf die reiche philosophische
polnische Literatur zu den Themen «Erfahrung» und «Verifizierung» entgegen.

H. geht von der klassischen Formuherung des Topos «Glaubensbegründung»

aus und gibt dem alten, gegenwärtig wiederum in Aufwertung begriffenen

Ausdruck «Apologetik» den Vorzug. «Der Terminus Fundamentaltheologie»

sei «nicht genügend eindeutig», wird gesagt. «Soweit er ohne nähere
Charakterisierung verwendet wird, ist er im wesentlichen synonym mit
Apologetik.» Vorausgesetzt wird, «daß es sich in der Fundamentaltheologie
wie in der Apologetik um irgendeine Konfrontation des Glaubens mit der
Empirie handelt» (2, Anm. 3). Durch diese Problemumschreibung kündet
sich schon eine bedeutsame Akzentverschiebung gegenüber der
Fragestellung in der konventionellen Apologetik an: nicht « fides » und «ratio»
bilden die Angelpunkte, sondern «Glaube» und «Erfahrung», bzw. «glauben»
und «erfahren». Die Aufgabe, welche die «reale Situation» heute der Rechenschaft

über den christlichen Glauben zuweist: «zu klären, auf welche Weise
die Wahrheit von der erlösenden Offenbarung Gottes dem kritischen
Verstand des modernen Menschen, der eine empirische Prüfbarkeit jeglicher
Behauptung über die Wirklichkeit verlangt, zugänglich gemacht werden
kann» (1). «Kritischer Verstand», nicht «spekulative Vernunft», ist die Instanz
der Rechenschaft über den christlichen Glauben. Was «empirisch geprüft»
werden soll, ist nicht eine Theorie, sondern das historische Zeugnis über
Jesus. Im folgenden seien die wichtigsten Gedankengänge der vorliegenden
Untersuchung kurz skizziert.

Kap. I: «Zur historischen Entwicklung der Fragestellung» (3-23). «Die
Idee der empirischen Prüfbarkeit der Offenbarung» ist «in der Natur des



492 Besprechungen

Christentums selbst als historischer, offenbarter Religion» begründet. «Zum
ersten Mal realisiert» hat sich diese Idee in «der ältesten Apologie», der
«ursprünglichen Reflexion des Christentums, in ihrer vierfachen Version [den
vier kanonischen Evangelien] als Apologie Jesu». Diese «weist einerseits auf
seine [Jesu] ungewöhnlichen religiösen Ansprüche und anderseits auf die
historischen Daten seines Lebens hin. Dabei hat die Berufung auf Angaben
der Empirie ihre tiefsten ontologischen Grundlagen in den Selbstaussagen
Jesu». Der Verweis auf geschichtliche Erfahrung ist auch in der darauf
folgenden Zeit «methodologisches Prinzip in der systematisierten Begründung

der Glaubwürdigkeit des Christentums» (3-5). Doch sind im Laufe der
Geschichte zahlreiche «Verschiebungen» eingetreten (5). Besonders kritisch
wird die Entwicklung der Apologetik seit der Auseinandersetzung mit
Aufklärung und Deismus bedacht: «Zum philosophisch-historischen System der
traditionellen Apologetik bzw. Fundamentaltheologie» (7-10). Die «integrierenden

Tendenzen in der neueren Apologetik bzw. Fundamentaltheologie»
werden anhand der Theorien von A. Gardeil, K. Rahner, W. Kwiatkowski
(«totale Apologetik»), E. Masure, A. Brunner, J. Guitton, A. Dulles
illustriert (11-23). Doch bleibt der Autor unbefriedigt von den neueren
Versuchen, eine «epistemologische Integration der Gesamtheit des Vorgehens»
anzustreben: «Die integrierenden Tendenzen, seien sie theologischen oder
historischen Typs, wurden nicht durch die Erarbeitung einer adäquaten
Theorie über die epistemologisch überzeugende Verwendung von empirischen
Daten aus den historischen Quellen des Christentums gekrönt» (23).

Kap. II: «Methodologische Situation der heutigen Apologetik» (23-37).
Die Glaubensverantwortung hat vom geschichtlichen Problembewußtsein
auszugehen. In der heutigen Situation sind vor allem «drei Faktoren» zu
berücksichtigen: 1. der «aktuelle Stand der wissenschaftlichen Kritik der
neutestamentlichen Schriften», 2. «die Entwicklung des Verständnisses von
Offenbarung», 3. «die Ergebnisse der Sprachforschung» (24). Die ntl. Schriften
sind «Dokumente der urchristlichen Verkündigung». Sie verfolgen «keryg-
matische», «kultische», «apostolische» und «missionarische» Interessen (24).
«Man tut gut daran, die Berichte nicht daraufhin abzusuchen, inwieweit
sich Fakten historisch-kritisch verifizieren lassen was sicher bis zu einem
gewissen Grad mit Erfolg möglich ist. Vielmehr erscheint es wichtiger, den
Zeugnischarakter der Berichte als solchen historisch-kritisch auszuwerten.
Das erfordert eine eigene Methode und führt zu neuen in der Apologetik
verwertbaren Ergebnissen» (25). Offenbarung darf nicht bloß als «Summe
von Aussagen über Glaubensgeheimnisse» verstanden werden. Im Vordergrund

hat die «Tatsache» der Offenbarung zu stehen, «in der das Wort
Fleisch geworden ist durch Worte und Taten Gottes in menschlicher Gestalt.
Dadurch wird zugleich die einzigartige Verbindung zwischen 'Worten und
Taten' Jesu sichtbar als dem sakramentalen Charakter der Wirklichkeit der
Offenbarung» (26). Die Wunderberichte sind weniger als «argumenta» oder
«motiva credibilitatis» auszuwerten, sondern als «signa» und «testimonia»
auszulegen. Jesus selber in eigener Person ist «das entscheidende Erkennt-
kriterium» (27). Die sprachlichen Probleme werden unter logischen,
syntaktischen, semantischen und geschichtlich-hermeneutischen Gesichtspunkten



Besprechungen. 493

aufgeworfen (27-30). Als wichtigste Kategorien gelten «Erzählung» (Mid-
rasch) und «Bericht» (29). Gestützt auf diese Zeugnisse ist höchstens eine
«indirekte Verifizierung» der Tatsache der Offenbarung möglich (30-37). «Die
in Erscheinung tretenden Elemente der Ereignisse, die im Erleben der
Zeugen als Zeichen verstanden wurden, waren für die Zeugen selbst nicht
das, was die empirische Prämisse für das methodische Denken ist» (33). Die
Zeugnisse erlauben keinen direkten Schluß auf die Ereignisse. Sie sind
zunächst Ausdruck religiöser Erfahrung, verbunden mit bestimmten, historisch

bedingten Interpretamenten. Doch sind sie nicht rein subjektive
Phänomene. Einerseits sind «historisch-kritische Untersuchungen über die
Anfänge des Christentums» unersetzbar. «Transzendental-anthropologische
Analysen» erhalten «erst dann ihren vollen Wert, wenn ihnen die historisch-
kritische Analyse des Faktums Jesu Christi vorausgeht» (35). Anderseits sind
die historisch-kritischen Untersuchungen «durch Überlegungen über das
Verhältnis des Inhalts der Offenbarung zu dem religiösen Apriori des Menschen
und den Strukturen seines persönlichen und historischen Seins zu ergänzen»
(37). Die «indirekte Methode entspricht einer qualifizierten Kritik, so daß die
Frage der Verifizierung des christlichen Zeugnisses auf diesem Weg mit
größerer Sorgfalt [als bei direkten Rückschlüssen oder Rekonstruktionsversuchen

der 'objektiven' Ereignisse] angegangen scheint» (37).
Kap. III: «Das Prüfen des christlichen Zeugnisses in der Apologetik»

(38^18). Nach H. kann auf einen spekulativen Vorbau im Sinne des Traktates

«De religione», in dem man «die Existenz Gottes und die Möglichkeit
eines unmittelbaren Eingreifens Gottes in die Geschichte zu beweisen suchte»,
verzichtet werden. Ein «anderer Weg» wird vorgeschlagen: «Man versucht
nachzuweisen, daß der Mensch auf das Transzendente hin angelegt ist, es

deshalb also sinnvoll erscheint, mit der Möglichkeit einer transzendenten
Interpretation von Ereignissen zu rechnen» (38). Dieser Nachweis hat
geschichtlich zu geschehen, anhand konkreten historischen Quellenmaterials.
Indessen ist überall, «wo die Kategorie der Transzendenz ins Spiel kommt,
mit äußerster Sorgfalt» zu arbeiten. In der Beurteilung des christlichen
Glaubenszeugnisses ist nur dann die Kategorie der Transzendenz
einzuführen, «wenn sich für eine weltimmanente Erklärung keine sinnvolle
Möglichkeit mehr ergibt. Nur unter der Voraussetzung eines solchen Sich-Be-
scheidens wird es auch gelingen, die beiden Ebenen des religiösen Glaubens
und des wissenschaftlichen Erkennens methodologisch sorgfältig zu
unterscheiden» (42). Doch die Überlegungen zur Möglichkeit, bzw. Nicht-Unmöglichkeit

oder Nicht-Sinnlosigkeit der Kategorie Transzendenz bilden nur
einen vorbereitenden oder zur eigentlichen Sache hinführenden Schritt des

apologetischen Diskurses. Das entscheidende Geschäft, der neuralgische
Punkt, ist die kritische Prüfung des Offenbarungsanspruches des christlichen

Glaubenszeugnisses. Um die positiven Quellen, vornehmlich die ntl.
Schriften, «als historisch glaubwürdig anzuerkennen, genügt es nicht
festzustellen, daß die ersten Zeugen wahrhaftig waren» (44). «Beim Prüfen des

Zeugnisses muß man, indem man sich auf die psychologisch-soziologischen
und philologischen Gesetzmäßigkeiten des Entstehens einer Fabelerzählung
beruft, die Möglichkeit des Entstehens einer Fabel oder der Umgestaltung



494 Besprechungen

des Zeugnisses in eine Fabel ausschließen oder wenigstens einschränken» (45).
Eine «wichtige Etappe der kritischen Untersuchung ist das Ausschließen
konkurrierender Hypothesen...» (47). «Das entscheidende Kriterium der
historischen Wahrheit des in der Tradition des Urchristentums überlieferten
Bildes Jesu Christi ist das Moment, daß einerseits Jesus Christus den
Intuitionen und Erwartungen des Menschen entspricht, und daß er sie andererseits

überschreitet ...» (48). Der Jesus des christlichen Glaubenszeugnisses
ist «kein Gott nach menschlichem Maß», «keine der Gottheiten menschlicher
Projektionen», als Mensch hat er «nichts von der Kategorie des Übermenschen

an sich» (48). Die «Ursache des Glaubens der ersten Christen» mußte «eine

neue Erfahrung im Zusammenhang mit der Person Jesu» sein, «ebenso stark
wie das Erlebnis seines Todes ...» (47). Diese Fragmente mögen genügen, um
das Spektrum der behandelten Fragen anzudeuten. Im folgenden seien die
Position des Autors etwas näher präzisiert und seine Bemühungen um ein
epistemologisches Gesamtkonzept von «Apologetik» gewürdigt.

In zwei Punkten sind die Gedankengänge H.s in der älteren Apologetik
verwurzelt, jedoch nicht traditionalistisch, sondern so, daß zugleich auch
Wege zur Überwindung gegenwärtig verhärteter methodologischer
Positionen angegeben werden. Erstens teilt H. die bei vielen neueren Autoren
feststellbare, fast ans Traumatische grenzende Angst vor den Termini
«Objekt», «objektiv», «objektivierbar» usw. nicht. «Angesichts der
Kompliziertheit des Problems müssen einige Aspekte übergangen werden oder sind
nur am Rande zu behandeln. So sind der Streit 'objektive' oder 'subjektive
Apologetik', der schon der Geschichte angehört, das Problem der moralischen
Dispositionen und der sog. subjektiven Motive der Glaubwürdigkeit gänzlich

übergangen. Die unten folgenden Überlegungen verlaufen ausschließlich

auf der epistemologischen und methodologischen Ebene.» Insofern «stellt
die Arbeit eine begrenzte Konzeption der Untersuchungen in unserer Disziplin
dar» (vu). Der Verf. will «die unersetzliche Rolle der kritischen
Untersuchungen über die historischen Anfänge des Christentums» hervorheben.
«Das entspricht auch dem Standpunkt des Kreises der Warschauer
Apologetiker, der unter der Leitung W. Kwiatkowskis, des Urhebers der 'Totalen
Apologetik', entstanden ist. Der Verfasser der vorliegenden Abhandlung, der
zwar in einigen Punkten der Totalen Apologetik nicht folgt, hält die kritische
Untersuchung über die historischen Anfänge des Christentums für die wesentliche

und unersetzliche Aufgabe unserer Disziplin» (vin). — Zweitens setzen
die Gedankengänge H.s die in der katholischen Theologie geläufige
Unterscheidung (nicht Trennung!) zwischen innerem Glaubensakt und äußerer
Glaubwürdigkeit voraus. Die Apologetik hat weder den Glaubensakt zu
prüfen noch die Wahrheit von Glaubensaussagen mit Argumenten zu stützen
oder gar zu beweisen, sondern Rechenschaft zu geben über die Glaubwürdigkeit

des GlaMbenszeugnisses, falsche Einwände zu widerlegen und dadurch
die Übernahme von Verantwortung für den Glauben zu fördern, die Freiheit
und den gnadenhaften Charakter der Glaubensentscheidung sicherzustellen
und zu schützen. Apologetik als rational transparentes, mit wissenschaftlicher

Methode geführtes Unternehmen ist ein «komplizierter Prozeß». Die
Resultate dürfen nicht über-, aber auch nicht unterschätzt werden. Das



Besprechungen 495

Ergebnis wird von H. wie folgt umschrieben: «Die Anwendung der
verschiedenen Mittel der Analyse wird nie die ganze historische Wahrheit
erheben können. Unerklärte Elemente werden neben erklärten stehen bleiben.
Selbst die besten erreichbaren Ergebnisse werden nicht den Rang einer im
formalen Sinne absoluten Gewißheit erlangen, sondern nur die einer
wahrscheinlichen, die aber eine ausreichende Grundlage für eine verantwortbare
rationale Glaubensentscheidung darstellt» (49). Schließlich ist zu beachten,
«daß das Ergebniss der historisch-kritischen Untersuchungen keine
wissenschaftliche Feststellung des übernatürlichen Eingreifens Gottes in die
Geschichte Jesu erreicht. Denn Gegenstand der Untersuchung ist das christliche

Zeugnis in seiner historischen Bedeutung. Das Faktum Jesu aber in
seinen transzendenten Ausmaßen geht in die Untersuchung nur ein als in
der Sprache des Glaubens beschriebene und bezeugte Grundlage der Erlebnisse

und der auf die Erlebnisse gestützten Zeugnisse. Im Resultat kann
man nur die Anerkennung der Glaubwürdigkeit des im Christentum bezeugten
Faktum Jesu Christi erreichen» (49).

Trotz der Verwurzelung in der älteren apologetischen Tradition will
aber H. nicht im geringsten der Rückkehr zu einer neuscholastischen,
unkritischen und pseudorationalen Apologetik das Wort reden. «Die
Überzeugung, auf die sich das Vorgehen in der traditionellen Apologetik stützte
- die biblischen Zeugnisse schafften die reale Möglichkeit für die
Rekonstruktion 'der reinen historischen Wahrheit' - wird nicht mehr geteilt. Heute
sind wir nicht mehr in der Lage, mit kritischer Sicherheit eine ausreichende
Anzahl historischer Elemente festzulegen, deren 'philosophische' Analyse
einfach ihre transzendente und göttliche Verursachung aufzeigen würde»
(9/10). «Die nicht beobachtbare Wirklichkeit des übernatürlichen Handelns
steht außerhalb des Gefüges der Ursache — Folge - Welt der menschlichen
Erfahrung» (41). Der weiland übergewichtige spekulative Teil der Apologetik
wird auf ein schlichtes Aufzeigen der Nicht-Unmöglichkeit, bzw.
NichtSinnlosigkeit einer «transzendenten Interpretation von Ereignissen» reduziert

(40-43). Wenn vom «Faktum Jesus» gesprochen wird, so geschieht dies
in differenzierter Weise. Zwischen «historischem» und «historiographischem
Faktum» wird unterschieden und letzteres, gestützt auf die von namhaften
Theoretikern der historischen Methode wie C. Bobifiska, M. Mosczczenska
und J. Topolski entwickelten Kategorien näher bestimmt (41). Insbesondere
wird auf die Bedeutung und Funktion von «Denkmal» hingewiesen. «Die
heutige Geschichtswissenschaft hat Methoden erarbeitet zur Benützung von
Quellen, die nicht einfach historische Feststellungen über das untersuchte
Faktum enthalten, sondern Quellen in der Art des 'Überrestes' ('Denkmal')
sind. Es ist bemerkenswert, daß heute in der Geschichtsschreibung ein
Anwachsen des Interesses an dieser Art Quellen zu verzeichnen ist» (44). Dank
der «besonderen Position der christlichen Quellen im allgemein menschlichen
Maßstab sowie dank der Existenz einer damit befaßten umfangreichen
Literatur gibt es zahlreiche Möglichkeiten der Beobachtung des christlichen
Zeugnisses als eines historisch bedingten 'Restbestandes' oder Denkmals»
(47). «Das Postulat nach historischer Objektivität regt vor allem dazu an,
die Spezifik der Quellen zu beachten und die konkreten Bedingungen, unter



496 Besprechungen

denen sie entstanden, zu berücksichtigen» (9). Die grundlegenden Prinzipien
einer wissenschaftlichen Apologetik sind nach H.: «der historisch kritische
Charakter der Untersuchungen und die indirekte Begründung des Faktums
der göttlichen Offenbarung» (VII, vgl. 50). «Begründung» oder «Verifikation»

ist ein offener geschichtlicher Prozeß und impliziert stets das Moment
der «Interpretation » des historischen Zeugnisses über Jesus. Glaxibenszeugnis,
Monument, - und nicht literarisches Dokument - ist Ausgangspunkt der
Überlegungen. Kritischer Verstand und Empirie, als geschichtlich verfaßte
Geschichts-erfahrung, sind Träger und Aktoren der Rechenschaft über die
Glaubwürdigkeit des Offenbarungsanspruches der christlichen
Glaubenserfahrung.

An verschiedenen Stellen plädiert H. für eine «klare methodologische
Trennung» von Apologetik und Theologie, warnt vor einer zu raschen
Integration der Apologetik in die Theologie und lokalisiert die apologetische
Reflexion in einem Zwischenbereich «zwischen Profanwissenschaften und
Theologie» (2, 16, 17, 52). Dieser Punkt verlangte weitere Präzisionen, ist
es doch klar, daß selbst die Dogmatik im heutigen Kontext nicht auf den
Dialog mit den «Profanwissenschaften» verzichten kann und insofern eine
«Konfrontation zwischen Glauben und Empirie» impliziert. Eindeutig zu
bejahen ist die vom Autor gemachte Unterscheidung zwischen Glaubenssprache

und Sprache der Theologie: Die Theologie artikuliert sich in «einer
gewissen formalen Distanz im Verhältnis zu Offenbarung und Glauben.
Ihre Sprache ist im Verhältnis zur autoritativen Sprache der offenbarten
Religion formal verschieden» (14, vgl. VII, 5, 23, 27 ff.). Doch wäre zu fragen,
inwiefern es auch angebracht sei oder sogar notwendig ist, zwischen der
Sprache der Theologie und der Sprache der Apologetik oder Fundamentaltheologie

- als Metasprache zur Theologie - zu unterscheiden, bzw. im
Bereich der Theologie drei Sprachebenen zu differenzieren; 1. die Glaubenssprache

primäre Sprache), 2. die Sprache der Theologie erste
Metasprache), 3. die Sprache der Metatheologie zweite Metasprache). Die
Unterscheidung einer dreifachen Sprachstruktur ließe sich mühelos in die
Gedankengänge H.s einfügen. Die Tatsache, daß nur von zwei - und nicht
von drei — Sprachebenen gesprochen wird, könnte indessen ein Hinweis
darauf sein, daß H. doch etwas zu undifferenziert «Apologetik» mit
«Fundamentaltheologie gleichsetzt. Doch sind der Strukturierung der Sprache im
Bereich der Theologie gewisse Grenzen gesetzt. Es liegt auf der Hand, daß
sich die Metasprachen zur Glaubenssprache (dem Gegenstand der Theologie),
soll der Bezug zur «Sache der Theologie» gewahrt bleiben, nicht beliebig
multiplizieren lassen. Aufs ganze gesehen, ist zu betonen, daß die Arbeit von
H. einen beachtenswerten, stimulierenden Text darstellt. Nicht nur, weil sie
den heute so dringend notwendigen interkulturellen Dialog zu fördern
vermag, sondern - und nicht zuletzt - auch deshalb, weil sie Fragen zur apologetischen

und fundamentaltheologischen Problematik artikuliert, die in den
westlichen Diskussionen oft vernachlässigt oder gar übergangen zu werden
pflegen. Heinrich Stirnimann



Besprechungen 497

Knauer, Peter: Der Glaube kommt vom Hören. Ökumenische
Fundamentaltheologie. - Graz-Wien-Köln: Styria 1978. 336 S.

Die vorliegende Fundamentaltheologie versteht sich als hermeneutische
Fundamentaltheologie: Die bisher in der katholischen Theologie weithin
übliche zweimalige Verhandlung der Glaubensthematik — einmal im eigentlichen

«fundamentaltheologischen» Traktat, der den Glauben der kritischen
Prüfung durch die Vernunft unterzog; dann im dogmatischen Traktat über
die virtutes infusae, der die Fragen der analysis fidei stellte - wird
aufgegeben. Die Fragen nach der rationalen Verantwortbarkeit und nach dem
Wesen des Glaubens sind nämlich nicht trennbar. Gehört die Thematik der
analysis fidei aber selbst in die Fundamentaltheologie, dann wird sie methodisch

wohl auch am besten vorangestellt (vgl. 245 f.). Für Knauers Arbeit
ergibt sich der folgende Dreischritt:

Der erste Hauptteil behandelt den «Inhalt der christlichen Botschaft»
(Die Bedeutung des Wortes «Gott»; Die Bedeutung von «Wort Gottes»;
Der auf das «Wort Gottes» gerichtete «Glaube») und erarbeitet die
grundlegende Korrelation von Gott - Wort - Glaube. - Der zweite Hauptteil
reflektiert eigens die selbstverständlich schon im ersten Teil implizierten
«Strukturen der Weitergabe der christlichen Botschaft» (Die Begegnungsweise

des «Wortes Gottes»; Die Normen für die Begegnung mit dem «Wort
Gottes»: Die «Heilige Schrift», Die «Überlieferung», Das «lebendige
Lehramt»). — Der dritte Hauptteil endlich skizziert «Die Verantwortbarkeit der
Glaubenszustimmung zu sachgemäßer christlicher Verkündigung» (Die
Voraussetzungen des Glaubens; Die Glaubwürdigkeit der Glaubensverkündigung;

Das Verhältnis der Glaubenszustimmung zu anderen Lebensvollzügen).
Hier führt die Verhältnisbestimmung von Glauben und Vernunft zu einem
gewichtigen wissenschaftstheoretischen und fundamentalethischen Entwurf.

Der systematische Ansatz von Knauer sei hier mit zwei Hauptcharak-
teristika gekennzeichnet. Knauer will, zum ersten, stärker als üblich die
Worthaftigkeit der Offenbarung zur Geltung bringen (vgl. das Vorwort, 9).
Denn: «Daß in dem menschlichen Wort der christlichen Verkündigung wirklich

Gott selbst zu uns spricht, ist das umfassendste Glaubensgeheimnis.
Die einzelnen Aussagen der christlichen Verkündigung : Dreifaltigkeit Gottes,
Menschwerdung des Sohnes, Gegenwart des Heiligen Geistes in der
kirchlichen Gemeinschaft, entfalten immer nur dieses Grundgeheimnis unseres
wirklichen Angesprochenwerdens durch Gott in menschlichem Wort und
damit unserer Gemeinschaft mit Gott» (248). Das so (im eigentlichen Sinn)
verstandene Wort Gottes ist die Selbstmitteilung Gottes (60). Dabei ist es

etwas spezifisch Christliches, daß in der Offenbarung Inhalt und Geschehen
in eins fallen (248), d. h. daß das, wovon die Botschaft spricht, in ihr, weil
sie selber es mit sich bringt, auch geschieht: Gottes Liebe zu den Menschen
(vgl. S. 60 den Verweis auf G. Ebelings Verständnis von «Wortgeschehen»;
und vgl. bes. 102, 142, 163-173).

Von Gottes sich offenbarender Liebe kann nun, zum zweiten, nur trini-
tarisch gesprochen werden. Dabei versteht Knauer — ausgehend von einem
theologischen Verständnis der Person als dem «Selbstbesitz einer Wirklich-



498 Besprechungen

keit», als dem «Bezogensein einer Wirklichkeit auf sich selbst» - die
Dreifaltigkeit als «drei untereinander verschieden vermittelte Relationen der
einen göttlichen Wirklichkeit auf sich selbst» (83; für den Autor liegt, vgl.
84 f., der traditionellen Trinitätstheologie, die von vier innertrinitarischen
Relationen spricht, ein «abgeleiteter, uneigentlicher» Relationsbegriff zu
Grunde, weil Verhältnisse der eigentlichen Relationen nochmals als
«Relationen» bezeichnet würden). Jedes nichttrinitarische christliche Reden von
Gott ist also sinnlos (76 f., 86): «Ein Angesprochenwerden des Menschen
durch Gott und damit Gemeinschaft des Menschen mit Gott ist nur aussagbar
als Hineingenommenwerden des Menschen in eine Relation Gottes auf Gott,
des Vaters zum Sohn. Diese Relation der Liebe zwischen Vater und Sohn
ist der Heilige Geist» (102, vgl. 82). Christlicher Glaube geschieht also als
ein «Hineingenommensein in ein innergöttliches Verhältnis» (89, Anm. 119),
als «Anteilgabe am Gottesverhältnis Jesu» (105). Ein prinzipiell trinitarisches
Sprechen von Gott ist nun nach Knauer deswegen erfordert, weil die christliche

Verkündigung zwar eine reale Beziehung Gottes zur Welt mit sich
bringt, die Welt jedoch für Gottes Liebe auch jetzt nicht ein diese Relation
konstituierender Terminus sein kann. Denn Gott kann doch am Menschen
als an etwas Geschaffenem «kein Maß haben», wiederholt Knauer refrainartig.

Und dies gilt auch vom Menschsein Jesu. Ist Jesus als Mensch aber
kein konstitutiver Terminus einer göttlichen Relation, bleibt die geschöpfliche

Wirklichkeit des Menschen Jesus in ihrem geschöpflichen Eigenbestand
«ganz und gar unverändert». Und dies bedeutet weiterhin: Die Relation der
göttlichen Wirklichkeit auf den Menschen Jesus kann an Jesu Menschsein
als solchem auch nicht «abgelesen» werden (92 f.; von einer «Nichtablesbar-
keit» des Göttlichen am Geschöpflichen ist ebenfalls passim die Rede).

Knauers bedeutsame relationale Ontologie führt in seiner Trinitätstheologie

also zu einer Ontologie des Paradoxes, wie man sie bei R.
Bultmann findet (vgl. in unserem Zusammenhang z. B. S. 94, Anm. 128, wo der
Autor erklärt, Bultmanns Begriff der «paradoxen Identität» von göttlicher
und irdischer Wirklichkeit entspreche dem chalkedonensischen «unver-
mischt» und «ungetrennt»). Welches sind die gnoseologischen Konsequenzen
aus solch einer Ontologie, muß man sich nach Jahrzehnten diesbezüglicher
Diskussion mit R. Bultmann wohl fragen.

Was «Gott» heißt, ist aus der Geschöpflichkeit der Welt zu bestimmen,
die ihrerseits philosophisch (29, vgl. 38) aus der Widerspruchsproblematik
der Welt (Sein und Nichtsein, Identität und Nichtidentität, Notwendigkeit
und Nichtnotwendigkeit) aufgewiesen werden kann (17-56). Geschöpflichkeit
bzw. «aus dem Nichts geschaffen sein» besagt ein «restloses Bezogensein
auf.../in restloser Verschiedenheit von ...» (21 f.). Den Terminus ad quem
dieser Beziehung, der (völlig anders als die Tradition es haben wollte, vgl.
22 f., Anm. 18) in der Schöpfungsordnung die Relation als solche konstituiert,

nennen wir «Gott». Die Restlosigkeit des Bezuges jedoch bedeutet
eine einseitige Bezogenheit der Welt auf Gott (26; die Begründung scheint
diesbezüglich jedoch nicht erbracht zu sein; die Diskussion mit W. Kern, 26,
Anm. 24, der für eine reale Beziehung Gottes auf die Welt plädiert, wäre
weiterzuführen). Jede Ähnlichkeit Gottes der Welt gegenüber ist zu ver-



Besprechungen 499

neinen. Gott ist nicht ein Teil eines übergreifenden Denksystems. In den
analogen Erkenntnisweisen der «Bejahung», der «Verneinung» und des «Über-
stiegs» kann von Gott, dem Unbegreiflichen, denn auch nur hinweisend
gesprochen werden: symbolisch, im Gleichnis, in logischen Endbegriffen,
aus denen sich keine weiteren Folgerungen ziehen lassen (43—48). So ist es

beispielsweise sinnlos, von einem «besonderen Eingreifen» Gottes in die Welt
zu sprechen (50). Auch das Theodizeeproblem erweist sich als falsche
Fragestellung (54-56).

Der Glaube nun kommt vom Hören auf das Wort Gottes. Er muß
einem im verbum externum von der Verkündigung zugesagt werden. Deshalb

ist er keine Illusion (156-159). Auch Jesu Glaube, auf den unser Glaube
zurückgeht (160), war deswegen nicht «seine eigene Erfindung», weil «Jesus
selbst sein Verhältnis zum Vater als wirklich gerade auf Grund des
Verhaltens anderer Menschen zu ihm» erfuhr (161). «Der Glaube kommt erst
in seiner bezeugenden Weitergabe zu seiner vollen Gewißheit» (162).

Das Kriterium des Glaubens sind Schrift, Uberlieferung und Lehramt
in ihrer inneren (nicht additiv mißzuverstehenden) Zusammengehörigkeit
(173-241). Wort Gottes als Wort Gottes legitimiert sich indessen aus sich
selbst. D.h.: «Als christliche Glaubensaussagen kommen nur solche
Aussagen in Frage, die in ihrer Wahrheit nur geglaubt werden können und keiner
anderen Erkenntnis als der des Glaubens allein zugänglich sind» (242).
Glaubensaussagen sind «nur als 'aus sich' wahr verstehbar» (243). Sonst
wäre die Glaubensverkündigung «erledigt» (250). Ihre im Glauben positive
Zugänglichkeit läßt sich wiederum nur glauben (ihr entspricht also nochmals

eine Glaubensaussage), derweilen eine nicht glaubensgemäße
Beurteilung der Glaubensverkündigung ethisch willkürlich ist (249) und als solche
in der konkreten Konfrontation mit der Verkündigung vernunftgemäß —

also ohne Rekurs auf den Glauben, auf dem der Vernunft eigenen Felde —

aufgewiesen werden kann (249, 251-253), ja jedermann gegenüber auch
aufgewiesen werden muß (249, 282 f. ; vgl. 284 f. den Hinweis auf ein
entsprechendes Verhalten Jesu). Es wäre jedoch ein Trugschluß, allein aus der
Einsicht in die Willkür der Ablehnung des Glaubens zu folgern, eine
Glaubenszustimmung sei ihrerseits nicht willkürlich oder etwa gar sittlich
geboten. «Im voraus zur Glaubenszustimmung entzieht sich die Glaubensverkündigung

legitimer Beurteilung», bleibt dabei aber nicht schlechterdings
unverständlich, was eine Entscheidung zwischen Glauben oder Unglauben
ermöglicht (260, vgl. 281). Man kann «im voraus zur eigentlichen
Glaubenszustimmung von der Verkündigung immer nur soviel verstehen, daß man
erkennt, bei diesem Verständnis stehenzubleiben hieße, es in ein
Mißverständnis zu verkehren» (261).

Knauers Überlegungen sind von einer bestechenden Klarheit und einer
seltenen logischen Stringenz. Doch, zu einem kleinen Teil glückt dies u. E.
auf Kosten einiger überspielter Fragen, vor allem solcher, die man mit dem
Stichwort «natürliche Theologie» zusammenfassen könnte. Der «anonyme
Glaube» beispielsweise kommt nicht nur hinsichtlich der Seitenzahl (106—109)
etwas zu kurz. Er wird übrigens dem Rahnerschen Begriff vom «anonymen
Christentum» vorgezogen, «um deutlicher herauszustellen, daß seine Christ-



500 Besprechungen

lichkeit außerhalb der historischen Konfrontation mit der ausdrücklichen
christlichen Botschaft schlechterdings verborgen bleiben muß» (106, Anm.147
vgl. 251). Das «übernatürliche Existential» lasse sich im voraus zur
Glaubensverkündigung auch nicht «unthematisch» erfahren (114 f., Anm. 164).
Ist dies so klar? - Und welche Konsequenzen ergäben sich für Knauers
Entwurf allein schon daraus, wenn sich hinsichtlich des (symptomatisch
knapp referierten) Sachverhaltes der «vom Glauben erleuchteten Vernunft»
(vgl. 291) doch etwas ernsthafter auch mit einer «von einem anonymen
Glauben erleuchteten Vernunft» gerechnet werden müßte - bzw. dürfte?

In Knauers erfreulichem Buch, das sich selbst zwar «in besonderer
Weise dem Werk des evangelischen Fundamentaltheologen Gerhard Ebeling
verpflichtet» weiß (12, Anm. 2), ist u.E. doch ein eigenartiger «offenbarungs-
positivistischer» bzw. kerygmatheologischer Timbre unüberhörbar. Nicht
zuletzt deswegen wird es wohl noch manche Fragen aufwerfen. Trotz etlicher
sehr spekulativer Abschnitte dürfte es sich gut als Lehrbuch eignen. Dabei
werden gewiß auch die Listen von Fragen, die jeweils den einzelnen Kapiteln
folgen, von großem Nutzen sein. Pietro Selvatico

Metz, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien
zu einer praktischen Fundamentaltheologie. — Mainz: Grünewald 1977. 221 S.

Eine Fundamentaltheologie eigener Art legt Johann Baptist Metz in
seinem Buch «Glaube in Geschichte und Gesellschaft» vor. Der Name des

Autors, der es nicht nötig hat, weiter vorgestellt zu werden, ist eng mit den
Anfängen der «neuen politischen Theologie» verbunden. (Neu deshalb, weil
sie nicht, obwohl manche ihrer Gegner es gerne hätten, politisierende Theologie

ist, die - wie gleichnamige Vorgängerinnen - ganz einfach eine bestimmte
politische Richtung theologisch legitimiert.) Als deren Weiterentwicklung
will Metz seinen Entwurf «einer fundamentalen Theologie in praktischer
Absicht» (XI) verstanden wissen, denn als Fundamentaltheologie war jene
schon immer angelegt. (Politische Theologie «bezeichnet... nicht primär
eine neue theol. Disziplin neben anderen, mit einer bestimmten regionalen
theol. Aufgabenstellung. Sie ist nicht einfach etwa 'angewandte Th.',
gewissermaßen auf Öffentlichkeit und Politik angewandte Theologie P. Th.
reklamiert nämlich einen Grundzug im Aufbau des kritischen theol. Bewußtseins

überhaupt, das freilich von einem neuen Theorie-Praxis-Verhältnis
bestimmt ist, dem zufolge jede Th. als sie selbst 'praktische', handlungs-
orientierende [sie!; in HThTL 6, 53: handlungsorientierte] Th. sein muß.»
[Johann Baptist Metz: Art. Politische Theologie. In: SM III [1969] 1234].)

Politische Theologie: In einer ersten Phase profiliert sich die politische
Theologie va. als kritisches Korrektiv gegenüber allen theologischen
Privatisierungstendenzen und der damit verbundenen vermeintlichen politischen
Unschuld der Theologie. Sie reflektiert die Bezogenheit der eschatologischen
Botschaft des Christentums auf den jeweiligen geschichtlich-gesellschaftlichen

Kontext und die Zusammengehörigkeit von eschatologischem Glauben



Besprechungen 501

und gesellschaftlicher Praxis. Mittels der Kategorie der memoria, der
gefährlich-befreienden Erinnerung des Leidens, des Todes und der Auferstehung
Jesu Christi und der Ausweitung der Erinnerung auf alle Geschichten unab-
gegoltenen Leidens zur Desavouierung totaler Emanzipation gewinnt die
von der politischen Theologie reklamierte gesellschaftliche Praxis in einem
weiteren Reflexionsschritt ihre genuin christliche Bestimmtheit und die
kritische Negation im leidüberwindenden Handeln konkretere Inhaltlichkeit.
(Vgl. die zwischen 1970 und 1972 entstandenen Arbeiten «Gefährliche Erinnerung

der Freiheit Jesu Christi», «Zukunft aus dem Gedächtnis des Leidens»
oder «Erlösung und Emanzipation», die in überarbeiteter Fassung in «Glaube
in Geschichte und Gesellschaft» 77-119 neu abgedruckt sind.) Schließlich
liegt nun der Entwurf einer praktischen Fundamentaltheologie vor. (Diesem
Entwurfcharakter - wegen der konstitutiven Rolle der Praxis ist eine solche
Fundamentaltheologie als geschlossenes System eh nicht mehr möglich [75] —

sind wohl Flüchtigkeit im historischen Paragraphen [Bellarmin als Autor
des ersten fundamentaltheologischen Lehrbuches [14 Anm. 2] ; vgl. dagegen
Heinrich Stirnimann : Erwägungen zur Fundamentaltheologie. Problematik,
Grundfragen, Konzept. FZPhTh 24 [1977] 291-365, va. 293-317] und die
etwas pauschale Auseinandersetzung mit den von Metz als subjektlosen
Subjekttheologien bezeichneten theologischen Richtungen [va. 59-63]
zuzuschreiben.)

Praktische Fundamentaltheologie : Der erste Teil von «Glaube in
Geschichte und Gesellschaft» (Konzept: 3-74) gilt der Erarbeitung der
theologischen Verfassung einer praktischen Fundamentaltheologie als politischer
Theologie des Subjekts. Bewährt, inhaltlich konkretisiert und präzisiert
wird das Konzept im zweiten Teil (Themen: 75-158). Diese Feststellung
trifft zu, obgleich dieser Teil dem ersten in der Entstehung größtenteils
vorausgeht. Der abschließende Teil (Kategorien: 159-211) bringt die Erläuterung

der zentralen Kategorien einer praktischen Fundamentaltheologie.
(Obwohl Metz va. in Teil II teils überarbeitete frühere Veröffentlichungen
verwendet — 102 von 209 Textseiten beruhen darauf -, haben die drei Teile
trotz Überschneidungen und Wiederholungen eine gemeinsame Grundlinie.
Allerdings wäre ich für einen vierten Teil dankbar gewesen, den man mit
«Konkretionen» hätte überschreiben können. Er hätte, wie Metz es bspw.
in «Zeit der Orden?» Johann Baptist Metz : Zeit der Orden? Zur Mystik und
Politik der Nachfolge. Freiburg: Herder 1977.] versucht, konkret in die Praxis
der Nachfolge einweisen können, freilich im Sinne von Modellen und nicht
im Rezeptstil, da ja gerade das Praktische in der politischen Theologie nicht
auf bloße Applikation vorgefaßter Gedankengänge reduziert werden kann.)

Metz' Entwurf ist einmal insofern fundamentaltheologisch, als es ihm
um eine Apologie der christlichen Hoffnung geht, aber eben nicht an den
Widersprüchen der geschichtlich-gesellschaftlichen Situation derer vorbei,
denen diese Hoffnung gilt. Er ist fundamentaltheologisch, weil ihm liegt an
der Rechtfertigung des christlichen Glaubens wider alle Versuche, Religion
entwicklungslogisch zu rekonstruieren (evolutionistische Welttheorien) oder
total gesellschaftlich zu konditionieren (historisch-dialektischer Materialismus).

Das ist allerdings nicht durch meta-theoretisches Überholen dieser



502 Besprechungen

Theoriesysteme möglich, sondern nur durch ihr praktisches Aufbrechen, eine
apologetische Praxis der Nachfolge. (Wiewohl sich so Fundamentaltheologie
systematisch hat unterbrechen zu lassen von der Praxis und sich ihr «Be-
währungsfeld exterritorial zum vorgefaßten theologischen System» [11]
befindet, ist sie dennoch nicht von der Denkanstrengung dispensiert
aufzuzeigen, daß jene «Theoriesysteme ihre metatheoretischen Erklärungsansprüche

gegenüber Religion nicht einlösen können bzw. ihrerseits mit unaus-
gewiesenen Voraussetzungen operieren» [9]. So ist denn auch Metz um den
Nachweis bemüht, daß letztlich beide Theoriesysteme «einer subjektlosen
evolutionistischen Logik» [7] verfallen.) Fundamentaltheologisch ist Metz'
Entwurf endlich, weil er in der geschichtlichen Identitätskrise des Christentums

«aus der Substanz des christlichen Credo» (18), «aus der Mitte und
Radikalität des christlichen Glaubens selbst» (27) heraus Orientierung geben will.

Die Identitätskrise des Christentums hat - in unseren Breitengraden -
ihren Grund va. in der ungenügenden, bloß begrifflich-abstrakten, das

faktisch-politische Geschehen ausblendenden Auseinandersetzung mit der
Aufklärung und deren Folgen. Das Entscheidende sind eben nicht die Begriffe,
sondern die Subjekte in ihrem geschichtlich-gesellschaftlichen Kontext, die
sich in den Begriffen zur Sprache bringen. Besonders schwerwiegend erweist
sich das Ungenügen in der späten theologischen Heimholung der Aufklärung,
die, weil sie deren innere Dialektik und Ambivalenz zu wenig beachtet,
kaum einer Gleichsetzung des in der Aufklärung ausgebildeten affirmativen
Begriffs von Religion mit dem Begriff positiver Religion im Christentum
entgehen kann. So legitimiert sie schließlich in ihrer Rede vom religiösen
Subjekt, die abstrakt bleibt, das bürgerliche Subjekt theologisch - Religion
tritt bloß «nachträglich zur gesellschaftlichen Konstitution des Subjekts»
(42) hinzu —, anstatt diesem Subjekt gegenüber das Subjektsein aller vor
Gott einzuklagen, was nur im Eingehen auf die konkreten Kämpfe um das

Subjektwerdenkönnen aller Menschen möglich ist. (Es versteht sich von
selbst, daß Metz das Heil nicht im «Genossen» findet, denn wo ist in den
marxistischen Gesellschaftssystemen der «Kampf um den 'neuen Menschen'

so gelungen, daß wir an diesem 'neuen Menschen' die Identität und
Solidarität im freien Subjektsein aller angstfrei anblicken könnten?» [67].)

Eine zeitgenössische Fundamentaltheologie, «die den Begriff der Praxis
in seiner christlichen Radikalität wiederherstellt und freisetzt gerade auch
für das noch nicht (bürgerlich) etablierte Subjekt, d. h. für das Subjektsein
und -werden aller Menschen» (26), wird deshalb die «Praxis» und das «Subjekt»

zu ihren Leitbegriffen wählen.
Die theologische Begründung des Praxis-Primates : Knüpft Metz bei

seiner Insistenz auf der intelligiblen Kraft der Praxis an Kant (demjenigen
des Primates der praktischen Vernunft) und an der vom Marxismus
entfalteten Theorie-Praxis-Dialektik an, so läßt er es doch dafür an einer streng
theologischen Begründung nicht fehlen: Der biblische Gottesgedanke selbst
ist praktisch verfaßt. Der Gott der Bibel «kann gar nicht gedacht werden,
ohne daß dieser Gedanke die unmittelbaren Interessen dessen irritiert und
verletzt, der ihn zu denken sucht» (47 f.). Das Gott-Denken außerhalb des
Exodus gerät zur Idolatrie. Dasselbe gilt vom christologischen Wissen,



Besprechungen 503

welches die Praxis der Nachfolge (mit) konstituiert. Nur im Akt der Nachfolge
«wissen Christen, auf wen sie sich eingelassen haben und wer sie rettet» (48).

Diese Praxis der Nachfolge kann nicht bloß auf sittliches Handeln und
moralische Rechtschaffenheit in vermeintlichem Losgelöstsein von
gesellschaftlichen Strukturen und Verhältnissen eingeschränkt werden. Sie ist
wesentlich gesellschaftliche Praxis, die freilich als christliche ethisch
bestimmt bleibt. Sie lebt als christliche aus einem «Überschuß an memorativ-
narrativ vermittelten geschichtlichen Bestimmungen» (54), die nicht rück-
führbar sind auf die herrschende gesellschaftliche Totalität und deren
Aktualisierung die innovatorische Praxis speist. Schließlich bleibt sie als christliche

wesentlich pathisch verfaßt «gegen alle Versuche, das Subjekt nur aus
seinen Handlungen, nicht aber auch aus seinen Leiden zu bestimmen» (55).

Der religiöse Kampf um das Subjektsein aller : Wie für den Leitbegrifi
«Praxis» - die, soll sie nicht subjektlos geraten, einer Theologie des Subjektes
bedarf - sucht Metz auch für das «Subjekt» bzw. den Kampf um das Subjektsein

aller eine theologische Begründung.
Die biblische Tradition zeigt deutlich, daß in den von ihr überlieferten

Geschichten «der Kampf um Gott und der Kampf um das freie Subjektseinkönnen

aller nicht gegensinnig, sondern gleichsinnig proportional» (59)
verlaufen. (Angesichts dieses Befundes ist das Faktum der «offensichtliche[n]
Synchronisation von fundamentaler Krise der Religion einerseits und
gesellschaftlicher Krise des Subjekts anderseits» [66] nicht verwunderlich.) Seine

geschichtliche Existenz vor und durch Gott konstituiert erst das Subjekt
und zwar immer schon als solidarisches. Durch Bedrohung und Schuld
hindurch drängt das Gottesverhältnis den Menschen, Subjekt zu bleiben und
im Widerstand gegen Unterdrückung Subjekt zu werden. Wider alle privati-
stischen Theologien ist zu unterstreichen, daß solches solidarisches Subjektwerden

nicht an den geschichtlich-gesellschaftlichen Prozessen vorbei
geschehen kann, sondern sich durch deren Widersprüche und Antagonismen
hindurch realisieren muß.

Die grundlegenden Kategorien der Identitätsfindung und -bewahrung
sind deshalb selbst Kategorien des geschichtlichen Bewußtseins: Erzählung
und Erinnerung der Geschichten der Subjektwerdung vor Gott, Erzählung
und Erinnerung des Gottes, der alle Menschen ins Subjektsein ruft. Wer für
diesen Gott optiert, optiert «für das solidarische Subjektseinkönnen aller
Menschen» (69) und zwar in einem universalen Sinn, der sich gegen jeden
Halbierungsversuch dieser Solidarität sträubt und auch die Toten und Besiegten

der Leidensgeschichte der Welt nicht aus dieser Solidarität ausschließt.
Spätestens hier wird deutlich, daß sich die «Hoffnung auf den Gott der

Lebenden und der Toten, der alle Menschen ins Subjektsein vor seinem
Angesicht ruft» (211) und die in ihr gründende, von ihr geforderte universale
Solidarität nicht bloß argumentativ vermitteln lassen, selbst wenn die
Argumentation die Form der kritischen Negation annimmt, sondern daß sie nach
einer konstitutiv zu ihnen gehörigen Praxis verlangen, die in concreto, im
Bereich der Gesellschaft und so politisch «etwas davon zum Vorschein
kommen (läßt), daß alle Menschen herausgerufen sind zum Subjektsein vor
ihrem Gott» (65).



504 Besprechungen

Bemerkungen und Anfragen: Das erste, was auffällt und den Theologen
betroffen machen sollte, ist Metz' Entlarvung der scheinbaren politischen
Unschuld der Theologie (und natürlich auch des Glaubens), die ort-,
situations- und subjektvergessen ihre Themen tradieren und ihre Spekulationen
ausarbeiten zu können meint. Unüberhörbar sind die übergangenen und
verdrängten Fragen gestellt: «Wer treibt wo - also: mit wem? - und in wessen
Interesse - also : für wen - Theologie » (55 ; vgl. auch den Abschnitt «Theologie

und Volk» 130-134). Die aufrichtige Analyse «ihre(r) eigene(n) situa-
tive(n) Bedingtheit im Kontext mitteleuropäisch-bürgerlicher Gesellschaft»
(5) ist bloß der erste Schritt, den die hier beheimatete Theologie zu tun hat.
Vielleicht könnte ein Stück biographischer Theologie (vgl. den Exkurs «Theologie

als Biographie?» 195-203) aus Münster die weiteren Konsequenzen
illustrieren.

Die andere Bemerkung wäre - nicht zuletzt aus Interesse an diesen

Konsequenzen - der Wunsch, Metz möchte zur Profilierung der eigenen
Position die kritisch-korrektivistische (12) Auseinandersetzung mit bzw.
Anknüpfung an anderen theologischen Positionen fortsetzen. Ich denke besonders

an den kaum berücksichtigten, dem gleichen Kontext zugehörigen
französischen Sprachraum, wo der Bewußtseinsprozeß bezüglich der politischen
Dimension der Theologie schon weiter vorangeschritten ist als hierzulande.

Die von Metz eingeforderte gesellschaftliche Praxis lebt als christliche
aus bestimmten Erinnerungen, die nicht rein argumentativ, sondern narrativ-
praktisch zu vermitteln sind. (Das wird besonders deutlich angesichts der
Unverrechenbarkeit des Leidens. Vgl. 116-119, 145-148 oder 187-190.) Hier
erwächst jedoch die Schwierigkeit, daß diese Erinnerungen oder die sie
vermittelnden Geschichten selbst nicht ort-, situations- und subjektlos, aus sich
selbst nicht unbedingt eindeutig sind (vgl. den möglichen Mißbrauch). Ferner
sind sie selber abhängig von ihren Rezeptionsbedingungen, die sich bereits
seitens der Subjekte jeweils ändern, insofern die Subjekte durch ihre Praxis
andere werden. Darum stellt sich die Frage nach den Kriterien der Identität
des zu Vermittelnden. An diesem Punkt bedürfte die von Metz postulierte
und entworfene praktisch-dialektische Hermeneutik des Christentums (51)
der Präzisierung, die zugleich die Zuordnung von Praxis, Narration und
Argumentation weiter klären könnte. (Vgl. die von Metz 192 f. aufgeworfenen
Fragen.)

Die kritisch-negative Funktion der politischen Theologie erhält in ihrer
Weiterentwicklung im Kampf um das Subjektsein aller einen positiv
formulierbaren Inhalt. Obwohl es über einen die Grundbegriffe und Grundkategorien

erarbeitenden fundamentaltheologischen Entwurf hinausgeht, wäre
es ein Gutes, gerade um der Praxis willen und wegen des apokalyptischen
Zeit- und Handlungsdruckes (vgl. va. 149-158) auf die Fragen nach der
möglichen Gestalt dieses Subjektes und auf die Fragen nach den geeigneten
Mitteln, Institutionen (Wie läßt sich die «Vision einer Weltkirche als Kirche
des neuen Volkes» 134 f. realisieren?) und Wegen für diesen Kampf ausführlicher

einzugehen.
Sicher bleiben nach der Lektüre von «Glaube in Geschichte und

Gesellschaft» Fragen und Probleme zurück, von denen hier nur wenige ange-



Besprechungen 505

schnitten werden konnten. Doch wäre wohl die denkerische Auseinandersetzung

verfehlt, hätte sie nur zum Ziel, sich der Betroffenheit durch Metz'
«Einladung zum Christentum» (75) zu entledigen. Betroffenheit, die nach
Konsequenzen ruft, welche den Schreibtischhorizont auf jeden Fall sprengen.

Franz E. Müller

WEITERE BESPRECHUNGEN

Bremer, Dieter: Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dichtung.
Interpretationen zur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik. - Bonn: Bouvier
Verlag Herbert Grundmann 1976. x-446 S. (Archiv für Begriffsgeschichte,
Supplementheft 1).

Auch in unserer durch und durch technisierten Welt bestimmen Tag und
Nacht, Licht und Dunkel den Ablauf menschlichen Lebens, den Wechsel
von Arbeit und Ruhe. Diese Naturphänomene können zum Spiegel menschlichen

Erlebens werden und in einem gewissen Sinne dieses Erleben wiederum
bedingen. Es scheint, daß das Spiel von Licht und Dunkel auf eine
eigentümliche Weise mit den Grunderfahrungen des Menschen verknüpft ist. Es
ist deshalb nicht überraschend, daß nicht allein die Dichtung sondern auch
die philosophische Reflexion immer wieder versucht hat, die fundamentalen
Aspekte dessen, was uns als wirklich erscheint, z. B. Schönheit, Wahrheit,
Sein, durch die Licht-Dunkel-Sprache zu veranschaulichen. Seit C. Baeum-
kers Studien zu Witelo (Münster 1908) ist der Begriff Lichtmetaphysik für
eine besondere Richtung der Verwendung von Licht-Bildern klassisch
geworden. Man kann darunter eine Interpretation der Allheit der Seienden
verstehen, in der das Licht die Rolle einer universalen, ontologischen Metapher

spielt, welche das, was Sein ist, am vortrefflichsten darstellt und zwar
so, daß das sinnlich-wahrnehmbare Licht als Bild, Chiffre, Metapher, Symbol
des wahrhaft Wirklichen aufgefaßt wird. Schon in früheren Abhandlungen
zu den Anfängen dieser sogenannten Lichtmetaphysik, z. B. in W. Beier-
waltes' «Lux intelligibilis» (München 1957), wurde der Ursprung dieser
Weltauslegung in der frühgriechischen Dichtung nachgewiesen. Diesem Thema
ist auch die vorliegende Studie von D. Bremer gewidmet. Es geht darin
allerdings, wie schon der Titel anzeigt, um die Vorgeschichte der
Lichtmetaphysik und um sie allein. Die hermeneutischen Leitbegriffe
'Lichtsymbolik' und 'Lichtmetapher' können in dieser Untersuchung nicht
angewendet werden, da sie bereits in der späteren Licht-Metaphysik gründen,
d. h. beherrscht sind von einer ontologischen Differenz zwischen noetischem
und aisthetischem Seinsbereich. Symbol, verstanden als Darstellung eines
anderen, das selbst unsichtbar ist, oder Metapher, die einen eigentlichen und
einen übertragenen Anwendungsbereich eines Ausdrucks voraussetzt, sind
zur Beschreibung dieser Vorgeschichte ungeeignet, denn sie unterscheiden,
was das archaische Denken als Ungeschiedenes erfahren hat: «'Licht'
bedeutet in der frühgriechischen Dichtung nicht 'symbolisch' ein Anderes, das

von dem 'realen' Licht wesentlich verschieden wäre» (12). Aus diesem Grunde
soll ein hermeneutischer Standort gefunden werden, der außerhalb der
Lichtmetaphysik liegt: «Die Aufgabe ist, einen Denkweg zu verfolgen, der auf

S3



506 Besprechungen

die Lichtmetaphysik hinführt, selbst jedoch der Metaphysik vorausliegt» (8).
Durch die Interpretation der wichtigsten Texte der Dichtung von Homer
bis Aischylos soll also aufgewiesen werden, in welcher Weise die Licht-
Dunkel-Struktur das Daseinsverständnis, die Lebenswelt des archaischen
Denkens bestimmt hat.

Der Mensch, wie ihn die Ilias (dazu 21-108) vorstellt, lebt im
Spannungsfeld heller und dunkler Mächte (cf. 23). Wie dabei Licht und Dunkel
als polare Kräfte (cf. 107-108) zusammengehören und zusammenwirken wie
Spiel und Widerspiel, kann nach D. Bremer an einzelnen Götter- und
Menschengestalten ausgewiesen werden (32-107). Leben und Sterben werden
vom Verhältnis von Licht und Dunkel her begriffen, wie die Redewendung
Çcàsiv xal ôpâv çâoç YjeXfoio (cf. 37-38,75) zeigt. Erkennen wird als Sehen

gedeutet, dessen Vollzug auf das Licht angewiesen ist (cf. 45 ff.). Ebenso eng
verknüpft sind in der Welt der Ilias Raum und Licht (cf. 62). Ganz allgemein

also gilt: «Die beiden Gestalten von Licht und Nacht konstituieren
alles Seiende» (58). Dies ist auch von den Göttern wahr, deren Dasein das
Gegenwesen der Nacht nicht ausschließt (93-103). Selbst die Nacht ist
zugleich rettend-schützend und unheimlich-drohend (cf. 103-107). Die Heimkehr

des Odysseus (dazu 109-165) - als Zu-sich-selber-Kommender nach
Irrfahrt und Fremde Gestalt menschlichen Daseins überhaupt - wird in der
Odysee dargestellt als ein Spiel von Verbergung und Enthüllung. Im
Heimkehrgeschehen des Helden zeigt sich nach der Deutung Bremers, daß
Weltorientierung ein sich-Einrichten in Licht-Dunkel-Verhältnissen bedeutet
(cf. 132). Dies ist besonders offensichtlich in der stufenweisen Enthüllung
des sich vorerst als Bettler manifestierenden in Ithaka angekommenen
Odysseus. Das ganze Geschehen der Odyssee «ist als Enthüllungsgeschehen
ein Prozeß der offenbarwerdenden Wirklichkeit» (161-162). Deshalb ist in
diesem Werk die später so bedeutsame Analogie zwischen Licht und Seinsund

Erkenntnisgrund grundgelegt (163) : Wahrheit als UnVerborgenheit,
deren Entdeckung den Menschen zu sich selber führt, aber nicht vom
Menschen allein abhängt. Auch die Beziehung zwischen Licht und Sein ist in
der Odyssee vorgebildet: «Erst im Licht ist Seiendes, was es ist; erst im
Licht wird es offenbar als das, was es ist, und nur im Licht kann es als solches
erkannt werden» (165). Auch Hesiods Theogonie (166-213) ist gemäß der
Interpretation, die D. Bremer vorlegt, eine Bewegung aus Finsternis zum
Licht (cf. 175), vom finstern Chaos über die Titanomachie zum geordneten
Kosmos. Endpunkt dieser Weltwerdung, die in der Theogonie erzählt werden
soll, ist ein in die Bereiche von Licht und Dunkel gegliedertes Ganzes, in
dem trotz der Herrschaft der Olympier die Dunkelmächte des Anfangs «nach
Art eines dunklen Untergrundes» (208) bestehen bleiben. Die Beziehung von
Licht auf Dunkel — eigentliche These Bremers — ist auch in Hesiods Schrift
als zentrales Motiv feststellbar, kosmogonisch als Weg vom Chaos zur
erhellten Welt und kosmologisch als räumliches Gegenüber von dunklem
Tartaros und lichtem Himmel (cf. 204—208). In der Dichtung Sapphos und
Alkmans, wo Liebe und Schönheit im Zentrum stehen, werden diese durch
die Lichtsprache erschlossen (214-230), während im Werke Pindars (231-276)
die Voraussetzungen eines heilen Daseins, das glückliche Dasein selbst (Reich-



Besprechungen 507

tum, Segen, Ansehen, Sieg), das Rühmen des Dichters sowie die Wahrheit
der Dichtung, in der das eigentlich Wirkliche offenbar wird (309-310), durch
den Licht-Dunkel-Bezug ausgelegt werden. Das letzte Kapitel (315-423) soll
die Beziehung von Licht und Wirklichkeit bei Aischylos aufzeigen. Besonders
eindrücklich wird dieses Verhältnis am Beispiel des 'Gefesselten Prometheus'
dargestellt (323-341). Er bringt den Menschen das Feuer. Diese Erlösungstat
eröffnet den Weg zu einem neuen Weltverstehen, das die techne und planende
Voraussicht kennzeichnen. Damit ereignet sich ein menschliches Bewußtwerden,

das ausgedrückt wird als ein Ereignis des Lichtwerdens (337). Aber
auch hier zeigt sich von neuem die Polarität von Licht und Dunkel. Er kann
den Menschen das Feuer geben, indem er zugleich blinde Hoffnungen erweckt.
Das voraussehende Planen nämlich ist nur möglich, wenn der Mensch nicht
auf den Tod blickt und so lebt als sterbe er niemals (cf. 331). Eine noch
verschiedene Dimension entdeckt der Vf. in der Orestie. Diese Trilogie ist die
Darstellung eines Rechtsgeschehens (341). Zur tragischen Manifestation dieses
Sich-Durchsetzens des wahren Rechts gegen das Wahn-Recht der Menschen
bedient sich der Dichter der Licht-Dunkel-Sprache : «Daß etwas aus dem Dunkel

ans Licht hervortritt und an den Tag kommt ist der Grundzug des
Rechtsgeschehens» (357). Sorgfältige Einzelinterpretationen bestätigen diese These.

Bremers Studie zeigt auf überzeugende Weise anhand der zahlreichen
Dichtertexte, daß in der Licht-Sprache im frühgriechischen Denken das
Wesen des Menschen und seine grundlegenden Erfahrungen - Liebe, Schönheit,

Wahrheit, Recht - nicht nur dargestellt wurden, sondern daß der Sinn
und das Wesen dieser Erfahrungen gleichsam in diesen Sprachspielen
aufscheint. Die beiden Grundthesen dieser Arbeit, nämlich daß Licht polar auf
Dunkel bezogen ist und daß Licht nicht nur ein Bild für eine geistige
Wirklichkeit ist, werden sorgfältig herausgearbeitet. Die der Begriffsgeschichte
verpflichtete Untersuchung zeichnet sich durch philosophische Umsicht und
philologische Sorgfalt aus. Interessante Ausblicke auf die spätere Philosophie,
z. B. zum Vorrang des Sehens bei Aristoteles (50-51), zur Verwendung des

Prometheus-Mythus bei Piaton (333-334), ergänzen die hermeneutisch
vorsichtigen Textinterpretationen. Ohne daß der Vf. sich dazu explizit äußert,
scheint es, daß die Heideggersche These, Wahrheit sei sich ereignende
UnVerborgenheit, durch diese Arbeit eine Bestätigung finden soll (cf. 146-147,
161-162, 309, 311, 357).

Ein kritisches Wort zum Ansatz. Die Untersuchung soll die
Vorgeschichte der Lichtmetaphysik darlegen und will außerhalb des Raumes der
Metaphysik stehen. Was aber ist Metaphysik? Die spärlichen Andeutungen
des Vf.s lassen vermuten, daß nach ihm Metaphysik seit Piaton bestimmt
ist durch den Chorismos von aisthetischem und noetischem Seinsbereich.
Selbst wenn die Geschichte der Metaphysik ein Prozeß der Verhüllung wäre,
wie Heidegger immer wieder suggeriert hat, bliebe immer noch die Frage,
ob Piatons metaphysische Richtung durch den Chorismos ausreichend
definiert werden kann. Wenn man tatsächlich die metaphysische Tradition
durch einen Grundgedanken erfassen könnte, dann wäre es möglich, vor-
und nach-metaphysisch zu denken. Vergißt man nicht allzu leicht, wie
vielgestaltig die Metaphysik war? Ruedi Imbach



508 Besprechungen

Todisco, Orlando: La storia della filosofia in prospettiva epistemologica.
Introduzione alle tesi fondamentali di K. R. Popper. - Roma: Abete 1978.
324 S. (Guide storiografiche. 5.)

Die Studie von Todisco ist beides: Einführung in die Geschichte der
Philosophie und Einführung in das Denken von K. R. Popper. Mit anderen
Worten: «Relecture» der Philosophiegeschichte im Licht der Popperschen
Wissens- und Wissenschaftstheorie.

In einem ersten Kapitel entwickelt der Verfasser mehr in Anlehnung
an Popper als in Auseinandersetzung mit ihm die epistemologischen
Kriterien: «II Popper ci ha ricordato che la nostra inventiva è condizionata
culturalmente, in quanto si esplica in determinate situazioni problematiche;
biologicamente, nel senso che le nostre facoltà sono subordinate al loro
momento evolutivo, con alle spalle i problemi di sopravvivenza risolti;
linguisticamente, nel senso che ci rapportiamo al présente problematico con
le teorie, i miti, le critiche e le prospettive codificate nel linguaggio La
consapevolezza della nostra radicazione nel passato e nel présente, con-
giunta aU'incrollabile certezza che tutto è soggetto a mutazione, ci induce
a ritenere che la storia del pensiero è un capitolo di una più vasta evoluzione
bio-psicologica, avviata ma non conclusa; che è necessaria una profonda
umiltà intellettuale dinnanzi alla verità che ci sopravanza come ideale rego-
lativo; e che i prodotti umani hanno una précisa collocazione storica, che
occorre fedelmente ricreare e rispettare senza frettolose semplificazioni. Se

a tutto questo aggiungiamo il comando della controllabilità, quale filtro
critico delle proposte ed espressione di responsabilité scientifica, avremo,
essenzializzato, il quadro teorico dell'orizzonte epistemologico dell'inter-
prete popperiano della storia della filosofia» (S. 85 f.).

Diese theoretischen Erkenntnisse bewähren sich in der darauffolgenden
Analyse verschiedener Historismen. Zunächst setzt sich Todisco mit dem
politischen Historismus Piatons auseinander (2. Kap.), dann mit dem christlichen

H. Bonaventuras (3. Kap.), mit dem kritischen H. Kants und dem
dialektischen H. Hegels (4. Kap.), mit dem ökonomischen H. von Marx
(5. Kap.) und schließlich mit dem hermeneutisch-dialektischen H. der Frankfurter

Schule (6. Kap.). «II taglio delle riflessioni popperiane nella rilettura
dello storicismo platonico-bonaventuriano-hegeliano-marxista-francofortese
è caratterizzato dalla critica serrata all' antiindividualismo di questa ricor-
rente linea filosofica» (S. 87).

Besondere Beachtung verdient das Schlußkapitel, «Dal rifiuto Viennese
all' interpretazione popperiana della metafisica e della religione», in welchem
Todisco ausführlich über Poppers Demarkationskriterium für den
wissenschaftlichen bzw. nichtwissenschaftlichen Charakter einer Theorie referiert.
Dieses ist mit dem Falsifikationskriterium insofern identisch, als eine Theorie
dann den Anspruch auf Wissenschaftlichkeit erheben darf, wenn sie von der
Erfahrung kontrollierbar, d. h. prinzipiell falsifizierbar ist. Ist eine Theorie
hingegen in jedem Fall verifizierbar, so bedeutet das, daß es sich um eine
metaphysische, ethische oder religiöse Theorie handelt. Diesen letzteren wird
keineswegs (wie der Wiener Kreis es tat) der Sinn abgesprochen; im Gegen-



Besprechungen 509

teil : diese nichtwissenschaftlichen Theorien beinhalten Entscheidungsfragen,
die entscheidend sind : Wie sollen wissenschaftliche Erkenntnisse eingesetzt,
im Hinblick auf welche Fernziele empirisch gesicherte Daten verwertet werden

Warum ist ein demokratischer Staat besser als ein totalitärer Welches
ist das Ziel des Menschen und was der Sinn der Geschichte

Wenn Wissenschaft mit dem Absolutheitsanspruch der Welterklärung
auftritt, dann artikuliert sie totalitäre Tendenzen, insofern Wirklichkeit
willkürlich auf empirische Wirklichkeit eingeschränkt wird. Demgegenüber
betont Todisco, daß Poppers kritischer Rationalismus den Menschen nicht
nur auf die Vernunft, sondern auch auf deren Grenzen hinweist. «II razio-
nalismo critico del Popper intende liberarci dalle identificazioni derespon-
sabilizzanti con l'io comunitario e l'io storico, ed estirpare le radici del
robottismo intellettuale che si annidano nelle molteplici versioni dello
storicismo» (S. 88).

Philosophiegeschichte erweist sich so letztlich als Geschichte von Theorien,

welche auf philosophische Fragen eine Antwort versuchen. Eine
Dokumentation dafür bildet die vorhegende Untersuchung. Josef Imbach

Künzle, Pius, OP: Heinrich Seuses Horologium Sapientiae. Erste kritische
Ausgabe unter Benützung der Vorarbeiten von Dominikus Planzer OP. —

Freiburg/Schweiz : Universitätsverlag 1977. (Spicilegium Friburgense. Texte
zur Geschichte des kirchlichen Lebens. 23.)

Die neue kritische Ausgabe von Seuses Horologium Sapientiae

Die umfangreiche, von einem unheimlichen Fleiß zeugende Einführung,
die P. Pius Künzle O.P. seiner Ausgabe von Heinrich Seuses Horologium
Sapientiae vorausschickt (S. 1-360), belegt es mit der Aufzählung der noch
vorhandenen 233 mittelalterlichen Handschriften dieses Werkes, sowie der
verlorenen, aber noch in Spuren greifbaren weiteren 85 Handschriften, ferner
der zahlreichen Exzerpte, der Übersetzungen ins Mittelfranzösische,
Mittelniederländische, Italienische, Mittelenglische, Böhmische, Schwedische, Dänische

und Ungarische, daß Seuse, und zwar gerade mit seinem Horologium,
'zu den erfolgreichsten Autoren des Mittelalters gehört' (S. 219). Gerade die
Übersetzungen des Werkes bezeugen, daß nicht nur Ordensleute zu seinen
Lesern gehörten, sondern auch Laien; allerdings weist die Herkunft der
Handschriften es aus, daß vor allem Mönche, Benediktiner und Kartäuser,
und Kanoniker (Chorherren), diese noch vor den Dominikanern oder gar
den Franziskanern, die 'Lesergemeinde des Horologiums' darstellen (S. 215fi.).
Es war das verbreitetste Andachtsbuch des Mittelalters vor der Imitatio
Christi, die selbst noch, wie auch die Vita Jesu Christi Ludolfs von Sachsen
und Johannes Gerson, Anregungen des Horologiums aufgenommen hat.
Daß sein Autor dieses übrigens bewußt in Latein verfaßt hat, um ihm
Verbreitung zu sichern, leuchtet ein, wenn man bedenkt, daß selbst in der
Volkssprache gehaltene Predigten in mittelalterlichen Sammlungen auf
Lateinisch überliefert werden.



510 Besprechungen.

Verständlicherweise werden nach den Erstdrucken um 1500 spätere
Ausgaben seltener, zumal die Mentalität der Frömmigkeitsliteratur und ihre
Ausdrucksformen sich mit der Zeit wandeln. Gleichwohl dürfte nicht nur
ein rein historisches Anliegen bestehen, ein solches Werk wie das Horo-
logium in seiner ursprünglichen Gestalt, d. h. also kritisch ediert, zu lesen.

Auf Grund der handschriftlichen Überlieferung ist es gesichert, daß der
ursprüngliche Titel des Werkes 'Horologium sapientiae' lautete, wenn auch
die spätere Einfügung von 'divinae' oder 'aeternae' vor 'sapientiae' nicht
sinnlos ist. Denn in den Dialog zwischen Meister und Jünger, der die äußere,
allerdings lockere Form des Ganzen darstellt, wird die ewige Weisheit, die
mit der Person des Sohnes Gottes identisch ist, als Lehrer eingeführt (S.71.74).
Der Name Horologium nimmt Bezug auf die Zahl der Stunden des Tages
und der Nacht durch die Aufteilung des 'Stoffes' in 16 Kapitel des ersten
Buches und in 8 Kapitel des 2. Buches, zwar nicht so, als wären diese Kapitel
den einzelnen Stunden wie ein Gebetspensum zugeordnet; übrigens wird der
Name Kapitel vermieden und dafür 'materia' gesetzt (vgl. S. 47.71). Die
24 Stunden stehen stellvertretend für das ganze Leben, so daß damit das
Buch eine Art Regel für das Leben abgeben soll. Zugleich ist das Horologium
als eine Uhr mit Schlagwerk gedacht, die aus dem Schlaf der Lauheit wecken
soll (S. 365, 1—4; 595,10). So gewinnt der Verfasser gegenüber früheren Werken,

deren Stoff er benutzte und erweiterte — es handelt sich um 'Hundert
Betrachtungen', das 'Büchlein der ewigen Weisheit' und das 'Büchlein der
Wahrheit' - einen originellen und beziehungsreichen Titel hinzu.

Schon ein oberflächlicher Vergleich des Horologiums mit der 'Imitatio
Christi' läßt gewisse eigentümliche Züge der Schrift Seuses ins Licht treten.
Das Horologium ist subjektiver in seiner Darstellungsweise als die Imitatio.
Das alte Schema des Dialogs zwischen Magister und Discipulus läßt Seuse

Raum für Selbstbiographisches (Erlebnisberichte), und selbst aus Mahnungen
der Sapientia können wir z. B. schließen, daß Seuse zur Zeit der Abfassung
der Schrift 'rector fratrum, licet in minimo gradu', d. h. Prior seines

Konvents, war (S. 415, 26-27). Sie erinnert mit der Schilderung religiöser
Erlebnisse an Augustins Confessiones. Zwar ist nach des Autors eigenen
Worten die Verwendung von 'Visionen' vor allem Stilmittel, wie eine 'bildliche

Redeweise' ('figurata locutio'), aber nicht nur und nicht immer (S. 366,
20-22). Denn er führt in der Tat den Inhalt seines Werkes in der Hauptsache
auf 'revelationes speciales' zurück (S. 370, 14-16), und ebenso den Entschluß,
die Veröffentlichung zu wagen trotz der Befürchtung, man werde die divina
charismata, die er empfing, als 'abergläubische Einbildungen' ('superstitiosa
figmenta') bezeichnen (S. 371, 1-15).

Die Gemütstiefe Seuses, die sich vielleicht bisweilen sogar in einer
Gefühlsseligkeit äußert, wie sie moderne Menschen nicht immer anspricht, ist
allenthalben in seinem Werk spürbar und gibt ihm einen eigenen Reiz. Seuse

war offenbar ein Melancholiker, ein Mensch 'melancholicae complexionis'
(S. 444,3). Seine Ängste und seine Trauer, seine Leiden sind ihm immer wieder
Anlaß, vor Gott sein Herz auszuschütten (S. 478,7-8). Er erfährt auch die
merkwürdige, ihrer Absicht entgegenstehende Wirkung von Trostworten auf
einen Traurigen, nämlich eine Steigerung der Traurigkeit (S. 478, 27 ff.).



Besprechungen 511

Und als Wirkung unverhoffter Freude registriert er Tränen (S. 479, 3 ff.).
Auch des Selbstmitleids wird er sich bewußt (S. 536,11). Freilich wird er
belehrt, wie nützlich es sei, viele Drangsale in dieser Welt zu ertragen
(S. 478 ff.) und das Leiden Christi beständig im Bewußtsein (memoria) zu
behalten (S. 492 ff.). Aber gerade aus der Zartheit des Gemüts und seiner
Gefühlsreaktionen ergibt sich für den Autor eine Schwierigkeit, das Leiden
Christi liebend zu verstehen (S. 385,18 ff.).

Andererseits erklärt sich aus dieser seelischen Anlage Seuses sein Sinn
für Musik und für dem Bereich der Musik entnommene Bilder (vgl. z. B.
S. 478,14-15; 479,1-2; S. 487, 24 f.; 488,9 ff.; 561,12 1). Überhaupt fehlt
es nicht an poetischen Bildern in seiner Darstellung; nur ein Beispiel unter
vielen sei genannt: Die Rose, die in der Kälte der Nacht geschlossen war,
öffnet sich eilig beim strahlenden Glanz der Sonne (S. 517, 22 ff.). Allerdings
erklärt er, er habe in 'einfachem Stil' (stilo simplici) die Wahrheiten, die er
empfangen, 'hingesetzt' (S. 365,10 ff.); aber es gehört sich für einen Autor,
seine Bescheidenheit zum Ausdruck zu bringen.

Dreierlei Neues bietet das Horologium gegenüber dem früher von Seuse
verfaßten Büchlein der ewigen Weisheit. Es sind dies die schon berührten
selbstbiographischen Aussagen, die Hervorhebung der mystischen Vermählung

und endlich die Anregungen zu heilsamer Verkündigung und zur Reform
des Ordenslebens. Vor allem aber ist die mystische Vermählung ein
Lieblingsgedanke des Autors. Wie der Herausgeber mit Recht bemerkt (S. 50,
Anm. 2), meint diese Vermählung nicht die in der höchsten Stufe der Mystik
gewährte Beschauung, die in der vorübergehend erfahrenen vollkommenen
Einigung mit Gott besteht, sondern eine Art von ausschließlichem
Liebesverhältnis zu Gott, dem zuliebe alles getan, gelassen und erduldet wird.
Zwar belehrt die Sapientia ihren Discipulus, daß allerdings sehr wenige
(paucissimi), durch lange Übung gewissermaßen 'gottförmig' ('deiformes')
geworden, ständig mit den göttlichen Dingen geeint sind, die nämlich 'per
secessum mentis', d. h. durch die Ekstase, in vollkommenster Weise jedes
Mittelding, das Gott und Seele trennt, schwungvoll beseitigt haben (S. 445,
15-23). Jedoch der Jünger weiß, daß er davon noch weit entfernt ist (ebenda
Z. 24 ff.). Er erlebt aber das 'Liebesspiel' von Freude und Schmerz, die aus
der Gegenwart und der Abwesenheit des Geliebten aufeinanderfolgen (S.445,
8 ff.). Hier scheint es angebracht, darauf hinzuweisen, daß hier die
Logosmystik als Ausdeutung des Hohenliedes, die sich auf Origenes zurückverfolgen

läßt und in der der Logos, das Wort Gottes, die Rolle des Geliebten,
die Seele die Rolle der Geliebten innehat, durchschlägt (vgl. S. 366,17-19),
während doch das ganze Werk darauf ausgerichtet ist, die ewige Weisheit
als die Braut ihres Jüngers darzustellen (z.B. S. 381,15-18; 417 ff.)
(Beiläufig sei bemerkt, daß Seuse auch die marianische Deutung des Hohenliedes
vertraut ist.) Das Bildhafte ist eben nicht die Hauptsache, sondern das damit
Gemeinte. Bemerkenswert ist daher im 2. Teil des Werkes (II, 4) der Übergang

vom rein Bildhaften zum Sakramentalen. Das Sakrament der Eucharistie

bringt die ersehnte Gegenwart des Geliebten, wo die Seele ihren Herrn
gegenwärtig hat, nicht nur geistig, sondern auch körperlich, nicht nur als
Gott, sondern auch als Bruder und geliebten Freund (S. 554, 8-10). Dasselbe



512 Besprechu ngen

Kapitel spricht aber nicht nur vom Trost der eucharistischen Gegenwart des
Herrn (553, 24 ff.), sondern bietet auch Verdeutlichung des Geheimnisses und
weist Mißverständnisse zurück. Die Ähnlichkeit der Tendenz des 4. Buches
der Imitatio (nach der herkömmlichen Zählung) ist wohl kein Zufall.

Endlich sei vermerkt, wie die höchste mystische Einigung zur Eucharistie

in Beziehung gebracht wird: Bisweilen wird es aus Gnade und mit
besonderem Privileg gewährt, die wahre Wirklichkeit dieses Sakramentes
auf gewisse unaussprechliche Weise zu erfassen, so daß für den Augenblick
gewissermaßen der bloße Glaube auszusetzen scheint; doch selbst den besonderen

Lieblingen Gottes wird diese Gnade nicht immer gegeben, sondern
nur bisweilen, indem die Seele nach oben entrückt ('ad suprema rapitur')
und zur Erkenntnis himmlischer Geheimnisse erhoben wird (S. 564—565).
Doch der Begnadete wird wieder davon losgerissen, kehrt wieder zum
gewohnten einfachen Glauben zurück und erinnert sich kaum noch des
Geschehenen (S. 565).

Über die Praxis oder den Weg zum Ziele belehrt uns Seuse, daß körperliche

Kasteiung, Fasten und Wachen nur eine 'sekundäre' Bedeutung haben,
dagegen vor allem die Lektüre der Heiligenleben (der Vitae sanctorum
patrum) und der Collationes des Iohannes Cassianus zu empfehlen ist.

Mit diesen keineswegs erschöpfenden Angaben über Inhalt und Gestalt
des Horologiums dürfte wohl zur Genüge gezeigt sein, daß sein Herausgeber,
der gewisse Vorarbeiten seines Ordensbruders P. Dominikus Planzer benutzen
konnte, seine opfervolle Mühe und jahrelange Arbeit nicht an ein Objekt
minderen Ranges verschwendet hat.

Bei der Menge der Handschriften, die ausführlich beschrieben werden
(S. 105-214), war langwierige Vorarbeit zu leisten, bis sich herausstellte, daß
man sich für die Textherstellung mit elf Basis-Handschriften begnügen
konnte. Diese gehen letzthin alle auf einen Archetyp zurück (S. 346 ff.).

Der Apparat gibt für den Prolog (S. 363-371) alle Varianten der
Basishandschriften an; sie sind durchweg nicht problemschwer. Dadurch wird
das Bestreben des Herausgebers gerechtfertigt, im folgenden den Apparat
kurz zu fassen, so daß auf mancher Seite gar keine Variante verzeichnet ist.
Meistens ist der Apparat negativ, d. h. die nicht genannten Zeugen bieten
den Text, die genannten die Varianten. Er berücksichtigt Fälle, wo eine
Unsicherheit über die richtige Lesart besteht oder wo eine Korrektur seitens
des Herausgebers erforderlich war; dann ergab sich auch die Nützlichkeit
eines positiven Apparats (S. 353 f.). Damit kann sich der Benutzer des Textes
zufrieden geben und sich dem Herausgeber anvertrauen, der seine
'Editionsgrundsätze' in einem eigenen Kapitel (17, S. 349 ff.) erläutert; seine vernünftigen

Bemerkungen über die Berücksichtigung und Wertung der lectio
difficilior (S. 352) verdienen besonderen Beifall.

Um so erstaunlicher ist es, wenn S. 535, 28 die richtige Lesart 'quoad
vixeris' in den Apparat verwiesen ist, während in den Text 'quo advixeris'
gesetzt wurde. Fragwürdig erscheint S. 493,17 die Lesung: 'incedentem';
'incedenti' wäre verständlicher; ebenso bereitet dem Verständnis Schwierigkeit

S. 398,17 das Wort 'fugientia': 'Pomella..., ob solam gratitudinem
fugientia, exhibuisti'. An zwei Stellen vermißt man ein Wort, nämlich



Besprechungen 513

S. 478, 22, wo 'coram suo aegroto' durch 'animo' zu vervollständigen ist,
wie es vorher ebenda Z. 4—5 heißt: 'Animus quidam spiritualibus aegrotus',
und S. 493,10, wo zu 'Fasciculus' mit dem Bibeltext (Cant. 1,12) 'myrrhae'
zu ergänzen ist, zumal da die Deutung der Stelle auf die 'amaritudo dominicae
passionis' unmittelbar folgt. S. 370, 22 würde ich eine andere Interpunktion
vorziehen: 'discreparet, sed', da der Satz weiterläuft. Schließlich sei noch
daraufhingewiesen, daß S. 551, 23 'forcioribus' gesetzt ist, während S. 579,16
in demselben Aristoteleszitat 'fortioribus' geschrieben wird.

Außer mit dem Quellen- oder Sachapparat ist die Ausgabe
dankenswerterweise mit einem zweiten Apparat ausgestattet, der Parallelen aus
Seuses deutschen Schriften verzeichnet.

An Quellen von Seuses Werk sind zu nennen vor allem die Hl. Schrift
und die liturgischen Bücher, Brevierlesungen aus Augustin und Gregor, ferner
die Collationes des Iohannes Cassianus und die Vitae patrum, die er, wie
schon erwähnt, zu lesen empfiehlt, auch römische Klassiker, besonders
Ovid. Eigentümlich ist, daß Seuse selbst seine Quellen nicht nennt oder
nicht näher bezeichnet. Einmal heißt es: 'Unde habes in actibus aposto-
lorum', aber ein Kapitel wird nicht angegeben; S. 585,9 lesen wir eines der
wenigen Aristoteles-Zitate: 'Sapientis est ordinäre', aber es wird nur als
'illud cuiusdam famosi' eingeführt. Mit Recht bemerkt der Herausgeber:
'Ein Quellenapparat, dem nichts mehr hinzuzufügen wäre, ist praktisch
unmöglich' (S. 103 f.). Vielleicht darf man jedoch, ohne damit die vom Herausgeber

geleistete immense Arbeit herabzusetzen, einiges ergänzen. Zunächst
sei auf einige Spuren aus Ps.-Dionysius aufmerksam gemacht. Zu S. 370,
12-14: 'Discipulus videbatur habere... modum quendam divina pa-
tientis' sei verwiesen auf Ps.-Dionysius, De divinis nominibus cap. 2 : 'patiens
divina' (Dionysiaca I [Chevallier] p. 104: Alb. M. opera. Ed. Colon, t. 37

p. 87, 67). Auch die Vokabel 'deiformis' (gottförmig), die schon erwähnt
wurde, kommt wiederholt in den lateinischen Übersetzungen der dionysischen
Schriften vor. Merkwürdig ist, daß uns S. 604, 14-15 der Anfang des 11.

Dionysiusbriefes begegnet, den es griechisch gar nicht gibt und der daher in der
Patrologia Graeca t. 3 und in den Dionysiaca nicht zu finden ist: 'Nunc
(quoque) sermo mihi ad te dirigitur, praecordialis amor'. Man vergleiche
dazu Alb. M. opera 1. c. S. 551 Z. 2 und 69. Das in eben diesem 11. Brief
vorkommende versteckte Vergilzitat 'mortis imago' (Aen. 2, 369 ; Ed. Colon.
1. c. p. 552, 82) begegnet uns bei Seuse S. 534, 33; 538, 2. An das Horazzitat
(Carm. II, 17, 5) 'pars animae meae', ebenda bei Dionysius (p. 551, 72 in der
Ed. Colon. I.e.), erinnert bei Seuse S. 515,10: 'dimidium animae meae'.
Darf man daraus schließen, daß Seuse mehr von Dionysius gewußt und
gelernt hat, als es auf den ersten Blick scheinen möchte? Ein sprichwörtlich

gewordenes Vergilzitat (Eclog. 3,93) findet sich S. 423,12-13: 'latet
anguis in herba'. Auch weitere Schriftzitate lassen sich verifizieren, S. 436,23 :

'habeo adversum te'; vergleiche Apoc. 2,4; S. 458, 24: 'o ploratus et ulu-
latus multus', vgl. Matth. 2,18; S. 472, 2-3: 'multiplicata sint mala in terris',
vgl. I Mach. 1,10; S. 545,3; 563,11; 572,14: 'unus fiat Spiritus cum eo' (seil.
Deo) od. ähnl. : vgl. I Cor. 6,17. S. 398, 21-22 : 'Traxisti, sicut cum ovi ramus
viridis ostenditur', ist eine Reminiszenz an Augustinus, In loh. tr. 26 n. 5



514 Besprechungen

(PL 35, 1609). Daß die Seele im 'ergastulum corporis' sich befinde (S. 518,29;
577,31; vgl. 440, 22), ist ein Gedanke, der sich in die Zeit der Väter
zurückverfolgen läßt: Ambros., De excessu fratris Satyri 1.2 n. 20 (PL 16,1378A);
Aug., De civit. Dei 1. 11 c. 23 n. 2 (CSEL 40,1 p. 545, 21-22; PL 41, 336, in
der Darstellung der Lehre des Origenes über die Präexistenz der Menschenseelen);

Prudentius, Peristephanon 5,358 (in Passione S. Vincentii Mart.).
Daß Würmer aus Fäulnis entstünden - vgl. Horolog. S. 575, 6-7 - ist eine
antike Vorstellung, die mehrfach bei Albertus Magnus (z. B. De animalibus
1. 17 tr. 2 c. 1 n. 48.49, ed. H. Stadler p. 1170, 21-22. 34-35) zu belegen ist
und auf Aristoteles (z. B. Meteora 1. 4 c. 1, 379b 6-8) zurückgeht. Ebenso
wird der Satz 'opus naturae est opus intelligentiae', der sich im Horologium
S. 574,18 findet, von Albertus Magnus öfters zitiert und bisweilen von ihm
Aristoteles und einmal dem Averroes zugeschrieben; er ist aber auch von
Jaqueline Ramesse, Auctoritates Aristotelis I.II (Louvain 1972, 1974) nicht
verifiziert worden. Endlich sei zu S. 590,12 noch bemerkt, daß sich der
Terminus 'sobria ebrietas' in dem Hymnus 'Splendor paternae gloriae'
ursprünglich befand, unter Urban VIII. daraus entfernt wurde und nun nach
der neuesten Brevierreform dort wieder zu lesen ist. Paul Simon

Lantz, Göran: Eigentumsrecht - ein Recht oder ein Unrecht? Eine
kritische Beurteilung der ethischen Argumente für das Privateigentum bei
Aristoteles, Thomas von Aquino, Grotius, Locke, Hegel, Marx und in den
modernen katholischen Sozialenzykliken. - Stockholm: Liber Tryck 1977.
154 S. (Acta Universitatis Upsaliensis.) (Uppsala Studies in Social Ethics. 4.)

In der vorliegenden Dissertation untersucht der Autor die logische und
inhaltliche Stimmigkeit der Argumente, die zur Begründung des
Rechtsinstituts Privateigentum angeführt werden. Die Auswahl der besprochenen
Autoren folgt im wesentlichen drei Kriterien: geschichtliche Wirksamkeit,
Stichhaltigkeit der Argumente und Verwendung der Autoren als Autorität
für die Durchsetzung sozialpolitischer Interessen. Die durch diese Kriterien
begründete Auswahl stellt eine methodisch geschickte Verknüpfung von
Gegenwartsproblematik und Geschichte dar, die den Vorteil hat, daß die in
der aktuellen Diskussion (insbesondere ist hierbei an die Raumplanung, an
die mit der Mitbestimmung verbundenen Eigentumsfragen, an die
Ausdehnung der exploitationsberechtigten Uferzone der Meeranliegerstaaten usw.
zu denken) verwandten Argumente in objektivierter Weise analysiert werden
können. Positiv zu vermerken ist hierbei, daß der Autor seinen Standort
nicht unterschlägt, sondern sich als «sozialdemokratischer Idealist» (148) zu
erkennen gibt.

In einem einleitenden Kapitel erläutert Göran Lantz die Komplexität
des Verhältnisses von Recht und Moral. Im zweiten und dritten Kapitel
gewinnt er aus einer knappen Analyse des Eigentumsbegriffs zusammen mit
der Präzisierung der ethischen Frage nach dem Eigentum die beiden
Hauptgesichtspunkte, unter denen er in den folgenden Kapiteln die Argumente
von Aristoteles, Thomas, Grotius, Locke, Hegel, Marx und der Sozial-



Besprechungen 515

enzykliken untersucht: Besitzschutz und Verfügungsfreiheit. Die beiden
Kriterien sind deskriptiv, und in der ethisch-normativen Fragestellung geht
es nicht um deren grundsätzliche Berechtigung, sondern um den Grad des
Besitzschutzes und der Verfügungsfreiheit in einer gegebenen Situation. Um
dies zu erörtern, muß nach den sozialen Zielen gefragt werden, welche durch
das Eigentumsrecht erreicht werden sollen.

Die Argumente, die als Argumente für die ethische Berechtigung des

Privateigentums auftreten, werden im einzelnen unter Einbezug ihrer
impliziten Prämissen sorgfältig auf ihre Schlüssigkeit hin untersucht. Dabei
werden interpretatorische Unklarheiten nicht zugunsten einer eindeutigen
Aussage aufgelöst.

Die Schwierigkeit der teleologischen Argumente (Privateigentum führe
zu größerem oder geringerem Wohlstand, zu Ruhe und Ordnung oder zu
Streitigkeiten) liegt in der Verifizierung ihrer Tatsachenvoraussetzungen.
Hingegen sind ihre Wertvoraussetzungen wenig kontrovers wie z. B. Thomas'
bonum commune, auch wenn sie im einzelnen der Präzisierung bedürfen.
Neben teleologisch-sozialen Argumenten (z. B. Aristoteles: weniger Streitigkeiten;

Thomas: bessere Verwaltung der Dinge, weniger Unordnung,
größerer Friede) finden sich auch teleologisch-individuelle Argumente (Aristoteles:

größeres Glück). Im Unterschied zu Thomas legt besonders die
Sozialenzyklika Rerum Novarum den Akzent stärker auf die individuellen als auf
die sozialen Werte.

Grotius begründet das Eigentum aus der naturrechtlichen Verpflichtung,

geschlossene Verträge einzuhalten. Der zugrunde liegende Vertrag ist
das Übereinkommen im Naturzustand, einen Teil des Bodens der freien
Verfügung anheimzustellen. Derjenige, der einen Teil davon in Besitz nimmt,
wird Eigentümer.

Ein ähnlich gelagertes Okkupationsargument findet sich auch bei Locke,
doch lehnt er jenen Naturzustand ab, in dem positiv rechtlich nur ein Teil
des Bodens für das Privateigentum freigegeben ist: Jeder Mensch hat das
moralische Recht, das zu besitzen, was er sich mit seinem Körper angeeignet
hat. Neben dem Lebenserhaltungsargument - jeder Mensch hat das moralische

Recht, die lebensnotwendigen Dinge zu besitzen - liegt Lockes
Beitrag zur Eigentumsdiskussion darin, daß er als erster das Bearbeitungsargument

formuliert hat: Jeder Mensch hat das Recht, das zu besitzen, was
er mit seinem eigenen Körper bearbeitet hat. Als implizite Wertprämisse
vermutet Lantz das Prinzip der Verteilungsgerechtigkeit, verbunden mit
einem Verdienstkriterium: wer etwas bearbeitet hat, hat wegen des von ihm
geschaffenen Mehrwerts das Recht, es zu besitzen.

Die Idee, daß sich das Subjekt in die äußeren Dinge erstreckt, ist schon
bei Locke angedeutet, wird aber von Hegel vertieft: «Das Vernünftige des

Eigentums liegt nicht in der Befriedigung des Bedürfnisses, sondern darin,
daß sich die bloße Subjektivität der Persönlichkeit aufhebt.»

Zentral wird dieses «Persönlichkeitserstreckungs»-Argument bei Marx.
Es begründet, daß die Arbeit etwas Wertvolles ist und daß Eigentum eng
mit der Selbstverwirklichung des Menschen zusammenhängt. Die
Uberwindung des Privateigentums - insbesondere an Produktionsmitteln - als



516 Besprechungen

Ursache der Entfremdung geschieht durch gemeinschaftliche Aneignung des
Erarbeiteten.

Die älteren Sozialenzykliken Rerum Novarum, Quadragesimo Anno
und Mater et Magistra argumentieren unter Benutzung des Bearbeitungsarguments

naturrechtlich. In Mater et Magistra kommt ein individualistisches

Freiheitsargument hinzu. Die teleologischen Argumente sind von
untergeordneter Bedeutung.

Die Analyse der Sozialenzykliken sowie der Pastoralkonstitution des

II. Vatikanums zeitigt das bemerkenswerte Ergebnis, daß die naturrechtliche

Begründung des Privateigentums in der katholischen Soziallehre nur
eine vorübergehende Rolle spielte. Insbesondere ordnet die Pastoralkonstitution

das Privateigentum dem Gemeinwohl unter. In Populorum Progressio
und Octogesimo Adveniens wird die Eigentumsfrage durch die Frage der
weltweiten gerechten Verteilung abgelöst.

Die Stellungnahme des Verfassers schlägt sich in dem nieder, was er
«Persönlichkeitserweiterungsargument» in seiner kollektivistischen Form
nennt: «Wer etwas produziert, indem er äußere Dinge bearbeitet, hat das

Recht, sich das Resultat seiner Arbeit anzueignen, aber nicht unbedingt in
der Form des privaten Eigentums. Dieses ist nur in dem Ausmaß ethisch
berechtigt, als es nötig ist, um das Gemeinwohl zu verwirklichen» (147).

Die äußerst sorgfältige Analyse und Erschließung der Argumente für
die ethische Berechtigung des Rechtsinstituts Privateigentum bringt nicht
nur eine Präzisierung der Argumente der sozialethischen Eigentumsdiskussion,

sondern kann auch zur Entideologisierung der sozialpolitischen
Diskussion beitragen. Doch läßt auch diese Arbeit die Frage offen, wie die
Sozialethik, über die Klärung von Grundsatzfragen hinaus, eine Prinzipien
und gesellschaftliche Wirklichkeit vermittelnde Kriteriologie zur Bestimmung

des jeweils angemessenen Grades an Besitzschutz und Verfügungsfreiheit

zu entwickeln vermag. Formal ist vor allem die mangelhafte
Übersetzung des schwedischen Originaltextes zu bedauern. Plasch Spescha


	Besprechungen

