Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Sprache und Ontologie bei Aristoteles
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS GRAESER

Sprache und Ontologie bei Aristoteles

Einlertung

Thesen zur Ontologie sind immer auch Thesen beziiglich der Frage,
ob die Strukturen der Sprache iiber den sprachlichen Horizont selbst
hinausweisen; die bekannte Frage, ob ontologische Strukturen etwas
an sich Seiendes (piaoet) sind oder bloBe Produkte des Denkens (Oécet),
beinhaltet also Fragen beziiglich Bedeutung und Referenz sprachlicher
Ausdriicke.

Die nachfolgenden Erorterungen bemiihen sich um eine Sondierung
der aristotelischen Sprachauffassung. Ein solcher Versuch ist, wie die
in der Tendenz unterschiedlich ausgerichteten Arbeiten von M. T. Lar-
kin? und W. Wieland * zeigen, gewissen Schwierigkeiten ausgesetzt.
Denn Aristoteles verfiigte {iber keinen Begriff von Sprache als solcher.
Und er verfiigte entsprechend auch nicht iiber einen Begriff des AuBer-
sprachlichen. Im Prinzip wenigstens diirfte wohl noch immer das gelten,
was H. Steinthal feststellte, nimlich, daB bei Aristoteles eine «Identi-
ficierung von Sache, Begriff und Wort» vorliegt und daB «er die Sprache
niemals verlassen» * hat. Daraus erhellt zugleich, daB Aristoteles weder
als Verfechter jener hermeneutischen Theorie betrachtet werden kann,

1 Siehe etwa K.-H. HaAg, Kritik der neueren Ontologie (Stuttgart 1968) S.7.

2 M. T. LarxkiN, Language in the Philosophy of Aristotle (Den Haag 1972).

3 'W. WieLAND, Die aristotelische Physik? (Gottingen 1970) Kapitel I1: «Die
Sprache als Leitfaden». — Dieses interessante Buch wurde von E. TUGENDHAT,
Gnomon 35 (1963) S. 543-555, und H. WAGNER, Aristoteles. Physikvorlesung
(Darmstadt 1967) S. 337-360, gewinnbringend besprochen.

* H. STEINTHAL, Geschichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und
Romern I? (Berlin 1880) S. 204-205.



444 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

wonach die Welt eine sprachlich verfafite sei, noch als Anhinger der
sogenannten linguistischen Relativitdtsthese. Aber auch die Annahme,
daB Aristoteles’ wesentliches Anliegen darin bestand, den Inhalt jenes
in der Sprache greifbaren vorreflexiven Bewultseins der Lebenswelt
«unter» bzw. «auf» Begriffe zu bringen 5, scheint wenig plausibel. Denn
unabhidngig von dem in der Sache vielleicht unbestreitbaren Faktum,
daB sich Aristoteles’ ontologische Analysen genau genommen innerhalb
eines universalen sprachlichen Horizontes bewegen, bleibt festzuhalten,
daB3 Aristoteles in seinen ontologischen Grundbegriffen so etwas wie ein
Instrumentarium zur ErschlieBung objektiver Strukturen sah. Diese
Annahme ergibt sich z. B. aus Metaph. E 4, wo Aristoteles im Blick auf
mogliche Reprisentanten des 16 dv anhédg (E 1, 1025b9) «sein» im Sinne
von «wahr sein» (E 2) deshalb eliminiert, weil dieser Sinn von «Sein»
nicht in bzw. an den Dingen selbst (wpaypota) manifest wird sondern
nur im Denken (1027b26-27) 6. Aristoteles glaubte, aus der Beobachtung
der Art und Weise, wie wir von den Dingen sprechen (i. e. ta &vta), zu-
gleich auch Aufschlul iiber jene Strukturen erlangen zu koénnen, in
welche die Dinge selbst eingebettet sind. (Man denke hier etwa auch an
das Faktum, daB Aristoteles singuldre pradikative Sdtze danach unter-
scheidet, ob sie sagen, was X ist, oder ob sie sagen, was in bzw. an X ist.)
Daf} seine diesbeziiglichen Auffassungen weder sonderlich klar noch
leicht nachvollziehbar sind, 148t sich kaum bestreiten. Einige dieser
Schwierigkeiten werden im Nachfolgenden zur Sprache kommen.

5 'W. WIELAND, a. a. O., S. 8.

6 Wie M. T. Larkin (oben Anm. 2) bin ich der Meinung, daB Aristoteles seine
Wissenschaft vom Seienden als seiendem durchaus auBersprachlich fundamentiert
sah (a. a. O., S. 9, 35, 88, 104 u. 6.). M. T. Larkin kennt die Arbeit von W. Wieland
nicht. Sie argumentiert im Wesentlichen gegen P. AUBENQUE, Le probléme de I’étre
chez Aristote (Paris 1962), und zwar speziell gegen dessen These: «Il est donc vain
de vouloir séparer I’étre du discours que nous tenons sur lui» (S. 235), ¢«la consé-
quence en est qu'un discours parfaitement cohérent, c’est-a-dire scientifique, sur
I’étre est impossible» (S. 236). — Anders argumentiert W. Wieland, daf3 es Aristo-
teles” Anliegen gewesen sei, den Inhalt jenes in der Sprache greifbaren vorreflexiven
Bewultseins der Lebenswelt «unter» bzw. «auf» Begriffe zu bringen. Er verneint,
daB Aristoteles die Absicht verfolgt habe, mit seinen «Prinzipien» Seinsstrukturen
zu erfassen. Vielmehr handele es sich bei den Prinzipien um «begriffliche Hilfsmittel
auf Zeit». Die eigentlichen Schwierigkeiten des Wielandschen Ansatzes liegen — das
wurde m. E. am besten von H. Wagner, a. a.0., S. 144145, herausgestellt — darin,
daB Wieland mit der Eliminierung der neuzeitlichen Entgegensetzung von Bewult-
sein und Welt einem Begriff des natiirlichen BewuBtseins Geltung zu verschaffen
sucht und die aristotelische Ontologie nun als Phinomenologie ganz in das Subjekt
lokalisiert.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 445

II Die Kategorien

Aristoteles dekretiert in Metaph. I' 4, 1006b7-8, daB jeder Name
«eines bedeutet» bzw. eine bestimmte Bedeutung hat. Aus dem Kontext
wird ersichtlich, daBl mit «eines bedeuten» im Gegensatz zu «eines an
einem bedeuten» (1006b14-16, i. e. etwas vom Gegenstand der Referenz
aussagen) an eine semantische Beziehung gedacht ist, die unabhdngig
von dem syntaktischen Verhalten des in Frage stehenden Ausdruckes
besteht: So bedeutet «Mensch» soviel wie «zweifiiiges Lebewesen» etc.;
und es ist anzunehmen, daf Aristoteles von der Annahme ausging, daf3
jeder Ausdruck iiber eine Bedeutung verfiigt, welche sich definieren
1aBt (vgl. An. Post. B 7, 92b6-7, 15-16, 26-28, 93b30-31 u. v. 6.). Ob
Aristoteles hier tatsidchlich das vor Augen hat, was J. S. Mill mit seinem
Begriff der Nominaldefinition zu prézisieren suchte, ist eine andere
Frage 7. Entscheidend ist, daB der Gedanke, wonach sprachliche Aus-
driicke fiir sich genommen eine bestimmte Bedeutung haben, fiir Aristo-
teles von vornherein mit dem verhidngt ist, was gemeinhin unter der
Kategorien-Lehre verstanden wird.

Denn zu Beginn des IV. Kapitels der Kategorienschrift heilt es:
«Von dem, was auBerhalb der Verflechtung gesagt wird, bedeutet ein
jedes entweder eine Substanz oder eine Quantitit etc.» (1b25ff.). Ari-
stoteles scheint die sogenannten Kategorien als Bedeutungsklassen ein-
zufithren, als natiirliche Klassen von Entitdten, die Ausdriicken als
Bedeutungen gegeniiberstehen.

Im Detail stellen sich hier allerdings eine Reihe von Fragen, die
wenigstens als solche kenntlich gemacht werden sollen. Und zwar be-
treffen diese Fragen ® den Umstand, daB die Ausdriicke «was gesagt
wird» und «ohne/aullerhalb der Verflechtung» keineswegs eindeutig be-
stimmt zu sein scheinen. Aus «was gesagt wird» geht an sich nicht hervor,
ob Aristoteles an Ausdriicke denkt, die zur Bezeichnung irgendwelcher
Dinge verwendet werden, oder an die Dinge selbst, die vermittels von
Ausdriicken bedeutet oder angesprochen werden. Handelt es sich bei
den Aeyépeva ndmlich um sprachliche Zeichen als Bedeutungstriger, so

7 Zu diesem Punkt siehe R. BoLToN, « Essentialism and Semantic Theory in
Aristotle», in: Philosophical Review 85 (1976) S. 519-520.

8 Vgl. A. GRAESER, «Probleme der aristotelischen Kategorienlehre», in: Studia
Philosophica 37 (1977) S. 59-81.



446 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

steht auch der Ausdruck «bedeutet» (enpaiver) fiir eine semantische Re-
lation. Sollte es sich bei den Aeyépeve hingegen um die den Ausdriicken
als Bedeutungen gegeniiberstehenden Dinge handeln, so wiirde auch das
«bedeutet» keine eigentliche semantische Relation anzeigen. Moderne
Interpreten plidieren bisweilen fiir die rein linguistische semantische
Option. DaB eine solche puristische Interpretation indes sachfremd ist,
erhellt aus AuBerungen wie «Jede Substanz bedeutet ein bestimmtes
Etwasy (Cat. 3b10); und daB ein solcher interpretatorischer Schritt die
Unklarheiten auch theoretisch nicht beseitigen kénnte, ist etwa Top. A 9
zu entnehmen. Aristoteles sagt hier, dal etwas dasjenige bedeutet, was
das vorliegende Ding ist, «<wenn es selbst beziiglich (wept) sich selbst
gesagt wird oder die Gattung von ihm» (103b35-36): Sollte das, was ge-
sagt wird, der sprachliche Ausdruck sein, so kann es sich bei dem, beziig-
lich dessen er gesagt wird, allerdings nicht um das Wort handeln. Viel-
mehr muB} es sich um jenen Gegenstand handeln, auf den der Ausdruck
Anwendung findet. Dieser Gedanke zeigt zugleich, daB die fiir Aristoteles
eigentiimliche Konfusion von Erwidhnung und Verwendung selbst fiir
den Fall bestehen bleibt, wenn man zugunsten der fiir modernere Begriffe
selbstverstidndlichen linguistischen Option votiert.

Aus der Verwendung des Ausdrucks «ohne/auBerhalb der Verflech-
tung» geht nicht hervor, ob Aristoteles im Falle der die gemeinten Dinge
anzeigenden Ausdriicke jeweils nur an einzelne Worte denkt. Die ganze
Frage ist bekanntlich kontrovers. J. L. Ackrill stellte zwei Moglichkeiten
zur Diskussion °. (A) Die notwendige aber nicht hinreichende Bedingung
dafiir, daBB ein Ausdruck ein unverbundener Ausdruck sei, ist, daf3 er
nur einen Gegenstand in einer Kategorie bezeichnet. (B) Die Unter-
scheidung im II. Kapitel ist rein linguistischer Natur, d. h. sie ist eine
Unterscheidung zwischen einzelnen Worten einerseits und Wortgruppen,
vielleicht auch Sdtzen andererseits. — Die Schwierigkeiten, die diese
Interpretationsmoglichkeiten begleiten, liegen auf der Hand. Im einen
Fall (A) wiirde die These «Von den den Dingen, die ohne Verbindung ge-
sagt werden ...» zu einem analytischen Satz, ohne daB Aristoteles da-
ritber auch nur ein Wort fallen lieBe 1°. Im anderen Fall (B) hitte Aristo-
teles die Moglichkeit auBer Betracht gelassen, dall einzelne Worte so

9 Vgl. J. L. AckriLL, Aristotle’s Categories and De Interpretatione (Oxford
1963) S. 78-79.

10 G. Partzic, ¢« Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles», in: Einheit
und Vielheit. Festschrift fiir C. F. v. Weizsidcker (Go6ttingen 1973, S. 14) meint, daf3
sich Aristoteles der Analyzitdt der Aussage nicht bewul3t war.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 447

etwas wie eine komplexe Bedeutung haben kénnen und dal auch zu-
sammengesetzte Ausdriicke mit einfacher Bedeutung auftreten.

Gewisse Unklarheiten bleiben bestehen !!. Dessen ungeachtet zeigt
die entsprechende Einfithrung der Kategorien in Top. A 9, dall Aristote-
les Typen von Dingen unterscheidet, auf die wir in Nicht-Sitzen Bezug
nehmen, z. B. in elliptischen Ausdrucksweisen wie in Antworten auf
«Was ist X»-Fragen; die Kategorien fungieren als Klassifizierungen jener
Elemente, die von sprachlichen Ausdriicken bedeutet werden und mit-
hin auch als Seiendes sui generis definierbar sind (vgl. Metaph. Z 4, 1030a
18-25 u. 6.). Zweifellos handelt es sich bei diesen Klassifizierungen fiir
Aristoteles um naturnotwendige Verhiltnisse. Und mithin scheinen die
Kategorien als Klassen von Seiendem, insofern sich von ihm sprechen
14Bt, Sprache und Wirklichkeit zu gleichen Teilen zu betreffen. Doch wie
ist diese Beziehung nun genau zu deuten?

III Wort und Sache

Aristoteles behauptet, Sitze (Aéyoi) seien dhnlich wahr wie die
Dinge (mpdypata). Diese Behauptung (De Int. 19a32-33) einer — wie man
sagen darf — grob realistischen Korrespondenztheorie der Wahrheit in-
volviert eine Reihe von interessanten Fragen beziiglich des Verhéltnisses
von Sprache und Wirklichkeit. Vergleiche mit den Auffassungen L.
Wittgensteins, B. Russells!? u.a. bieten sich an. Von besonderem Inter-
esse ist jedoch die Frage, was Aristoteles unter «Sache» bzw. «Dinge»
(mpdiypa) versteht. Vorderhand 1aBt sich diese Frage dahingehend beant-
worten, daB3 es sich bei den mpdypate im Prinzip um eben jene Dinge
handelt, die Cat. 1a20-1b10 sozusagen erschopfend als Seiendes klassi-
fiziert wurden. DaB «to dv» und «mwpaypa» von Aristoteles bisweilen als
dquivalente Ausdriicke behandelt werden, erhellt etwa auch aus einem
Vergleich zwischen De Int. 17a38-bl und An. Pr. A 27, 43a25-43. In
De Int. 17a38ff. unterscheidet Aristoteles wpaypate nach MaBgabe ihrer
Pridikabilitit, und zwar Individuen einerseits und Universalien anderer-
seits. In An. Pr. A 27, 43a25 ff. trifft Aristoteles vermutlich eine «Ein-

11 Vgl. J. M. E. Moravcsik, «Aristotle’s Theory of Categories», in: J. M. E.
Moravcsik (Hrsg.), Aristotle. A Collection of Critical Essays (New York 1967)
S. 125-145.

12 Vgl. D. PeARs, «The Relation between Wittgenstein’s Picture Theory and
Russell’s Theories of Judgement», in: Philosophical Review 86 (1977) S. 177-196.



448 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

teilung des Seienden in drei Klassen, deren eine (die Einzeldinge) dadurch
definiert wiére, dall sie (genauer ihre Namen) nur als Belegungen fiir
die Subjektstelle, deren zweite (die Kategorien) dadurch definiert wire,
daB sie bzw. ihre Namen nur als Belegungen der Pridikatstelle in sinn-
vollen Sdtzen auftreten konnen, wihrend die dritte Klasse, die eigentli-
chen Begriffe, an beiden Stellen eines wahren Satzes auftreten kénnen» 13,

Nach allem, was wir wissen, scheint Aristoteles diesen Dingen, die
Ausdriicken als Bedeutungen gegeniiberstehen, so etwas wie eine be-
wuBtseinsunabhingige Existenz einzurdumen. Denn in De Inf. 16a3-8
dekretiert Aristoteles (1) Geschriebene Zeichen sind Symbole gesproche-
ner Laute, (2) Gesprochene Laute sind Symbole mentaler Affektionen,
(3) Gesprochene Laute sind in erster Linie Zeichen mentaler Affektionen,
und (4) Mentale Affektionen sind Abbildungen wirklicher Dinge (rpdy-
poter) 1. Wie «wirklich» sind diese Dinge, denen Aristoteles hier zweifellos
eine bewuBtseinsunabhingige Existenz einrdumt? Nicht simtliche «Sa-
cheny, die sprachlichen Ausdriicken als sozusagen objektive Bedeutun-
gen gegeniiberstehen, sind auch als Dinge in der Welt anzusprechen.
Denn auch «Nicht-Seiendes» kann man bedeuten (A#n. Post. B 7, 92b29-
30); auch «Bockhirsch» bedeutet etwas (De Int. 16a16). In De Int. 16b19
sagt Aristoteles, dal Verben fiir sich genommen als Namen fungieren,
jedoch nichts iiber die Existenz der bedeuteten Sache aussagen; an ande-
rer Stelle gibt Aristoteles zu bedenken, dall Laufen im Gegensatz zu das
Laufende iiber keine eigentliche Existenz verfiigt (Metaph. Z 1, 1028220—
25). So betrachtet kann Aristoteles die von Verben und Nomina bedeu-
teten «Sachen» nicht ohne Weiteres als Denotation im modernen Sinne
verstanden haben. Und die Tatsache, dal Universalien, Eigenschaften
und Individuen gleichermaBen als Dinge behandelt werden, welche sind
(Cat. 1a20 ff.), kann nicht dariiber hinwegtduschen, daB es sich bei dieser
Unterscheidung um Reprdsentationen verschiedenartiger Existenz-Wei-
sen handelt. Universalien werden in der Kategorienschrift anders als
in der Metaphysik-Schrift quasi platonisch als Substanzen klassifiziert
(2a14, vgl. dagegen Metaph. Z 13, 1038b8-9). Und von den nicht-sub-
stanziellen Individuen 3 bzw. Eigenschaften gilt generell, daB sie in einem

13 G. PaTzIG, Die aristotelische Syllogistik? (Géttingen 1970) S. 20-21.

14 Diese Thesen beinhalten eine Reihe von offensichtlichen Problemen. Zur
Diskussion siehe N. KRETZMAN, «Aristotle on Spoken Sound Significant by Con-
vention», in: J. CorcoraN (Hrsg.). Ancient Logic and its Modern Interpretations
(Dordrecht 1974) S. 3-22.

15 Dal3 Aristoteles in der Kategorien-Schrift Eigenschaften als Individuen



Sprache und Ontologie bei Aristotel es 449

Subjekt sind (Cat. 1a20 ff.) bzw. daB sie sind, weil es Dinge von der Art
der Substanzen gibt, die durch sie bestimmt werden ¢ (Metaph. Z 1,
1028a18-20 u. 6.).

Damit ist auch angedeutet, daB es sich bei der Existenz von Eigen-
schaften um so etwas wie eine parasitdre Existenzweise handelt. Be-
zeichnenderweise betont Aristoteles, daB «so auch vom Nicht-Weil3(en)
gesagt wird, dal} es ist, weil dasjenige ist, dem es beildufig zukommt»
(A 7, 1017a18-19). Existenz im vollgiiltigen Sinne uneingeschrinkter
Prisenz wird nur von genuinen Individuen reprisentiert; von Dingen
also, deren Namen in genuin pridikativen Sitzen nicht die Pridikat-
stelle belegen konnen. Bei diesen genuinen Individuen handelt es sich
um eben jene Dinge, die Aristoteles in der Kategorienschrift als Sub-
stanzen im «strikten Sinne» (xvplwg) begreift und spiter als Ganzheiten
aus Form und Materie charakterisiert, die den Grund ihrer Existenz in
sich selbst tragen (Metaph. A 18, 1022a32-33). Nur diese Dinge verfiigen
also iiber uneingeschrinkte Existenz und stellen das dar, was wir unter
der Denotation von Termini verstehen. Mithin ist anzunehmen, dall nur
Dinge vom Typus der Substanz iiber wirkliche Existenz verfiigen und
das darstellen, was Aristoteles unter auBersprachlicher Realitit ver-
standen hitte.

Wie aber steht es mit der Bedeutung von deskriptiven Sdtzen? In
Cat. 14b18-22 heilBlt es, daB die Wahrheit eines Satzes vom Sein der
Sache abhidngt (vgl. auch 4b8-10). Handelt es sich bei der Sache, die
ist, um jenen Gegenstand, der von dem syntaktisch an Subjektstelle
plazierten Ausdruck bezeichnet wird und von dem in dem Satz die Rede
ist? Oder handelt es sich etwa um den Sachverhalt, dessen Bestehen be-
hauptet wird? In Metaph. ® 10 heiBt es: «auf Grund dessen, daB du
weil} bist, sprechen wir, die wir das behaupten, die Wahrheit» (1051b8-8);
und diese Bemerkung besagt, daB unter dem Sein der Sache eigentlich
soviel wie das Bestehen des behaupteten Sachverhaltes zu verstehen
wire. Nun handelt es sich im Kontext von Cat. 14b18-22 aber offenbar
um Existenzbehauptungen. Aristoteles kénnte hier also ohne weiteres
das Existieren jener Sache gemeint haben, von welcher die Rede ist.
Doch sind die Dinge faktisch nicht so einfach zu beurteilen. Denn Cat.
4a 34-bl heiBt es, daB die Aussage (Abéyoc) und das Urteil (36&x), daB

betrachtet, stellt z. B. G. E. M. ANscoMBE, «Aristotle», in: G. E. M. ANSCOMBE,
P. GeacH (Hrsg.), Three Philosophers (Oxford 1961) S. 9, heraus.

16 Dazu siehe K. SpecHT, «Das ontologische Problem der Qualititen bei
Aristoteles», in: Kant Studien 55 (1964) S. 102-118.



450 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

jemand sitzt, absolut unverindert bleiben, und daB wir sie bald als
«wahr» bald als «falsch» ansprechen, wenn sich die Sache verdndert hat.
Diese Ausdrucksweise ist unklar. Meint Aristoteles mit «Sache» hier den
Gegenstand, von dem die Rede ist (also die Person, die sitzt oder nicht
sitzt), oder meint er den Sachverhalt oder die Situation! Da wenig spiter
gesagt wird «dadurch, daB die Sache ist oder nicht ist, wird der Satz
wahr oder falsch genannt» (4b8-10), scheint es nicht sinnvoll, «Sache»
hier (i. e. 4a35-b1) auf jenen Gegenstand zu beziehen, von dem die Rede
ist. Denn der Gegenstand existiert so oder so; und ob sich fiir den Fall,
daB die in Frage stehende Person nicht mehr sitzt, sondern steht, von
einer Veranderung der Sache sprechen 1dBt, scheint auch zweifelhaft.
Zumindest ist klar, daBl Aristoteles den behaupteten Sachverhalt, daB
jemand sitzt, nicht mit jenem Gegenstand identifiziert, von dem die
Rede ist 17. Wie aber «Sache» genau zu interpretieren ist, bleibt gleich-
wohl unklar. Denn wenn Aristoteles sagt, daB der Satz p «falsch» genannt
wird, weil sich die Sache verindert hat, so kann «Sache» auch nicht ein-
fach «Sachverhalt» bedeuten. Faktisch besteht ja in dem Augenblick,
da p «falsch» genannt werden darf, ein anderer Sachverhalt bzw. der in
# behauptete Sachverhalt besteht nicht. Von dem nicht mehr bestehenden
Sachverhalt zu sagen, er habe sich verdndert, wire fiir unsere Begriffe
zumindest nicht korrekt. So scheint die Redeweise von der «verdnderten
Sache» wohl nur fiir den Fall sinnvoll, daB mit «Sache» so etwas wie
«Situation» gemeint wire. Ob diese Interpretation allerdings einen wirk-
lich gangbaren Ausweg bietet 18, mag dahingestellt bleiben.

Eine weitere Komplikation erfihrt unsere Fragestellung in Anbe-
tracht der Tatsache, daB3 Aristoteles im Blick auf Sitze wie « Der Mensch
ist weill» von zwei «unterliegenden Sachen» spricht (De Int. 21b28). Heilt
dies, dal3 Aristoteles den in einem singuldren préddikativen Satz behaup-
teten Sachverhalt als Beziehung zwischen zwei Sachen deutet? Dieser
Gedanke liegt in der Tat nahe. Denn tatsichlich stehen beide in diesem
Satz verwendeten Ausdriicke fiir distinkte Dinge: Mensch ist nicht das,
was Weil ist (Metaph. T 4, 1007a32-33; An. Post. A 22, 83a28-30); und
der Ausdruck «weiller Mensch» steht nicht fiir ein bestimmtes Etwas
(t63c T1), denn 16 T63e bezieht sich nur auf Substanzen (Mefaph. Z 4, 1030
a4-6). Und entsprechend der Regelung, dal3 jeder unverbundene Aus-

17 Vgl. dagegen PratoN, Euthydem 283e9-10.
18 Dies meint G. NucHELMANS, Theories of the Proposition. Ancient and Me-
dieval Conceptions of the Bearers of Truth and Falsitiy (Amsterdam 1973) S. 34-35.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 451

druck genau ein Element in einer Kategorie bedeutet (s. o.), wird von
einem Ausdruck wie «weiler Mensch» ein Komplex bedeutet, dem ein
auBersprachliches Wirklichkeitsstiick entspricht.

IV Ontologische Strukturen

DaB den in deskriptiven Sidtzen behaupteten Sachverhalten fiir
Aristoteles reale Strukturen zugrundeliegen, steht auler Zweifel. Ebenso
auBer Zweifel steht allerdings — und dieser Punkt spricht gegen den An-
spruch der Interpretation W. Wielands und somit fiir die Position, die
M. T. Larkin vertritt — auch, dal3 Aristoteles die Art und Weise, wie
wir von den Dingen sprechen» an der Art des Gegebenseins der Dinge
bemifBt bzw. bemessen wissen will und nicht etwa umgekehrt (Metaph.
Z 4, 1030a27-28).

Obschon Aristoteles dhnlich wie Platon simtliche Dinge, von denen
sich sinnvoll sprechen 1d8t, gleichermaBen als Seiendes (8vte) anspricht
(Cat. 1a20 ff.), 1aBt er doch keinen Zweifel daran aufkommen, daBl zwi-
schen den Reprisentanten der verschiedenen Kategorien signifikante
Unterschiede bestehen. Dabei geht es weniger um die Frage nach der
prazisen Ordnung der Kategorien selbst (Simplicius, In Cat. 340,26) als
vielmehr um den fundamentalen Unterschied zwischen den Reprisen-
tanten der Kategorie der Substanz einerseits und den Reprdsentanten
der nicht-substanziellen Kategorien andererseits; in der Sache handelt es
sich also um den Unterschied zwischen Eigenschaften einerseits und den
Triagern von Eigenschaften andererseits. Diesen Unterschied, der in
spateren Diskussionen von Kategorien-Theorien zu so etwas wie einer
Zweiteilung zwischen «an sich» (xa0’ adt6) und «relativy (wpdg Tv) fithrt,
formuliert Aristoteles dahingehend, daf3 die Elemente nicht-substanzieller
Kategorien (Qualitdten, Quantititen etc.) im Gegensatz zu ihren Trigern
nicht selbstindig existieren kénnen (vgl. Metaph. Z 1, 1028a33-34). Den
Begriff der Selbstindigkeit driickt Aristoteles in der Regel durch das
Adjektiv yopiotév aus, das wortlich durch «abgetrennt» oder «abtrenn-
bar» wiederzugeben ist, wobei diese Alternative «abgetrennt»/«abtrenn-
bar» da gewisse interpretatorische Probleme aufwirft, wo Aristoteles
unterschiedliche Weisen der ontologischen Selbstindigkeit ins Auge
faBt. Dies ist namentlich da der Fall, wo die uneingeschrinkte bzw.
schlechthinnige Selbstindigkeit des konkreten Individuums mit der
begrifflichen Selbstidndigkeit des Wesens des konkreten Individuums
kontrastiert (Metaph. H 1, 1042a29-31). Bisweilen driickt Aristoteles



452 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

den Begriff der Selbststindigkeit aber auch durch den Ausdruck «an
sich» (s. 0.) aus, dessen ontologische Verwendung zur Bezeichnung unab-
hingiger, in ihrem eigenen Recht bestehender Dinge An. Post. A 4,
73b5-10 spezifiziert wird (vgl. Metaph. A 18, 1022a32-33); das Moment
der Selbstindigkeit kommt allerdings auch in dem Begriff «bestimmtes
Etwas» (168¢tt) zum Tragen, wobei die Verwendung dieses Ausdruckes
wiederum dadurch charakterisiert ist, daB er in der Metaphysik-Schrift
anders als in der Kategorien-Schrift nicht nur auf das konkrete Indivi-
duum Anwendung findet, sondern auch auf das als begrifflich «abge-
trennt» /«abtrennbar» charakterisierte Wesen des konkreten Indivi-
duums (Metaph. H 1, 1042a29). Die Sprachregelung des ‘Philosophischen
Lexikons’ (Metaph. A 8) scheint sogar dahin zu gehen, daB dieser Ausdruck
exemplarisch nur auf das begriffliche Wesen zu beziehen ist (1017b24-26).
Dies wire eine Auffassung, die einerseits eine deutliche Distanz zur
Kategorien-Schrift aufweist, andererseits mit der Position der Katego-
rien-Schrift fiir den Fall kompatibel bleibt, daB Aristoteles in der Tat
so etwas wie eine ontologische Identitit von Ding und Wesen behauptet
(Metaph. Z 6, 1031b17-18) *°. Indes scheint Aristoteles’ Position letzt-
lich durchaus an dem Gedanken orientiert zu sein, da3 Substanzialitit
in erster Linie durch die Form reprisentiert wird und nur in zweiter
Linie durch den raumzeitlichen Verband aus Form und Materie (Mefaph.
Z 11, 1037a29-30). Anders handelt es sich jedenfalls bei den unselbstéin-
digen Dingen um Dinge, die real nur an konkreten Individuen vorkommen.

Aber hier beginnen die Probleme dann auch. Denn genau wie diese
Beziehung gemeint ist, bleibt unklar. Zwar fithrt Aristoteles in der Kate-
gorien-Schrift mit «in einem Subjekt sein» (Caf. 1a20-21) einen techni-
schen Ausdruck ein, der diese Beziehung verdeutlichen soll. Doch be-
trifft diese Spezifizierung der Seins-Weise nicht-substanzieller Entitdten
das, was im Sinne der Terminologie der Metaphysik-Schrift unter un-
eigentlichen Eigenschaften zu verstehen wire, d. h. unter den Akzidentien.
Denn im Rahmen seiner Sondierung dessen, was ist, geht Aristoteles in
Cat. 11 von der Voraussetzung aus, dal dasjenige, was ein Ding ist, nicht
in diesem Ding ist, sondern von ihm als Subjekt gesagt wird. Diese durch
den Ausdruck «von einem Subjekt gesagt werden» bezeichnete Beziehung
betrifft hier in der Kategorien-Schrift nur den Fall, daB 4 ein Exemplar
der Spezies B ist und daB der die Gattung von B definierende Ausdruck

19 Dazu sieche E. HARTMAN, ¢Aristotle on the Identity of Substance and
Essence», in: Philosophical Review 85 (1976) S. 545-561.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 453

«C» auch A definiert: Alle Differentia des Pridikates gelten auch fiir
das Subjekt (Cat. 1b22-24). Also ist unter der «von einem Subjekt gesagt
werden»-Beziehung im Prinzip jene Relation zu verstehen, welche in
Metaph. A7, E 2 u.6. auch als per se-Verwendung von «seiny verstanden
wird und entsprechend auch als per se-Pridikation angesprochen werden
kann. Davon unterschieden ist entsprechend die per accidens-Préadika-
tion, mittels derer einem Gegenstand Eigenschaften zugesprochen wer-
den, die in der Wesens-Definition nicht erwihnt werden. Zumindest kann
diese fiir Aristoteles offenbar relevante Unterscheidung trotz bestimmter
Unklarheiten beziiglich der sogenannten propria (vgl. neben Topik A 4
auch Metaph. A 30, 1025a30-34, Anal. Post. A 6, 75a18-22) in ihren
Grundziigen in der Kategorien-Schrift ausgemacht werden 2°. Nur spricht
Aristoteles von dieser Attributation unwesentlicher Eigenschaften in der
Kategorien-Schrift nicht eigentlich als Pradikation.

Er spricht von «in einem Subjekt sein». Es ist dies eine Vorstellung,
die in anderen Schriften zuriickzutreten scheint oder jedenfalls nur noch
sporadisch artikuliert wird 2. «In einem Subjekt sein» bedeutet, wie
Aristoteles z. T. zirkulidr feststellt, die Seinsweise dessen, «was nicht als
Teil zugrundeliegend unméoglich getrennt von dem sein kann, in dem es
ist» (Cat. 1a24-25). Dabei wird einmal klar, daB3 der Ausdruck «Subjekt»
keineswegs eindeutig bestimmt ist. Dies zeigen die Beispiele «eine be-
stimmte grammatische Kunst in der Seele als Subjekt», «das bestimmte
Weill an einem Korper», « Wissenschaft in der Seele als Subjekt» (Cat. IT).
Im Falle der «von etwas als Subjekt gesagt werden»-Beziehung bedeutet
«Subjekt» zweifellos den Gegenstand der Aussage und / oder das gramma-
tische Subjekt des Satzes, — ein Unterschied, den Aristoteles Anal. Post.
A 19, 22 u. 6. ins Auge zu fassen scheint. Und wihrend sich Sitze von
der Art « B wird von A gesagt» durchwegs zu «4 ist B»-Sitzen umformen
lassen, ist dies im Falle der « B ist in A »-Sitze offenbar nicht gegeben;
Sokrates mag zwar weil sein, aber er ist nicht weile Farbe oder die Farbe
Weill. Hinzukommt nun, dafl Aristoteles auch mit Dingen rechnet, die
sowohl in etwas anderem sind als auch von etwas als Subjekt gesagt wer-
den. Und durch das Beispiel « Wissenschaft befindet sich in der Seele als
Subjekt wird aber von Grammatik als Subjekt gesagt» (Cat. 1b1-2) wird
natiirlich angezeigt, daB3 der Status dessen, was in beiden Fillen durch

20 Vgl. E. HARTER, «Aristotle on Primary Ousia», in: Archiv fiir Geschichte
der Philosophie 57 (1975) S. 4, Anm. 7.

21 Vgl. R. M. Dancy, «On Some of Aristotle’s First Thoughts About Sub-
stances» in: Philosophical Review 84 (1975) S. 343-344, Anm. 12.



454 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

«Subjekt» bedeutet wird, grundverschieden ist. Doch bietet der Ausdruck,
«was nicht als Teil zugrundeliegend unmoglich getrennt sein kann von
dem, in dem es ist», weitere Unklarheiten. Geben die Kriterien «B ist
nicht Teil von 4» und «B kann nicht getrennt von A sein» die gleichen
Bedingungen? Oder werden verschiedene Charakteristika ins Auge ge-
fa3t? Offenbar soll letzteres gelten. Denn in Cat. 2a34-b6 heillt es, daB3
nicht existieren wiirde, wenn es nicht Dinge von der Art konkreter In-
dividuen gibe (Cat, 2b15-17, 37-3al); und diese AuBerung impliziert
wiederum, daB auch das, was von einem Subjekt gesagt, nicht ohne
(= separat von?) wenigstens ein Individuum existieren kénnte, ohne
daB es allerdings in einem Subjekt sein miilte, weder als Teil noch nicht
als Teil. Bei solchen als Teil in einem Subjekt befindlichen Dingen kann
es sich sogar um Substanzen handeln (Metaph. A 8,1017b14-16) oder um
das, was z. B. pythagoreisierende Platoniker etwa im Blick auf die Be-
grenzungen von Korpern dafiir halten (vgl. Metaph. Z. 2, 1028b16-18).
Der Kontext der Argumentation in der Kategorien-Schrift legt die Uber-
legung nahe, daB «Teil» soviel «Definitionsstiick» heiBen miiBte (Metaph.
A 25, 1023b22-25; Phys. IV 3, 210a18-20). In der Tat soll es sich bei
dem, was nicht als Teil in etwas ist, um Dinge handeln, die nicht Teil
der Definition sind. Vielmehr soll es sich um jeweils «individuelle Eigen-
schaften» handeln, um jeweils individuelle Instanzen der Spezies nicht-
substanzieller Kategorien, die deshalb «individuell» und «einzig» sind
(Cat. 1b6-9), weil sie sich in numerisch distinkten Trédgern befinden. So
wie das spezielle Weill an Sokrates’ Koérper von dem Weill am Korper
Kallias’ verschieden ist, so unterscheiden sich auch die Instanzen anderer
Eigenschaften 22,

V' Schiufbemerkung

Aristoteles tendiert zweifellos zu einer komplexen Ontologie 2. Es
ist dies eine Ontologie, die anders als die meisten zeitgendssischen Auf-
fassungen nicht nur Individuen und Eigenschaften anerkennt, sondern
dariiberhinaus auch Universalien und im Blick auf die Eigenschaften wei-
tere Unterschiede in Rechnung stellt, wie sie in Gestalt der nicht-substan-

22 Vgl. R. E. ALLEN, «Individual Properties in Aristotle’s Categories», in:
Phronesis 14 (1969) S. 32.

23 Vgl. R. E. ALLEN, «Substance and Predication in Aristotle’s Categories», in:
A. P. D. MoureraTtos, E.N. Leg, R. Rorty (Hrsg.), Exegesis and Argument.
Studies in Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos (Assen 1973) S. 370.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 455

ziellen Kategorien angedeutet werden. Und Aristoteles glaubte sicher,
daB es sich bei diesen Unterscheidungen um die Beobachtung naturnot-
wendiger Verschiedenheiten handelt. Daran kann es in Anbetracht solcher
Stellungnahmen wie denen in Mefaph. A 1, 982a2-2, 982a5, 3, 938a23-25
(vgl. Phys. A 1, 184a10-15) keinen Zweifel geben.

Doch macht Aristoteles diesen Anspruch wirklich plausibel? Gelingt
es ihm, die zweifellos intendierte auBersprachliche Fundamentierung
seiner ontologischen Annahmen durchsichtig zu machen? Uber diesen
Punkt kann man geteilter Meinung sein.



	Sprache und Ontologie bei Aristoteles

