
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Sprache und Ontologie bei Aristoteles

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Sprache und Ontologie bei Aristoteles

Einleitung

Thesen zur Ontologie sind immer auch Thesen bezüglich der Frage,
ob die Strukturen der Sprache über den sprachlichen Horizont selbst

hinausweisen; die bekannte Frage, ob ontologische Strukturen etwas

an sich Seiendes (çôasi) sind oder bloße Produkte des Denkens (Geaei),1

beinhaltet also Fragen bezüglich Bedeutung und Referenz sprachlicher
Ausdrücke.

Die nachfolgenden Erörterungen bemühen sich um eine Sondierung
der aristotelischen Sprachauffassung. Ein solcher Versuch ist, wie die
in der Tendenz unterschiedlich ausgerichteten Arbeiten von M. T. Lar-
kin 2 und W. Wieland3 zeigen, gewissen Schwierigkeiten ausgesetzt.
Denn Aristoteles verfügte über keinen Begriff von Sprache als solcher.

Und er verfügte entsprechend auch nicht über einen Begriff des

Außersprachlichen. Im Prinzip wenigstens dürfte wohl noch immer das gelten,
was H. Steinthal feststellte, nämlich, daß bei Aristoteles eine «Identi-
ficierung von Sache, Begriff und Wort» vorliegt und daß «er die Sprache
niemals verlassen» 4 hat. Daraus erhellt zugleich, daß Aristoteles weder
als Verfechter jener hermeneutischen Theorie betrachtet werden kann,

1 Siehe etwa K.-H. Haag, Kritik der neueren Ontologie (Stuttgart 1968) S. 7.
2 M. T. Larkin, Language in the Philosophy of Aristotle (Den Haag 1972).
3 W. Wieland, Die aristotelische Physik2 (Göttingen 1970) Kapitel II: «Die

Sprache als Leitfaden». - Dieses interessante Buch wurde von E. Tugendhat,
Gnomon 35 (1963) S. 543—555, und H. Wagner, Aristoteles. Physikvorlesung
(Darmstadt 1967) S. 337-360, gewinnbringend besprochen.

4 H. Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und
Römern I2 (Berlin 1880) S. 204-205.



444 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

wonach die Welt eine sprachlich verfaßte sei, noch als Anhänger der

sogenannten linguistischen Relativitätsthese. Aber auch die Annahme,
daß Aristoteles' wesentliches Anliegen darin bestand, den Inhalt jenes
in der Sprache greifbaren vorreflexiven Bewußtseins der Lebenswelt
«unter» bzw. «auf» Begriffe zu bringen 5, scheint wenig plausibel. Denn

unabhängig von dem in der Sache vielleicht unbestreitbaren Faktum,
daß sich Aristoteles' ontologische Analysen genau genommen innerhalb
eines universalen sprachlichen Horizontes bewegen, bleibt festzuhalten,
daß Aristoteles in seinen ontologischen Grundbegriffen so etwas wie ein

Instrumentarium zur Erschließung objektiver Strukturen sah. Diese

Annahme ergibt sich z. B. aus Metaph. E 4, wo Aristoteles im Blick auf

mögliche Repräsentanten des tô ôv obtXcôç (E 1,1025b9) «sein» im Sinne

von «wahr sein» (E 2) deshalb eliminiert, weil dieser Sinn von «Sein»

nicht in bzw. an den Dingen selbst (7rpdcy[xaTa) manifest wird sondern

nur im Denken (1027b26-27) 6. Aristoteles glaubte, aus der Beobachtung
der Art und Weise, wie wir von den Dingen sprechen (i. e. và ovtoc),

zugleich auch Aufschluß über jene Strukturen erlangen zu können, in
welche die Dinge selbst eingebettet sind. (Man denke hier etwa auch an
das Faktum, daß Aristoteles singuläre prädikative Sätze danach
unterscheidet, ob sie sagen, was X ist, oder ob sie sagen, was in bzw. an X ist.)
Daß seine diesbezüglichen Auffassungen weder sonderlich klar noch
leicht nachvollziehbar sind, läßt sich kaum bestreiten. Einige dieser

Schwierigkeiten werden im Nachfolgenden zur Sprache kommen.

5 W. Wieland, a. a. O., S. 8.
6 Wie M. T. Larkin (oben Anm. 2) bin ich der Meinung, daß Aristoteles seine

Wissenschaft vom Seienden als seiendem durchaus außersprachlich fundamentiert
sah (a. a. O., S. 9, 35, 88, 104 u. ö.). M. T. Larkin kennt die Arbeit von W. Wieland
nicht. Sie argumentiert im Wesentlichen gegen P. Aubenque, Le problème de l'être
chez Aristote (Paris 1962), und zwar speziell gegen dessen These: «Il est donc vain
de vouloir séparer l'être du discours que nous tenons sur lui» (S. 235), «la
conséquence en est qu'un discours parfaitement cohérent, c'est-à-dire scientifique, sur
l'être est impossible» (S. 236). - Anders argumentiert W. Wieland, daß es Aristoteles'

Anliegen gewesen sei, den Inhalt jenes in der Sprache greifbaren vorreflexiven
Bewußtseins der Lebenswelt «unter» bzw. «auf» Begriffe zu bringen. Er verneint,
daß Aristoteles die Absicht verfolgt habe, mit seinen «Prinzipien» Semsstrukturen
zu erfassen. Vielmehr handele es sich bei den Prinzipien um «begriffliche Hilfsmittel
auf Zeit». Die eigentlichen Schwierigkeiten des Wielandschen Ansatzes liegen - das
wurde m. E. am besten von H. Wagner, a. a.O., S. 144-145, herausgestellt — darin,
daß Wieland mit der Eliminierung der neuzeitlichen Entgegensetzung von Bewußtsein

und Welt einem Begriff des natürlichen Bewußtseins Geltung zu verschaffen
sucht und die aristotelische Ontologie nun als Phänomenologie ganz in das Subjekt
lokalisiert.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 445

II Die Kategorien

Aristoteles dekretiert in Metaph. T 4, 1006b7-8, daß jeder Name
«eines bedeutet» bzw. eine bestimmte Bedeutung hat. Aus dem Kontext
wird ersichtlich, daß mit «eines bedeuten» im Gegensatz zu «eines an
einem bedeuten» (1006b14-16, i. e. etwas vom Gegenstand der Referenz

aussagen) an eine semantische Beziehung gedacht ist, die unabhängig
von dem syntaktischen Verhalten des in Frage stehenden Ausdruckes
besteht: So bedeutet «Mensch» soviel wie «zweifüßiges Lebewesen» etc.;
und es ist anzunehmen, daß Aristoteles von der Annahme ausging, daß

jeder Ausdruck über eine Bedeutung verfügt, welche sich definieren
läßt (vgl. An. Post. B 7, 92b6-7, 15-16, 26-28, 93b30-31 u. v. ö.). Ob
Aristoteles hier tatsächlich das vor Augen hat, was J. S. Mill mit seinem

Begriff der Nominaldefinition zu präzisieren suchte, ist eine andere

Frage 1. Entscheidend ist, daß der Gedanke, wonach sprachliche
Ausdrücke für sich genommen eine bestimmte Bedeutung haben, für Aristoteles

von vornherein mit dem verhängt ist, was gemeinhin unter der

Kategorien-Lehre verstanden wird.
Denn zu Beginn des IV. Kapitels der Kategorienschrift heißt es:

«Von dem, was außerhalb der Verflechtung gesagt wird, bedeutet ein

jedes entweder eine Substanz oder eine Quantität etc.» (Ib25ff.).
Aristoteles scheint die sogenannten Kategorien als Bedeutungsklassen
einzuführen, als natürliche Klassen von Entitäten, die Ausdrücken als

Bedeutungen gegenüberstehen.
Im Detail stellen sich hier allerdings eine Reihe von Fragen, die

wenigstens als solche kenntlich gemacht werden sollen. Und zwar
betreffen diese Fragen 8 den Umstand, daß die Ausdrücke «was gesagt
wird» und «ohne/außerhalb der Verflechtung» keineswegs eindeutig
bestimmt zu sein scheinen. Aus «was gesagt wird» geht an sich nicht hervor,
ob Aristoteles an Ausdrücke denkt, die zur Bezeichnung irgendwelcher
Dinge verwendet werden, oder an die Dinge selbst, die vermittels von
Ausdrücken bedeutet oder angesprochen werden. Handelt es sich bei
den Asyojxsvoc nämlich um sprachliche Zeichen als Bedeutungsträger, so

7 Zu diesem Punkt siehe R. Bolton, « Essentialism and Semantic Theory in
Aristotle», in: Phüosophical Review 85 (1976) S. 519-520.

8 Vgl. A. Graeser, «Probleme der aristotelischen Kategorienlehre», in: Studia
Philosophien 37 (1977) S. 59-81.



446 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

steht auch der Ausdruck «bedeutet» (crrçjrawei) für eine semantische
Relation. Sollte es sich bei den Xsyopsvoc hingegen um die den Ausdrücken
als Bedeutungen gegenüberstehenden Dinge handeln, so würde auch das

«bedeutet» keine eigentliche semantische Relation anzeigen. Moderne

Interpreten plädieren bisweilen für die rein linguistische semantische

Option. Daß eine solche puristische Interpretation indes sachfremd ist,
erhellt aus Äußerungen wie «Jede Substanz bedeutet ein bestimmtes
Etwas» [Cat. 3bl0); und daß ein solcher interpretatorischer Schritt die

Unklarheiten auch theoretisch nicht beseitigen könnte, ist etwa Top. A 9

zu entnehmen. Aristoteles sagt hier, daß etwas dasjenige bedeutet, was
das vorhegende Ding ist, «wenn es selbst bezüglich (rrspt) sich selbst

gesagt wird oder die Gattung von ihm » (103b35-36) : Sollte das, was
gesagt wird, der sprachliche Ausdruck sein, so kann es sich bei dem, bezüglich

dessen er gesagt wird, allerdings nicht um das Wort handeln.
Vielmehr muß es sich um jenen Gegenstand handeln, auf den der Ausdruck
Anwendung findet. Dieser Gedanke zeigt zugleich, daß die für Aristoteles
eigentümliche Konfusion von Erwähnung und Verwendung selbst für
den Fall bestehen bleibt, wenn man zugunsten der für modernere Begriffe
selbstverständlichen linguistischen Option votiert.

Aus der Verwendung des Ausdrucks «ohne/außerhalb der Verflechtung»

geht nicht hervor, ob Aristoteles im Falle der die gemeinten Dinge
anzeigenden Ausdrücke jeweils nur an einzelne Worte denkt. Die ganze
Frage ist bekanntlich kontrovers. J. L. Ackrill stellte zwei Möglichkeiten
zur Diskussion 9. (A) Die notwendige aber nicht hinreichende Bedingung
dafür, daß ein Ausdruck ein unverbundener Ausdruck sei, ist, daß er

nur einen Gegenstand in einer Kategorie bezeichnet. (B) Die
Unterscheidung im II. Kapitel ist rein linguistischer Natur, d. h. sie ist eine

Unterscheidung zwischen einzelnen Worten einerseits und Wortgruppen,
vielleicht auch Sätzen andererseits. - Die Schwierigkeiten, die diese

Interpretationsmöglichkeiten begleiten, hegen auf der Hand. Im einen
Fall (A) würde die These «Von den den Dingen, die ohne Verbindung
gesagt werden ...» zu einem analytischen Satz, ohne daß Aristoteles
darüber auch nur ein Wort fallen ließe 10. Im anderen Fall (B) hätte Aristoteles

die Möglichkeit außer Betracht gelassen, daß einzelne Worte so

9 Vgl. J. L. Ackrill, Aristotle's Categories and De Interpretatione (Oxford
1963) S. 78-79.

10 G. Patzig, «Bemerkungen zu den Kategorien des Aristoteles», in: Einheit
und Vielheit. Festschrift für C. F. v. Weizsäcker (Göttingen 1973, S. 14) meint, daß
sich Aristoteles der Analyzität der Aussage nicht bewußt war.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 447

etwas wie eine komplexe Bedeutung haben können und daß auch

zusammengesetzte Ausdrücke mit einfacher Bedeutung auftreten.
Gewisse Unklarheiten bleiben bestehen u. Dessen ungeachtet zeigt

die entsprechende Einführung der Kategorien in Top. A 9, daß Aristoteles

Typen von Dingen unterscheidet, auf die wir in Nicht-Sätzen Bezug
nehmen, z. B. in elliptischen Ausdrucksweisen wie in Antworten auf
«Was ist X»-Fragen; die Kategorien fungieren als Klassifizierungen jener
Elemente, die von sprachlichen Ausdrücken bedeutet werden und mithin

auch als Seiendes sui generis definierbar sind (vgl. Metaph. Z 4,1030a
18-25 u. ö.). Zweifellos handelt es sich bei diesen Klassifizierungen für
Aristoteles um naturnotwendige Verhältnisse. Und mithin scheinen die

Kategorien als Klassen von Seiendem, insofern sich von ihm sprechen
läßt, Sprache und Wirklichkeit zu gleichen Teilen zu betreffen. Doch wie
ist diese Beziehung nun genau zu deuten?

III Wort und Sache

Aristoteles behauptet, Sätze (Aoyoi) seien ähnlich wahr wie die

Dinge (îtpàypavai. Diese Behauptung {De Int. 19a32-33) einer - wie man

sagen darf - grob realistischen Korrespondenztheorie der Wahrheit
involviert eine Reihe von interessanten Fragen bezüglich des Verhältnisses

von Sprache und Wirklichkeit. Vergleiche mit den Auffassungen L.
Wittgensteins, B. Russells12 u. a. bieten sich an. Von besonderem Interesse

ist jedoch die Frage, was Aristoteles unter «Sache» bzw. «Dinge»

(7tpaypa) versteht. Vorderhand läßt sich diese Frage dahingehend
beantworten, daß es sich bei den Ttpaypa-ra im Prinzip um eben jene Dinge
handelt, die Cat. Ia20-lbl0 sozusagen erschöpfend als Seiendes klassifiziert

wurden. Daß «ro Öv» und «repaypa» von Aristoteles bisweilen als

äquivalente Ausdrücke behandelt werden, erhellt etwa auch aus einem

Vergleich zwischen De Int. 17a38-bl und An. Pr. A 27, 43a25-43. In
De Int. 17a38ff. unterscheidet Aristoteles 7tpaypaTa nach Maßgabe ihrer
Prädikabilität, und zwar Individuen einerseits und Universahen andererseits.

In An. Pr. A 27, 43a25 ff. trifft Aristoteles vermutlich eine «Ein-

11 Vgl. J. M. E. Moravcsik, «Aristotle's Theory of Categories», in: J. M. E.
Moravcsik (Hrsg.), Aristotle. A Collection of Critical Essays (New York 1967)
S. 125-145.

12 Vgl. D. Pears, «The Relation between Wittgenstein's Picture Theory and
Russell's Theories of Judgement», in: Philosophical Review 86 (1977) S. 177-196.



448 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

teilung des Seienden in drei Klassen, deren eine (die Einzeldinge) dadurch
definiert wäre, daß sie (genauer ihre Namen) nur als Belegungen für
die Subjektstelle, deren zweite (die Kategorien) dadurch definiert wäre,
daß sie bzw. ihre Namen nur als Belegungen der Prädikatstelle in
sinnvollen Sätzen auftreten können, während die dritte Klasse, die eigentlichen

Begriffe, an beiden Stellen eines wahren Satzes auftreten können»13.

Nach allem, was wir wissen, scheint Aristoteles diesen Dingen, die
Ausdrücken als Bedeutungen gegenüberstehen, so etwas wie eine

bewußtseinsunabhängige Existenz einzuräumen. Denn in De Int. 16a3-8

dekretiert Aristoteles (1) Geschriebene Zeichen sind Symbole gesprochener

Laute, (2) Gesprochene Laute sind Symbole mentaler Affektionen,
(3) Gesprochene Laute sind in erster Linie Zeichen mentaler Affektionen,
und (4) Mentale Affektionen sind Abbildungen wirklicher Dinge (updcy-

(nxTa)14. Wie «wirklich» sind diese Dinge, denen Aristoteles hier zweifellos
eine bewußtseinsunabhängige Existenz einräumt? Nicht sämtliche
«Sachen», die sprachlichen Ausdrücken als sozusagen objektive Bedeutungen

gegenüberstehen, sind auch als Dinge in der Welt anzusprechen.
Denn auch «Nicht-Seiendes» kann man bedeuten (An. Post. B 7, 92b29-
30) ; auch «Bockhirsch» bedeutet etwas (De Int. 16al6). In De Int. 16bl9
sagt Aristoteles, daß Verben für sich genommen als Namen fungieren,
jedoch nichts über die Existenz der bedeuteten Sache aussagen; an anderer

Stelle gibt Aristoteles zu bedenken, daß Laufen im Gegensatz zu das

Laufende über keine eigentliche Existenz verfügt (Metaph. Z 1,1028a20-
25). So betrachtet kann Aristoteles die von Verben und Nomina bedeuteten

«Sachen» nicht ohne Weiteres als Denotation im modernen Sinne
verstanden haben. Und die Tatsache, daß Universalien, Eigenschaften
und Individuen gleichermaßen als Dinge behandelt werden, welche sind

(Cat. Ia20 ff.), kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß es sich bei dieser

Unterscheidung um Repräsentationen verschiedenartiger Existenz-Weisen

handelt. Universalien werden in der Kategorienschrift anders als

in der Metaphysik-Schrift quasi platonisch als Substanzen klassifiziert
(2al4, vgl. dagegen Metaph. Z 13, 1038b8-9). Und von den nicht-sub-
stanziellen Individuen15 bzw. Eigenschaften gilt generell, daß sie in einem

13 G. Patzig, Die aristotelische Syllogistik3 (Göttingen 1970) S. 20-21.
14 Diese Thesen beinhalten eine Reihe von offensichtlichen Problemen. Zur

Diskussion siehe N. Kretzman, «Aristotle on Spoken Sound Significant by
Convention», in: J. Corcoran (Hrsg.). Ancient Logic and its Modern Interpretations
(Dordrecht 1974) S. 3-22.

15 Daß Aristoteles in der Kategorien-Schrift Eigenschaften als Individuen



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 449

Subjekt sind [Cat. Ia20 ff.) bzw. daß sie sind, weil es Dinge von der Art
der Substanzen gibt, die durch sie bestimmt werden 16 (Metaph. Z 1,

1028al8-20 u. ö.).
Damit ist auch angedeutet, daß es sich bei der Existenz von

Eigenschaften um so etwas wie eine parasitäre Existenzweise handelt.
Bezeichnenderweise betont Aristoteles, daß «so auch vom Nicht-Weiß(en)
gesagt wird, daß es ist, weil dasjenige ist, dem es beiläufig zukommt»
(A 7, 1017al8-19). Existenz im vollgültigen Sinne uneingeschränkter
Präsenz wird nur von genuinen Individuen repräsentiert; von Dingen
also, deren Namen in genuin prädikativen Sätzen nicht die Prädikatstelle

belegen können. Bei diesen genuinen Individuen handelt es sich

um eben jene Dinge, die Aristoteles in der Kategorienschrift als
Substanzen im «strikten Sinne» (xuptcoç) begreift und später als Ganzheiten

aus Form und Materie charakterisiert, die den Grund ihrer Existenz in
sich selbst tragen (Metaph. A 18,1022a32-33). Nur diese Dinge verfügen
also über uneingeschränkte Existenz und stellen das dar, was wir unter
der Denotation von Termini verstehen. Mithin ist anzunehmen, daß nur
Dinge vom Typus der Substanz über wirkliche Existenz verfügen und
das darstellen, was Aristoteles unter außersprachlicher Realität
verstanden hätte.

Wie aber steht es mit der Bedeutung von deskriptiven Sätzen? In
Cat. 14bl8-22 heißt es, daß die Wahrheit eines Satzes vom Sein der
Sache abhängt (vgl. auch 4b8-10). Handelt es sich bei der Sache, die

ist, um jenen Gegenstand, der von dem syntaktisch an Subjektstelle
plazierten Ausdruck bezeichnet wird und von dem in dem Satz die Rede

ist Oder handelt es sich etwa um den Sachverhalt, dessen Bestehen

behauptet wird? In Metaph. 0 10 heißt es: «auf Grund dessen, daß du
weiß bist, sprechen wir, die wir das behaupten, die Wahrheit» (1051b8-8) ;

und diese Bemerkung besagt, daß unter dem Sein der Sache eigentlich
soviel wie das Bestehen des behaupteten Sachverhaltes zu verstehen
wäre. Nun handelt es sich im Kontext von Cat. 14bl8-22 aber offenbar

um Existenzbehauptungen. Aristoteles könnte hier also ohne weiteres
das Existieren jener Sache gemeint haben, von welcher die Rede ist.
Doch sind die Dinge faktisch nicht so einfach zu beurteilen. Denn Cat.

4a 34-bl heißt es, daß die Aussage (Xoyoç) und das Urteil (8o£a), daß

betrachtet, stellt z.B. G. E. M. Anscombe, «Aristotle», in: G. E. M. Anscombe,
P. Geach (Hrsg.), Three Philosophers (Oxford 1961) S. 9, heraus.

16 Dazu siehe K. Specht, «Das ontologische Problem der Qualitäten bei
Aristoteles», in: Kant Studien 55 (1964) S. 102-118.



450 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

jemand sitzt, absolut unverändert bleiben, und daß wir sie bald als

«wahr» bald als «falsch» ansprechen, wenn sich die Sache verändert hat.
Diese Ausdrucksweise ist unklar. Meint Aristoteles mit «Sache» hier den

Gegenstand, von dem die Rede ist (also die Person, die sitzt oder nicht
sitzt), oder meint er den Sachverhalt oder die Situation! Da wenig später
gesagt wird «dadurch, daß die Sache ist oder nicht ist, wird der Satz

wahr oder falsch genannt» (4b8-10), scheint es nicht sinnvoll, «Sache»

hier (i. e. 4a35-bl) auf jenen Gegenstand zu beziehen, von dem die Rede

ist. Denn der Gegenstand existiert so oder so; und ob sich für den Fall,
daß die in Frage stehende Person nicht mehr sitzt, sondern steht, von
einer Veränderung der Sache sprechen läßt, scheint auch zweifelhaft.
Zumindest ist klar, daß Aristoteles den behaupteten Sachverhalt, daß

jemand sitzt, nicht mit jenem Gegenstand identifiziert, von dem die
Rede ist17. Wie aber «Sache» genau zu interpretieren ist, bleibt gleichwohl

unklar. Denn wenn Aristoteles sagt, daß der Satz p «falsch» genannt
wird, weil sich die Sache verändert hat, so kann «Sache» auch nicht
einfach «Sachverhalt» bedeuten. Faktisch besteht ja in dem Augenblick,
da p «falsch» genannt werden darf, ein anderer Sachverhalt bzw. der in
p behauptete Sachverhalt besteht nicht. Von dem nicht mehr bestehenden

Sachverhalt zu sagen, er habe sich verändert, wäre für unsere Begriffe
zumindest nicht korrekt. So scheint die Redeweise von der «veränderten
Sache» wohl nur für den Fall sinnvoll, daß mit «Sache» so etwas wie
«Situation» gemeint wäre. Ob diese Interpretation allerdings einen wirklich

gangbaren Ausweg bietet18, mag dahingestellt bleiben.
Eine weitere Komplikation erfährt unsere Fragestellung in

Anbetracht der Tatsache, daß Aristoteles im Blick auf Sätze wie «Der Mensch

ist weiß» von zwei «unterliegenden Sachen» spricht (De Int. 21b28). Heißt
dies, daß Aristoteles den in einem singulären prädikativen Satz behaupteten

Sachverhalt als Beziehung zwischen zwei Sachen deutet? Dieser

Gedanke liegt in der Tat nahe. Denn tatsächlich stehen beide in diesem

Satz verwendeten Ausdrücke für distinkte Dinge: Mensch ist nicht das,

was Weiß ist (.Metaph. V 4, 1007a32-33; An. Post. A 22, 83a28-30) ; und
der Ausdruck «weißer Mensch» steht nicht für ein bestimmtes Etwas

(toSs -u), denn to toSs bezieht sich nur auf Substanzen (Metaph. Z 4,1030
a4-6). Und entsprechend der Regelung, daß jeder unverbundene Aus-

17 Vgl. dagegen Pï-aton, Euthydem 283e9-10.
18 Dies meint G. Nüchelmans, Theories of the Proposition. Ancient and

Medieval Conceptions of the Bearers of Truth and Falsitiy (Amsterdam 1973) S. 34-35.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 451

druck genau ein Element in einer Kategorie bedeutet (s. o.), wird von
einem Ausdruck wie «weißer Mensch» ein Komplex bedeutet, dem ein

außersprachliches Wirklichkeitsstück entspricht.

IV Ontologische Strukturen

Daß den in deskriptiven Sätzen behaupteten Sachverhalten für
Aristoteles reale Strukturen zugrundehegen, steht außer Zweifel. Ebenso
außer Zweifel steht allerdings - und dieser Punkt spricht gegen den

Anspruch der Interpretation W. Wielands und somit für die Position, die

M. T. Larkin vertritt - auch, daß Aristoteles die Art und Weise, wie
wir von den Dingen sprechen» an der Art des Gegebenseins der Dinge
bemißt bzw. bemessen wissen will und nicht etwa umgekehrt {Metaph.
Z 4, 1030a27-28).

Obschon Aristoteles ähnlich wie Piaton sämtliche Dinge, von denen

sich sinnvoll sprechen läßt, gleichermaßen als Seiendes (Övxa) anspricht
[Cat. Ia20 ff.), läßt er doch keinen Zweifel daran aufkommen, daß
zwischen den Repräsentanten der verschiedenen Kategorien signifikante
Unterschiede bestehen. Dabei geht es weniger um die Frage nach der

präzisen Ordnung der Kategorien selbst (Simplicius, In Cat. 340,26) als

vielmehr um den fundamentalen Unterschied zwischen den Repräsentanten

der Kategorie der Substanz einerseits und den Repräsentanten
der nicht-substanziellen Kategorien andererseits ; in der Sache handelt es

sich also um den Unterschied zwischen Eigenschaften einerseits und den

Trägern von Eigenschaften andererseits. Diesen Unterschied, der in
späteren Diskussionen von Kategorien-Theorien zu so etwas wie einer

Zweiteilung zwischen «an sich» (xa0' aÛTo) und «relativ» (~p6ç -u) führt,
formuliert Aristoteles dahingehend, daß die Elemente nicht-substanzieller

Kategorien (Qualitäten, Quantitäten etc.) im Gegensatz zu ihren Trägern
nicht selbständig existieren können (vgl. Metaph. Z 1, 1028a33-34). Den

Begriff der Selbständigkeit drückt Aristoteles in der Regel durch das

Adjektiv igtov aus, das wörtlich durch «abgetrennt» oder «abtrennbar»

wiederzugeben ist, wobei diese Alternative «abgetrennt»/«abtrennbar»
da gewisse interpretatorische Probleme aufwirft, wo Aristoteles

unterschiedliche Weisen der ontologischen Selbständigkeit ins Auge
faßt. Dies ist namentlich da der Fall, wo die uneingeschränkte bzw.

schlechthinnige Selbständigkeit des konkreten Individuums mit der

begrifflichen Selbständigkeit des Wesens des konkreten Individuums
kontrastiert (Metaph. H 1, 1042a29-31). Bisweilen drückt Aristoteles



452 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

den. Begriff der Selbstständigkeit aber auch durch den Ausdruck «an
sich» (s. o.) aus, dessen ontologische Verwendung zur Bezeichnung
unabhängiger, in ihrem eigenen Recht bestehender Dinge An. Post. A 4,
73b5-10 spezifiziert wird (vgl. Metaph. A 18, 1022a32-33) ; das Moment
der Selbständigkeit kommt allerdings auch in dem Begriff «bestimmtes
Etwas» (t6Sstl) zum Tragen, wobei die Verwendung dieses Ausdruckes
wiederum dadurch charakterisiert ist, daß er in der Metaphysik-Schrift
anders als in der Kategorien-Schrift nicht nur auf das konkrete Individuum

Anwendung findet, sondern auch auf das als begrifflich «abgetrennt

»/«abtrennbar» charakterisierte Wesen des konkreten Individuums

(Metaph. H 1,1042a29). Die Sprachregelung des 'Philosophischen
Lexikons' (Metaph. A 8) scheint sogar dahin zu gehen, daß dieserAusdruck

exemplarisch nur auf das begriffliche Wesen zu beziehen ist (1017b24—26).

Dies wäre eine Auffassung, die einerseits eine deutliche Distanz zur
Kategorien-Schrift aufweist, andererseits mit der Position der
Kategorien-Schrift für den Fall kompatibel bleibt, daß Aristoteles in der Tat
so etwas wie eine ontologische Identität von Ding und Wesen behauptet
(Metaph. Z 6, 1031bl7-18) 19. Indes scheint Aristoteles' Position letztlich

durchaus an dem Gedanken orientiert zu sein, daß Substanzialität
in erster Linie durch die Form repräsentiert wird und nur in zweiter
Linie durch den raumzeitlichen Verband aus Form und Materie (Metaph.
Z 11, 1037a29-30). Anders handelt es sich jedenfalls bei den unselbständigen

Dingen um Dinge, die real nur an konkreten Individuen vorkommen.
Aber hier beginnen die Probleme dann auch. Denn genau wie diese

Beziehung gemeint ist, bleibt unklar. Zwar führt Aristoteles in der
Kategorien-Schrift mit «in einem Subjekt sein» {Cat. Ia20-21) einen technischen

Ausdruck ein, der diese Beziehung verdeutlichen soll. Doch
betrifft diese Spezifizierung der Seins-Weise nicht-substanzieller Entitäten
das, was im Sinne der Terminologie der Metaphysik-Schrift unter
uneigentlichen Eigenschaften zu verstehen wäre, d. h. unter den Akzidentien.
Denn im Rahmen seiner Sondierung dessen, was ist, geht Aristoteles in
Cat. II von der Voraussetzung aus, daß dasjenige, was ein Ding ist, nicht
in diesem Ding ist, sondern von ihm als Subjekt gesagt wird. Diese durch
den Ausdruck «von einem Subjekt gesagt werden» bezeichnete Beziehung
betrifft hier in der Kategorien-Schrift nur den Fall, daß A ein Exemplar
der Spezies B ist und daß der die Gattung von B definierende Ausdruck

19 Dazu siehe E. Hartman, «Aristotle on the Identity of Substance and
Essence», in: Philosophical Review 85 (1976) S. 545-561.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 453

«C» auch A definiert: Alle Differentia des Prädikates gelten auch für
das Subjekt (Cat. lb22-24). Also ist unter der «von einem Subjekt gesagt
werden»-Beziehung im Prinzip jene Relation zu verstehen, welche in
Metaph. A 7, E 2 u. ö. auch als per se-Verwendung von «sein» verstanden
wird und entsprechend auch als per se-Prädikation angesprochen werden
kann. Davon unterschieden ist entsprechend die per accidens-Prädika-

tion, mittels derer einem Gegenstand Eigenschaften zugesprochen werden,

die in der Wesens-Definition nicht erwähnt werden. Zumindest kann
diese für Aristoteles offenbar relevante Unterscheidung trotz bestimmter
Unklarheiten bezüglich der sogenannten propria (vgl. neben Topik A 4
auch Metaph. A 30, 1025a30-34, Anal. Post. A 6, 75al8-22) in ihren
Grundzügen in der Kategorien-Schrift ausgemacht werden 20. Nur spricht
Aristoteles von dieser Attributation unwesentlicher Eigenschaften in der

Kategorien-Schrift nicht eigentlich als Prädikation.
Er spricht von «in einem Subjekt sein». Es ist dies eine Vorstellung,

die in anderen Schriften zurückzutreten scheint oder jedenfalls nur noch

sporadisch artikuliert wird21. «In einem Subjekt sein» bedeutet, wie
Aristoteles z. T. zirkulär feststellt, die Seinsweise dessen, «was nicht als

Teil zugrundeliegend unmöglich getrennt von dem sein kann, in dem es

ist» (Cat. la24-25). Dabei wird einmal klar, daß der Ausdruck «Subjekt»
keineswegs eindeutig bestimmt ist. Dies zeigen die Beispiele «eine

bestimmte grammatische Kunst in der Seele als Subjekt», «das bestimmte
Weiß an einem Körper», «Wissenschaft in der Seele als Subjekt» (Cat. II).
Im Falle der «von etwas als Subjekt gesagt werden»-Beziehung bedeutet

«Subjekt» zweifellos den Gegenstand der Aussage und / oder das grammatische

Subjekt des Satzes, - ein Unterschied, den Aristoteles Anal. Post.

A 19, 22 u. ö. ins Auge zu fassen scheint. Und während sich Sätze von
der Art «B wird von A gesagt» durchwegs zu «.A ist S »-Sätzen umformen
lassen, ist dies im Falle der «B ist in A »-Sätze offenbar nicht gegeben;
Sokrates mag zwar weiß sein, aber er ist nicht weiße Farbe oder die Farbe
Weiß. Hinzukommt nun, daß Aristoteles auch mit Dingen rechnet, die

sowohl in etwas anderem sind als auch von etwas als Subjekt gesagt werden.

Und durch das Beispiel «Wissenschaft befindet sich in der Seele als

Subjekt wird aber von Grammatik als Subjekt gesagt» (Cat. lbl-2) wird
natürlich angezeigt, daß der Status dessen, was in beiden Fällen durch

20 Vgl. E. Harter, «Aristotle on Primary Ousia», in: Archiv für Geschichte
der Philosophie 57 (1975) S. 4, Anm. 7.

21 Vgl. R. M. Dancy, «On Some of Aristotle's First Thoughts About
Substances» in: Philosophical Review 84 (1975) S. 343-344, Anm. 12.



454 Sprache und Ontologie bei Aristoteles

«Subjekt» bedeutet wird, grundverschieden ist. Doch bietet der Ausdruck,
«was nicht als Teil zugrundeliegend unmöglich getrennt sein kann von
dem, in dem es ist», weitere Unklarheiten. Geben die Kriterien «B ist
nicht Teil von A» und «B kann nicht getrennt von A sein» die gleichen
Bedingungen? Oder werden verschiedene Charakteristika ins Auge
gefaßt? Offenbar soll letzteres gelten. Denn in Cat. 2a34-b6 heißt es, daß

nicht existieren würde, wenn es nicht Dinge von der Art konkreter
Individuen gäbe (Cat, 2bl5-17, 37-3al); und diese Äußerung impliziert
wiederum, daß auch das, was von einem Subjekt gesagt, nicht ohne

separat von?) wenigstens ein Individuum existieren könnte, ohne
daß es allerdings in einem Subjekt sein müßte, weder als Teil noch nicht
als Teil. Bei solchen als Teil in einem Subjekt befindlichen Dingen kann
es sich sogar um Substanzen handeln (Metaph. A 8,1017bl4-16) oder um
das, was z. B. pythagoreisierende Platoniker etwa im Blick auf die

Begrenzungen von Körpern dafür halten (vgl. Metaph. Z. 2, 1028b16-18).
Der Kontext der Argumentation in der Kategorien-Schrift legt die
Überlegung nahe, daß «Teil» soviel «Definitionsstück» heißen müßte (Metaph.
A 25, 1023b22-25; Phys. IV 3, 210al8-20). In der Tat soll es sich bei
dem, was nicht als Teil in etwas ist, um Dinge handeln, die nicht Teil
der Definition sind. Vielmehr soll es sich um jeweils «individuelle
Eigenschaften» handeln, um jeweils individuelle Instanzen der Spezies nicht-
substanzieller Kategorien, die deshalb «individuell» und «einzig» sind

(Cat. lb6-9), weil sie sich in numerisch distinkten Trägern befinden. So

wie das spezielle Weiß an Sokrates' Körper von dem Weiß am Körper
Kallias' verschieden ist, so unterscheiden sich auch die Instanzen anderer

Eigenschaften 22.

V Schlußbemerkung

Aristoteles tendiert zweifellos zu einer komplexen Ontologie 23. Es
ist dies eine Ontologie, die anders als die meisten zeitgenössischen
Auffassungen nicht nur Individuen und Eigenschaften anerkennt, sondern
darüberhinaus auch Universahen und im Blick auf die Eigenschaften weitere

Unterschiede in Rechnung stellt, wie sie in Gestalt der nicht-substan-

22 Vgl. R. E. Allen, «Individual Properties in Aristotle's Categories», in:
Phronesis 14 (1969) S. 32.

23 Vgl. R. E. Allen, «Substance and Predication in Aristotle's Categories», in:
A. P. D. Mourelatos, E. N. Lee, R. Rorty (Hrsg.), Exegesis and Argument.
Studies in Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos (Assen 1973) S. 370.



Sprache und Ontologie bei Aristoteles 455

ziellen Kategorien angedeutet werden. Und Aristoteles glaubte sicher,
daß es sich bei diesen Unterscheidungen um die Beobachtung naturnotwendiger

Verschiedenheiten handelt. Daran kann es in Anbetracht solcher

Stellungnahmen wie denen in Metaph. A 1, 982a2-2, 982a5, 3, 938a23-25

(vgl. Phys. A 1, 184al0-15) keinen Zweifel geben.
Doch macht Aristoteles diesen Anspruch wirklich plausibel Gelingt

es ihm, die zweifellos intendierte außersprachliche Fundamentierung
seiner ontologischen Annahmen durchsichtig zu machen? Über diesen

Punkt kann man geteilter Meinung sein.


	Sprache und Ontologie bei Aristoteles

