Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Eucharistielehre des Origenes?
Autor: Vogt, Hermann-J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERMANN-]J. VOGT

Eucharistielehre des Origenes? *

Origenes kommt in Buch XI,14 Mattdus-Kommentar bei der Aus-
legung von 15,11 (nicht was in den Mund eingeht, macht den Menschen
gemein usw.) auch auf das «durch Wort Gottes und Bittgebet» * Gehei-
ligte, also auf die eucharistische Gabe zu sprechen und erklirt, es heilige
den, der es empfingt, nicht durch seine eigene Beschaffenheit (Logos).
Der Grund dafiir ist folgender: Wenn es eine Naturbeschaffenheit des
Geheiligten, also des eucharistischen Brotes wire, den, der es iBt, zu
heiligen, dann miiBte es diese Wirkung immer und iiberall haben. Es
wdre also nicht denkbar, daB das geheiligte Brot irgendwann nicht
heiligt oder sogar, wie Paulus ausdriicklich erklirt (1 Kor 11,30), dem
Empfinger Schwiche oder Krankheit oder gar vorzeitigen Tod ein-
bringt. Die Wirkung des geheiligten Brotes héngt also, so folgert Ori-
genes, ganz und gar vom Zustand des Empfingers ab. Hat er ein reines
Gewissen, d. h. ist er des Herrn wiirdig, dann wird er geheiligt; ist er
des Herrn nicht wiirdig, d. h. hat er ein beflecktes Gewissen, dann wird
er nicht geheiligt, sondern nimmt Schaden. Es empfiehlt sich wohl, hier den
ganzen Abschnitt des Mattius-Kommentars (in Ubersetzung)zu bieten.

«Wer bis zu dieser Stelle gekommen ist, konnte wohl folgendes sagen:
So wie nicht das, was in den Mund eingeht, den Menschen gemein macht,
auch wenn es von den Juden fiir gemein gehalten wird, so macht nicht
das, was in den Mund hineingeht, den Menschen heilig, auch wenn Leute
mit weniger Erfahrung meinen, das, was Brot des Herrn genannt wird,

* Vortrag in der Schweizerischen Patristischen Arbeitsgemeinschaft, gehalten
am 2.6.1978.
1 1 Tim 4, 5.



Eucharistielehre des Origenes 429

mache heilig, Und die AuBerung ist (meine ich) nicht einfach von der
Hand zu weisen und bedarf daher einer klaren Auslegung; richtig scheint
mir folgendes zu sein: Wie nicht die Speise, sondern das Gewissen des
mit Zweifel (die Speise) Verzehrenden den Essenden gemein macht (wer
nimlich zweifelt, wenn er iBt, der ist verurteilt, weil es nicht aus Glauben
geschieht, Rém 14,23), und wie nichts rein ist fiir den Befleckten und
Ungliubigen, aber nicht in sich selbst, sondern aufgrund seiner Befleckung
und seines Unglaubens, so macht auch das, was durch das Wort Gottes
und das Gebet (1 Tim 4,5) geheiligt ist, nicht durch sein eigenes Wesen
den heilig, der sich seiner bedient. Wire das namlich der Fall, dann wiirde
es auch jemanden heiligen, der es i8t, ohne des Herrn wiirdig zu sein, und
niemand wiirde aufgrund dieser Speise schwach oder krank oder gar
sterben (etwas derartiges behauptet Paulus ndmlich, wenn er sagt: Des-
wegen sind unter euch viele schwach und krank und etliche entschlafen,
1 Kor 11,30). Und was nun das Brot des Herrn angeht, ist der Nutzen
fiir den Empfinger dann gegeben, wenn er das Brot mit unbeflecktem
Sinn und reinem Gewissen empfiangt. So haben wir weder, wenn wir nicht
essen, nur deswegen, weil wir nicht von dem Brot essen, welches durch
das Wort Gottes und das Gebet geheiligt ist, einen Mangel an irgend-
einem Gut, noch haben wir einen Uberflu8 an irgendeinem Gut, wenn wir
essen. Ursache fiir den Mangel ist ndmlich die Schlechtigkeit und die
Verfehlungen ; Ursache fiir den Uberflu3 die Gerechtigkeit und die rech-
ten Taten; etwas derartiges ist also bei Paulus gesagt mit dem Wort:
‘Weder haben wir UberfluB, wenn wir essen, noch haben wir Mangel,
wenn wir nicht essen’ (1 Kor 8,8). Wenn aber alles, was in den Mund hin-
eingeht, in den Bauch wandert und ausgeschieden wird, dann wandert
auch die durch Wort Gottes und Gebet geheiligte Speise, was nur das
Stoffliche angeht, in den Bauch und wird ausgeschieden. Was aber das
dariiber in Ubereinstimmung mit dem Glauben (R6m 12,6) gesprochene
Gebet angeht, wird es niitzlich und zur Ursache dafiir, daB3 der Verstand
eine Durchsicht gewinnt, in dem er auf das schaut, was niitzt; und nicht
die Materie des Brotes, sondern das dariiber gesprochene Wort ist es,
was dem Nutzen bringt, der es nicht auf eine des Herrn unwiirdige Weise
iBt. Das sei gesagt iiber den abbildhaften und zeichenhaften Leib.
Vieles konnte man aber wohl auch iiber das Wort selber sagen, welches
‘Fleisch’ und ‘wahre Speise’ (Joh 6,55) geworden ist, durch deren Genuf3
man ganz gewiB in Ewigkeit leben wird (Joh 6,51), und die kein Schlechter
essen kann. Wenn es ndmlich mdoglich wire, dal3 einer, der noch schlecht
bleibt, das fleischgewordene Wort essen konnte, welches auch lebendiges



430 Eucharistielehre des Origenes

Brot ist, wire nicht geschrieben, daB ‘jeder, der dieses Brot iB3t, in Ewig-
keit leben wird’ (Joh. 6,51)» 2.

Origenes entfaltet (oder kompliziert) den Gedanken aber dadurch,
daB er das Pauluswort: Wenn wir nicht essen, haben wir keinen Verlust,
wenn wir essen, keinen UberfluB (1 Kor 8,8), welches sich urspriinglich
auf das Gotzenopferfleisch bezieht, nun auch noch auf die Eucharistie
anwendet. Sie nicht empfangen, bedeutet also keinen Verlust, sie emp-
fangen bedeutet keinen UberfluB. Der Grund dafiir, daB jemand einen
Verlust erleidet, liegt vielmehr in seiner eigenen Schlechtigkeit und in
seinen Siinden, der Grund dafiir, daB jemand UberfluB hat, in seiner Ge-
rechtigkeit und in seinen rechten Taten. Da miite man aber fragen,
was dann der Empfang der Eucharistie iiberhaupt soll? Vielleicht hat
Origenes diese Frage empfunden und wendet deswegen das Wort, mit
dem Jesus nach Mattdus 15,17 seine erste Behauptung, keine Speise
konne den Menschen verunreinigen, begriindet, ndmlich: Jede Speise
wandert in den Bauch und wird ausgeschieden, jetzt auch auf die Eu-
charistie an: das materielle Element (spiter sagt man die species) wan-
dert in den Bauch und wird ausgeschieden. Nur das iiber das Brot ge-
sprochene Gebet wird niitzlich, und zwar auch nur fiir den, der beim
Essen des Brotes des Herrn nicht unwiirdig ist.

Der Nutzen, den nur das eucharistische Gebet nur dem verschafft,
der des Herrn wiirdig ist (also doppelte Einschrinkung), besteht darin,
daB sein Verstand (nous) eine tiefe Einsicht (eigentlich Durchsicht, ndim-
lich durch die vordergriindigen Dinge hindurch) gewinnt und so auf das
schaut, was wirklich niitzt.

Der Nutzen der Eucharistie scheint also ein rein intellektueller zu
sein und sich auBerdem noch gewissermalen in sich selbst zu schlieBen.
Wenn nimlich das Eucharistiegebet dadurch niitzlich wird, daB es den
Verstand das eigentlich Niitzliche erkennen und die vordergriindigen
Dinge durchschauen 1i6t, dann legt sich die SchluBfolgerung nahe, daf3
das Niitzliche, was der Verstand nun erkennt, das an der Eucharistie
Niitzliche ist. Mit anderen Worten: Die Eucharistie wiirdig empfangen
macht dem Empfinger deutlich, 1) da das materielle Element tiberhaupt
keinen Nutzen stiftet, 2) da8 das Gebet nur dem Wiirdigen hilft, 3) daB
es ihm Einsicht verleiht.

Das alles gilt aber nur von dem «typischen und symbolischen Leib»
(S. 58,5 1.) Vieles miiBlte aber iiber den Logos selbst gesagt werden, wel-

2 GCS Orig. X, 57 f.



Eucharistielehre des Origenes 431

cher Fleisch und wahre Speise geworden ist (ebd.). Dabei ist nicht deut-
lich, ob der Logos, nachdem er Fleisch geworden war, in einem zweiten
Schritt auch noch wahre Speise wurde, oder ob der Logos sofort schon
dadurch, daBl er Fleisch ist, auch Speise ist. Es legt sich aber die zweite
Deutung nahe, weil Origenes zwei Zeilen weiter erkldart, dal ein Mensch,
der schlecht bleibt, den fleischgewordenen Logos, der auch lebendiges
Brot ist, nicht essen kann. Weil aber jeder, der dieses Brot i6t, in Ewig-
keit leben wird, kann sich dieses Wort nicht auf das Essen beziehen,
was jedermann moglich ist; Origenes sagt: kein Schlechter kann die
Speise essen. Die Eucharistie aber kann jeder essen. Sonst brauchte ja
nicht vor dem unwiirdigen Genul3 gewarnt zu werden und sonst kénnte
sie ja nicht die verhéngnisvollen Folgen haben, die Paulus (1 Kor 11,27 ff.)
aufzihlt. Das bedeutet aber nichts anderes, als daB sich fiir Origenes die
Aussage im Johannesevangelium (6,51 u. 58) gar nicht auf die Euchari-
stie bezieht, sondern auf ein Entgegennehmen des lebendigen Brotes,
d. h. des fleischgewordenen Logos, welches dem, der sich nicht bekehrt,
sondern schlecht bleibt, iiberhaupt nicht méglich ist.

Man fragt sich, ob Origenes irgendwo die in Buch XI,14 des Mat-
tdus-Kommentars angedeutete, vielleicht sogar in Aussicht gestellte
ausfiihrliche Darlegung iiber den Fleisch und wahre Speise gewordenen
Logos und die Art, wie er gegessen werden kann, tatsichlich bietet.
Wenn Origenes im Zusammenhang mit Mt 15,11 (nicht was in den Mund
eingeht usw.) auf die Eucharistie zu sprechen kommt und dann auf Jo-
hannes 6,51.58 (wer dies Brot iBt, wird leben) und diese AuBerung dann
nachdriicklich von der Eucharistie abhebt, ihr also eine andere Deutung
zuweist, dann ist es wohl nicht ganz unangemessen, die in Aussicht ge-
stellte Darlegung an der Stelle zu suchen, wo Origenes das Abendmahl
des Herrn, genauer gesagt die Konsekrationsworte kommentiert, also
im nur lateinisch erhaltenen Teil seines Mattdus-Kommentars 3.

Dort sagt er folgendes:

«85. Als sie aber aen, nahm Jesus Brot, sagte Dank, brach es und gab
es seinen Jiingern und sprach: ‘Nehmt und eBt, denn das ist mein
Leib’. Und er nahm den Kelch und sagte Dank und gab ihn ihnen und
sprach: ‘Trinkt daraus alle, denn das ist mein Blut des neuen Vermicht-

nisses, das fiir viele ausgegossen wird zur Nachlassung der Siinden’
(Mt 26,26-28).

3 Nr. 85 und 86 GCS XI, S. 196-200.



432 Eucharistielehre des Origenes

Dieses Brot, von dem das Gottwort bekennt, es sei sein Leib, ist
das Wort, welches die Seelen nihrt, ein Wort, das vom Gottwort aus-
geht, und Brot von dem himmlischen Brot, das auf den Tisch gelegt ist,
von dem geschrieben steht: ‘Du hast mir vor Augen einen Tisch bereitet
gegen jene, die mich bedrdngen’ (Ps 22,5). Und dieser Trank, von dem
das Gottwort bekennt, er sei sein Blut, ist das herrliche Wort, welches
die Herzen der Trinkenden trinkt und berauscht, welcher sich in dem
Becher findet, von dem geschrieben steht: ‘Und dein berauschender
Becher, wie herrlich ist er!” (ebd.). Und dieser Trank ist Erzeugnis des
wahren Weinstocks, welcher sagt: ‘Ich bin der wahre Weinstock’ (Joh
15,1), und ist Blut jener Traube, welche, in die Kelter des Leidens ge-
schiittet, diesen Trank hervorbrachte. So ist auch Brot das Wort Christi,
welches aus jenem Korn gemacht ist, das ‘in die Erde fiel und viel Frucht
erbrachte’ (Joh 12,24 {.). Nicht jenes sichtbare Brot ndmlich, das es in
Hinden hielt, nannte das Gottwort seinen Leib, sondern das Wort, in
dessen Geheimnis jenes Brot gebrochen werden muf3te. Nicht jenen sicht-
baren Trank nannte er sein Blut, sondern das Wort, in dessen Geheimnis
jener Trank ausgegossen werden multe; denn was kann der Leib oder
das Blut des Gottwortes anderes sein als das Wort, welches nahrt, und
das Wort, welches ‘das Herz erfreut’ (Ps 103,15)? Warum aber sagte er
nicht: Dies ist das Brot des neuen Vermichtnisses, so wie er sagte:
‘Dies ist das Blut des neuen Vermichtnisses’? Weil das Brot das Wort
der Gerechtigkeit ist, welches die Seelen essen und durch das sie erndhrt
werden. Der Trank aber ist das Wort der Erkenntnis Christi gemaf
dem Geheimnis seiner Geburt und seines Leidens. Weil also das Vermicht-
nis Gottes im Blut des Leidens Christi auf uns hin hinterlegt ist, damit
wir durch den Glauben an die fleischliche Geburt und Passion des Sohnes
Gottes gerettet werden, nicht in der Gerechtigkeit, in welcher allein
ohne den Glauben an das Leiden Christi kein Heil sein konnte, deswegen
ist nur vom Kelch gesagt: ‘Dies ist der Kelch des Vermichtnisses’;
86. Wahrlich ich sage euch, daB ich von jetzt ab nicht mehr vom Er-
zeugnis dieses Weinstockes trinken werde, bis ich es mit euch neu trinke
im Reich meines Vaters (Mt 26,29). ,

Aber von dem Brot ist bei Lukas dhnlich gesagt: ‘Mit Sehnsucht
habe ich verlangt, dieses Ostermahl mit euch zu essen. Ich sage euch,
daB ich es von jetzt an nicht mehr essen werde, bis es erfiillt ist im
Reiche Gottes” (Lk 22,15 f.). Also wird der Erloser jenes Brot essen und
den oOsterlichen erneuerten Trank im Reiche Gottes trinken, und zwar
wird er essen und trinken mit seinen Jiingern. Wie er es nidmlich ‘nicht



Eucharistielehre des Origenes 433

fiir einen Raub gehalten hat, Gott gleich zu sein, sondern sich selbst
bis zum Tode erniedrigte’ (Phil 2,6-8), so wird er Brot essen und vom
Erzeugnis des Weinstocks trinken, und er wird es neu trinken und wegen
seiner reichen Gdiite und seiner Liebe zu den Menschen wird er essen und
trinken mit seinen Jiingern, ‘wenn er das Reich Gottes dem Vater iiber-
geben haben wird” (1 Kor 15,24). Beachte nimlich was er sagt: “Wenn
ich es mit euch neu trinken werde’, zu keiner anderen Zeit als ‘im Reich
meines Vaters’. Andererseits aber ‘ist das Reich Gottes nicht Speise und
Trank’ (Rém 14,17). Kérperlich namlich und in Ahnlichkeit mit gegen-
wirtiger Speise und Trank ‘ist das Reich Gottes nicht Speise und Trank’
(wohl Liicke: geistlich aber ist es Speise und Trank) fiir die, die sich als
des himmlischen Brotes wiirdig erwiesen haben und des Brotes der Engel
und jener Speise, von welcher der Erloser sagt: ‘Meine Speise ist es, den
Willen dessen zu tun, der mich gesandt hat, und sein Werk zu vollbrin-
gen’ (Joh4,34). DaB3 wir aber ‘im Reiche Gottes’ essen und trinken werden,
kann man aus vielen Stellen der Schriften beweisen, hauptsichlich auf-
grund dessen, dall geschrieben ist: ‘Selig wer Brot essen wird im Reiche
Gottes’ (Lk 14,15). Also wird sich “im Reiche Gottes’ dieses Pascha er-
fiillen, und Jesus wird es mit seinen Jiingern essen und trinken. Und was
der Apostel sagt: ‘Niemand mége euch aufgrund von Speise und Trank
und der iibrigen Dinge, die nur Schatten der zukiinftigen sind, richten!’
(Kol 2,16 f.) enthilt eine Offenbarung in bezug auf die kiinftigen Ge-
heimnisse von geistlichen Speisen und Getrinken, deren Schatten das
war, was iiber Speisen und Getrdnke im Gesetz geschrieben war. Es ist
aber offenkundig, daBl wir im Reiche Gottes die wahre Speise essen und
den wahren Trank trinken und durch sie jenes ganz wahre Leben auf-
bauen und stidrken werden.

Und wo es heiBt: Jesus nahm Brot und &hnlich: Er nahm den Kelch,
das mag, wer klein ist in Christus und noch fleischlich in Christus, im
gewohnlichen Sinn verstehen; ein kliigerer aber moge fragen, von wem
Jesus (das Brot und den Kelch) nahm. Weil Gott (es) gibt, nimmt er (es)
und gibt (es) denen, die wiirdig sind, von Gott das Brot und den Kelch
zu empfangen. Auf welche Weise aber Gott das Brot gibt, das sagt auch
Jakob: ‘Wenn der Herr mein Gott mit mir ist und wenn er mir Brot
zum Essen und Kleider zum Anziehen gibt, dann werde ich von allem,
was du mir gibst, Herr, Dir den Zehnten geben’ (Gen 28,20-22). Ebenso
ist im Evangelium nach Johannes geschrieben: ‘Nicht Moses hat euch
das Brot gegeben, sondern mein Vater gibt euch das wahre Brot vom Him-
mel’ (Joh 6,32). Und immer nimmt Jesus beim Mahl derer, die zusam-



434 Eucharistielehre des Origenes

men mit ihm das Fest feiern, Brot vom Vater, sagt Dank, bricht und
gibt es seinen Jiingern und zwar soviel, wie jeder von ithnen anzunehmen
vermag; und er gibt es und sagt: ‘Nehmt und eBt’; und er zeigt, wenn er
sie mit diesem Brote nihrt, dall es sein eigener Leib ist, wihrend er
selbst das Wort ist, welches wir jetzt notig haben und dann, wenn es im
Reiche Gottes erfiillt ist. Jetzt aber ist es noch nicht erfiillt, dann aber
wird es erfiillt sein, wenn auch wir bereit sein werden, das volle Pascha
zu empfangen, welches zu erfiillen, der kommt, der nicht kommt, ‘um
das Gesetz aufzulosen, sondern es zu erfiillen” (Mt 5,17), und zwar es
jetzt zu erfiillen, ‘wie durch einen Spiegel im Rétsel’ (1 Kor 13,12) der
Erfiillung, es ‘dann aber von Angesicht zu Angesicht’ zu erfiillen, ‘wenn
das gekommen ist, was vollkommen ist’ (1 Kor 13,10).

Wenn also auch wir von Jesus das Segensbrot empfangen wollen,
der gewohnt ist, es zu geben, dann laBt uns in die Stadt, in das Haus
eines gewissen Mannes gehen, wo Jesus ‘mit seinen Jiingern’ Pascha
(Mk 14,13) hilt, wobei seine Bekannten es ihm bereiten; wir wollen in
das Obergemach des Hauses hinaufsteigen, ‘welches gro3 und mit Pol-
stern ausgestattet und bereitet ist’, wo er den Kelch vom Vater nimmt,
Dank sagt und ihn denen gibt, die mit ihm hinaufgestiegen sind, und
spricht: ‘Trinkt, denn das ist mein Blut des Neuen Testaments’. Es wird
getrunken und ausgegossen: Getrunken von den Jiingern, ausgegossen
aber zur Vergebung der Siinden derer, die es trinken und ausgieBen.
Wenn man aber fragt, wie es auch ausgegossen wird, dann muf3 man mit
diesem Wort zugleich auch das andere Schriftwort untersuchen: ‘denn
die Liebe Gottes ist ausgegossen in unsere Herzen’ (Rém 5,5). Wenn
aber das Bundesblut zur Vergebung unserer Siinden in unsere Herzen
eingegossen ist, weil jenes trinkbare Blut in unsere Herzen augegossen
ist, dann werden alle Siinden, die wir frither begangen haben, vergeben
und getilgt. Er selbst aber, der den Kelch nimmt und sagt: trinkt daraus
alle! Er geht nicht von uns weg, wenn wir trinken, sondern trinkt ihn
mit uns (weil er selbst in einem jeden ist); weil wir allein und ohne ihn
weder von jenem Brot essen, noch vom Gewichs jenes wahren Wein-
stocks trinken konnen. Man wundere sich aber nicht dariiber, daB er das
Brot ist und mit uns zusammen das Brot iBt, das er Trank ist und mit
uns vom Gewichs des Weinstocks trinkt! Allmichtig ndmlich ist das
Wort Gottes und wird mit verschiedenen Benennungen benannt. Und
er ist unzdhlbar entsprechend der Menge der Tugenden (oder Krifte),
weil er selbst allein alle Tugend (oder Kraft) ist» *.

+ GCS Orig. XI, 196-199.



Eucharistielehre des Origenes 435

In der Tat hort sich schon der erste Satz so an, als beginne mit ihm
die erwartete Auslegung: dieses Brot, welches das Gottwort ausdriick-
lich als seinen Leib erklirt, ist das Wort, welches die Seelen ernihrt,
das Wort, das vom Gottwort herkommt, und Brot vom himmlischen
Brot. Um ja keinen Zweifel aufkommen zu lassen, erkldart Origenes einige
Zeilen weiter, das Gottwort habe keineswegs jenes sichtbare Brot, das
es in Hinden hielt, seinen Leib genannt.

Bei genauerem Zusehen wird aber der Unterschied dieser Erkldarung
(Com. ser. 85) zu jener in Aussicht gestellten (XI,14) deutlich. Wahrend
dort davon die Rede ist, der Logos selbst, gewil nachdem er Fleisch
(und dadurch wohl zugleich lebendiges Brot geworden ist) werde geges-
sen, wird hier ausdriicklich von einem Brot gesprochen, das von dem
himmlischen Brot gegeben wird oder sich herleitet, von ihm also ganz
sicher real verschieden ist. Das wird noch deutlicher, wo in Parallele
zum «Brot vom himmlischen Brot» das Wort genannt wird, «welches
vom Gottwort herkommt» (Zeile 20). Das Brot, welches wirklich als
der Leib des Gottwortes zu betrachten ist, ist also ein Wort, eine AuBe-
rung, eine Offenbarung, die insofern Brot genannt werden kann, als sie
die Seelen nihrt.

Wann aber hat das Gottwort dieses Wort gesprochen? Handelt es
sich um eine AuBerung des menschgewordenen Gottwortes, oder ist
dieses Wort anderswo zu suchen?

Auch der Trank, den das Gottwort sein Blut nennt, wird ausdriick-
lich als ein Wort bezeichnet (Zeile 23); auch da wird ausdriicklich ge-
sagt, daB nicht jener sichtbare Trank es war, den das Gottwort als sein
Blut erkldrt (S. 197,3). Dann muf also auch der Trank, bzw. das Blut
des Gottwortes wiederum ein Wort sein; und wiederum ist zu fragen,
wann und wo auch dieses Wort gesprochen wurde. Ist es eine AuBerung
des Menschgewordenen, oder eine zu anderer Zeit oder auf andere Weise
vom Gott-Logos gegebene Offenbarung?

Wenn aber sowohl das Brot als auch der Wein, das Blut genauso
wie der Leib als Worte des Gottes-Logos erklirt werden, dann konnte
man fragen, ob es iiberhaupt noch einen Unterschied zwischen ihnen gibt!
Der ist aber fiir Origenes ganz deutlich! Die beiden Worte sind nicht nur
voneinander unterschieden, sie sind auch in der Qualitidt vollig verschie-
den; das zweite iiberbietet das erste in dem Mal, wie der berauschende
Trank das nur sittigende Brot iiberbietet. Das erste Wort, das Brot,
der Leib, ernihrt die Seelen nur, hilt sie am Leben, ist fiir sie lebens-
notwendig. Das zweite Wort aber, der Trank, das Blut, berauscht die



436 Eucharistielehre des Origenes

Seelen, gibt ihnen Festfreude und Herrlichkeit, geht weit iiber das MaB
des bloBen Lebensnotwendigen hinaus. In mehr scholastischer Rede-
weise konnte man sagen: das erste Wort, das Brot, der Leib, ist den
Seelen geschuldet, sie haben einen Anspruch darauf, ist nichts anderes,
als Erfiillung der Gerechtigkeit. Das zweite Wort ist den Seelen nicht
geschuldet, verleiht ihnen eine neue hoéhere Lebensqualitit, ist freie
Gabe Gottes, ist reine Gnade.

Der Leib, den das Gottwort meint, ist das Wort, in dessen Geheim-
nis jenes Brot gebrochen werden muf. Das Blut ist jenes Wort, in dessen
Geheimnis jener Trank vergossen werden muB (S. 197,2-4). Hier kénnte
man zunichst wieder meinen, es handle sich um ein- und dasselbe Wort,
etwa eine VerheiBung des heilschaffenden Leidens des Erlosers, denn
das Brechen des Brotes und das AusgieBen des Trankes ist doch wohl
nichts anderes als das Opferleiden des Christus. Dann aber macht Ori-
genes auf eine Eigentiimlichkeit des Textes aufmerksam, daBl ndmlich
nur beim Blut, nicht beim Leib, vom Neuen Testament die Rede ist.
Der Grund ist jedem Bibelleser klar: auch schon bei Moses ist nicht von
einem Bundesbrot oder einem Bundesleib, sondern nur von einem Bun-
desblut die Rede. Wenn es also fiir den Alten Bund ein Bundesblut, und
zwar nur ein Bundesblut gab, dann kann auch beim Neuen Bund, wenn
er den Alten ablosen, d. h. aber auch ihm entsprechen soll, nur vom
Blut des Neuen Bundes die Rede sein. Die Betonung liegt also bei diesem
Ausdruck nicht auf neu, sondern auf Bund (sei es der Alte oder der Neue).
Solche Uberlegungen, die nicht unmittelbar exegetischer Art sind, also
sich nicht mit dem Text, sondern mit den gemeinten Sachen beschéfti-
gen konnte man vielleicht in Anlehnung an E. Stauffer Sachtheologie
oder Realtheologie nennen. Origenes aber ist hier nicht mit solcher Sach-
theologie, die ihm natiirlich vertraut ist, beschdftigt, sondern verbleibt
konsequent in der Ebene des Textes, verfihrt also rein exegetisch. Wenn
man schon jetzt fragt, ob Origenes sich hier sakramententheologisch
zur Eucharistie duBert, ist man geneigt, negativ zu antworten, denn die
Eucharistie ist nicht Text, sondern gemeinte Sache, gehort also in den
Bereich der Realtheologie. Origenes nennt als Grund dafiir, dafl nur das
Blut und nicht das Brot als das des Neuen Bundes bezeichnet wird,
daB das Brot das Wort der Gerechtigkeit ist, welches die Seelen ernihrt.
Der eine Teil der Eucharistie, das Brot, der Leib Christi (nicht etwa das
dariiber gesprochene Konsekrationswort) verbleibt also im Bereich des
Alten, im Bereich der Gerechtigkeit, wo den Seelen nur die lebensnot-
wendige Nahrung gegeben wird, die ihnen aus Gerechtigkeit geschuldet



Eucharistielehre des Origenes 437

ist, wie wir schon andeuteten, bzw. wo ihnen nur nach dem Mal der
Gerechtigkeit das vergolten wird, was sie selbst geleistet oder verschuldet
haben. In dieser Gerechtigkeit aber allein kann es das Heil nicht geben;
das Heil kann nicht erreicht werden als Vergeltung fiir die Eigenleistung
des Menschen; wir konnten gemidl spdterer Theologie hinzufiigen: das
Heil ist iibernatiirlich, dem Menschen nicht geschuldet, steht ihm nicht
zu aus Gerechtigkeit, sondern kann ihm nur aus Gnade geschenkt werden.

Was dem Menschen geschuldet ist oder was ihm vergolten wird,
das kann sein Leben erhalten, aber die Freude (laetificat) nach Ps. 103,15,
das Herrliche und Berauschende (nach Ps. 22,5), ist ihm auf dem Wege
der Gerechtigkeit unerreichbar; es wird ihm nicht zuteil durch das all-
tigliche Essen, sondern nur durch feierliches Trinken. Den Ausgangs-
punkt fiir diese Unterscheidung findet Origenes aber nicht nur in der
Feststellung, daB es nur vom Blut heiBt, Blut des Neuen Bundes, son-
dern einfach darin, daB hier (nimlich Mt 26,26-28) Speise und Trank,
Essen und Trinken unterschieden werden. Schliissel fiir die Ausdeutung
dieser Textgegebenheiten ist ihm die auch schon dem Alten Orient ver-
traute Gewohnheit, daBl zur bloBen Sittigung Speise geniigt, daB} der
Wein also immer Zugabe, Gnade darstellt und Festfeier erméglicht.

So kommt Origenes dann zur Deutung des Trankes als des « Wortes
der Erkenntnis Christi gemid dem Geheimnis seiner Geburt und Pas-
sion» (S. 197,9 1.). Im Blut des Leidens Christi liegt fiir uns (wie er wort-
lich fortfdhrt) das Verméchtnis (testamentum = diatheke) Gottes; ihmist
Gerechtigkeit entgegengesetzt. Das bedeutet aber, dall das Alte, was
frither galt, was nur lebensnotwendige Speise der Seelen war, die Ge-
rechtigkeit also, iiberhaupt nicht mehr als diatheke Gottes verstanden
wird. Es ist nicht nur der jetzt iberholte Alte Bund oder das alte Ver-
michtnis, es ist iiberhaupt nicht mehr Bund oder Verméchtnis, weil das
Vermichtnis immer etwas frei Gewihrtes bedeutet, also immer {iber
die Gerechtigkeit hinausgeht.

Es ist freilich durchaus mdéglich, vielleicht sogar wahrscheinlich,
daB Origenes den groBen Scheidungsstrich nicht zwischen dem Alten
und dem Neuen Bund machen wiirde, sondern zwischen dem, was vor
jedem BundesschluB und Vermichtnis war, der Gerechtigkeit, die sich
als naturnotwendig ergibt, einerseits, und dem Bund andererseits, der
im Vollsinn erst in Christus offenbar wird, bei Moses aber doch auch schon
begonnen und angedeutet ist. Insofern wiirde dann die Unterscheidung
Blut des Alten oder des Neuen Bundes belanglos. Man kénnte im Sinn
des Origenes sagen, daf3 erst beim Neuen Bund ausdriicklich vom Trin-



438 Eucharistielehre des Origenes

ken des Bundesblutes die Rede ist, also von dem, was erfreut und be-
rauscht, was durch den Glauben das Heil gewidhrt.

In dem Brot und dem Wein von Mattius 26,26 f., die er ausdriick-
lich als Leib und als Blut des (menschgewordenen) Gottwortes bezeich-
net, findet Origenes also das Wort der Gerechtigkeit und das Wort der
Glaubenserkenntnis, man konnte sagen, die Offenbarung, bzw. den Be-
reich der Werkgerechtigkeit, und die Offenbarung, bzw. den Bereich
der Glaubenserkenntnis. Dabei ist wohl wichtig, daB nicht die beiden
sogenannten Konsekrationsworte als diese Offenbarungen gedeutet wer-
den, sondern die beiden Gaben mitsamt den dazugehdrigen Deutungs-
worten. Sind diese beiden Gaben aber die beiden Teile der Eucharistie?
Origenes sagt ausdriicklich: das Gottwort nennt nicht das sichtbare
Brot in seinen Hinden seinen Leib, und er nennt nicht den sichtbaren
Trank sein Blut. Vielmehr ist der wahre Leib des Logos die ganze Offen-
barung der Gerechtigkeit, sein Blut die ganze Offenbarung der Glaubens-
erkenntnis. Mit anderen Worten: Origenes spiritualisiert nicht etwa die
Eucharistie, sondern er gibt der Auslegung des Textes (dabei mul} der
Text betont werden) von Mt 26,26 {. eine andere Richtung, oder sagen
wir besser, verleiht ihr sehr viel groBere Dimensionen. Denn auch die
Eucharistie als Gabe Christi gehért ja mit hinein in die Offenbarung der
Glaubenserkenntnis, welche die berauschende Festfreude gewidhrt. In-
sofern konnte man hier doch die Erfiillung jenes XI,14 angedeuteten
Versprechens finden, das Origenes ndmlich sich iiber den Logos selbst und
nicht nur iiber seinen «typischen und symbolischen Leib» duBern wollte.

Es muf tibrigens betont werden, daf3 Origenes die scharfe Scheidung
zwischen Essen der Speise als Zeichen der Gerechtigkeit und Trinken des
Trankes als Zeichen der Glaubensherrlichkeit nicht durchhilt, sondern
schon im nichsten Abschnitt (bei der Erklirung von Mt 26,29) Essen
und Trinken zusammennimmt und beides auch im Himmelreich, nim-
lich im vollendeten Ostern geschehen liBt. Nun wird nicht mehr zwi-
schen Speise und Trank geschieden, sondern zwischen Speise und Trank
im korperlichen Sinn des gegenwirtigen Lebens einerseits und Speise
und Trank im Sinn des Geheimnisses von den zukiinftigen (geistlichen)
Speisen und Getrinken andererseits (S. 198,8 f.). Diese wahre Speise
und dieser wahre Trank ist nicht das, was man in der Eucharistie em-
pfingt, sondern was wir im Reiche Gottes empfangen werden. Durch
sie werden wir auferbauen und stirken jenes Leben im vollen Sinn des
Wortes (verissima vita, Zeile 12). Dieses Leben, dem nichts mehr mangelt,
umfaBt doch wohl auch die Freude und die Herrlichkeit; es sind also



Eucharistielehre des Origenes 439

Essen und Trinken, Speise und Trank jetzt uneingeschrinkt auf das be-
zogen, was das Heil und die Herrlichkeit ausmacht und was in der Aus-
legung von Mattdus 26,2628 nur durch den Trank, nur durch das Blut
angezielt wurde (aber auch dort fillt schon auf, daB Origenes mit dem
Satzteil «zur Vergebung der Siinden» noch nichts angefangen hat; seine
Deutung steht also noch aus).

Daf Origenes hier (ndmlich Com. ser. 85 u. 86) nicht eine Euchari-
stielehre bietet, scheint mir noch deutlicher zu werden durch den zwei-
ten Abschnitt von Nr. 86 (S. 198,13 ff.). Wer noch klein ist in Christus
und noch fleischlich, der mag die beiden Satzteile « Jesus nahm das
Brot» und «er nahm den Kelch» im normalen allt4glichen Sinn verstehen;
wer aber tiefer schaut, der mul3 fragen, von wem Jesus Brot und Kelch
nahm oder bekam. Die Antwort ist, daB Gott Brot und Kelch denen gibt,
die sie verdienen. Hier erscheint also der Christus selbst nicht als der
Geber von Brot und Kelch, sondern als deren Empfinger; gewi3 als der,
der sie am ehesten verdient, aber doch als einer von denen, die ihrer
wiirdig sind. Andererseits kann dann nicht nur Gen. 28,20 ff. (wenn Gott
mir Brot gibt und Kleidung), sondern auch Joh. 6,32 (mein Vater gibt
euch das Brot vom Himmel) herangezogen werden. Es bleibt aber be-
stehen, dal3 Jesus immer seinen Jiingern, die mit ihm das Fest feiern, das
Brot gibt, das er selbst von seinem Vater empfingt. Seinen Leib haben
wir jetzt notig und dann im Reich Gottes, und zwar deswegen, weil er
(Christus oder Jesus, nicht der Leib) das Wort ist. Wort aber ist wieder-
um nichts anderes als Offenbarung, welche die VerheiBungen erfiillt;
denn jetzt erfiillt es sie im Spiegel und im Rétsel, dann aber von Ange-
sicht, wie Origenes, 1 Kor 13,10-12 zitierend, deutlich macht (S. 199,1-3).
Auch das doppelte: « Jesus nahm», das Origenes in einem neuen Inter-
pretationsgang aufgreift, fithrt also nicht zu einer tieferen Auslegung
der Eucharistie, sondern zu einer tieferen Einsicht in das, was der Vater
schenkt, ndimlich die Offenbarung, welche ihre eigene im Gesetz gegebene
Vorauskiindigung hier ritselhaft, dann aber ohne Hiille und Einschrin-
kung erfiillt. Es fiihrt also auch die tiefere Auslegung des doppelten
«Jesus nahm» wieder zu dem, was schon in Nr. 85 deutlich gemacht wor-
den war, nimlich, daf3 das, was das Gottwort mit «mein Leib» und «mein
Blut» meint, nicht Brot und Wein sind, sondern die beiden Offenbarungs-
stufen, zunichst die der Gesetzesgerechtigkeit, dann die der Glaubens-
erkenntnis. Eucharistielehre ist das nicht. Das ist vielmehr an den Abend-
mahlsbericht des Mattdus angebundene theologische Aussage iiber das
Verhidltnis Gottes zu den Menschen allgemein, zu den Gliubigen und



440 Eucharistielehre des Origenes

den Vollkommenen in Christus in besonderem. Das was Gott gibt, ist
Offenbarung oder Erkenntnis. Das ist es, was die Seele braucht. Das
Leibliche nutzt dazu nichts. Die Scheidung zwischen innerem Erkennt-
niswort und dullerem materiellem Element, iiber welches hier gar keine
Aussagen gemacht, sondern welches sofort verlassen wird, ist nicht ge-
ringer als in X1,14. Man mochte fast an die cartesianische Unterscheidung
von res extensa (Leib) und res cogitans (Seele) denken, die sich gegen-
seitig nichts zu geben haben.

Im dritten Abschnitt von Nr. 86 schlieBlich (S. 199,4-26) wird es,
so scheint mir, vollends deutlich, dafl nicht von Eucharistie die Rede ist,
sondern aus dem rein als Text verstandenen Abendmahlsbericht des
Mattius theologische bzw. jetzt spirituelle Konsequenzen gezogen werden.
Origenes sagt nicht, daB3 wir diese Gnaden von Jesus in der Eucharistie,
in der gemeinsamen Feier der Gemeinde empfangen, sondern er fordert
uns auf, ohne das iibrigens im einzelnen zu erkldren, in die Stadt, ins
Haus eines gewissen Mannes zu gehen und ins Obergemach hinaufzu-
steigen, wenn wir das Segensbrot von ihm empfangen wollen. Ich kann
mir an dieser Stelle einen Hinweis auf jenen berithmten, von Ella Fitz-
gerald gesungenen Spiritual nicht verkneifen, in dem es in einer wahrlich
zu Herzen gehenden Weise heiBit, I am in the upper room, ich bin im
oberen Gemach. So wenig wie es da um Eucharistiefeier geht, so wenig,
scheint mir, geht es hier bei Origenes um Eucharistielehre. Damit soll
nicht gesagt werden, Origenes wolle hier die Eucharistiefeier aus seiner
Betrachtung ausschlieBen, sondern nur, daB er nicht iiber diese Feier,
dieses Sakrament und die diesem Sakrament eigene Gnadengabe theo-
logisiert, sondern daB3 er einerseits den groBeren Rahmen dessen, was
Gott gibt und was die Gliubigen empfangen, zum Thema macht, und
andererseits zu einer diesem tatsichlichen Gottmenschverhdltnis ent-
sprechenden Frémmigkeit anleiten will.

In Nr. 85 war aufgefallen, daf3 Origenes zur Erkldrung von Mattdus
26, 29 iibergangen war, ohne vom AusgieBen des Bundesblutes zur Ver-
gebung der Siinden gesprochen zu haben. Im dritten Abschnitt von
Nr. 86 kommt er nun darauf zuriick: Das Blut des Neuen Bundes wird
getrunken und ausgegossen; getrunken wird es von den Jiingern, aus-
gegossen zur Vergebung der Stinden derer, von denen es getrunken und
ausgegossen wird (Z. 12). Die Jiinger sind es also, die nicht nur das Bun-
desblut trinken, sondern die es auch ausgieBen. Es konnte auch dem
Origenes nicht zweifelhaft sein, da in dem Wort iiber den Kelch mit
dem AusgieBen des Blutes der Leidenstod Jesu gemeint war. Darin sah



Eucharistielehre des Origenes 441

er wohl den vordergriindigen wortlichen Sinn, den auch die Einfilti-
geren erreichen konnten. Er legt hier den tieferen Sinn (die anagoge) dar.
Die beiden Abschnitte 85 und 86 machen iiberhaupt den Eindruck, nur
tieferen Sinn zu bieten. Entweder hat Origenes sich hier (gegen Ende
seines Kommentarwerkes) mit dem Wortsinn erst gar nicht mehr aufge-
halten, oder der Ubersetzer (vielleicht sogar schon ein erster Redaktor)
hat nur die Ausfithrungen iiber den tiefen Sinn iibernommen.

Origenes ist sich bewuBt, daB seine Behauptung, das Blut des
Neuen Bundes werde von den Jiingern, die es trinken, auch ausgegossen,
auf Widerstand, zumindest aber auf Gegenfragen stoBen wird. Deswegen
fihrt er fort: wenn du aber danach fragst, wie es auch ausgegossen wird,
dann zieh das Schriftwort heran: «denn die Liebe Gottes ist ausgegossen
in unsere Herzen» (R6m 5,5). Das kann dann fiir ihn sofort heiBen: das
Bundesblut ist zur Vergebung der Siinden in unsere Herzen eingegossen,
oder noch genauer: Wenn das trinkbare Blut in unsere Herzen ausgegos-
sen ist, dann und deshalb sind alle unsere Siinden vergeben.

Ist daB ein vollig neuer, gar kaprizidser Einfall? Ist das eine bloBe
Assoziation, gegriindet auf das Wort «ausgieBen», oder gibt es da einen
sachlichen Zusammenhang? Mir scheint wohl! In Nr. 85 hat Origenes ja
gesagt, daB das Blut des Logos, der Trank es ist, der die Festfreude gibt,
den Glauben ermoglicht und schlieBlich das Heil gewdhrt, welches im
Rahmen der bloBen Gerechtigkeit, die durch das Brot, den Leib des
Logos, dargestellt ist, noch nicht gewihrt wird. Wenn also unter dem,
was eigentlich Leib des Logos genannt werden muB, die Offenbarung der
gottlichen Gerechtigkeit zu verstehen ist, dann ist unter dem Trank, dem
Blut des Logos, die Offenbarung der Liebe Gottes zu verstehen, dann ist
das AusgieBen des Bundesblutes mit dem AusgieBen der Liebe Gottes
identisch. Wann aber wird die Liebe Gottes in die Herzen der Jinger
ausgegossen? Beim Empfang der Eucharistie, beim Trinken des Herren-
blutes? Wenn das AusgieBen der Liebe den SiindennachlaB bewirkt,
dann muB es schon geschehen sein, damit einer imstande ist, die Eucha-
ristie auf die des Herrn wiirdige Weise zu empfangen (vgl. XI,14). Nur
wenn das schon gilt, kann auch gelten, was Origenes dann sagt, daB
nimlich der Herr selbst bei uns ist und mit uns trinkt, weil wir allein und
ohne ihn von jenem Brot nicht essen und von jenem Gewéchs des wahren
Weinstocks nicht trinken kénnen (Z. 18-22). Ist wenigstens dieses Trin-
ken, bei dem der Herr bei uns bleibt, das Trinken des eucharistischen
Kelches? Oder ist es jenes Essen und Trinken von Johannes 6,51.58,
bzw. 54, welches nach XI,14 dem Bédsen gar nicht moglich ist, sondern

29



442 Eucharistielehre des Origenes

nur dem, der sich bekehrt hat? Es diirfte schwer, wenn nicht gar un-
moglich sein, sich hier zu entscheiden. Vielleicht wird man sagen diirfen,
daB Origenes zwar keine Eucharistielehre in diesen Abschnitten bietet,
daB er aber bewuBt im Umkreis der Eucharistievorstellung bleibt. Das
aber heiB3t letztlich vielleicht nicht mehr als nur dies, da3 er trotz aller
weiterfithrenden Gedanken, trotz einer weitausgreifenden «anagoge»,
den Text, den er auslegen will, nicht aus den Augen verliert.

Ich méchte mit einiger Vorsicht als Ergebnis etwa folgendes festhalten:
Hier ist nicht Eucharistielehre dargelegt, sondern die Gesamtoffen-
barung Gottes erdrtert, die in zwei Stufen vor sich geht:

1. Gerechtigkeit, Nahrung, Lebensnotwendiges, der Natur Geschuldetes;
2. Liebe, Glaube, Freude, Heil als Gottesgeschenk.

Da Offenbarung immer Sache des Logos ist, der sich in die Erschei-
nungen, in die Worte und Schriften hinein sichtbar, horbar, greifbar
macht und doch zugleich in ihnen verhiillt, deshalb hat die Offenbarung
insgesamt eine Strukturdhnlichkeit erstens mit der Inkarnation, zwei-
tens mit der Eucharistie, weil in beiden der Logos greifbar, wahrnehm-
bar, verfiigbar wird.

Eucharistie ist gewissermaBen Konsequenz und Fortsetzung, aber
auch Steigerung (was das Verhiillen angeht) der Inkarnation, die ihrer-
seits Zuspitzung, Sonderfall, Hohepunkt der Offenbarung war. Deshalb
ist es moglich, erstens, bei vordergriindig eucharistischen Texten vom
Logos selbst zu sprechen (im Sinn der anagoge); zweitens, in der Eucha-
ristie, da sie verhiillt, das Symbol der Offenbarung — und, da sie zwei-
teilig ist, das Symbol beider Offenbarungsstufen — zu erblicken.

Origenes geht also den Weg, der in stindiger Konkretisierung so
verlduft: Offenbarung — Inkarnation — Eucharistie, nun wieder zuriick
und zielt anhand der Abendmahlstexte — wobei Text zu betonen ist —
auf die Offenbarungsstufen. Dabei darf wohl festgehalten werden, daf3
Origenes nicht nur nahe bei seinem Text bleibt, der nun einmal vom
Abendmahl handelt, sondern daf3 er auch die Eucharistie als Lebensvoll-
zug der Gldubigen nicht aus dem Auge verliert. Es geht ihm aber darum,
daB sie auf die des Herrn wiirdige Weise geschieht. Das aber ist nur dann
moglich, wenn die Gldubigen sich des Geschenkcharakters der gesamten
Offenbarung, vor allem ihrer zweiten Stufe, auf welcher die Gerechtig-
keit iiberboten und Glaube und Heil geschenkt wird, bewuft sind.



	Eucharistielehre des Origenes?

