Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque
Autor: Oliveira, Carlos-Josaphat Pinto de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760485

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CARLOS-JOSAPHAT PINTO DE OLIVEIRA

Signification sacerdotale
du Ministere de I’Evéque

dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome

L’examen critique de la tradition patristique s’inscrit aujourd’hui
a juste titre parmi les conditions préalables au projet herméneutique
que veulent mener & bien quelques théologiens contemporains 1. Ceux-
ci consacrent le plus fort sinon le meilleur de leurs efforts a la confron-
tation du message évangélique avec les problemes de la «modernitéy.
Cette derniere désigne ici le réseau d’'interrogations et d’aspirations
marquant l'avénement de la mentalité critique, de la culture post-
technique, post-scientifique et pour quelques-uns post-chrétienne. On
part communément de ’hypothése de 1'hellénisation du christianisme.
Elle touche la notion d’histoire, la conception méme de la vérité et plus
encore leur mise en pratique dans la formation de la dogmatique chré-
tienne et des institutions ecclésiastiques. Tous reconnaissent l'intérét
que présente la vérification d’'une telle hypothése héritée de la critique
du XIXe sie¢cle. D’ailleurs I'hellénisation entendue comme la transcrip-
tion du message évangélique dans les catégories gréco-romaines ne serait-
elle pas la seule opération herméneutique ayant réussi globalement et
a long terme, et susceptible d’étre analysée par les théologiens d’une
fagon paradigmatique?

1 Ce texte est la version remaniée d’une contribution donnée le 21/01/1978
au Séminaire de recherches herméneutiques auquel ont participé en 1977/1978 les
professeurs des Facultés de théologie de Genéve, Lausanne, Neuchitel et Fribourg.
Ce séminaire a été organisé par 1'Institut de recherches herméneutiques de la Faculté
de Neuchatel, par initiative et sous ’orientation de son doyen, le Prof. Pierre Barthel.



Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque 399

Le passage des communautés apostoliques a la constitution d'une
grande religion, populaire et méme officielle a comporté la formation
d’une orthodoxie doctrinale, d'une morale culturellement adaptée en
méme temps que se faisait la structuration juridique, liturgique et poli-
tique de 1'Eglise. Tout ce processus historique de croissance institution-
nelle et doctrinale est accompli pour l’essentiel a I'époque patristique.
La vie et la pensée de 1'Eglise sont alors marquées paradoxalement par
la hantise d'une fidélité la plus stricte & I'Ecriture et par une extraordi-
naire capacité d’innovation. Une semblable relecture du message pro-
phétique et apostolique implique la mise en ceuvre d'un double type
d’herméneutique. Une herméneutique vécue, inscrite dans la praxis
quotidienne et passant ordinairement inapergue i I’ensemble des fidéles,
voila la premiere forme la plus fondamentale. Elle se double d'une her-
méneutique réfléchie, au moins a certains moments et dans la pensée
des pasteurs ou maitres les plus lucides.

Ajoutons que pour les chrétiens d’aujourd’hui, pour le monde (dit)
post-chrétien, les options et les solutions patristiques demeurent encore
en tout cas, des points de références inéluctables. Mieux vaut alors les
dégager et apprécier critiquement.

Voila quelques présupposés et quelques raisons qui ont dicté le
choix et I'orientation de ma contribution. Je pars de ce postulat touchant
la pertinence d'une réflexion critique et herméneutique, appliquée a
la tradition patristique. Plus spécialement je tiens a l'opportunité d’étu-
dier certains tournants décisifs de l'histoire dogmatique, doctrinale de
I’Eglise. Ce sont des moments novateurs dans lesquels I'orthodoxie se
croit autorisée a parler un langage nouveau tout en professant l'inten-
tion la plus nette de demeurer fidéle & I’Evangile et 4 la tradition regue
des Apotres.

Je vous propose un théme plutdt ecclésiologique en l’envisageant
a travers la lecture d'un texte liturgique relativement court.

Ce texte est la «Priére pour le sacre épiscopal» qui forme le chapitre
3 de la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome (écrit daté avec pro-
babilité de 215). Nous analysons cette priére en vue de nous interroger sur
la signification de la qualification sacerdotale qu’elle attribue a I’évéque.

Nous laissons de c6té les problemes de critique historique, doctrinale
et littéraire — extrémement embrouillés — que souleve la Tradition Aposto-
ligue. Nous acceptons d’emblée les positions de Dom Bernard Botte 2.

2 Cf. Dom Bernard BorTE, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte.
Essai de reconstitution. Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, 39,



400 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

Les raisons du choix de ce texte sont les intéréts multiples qu’il
présente:

— Tout d’abord la Trad. Apost. est le témoignage liturgique tout a fait
clair de ce qui nous apparait comme un tournant doctrinal important
et méme fondamental. La «sacerdotalisation» du ministére épiscopal
y apparait comme un fait accompli. On en parle comme allant de soi,
elle est présupposée comme étant généralement admise.

Ajoutons en deuxieme lieu que cette thématique liturgique sera
depuis lors — en dépendance ou non de la Trad. Apost. — diffusée dans
I'Orient et I'Occident.

Aujourd’hui la liturgie catholique post-conciliaire n’hésite pas a
sacrifier les enrichissements successifs (léoniens, gélasiens, grégoriens...)
et & revenir a la simplicité, aux données essentielles de ce surgissement
liturgique dont témoigne La Trad. Apostolique. Le missel romain lui
a emprunté les grandes lignes du canon N° II de la messe. Et pour le
sacre des évéques, la priere que nous commenterons devient la piéce
maitresse du nouveau Pontificale romanum (editio typica, 1968).

Notre démarche sera la suivante:

— Une premi¢re partie rappellera le cadre de références indispensables
pour situer le texte de la priére en question et les coordonnées de
Iévolution doctrinale et sémantique que ce texte vient couronner;

— ensuite nous abordons le commentaire du texte lui-méme;

— finalement, nous essayons de dégager le principe herméneutique et
le modele de compréhension du ministére, qui parait présider a la
sacerdotalisation de la fonction épiscopale. _

Nous y ajouterons en conclusion quelques perspectives cecuméniques.

Aschendorff, Miinster, 1963; La Tradition Apostolique, dans la coll. Sources chré-
tiennes, 11, éd. Cerf, Paris 1946. Les études suivantes concernent plus directement
notre théme: Y. CoNGAR et P.-D. Duruy, L’Episcopat et I’ Eglise universelle, Unam
Sanctam 39, Paris, 1962. Dans ce vol. collectif, la contribution de Othmar PERLER,
L’évéque, représentant du Christ selon les documents des premiers siécles, pp. 31-66,
donne une synthése vigoureuse de la question chez les Peéres; analyse du texte
d’Hippolyte, pp. 57 sv. Voir encore: L’Evéque d’aprés les priéves d’ordination (arti-
cle écrit en collaboration par quelques Chanoines Réguliers de Mondaye) ouvr.
cité, pp. 739-780. On y trouve disposé commodément un dossier de textes liturgi-
ques anciens. P.-M. Gy, La théologie des priéves anciennes pour I'ovdination des évé-
ques et des prétres dans Rev. Sc. ph. th. 58 (1974) 599-617. J. LECUYER, Episcopat
et presbytériat dans les écrits d'Hippolyte de Rome, dans Rech. Sc. Rel. 41 (1953)
30-50. Id. Le sens des rites d’ordination d’aprés les Péves, dans L’Orient syrien, 5
(1960) 463—475. W. RORDORF, L’ordination de I’évéque selon la «Tradition Aposto-
lique» d’Hippolyte de Rome, dans Questions liturgiques (Louvain), 55 (1974) 137-150.



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 401

I. DU SILENCE DU NOUVEAU TESTAMENT A
L’AFFIRMATION TRADITIONNELLE DE LA QUALITE SACERDOTALE
DU MINISTERE ECCLESIASTIQUE (DE L’EVEQUE)

Prenons le N. T. comme une premiére référence fondamentale.
Un accord substantiel parait aujourd’hui établi sur les points suivants 3:

Selon le N. T., dans I'ceuvre de réconciliation accomplie par le Christ,
le sacerdoce lévitique (mosaique) trouve son achévement et son dépasse-
ment. Le Christ est le Prétre véritable et parfait. En comparaison avec
la perfection pléniere de ce sacerdoce, les textes néotestamentaires
proclament:

— d’une part, en visant a exclure toute concurrence, personne d'autre
que le Christ n’est prétre et ne mérite la qualification sacerdotale;

— dans une perspective d’inclusion des rachetés dans I’ceuvre accomplie
une fois pour toutes par le Christ, on dira de la communauté de salut
envisagée globalement: tous, tous les baptisés sont prétres.

— Au service du salut opéré par le Christ, on exalte sans doute le minis-
tére apostolique qui n’est pourtant jamais qualifié de sacerdotal.

Sans aborder directement le théme du sacerdoce dans le N. T.,
retenons les éléments indispensables pour situer le probléeme de la sacer-
dotalisation du ministére que la tradition patristique va réaliser en
s’autorisant d’une certaine lecture du message biblique.

1.1. Le langage sacerdotal du N. T. appliqué au Christ et aux chré-
tiens se rattache a un double courant vétérotestamentaire:

— Le premier est proprement liturgique ou cultuel; on se référe au
sacerdoce lévitique en vue de montrer sa caducité du fait de son
dépassement par l'accomplissement dans la croix du Christ. C’est
le théeme central de la Lettre aux Hébreux.

— Le second se raccorde au théme de 1’élection, de la consécration du
Peuple, de la Communauté d’Israél, dont les titres de gloire et de
sainteté sont transférés a4 la Communauté de la Nouvelle Alliance.

3 On trouve les données essentielles que nous condensons ici sommairement
dans J. DELORME (éd.), Le minisiére et les ministéves selon le Nouveau Testament.
Dossier exégétique et réflexion théologique, Seuil, Paris, 1974.



402 Signification sacerdotale du Ministére de I’Evéque

En rapport avec le langage sacerdotal, on constate un emploi tres
libre du vocabulaire cultuel en vue d’exalter les activités de la vie chré-
tienne et particulierement du ministére apostolique. On y trouve, comme
principale source de sens, le relief donné au caractére commun a la vie
chrétienne et au culte divin: on y accomplit ce qui plait & Dieu. L’exis-
tence chrétienne est donc rapprochée de I'offrande des dons, de I'immo-
lation et/ou de I'offrande des victimes. Un tel rapprochement avec I’acti-
vité cultuelle ne comporte pas directement I'évocation de la fonction
sacerdotale et surtout n’implique pas l'attribution de cette fonction
spécifique a une personne ou a une communauté déterminées.

1.2. Le deuxiéme élément fondamental de notre probleme se trouve
dans la description des fonctions constituant ou intégrant le ministére
apostolique. Nous envisageons ici cet ensemble de fonctions que le
N. T. attribue aux Apbdtres et auxquelles ces derniers associent certains
collaborateurs en vue de ’annonce de I'Evangile, de l'orientation et
de la formation des églises. Ici encore distingons le double aspect: du
vocabulaire et de la réalité des fonctions.

1.2.1. Le vocabulaire garde une grande souplesse. Les termes em-
ployés ont la signification commune, désignant la surveillance, la pré-
sidence, la responsabilité ou I'autorité des chefs, des anciens. Loin d’étre
spécifiques aux communautés chrétiennes, ces dénominations se trouvent
dans d’autres groupes religieux ou profanes, y désignant également les
fonctions des chefs ou responsables. Empruntés & des milieux différents,
certains de ces vocables sont interchangeables. Tel est le cas des epis-
kopoti et presbyteroi, qui sont les seuls & nous intéresser directement ici.

1.2.2. Quant aux fonctions désignées par ces termes et qui sem-
blent effectivement exercées par les presbyteroi-episkopoz, elles sont éga-
lement trés amples: Ils sont associés & I’annonce de la parole, ils veil-
lent au bon ordre des communautés, a4 la bonne marche des assemblées
de priéres communes, ils prolongent la sollicitude des ap6tres fondateurs
a 1’'égard de la foi, de la sainteté, de la droiture de vie des croyants et
des églises. Un rapport spécial n’est pas souligné entre leur fonction et
la présidence des réunions liturgiques, les célébrations de la Céne du
Seigneur. Trés probablement cette présidence fait partie de leur res-
ponsabilité générale en ce qui touche le bon ordre de la vie et des acti-
vités communautaires. Mais une insistance n’est pas donnée a la fonc-
tion liturgique des chefs ou des episkopoi-presbyteroi.



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 403

1.3. Cette discrétion néotestamentaire touchant la qualité sacer-
dotale des ministéres contraste vivement avec le langage liturgique que
nous commengcons a lire au III€ siecle et qui deviendra dorénavant uni-
versel dans les ordinations épiscopales en Orient et en Occident. Deux
aspects étroitement liés caractérisent 1'évolution de la tradition: le
développement des institutions ecclésiastiques et leur rapprochement
d’une compréhension sacerdotale du ministére épiscopal et presbytéral.

1.3.1. Le développement des institutions du ministere épiscopal
n’est pas un fait isolé. Il est solidaire de la croissance globale du chris-
tianisme.

Cette croissance touche a 'univers de la pensée, des doctrines phi-
losophiques et religieuses; elle concerne la vie morale, les conceptions
et les systémes éthiques; elle pénétre le monde du droit, la compréhen-
sion et l'organisation juridique de 1'Eglise et méme de la société. Elle
rencontre le délicat probléme des rapports de croyants avec les probleé-
mes politiques et militaires et surtout de 1’Eglise avec le pouvoir poli-
tique. La croissance sera sans doute d’abord un phénomeéne de vie, que
les chrétiens, individus et communautés affrontent d'une facon exis-
tentielle et concréte. La formulation doctrinale constitue normalement
une étape postérieure.

Tant la croissance vitale que la réflexion doctrinale reléevent d'un
méme systeme de fidélité aux données traditionnelles, d’appel aux sour-
ces évangéliques. La fidélité doit s’accompagner d'une adaptation aux
possibilités et aux besoins culturels, ainsi que d'une réponse plus ou
moins calculée aux difficultés internes posées par les problemes d’entente,
par la vie et les activités, I'organisation des communautés; elle doit
faire face aux défis externes, a la concurrence ou aux attaques des doc-
trines et écoles paiennes.

Le surgissement d’écoles chrétiennes de pensée, d’'un droit ecclé-
siastique, d’une morale amplement développée surtout dans les domai-
nes individuels et familiaux souléve des problémes analogues & ceux que
nous envisageons ici touchant le développement de la liturgie dans une
perspective sacerdotale.

Le développement des ministéres ecclésiastiques se caractérise
par les notes suivantes:

— la différenciation des fonctions, la multiplication des grades, selon
les besoins des communautés; les besoins constants et durables con-
ditionnant la permanence de certaines formes d’organisation;



404 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

— la prédominance de l'épiscopat et du presbytériat auxquels il faut
ajouter le diaconat;

— la subordination de toute la hiérarchie des ministéres autour et sous
I'autorité de I'évéque;

— le relief donné a la célébration eucharistique, & la fonction de prési-
dence et 4 la responsabilité de 1'évéque dans cette célébration.

1.3.2. Ce développement institutionnel est accompagné ou suivi
d’une prise de conscience et d'un effort de justification doctrinale. Dans
ce mouvement d’autocompréhension de sa réalité, I'Eglise envisage le
probléme: que signifie en elle et pour elle la hiérarchie de ministres, pré-
sidée par les évéques? Cette question devient importante, voire centrale
dans la mesure ol cette hiérarchie joue un role prépondérant dans la
sauvegarde de l'unité, dans le combat aux sectes et hérésies, dans le
développement général du corps ecclésiastique. Ainsi s’élaborent les
doctrines de la succession apostolique, tandis que s’affirme la qualité
sacerdotale du ministére ecclésiastique.

Les facteurs de la sacerdotalisation du ministére nous les indiquons
hypothétiquement ici en vue d’en chercher la vérification dans la priere
du sacre de I’évéque que nous analyserons.

1.3.2.1. Le premier facteur est la conception sacerdotale paienne
et d'une fagon plus ample: 'ambiance religieuse, sacrale régnante dans
le monde gréco-romain. En se développant dans ce cadre social et cul-
turel, le christianisme ne tendrait-il pas a devenir une religion, une reli-
gion populaire, pourvue d’un culte, d’une liturgie, d'un sacrifice, d'un
sacerdoce? La réponse 4 cette question implique la détermination des
éléments suivants: quels sont les emprunts effectifs que le christianisme
aurait faits au vocabulaire, aux fonctions, aux réalités du sacerdoce
paien? Cette réponse est conditionnée par la question plus générale:
celle des rapports du sacré paien et du sacré chrétien.

1.3.2.2. Le deuxiéme facteur est la relecture de I’Ancien Testament,
le retour éventuel du christianisme a la vision vétérotestamentaire du
culte, la reprise partielle ou totale des éléments du sacerdoce lévitique
dans la vie et la liturgie chrétienne, d’une facon plus précise dans le
sacre des évéques. Ici également la vérification demande un effort de
confrontation, d’analyse des emprunts bibliques et de leur signification
pour la pensée et dans la liturgie de 1’'Eglise. Le phénomene de la relec-
ture des événements et institutions bibliques en vue d'une compréhen-
sion des réalités et des situations nouvelles est déja mis en ceuvre dans



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 405

le N. T. lui-méme. S’agit-il d'une réitération, d’une repristination, d'une
résurgence du passé ou au contraire d'une intégration de 1'originalité
néotestamentaire dans la vision globale de 1'histoire du salut?

1.3.2.3. Le troisieme facteur est 'expérience de 1'église post-apos-
tolique, des communautés chrétiennes qui la constituent.

Quelles fonctions attribuent-elles aux ministres, a 1'évéque nom-
mément? Comment ces fonctions sont-elles envisagées en rapport avec
le N. T. et plus spécialement a I'intérieur de la conscience qu’a I’Eglise
d’étre le moyen et le lieu ou s’actualise le salut accompli par le Christ?
A la lumiére de cette conscience, peut-on identifier le type de sacerdoce
(lévitique, paien, d'une autre nature) que 1’Eglise attribue a ses évéques?

Voila sommairement esquissé le cadre de références destiné a gui-
der notre lecture de la priére pour le sacre d'un évéque emprunté a la
Trad. Apostolique.

Cette lecture tachera de dégager les lignes structurelles du texte.
I1 n’est pas malaisé de confirmer les résultats de cette analyse, en utili-
sant quelques documents antérieurs qui nous permettent de déceler
les jalons de I'évolution traditionnelle aboutissant a la sacerdotalisation
du ministére épiscopal.

II. COMMENTAIRE EXEGETIQUE DE LA PRIERE POUR LE SACRE EPISCOPAL

Nous travaillons sur les textes latin et grec, en nous appuyant sur ce
dernier, conservé«a peu pres pur»(selon ’expression de Dom Botte, S. Chr.
p. 77) par U'Epitomeé des Const. Apost. (d’aprés Funk, t. II, pp. 78-79).

Le grec est sans doute la langue qu’emploie la liturgie romaine au
début du IIT® siecle. D’apres le grec on peut déceler une structuration
trés soignée de cette piéce liturgique, ce que le latin comme toute autre
traduction ne peuvent que voiler. Mais il permet parfois de compléter
ou de confirmer la compréhension du texte.

2. Structure d’une priére commémorative et épiclétique

Le texte revét la forme générale d'une priere liturgique, compor-
tant une invocation, une supplication et une conclusion doxologique.
Mais ce cadre général est débordé par une grande richesse doctrinale
et spirituelle 4.

* W. RorpoORF dans l'étude citée (ci-dessus, note 2) attire l'attention sur



406 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

— L’invocation s’éléve au Dieu de Jésus Christ, contemplé comme le
Principe, la Source et le Terme de I'histoire du salut qui est évoquée
comme le déploiement de son plan de grice et sagesse.

— La supplication (¢Et maintenant répands la force de 1'Esprit»...)
commence par situer le «maintenant» liturgique au centre et a la
lumiére du dessein divin, de l'histoire du salut finalisée par la mani-
festation de la gloire divine. On demande l'effusion de I'Esprit — donné
par le Christ aux apbtres — et cette supplication se développe au pro-
fit du nouvel évéque pour qui on demande l'exercice du souverain
pontificat pour le bien de I'Eglise — et pour la gloire de la Trinité divine,
ce que vient expliciter la doxologie finale.

Parcourons ces trois parties de la priére en soulignant les éléments
significatifs pour notre propos.

2.1. Invocation du Dieu de Jésus Christ, Principe et Maitre de I'his-
toire du salut. Toute la priére est dominée par l'invocation de Celui qui
est «Le Dieu et le Pére de Notre Seigneur Jésus Christ, Le Peére des Misé-
ricordes et Dieu de toute consolation». Ce regard porté sur le Dieu de
I’Evangile & travers cette théologie typiquement paulinienne (2 Co 1,3)
s’élargit dans la contemplation d'une série d’attributs divins: de con-
naissance, de prescience, de prédestination, de providence se révélant
dans I'histoire du salut. La transition en est procurée par une citation
des psaumes: Dieu est Celui qui habite le plus haut des cieux et regarde
ce qui est humble (Ps 112, 5-6).

Ce verset inaugure une série de participes présents suivie d'une
autre formée de participes aoristes.

— Les verbes au présent maintiennent le regard toujours tourné vers
I'éternel présent de Dieu et font de la priére un téte-a-téte, un contact

I'importance de la «double imposition des mains» qui précede cette pri¢re. Il en
dégage ainsi le sens: «La deuxiéme imposition des mains est le geste par lequel le
nouveau pasteur et grand-prétre d’une Eglise locale est consacré. L'évéque qui
prononce la priére du sacre épiscopal est le porte-parole de I'Eglise locale concer-
néer... «En revanche, la premiére imposition des mains est le geste par lequel un
nouveau docteur de I’Eglise universelle («catholique»!) est installé dans une chaire
de succession apostolique. Il devient ainsi membre de 1'ordo episcoporum. Les évé-
ques des Eglises voisines qui lui imposent les mains sont par conséquent les porte-
parole du magistére de 1’Eglise universelle» (art. cit., p. 149-150). Les positions
fondées et nuancées de W. RorDORF méritent d’étre approfondies et discutées en
ce qui concerne leurs bases textuelles. La théologie de 'Eglise et du ministere qu’il
défend nous semble de la plus haute valeur.



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 407

actuel avec le Dieu vivant. Le «maintenant» de 1'Eglise, I'acte litur-
gique est relié non seulement comme un maillon dans l'histoire du
salut, il est mis en dépendance directe avec le regard et I'intervention
actuelle de Dieu, qui conduit les événements tout en transcendant
I'histoire. Nous reviendrons a cet élément primordial du sacré en
climat chrétien.

— Les verbes a l'aoriste renvoient a 'histoire du salut, rappelant, com-
mémorant les interventions majeures de Dieu, détachant certains
événements fondateurs du salut et de I’Eglise. L’invocation est ini-
tialement renforcée d’'une fagon emphatique: «Su ho...» «Toi, Celui
qui as donné...» «Celui qui as choisi d’avance...»

Nous avons mentionné I'Eglise. Elle se trouve en téte et au centre
de I'invocation et elle deviendra comme le tissu de toute la priére. Dans
I'invocation, elle émerge en toute premiére place comme au cceur de
I'histoire du salut et le centre des préoccupations, du dessein de Dieu.
Pour reprendre notre perspective semantique: 1’Eglise est le premier
objet ou le premier complément de cette série de verbes au participe
aoriste par lesquels on indique les grandes articulations ainsi que le
sens divin de I'histoire (du salut). .

«Par la Parole de sa Gréce, Dieu a établi les frontiéres de 1'Eglise»,

— «frontiéres» (horous) désignant ici les contours de I'Eglise dans le
temps et dans le monde 3. Ainsi ce premier don de la Parole de Grace
implique une richesse de résultats que développe '’enchainement de
participes aoristes qui s’ensuivent:

— «Des le commencement (ap’archés), Dieu a prédestiné la race des
justes, descendants d’Abrahamy;

— «Il a établi des Chefs et des Prétres et n’a pas laissé son sanctuaire
dépourvu de service (liturgique)»;

— «depuis la fondation du monde, il a plu a Dieu d’étre glorifié par
ceux qu’ll a choisis».

Ce bon plaisir de Dieu semble jouer ici un role causal ou explicatif:
Puisque Dieu se complait a étre glorifié par ses élus, il établit le sanc-
tuaire et il ne ’abandonne jamais sans liturgie et le pourvoit constam-
ment de chefs religieux.

5 Le terme «hdrous» (terminos en latin) a probablement une acception plus
ample que «normas», «normesy» ou «réglesy comme préfére traduire D. B. BoTTE.
Nous le comprenons plutdét comme la «forme» que Dieu donne a son Eglise par les
interventions multiples de la «Parole de sa Gracey.



408 Signification sacerdotale du Ministére de 'Evéque

Ce dessein imbrisable — ne connaissant pas de rupture dans le temps
ou de discontinuité dans les institutions — traduit ici I'amour divin sans
repentance, la fidélité indéfectible aux promesses qui est sous-jacente
a la théologie judéo-chrétienne de 1’Alliance. Ici la nouveauté est l'insis-
tance & placer le «sanctuaire» et le «service du sanctuaire» au centre de
I'histoire et du dessein de Dieu qui se complait a chercher sa gloire aupres
de ses élus.

Cette wvision liturgique de I'histoire du salut et du dessein divin
nous parait fondamentale pour la compréhension de notre théme, a
savoir: de la qualité sacerdotale reconnue comme allant de soi aux
ministres de I'Eglise, nommément a 1'évéque.

Cette démarche va se manifester clairement dans la 28 partie de la
priere, dans laquelle le ¢maintenant» de I’Eglise va étre inséré dans cette
histoire du salut, sans faille et sans rupture, mais aprés I’Evénement
christologique et pneumatologique.

2.2. Supplication: demande de la Force de I’ Esprit

La deuxieme partie de la priére a la ressemblance de la premiere
et d'une fagon plus accentuée suit un développement circulaire, dépliant
a plusieurs reprises a partir d'une proposition fondamentale toutes les
implications qu’elle renferme en vertu du dessein divin déja accompli
ou en train de s’accomplir.

La supplication débute donc par une épiclése, par la demande de
I'effusion de la force de I’Esprit souverain.

Ce don de I'Esprit est d’abord situé et éclairé dans la perspective
de I'histoire du salut; on en vient ensuite a la communication de 1’Esprit
souverain a celui qui est élu évéque pour qu’il puisse étre investi de
I'épiscopat, étre le pasteur du saint troupeau de Dieu et exercer d'une
fagon irrépréhensible le souverain pontificat.

2.2.1. L’Esprit communiqué par le Christ pour la construction de
I’Eglise, nouveau sanctuaire.

«Et MAINTENANT répands la Force qui vient de Toi, (celle de) I'Es-
prit souverainy. C’est la demande fondamentale, source de toute la
la priére. «L’Esprit souverain» (toli Pnetimatos hegemonikofi) est une
reprise de 'expression du Ps 51. Il semble désigner: ’Esprit qui guide,
qui suscite et conforte les chefs (Spiritu principali confirma me, le latin
garde ici I'ampleur polyvalente du grec). Une connotation éthique stoi-



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 409

cienne est déja probable dans le texte de la Lxx 6. Mais la Force de
I’Esprit est ici comprise par référence aux événements néotestamentaires.

Comme nous I’avons remarqué dans la premiére partie de la priére, a
partir du présent (du maintenant de la supplication liturgique) on remonte
a 'histoire du salut griace a 'emploi d’'une série de verbes a l'aoriste:

— L’Esprit... «que par ton Fils bien-aimé Jésus Christ tu as donné a
Tes saints Apotres...»
L’Esprit a été déja donné, l'effusion de sa Puissance divine que l'on
demande maintenant est rattachée a la certitude du Don fait (une
fois pour toutes) aux apétres par le Christ.

— Les Apotres «ont bati I’Eglise comme ton sanctuaire, pour la gloire
et la louange incessante de ton Nomp».

L’Eglise est donc le nouveau sanctuaire bati par les apotres pour
que s’accomplisse le dessein divin: la gloire et la louange du Nom ne
doivent jamais subir d’interruption. La continuité de ce dessein, la
persistance du sanctuaire maintenant érigé par les Apbtres en vertu
du don de I’Esprit, assurent une compréhension sacerdotale du minis-
tére de I'évéque.

Sans transition, en effet comme allant de soi, la priére se concentre
sur la personne de I'évéque qui est sacré; elle détaille la demande anté-
rieure de l'effusion de la Force de I’Esprit, en énumérant les fonctions
pontificales et les qualités dont on supplie le Seigneur que l'évéque
soit orné.

2.2.2. Le «Souverain sacerdoce» dans I’ Eglise

Cette deuxiéme section de la supplication se caractérise par une
extréme densité, un style anthologique fait d’emprunts aux textes bibli-
ques ainsi que par une reprise des thémes de I'histoire du salut, appliqués
a la personne ou a la fonction de I'évéque. Ces procédés qui marquent
la continuité avec I’Ecriture ne sauraient dissimuler la nouveauté de
taille: 'attribution a 1'évéque du souverain sacerdoce que le N. T. ne
reconnait qu’au Christ seulement.

Examinons ce portrait sacerdotal de 1'évéque, dont les traits sont
empruntés le plus souvent au langage biblique et dont la fonction ne
veut se présenter que comme une actualisation du ministére du salut,
confié aux apotres.

— «Toi qui connais le cceur de tous, accorde a ton serviteur...»

6 Voir dans ce sens O. PERLER, ouvr. cité (ci-dessus, note 2), p. 60 sv.

27



410 Signification sacerdotale du Ministere de I’'Evéque

La priere ramasse dans une nouvelle invocation les attributs de
connaissance divine: Dieu, celui qui sonde les cceurs.... Ce discret em-
prunt aux Actes des Apdtres (Ac 1,24) intériorise et personnalise les rap-
ports du Dieu de I'histoire en lui présentant ce serviteur qu’il a choisi
pour I'épiscopat. La priere liturgique fait ainsi la conjonction des aspects
historiques, institutionnels et existentiels; le méme Dieu, le Dieu de
Jésus Christ, est reconnu et invoqué comme le Seigneur de I'histoire,
la source des ministéres et le sanctificateur des cceurs et des existences.

Dans cette perspective qui est celle du sacré et de la sainteté, 1'épis-
copat est identifié concretement avec la fonction de pasteur et il ramasse
d’emblée les marques du sacerdoce cultuel et du sacerdoce de la vie
elle-méme.

Le portrait du souverain prétre, de I'’évéque-pasteur se caracté-
rise initialement par deux traits généraux:

— d’une part, il reprend les éléments de continuité, de perpétuité qui
marquent le dessein et l'accomplissement historique du salut; ces
éléments ont été évoqués dans la 1€ partie (I'invocation) de la priére.
Le souverain sacerdoce dont 1’évéque est investi assure dans 'aujour-
d’hui de I’Eglise l'actualisation du service divin «nuit et jour», la
propitiation incessante (adialeiptds). Telle est la fonction, le role, que
le souverain sacerdoce est destiné a remplir, tel est le sens qu'il assume
maintenant: pourvoir a la gloire, a la louange qui ne doit pas cesser
dans I’Eglise aujourd’hui selon le dessein de Dieu, qui s’est choisi
ce serviteur pour 'épiscopat comme il s’est choisi Abraham, a établi
le premier sanctuaire et rétabli par les Apotres le nouveau sanctuaire
qui est I'Eglise, précisément.

— D’autre part, la description des fonctions sacerdotales de l'évéque
obéit & la méme loi de développement concentrique, a partir d’une
donnée générale qui précontient toutes les autres.

— (¢Accorde a ton serviteur...») «... d’exercer sans reproche le souverain
sacerdoce devant toi, (te) servant nuit et jour...»

Telle est dans sa formulation générale le tout de la fonction épis-
copale que 'on détaillera ensuite. Celle-ci est contenue et exprimée en
deux verbes: «archieratedein»... «leitourgolinta». Ces verbes corres-
pondent aux indications antérieures concernant la prédestination de
la race des justes, descendants d’Abraham: Dieu a établi des «Archon-
tes», des chefs, et des «Hiereis» (prétres), pour que son sanctuaire ne
demeure pas dépourvu de service divin (alettorirgeton).



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 411

En reconnaissant a I'évéque la fonction de «Archiereus» que le
N. T., I'Epitre aux Hébreux attribue seulement au Christ, la priére ne
témoigne nullement d’une conscience innovatrice. Elle demande que
ce souverain sacerdoce, 1'évéque 1’exerce sans reproche; elle demandera
ensuite qu’en vertu de I’Esprit du souverain sacerdoce (fo: pneumati
tot archieratikéi, qui n’est autre que le Pneuma hegémonikon, dont on
a demandé l'effusion antérieurement) il soit revétu du pouvoir de par-
donner les péchés. En fait, en comparaison avec le N. T. 'innovation
est importante: le souverain sacerdoce est attribué a 1'évéque, il semble
s’identifier tout simplement avec le ministére épiscopal. Toutefois I'iden-
tification n’est pas affirmée, elle est présupposée, elle est censée com-
munément admise. Avant de revenir a la considération de cette inno-
vation qui est un fait accompli au début du III® siécle, reprenons la
description des fonctions qui selon la priere constituent ou integrent
cet exercice du souverain sacerdoce.

— En parallélisme avec le «archierateriein soi amémptos», avec I'exercice
sans reproche du souverain sacerdoce, la priéere demande pour le nou-
vel évéque: «qu’il s’emploie sans cesse a rendre ton visage propicen.
Cette activité «propitiatoire» (ldkesthai), tout en explicitant 1’aspect
nouveau d’intercession pour un peuple de pécheurs, garde encore
I’ampleur universelle qui caractérise l’exercice du sacerdoce et le
service divin accompli nuit et jour (dont il a été antérieurement ques-
tion). Cette caractérisation globale se fait grace a la reprise des traits
les plus généraux et idéalisés du souverain sacerdoce biblique et a
leur application actualisée — en vertu du don de I’Esprit — au minis-
tére épiscopal.

— ..&kai prosphérein soi ta dora tés hagias souw Ekklesids...» — «qu'il
offre les dons de ton Eglise sainte...» Voila la premiére fonction déter-
minée, spécifique du sacerdoce souverain. Elle est ici encore formulée
dans le vocabulaire biblique et garde une allure trés ample. En par-
lant des offrandes, on ne mentionne pas explicitement 1’Eucharistie.
Toutefois elle occupe une place importante dans l'ensemble de la
Trad. Apostolique (d’'Hippolyte). Une fois sacré, I'évéque doit célé-
brer, concélébrer I’Eucharistie; I'anaphore que le document prévoit
a cet effet est précisément celle qu’a reprise pour la concélébration
la liturgie post-conciliaire (cf. Canon II). De toute évidence ces «dons
de la sainte Eglise» que 1’évéque doit offrir a Dieu indiquent d’abord
les dons eucharistiques, mais y englobant les offrandes matérielles



412 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

et spirituelles qu'apportaient les fideles et que les diacres présentaient
a I'évéque officiant pour qu’il leur impose les mains et consacre a
Dieu (cf. Trad. Apost. c. 4).

— ... «Kazi toir Pnevmati toi archieratikéi...» «... Et en vertu de 1'Esprit
du souverain sacerdoce». Nous voyons ici une nouvelle articulation,
indiquant une nouvelle face du ministere sacerdotal de 1’évéque.
Cette articulation est rehaussée emphatiquement par le rappel du
don de I'Esprit; et la nouvelle face du ministére est tournée vers les
hommes tandis que la premiére regardait le service de Dieu lui-méme.
L’expression «t61 Pnewmats toi archieratikéi» mérite une attention
spéciale. Dans une épiclése antérieure, la priére a déja demandé I'envoi
de I'Esprit; I'Esprit y était qualifié de «kégémonikon». Nous voyons
une correspondance, une certaine équivalence entre ces deux attri-
buts de I’Esprit: mais le second précise et détermine l'acceptation
plus ample du premier. « Hégémonikon» qualifie 'Esprit qui fait les
chefs, qui constitue et ordonne I'’Eglise, peuple de Dieu; «Archie-
ratikon» est la qualification de 1’Esprit qui constitue le «souverain
sacerdoce» dans ses fonctions, a l'intérieur de I’Eglise.

Le «t61 Pnevimati toi archieratikéi» domine toute la série de verbes
a l'infinitif qui indiquent l’ensemble des fonctions épiscopales dans
I'Eglise (échein exousidn, aphiénai hamartias, didénai klérous etc.).

L’«Esprit», Principe du souverain sacerdoce devient ainsi la source
d'un triple pouvoir que recgoit 1'évéque; chacun de ces pouvoirs est
rattaché au commandement divin, a l'institution divine remontant au
Christ lui-méme.

— «Echein exousidn aphiénai hamartias kata tén entolén sou...» Ce rat-
tachement a 1I’Esprit du pouvoir de pardonner les péchés semble se
rapporter au 4¢ Evangile, et le commandement divin auquel I'évéque
doit se conformer se référe trés probablement aux consignes de Jésus
ressuscité d’apres le texte johannique (cf. Jn 20,23). Ces paroles évan-
géliques sont donc interprétées ici en termes d’exousia, de pouvoir
de pardonner, et de «entolé», commandement divin d’exercer ce pou-
voir comme il convient.

— Didonai klérous kata t6 prostagmd sou: «qu’il (I'évéque) distribue les
parts ou les charges suivant ton ordre». Comment comprendre cette
fonction de distribuer les «klérous» attribuée a I'évéque et quel est
I'ordre divin selon lequel elle doit se régler? Ce réle de dispensateur
fidéle auquel incombe la distribution des taches, le maintien du bon



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 413

ordre de la maison, de la communauté ecclésiastique, est particuliére-
ment accentué dans quelques exhortations des épitres pastorales.
Ce ro6le semble avoir toujours plus d'importance dans les églises post-
apostoliques. Il apparait ici comme une prérogative de I'évéque, comme
sa mission d’exercer en conformité avec la prescription divine (ce que
nous interprétons comme étant les consignes néotestamentaires).

— Luein te pdnta svindesmon kata tén exousian hen édokas apostolois...
«Qu’il (I'évéque) délie tout lien en vertu du pouvoir que tu as donné
aux apodtres». D’une fagon ramassée, on reconnait le rattachement
aux textes synoptiques concernant le pouvoir de lier et de délier (Mt
18,18). La doctrine de la succession apostolique est ici impliquée
dans le sens ou 1'évéque est présenté comme 1'héritier des pouvoirs
octroyés aux apotres. On parle le langage du pouvoir (exousia), mais
ses pouvoirs sont subordonnés a I'«Esprit» qui confere le «souverain
sacerdoce» et qu’on implore pour qu’il accorde a 1'évéque d’exercer
sans reproche ces fonctions. En rattachant ainsi & 1'Esprit les taches
ministérielles envisagées comme fonctions sacerdotales, la priere
peut englober I’ensemble de la vie de ’évéque en la situant dans les
perspectives cultuelles les plus amples.

— «Qu’il ('évéque) te soit agréable par sa douceur et un cceur pur...»
Dans cette derni¢re partie de la priére, la fonction de 1'évéque rejoint
les perspectives de la vie chrétienne; celle-ci devient une activité cul-
tuelle dans le sens de ce qui plait & Dieu comme ’agréable parfum
montant des victimes immolées.

On attribue au Christ ce caractére de sainteté qui rend agréable
a Dieu la vie de I'évéque.

Une idée trés ample et trés profonde de I'action de Dieu sur 1'his-
toire, sur le domaine du sacré, de la liturgie, sur I’ensemble de I'existence;
une conception de I'histoire du salut envisagée comme un tout continu
et différencié, marqué par 'Evénement christologique et la communi-
cation de I’Esprit, une telle vision théologique permet a la priere de
donner unité et cohérence aux différents éléments de la vie chrétienne
et d’y situer la fonction épiscopale, envisagée comme sacerdoce souverain.

Cette compréhension théologique emprunte a I’Ecriture tous ses
matériaux et son cadre d’ensemble. Toutefois d’'une fagon audacieuse
et nouvelle, elle coordonne les éléments bibliques autour de la qualité
sacerdotale du ministére épiscopal.



414 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

III. PRINCIPES ET MODELE HERMENEUTIQUE
DE LA SACERDOTALISATION DU MINISTERE

La priére (que 'on vient de commenter) se présente et fut acceptée
par les liturgies d’Orient et d’Occident comme le paradigme d’'une vision
théologique du ministére chrétien a l'intérieur de la compréhension que
I’Eglise a d’elle-méme a la lumiére du dessein de Dieu et de ’histoire
du salut.

Cette conscience que se fait 'Eglise de sa mission et des ministeéres,
particulierement de celui de I'évéque qui les unifie en tant que pasteur
et pontife, représente une construction synthétique. Elle rassemble et
exprime une pluralité d’éléments bibliques, ecclésiastiques, culturels
a travers un modele hautement compréhensif de transcription actualisée
du message évangélique.

Je voudrais analyser maintenant ce modele sous 1'angle herméneu-
tique en essayant de le décrire, d’en indiquer les présupposés, d’en éva-
luer les conditions de validité et de légitimité ainsi que de pondérer les
risques de décomposition qui le menacent, parce qu'un tel modele se
dresse comme un équilibre délicat de facteurs complexes et mouvants.

3.1. Traits caractéristiques

On peut caractériser initialement et globalement ce texte liturgique
comme un modele d’intégration différenciée, de discernement sélectif
appliqué d’une fagon diachronique et synchronique au champ ministé-
riel de I’Eglise. Ce qui aboutit a un processus de surcharge sémantique
destinée & déterminer et a revaloriser I'ampleur polyvalente des fonc-
tions communes que I’on rencontre disséminées aux différentes périodes
de I'histoire ou coexistant dans le moment actuel de la communauté
et de la culture.

L’attitude d’intégration peut s’éclairer d’abord par contraste, si
I'on envisage le modele opposé de comportement social, & savoir: celui
de la dénégation, de la séparation exclusive assumée par une collectivité
comme démarche d’affirmation de sa propre identité. L'Eglise aposto-
lique et immédiatement post-apostolique a mis en ceuvre avec vigueur
ce modele négatif. Elle prend ses distances du culte mosaique, elle se
garde méme des apparences du sacerdoce lévitique, en vue de mettre



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 415

en pleine lumiére la conscience qu’elle a de son originalité spécifique.
Elle est la communauté nouvelle, le peuple nouveau que le Christ a fon-
dés et rendus capables du culte en Esprit et vérité.

Pareillement, les premiers écrits post-apostoliques stigmatisent
le culte matériel des paiens, ils rejettent les sacrifices et les offrandes
liturgiques des religions gréco-romaines en les arguant d'un double
défaut étroitement jumelé. Ces offrandes sont matérielles, indignes du
culte spirituel des chrétiens; plus encore, elles sont créées, elles ne sont
pas a la hauteur d’un don divin; le seul culte agréable & Dieu est I’action
de grace pour les dons qu’il nous faits, plus exactement pour le Don de
lui-méme qu’il nous a fait en Jésus Christ.

La priére liturgique du début du III® siécle (que nous étudions)
consacre le dépassement de cette attitude de négation exclusive. Dans
la nouveauté, dans l'originalité hautement proclamée d'une liturgie
dans laquelle I’Esprit du Christ est en ceuvre, 1'action de grace se tra-
duit par l'offrande des choses matérielles, reconnues comme créatures
de Dieu, que Dieu peut consacrer et élever au rang de moyens sancti-
ficateurs. Ce Dieu créateur et Seigneur de I'histoire est reconnu déja
en action dans I’Ancien Testament.

Celui-ci renferme donc des éléments permanents de la pédagogie
divine qu’il faut savoir déceler et intégrer dans la vie et le culte chrétiens.
Cette attitude d’intégration des choses matérielles et des institutions
vétérotestamentaires par le biais d’une théologie de la création et de
I'histoire a été favorisée par la réaction de I’Eglise devant les hérésies
gnostiques, face au mépris des groupes manichéistes a 1’'égard du corps
et de la matiére, de leur dualisme aboutissant a 1’antagonisme des deux
Testaments 7.

7 L’élaboration de cette théologie compréhensive de la création et de 1'his-
toire, comportant une relecture chrétienne de 1’Ancien Testament, nous semble
déja achevée chez Saint Irénée. On y trouve son retentissement liturgique, 1'inté-
gration du «culte spirituel» et de l'offrande des choses matérielles dans la perspec-
tive de la «liberté» des enfants de Dieu, des croyants de la Nouvelle Alliance. Cette
doctrine longuement développée dans le livre IV du Adv. Haereses est ramassée
dans les termes suivants: «Le genre des oblations n'a donc pas été abrogé: il y
avait des oblations la-bas, il y en a ici aussi; il y avait des sacrifices dans le peuple,
il y en a également dans I’Eglise. L’espéce en a, seule, été changée: ce n’est pas par
des esclaves, mais par des hommes libres, qu’est faite I'offrande. S’il n’y a en effet
qu’un seul et méme Seigneur, il n'y a pas moins un caractére propre a l'oblation
des esclaves et un caractére propre a celle des hommes libres, pour que, jusque
dans les oblations se manifeste la marque distinctive de la liberté» (Adv. Haer.
IV, 18, 2; trad. A. Rousseau, Sources chrét. 100, Cerf, Paris, 1965, p. 599).



416 Signification sacerdotale du Ministére de 'Evéque

I1 n’y va pas de la simple reprise des éléments auparavant rejetés.
L’attitude d’intégration est 1'effet de la puissance d'une idée directrice
et surtout de la ferme conscience qu’'a I’Eglise de son identité. Voila ce
qui confére unité et cohérence a la priére qui rassemble dans 1’épiclése
de I’Esprit les étapes de I'histoire et le moment actuel de I’Eglise, en les
référant & I’Evénement christologique comme a leur source et a leur
mesure définitive.

On peut y reconnaitre une démarche d’intégration diachronique,
I’action de Dieu dominant et unifiant le déroulement successif de 1'his-
toire du salut. D’une fagon synchronique on voit jouer I'attitude d’inté-
gration tendant a faire converger et accorder dans l'organisation et la
vie de I'Eglise les éléments et facteurs ordinairement dissociés ailleurs,
sinon franchement opposés.

Ainsi & propos du choix et du sacre de I'évéque, la conjonction est
nettement établie entre 'institution et 1’événement, I'ordre de la grace
et celui de la coopération humaine, c’est dire: de la vocation envisagée
comme élection divine, mais comptant sur la collaboration ecclésiasti-
que pour une bonne désignation du candidat. Pareillement les fonctions
de I'évéque sont décrites en termes de pouvoir (exousia), mais elles sont
référées a I'Esprit Saint, source de la rémission des péchés, de toute sanc-
tification dans 1’Eglise.

En ce qui touche le culte, la symbiose est effectuée d’'une fagon
semblable. Les qualités spirituelles, voire l'inspiration pneumatique
sont associées au caractéere matériel des dons et des offrandes. La suite
du texte (de la Trad. Apost.) détaillera qu’il s’agit du pain, du vin, de
I'huile, du lait, du miel, du fromage. Le réalisme liturgique comporte
I'aspect vertical de l'épicléese, de l'invocation de I'Esprit, pour qu’il
soit envoyé sur I'oblation de la sainte Eglise, devenue le corps et le sang
du Christ, mais également la rencontre liturgique se prolonge dans le
partage des biens matériels, dans la bienfaisance, la distribution aux
pauvres et aux gens d’Eglise.

Ces divers éléments relevant de 'univers de la création ou de I'ordre
de la grice ne sont pas additionnés ou entassés péle-méle dans cette
assemblée cultuelle. On peut parler d'une intégration différenciée,
puisque tous les éléments trouvent leur place convenable et s’ordonnent
d’une fagon harmonieuse a la lumiére d’une théologique compréhensive
de la création et du salut. Cette théologie semble présider a la méme épo-
que au développement du symbole baptismal, dit des Apotres: « Je crois
en Dieu, créateur du ciel et de la terre, des choses visibles et invisibles...»



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 417

«Je crois en Jésus-Christ... au Saint-Esprit...» Une semblable théologie
fournit a I’Eglise — pour la formation de ’orthodoxie et la structuration
de ses fonctions — ce que nous avons nommé un discernement sélectif.

Loin de supprimer la premiere attitude de refus absolu des dévia-
tions paiennes ou de la caducité du mosaisme, ce discernement 1’assume
et le dépasse. Il décele et réemploie les éléments de la création ou les
aspects institutionnels qui se trouvaient désaxés respectivement dans
I'idolatrie du paganisme ou dans le culte 1évitique.

I1 en résulte, au plan du langage, la troisiéme opération que nous
avons signalée, a savoir: la surcharge sémantique, venant déterminer
I'ampleur polyvalente d'un vocabulaire, préalablement déraciné du
champ paien ou judaique.

Lorsque cette opération est menée avec bonheur elle doit aboutir
a la constitution d’'un langage universellement communicable, d’un
code liturgique, théologique, transparent au double niveau:

— 1l doit permettre d’atteindre «grecs et juifs», se déployant dans le
registre de I’humain, en rejoignant, par un vocabulaire commun, les
problémes, les aspirations de I'ensemble de I'’humanité;

— mais il est également appelé a exprimer pour la communauté des
croyants 1'originalité spécifique du message évangélique et de la vie
chrétienne.

Revenons a notre théme concret, a la sacerdotalisation du minis-
tére épiscopal. Mieux sans doute que d’autres textes liturgiques (ce qui
explique que la liturgie catholique post-conciliaire y revienne), la priere
d'Hippolyte transcrit en termes de «sacerdoce souverain» le ministére
de 'évéque, pasteur de I’Eglise, chef du culte, de la priere, de 1’enseigne-
ment des fidéles.

Le «sacerdoce» est ainsi reconnu comme une catégorie autant ou
plus universelle que celle de «pasteur» dans le contexte religieux et cul-
turel gréco-romain et surtout pour les chrétiens formés dés le début dans
les cadres et I'esprit de I’Ancien Testament. Le sacerdoce désigne donc
un ensemble de fonctions communes; le terme garde une signification
générale, une ampleur polyvalente qui permet la communication et qui
ne va pas sans les risques des compromis et des équivoques. Cette signi-
fication commune est précisée, elle est méme surchargée d'une nouvelle
signification, en vertu de la référence 4 I’Esprit qui constitue ce sacerdoce
dans I'Eglise du Christ et des apdtres, et qui est qualifié audacieusement:
Esprit sacerdotal, Esprit du Souverain sacerdoce (Preuma archieratikon).



418 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

3.2. Conditions de validité et de légitimaté

Je voudrais amorcer ici la réflexion sur les critéres de validité et
de légitimité d'une telle transcription culturelle et religieuse du message
évangélique. Les conditions de wvalidité nous renvoient davantage a
la considération herméneutique, tandis que les fondements de la légiti-
mité relevent du champ proprement théologique.

La validité de la transcription d’un message dans un nouveau code
sémantique pose des problémes multiples que je rangerais au plan de
la signification, du sens et de la valeur du langage. Par signification on
comprend ici de la fagon la plus générale le contenu intellectuel se dévoi-
lant dans un certain cadre culturel ol résonne le message (la prédication
de I’Evangile). Le sens indique le rapport de la signification avec les
problémes de l'existence, avec la vie humaine envisagée comme projet
d’accomplissement personnel et collectif, concrétement il implique le
retentissement du message dans le contexte des idéaux de vie, des per-
sonnes ou d'une société. La valeur désigne l'acceptabilité du message,
saisi dans sa signification intellectuelle et sa portée existentielle et appré-
ciée dans sa capacité de répondre effectivement aux problemes de la
pensée et de la totalité de I'existence; ce qui se concrétise dans la ren-
contre avec les aspirations ou les orientations profondes d'un type de
civilisation.

Essayons l'application de ces catégories sémantiques a notre pro-
bléme.

Tout d’abord, pour la priere d'Hippolyte et plus généralement a
cette époque patristique, le sacerdoce — envisagé comme catégorie séman-
tique — offre une signification universellement transparente, accessible
a la mentalité et a la culture communes. Mais une telle signification est
trés ample dans son contenu, elle demeure polyvalente dans son usage
et comporte les déterminations opposées: le vrai, le faux, le parfait et
I'imparfait peuvent qualifier le sacerdoce. Ainsi on parlera du sacerdoce
chrétien en l’exaltant comme vrai (en opposition au sacerdoce paien)
et comme parfait (accomplissant la préfiguration ébauchée dans I'A. T.).

Chargé ainsi d'une signification précise, restreinte, le sacerdoce
revét pour I'Eglise patristique un sens spécifique; il entre dans le lan-
gage propre a la communauté pour désigner la charge de pasteur (dans
l'acceptation biblique) et de président (ou responsable) du culte sacra-
mentel centré autour de I’Eucharistie (tel est le cadre de vie qui confére
au sacerdoce sa détermination sémantique); le sacerdoce de I'évéque



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 419

est envisagé comme héritage apostolique (ce qu’explicite la doctrine de
la succession apostolique); il est reconnu et accepté dans les perspectives
de l'actualisation pneumatique du salut accompli par le Christ.

Ainsi comprise, la sacerdotalisation du ministére releve du sens
que I’Eglise donne a sa propre identité, a sa vie, a ses activités essentielles
lorsqu’elle a été amenée a se confronter avec I'univers des religions, notam-
ment avec celles de ’Ancien Testament et du monde gréco-romain.

En conséquence, on voit quelle est la valeur, la qualité et le degré
de I'acceptabilité que revét alors cette attribution sacerdotale donnée
au ministére épiscopal. Le crédit profond, général et incontesté dont il
jouit découle de sa capacité effective d’exprimer la pleine conscience
qu’a I'Eglise d’étre la vraie communauté du salut, d’étre investie de la
puissance sanctificatrice de 1'Esprit et d’étre pourvue d’un ministére
qui participe a cette puissance pneumatique en vertu d'un don et d’une
disposition, du vouloir fondateur du Christ.

Dans la structuration de cette notion du sacerdoce, de la significa-
tion, du sens et de la valeur qui lui sont attribués, il semble que le fac-
teur primordial demeure l'expérience et la conscience de 1'Eglise, se
réclamant de I’Ecriture comme témoin de la Parole créatrice, qui suscite,
rassemble et sanctifie la Communauté de la Nouvelle Alliance. Plus
encore, 1’Eglise se voit autorisée a interpréter 1’Ecriture, & se donner de
nouveaux titres comme elle le fait pour le Christ lui-méme. Tel est le
fondement ultime de la légitimité théologique de I'innovation sémantique
certes audacieuse qui consiste a qualifier I'’évéque de «prétre souverainy,
ce titre d’archiereus étant appliqué dans la Lettre aux Hébreux au
Christ seulement comme unique médiateur du salut.

3.3. La désintégration d'un modéle ecclésiologique

Ce que nous avons nommé simplement la sacerdotalisation du minis-
tére épiscopal — dont témoigne la Tradition apostoligue —, s’inscrit a
I'intérieur d’un vaste processus d’adaptation et de transcription du mes-
sage chrétien. Il s’agit d'un modéle herméneutique et théologique d'une
grande complexité, se structurant et fonctionnant en pleine symbiose
avec ’ensemble du développement doctrinal et institutionnel de I’Eglise.

Nous l'avons caractérisé comme 1'intégration différenciée et 1'équi-
libre délicat de quelques éléments bibliques et extra-bibliques, trouvant
leur unité et leur cohérence dans la vie de I'Eglise, dans sa conscience
d’étre aujourd’hui la communauté du salut. Un tel équilibre s’avere
donc plutét fragile, le modele est menacé de désintégration.



420 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

Le ministére épiscopal risque en effet de ne plus resplendir a la
conscience de 1’Eglise comme un sacerdoce, comme un souverain pon-
tificat; cette qualité sacerdotale ne jouissant plus d’une transparence
sémantique ou ne s’accréditant guére comme une fonction ecclésiastique
en rapport avec le salut et au service du message évangélique.

La vérification globale de cette désintégration aboutissant finalement
a la désacerdotalisation du ministére dans les communautés réformées
nous est facilitée par le recours aux vicissitudes de 'histoire des institu-
tions et des doctrines ainsi que des ruptures survenant dans la chrétienté.

Les faits étant bien connus, nous nous limitons a en détacher cer-
tains aspects pour en souligner la signification essentielle.

On vérifie d’abord une hypertrophie sacerdotale ou pontificale a
partir surtout du IVe sieécle et dont l'expression la plus voyante est
I'ceuvre attribuée a Denys 1’Aréopagite. Une telle hypertrophie se carac-
térise par le débordement du principe herméneutique et théologique
qui avait garanti la validité et la légitimité de la qualification sacerdotale
donnée aux ministéres ecclésiastiques.

L’Eglise y était parvenue en élaborant un modeéle de compréhension
du sacerdoce dont on vient de relever les éléments structurants, a savoir:

— il est en rapport avec l'idée de fonction sacerdotale commune & la
plupart des religions;

— mais cette idée est empruntée directement a 1’Ancien Testament lu
dans sa version grecque;

— surtout elle est constituée dans sa spécificité chrétienne par la réfé-
rence au salut apporté par le Christ et actualisé par ’action de I"Esprit
s’exer¢ant notamment dans la vie sacramentelle, la synaxis eucharis-
tique de I'Eglise.

La qualification sacerdotale du ministére épiscopal signifiait donc
sans aucun doute I'importance primordiale donnée & ’activité cultuelle,
sacramentelle de I'Eglise et surtout la place centrale assignée a I’Eucha-
ristie en tant que mémorial du sacrifice du Christ, et méme comme pré-
sence sacramentelle de ce sacrifice que I'Eglise peut offrir a Dieu dans son
culte et dans lequel elle peut s’offrir & Dieu par le Christ et dans 1’Esprit.

Ce qui garantit la validité et la 1égitimité de ce modele ecclésiolo-
gique est son caractére de totalité et de cohérence ouverte a toutes les
données du message chrétien: les activités cultuelles, sacramentelles
de I'Eglise, le ministére ecclésiastique — envisagé comme sacerdotal —
y sont ordonnés a 1'édification, & la sanctification de la communauté



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 421

des fideles. Celle-ci est la communauté sacerdotale dans toute sa pléni-
tude, constituée par 'incorporation sacramentelle et sanctifiante dans
I’ceuvre rédemptrice du Christ; a la réalisation et a la croissance de cette
communauté s’ordonnent finalement tous les ministéres et tous les
moyens du salut.

Une telle vision — qui fait toute la force de la priere d’'Hippolyte —,
aboutissait ou devait aboutir & la valorisation de la prédication, de
Paction pastorale et surtout missionnaire, a leur intégration dans les
fonctions cultuelles, dans la célébration eucharistique, elle-méme envi-
sagée comme l’annonce de la mort du Seigneur jusqu'a ce qu’ll vienne
(cf. 1 Co 11,26). Le ministere sacerdotal de 1'évéque exprimait la com-
préhension globale, organiquement unifiée de tous ces éléments saisis
dans le rapport mutuellement éclairant de la Parole et du sacrement.

Or a I'époque patristique déja, on constate un déplacement d’accent
tendant & exalter I'ordre sacré, le pouvoir sacré, la hiérarchie ecclésias-
tique au détriment de la communauté sacerdotale qu’est toute 1'Eglise.
Pareillement, comme tendance d’abord, ensuite comme fait accompli
et méme accepté en droit, s’affirme la dissociation des fonctions de pas-
teur, congues comme pouvoir de gouverner, et du caractére sacerdotal
que confere le sacrement de I'ordre. La prédication est négligée ou relé-
guée au second plan par ce type d’évéque qui venait sceller la désinté-
gration du modele patristique du pontife-pasteur, chef du culte et chargé
de la mission primordiale de la prédication 8.

8 Un historien de I’Eglise a pu écrire & propos de I'époque de la Réforme:
«Revaloriser la prédication comme une des fonctions propres du prétre, tous les
réformateurs, qu’ils soient fidéles a 1’Eglise ou dissidents, ont ce souci» (A. Duvar,
L’ovdre auw concile de Trente, dans 1'ouvr. coll. Etudes sur le sacvement de I’ovdre,
Coll. Lex orandi, Cerf, Paris, 1957, p. 287). Mais ce souci de «révalorisation» suppose
précisément une dissociation de la prédication et du sacerdoce, comme un abus
regrettable, mais devenu un état de fait assez répandu. J. CorLson n’hésite pas a
parler de la «judaisation» de la «fonction sacerdotale», dont les représentants sont
Origéne, Denys Aréopagite (plus que tout autre) et les théologiens médiévaux
(Aut. cité, Prétres et peuple sacerdotal, Beauchesne, Paris, p. 112-122). Nous ferions
nodtre la mise au point de Piet FRANSEN: «La patristique dans son ensemble — nous
laisserons de coté les cas particuliers — n’a pas versé d’'une maniére excessive dans
ce danger de la «judaisation.» Cette époque a gardé le sentiment trés vif du minis-
tére comme tache avant tout «pneumatique»; or les Juifs ne la connaissaient pas
sous cette forme, du moins dans le cas des lévites et des prétres»... ¢ Au Moyen Age,
la situation semble assez différente.» (Aut. cité, Concilium, n° 80, 1972, p. 100).
En effet les aspects juridiques tendent alors & prévaloir sur l'inspiration pneuma-
tique, bien qu’elle ne soit jamais absente en vertu de la dimension sacramentelle
du ministére.



422 Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

Avec une telle désintégration les éléments proprement évangéli-
ques, ceux que le N. T. avait mis en avant, étaient obnubilés d'une fagon
presque irrémédiable. Sous l'influence de tout un réseau de facteurs
socio-politiques, économiques (qu’il serait long d’analyser), le visage
paien du pontificat, du souverain pontificat fait son apparition dans
la chrétienté médiévale. L'évangélisme fait du méme coup son irruption
dans de multiples mouvements de retour & la vifa apostolica®. Les pro-
jets et les conciles de réforme se multiplient et se succedent. A leur lu-
miere, les évéques princes de 1’Eglise, ou princes et seigneurs tout court
émergent comme des fonctions de prestige et de domination. Ils s'impo-
sent par l'apparat, par les moyens politiques, par la répression violente,
appelée a la rescousse d'une hiérarchie dont l'auréole sacrée semble
palir dans ce crépuscule des pontifes naguére encore souverains.

En ce moment, les Réformateurs proposent de revenir brusquement
au sobre portrait de ministres apostoliques esquissé dans le N. T. Ils
invitent le peuple chrétien a concentrer son regard de foi sur le Christ
seul médiateur et seul souverain prétre de la Nouvelle Alliance; a pren-
dre conscience que la communauté des croyants constitue la commu-
nauté sacerdotale selon le message évangélique. Cette parole réforma-
trice et contestataire empruntait un langage riche de signification, puis-
sant par le sens qu’elle éveillait dans les consciences et par la valeur
qu’elle assumait pour une chrétienté assoiffée de foi et de pureté évan-
géliques. Que 1'on relise les textes vigoureux de Calvin, les déclarations
nettes, limpides de la Confession helvétique postérieure °. On y voit con-

9 Sur l'attirance exercée, a travers les siécles, par la vita apostolica, vision
idéalisée du style de vie et de I'activité missionnaire des apdtres, voir par exemple
M.-H. Vicairg, L'imitation des apdtres. Moines, chanoines, mendiants (IVe-XTIIIes.)
Cerf, Paris, 1963.

10 Ta Confession helvétique postévieure proclame avec netteté: «Au reste les
Apostres de Christ appellent tous ceux qui croyent en Jésus Christ, Prestres
(= sacerdotes, en latin), non point pour raison du ministere; mais a cause que
tous fideles estans faits par Christ Rois Prestres ou Sacrificateurs (= veges et
sacerdotes, en latin), peuvent aussi offrir & Dieu sacrifices spirituels. Ce sont donc
choses grandement diverses et differentes que la prestrise et le ministere (= sacer-
dotium et ministerium, en latin). Car la prestrise, comme nous venons de dire, est
commune a tous Chrestiens, mais non pas le ministere. Et pourtant, nous n’avons
pas osté le ministere de I’Eglise, quand nous avons rejetté de ’Eglise de Christ
la prestrise telle qu’elle est en I'eglise Romaine (sacerdotium papisticum, en latin).
On sait assez qu’au Nouveau Testament de Christ, il n’y a point de telle prestrise
ou sacrificature (= sacerdotium, en latin), que celle du peuple ancien qui a eu une
onction externe, des robbes sacrées et plusieurs ceremonies, qui ont esté figures de
Christ: lequel venant au monde et accomplissant toutes ces choses les a aussi abo-
lies. Mais quant a luy, il demeure seul souverain Sacrificateur eternellement.»



dans la Tradition Apostolique d’'Hippolyte de Rome 423

sommée la dissociation du ministére et du sacerdoce. Le modéle patris-
tique de 1'évéque, pasteur et pontife y est destructuré au nom de la
transcendance du Sacerdoce du Christ, de I’attachement a la lettre du
N. T. et de la fidélité a I’esprit de 'Evangile.

3.4. Perspectives cecuméniques

D’un point de vue limité, sans doute, nous rejoignons quelques
questions majeures de la recherche cecuménique contemporaine 1,

Je voudrais tout d’abord souligner la portée cecuménique de la
réforme liturgique post-conciliaire, nommément du Pontificale romanum
en ce qui touche le sacre de I’évéque. Le portrait de I'évéque, pasteur
et pontife, chargé de porter 'Evangile aux hommes, en ressort avec
netteté. Cette image a été dégagée en vertu d'un progres ecclésiologique
et d'une meilleure compréhension du ministére sacerdotal de 1'évéque
dans la conscience catholique actuelle.

Ce progres s’est paradoxalement exprimé par le retour a la véné-
rable priére romaine transmise par la Tradition Apostoliqgue. En repre-
nant et renfor¢ant les éléments essentiels du texte d’Hippolyte, 1'Eglise
actuelle consacre des années d’études, de recherches théologiques menées
particulierement par des patrologues, des historiens et des liturgistes.
Mais il faut relever surtout que I’Eglise a travers ce modele liturgique
de I'évéque veut exprimer son souci d’'une fidélité totale a 'Evangile,
qui se traduit dans une relecture attentive de sa tradition vivante, pour

La confession helvétique postérieure, trad. fr. de 1566, introd. et notes de J. Cour-
VOISIER, Cahiers théol. de 'act. protestante, 5/6, Neuchatel-Paris, 1944, p. 105-106.
La doctrine de Calvin sur le ministére, sa contestation du «sacerdotium papisticum»
le contexte et l'originalité de sa pensée ont été étudiés avec objectivité par Alexan-
dre Gawnoczy, Calvin, Théologien de I’Eglise et du ministére, Unam Sanctam, 48,
Cerf, Paris, 1964.

11 La question se pose aujourd’hui dans la recherche cecuménique en termes
de «Reconnaissance mutuelle des ministéres». Le n® 74 de la revue Concilium est
consacré a ce théme. On y trouve réunies les contributions de théologiens de diffé-
rentes confessions. Les «Réflexions de théologiens orthodoxes et catholiques sur
les ministéres» (Chambésy, décembre 1977) nous semblent grandement inspirées
de la tradition patristique en vue de présenter la compréhension de I’Eglise et du
ministére dans le contexte des problémes et aspirations actuels. Texte dans Doc.
Cathol., 19 mars 1978, no 1738, 262-265. La tradition anglicane et la tradition
catholique sont confrontées avec une bonne information et une réflexion théolo-
gique approfondie par J. M. R. TiLLarp, O. P., La «qualité sacevdotale» du minis-
téve chrétien, dans Nouv. Rev. Théol., mai 1973, 431-514. Ce texte, €laboré pour
la Commission internationale anglicane-catholique romaine, joint, comme nous
essayons de le faire, la recherche herméneutique et les préoccuppations du dialogue
cecuménique.



424 Signification sacerdotale du Ministére de ’Evéque

en dégager les éléments essentiels qu’elle voudrait garder dans leur inté-
grité et ordonner dans leur cohérence profonde.

En me bornant & la seule question des ministéres et en l'envisa-
geant sous l’angle herméneutique, d’'une démarche qui passe par le tru-
chement de la communication et du langage, je proposerais les réflexions
suivantes comme susceptibles éventuellement d’intéresser les recherches
cecuméniques.

a) Certes en ce qui concerne les ministéres comme pour tous les
problémes importants de I’Eglise, le langage a vraiment partie liée avec
la vie des communautés et des personnes. Toutefois, la recherche aurait
avantage 4 se concentrer initialement sur la 7éalité des ministéres, sur
les fonctions effectivement exercées ainsi que sur le fondement christo-
logique, pneumatologique, ecclésiologique, sacramentel que leur recon-
naissent les communautés ecclésiastiques.

Plus concrétement encore, il s’agit de comprendre quelle est la
nature et la qualité de 1'efficacité que 1'on attribue aux fonctions minis-
térielles; comment on rattache cette efficacité ministérielle a 'action,
a la Force de I’Esprit et au vouloir fondateur du Christ. Le consensus
sur les choses, sur la réalité des ministéres doit primer sur les questions
de vocabulaire, de langage et finalement les éclairer.

b) En ce qui touche le langage, précisément dans le probléme de
la qualification sacerdotale ou non des ministéres, une certaine pluralité
pourrait étre envisagée comme acceptable, voire comme souhaitable.

Voici a titres d’hypothéses, les conditions de légitimité d'une telle
pluralité sémantique:

— la premiére de ces conditions est la transparence du vocabulaire par-
tout employé dans les différentes communautés chrétiennes. Il s’agit
ici d’abord du niveau de la signification, du contenu intellectuel (comme
nous l'avons défini plus haut). Nommément: quelle est la signification
de la qualité sacerdotale que 'on donne ou refuse aux ministéres
ecclésiastiques.

— En envisageant la question au plan du sens, de la valeur (tel que nous
I'avons décrit antérieurement), on doit constater que bien des rai-
sons historiques propres a chaque communauté viennent jouer pour
ou contre 'acceptation du vocabulaire sacerdotal. Les traditions con-
fessionnelles, théologiques, les différentes formes de praxis liturgique
et administrative marquent profondément les communautés réformées
orthodoxes et catholiques.



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome 425

Elles en sont conditionnées dans leurs sensibilités et leurs réactions
a l'égard de la compréhension et de l'expression des ministeres ecclé-
siastiques. Ces dispositions résultant d'un long et lourd héritage touchent
la conscience qu’ont les différentes communautés chrétiennes d’étre
au service du salut et du message évangélique. Ces dispositions ne sau-
raient étre modifiées par le seul recours aux explications concernant le
niveau de la signification des termes; le langage a des racines plus pro-
fondément existentielles.

Mais nous ne verrions pas seulement des aspects négatifs dans la
diversité jouant au plan exclusivement sémantique.

Ainsi, s’il y a un accord sur la réalité des ministéres, sur leur sens
christologique, pneumatologique, sur la vérité de leur efficacité sacra-
mentelle; si 'on comprend la signification que chaque communauté
donne au langage qu’elle emploie; si I'on reconnait les raisons qui fon-
dent le recours a la signification sacerdotale des ministéres ou son refus;
si ces conditions sont réalisées, on va vers le dépassement d'un pluralisme
hétéroclite ou d’incompréhension réciproque. La quéte d’une uniformité
sémantique céderait avantageusement la place a la recherche d'une
pluralité soucieuse de ne rien perdre de la Tradition commune.

Ne pourrait-on pas parler d’'une unité plurielle, attentive a déchif-
frer les signes, a récolter les fruits de 'Esprit dans la vie et 1’histoire
de I"’Eglise, méme si les voies de ’Esprit semblent de prime abord dérou-
tantes?

Appendice

TEXTE DE LA PRIERE POUR LE SACRE D'UN EVEQUE (trad. Ap. 2-3)

Nous donnons ici le texte de la Priére d'Hippolyte, en utilisant les
travaux de D. B. Botte et les contributions d’autres patrologues, spé-
cialement de Othmar Perler. Nous disposons le texte selon les perspec-
tives que nous avons adoptées et en indiquant quelques hypothéses que
nous avons cherché a vérifier.

Participation de tous les fideles dans le choix du candidat et priére
communautaive, silencieuse, avec double imposition des mains:

«Qu’on ordonne comme évéque celui qui a été choisi par tout le
peuple et [a été jugé] irréprochable. Lorsqu’on aura prononcé son nom

28



426

Signification sacerdotale du Ministére de I'Evéque

et qu'il aura été agréé, le peuple se rassemblera avec le presbyterium et
les évéques qui sont présents, le jour du dimanche. Du consentement de
tous, que ceux-ci lui imposent les mains, et que le presbyterium se tienne
sans rien faire. Que tous gardent le silence, priant dans leur cceur pour
la descente de 1'Esprit. Aprés quoi, que I'un des évéques présents, 4 la
demande de tous, en imposant la main a celui qui est fait évéque, prie
en disant:»

Priére du sacre épiscopal

Regard porté sur l'a-
mour toujours actuel de
Dieu, (série de participes
présents)

_A_12

Rappel de I'histoire du
Salut avant le Christ
(série de verbes a 1'ao-
riste)

_B-

Présent liturgique (Dieu
en action) par I'Esprit

o AP

«Dieu et Pére de Notre Seigneur Jésus-Christ,
Pére des miséricordes et Dieu de toute con-
solation (2 Co 1,3),

Qui habites au plus haut des cieux et regar-
des ce qui est humble (Ps 112, 5-6),

Qui connais toutes choses avant qu’elles
ne soient (Dn 13,42)

Toi qui as fagonné ton Eglise 13 par la parole
de ta grace,

Qui as prédestiné dés l'origine la race des
justes, fils d’Abraham,

et qui as institué des chefs et des prétres

et n’as pas laissé ton sanctuaire sans service

Toi a qui il a plu dés la fondation du monde,

d’étre glorifié par ceux que tu as choisis

Maintenant répands de méme la puissance
qui vient de toi,
celle de I'Esprit, maitre souverain
(Ps 50,14)

12 Les sigles A et B indiquent l'alternance du présent et du passé dans la

priére; le présent intégre dans le Présent éternel de Dieu I'actualité liturgique et
la vie de I'Eglise; le passé comprend I'histoire du salut envisagée dans la double
étape: de I’Ancien Testament et de son accomplissement dans le Christ. La rencon-
tre A-B désigne 'actualisation pneumatologique, dans la liturgie et l'actualité de
I'Eglise, de I’événement christologique, qui apparait comme fondateur des pouvoirs,
des charges et des normes du souverain sacerdoce qu’est ’épiscopat. Tout en repre-
nant le vocabulaire vétérotestamentaire, le sacerdoce chrétien manifeste ainsi
toute son originalité christologique et pneumatologique.
13 Titt. « Tu as établi les frontiéres» (voire la note 5).



dans la Tradition Apostolique d’Hippolyte de Rome

Rappel de T'histoire ac-
complie dans le Christ
(Verbes a l'aoriste)

-B -

Déploiement du présent
liturgique

A"~

Fonctions de 1'évéque:
Pasteur et grand-prétre.

L’esprit actualise I'ordre
donné par le Christ

-A+B-

Intégration pneumato-

logique: Sacerdoce, Cha-

risme, Grace, Pouvoir...

Avec le sacerdoce cul-
tuel, le sacerdoce de la
vie

427

que tu as donné a ton fils bien-aimé
Jésus-Christ,

qu’il a accordé a tes saints apOtres

qui batirent 1’église en tout lieu comme ton
sanctuaire

pour la gloire et la louange incessante de
ton nom.

Accorde, Pére qui connais les cceurs, 4 ton
serviteur
que tu as choisi pour I'épiscopat
qu’il paisse ton saint troupeau
et qu’il exerce en face de toi le souverain

sacerdoce

en te servant sans reproche, nuit et jour
et que sans cesse 1l rende ton visage propice
et qu’il t’offre les dons de ta sainte église;

et qu'en vertu de 1'Esprit du souverain
sacerdoce,
il ait le pouvoir de remettre les péchés
selon ton commandement (Jn 20,23)
qu’'il distribue les charges suivant ton
ordre (ép. pastorales)
et qu'il délie tout lien en vertu du pouvoir
que tu as donné a tes apOtres (Mt 18,18);

et qu’il te plaise par sa douceur et son cceur pur,
en t’offrant un parfum suave,
par ton fils Jésus-Christ,

par qui a toi gloire, puissance et honneur,
(Pere et Fils) avec le Saint-Esprit (dans
la sainte église) 1*

maintenant et toujours et dans tous les
siecles, amen.»

14 La mention du «Pére et du Fils» semble mal venue apreés le «par qui» (Jésus,
le Fils). D’autre part, «dans la sainte église» parait en pleine harmonie avec la struc-
ture de la priére: I'Eglise est le lieu de la gloire de Dieu selon ses desseins et a tra-
vers I'histoire. D. B. BoTTE s’incline a accepter cette double lecon. Cf. ouvr. cité
(en premier lieu, dans la note 2, p. 399).



	Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

