
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

Autor: Oliveira, Carlos-Josaphat Pinto de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carlos-Josaphat Pinto de Oliveira

Signification sacerdotale

du Ministère de l'Evêque
dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome

L'examen critique de la tradition patristique s'inscrit aujourd'hui
à juste titre parmi les conditions préalables au projet herméneutique
que veulent mener à bien quelques théologiens contemporains 1. Ceux-
ci consacrent le plus fort sinon le meilleur de leurs efforts à la confrontation

du message évangélique avec les problèmes de la «modernité».
Cette dernière désigne ici le réseau d'interrogations et d'aspirations
marquant l'avènement de la mentalité critique, de la culture
posttechnique, post-scientifique et pour quelques-uns post-chrétienne. On

part communément de l'hypothèse de l'hellénisation du christianisme.
Elle touche la notion d'histoire, la conception même de la vérité et plus
encore leur mise en pratique dans la formation de la dogmatique
chrétienne et des institutions ecclésiastiques. Tous reconnaissent l'intérêt
que présente la vérification d'une telle hypothèse héritée de la critique
du XIXe siècle. D'ailleurs l'hellénisation entendue comme la transcription

du message évangélique dans les catégories gréco-romaines ne serait-
elle pas la seule opération herméneutique ayant réussi globalement et
à long terme, et susceptible d'être analysée par les théologiens d'une
façon paradigmatique

1 Ce texte est la version remaniée d'une contribution donnée le 21/01/1978
au Séminaire de recherches herméneutiques auquel ont participé en 1977/1978 les
professeurs des Facultés de théologie de Genève, Lausanne, Neuchâtel et Fribourg.
Ce séminaire a été organisé par l'Institut de recherches herméneutiques de la Faculté
de Neuchâtel, par initiative et sous l'orientation de son doyen, le Prof. Pierre Barthel.



Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque 399

Le passage des communautés apostoliques à la constitution d'une

grande religion, populaire et même officielle a comporté la formation
d'une orthodoxie doctrinale, d'une morale culturellement adaptée en
même temps que se faisait la structuration juridique, liturgique et
politique de l'Eglise. Tout ce processus historique de croissance institutionnelle

et doctrinale est accompli pour l'essentiel à l'époque patristique.
La vie et la pensée de l'Eglise sont alors marquées paradoxalement par
la hantise d'une fidélité la plus stricte à l'Ecriture et par une extraordinaire

capacité d'innovation. Une semblable relecture du message
prophétique et apostolique implique la mise en œuvre d'un double type
d'herméneutique. Une herméneutique vécue, inscrite dans la praxis
quotidienne et passant ordinairement inaperçue à l'ensemble des fidèles,
voilà la première forme la plus fondamentale. Elle se double d'une
herméneutique réfléchie, au moins à certains moments et dans la pensée
des pasteurs ou maîtres les plus lucides.

Ajoutons que pour les chrétiens d'aujourd'hui, pour le monde (dit)
post-chrétien, les options et les solutions patristiques demeurent encore
en tout cas, des points de références inéluctables. Mieux vaut alors les

dégager et apprécier critiquement.
Voilà quelques présupposés et quelques raisons qui ont dicté le

choix et l'orientation de ma contribution. Je pars de ce postulat touchant
la pertinence d'une réflexion critique et herméneutique, appliquée à

la tradition patristique. Plus spécialement je tiens à l'opportunité d'étudier

certains tournants décisifs de l'histoire dogmatique, doctrinale de

l'Eglise. Ce sont des moments novateurs dans lesquels l'orthodoxie se

croit autorisée à parler un langage nouveau tout en professant l'intention

la plus nette de demeurer fidèle à l'Evangile et à la tradition reçue
des Apôtres.

Je vous propose un thème plutôt ecclésiologique en l'envisageant
à travers la lecture d'un texte liturgique relativement court.

Ce texte est la «Prière pour le sacre épiscopal» qui forme le chapitre
3 de la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome (écrit daté avec
probabilité de 215). Nous analysons cette prière en vue de nous interroger sur
la signification de la qualification sacerdotale qu'elle attribue à l'évêque.

Nous laissons de côté les problèmes de critique historique, doctrinale
et littéraire - extrêmement embrouillés - que soulève la Tradition Apostolique.

Nous acceptons d'emblée les positions de Dom Bernard Botte 2.

2 Cf. Dom Bernard Botte, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte.
Essai de reconstitution. Liturgiewissenschaftliche Quellen und Forschungen, 39,



400 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

Les raisons du choix de ce texte sont les intérêts multiples qu'il
présente :

- Tout d'abord la Trad. Apost. est le témoignage liturgique tout à fait
clair de ce qui nous apparaît comme un tournant doctrinal important
et même fondamental. La «sacerdotalisation» du ministère épiscopal

y apparaît comme un fait accompli. On en parle comme allant de soi,

elle est présupposée comme étant généralement admise.

Ajoutons en deuxième lieu que cette thématique liturgique sera

depuis lors - en dépendance ou non de la Trad. Apost. - diffusée dans

l'Orient et l'Occident.

Aujourd'hui la liturgie catholique post-conciliaire n'hésite pas à

sacrifier les enrichissements successifs (léoniens, gélasiens, grégoriens...)
et à revenir à la simplicité, aux données essentielles de ce surgissement

liturgique dont témoigne La Trad. Apostolique. Le missel romain lui
a emprunté les grandes lignes du canon N° II de la messe. Et pour le

sacre des évêques, la prière que nous commenterons devient la pièce
maîtresse du nouveau Pontificale romanum (editio typica, 1968).

Notre démarche sera la suivante:

- Une première partie rappellera le cadre de références indispensables

pour situer le texte de la prière en question et les coordonnées de

l'évolution doctrinale et sémantique que ce texte vient couronner;

- ensuite nous abordons le commentaire du texte lui-même;

- finalement, nous essayons de dégager le principe herméneutique et
le modèle de compréhension du ministère, qui paraît présider à la
sacerdotalisation de la fonction épiscopale.
Nous y ajouterons en conclusion quelques perspectives œcuméniques.

Aschendorff, Munster, 1963; La Tradition Apostolique, dans la coll. Sources
chrétiennes, 11, éd. Cerf, Paris 1946. Les études suivantes concernent plus directement
notre thème: Y. Congar et P.-D. Dupuy, L'Episcopat et l'Eglise universelle, Unam
Sanctam 39, Paris, 1962. Dans ce vol. collectif, la contribution de Othmar Perler,
L'évêque, représentant du Christ selon les documents des premiers siècles, pp. 31-66,
donne une synthèse vigoureuse de la question chez les Pères; analyse du texte
d'Hippolyte, pp. 57 sv. Voir encore: L'Evêque d'après les prières d'ordination (article

écrit en collaboration par quelques Chanoines Réguliers de Mondaye) ouvr.
cité, pp. 739-780. On y trouve disposé commodément un dossier de textes liturgiques

anciens. P.-M. Gy, La théologie des prières anciennes pour l'ordination des

évêques et des prêtres dans Rev. Sc. ph. th. 58 (1974) 599-617. J. Lecuyer, Episcopat
et preshytêriat dans les écrits d'Hippolyte de Rome, dans Rech. Sc. Rel. 41 (1953)
30-50. Id. Le sens des rites d'ordination d'après les Pères, dans L'Orient syrien, 5

(1960) 463-475. W. Rordorf, L'ordination de l'évêque selon la «Tradition Apostolique»

d'Hippolyte de Rome, dans Questions liturgiques (Louvain), 55 (1974) 137-150.



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 401

I. DU SILENCE DU NOUVEAU TESTAMENT A

L'AFFIRMATION TRADITIONNELLE DE LA QUALITE SACERDOTALE

DU MINISTERE ECCLESIASTIQUE (DE L'EVEQUE)

Prenons le N. T. comme une première référence fondamentale.
Un accord substantiel paraît aujourd'hui établi sur les points suivants 3:

Selon le N. T., dans l'oeuvre de réconciliation accomplie par le Christ,
le sacerdoce lévitique (mosaïque) trouve son achèvement et son dépassement.

Le Christ est le Prêtre véritable et parfait. En comparaison avec
la perfection plénière de ce sacerdoce, les textes néotestamentaires

proclament :

- d'une part, en visant à exclure toute concurrence, personne d'autre

que le Christ n'est prêtre et ne mérite la qualification sacerdotale;

- dans une perspective d'inclusion des rachetés dans l'œuvre accomplie
une fois pour toutes par le Christ, on dira de la communauté de salut
envisagée globalement: tous, tous les baptisés sont prêtres.

- Au service du salut opéré par le Christ, on exalte sans doute le ministère

apostolique qui n'est pourtant jamais qualifié de sacerdotal.

Sans aborder directement le thème du sacerdoce dans le N. T.,
retenons les éléments indispensables pour situer le problème de la sacer-
dotalisation du ministère que la tradition patristique va réaliser en
s'autorisant d'une certaine lecture du message biblique.

1.1. Le langage sacerdotal du N. T. appliqué au Christ et aux chrétiens

se rattache à un double courant vétérotestamentaire:

- Le premier est proprement liturgique ou cultuel; on se réfère au
sacerdoce lévitique en vue de montrer sa caducité du fait de son

dépassement par l'accomplissement dans la croix du Christ. C'est
le thème central de la Lettre aux Hébreux.

- Le second se raccorde au thème de l'élection, de la consécration du
Peuple, de la Communauté d'Israël, dont les titres de gloire et de

sainteté sont transférés à la Communauté de la Nouvelle Alliance.

3 On trouve les données essentielles que nous condensons ici sommairement
dans J. Delorme (éd.), Le ministère et les ministères selon le Nouveau Testament.
Dossier exégétique et réflexion théologique, Seuil, Paris, 1974.



402 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

En rapport avec le langage sacerdotal, on constate un emploi très
libre du vocabulaire cultuel en vue d'exalter les activités de la vie
chrétienne et particulièrement du ministère apostolique. On y trouve, comme

principale source de sens, le relief donné au caractère commun à la vie
chrétienne et au culte divin : on y accomplit ce qui plaît à Dieu. L'existence

chrétienne est donc rapprochée de l'offrande des dons, de l'immolation

et/ou de l'offrande des victimes. Un tel rapprochement avec l'activité

cultuelle ne comporte pas directement l'évocation de la fonction
sacerdotale et surtout n'implique pas l'attribution de cette fonction
spécifique à une personne ou à une communauté déterminées.

1.2. Le deuxième élément fondamental de notre problème se trouve
dans la description des fonctions constituant ou intégrant le ministère
apostolique. Nous envisageons ici cet ensemble de fonctions que le

N. T. attribue aux Apôtres et auxquelles ces derniers associent certains
collaborateurs en vue de l'annonce de l'Evangile, de l'orientation et
de la formation des églises. Ici encore distingons le double aspect: du
vocabulaire et de la réalité des fonctions.

1.2.1. Le vocabulaire garde une grande souplesse. Les termes
employés ont la signification commune, désignant la surveillance, la
présidence, la responsabilité ou l'autorité des chefs, des anciens. Loin d'être
spécifiques aux communautés chrétiennes, ces dénominations se trouvent
dans d'autres groupes religieux ou profanes, y désignant également les

fonctions des chefs ou responsables. Empruntés à des milieux différents,
certains de ces vocables sont interchangeables. Tel est le cas des epis-

kopoi et presbyteroi, qui sont les seuls à nous intéresser directement ici.

1.2.2. Quant aux fonctions désignées par ces termes et qui
semblent effectivement exercées par les presbyteroi-episkopoi, elles sont
également très amples: Ils sont associés à l'annonce de la parole, ils veillent

au bon ordre des communautés, à la bonne marche des assemblées

de prières communes, ils prolongent la sollicitude des apôtres fondateurs
à l'égard de la foi, de la sainteté, de la droiture de vie des croyants et
des églises. Un rapport spécial n'est pas souligné entre leur fonction et
la présidence des réunions liturgiques, les célébrations de la Cène du

Seigneur. Très probablement cette présidence fait partie de leur
responsabilité générale en ce qui touche le bon ordre de la vie et des
activités communautaires. Mais une insistance n'est pas donnée à la fonction

liturgique des chefs ou des episkopoi-presbyteroi.



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 403

1.3. Cette discrétion néotestamentaire touchant la qualité
sacerdotale des ministères contraste vivement avec le langage liturgique que
nous commençons à lire au IIIe siècle et qui deviendra dorénavant
universel dans les ordinations épiscopales en Orient et en Occident. Deux
aspects étroitement liés caractérisent l'évolution de la tradition: le

développement des institutions ecclésiastiques et leur rapprochement
d'une compréhension sacerdotale du ministère épiscopal et presbytéral.

1.3.1. Le développement des institutions du ministère épiscopal
n'est pas un fait isolé. Il est solidaire de la croissance globale du
christianisme.

Cette croissance touche à l'univers de la pensée, des doctrines
philosophiques et religieuses; elle concerne la vie morale, les conceptions
et les systèmes éthiques; elle pénètre le monde du droit, la compréhension

et l'organisation juridique de l'Eglise et même de la société. Elle
rencontre le délicat problème des rapports de croyants avec les problèmes

politiques et militaires et surtout de l'Eglise avec le pouvoir
politique. La croissance sera sans doute d'abord un phénomène de vie, que
les chrétiens, individus et communautés affrontent d'une façon
existentielle et concrète. La formulation doctrinale constitue normalement

une étape postérieure.
Tant la croissance vitale que la réflexion doctrinale relèvent d'un

même système de fidélité aux données traditionnelles, d'appel aux sources

évangéliques. La fidélité doit s'accompagner d'une adaptation aux
possibilités et aux besoins culturels, ainsi que d'une réponse plus ou
moins calculée aux difficultés internes posées par les problèmes d'entente,

par la vie et les activités, l'organisation des communautés; elle doit
faire face aux défis externes, à la concurrence ou aux attaques des

doctrines et écoles païennes.
Le surgissement d'écoles chrétiennes de pensée, d'un droit

ecclésiastique, d'une morale amplement développée surtout dans les domaines

individuels et familiaux soulève des problèmes analogues à ceux que
nous envisageons ici touchant le développement de la liturgie dans une

perspective sacerdotale.

Le développement des ministères ecclésiastiques se caractérise

par les notes suivantes :

- la différenciation des fonctions, la multiplication des grades, selon
les besoins des communautés; les besoins constants et durables
conditionnant la permanence de certaines formes d'organisation;



404 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

- la prédominance de l'épiscopat et du presbytériat auxquels il faut
ajouter le diaconat;

- la subordination de toute la hiérarchie des ministères autour et sous

l'autorité de l'évêque;

- le relief donné à la célébration eucharistique, à la fonction de
présidence et à la responsabilité de l'évêque dans cette célébration.

1.3.2. Ce développement institutionnel est accompagné ou suivi
d'une prise de conscience et d'un effort de justification doctrinale. Dans

ce mouvement d'autocompréhension de sa réalité, l'Eglise envisage le

problème : que signifie en elle et pour elle la hiérarchie de ministres,
présidée par les évêques? Cette question devient importante, voire centrale
dans la mesure où cette hiérarchie joue un rôle prépondérant dans la
sauvegarde de l'unité, dans le combat aux sectes et hérésies, dans le

développement général du corps ecclésiastique. Ainsi s'élaborent les

doctrines de la succession apostolique, tandis que s'affirme la qualité
sacerdotale du ministère ecclésiastique.

Les facteurs de la sacerdotalisation du ministère nous les indiquons
hypothétiquement ici en vue d'en chercher la vérification dans la prière
du sacre de l'évêque que nous analyserons.

1.3.2.1. Le premier facteur est la conception sacerdotale païenne
et d'une façon plus ample: l'ambiance religieuse, sacrale régnante dans

le monde gréco-romain. En se développant dans ce cadre social et
culturel, le christianisme ne tendrait-il pas à devenir une religion, une
religion populaire, pourvue d'un culte, d'une liturgie, d'un sacrifice, d'un
sacerdoce? La réponse à cette question implique la détermination des

éléments suivants: quels sont les emprunts effectifs que le christianisme
aurait faits au vocabulaire, aux fonctions, aux réalités du sacerdoce

païen? Cette réponse est conditionnée par la question plus générale:
celle des rapports du sacré païen et du sacré chrétien.

1.3.2.2. Le deuxième facteur est la relecture de l'Ancien Testament,
le retour éventuel du christianisme à la vision vétérotestamentaire du

culte, la reprise partielle ou totale des éléments du sacerdoce lévitique
dans la vie et la liturgie chrétienne, d'une façon plus précise dans le

sacre des évêques. Ici également la vérification demande un effort de

confrontation, d'analyse des emprunts bibliques et de leur signification

pour la pensée et dans la liturgie de l'Eglise. Le phénomène de la relecture

des événements et institutions bibliques en vue d'une compréhension

des réalités et des situations nouvelles est déjà mis en œuvre dans



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 405

le N. T. lui-même. S'agit-il d'une réitération, d'une repristination, d'une

résurgence du passé ou au contraire d'une intégration de l'originalité
néotestamentaire dans la vision globale de l'histoire du salut?

1.3.2.3. Le troisième facteur est l'expérience de l'église post-apostolique,

des communautés chrétiennes qui la constituent.
Quelles fonctions attribuent-elles aux ministres, à l'évêque

nommément? Comment ces fonctions sont-elles envisagées en rapport avec
le N. T. et plus spécialement à l'intérieur de la conscience qu'a l'Eglise
d'être le moyen et le lieu où s'actualise le salut accompli par le Christ?
A la lumière de cette conscience, peut-on identifier le type de sacerdoce

(lévitique, païen, d'une autre nature) que l'Eglise attribue à ses évêques?
Voilà sommairement esquissé le cadre de références destiné à guider

notre lecture de la prière pour le sacre d'un évêque emprunté à la
Trad. Apostolique.

Cette lecture tâchera de dégager les lignes structurelles du texte.
Il n'est pas malaisé de confirmer les résultats de cette analyse, en utilisant

quelques documents antérieurs qui nous permettent de déceler

les jalons de l'évolution traditionnelle aboutissant à la sacerdotalisation
du ministère épiscopal.

II. COMMENTAIRE EXEGETIQUE DE LA PRIERE POUR LE SACRE EPISCOPAL

Nous travaillons sur les textes latin et grec, en nous appuyant sur ce

dernier, conservé«à peu près pur» (selon l'expression de Dom Botte, S. Chr.

p. 77) par l'Epitomè des Const. Apost. (d'après Funk, t. II, pp. 78-79).
Le grec est sans doute la langue qu'emploie la liturgie romaine au

début du IIIe siècle. D'après le grec on peut déceler une structuration
très soignée de cette pièce liturgique, ce que le latin comme toute autre
traduction ne peuvent que voiler. Mais il permet parfois de compléter
ou de confirmer la compréhension du texte.

2. Structure d'une prière commémorative et épiclétique

Le texte revêt la forme générale d'une prière liturgique, comportant

une invocation, une supplication et une conclusion doxologique.
Mais ce cadre général est débordé par une grande richesse doctrinale
et spirituelle +.

4 W. Rordorf dans l'étude citée (ci-dessus, note 2) attire l'attention sur



406 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

- L'invocation s'élève au Dieu de Jésus Christ, contemplé comme le

Principe, la Source et le Terme de l'histoire du salut qui est évoquée

comme le déploiement de son plan de grâce et sagesse.

- La supplication («Et maintenant répands la force de l'Esprit»...)
commence par situer le «maintenant» liturgique au centre et à la
lumière du dessein divin, de l'histoire du salut finalisée par la
manifestation de la gloire divine. On demande l'effusion de l'Esprit - donné

par le Christ aux apôtres - et cette supplication se développe au profit

du nouvel évêque pour qui on demande l'exercice du souverain

pontificat pour le bien de l'Eglise - et pour la gloire de la Trinité divine,
ce que vient expliciter la doxologie finale.

Parcourons ces trois parties de la prière en soulignant les éléments

significatifs pour notre propos.

2.1. Invocation du Dieu de Jésus Christ, Principe et Maître de l'histoire

du salut. Toute la prière est dominée par l'invocation de Celui qui
est «Le Dieu et le Père de Notre Seigneur Jésus Christ, Le Père des

Miséricordes et Dieu de toute consolation». Ce regard porté sur le Dieu de

l'Evangile à travers cette théologie typiquement paulinienne (2 Co 1,3)

s'élargit dans la contemplation d'une série d'attributs divins: de

connaissance, de prescience, de prédestination, de providence se révélant
dans l'histoire du salut. La transition en est procurée par une citation
des psaumes : Dieu est Celui qui habite le plus haut des cieux et regarde
ce qui est humble (Ps 112, 5-6).

Ce verset inaugure une série de participes présents suivie d'une
autre formée de participes aoristes.

- Les verbes au présent maintiennent le regard toujours tourné vers
l'éternel présent de Dieu et font de la prière un tête-à-tête, un contact

l'importance de la «double imposition des mains» qui précède cette prière. Il en
dégage ainsi le sens: «La deuxième imposition des mains est le geste par lequel le
nouveau pasteur et grand-prêtre d'une Eglise locale est consacré. L'évêque qui
prononce la prière du sacre épiscopal est le porte-parole de l'Eglise locale concernée»...

«En revanche, la première imposition des mains est le geste par lequel un
nouveau docteur de l'Eglise universelle («catholique»!) est installé dans une chaire
de succession apostolique. Il devient ainsi membre de l'ordo episcoporum. Les évê-

ques des Eglises voisines qui lui imposent les mains sont par conséquent les porte-
parole du magistère de l'Eglise universelle» (art. cit., p. 149-150). Les positions
fondées et nuancées de W. Rordorf méritent d'être approfondies et discutées en
ce qui concerne leurs bases textuelles. La théologie de l'Eglise et du ministère qu'il
défend nous semble de la plus haute valeur.



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 407

actuel avec le Dieu vivant. Le «maintenant» de l'Eglise, l'acte
liturgique est relié non seulement comme un maillon dans l'histoire du

salut, il est mis en dépendance directe avec le regard et l'intervention
actuelle de Dieu, qui conduit les événements tout en transcendant
l'histoire. Nous reviendrons à cet élément primordial du sacré en

climat chrétien.

- Les verbes à l'aoriste renvoient à l'histoire du salut, rappelant,
commémorant les interventions majeures de Dieu, détachant certains
événements fondateurs du salut et de l'Eglise. L'invocation est
initialement renforcée d'une façon emphatique: «Su ho...» «Toi, Celui

qui as donné...» «Celui qui as choisi d'avance...»

Nous avons mentionné l'Eglise. Elle se trouve en tête et au centre
de l'invocation et elle deviendra comme le tissu de toute la prière. Dans

l'invocation, elle émerge en toute première place comme au cœur de

l'histoire du salut et le centre des préoccupations, du dessein de Dieu.
Pour reprendre notre perspective sémantique: l'Eglise est le premier
objet ou le premier complément de cette série de verbes au participe
aoriste par lesquels on indique les grandes articulations ainsi que le

sens divin de l'histoire (du salut).
«Par la Parole de sa Grâce, Dieu a établi les frontières de l'Eglise»,

- «frontières» (hôrous) désignant ici les contours de l'Eglise dans le

temps et dans le monde 5. Ainsi ce premier don de la Parole de Grâce

implique une richesse de résultats que développe l'enchaînement de

participes aoristes qui s'ensuivent:

- «Dès le commencement (ap'archès), Dieu a prédestiné la race des

justes, descendants d'Abraham»;

- «Il a établi des Chefs et des Prêtres et n'a pas laissé son sanctuaire

dépourvu de service (liturgique) » ;

- «depuis la fondation du monde, il a plu à Dieu d'être glorifié par
ceux qu'il a choisis».

Ce bon plaisir de Dieu semble jouer ici un rôle causal ou explicatif :

Puisque Dieu se complaît à être glorifié par ses élus, il établit le
sanctuaire et il ne l'abandonne jamais sans liturgie et le pourvoit constamment

de chefs religieux.

5 Le terme «hôrous» (terminos en latin) a probablement une acception plus
ample que «normas», «normes» ou «règles» comme préfère traduire D. B. Botte.
Nous le comprenons plutôt comme la «forme» que Dieu donne à son Eglise par les
interventions multiples de la «Parole de sa Grâce».



408 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

Ce dessein imbrisable - ne connaissant pas de rupture dans le temps
ou de discontinuité dans les institutions - traduit ici l'amour divin sans

repentance, la fidélité indéfectible aux promesses qui est sous-jacente
à la théologie judéo-chrétienne de l'Alliance. Ici la nouveauté est l'insistance

à placer le «sanctuaire» et le «service du sanctuaire» au centre de

l'histoire et du dessein de Dieu qui se complaît à chercher sa gloire auprès
de ses élus.

Cette vision liturgique de l'histoire du salut et du dessein divin
nous paraît fondamentale pour la compréhension de notre thème, à

savoir: de la qualité sacerdotale reconnue comme allant de soi aux
ministres de l'Eglise, nommément à l'évêque.

Cette démarche va se manifester clairement dans la 2e partie de la
prière, dans laquelle le «maintenant» de l'Eglise va être inséré dans cette
histoire du salut, sans faille et sans rupture, mais après l'Evénement
christologique et pneumatologique.

2.2. Supplication : demande de la Force de l'Esprit

La deuxième partie de la prière à la ressemblance de la première
et d'une façon plus accentuée suit un développement circulaire, dépliant
à plusieurs reprises à partir d'une proposition fondamentale toutes les

implications qu'elle renferme en vertu du dessein divin déjà accompli
ou en train de s'accomplir.

La supplication débute donc par une épiclèse, par la demande de

l'effusion de la force de l'Esprit souverain.
Ce don de l'Esprit est d'abord situé et éclairé dans la perspective

de l'histoire du salut; on en vient ensuite à la communication de l'Esprit
souverain à celui qui est élu évêque pour qu'il puisse être investi de

l'épiscopat, être le pasteur du saint troupeau de Dieu et exercer d'une
façon irrépréhensible le souverain pontificat.

2.2.1. L'Esprit communiqué par le Christ pour la construction de

l'Eglise, nouveau sanctuaire.
«Et Maintenant répands la Force qui vient de Toi, (celle de) l'Esprit

souverain». C'est la demande fondamentale, source de toute la
la prière. «L'Esprit souverain» (toù Pneumatos hegemonikoû) est une
reprise de l'expression du Ps 51. Il semble désigner: l'Esprit qui guide,
qui suscite et conforte les chefs (Spiritu principali confirma me, le latin
garde ici l'ampleur polyvalente du grec). Une connotation éthique stoï-



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 409

cienne est déjà probable dans le texte de la lxx 6. Mais la Force de

l'Esprit est ici comprise par référence aux événements néotestamentaires.
Comme nous l'avons remarqué dans la première partie de la prière, à

partir du présent (du maintenant de la supplication liturgique) on remonte
à l'histoire du salut grâce à l'emploi d'une série de verbes à l'aoriste :

- L'Esprit... «que par ton Fils bien-aimé Jésus Christ tu as donné à

Tes saints Apôtres...»
L'Esprit a été déjà donné, l'effusion de sa Puissance divine que l'on
demande maintenant est rattachée à la certitude du Don fait (une
fois pour toutes) aux apôtres par le Christ.

- Les Apôtres «ont bâti l'Eglise comme ton sanctuaire, pour la gloire
et la louange incessante de ton Nom».

L'Eglise est donc le nouveau sanctuaire bâti par les apôtres pour
que s'accomplisse le dessein divin: la gloire et la louange du Nom ne
doivent jamais subir d'interruption. La continuité de ce dessein, la
persistance du sanctuaire maintenant érigé par les Apôtres en vertu
du don de l'Esprit, assurent une compréhension sacerdotale du ministère

de l'évêque.
Sans transition, en effet comme allant de soi, la prière se concentre

sur la personne de l'évêque qui est sacré; elle détaille la demande
antérieure de l'effusion de la Force de l'Esprit, en énumérant les fonctions
pontificales et les qualités dont on supplie le Seigneur que l'évêque
soit orné.

2.2.2. Le «Souverain sacerdoce» dans l'Eglise
Cette deuxième section de la supplication se caractérise par une

extrême densité, un style anthologique fait d'emprunts aux textes bibliques

ainsi que par une reprise des thèmes de l'histoire du salut, appliqués
à la personne ou à la fonction de l'évêque. Ces procédés qui marquent
la continuité avec l'Ecriture ne sauraient dissimuler la nouveauté de

taille: l'attribution à l'évêque du souverain sacerdoce que le N. T. ne
reconnaît qu'au Christ seulement.

Examinons ce portrait sacerdotal de l'évêque, dont les traits sont

empruntés le plus souvent au langage biblique et dont la fonction ne

veut se présenter que comme une actualisation du ministère du salut,
confié aux apôtres.

- «Toi qui connais le coeur de tous, accorde à ton serviteur...»

6 Voir dans ce sens O. Perler, ouvr. cité (ci-dessus, note 2), p. 60 sv.

27



410 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

La prière ramasse dans une nouvelle invocation les attributs de

connaissance divine: Dieu, celui qui sonde les cœurs.... Ce discret
emprunt aux Actes clés Apôtres (Ac 1,24) intériorise et personnalise les

rapports du Dieu de l'histoire en lui présentant ce serviteur qu'il a choisi

pour l'épiscopat. La prière liturgique fait ainsi la conjonction des aspects

historiques, institutionnels et existentiels; le même Dieu, le Dieu de

Jésus Christ, est reconnu et invoqué comme le Seigneur de l'histoire,
la source des ministères et le sanctificateur des cœurs et des existences.

Dans cette perspective qui est celle du sacré et de la sainteté, l'épiscopat

est identifié concrètement avec la fonction de pasteur et il ramasse
d'emblée les marques du sacerdoce cultuel et du sacerdoce de la vie
elle-même.

Le portrait du souverain prêtre, de l'évêque-pasteur se caractérise

initialement par deux traits généraux :

- d'une part, il reprend les éléments de continuité, de perpétuité qui
marquent le dessein et l'accomplissement historique du salut; ces

éléments ont été évoqués dans la lTe partie (l'invocation) de la prière.
Le souverain sacerdoce dont l'évêque est investi assure dans l'aujour-
d'hui de l'Eglise l'actualisation du service divin «nuit et jour», la

propitiation incessante (adialeiptôs). Telle est la fonction, le rôle, que
le souverain sacerdoce est destiné à remplir, tel est le sens qu'il assume

maintenant: pourvoir à la gloire, à la louange qui ne doit pas cesser

dans l'Eglise aujourd'hui selon le dessein de Dieu, qui s'est choisi

ce serviteur pour l'épiscopat comme il s'est choisi Abraham, a établi
le premier sanctuaire et rétabli par les Apôtres le nouveau sanctuaire

qui est l'Eglise, précisément.

- D'autre part, la description des fonctions sacerdotales de l'évêque
obéit à la même loi de développement concentrique, à partir d'une
donnée générale qui précontient toutes les autres.

- («Accorde à ton serviteur...») «... d'exercer sans reproche le souverain
sacerdoce devant toi, (te) servant nuit et jour...»

Telle est dans sa formulation générale le tout de la fonction épis-

copale que l'on détaillera ensuite. Celle-ci est contenue et exprimée en
deux verbes: «archierateûein»... «leitourgoûnta». Ces verbes
correspondent aux indications antérieures concernant la prédestination de

la race des justes, descendants d'Abraham: Dieu a établi des «Archontes»,

des chefs, et des «Hiereis» (prêtres), pour que son sanctuaire ne
demeure pas dépourvu de service divin (aleitoûrgetàn).



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 411

En reconnaissant à l'évêque la fonction de «Archiereus» que le
N. T., l'Epitre aux Hébreux attribue seulement au Christ, la prière ne

témoigne nullement d'une conscience innovatrice. Elle demande que
ce souverain sacerdoce, l'évêque l'exerce sans reproche; elle demandera
ensuite qu'en vertu de l'Esprit du souverain sacerdoce (toi pneumati
toi archieratikôi, qui n'est autre que le Pneuma hegémonikon, dont on
a demandé l'effusion antérieurement) il soit revêtu du pouvoir de

pardonner les péchés. En fait, en comparaison avec le N. T. l'innovation
est importante : le souverain sacerdoce est attribué à l'évêque, il semble

s'identifier tout simplement avec le ministère épiscopal. Toutefois
l'identification n'est pas affirmée, elle est présupposée, elle est censée

communément admise. Avant de revenir à la considération de cette
innovation qui est un fait accompli au début du IIIe siècle, reprenons la
description des fonctions qui selon la prière constituent ou intègrent
cet exercice du souverain sacerdoce.

- En parallélisme avec le «archierateûein soi amémptôs», avec l'exercice
sans reproche du souverain sacerdoce, la prière demande pour le nouvel

évêque: «qu'il s'emploie sans cesse à rendre ton visage propice».
Cette activité «propitiatoire» (ilâkesthai), tout en explicitant l'aspect
nouveau d'intercession pour un peuple de pécheurs, garde encore

l'ampleur universelle qui caractérise l'exercice du sacerdoce et le

service divin accompli nuit et jour (dont il a été antérieurement
question). Cette caractérisation globale se fait grâce à la reprise des traits
les plus généraux et idéalisés du souverain sacerdoce biblique et à

leur application actualisée - en vertu du don de l'Esprit - au ministère

épiscopal.

- ...«kai prosphérein soi tà dora tes hagias sou Ekklesias...» - «qu'il
offre les dons de ton Eglise sainte...» Voilà la première fonction
déterminée, spécifique du sacerdoce souverain. Elle est ici encore formulée
dans le vocabulaire biblique et garde une allure très ample. En parlant

des offrandes, on ne mentionne pas explicitement l'Eucharistie.
Toutefois elle occupe une place importante dans l'ensemble de la
Trad. Apostolique (d'Hippolyte). Une fois sacré, l'évêque doit
célébrer, concélébrer l'Eucharistie; l'anaphore que le document prévoit
à cet effet est précisément celle qu'a reprise pour la concélébration
la liturgie post-conciliaire (cf. Canon II). De toute évidence ces «dons

de la sainte Eglise» que l'évêque doit offrir à Dieu indiquent d'abord
les dons eucharistiques, mais y englobant les offrandes matérielles



412 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

et spirituelles qu'apportaient les fidèles et que les diacres présentaient
à l'évêque officiant pour qu'il leur impose les mains et consacre à

Dieu (cf. Trad. Apost. c. 4).

- «Kai toi Pneûmati toi archieratikôi...» «... Et en vertu de l'Esprit
du souverain sacerdoce». Nous voyons ici une nouvelle articulation,
indiquant une nouvelle face du ministère sacerdotal de l'évêque.
Cette articulation est rehaussée emphatiquement par le rappel du
don de l'Esprit; et la nouvelle face du ministère est tournée vers les

hommes tandis que la première regardait le service de Dieu lui-même.

L'expression <Uôi Pneûmati toi archieratikôi» mérite une attention
spéciale. Dans une épiclèse antérieure, la prière a déjà demandé l'envoi
de l'Esprit; l'Esprit y était qualifié de «hégémonikon». Nous voyons
une correspondance, une certaine équivalence entre ces deux attributs

de l'Esprit: mais le second précise et détermine l'acceptation
plus ample du premier. «Hégémonikon» qualifie l'Esprit qui fait les

chefs, qui constitue et ordonne l'Eglise, peuple de Dieu; «Archie-
ratikon» est la qualification de l'Esprit qui constitue le «souverain
sacerdoce» dans ses fonctions, à l'intérieur de l'Eglise.

Le «tôi Pneûmati toi archieratikôi» domine toute la série de verbes
à l'infinitif qui indiquent l'ensemble des fonctions épiscopales dans

l'Eglise (échein exousiân, aphiénai hamartias, didônai klêrous etc.).
L'«Esprit», Principe du souverain sacerdoce devient ainsi la source

d'un triple pouvoir que reçoit l'évêque; chacun de ces pouvoirs est

rattaché au commandement divin, à l'institution divine remontant au
Christ lui-même.

- «Echein exousiân aphiénai hamartias katà tèn entolèn sou...» Ce

rattachement à l'Esprit du pouvoir de pardonner les péchés semble se

rapporter au 4e Evangile, et le commandement divin auquel l'évêque
doit se conformer se réfère très probablement aux consignes de Jésus
ressuscité d'après le texte johannique (cf. Jn 20,23). Ces paroles évan-

géliques sont donc interprétées ici en termes à'exousia, de pouvoir
de pardonner, et de «entolè», commandement divin d'exercer ce pouvoir

comme il convient.

- Didônai klêrous katà to prostagmâ sou: «qu'il (l'évêque) distribue les

parts ou les charges suivant ton ordre». Comment comprendre cette
fonction de distribuer les Mérous» attribuée à l'évêque et quel est
l'ordre divin selon lequel elle doit se régler? Ce rôle de dispensateur
fidèle auquel incombe la distribution des tâches, le maintien du bon



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 413

ordre de la maison, de la communauté ecclésiastique, est particulièrement

accentué dans quelques exhortations des épîtres pastorales.
Ce rôle semble avoir toujours plus d'importance dans les églises
postapostoliques. Il apparaît ici comme une prérogative de l'évêque, comme
sa mission d'exercer en conformité avec la prescription divine (ce que
nous interprétons comme étant les consignes néotestamentaires).

- Luein te fiânta sûndesmon kata tèn exousîan hen édokas apostôlois...

«Qu'il (l'évêque) délie tout lien en vertu du pouvoir que tu as donné

aux apôtres». D'une façon ramassée, on reconnaît le rattachement
aux textes synoptiques concernant le pouvoir de lier et de délier (Mt
18,18). La doctrine de la succession apostolique est ici impliquée
dans le sens où l'évêque est présenté comme l'héritier des pouvoirs
octroyés aux apôtres. On parle le langage du pouvoir (exousia), mais
ses pouvoirs sont subordonnés à 1'«Esprit» qui confère le «souverain
sacerdoce» et qu'on implore pour qu'il accorde à l'évêque d'exercer

sans reproche ces fonctions. En rattachant ainsi à l'Esprit les tâches

ministérielles envisagées comme fonctions sacerdotales, la prière
peut englober l'ensemble de la vie de l'évêque en la situant dans les

perspectives cultuelles les plus amples.

- «Qu'il (l'évêque) te soit agréable par sa douceur et un cœur pur...»
Dans cette dernière partie de la prière, la fonction de l'évêque rejoint
les perspectives de la vie chrétienne; celle-ci devient une activité
cultuelle dans le sens de ce qui plaît à Dieu comme l'agréable parfum
montant des victimes immolées.

On attribue au Christ ce caractère de sainteté qui rend agréable
à Dieu la vie de l'évêque.

Une idée très ample et très profonde de l'action de Dieu sur
l'histoire, sur le domaine du sacré, de la liturgie, sur l'ensemble de l'existence ;

une conception de l'histoire du salut envisagée comme un tout continu
et différencié, marqué par l'Evénement christologique et la communication

de l'Esprit, une telle vision théologique permet à la prière de

donner unité et cohérence aux différents éléments de la vie chrétienne
et d'y situer la fonction épiscopale, envisagée comme sacerdoce souverain.

Cette compréhension théologique emprunte à l'Ecriture tous ses

matériaux et son cadre d'ensemble. Toutefois d'une façon audacieuse

et nouvelle, elle coordonne les éléments bibliques autour de la qualité
sacerdotale du ministère épiscopal.



414 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

III. PRINCIPES ET MODELE HERMENEUTIQUE

DE LA SACERDOTALISATION DU MINISTERE

La prière (que l'on vient de commenter) se présente et fut acceptée

par les liturgies d'Orient et d'Occident comme le paradigme d'une vision
théologique du ministère chrétien à l'intérieur de la compréhension que
l'Eglise a d'elle-même à la lumière du dessein de Dieu et de l'histoire
du salut.

Cette conscience que se fait l'Eglise de sa mission et des ministères,
particulièrement de celui de l'évêque qui les unifie en tant que pasteur
et pontife, représente une construction synthétique. Elle rassemble et
exprime une pluralité d'éléments bibliques, ecclésiastiques, culturels
à travers un modèle hautement compréhensif de transcription actualisée

du message évangélique.
Je voudrais analyser maintenant ce modèle sous l'angle herméneutique

en essayant de le décrire, d'en indiquer les présupposés, d'en évaluer

les conditions de validité et de légitimité ainsi que de pondérer les

risques de décomposition qui le menacent, parce qu'un tel modèle se

dresse comme un équilibre délicat de facteurs complexes et mouvants.

3.1. Traits caractéristiques

On peut caractériser initialement et globalement ce texte liturgique
comme un modèle d'intégration différenciée, de discernement sélectif

appliqué d'une façon diachronique et synchronique au champ ministériel

de l'Eglise. Ce qui aboutit à un processus de surcharge sémantique
destinée à déterminer et à revaloriser l'ampleur polyvalente des fonctions

communes que l'on rencontre disséminées aux différentes périodes
de l'histoire ou coexistant dans le moment actuel de la communauté
et de la culture.

L'attitude d'intégration peut s'éclairer d'abord par contraste, si

l'on envisage le modèle opposé de comportement social, à savoir: celui
de la dénégation, de la séparation exclusive assumée par une collectivité
comme démarche d'affirmation de sa propre identité. L'Eglise apostolique

et immédiatement post-apostolique a mis en oeuvre avec vigueur
ce modèle négatif. Elle prend ses distances du culte mosaïque, elle se

garde même des apparences du sacerdoce lévitique, en vue de mettre



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 415

en pleine lumière la conscience qu'elle a de son originalité spécifique.
Elle est la communauté nouvelle, le peuple nouveau que le Christ a fondés

et rendus capables du culte en Esprit et vérité.
Pareillement, les premiers écrits post-apostoliques stigmatisent

le culte matériel des païens, ils rejettent les sacrifices et les offrandes

liturgiques des religions gréco-romaines en les arguant d'un double
défaut étroitement jumelé. Ces offrandes sont matérielles, indignes du
culte spirituel des chrétiens; plus encore, elles sont créées, elles ne sont

pas à la hauteur d'un don divin; le seul culte agréable à Dieu est l'action
de grâce pour les dons qu'il nous faits, plus exactement pour le Don de

lui-même qu'il nous a fait en Jésus Christ.
La prière liturgique du début du IIIe siècle (que nous étudions)

consacre le dépassement de cette attitude de négation exclusive. Dans
la nouveauté, dans l'originalité hautement proclamée d'une liturgie
dans laquelle l'Esprit du Christ est en œuvre, l'action de grâce se

traduit par l'offrande des choses matérielles, reconnues comme créatures
de Dieu, que Dieu peut consacrer et élever au rang de moyens
sanctificateurs. Ce Dieu créateur et Seigneur de l'histoire est reconnu déjà
en action dans l'Ancien Testament.

Celui-ci renferme donc des éléments permanents de la pédagogie
divine qu'il faut savoir déceler et intégrer dans la vie et le culte chrétiens.
Cette attitude d'intégration des choses matérielles et des institutions
vétérotestamentaires par le biais d'une théologie de la création et de

l'histoire a été favorisée par la réaction de l'Eglise devant les hérésies

gnostiques, face au mépris des groupes manichéistes à l'égard du corps
et de la matière, de leur dualisme aboutissant à l'antagonisme des deux
Testaments 7.

7 L'élaboration de cette théologie compréhensive de la création et de
l'histoire, comportant une relecture chrétienne de l'Ancien Testament, nous semble
déjà achevée chez Saint Irénée. On y trouve son retentissement liturgique,
l'intégration du «culte spirituel» et de l'offrande des choses matérielles dans la perspective

de la «liberté» des enfants de Dieu, des croyants de la Nouvelle Alliance. Cette
doctrine longuement développée dans le livre IV du Adv. Haereses est ramassée
dans les termes suivants: «Le genre des oblations n'a donc pas été abrogé: il y
avait des oblations là-bas, il y en a ici aussi; il y avait des sacrifices dans le peuple,
il y en a également dans l'Eglise. L'espèce en a, seule, été changée : ce n'est pas par
des esclaves, mais par des hommes libres, qu'est faite l'offrande. S'il n'y a en effet
qu'un seul et même Seigneur, il n'y a pas moins un caractère propre à l'oblation
des esclaves et un caractère propre à celle des hommes libres, pour que, jusque
dans les oblations se manifeste la marque distinctive de la liberté» (Adv. Haer.
IV, 18, 2; trad. A. Rousseau, Sources chrét. 100, Cerf, Paris, 1965, p. 599).



416 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

Il n'y va pas de la simple reprise des éléments auparavant rejetés.
L'attitude d'intégration est l'effet de la puissance d'une idée directrice
et surtout de la ferme conscience qu'a l'Eglise de son identité. Voilà ce

qui confère unité et cohérence à la prière qui rassemble dans l'épiclèse
de l'Esprit les étapes de l'histoire et le moment actuel de l'Eglise, en les

référant à l'Evénement christologique comme à leur source et à leur
mesure définitive.

On peut y reconnaître une démarche d'intégration diachronique,
l'action de Dieu dominant et unifiant le déroulement successif de l'histoire

du salut. D'une façon synchronique on voit jouer l'attitude
d'intégration tendant à faire converger et accorder dans l'organisation et la
vie de l'Eglise les éléments et facteurs ordinairement dissociés ailleurs,
sinon franchement opposés.

Ainsi à propos du choix et du sacre de l'évêque, la conjonction est

nettement établie entre l'institution et l'événement, l'ordre de la grâce
et celui de la coopération humaine, c'est dire : de la vocation envisagée

comme élection divine, mais comptant sur la collaboration ecclésiastique

pour une bonne désignation du candidat. Pareillement les fonctions
de l'évêque sont décrites en termes de pouvoir (exousia), mais elles sont
référées à l'Esprit Saint, source de la rémission des péchés, de toute
sanctification dans l'Eglise.

En ce qui touche le culte, la symbiose est effectuée d'une façon
semblable. Les qualités spirituelles, voire l'inspiration pneumatique
sont associées au caractère matériel des dons et des offrandes. La suite
du texte (de la Trad. Apost.) détaillera qu'il s'agit du pain, du vin, de

l'huile, du lait, du miel, du fromage. Le réalisme liturgique comporte
l'aspect vertical de l'épiclèse, de l'invocation de l'Esprit, pour qu'il
soit envoyé sur l'oblation de la sainte Eglise, devenue le corps et le sang
du Christ, mais également la rencontre liturgique se prolonge dans le

partage des biens matériels, dans la bienfaisance, la distribution aux

pauvres et aux gens d'Eglise.
Ces divers éléments relevant de l'univers de la création ou de l'ordre

de la grâce ne sont pas additionnés ou entassés pêle-mêle dans cette
assemblée cultuelle. On peut parler d'une intégration différenciée,

puisque tous les éléments trouvent leur place convenable et s'ordonnent
d'une façon harmonieuse à la lumière d'une théologique compréhensive
de la création et du salut. Cette théologie semble présider à la même époque

au développement du symbole baptismal, dit des Apôtres: «Je crois

en Dieu, créateur du ciel et de la terre, des choses visibles et invisibles...»



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 417

«Je crois en Jésus-Christ... au Saint-Esprit...» Une semblable théologie
fournit à l'Eglise - pour la formation de l'orthodoxie et la structuration
de ses fonctions - ce que nous avons nommé un discernement sélectif.

Loin de supprimer la première attitude de refus absolu des déviations

païennes ou de la caducité du mosaïsme, ce discernement l'assume
et le dépasse. Il décèle et réemploie les éléments de la création ou les

aspects institutionnels qui se trouvaient désaxés respectivement dans
l'idolâtrie du paganisme ou dans le culte lévitique.

Il en résulte, au plan du langage, la troisième opération que nous
avons signalée, à savoir: la surcharge sémantique, venant déterminer
l'ampleur polyvalente d'un vocabulaire, préalablement déraciné du

champ païen ou judaïque.
Lorsque cette opération est menée avec bonheur elle doit aboutir

à la constitution d'un langage universellement communicable, d'un
code liturgique, théologique, transparent au double niveau:

- il doit permettre d'atteindre «grecs et juifs», se déployant dans le

registre de l'humain, en rejoignant, par un vocabulaire commun, les

problèmes, les aspirations de l'ensemble de l'humanité;

- mais il est également appelé à exprimer pour la communauté des

croyants l'originalité spécifique du message évangélique et de la vie
chrétienne.

Revenons à notre thème concret, à la sacerdotalisation du ministère

épiscopal. Mieux sans doute que d'autres textes liturgiques (ce qui
explique que la liturgie catholique post-conciliaire y revienne), la prière
d'Hippolyte transcrit en termes de «sacerdoce souverain» le ministère
de l'évêque, pasteur de l'Eglise, chef du culte, de la prière, de l'enseignement

des fidèles.
Le «sacerdoce» est ainsi reconnu comme une catégorie autant ou

plus universelle que celle de «pasteur» dans le contexte religieux et
culturel gréco-romain et surtout pour les chrétiens formés dès le début dans

les cadres et l'esprit de l'Ancien Testament. Le sacerdoce désigne donc

un ensemble de fonctions communes; le terme garde une signification
générale, une ampleur polyvalente qui permet la communication et qui
ne va pas sans les risques des compromis et des équivoques. Cette
signification commune est précisée, elle est même surchargée d'une nouvelle

signification, en vertu de la référence à l'Esprit qui constitue ce sacerdoce

dans l'Eglise du Christ et des apôtres, et qui est qualifié audacieusement :

Esprit sacerdotal, Esprit du Souverain sacerdoce (Pneuma archieratikon).



418 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

3.2. Conditions de validité et de légitimité

Je voudrais amorcer ici la réflexion sur les critères de validité et
de légitimité d'une telle transcription culturelle et religieuse du message
évangélique. Les conditions de validité nous renvoient davantage à

la considération herméneutique, tandis que les fondements de la légitimité

relèvent du champ proprement théologique.
La validité de la transcription d'un message dans un nouveau code

sémantique pose des problèmes multiples que je rangerais au plan de

la signification, du sens et de la valeur du langage. Par signification on
comprend ici de la façon la plus générale le contenu intellectuel se dévoilant

dans un certain cadre culturel où résonne le message (la prédication
de l'Evangile). Le sens indique le rapport de la signification avec les

problèmes de l'existence, avec la vie humaine envisagée comme projet
d'accomplissement personnel et collectif, concrètement il implique le

retentissement du message dans le contexte des idéaux de vie, des

personnes ou d'une société. La valeur désigne l'acceptabilité du message,
saisi dans sa signification intellectuelle et sa portée existentielle et appréciée

dans sa capacité de répondre effectivement aux problèmes de la
pensée et de la totalité de l'existence; ce qui se concrétise dans la
rencontre avec les aspirations ou les orientations profondes d'un type de

civilisation.
Essayons l'application de ces catégories sémantiques à notre

problème.

Tout d'abord, pour la prière d'Hippolyte et plus généralement à

cette époque patristique, le sacerdoce - envisagé comme catégorie sémantique

- offre une signification universellement transparente, accessible

à la mentalité et à la culture communes. Mais une telle signification est

très ample dans son contenu, elle demeure polyvalente dans son usage
et comporte les déterminations opposées: le vrai, le faux, le parfait et

l'imparfait peuvent qualifier le sacerdoce. Ainsi on parlera du sacerdoce

chrétien en l'exaltant comme vrai (en opposition au sacerdoce païen)
et comme parfait (accomplissant la préfiguration ébauchée dans l'A. T.).

Chargé ainsi d'une signification précise, restreinte, le sacerdoce

revêt pour l'Eglise patristique un sens spécifique; il entre dans le

langage propre à la communauté pour désigner la charge de pasteur (dans

l'acceptation biblique) et de président (ou responsable) du culte
sacramentel centré autour de l'Eucharistie (tel est le cadre de vie qui confère

au sacerdoce sa détermination sémantique) ; le sacerdoce de l'évêque



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 419

est envisagé comme héritage apostolique (ce qu'explicite la doctrine de

la succession apostolique) ; il est reconnu et accepté dans les perspectives
de l'actualisation pneumatique du salut accompli par le Christ.

Ainsi comprise, la sacerdotalisation du ministère relève du sens

que l'Eglise donne à sa propre identité, à sa vie, à ses activités essentielles

lorsqu'elle a été amenée à se confronter avec l'univers des religions, notamment

avec celles de l'Ancien Testament et du monde gréco-romain.
En conséquence, on voit quelle est la valeur, la qualité et le degré

de l'acceptabilité que revêt alors cette attribution sacerdotale donnée

au ministère épiscopal. Le crédit profond, général et incontesté dont il
jouit découle de sa capacité effective d'exprimer la pleine conscience

qu'a l'Eglise d'être la vraie communauté du salut, d'être investie de la
puissance sanctificatrice de l'Esprit et d'être pourvue d'un ministère
qui participe à cette puissance pneumatique en vertu d'un don et d'une

disposition, du vouloir fondateur du Christ.
Dans la structuration de cette notion du sacerdoce, de la signification,

du sens et de la valeur qui lui sont attribués, il semble que le
facteur primordial demeure l'expérience et la conscience de l'Eglise, se

réclamant de l'Ecriture comme témoin de la Parole créatrice, qui suscite,
rassemble et sanctifie la Communauté de la Nouvelle Alliance. Plus

encore, l'Eglise se voit autorisée à interpréter l'Ecriture, à se donner de

nouveaux titres comme elle le fait pour le Christ lui-même. Tel est le

fondement ultime de la légitimité théologique de l'innovation sémantique
certes audacieuse qui consiste à qualifier l'évêque de «prêtre souverain»,
ce titre d' archiereus étant appliqué dans la Lettre aux Hébreux au
Christ seulement comme unique médiateur du salut.

3.3. La désintégration d'un modèle ecclésiologique

Ce que nous avons nommé simplement la sacerdotalisation du ministère

épiscopal - dont témoigne la Tradition apostolique -, s'inscrit à

l'intérieur d'un vaste processus d'adaptation et de transcription du message

chrétien. Il s'agit d'un modèle herméneutique et théologique d'une
grande complexité, se structurant et fonctionnant en pleine symbiose
avec l'ensemble du développement doctrinal et institutionnel de l'Eglise.

Nous l'avons caractérisé comme l'intégration différenciée et l'équilibre

délicat de quelques éléments bibliques et extra-bibliques, trouvant
leur unité et leur cohérence dans la vie de l'Eglise, dans sa conscience

d'être aujourd'hui la communauté du salut. Un tel équilibre s'avère
donc plutôt fragile, le modèle est menacé de désintégration.



420 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

Le ministère épiscopal risque en effet de ne plus resplendir à la
conscience de l'Eglise comme un sacerdoce, comme un souverain
pontificat; cette qualité sacerdotale ne jouissant plus d'une transparence
sémantique ou ne s'accréditant guère comme une fonction ecclésiastique
en rapport avec le salut et au service du message évangélique.

La vérification globale de cette désintégration aboutissant finalement
à la désacerdotalisation du ministère dans les communautés réformées

nous est facilitée par le recours aux vicissitudes de l'histoire des institutions

et des doctrines ainsi que des ruptures survenant dans la chrétienté.
Les faits étant bien connus, nous nous limitons à en détacher

certains aspects pour en souligner la signification essentielle.
On vérifie d'abord une hypertrophie sacerdotale ou pontificale à

partir surtout du IVe siècle et dont l'expression la plus voyante est

l'œuvre attribuée à Denys l'Aréopagite. Une telle hypertrophie se caractérise

par le débordement du principe herméneutique et théologique
qui avait garanti la validité et la légitimité de la qualification sacerdotale
donnée aux ministères ecclésiastiques.

L'Eglise y était parvenue en élaborant un modèle de compréhension
du sacerdoce dont on vient de relever les éléments structurants, à savoir:

- il est en rapport avec l'idée de fonction sacerdotale commune à la
plupart des religions;

- mais cette idée est empruntée directement à l'Ancien Testament lu
dans sa version grecque ;

- surtout elle est constituée dans sa spécificité chrétienne par la
référence au salut apporté par le Christ et actualisé par l'action de l'Esprit
s'exerçant notamment dans la vie sacramentelle, la synaxis eucharistique

de l'Eglise.

La qualification sacerdotale du ministère épiscopal signifiait donc
sans aucun doute l'importance primordiale donnée à l'activité cultuelle,
sacramentelle de l'Eglise et surtout la place centrale assignée à l'Eucharistie

en tant que mémorial du sacrifice du Christ, et même comme
présence sacramentelle de ce sacrifice que l'Eglise peut offrir à Dieu dans son
culte et dans lequel elle peut s'offrir à Dieu par le Christ et dans l'Esprit.

Ce qui garantit la validité et la légitimité de ce modèle ecclésiolo-

gique est son caractère de totalité et de cohérence ouverte à toutes les

données du message chrétien: les activités cultuelles, sacramentelles
de l'Eglise, le ministère ecclésiastique - envisagé comme sacerdotal -
y sont ordonnés à l'édification, à la sanctification de la communauté



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 421

des fidèles. Celle-ci est la communauté sacerdotale dans toute sa plénitude,

constituée par l'incorporation sacramentelle et sanctifiante dans

l'œuvre rédemptrice du Christ; à la réalisation et à la croissance de cette
communauté s'ordonnent finalement tous les ministères et tous les

moyens du salut.
Une telle vision - qui fait toute la force de la prière d'Hippolyte -,

aboutissait ou devait aboutir à la valorisation de la prédication, de

l'action pastorale et surtout missionnaire, à leur intégration dans les

fonctions cultuelles, dans la célébration eucharistique, elle-même
envisagée comme l'annonce de la mort du Seigneur jusqu'à ce qu'il vienne

(cf. 1 Co 11,26). Le ministère sacerdotal de l'évêque exprimait la
compréhension globale, organiquement unifiée de tous ces éléments saisis

dans le rapport mutuellement éclairant de la Parole et du sacrement.
Or à l'époque patristique déjà, on constate un déplacement d'accent

tendant à exalter l'ordre sacré, le pouvoir sacré, la hiérarchie ecclésiastique

au détriment de la communauté sacerdotale qu'est toute l'Eglise.
Pareillement, comme tendance d'abord, ensuite comme fait accompli
et même accepté en droit, s'affirme la dissociation des fonctions de

pasteur, conçues comme pouvoir de gouverner, et du caractère sacerdotal

que confère le sacrement de l'ordre. La prédication est négligée ou
reléguée au second plan par ce type d'évêque qui venait sceller la désintégration

du modèle patristique du pontife-pasteur, chef du culte et chargé
de la mission primordiale de la prédication 8.

8 Un historien de l'Eglise a pu écrire à propos de l'époque de la Réforme:
«Revaloriser la prédication comme une des fonctions propres du prêtre, tous les
réformateurs, qu'ils soient fidèles à l'Eglise ou dissidents, ont ce souci» (A. Duval,
L'ordre au concile de Trente, dans l'ouvr. coll. Etudes sur le sacrement de l'ordre,
Coll. Lex orandi, Cerf, Paris, 1957, p. 287). Mais ce souci de «révalorisation» suppose
précisément une dissociation de la prédication et du sacerdoce, comme un abus
regrettable, mais devenu un état de fait assez répandu. J. Colson n'hésite pas à

parler de la «judaïsation» de la «fonction sacerdotale», dont les représentants sont
Origène, Denys Aréopagite (plus que tout autre) et les théologiens médiévaux
(Aut. cité, Prêtres et peuple sacerdotal, Beauchesne, Paris, p. 112-122). Nous ferions
nôtre la mise au point de Piet Fransen: «La patristique dans son ensemble - nous
laisserons de côté les cas particuliers - n'a pas versé d'une manière excessive dans
ce danger de la «judaïsation. » Cette époque a gardé le sentiment très vif du ministère

comme tâche avant tout «pneumatique»; or les Juifs ne la connaissaient pas
sous cette forme, du moins dans le cas des lévites et des prêtres»... «Au Moyen Age,
la situation semble assez différente.» (Aut. cité, Concilium, n° 80, 1972, p. 100).
En effet les aspects juridiques tendent alors à prévaloir sur l'inspiration pneumatique,

bien qu'elle ne soit jamais absente en vertu de la dimension sacramentelle
du ministère.



422 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

Avec une telle désintégration les éléments proprement évangéli-

ques, ceux que le N. T. avait mis en avant, étaient obnubilés d'une façon

presque irrémédiable. Sous l'influence de tout un réseau de facteurs

socio-politiques, économiques (qu'il serait long d'analyser), le visage

païen du pontificat, du souverain pontificat fait son apparition dans

la chrétienté médiévale. L'évangélisme fait du même coup son irruption
dans de multiples mouvements de retour à la vita apostolica 9. Les projets

et les conciles de réforme se multiplient et se succèdent. A leur
lumière, les évêques princes de l'Eglise, ou princes et seigneurs tout court
émergent comme des fonctions de prestige et de domination. Ils s'imposent

par l'apparat, par les moyens politiques, par la répression violente,
appelée à la rescousse d'une hiérarchie dont l'auréole sacrée semble

pâlir dans ce crépuscule des pontifes naguère encore souverains.
En ce moment, les Réformateurs proposent de revenir brusquement

au sobre portrait de ministres apostoliques esquissé dans le N. T. Ils
invitent le peuple chrétien à concentrer son regard de foi sur le Christ
seul médiateur et seul souverain prêtre de la Nouvelle Alliance; à prendre

conscience que la communauté des croyants constitue la communauté

sacerdotale selon le message évangélique. Cette parole réformatrice

et contestataire empruntait un langage riche de signification, puissant

par le sens qu'elle éveillait dans les consciences et par la valeur
qu'elle assumait pour une chrétienté assoiffée de foi et de pureté évan-

géliques. Que l'on relise les textes vigoureux de Calvin, les déclarations

nettes, limpides de la Confession helvétique postérieure 10. On y voit con-

9 Sur l'attirance exercée, à travers les siècles, par la vita apostolica, vision
idéalisée du style de vie et de l'activité missionnaire des apôtres, voir par exemple
M.-H. Vicaire, L'imitation des apôtres. Moines, chanoines, mendiants (IVe-XIIIes.)
Cerf, Paris, 1963.

10 La Confession helvétique postérieure proclame avec netteté: «Au reste les

Apostres de Christ appellent tous ceux qui croyent en Jésus Christ, Prestres
sacerdotes, en latin), non point pour raison du ministère; mais à cause que

tous fideles estans faits par Christ Rois Prestres ou Sacrificateurs reges et

sacerdotes, en latin), peuvent aussi offrir à Dieu sacrifices spirituels. Ce sont donc
choses grandement diverses et différentes que la prestrise et le ministère sacer-
dotium et ministerium, en latin). Car la prestrise, comme nous venons de dire, est
commune à tous Chrestiens, mais non pas le ministère. Et pourtant, nous n'avons
pas osté le ministère de l'Eglise, quand nous avons rejetté de l'Eglise de Christ
la prestrise telle qu'elle est en l'eglise Romaine (sacerdotium papisticum, en latin).
On sait assez qu'au Nouveau Testament de Christ, il n'y a point de telle prestrise
ou sacrificature sacerdotium, en latin), que celle du peuple ancien qui a eu une
onction externe, des robbes sacrées et plusieurs ceremonies, qui ont esté figures de
Christ: lequel venant au monde et accomplissant toutes ces choses les a aussi abolies.

Mais quant à luy, il demeure seul souverain Sacrificateur éternellement.»



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 423

sommée la dissociation du ministère et du sacerdoce. Le modèle patris-
tique de l'évêque, pasteur et pontife y est déstructuré au nom de la
transcendance du Sacerdoce du Christ, de l'attachement à la lettre du
N. T. et de la fidélité à l'esprit de l'Evangile.

3.4. Perspectives œcuméniques

D'un point de vue limité, sans doute, nous rejoignons quelques

questions majeures de la recherche œcuménique contemporaine n.
Je voudrais tout d'abord souligner la portée œcuménique de la

réforme liturgique post-conciliaire, nommément du Pontificale romanum
en ce qui touche le sacre de l'évêque. Le portrait de l'évêque, pasteur
et pontife, chargé de porter l'Evangile aux hommes, en ressort avec
netteté. Cette image a été dégagée en vertu d'un progrès ecclésiologique
et d'une meilleure compréhension du ministère sacerdotal de l'évêque
dans la conscience catholique actuelle.

Ce progrès s'est paradoxalement exprimé par le retour à la vénérable

prière romaine transmise par la Tradition Apostolique. En reprenant

et renforçant les éléments essentiels du texte d'Hippolyte, l'Eglise
actuelle consacre des années d'études, de recherches théologiques menées

particulièrement par des patrologues, des historiens et des liturgistes.
Mais il faut relever surtout que l'Eglise à travers ce modèle liturgique
de l'évêque veut exprimer son souci d'une fidélité totale à l'Evangile,
qui se traduit dans une relecture attentive de sa tradition vivante, pour

La confession helvétique postérieure, trad. fr. de 1566, introd. et notes de J. Cour-
voisier, Cahiers théol. de l'act. protestante, 5/6, Neuchâtel-Paris, 1944, p. 105-106.
La doctrine de Calvin sur le ministère, sa contestation du «sacerdotium papisticum»
le contexte et l'originalité de sa pensée ont été étudiés avec objectivité par Alexandre

Ganoczy, Calvin, Théologien de l'Eglise et du ministère, Unam Sanctam, 48,
Cerf, Paris, 1964.

11 La question se pose aujourd'hui dans la recherche œcuménique en termes
de «Reconnaissance mutuelle des ministères». Le n° 74 de la revue Concilium est
consacré à ce thème. On y trouve réunies les contributions de théologiens de
différentes confessions. Les «Réflexions de théologiens orthodoxes et catholiques sur
les ministères» (Chambésy, décembre 1977) nous semblent grandement inspirées
de la tradition patristique en vue de présenter la compréhension de l'Eglise et du
ministère dans le contexte des problèmes et aspirations actuels. Texte dans Doc.
Cathol., 19 mars 1978, n° 1738, 262-265. La tradition anglicane et la tradition
catholique sont confrontées avec une bonne information et une réflexion théologique

approfondie par J. M. R. Tillard, O. P., La «qualité sacerdotale» du ministère

chrétien, dans Nouv. Rev. Théol., mai 1973, 431-514. Ce texte, élaboré pour
la Commission internationale anglicane-catholique romaine, joint, comme nous
essayons de le faire, la recherche herméneutique et les préoccuppations du dialogue
œcuménique.



424 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

en dégager les éléments essentiels qu'elle voudrait garder dans leur intégrité

et ordonner dans leur cohérence profonde.
En me bornant à la seule question des ministères et en l'envisageant

sous l'angle herméneutique, d'une démarche qui passe par le
truchement de la communication et du langage, je proposerais les réflexions
suivantes comme susceptibles éventuellement d'intéresser les recherches

œcuméniques.

a) Certes en ce qui concerne les ministères comme pour tous les

problèmes importants de l'Eglise, le langage a vraiment partie liée avec
la vie des communautés et des personnes. Toutefois, la recherche aurait
avantage à se concentrer initialement sur la réalité des ministères, sur
les fonctions effectivement exercées ainsi que sur le fondement christo-
logique, pneumatologique, ecclésiologique, sacramentel que leur
reconnaissent les communautés ecclésiastiques.

Plus concrètement encore, il s'agit de comprendre quelle est la
nature et la qualité de l'efficacité que l'on attribue aux fonctions
ministérielles; comment on rattache cette efficacité ministérielle à l'action,
à la Force de l'Esprit et au vouloir fondateur du Christ. Le consensus

sur les choses, sur la réalité des ministères doit primer sur les questions
de vocabulaire, de langage et finalement les éclairer.

b) En ce qui touche le langage, précisément dans le problème de

la qualification sacerdotale ou non des ministères, une certaine pluralité
pourrait être envisagée comme acceptable, voire comme souhaitable.

Voici à titres d'hypothèses, les conditions de légitimité d'une telle
pluralité sémantique:

- la première de ces conditions est la transparence du vocabulaire
partout employé dans les différentes communautés chrétiennes. Il s'agit
ici d'abord du niveau de la signification, du contenu intellectuel (comme
nous l'avons défini plus haut). Nommément: quelle est la signification
de la qualité sacerdotale que l'on donne ou refuse aux ministères
ecclésiastiques.

- En envisageant la question au plan du sens, de la valeur (tel que nous
l'avons décrit antérieurement), on doit constater que bien des

raisons historiques propres à chaque communauté viennent jouer pour
ou contre l'acceptation du vocabulaire sacerdotal. Les traditions
confessionnelles, théologiques, les différentes formes de praxis liturgique
et administrative marquent profondément les communautés réformées
orthodoxes et catholiques.



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 425

Elles en sont conditionnées dans leurs sensibilités et leurs réactions
à l'égard de la compréhension et de l'expression des ministères
ecclésiastiques. Ces dispositions résultant d'un long et lourd héritage touchent
la conscience qu'ont les différentes communautés chrétiennes d'être
au service du salut et du message évangélique. Ces dispositions ne
sauraient être modifiées par le seul recours aux explications concernant le

niveau de la signification des termes; le langage a des racines plus
profondément existentielles.

Mais nous ne verrions pas seulement des aspects négatifs dans la
diversité jouant au plan exclusivement sémantique.

Ainsi, s'il y a un accord sur la réalité des ministères, sur leur sens

christologique, pneumatologique, sur la vérité de leur efficacité
sacramentelle; si l'on comprend la signification que chaque communauté
donne au langage qu'elle emploie; si l'on reconnaît les raisons qui
fondent le recours à la signification sacerdotale des ministères ou son refus ;

si ces conditions sont réalisées, on va vers le dépassement d'un pluralisme
hétéroclite ou d'incompréhension réciproque. La quête d'une uniformité
sémantique céderait avantageusement la place à la recherche d'une

pluralité soucieuse de ne rien perdre de la Tradition commune.
Ne pourrait-on pas parler d'une unité plurielle, attentive à déchiffrer

les signes, à récolter les fruits de l'Esprit dans la vie et l'histoire
de l'Eglise, même si les voies de l'Esprit semblent de prime abord déroutantes

Appendice

TEXTE DE LA PRIERE POUR LE SACRE D'UN EVEQUE (trad. Ap. 2-3)

Nous donnons ici le texte de la Prière d'Hippolyte, en utilisant les

travaux de D. B. Botte et les contributions d'autres patrologues,
spécialement de Othmar Perler. Nous disposons le texte selon les perspectives

que nous avons adoptées et en indiquant quelques hypothèses que
nous avons cherché à vérifier.

Participation de tous les fidèles dans le choix du candidat et prière
communautaire, silencieuse, avec double imposition des mains:

«Qu'on ordonne comme évêque celui qui a été choisi par tout le

peuple et [a été jugé] irréprochable. Lorsqu'on aura prononcé son nom

28



426 Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

et qu'il aura été agréé, le peuple se rassemblera avec le presbyterium et
les évêques qui sont présents, le jour du dimanche. Du consentement de

tous, que ceux-ci lui imposent les mains, et que le presbyterium se tienne
sans rien faire. Que tous gardent le silence, priant dans leur cœur pour
la descente de l'Esprit. Après quoi, que l'un des évêques présents, à la
demande de tous, en imposant la main à celui qui est fait évêque, prie
en disant:»

Prière du sacre episcopal

Regard porté sur
l'amour toujours actuel de

Dieu, (série de participes
présents)

-A-12

«Dieu et Père de Notre Seigneur Jésus-Christ,
Père des miséricordes et Dieu de toute
consolation (2 Co 1,3),

Qui habites au plus haut des cieux et regardes

ce qui est humble (Ps 112, 5-6),
Qui connais toutes choses avant qu'elles

ne soient (Dn 13,42)

Rappel de l'histoire du
Salut avant le Christ
(série de verbes à

l'aoriste)

-B-

Toi qui as façonné ton Eglise 13 par la parole
de ta grâce,

Qui as prédestiné dès l'origine la race des

justes, fils d'Abraham,
et qui as institué des chefs et des prêtres
et n'as pas laissé ton sanctuaire sans service

Toi à qui il a plu dès la fondation du monde,
d'être glorifié par ceux que tu as choisis

Présent liturgique (Dieu Maintenant répands de même la puissance

en action) par l'Esprit qui vient de toi,
celle de l'Esprit, maître souverain

(Ps 50,14)
A'

12 Les sigles A et B indiquent l'alternance du présent et du passé dans la
prière; le présent intègre dans le Présent éternel de Dieu l'actualité liturgique et
la vie de l'Eglise; le passé comprend l'histoire du salut envisagée dans la double
étape: de l'Ancien Testament et de son accomplissement dans le Christ. La rencontre

A-B désigne l'actualisation pneumatologique, dans la liturgie et l'actualité de

l'Eglise, de l'événement christologique, qui apparaît comme fondateur des pouvoirs,
des charges et des normes du souverain sacerdoce qu'est l'épiscopat. Tout en reprenant

le vocabulaire vétérotestamentaire, le sacerdoce chrétien manifeste ainsi
toute son originalité christologique et pneumatologique.

13 Litt. «Tu as établi les frontières» (voire la note 5).



dans la Tradition Apostolique d'Hippolyte de Rome 427

Rappel de l'histoire
accomplie dans le Christ
(Verbes à l'aoriste)

-B' -

que tu as donné à ton fils bien-aimé

Jésus-Christ,
qu'il a accordé à tes saints apôtres
qui bâtirent l'église en tout lieu comme ton

sanctuaire

pour la gloire et la louange incessante de

ton nom.

Déploiement du présent Accorde, Père qui connais les cœurs, à ton
liturgique

-A" -

Fonctions de l'évêque:
Pasteur et grand-prêtre.

serviteur

que tu as choisi pour l'épiscopat
qu'il paisse ton saint troupeau
et qu'il exerce en face de toi le souverain

sacerdoce

en te servant sans reproche, nuit et jour
et que sans cesse il rende ton visage propice
et qu'il t'offre les dons de ta sainte église;

L'esprit actualise l'ordre
donné par le Christ

-A + B-

Intégration pneumato-
logique : Sacerdoce,
Charisme, Grâce, Pouvoir...

et qu'en vertu de l'Esprit du souverain
sacerdoce,

il ait le pouvoir de remettre les péchés
selon ton commandement (Jn 20,23)

qu'il distribue les charges suivant ton
ordre (ép. pastorales)

et qu'il défie tout lien en vertu du pouvoir
que tu as donné à tes apôtres (Mt 18,18) ;

Avec le sacerdoce cul- et qu'il te plaise par sa douceur et son cœur pur,
tuel, le sacerdoce de la en t'offrant un parfum suave,
vie par ton fils Jésus-Christ,

par qui à toi gloire, puissance et honneur,
(Père et Fils) avec le Saint-Esprit (dans
la sainte église) 14

maintenant et toujours et dans tous les

siècles, amen.»
14 La mention du «Père et du Fils» semble mal venue après le «par qui» (Jésus,

le Fils). D'autre part, «dans la sainte église» paraît en pleine harmonie avec la structure

de la prière : l'Eglise est le lieu de la gloire de Dieu selon ses desseins et à
travers l'histoire. D. B. Botte s'incline à accepter cette double leçon. Cf. ouvr. cité
(en premier lieu, dans la note 2, p. 399).


	Signification sacerdotale du Ministère de l'Evêque

