
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Das Tier mit den Hörnern

Autor: Staub, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Staub

Das Tier mit den Hörnern

Ein Beitrag zu Dan 7,7 f. 1

Die ersten drei Tiere

Die «vier großmächtigen Tiere» in Dan 7,3-7 vertreten symbolisch
vier altorientalische Mächte, wobei die ersten drei Lebewesen bestimmten

zoologischen Gattungen angehören. Das erste Tier, ein Löwe, steht
für das neubabylonische, das zweite, ein Bär, für das medische und das

dritte, ein Leopard, für das persische Reich. Das vierte Tier, ein Emblem
des griechisch-makedonischen Weltreiches 2, wird lediglich durch ein

furchterregendes Verhalten und seine Attribute vorgestellt. Soweit ich
zu sehen vermag, versuchte bisher kein Exeget unseres Textes ernsthaft,
dieses letzte namenlose Lebewesen mit einem konkreten Tier zu identi-

1 Dieser Artikel entstand - im März 1978 nochmals bearbeitet - im Rahmen
einer größeren Schrift über das Thema « Die Tiervision im Danielbuch. Eine
motivgeschichtliche und ikonographische Untersuchung zu Dan 7,2-8», mit der ich im
Herbst 1977 das Lizentiat in Theologie an der Universität Freiburg (Schweiz)
erwarb. Wertvolle Hinweise und klärende Gespräche verdanke ich besonders Prof.
O. Keel, der das Wachsen der Arbeit mit viel Interesse verfolgte und dem als

eifrigem Förderer meiner Studien dieser bescheidene Aufsatz gewidmet sei.
Mit Absicht wähle ich den Titel eines kleinen Beitrags von S. Morenz in:

ZAW 63 (1951) 151-154, als Überschrift zum vorliegenden Aufsatz. Dort fand ich
die wesentliche Spur, die mich schließlich zum hier entwickelten Diskussionsbeitrag
in bezug auf das vierte Tier in Dan 7,7 f. führte.

2 Wie ein Blick in die neueren Danielkommentare und die einschlägige
Literatur zeigt, stellt die Identifizierung des Löwen mit Babylon, des Bären mit Medien,
des Leoparden mit Persien und des vierten Tieres mit dem Griechentum bei wenigen
Ausnahmen einen allgemeinen exegetischen Konsens dar.



352 Das Tier mit den Hörnern

fizieren. Im allgemeinen begnügten sich die Ausleger, in der Schilderung

von Dan 7,7 f. einen «Drachen» zu erkennen. Bevor wir uns
ausschließlich diesem «Drachen» zuwenden, möchte ich zu den ersten drei
klar bezeichneten Tieren einige kurze Überlegungen entwickeln, die
helfen sollen, die Exegese der Verse 7 und 8 vorzubereiten. Vorerst ist
einmal die Frage zu klären, ob der Verfasser der Tiervision seine

«apokalyptische Botschaft» mit fest geprägten mythischen Vorstellungen
oder Schöpfungen der eigenen Phantasie oder konkreten alltäglich erfahrbaren

Größen aufgebaut hat. Bei der Antwort aber, die Aufschluß über
die Quellen zu den Tiervorstellungen der Vision geben sollte, gehen die

Meinungen der Exegeten weit auseinander. Die verschiedenen Kommentatoren

tragen zu eindeutige Kategorien an den Text heran, so daß eigentlich

keiner der Lösungsvorschläge voll befriedigen kann.
Eine erste Gruppe von Exegeten versucht, eine konkrete mythische

Erzählung als Quelle der vier Wesen in der Tiervision zu eruieren. H.
Gunkel denkt dabei in seinem 1895 erschienenen Werk «Schöpfung und
Chaos in Urzeit und Endzeit » ausschließlich an das babylonische
Schöpfungsepos Enüma elis3. Dabei nimmt er an, daß der Verfasser von Dan
7,2-8 das eine Chaosungeheuer der babylonischen Kosmogonie, das wohl
die Merkmale eines Löwen, Adlers, Bären und Leoparden in sich

vereinigte, zu Gunsten der vier Weltreiche in vier Tiere aufgespaltet habe4.

Weitere Exegeten, die in dieser Frage H. Gunkel folgen, verweisen auf die

Dämonen, Ungeheuer und Tiere, die Tiamat im Enüma elis begleiten5. Zur
selben Gruppe kann auch O. Eissfeldt gerechnet werden, der versucht,
um das Unbefriedigende an der Lösung H. Gunkels zu überwinden, mit
Hilfe der kanaanäischen Mythologie zum Ziel zu gelangen. Er sieht im
vierten Tier eines der chaotischen Unwesen, die Ba'al mit Hilfe seiner

3 Vgl. Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschichtliche

Untersuchung über Gen 1 und Ap Joh 12, Göttingen 1895, 331-335.
4 Vgl. ebd. 332 f. H. Gunkels Meinung wurde allerdings in der Zwischenzeit

auch von solchen Autoren kritisiert, die seiner Intention, die Herkunft der vier
Tiere aus einem bestimmten Mythos zu erklären, gefolgt sind. So A. Bentzen,
Daniel, Hat 1/19, Tübingen (2) 1952, 59.

5 Vgl. z. B. J. Steinmann, Daniel. (Témoins de Dieu) Bd. 12, Paris 1950, 106.
N. W. Porteous glaubt, bei dieser Stelle aus dem Enüma elis (Tafel 1, 127-144,
vgl. H. Gressmann [Hrsg.], Altorientalische Texte zum Alten Testament, Berlin,
Leipzig (2) 1926, 112 f.) sei man den Tieren in Dan 7 auf der Spur. Vgl. Das Danielbuch,

ATD 23 (übers, aus dem Englischen von W. Beyerlin und R. Walz),
Göttingen 1962, 83 f. Nach D. K. Marti (Das Buch Daniel, KHC 18, Tübingen, Leipzig
1901, 50) kommt wenigstens das vierte Tier dem Chaosdrachen aus der baylonischen
Mythologie nahe.



Das Tier mit den Hörnern 353

Schwester 'Anat besiegen mußte 6. Zudem erwägt der Autor eine mögliche
Identifizierung des vierten Tieres mit dem Leviatan, der ebenfalls in den
Texten aus Ugarit belegt ist und zur Zeit der seleukidischen Herrschaft
im nördlichen Syrien zur Typhon-Gestalt ausgebildet wurde 1. Dies
obwohl die Eigenschaften des Ungetüms in Dan 7,7 f. sonst an der Levia-
tans-Gestalt im Alten Testament nicht in Erscheinung treten (vgl. Ijob
3,8; 40, 25; Ps 74, 14; 104, 26; Jes 27,1). E. Meyer, der das Ungenügen
der obigen Vorschläge eingesteht, will aber trotzdem die Tiere von Dan
7,4—8 aus einem festgefaßten Mythos herleiten, indem er die Existenz
eines uns heute unbekannten Epos, das von vier Tieren gehandelt haben

soll, vermutet 8. Trotzdem bleibt die Auffassung wenig überzeugend, daß

der Verfasser der Tiervision einen festgefügten alten Mythos benutzt
haben soll, der vielleicht im Juda des 2. Jahrhunderts v. Chr. gar
nicht mehr bekannt oder kaum mehr verstanden worden war 9, um
daraus eklektische Motive zu schöpfen. Nebst dem Vorwurf, daß diese

Autoren allzusehr auf bloß eine der verschiedenen bekannten mythischen

Erzählungen fixiert bleiben, ist festzustellen, daß die Frage nach
der Herkunft der drei ersten Tiere, die mit Namen genannt werden,

vernachlässigt oder überhaupt nicht geklärt wird. Ihr Bemühen richtet
sich letztlich allein auf das vierte Tier ohne Namen, da seine Eigenarten
und Attribute eine Identifizierung mit dem «Drachen» der Kosmogonie

6 Vgl. Baal Zaphon, Zeus Kasios und der Durchzug der Israeliten durchs
Meer. In: Beiträge zur Religionsgeschichte des Altertums 1 (1932) 25-27. Die
einschlägigen Texte aus Ugarit finden sich bei A. Herdner, Corpus des tablettes en
cunéiformes alphabétiques. Découvertes à Ras Shamra-Ugarit de 1929 à 1939. In:
Mission de Ras Shamra (hrsg. von F. A. Schaeffer), Bd. 10, Paris 1963, 11 f.:
2 (III AB), IV.

7 Vgl. Einleitung in das Alte Testament. (Neue Theologische Grundrisse),
Tübingen (3) 1964, 711. A. Beutzen, der der Ansicht von O. EissFELDT folgt, will
erkennen, daß der Leviatan in der Schilderung des Typhon bei Apollodoros eine
stark an Dan 7 erinnernde Ausgestaltung erfahren habe. Vgl. [Anm. 4] 61.

8 Vgl. Ursprung und Anfänge des Christentums, Bd. 2, Stuttgart (5) 1925, 197.
Daß der Autor dabei an einen iranischen Mythos zu denken scheint, zeigt ebd.
189 ff. Allerdings wird diese Ansicht nur von wenigen Exegeten gewürdigt. Vgl.
A. Bentzen [Anm. 4] 60. Eine ausführliche Kritik des Lösungsvorschlages von
E. Meyer findet sich bei W. Baumgartner, Ein Vierteljahrhundert Danielforschung.

In: ThR 11 (1939) 218 f.; A. Caquot, Sur les quatre bêtes de Daniel VII.
In: Semitica 5 (1955) 8, und M. Delcor, Les sources du chapitre VII de Daniel.
In: VT 18 (1968) 297.

9 H. Gunkel ([Anm. 3] 334) meint zwar auch, daß der Verfasser den Mythos
in seiner anfänglichen Bedeutung nicht mehr kennen konnte. Allerdings stellt er
doch fest, daß es ein «geistiges Eigentum» des Verfassers bleibt, den uralten Mythos
auf die Jetztzeit hin aktualisiert zu haben (ebd. 335).



354 Das Tier mit den Hörnern

und der Mythen nahe zu legen scheinen. Dieser Hinweis wird dann
bemüht, um eine Herkunft auch der übrigen Tiersymbolik aus diesem

Umkreis wahrscheinlich zu machen. Darüber hinaus wird von dieser

Exegetengruppe auf die geflügelten Mischwesen in Relief oder Vollplastik
aus der assyrisch-babylonischen und der persischen Kunst hingewiesen,
die für die ersten drei Tiere der Vision das Vorbild geliefert haben sollen.

Dabei wird auch die Glyptik, die ähnliche Bildmotive liefert, nicht ganz

vergessen. Dazu muß aber bemerkt werden, daß die Ausleger zwar auf
das altorientalische Bildmaterial aufmerksam machen, ohne es aber
genau zu betrachten. Denn sonst würden sie sofort bemerken, daß der Bär
und der Leopard eher selten dargestellt werden und der geflügelte Löwe
als Bildmotiv im Alten Orient beinahe gänzlich unbekannt geblieben ist10.

10 Beim Durchsehen der Tiermotive in den altorientalischen Kunstepochen
erweisen sich solche Feststellungen wie: «geflügelte Löwen» zählen «zum Hausrat
der babylonisch-assyrischen Plastik und Architektur» (J. Goettsberger, Das Buch
Daniel, Die Heilige Schrift des Alten Testamentes, hrsg. von F. Feldmann und
H. Herkenne, VIII/2, Bonn 1928, 53), oder: sie dienen «besonders sinnvoll» dem
neubabylonischen Reich als Chiffre, da sie in der babylonischen Kunst häufig
anzutreffen seien (N. W. Porteous [Anm. 5] 85), als recht oberflächlich hingeworfen.
Der für den Alten Orient bedeutsame Löwe tritt zwar äußerst zahlreich in der
bildenden Kunst auf, aber beinahe ausschließlich ohne Flügel. Prof. O. Keel
machte mich auf ein assyrisches Rollsiegel aufmerksam, welches einen vierflügeligen
menschlichen Genius im Kampf mit zwei geflügelten Löwen zeigt. Der Zylinder
ist zu finden in L. Speleers, Catalogue des intailles et empreintes orientales des
musées royaux des Cinquantenaire, Bruxelles 1917, 182 Abb. 553. Bei L. Dela-
porte (Catalogue des cylindres orientaux et des cachets assyro-babyloniens,
perses et syro-cappadociens de la bibliothèque nationale, Bildbd., Paris 1910,
Taf. XXXVIII, Abb. 623. 626. 628) sind ebenfalls Siegel mit dem Motiv des
geflügelten Löwen aus persischer Zeit zu finden. Dabei bleibt aber unsicher, ob es

sich bei den beiden letzten Nummern nicht eher um löwenartige Mischwesen handelt.

Diese mir bis jetzt einzig zugänglichen Darstellungen des geflügelten Löwen
machen deutlich, daß dieser in der mesopotamischen Bildkunst bekannt gewesen
sein dürfte. Doch die Tatsache, daß dieses Motiv sich nur schwer finden läßt,
verweist es wohl nicht gerade in den «Hausrat» der assyrisch-babylonischen Plastik.
Prof. O. Keel wies mich auch darauf hin, daß beim Motiv des «Herrn der Tiere»
die überwundenen Tiere öfters mit Flügeln erscheinen, was aber ausgerechnet
beim Löwen nie der Fall zu sein scheint (bis auf die oben erwähnte Ausnahme).
Auch M. Noth (Das GeschichtsVerständnis der alttestamentlichen Apokalyptik.
In: Gesammelte Studien zum Alten Testament. Theologische Bücherei, Neudrucke
und Berichte aus dem 20. Jahrhundert, Bd. 6, München (2) 1960, 267) und G. Behr-
mann (Das Buch Daniel, HK Abt. 3: Die prophetischen Bücher, III/2, Göttingen
1894, 44) wollen, wenn auch weniger nachdrücklich wie die oben zitierten Autoren,
den geflügelten Löwen in der gesamten altorientalischen Bilderwelt wiederfinden.
Wie sehr aber ein solches Urteil auf eine mangelhafte Beschäftigung mit der
Bildkunst des Alten Orients und die ungenaue Beobachtung ihrer Themen zurückzuführen

ist, zeigt der Hinweis M. Delcors auf die Kolossalfiguren am Eingang zum



Das Tier mit den Hörnern 355

Eine zweite Gruppe von Kommentatoren versucht, die Tiere der
Vision in Dan 7 rein literarisch allein aus dem alttestamentlichen
Textbestand herzuleiten. Der Platz, den das alttestamentliche Schrifttum
in der jüdischen Religion erlangt hat, scheint diesen Versuch zu
rechtfertigen u. H. Junker sieht in den ersten drei Tieren die gefährlichsten
Raubtiere, die Israel kennt, wobei er deren Attribute als bloß phantastische

Ausmalungen abtut12. Auch weigert sich der Autor, die alten Symbole

des Orients näher zu untersuchen und verweist nachdrücklich auf die
alttestamentlichen Stellen, in denen die einzelnen Tiere von Dan 7 im
Verband mit verschiedenen Raubtieren aufgeführt werden. Andere
Ausleger äußern sich ebenfalls in diesem Sinne und warnen, im Auftauchen
eines Löwen, Bären und Leoparden einen tieferen Sinn zu suchen. Die
geheimnisvollen, eigenartigen Attribute der Tiere werden zusammenfassend

mit den Worten abgetan: «Daraus, daß er [der Verfasser von Dan
7,2-8] uns diese Züge nicht näher deutet, dürfen wir schließen, daß er
selbst sie auch nicht genau verstand oder mit der Erwähnung dieser

Züge keine besondere Absicht hatte» 13. Aber auch dieser Exegeten-

gruppe ist ihr Fixiertsein auf einen einzig möglichen Erklärungsgrund
vorzuwerfen. Die Einflüsse, denen die Juden zur Zeit der hellenistischen
Kultur ausgesetzt waren, und eine mögliche gemeinorientalische Denk-
und Erfahrungsbasis, in die Israel ebenfalls miteinbezogen war, werden
dabei nicht einmal als erwägenswert betrachtet. Bereiten die ersten drei

Palast des Assurbanipal in Nimrud (vgl. J. Pritchard [Hrsg.], The Ancient Near
East in Pictures Relating to the Old Testament, Princeton-New Jersey 1954,
Nr. 646 f.) als Beispiele für die Darstellung des «geflügelten Löwen». Tatsächlich
handelt es sich dabei aber um einen stehenden, geflügelten Sphinx und um ein
geflügeltes Mischwesen mit Stierleib und Menschenkopf. Vermutlich rührt die
Meinung der Ausleger, es handle sich beim geflügelten Löwen um ein Standmotiv
der babylonisch-assyrischen Kunst, von den unzähligen Darstellungen des «

Löwendrachen» her, der die Aspekte des Chaotischen, der lebensfeindlichen Unordnung
darstellt. Dabei bleibt aber nur immer ein Teil des Drachenkörpers als Löwe
gestaltet ; oft werden lediglich Glieder oder Extremitäten des Löwen bei der Komposition

solcher Wesen verwendet.
11 Diesen Vorzug gegenüber anderen Erklärungsversuchen billigt A. Caquot

([Anm. 8] 8) den betreffenden Kommentatoren zu.
12 Vgl. Untersuchungen über literarische und exegetische Probleme des Buches

Daniel, Bonn 1932, 36 f. 40 f. Auch M. Noth ([Anm. 10] 267) warnt davor, die
einzelnen Züge der Tiere allzu allegorisch auszulegen, obwohl er in den ersten drei
Wesen weniger die bekannten Raubtiere sieht, sondern vor allem «groteske
Mischwesen», die aus der altorientalischen Bildkunst herzuleiten sind.

13 M. A. Beek, Das Danielbuch. Sein historischer Hintergrund und seine
literarische Entwicklung, Diss, theol., Leiden 1933, 9; vgl. dazu A. Bentzen
[Anm. 4] 59.



356 Das Tier mit den Hörnern

Tiere unserer Vision den Interpreten Mühe, die die Herkunft der Tiermotive

in Dan 7 allein aus einem mythischen Epos zu erklären versuchen,
so legt diese Gruppe von Exegeten alles Gewicht auf die klar bezeichneten
Tiere und stößt sich am vierten Wesen ohne Namen. Um der Schwierigkeit

zu entgehen, nicht doch wieder auf eine mythische Erklärung
zurückgreifen zu müssen, weisen sie darauf hin, daß das vierte Tier den

Gipfel an Bosheit zu repräsentieren habe und deshalb dem Apokalyptiker
kein konkretes Tier bösartig genug erschien, um ihm als Chiffre dafür
dienen zu können14.

Eine dritte kleinere Gruppe von Exegeten versucht seit neuerer
Zeit, die Vorstellung der vier Tiere in Dan 7 aus der komplizierten
babylonischen Astralgeographie, wie sie uns in den Fragmenten der astrologischen

Lehre des Teukros des Babyloniers aus dem 1. Jahrhundert n. Chr.

überliefert ist, herzuleiten 15. Wenn auch eine gewisse Vertrautheit des

14 Vgl. H. Junker [Anm. 11] 37. Letztere Ansicht wird auch vertreten bei
N. W. Porxeous [Anm. 5] 86, A. Lacocque, Le livre de Daniel. Commentaire de
l'ancien Testament (hrsg. von R. Martin-Achard, S. Amsler, A. Caquot u. a.).
XVb, Neuchâtel, Paris 1967, 107, und K. Koch, Spätisraelitisches Geschichtsdenken

am Beispiel des Buches Daniel. In: Historische Zeitschrift 193 (1961)
Heft 1, 16 f.

15 Hier sind vor allem A. Caquot ([Anm. 8] 5-13 und M. Delcor ([Anm. 8]
290-312) zu erwähnen. Bereits G. von Rad (Theologie des Alten Testamentes, Bd. 2,
München (3) 1960, 320 Anm. 12), J. Steinmann ([Anm. 5] 106 f.) und W.
Baumgartner ([Anm. 8] 43 f.) scheinen diese Interpretation nicht ganz auszuschließen.
Die babylonischen Gelehrten begannen durch zwölf figürliche Darstellungen die
in zwölf Zonen eingeteilten charakteristischen Sternkonstellationen bildlich
darzustellen und fügten jedem dieser Sternkreiszeichen drei Paranatellonta, die durch
Tiere repräsentiert wurden, bei. Diesen zweiten Kreis von insgesamt 36 Paranatellonta,

eingeführt wohl auch unter ägyptischem Einfluß (vgl. A. Caquot [Anm. 8] 11

und M. Delcor [Anm. 8] 298), nannten die Griechen den Dodekaoros mit seinen
36 Dekanen (vgl. W. Gundel, Dekane und Dekansternbilder. Ein Beitrag zur
Geschichte der Sternbilder der Kulturvölker, Darmstadt (2) 1969, 309-312). Aus
einer Anzahl geographischer Gebiete wurden nun einem bestimmten Zodiakzeichen
und damit auch den jeweiligen drei Paranatellonta ein Land zugeordnet. Die drei
mit einem Namen versehenen Tiere aus Dan 7 finden sich zwar nicht unter den
Sternkreiszeichen des babylonischen Zodiaks, jedoch sind sie im Kreis der Paranatellonta

anzutreffen. Der Löwe ist eines der drei Paranatellontazeichen, die zum
Sternbild der Jungfrau, dem Babylon und damit der ganze Süden unterstellt ist,
gehören. Medien ist in der Astralgeographie zwar nicht aufgeführt, doch dessen
Chiffre in Dan 7, der Bär, wird als Dekanzeichen dem Krebs zugeordnet, der Armenien

und damit den Norden anführt (vgl. A. Caquot [Anm. 8] 11 f.). Persien untersteht

in der Astralgeographie des Teukros dem Sternbildzeichen des Widders, dem
die Katze als eines der drei Dekanbilder beigeordnet ist. Da die Katze als domestiziertes

Haustier den Semiten unbekannt gewesen zu sein scheint, vermuten A.
Caquot ([Anm. 8] 11) und M. Delcor ([Anm. 8] 299), daß sie in Dan 7 durch den
Panther ersetzt wurde.



Das Tier mit den Hörnern 357

Verfassers der Vision in Dan 8 mit dem klassischen Zodiak festzustellen

ist, da dort der Widder und der Steinbock eingeführt werden, die gemäß
der astrologischen Geographie für das Schicksal Persiens und Syriens
zuständig sind16, bleibt es doch unwahrscheinlich, daß ein System von 36

Tierbildern, die dazu noch auf ein weiteres System mit 12 Zeichen aufgeteilt

sind, als die sichere Grundlage für eine Aufzählung von bloß drei
Tieren erwiesen werden kann. Auch muß es fraglich bleiben, ob angesichts
der spärlichen und späten Zeugen der Zodiakvorstellung in Israel diese

Astralgeographie im 2. Jahrhundert v. Chr. dort überhaupt in ihrem

ganzen Ausmaß bekannt sein konnte 17. Weiter muß bedacht werden,
daß der Schriftsteller der Tiervision seinen Lesern in den Schwierigkeiten
der eigenen Zeit eine Hoffnung für die Zukunft eröffnen wollte. Diese

seine Predigt sollte, esoterisch ist die Schrift wohl nicht aufzufassen,

möglichst vielen Glaubensgenossen Trost schenken. Dazu aber mußten
die Bilder und Symbole, in die er seine Botschaft einkleidete, verstanden
werden 18. Der Figurenschatz, den der Verfasser von Dan 7 benutzte,
erhellt also nicht nur sein eigenes intellektuelles und kulturelles Vermögen,
sondern vor allem dasjenige seines Zielpublikums. Da auch diese

Kommentatoren eine Herkunft aus dem mythischen Umkreis klar verneinen,
bleiben sie allein auf die drei Tiere mit Namen verwiesen und flüchten
sich bei der Interpretation des vierten Wesens ebenfalls hinter den nicht

16 So jedenfalls A. Bentzen ([Anm. 4] 69), der dazu noch weitere Literatur
anführt.

17 Allerdings fand sich in Gezer eine Zylinder-Abrollung in Ton aus
hellenistischer Zeit, auf der Tiersternkreiszeichen, wenn auch nicht in der üblichen
Ordnung, zu sehen sind. Vgl. R. A. S. Macalister. The Excavation of Gezer 1902-
1905 and 1907-1909, Textbd. 2, London 1912, 347-349 Fig. 465 f. Derselbe Autor
stellt noch einen zweiten Siegelabdruck ähnlichen Inhaltes, allerdings nur als Bruchstück

erhalten, vor (ebd. Bildbd. Taf. CCXIV Fig. 26). M. Delcor (Recherches sur
un horoscope en langue hébraïque provenent de Qumran. In: RQ 5 (1964-1966)
521-542) weist auf den Fund eines Horoskops in Qumran aus dem 1. Jahrhundert
v. Chr. hin, das zeigt, daß sich gewisse jüdische Kreise um den Einfluß der
Gestirnskonstellationen auf den Menschen im Moment seiner Geburt kümmerten. Als Beweis
einer gewissen astrologischen Tradition in Israel wird auf die Mosaiken der
nachchristlichen Synagogen von Bet Alpha, Aïn Douq und 'Esfia verwiesen, auf denen
die Zodiakzeichen mit ihren Namen in hebräischer Schrift dargestellt sind (Vgl.
M. Delcor [Anm. 8] 300). Allerdings erblickt A. Barrois (Manuel d'archéologie
biblique, Bd. 2, Paris 1953, 169) in den Sternkreiszeichen der Synagogenmosaiken
eher ein dekoratives Element als eine strikte Darstellung astrologischer
Lehrgebäude.

18 Vgl. dazu die Überlegungen bei A. Caquot, Les quatre bêtes et le «fils
d'homme» (Daniel 7). In: Semitica 17 (1967) 37.



358 Das Tier mit den Hörnern

sehr originellen Einwand: «La quatrième bête est en dehors de la série,

c'est un monstre sans nom, car l'empire séleucide représente avec Antio-
chus Epiphane le degré suprême de l'abomination» 19.

Der entscheidende Mangel aber, den alle mir bekannten Erörterungen

über den Ursprung der Tiermotive zu Dan 7,2-8 miteinander teilen,
scheint darin zu hegen, daß sie zu wenig oder überhaupt nicht beachten,
wie sehr gerade eine konkret erfahrbare, alltägliche Größe für den
altorientalischen Menschen zum Symbol einer grundlegenden Einsicht werden

konnte; eben zu einer mythischen Kategorie in ihrer konkreten
Gestalt. Dieser Sachverhalt läßt sich bei jedem einzelnen der vier Tiere in
unserer Vision aufzeigen20. Im folgenden beschränke ich mich auf den

«Drachen», und es soll versucht werden, zu zeigen, daß von dieser

Grundüberlegung her vermutlich auch hinter ihm ein konkretes Tier gesehen
werden darf. Denn der zweiten Exegetengruppe ist insofern recht zu
geben, daß der Verfasser von Dan 7 die in Israel bekannten gefährlichen
Tiere als Chiffren benutzte, um das Gewalttätige der menschlichen
Weltreiche darzustellen. Es soll nicht weiter vergeblich in den bekannten

mythischen Epen und in verwirrenden kosmischen Systemen nach einem

19 A. Caquot [Anm. 8] 12.
20 So gefährden konkrete und empirisch faßbare Raubtiere, wenn sie ihren

Lebensraum, die Wüste oder die Steppe, dort wo der Mensch nicht wohnen, wo
seine Ordnung nicht errichtet werden kann, verlassen, diese menschliche Ordnung
in chaotischer Weise. Dazu brauchen die Tiere keinen besonders phantasievollen
Charakter aufzuweisen. Auch die Attribute, die den vier Tieren in der Vision von
Dan 7 beigefügt werden, geben ihnen nicht erst einen «mythisch-chaotischen»
Charakter, sondern dienen bloß zur Verdeutlichung von Sinngehalten, deren Träger
die Tiere auch aus sich selber heraus zu sein vermögen. Gottes Hand formte die
formlose Materie zur geordneten Welt, zur Welt des Menschen. Daneben wird aber
auch das beständige Gefährdetsein dieser Ordnung erfahren ; dies eben nicht zuletzt
durch das Einbrechen wilder Tiere. Weish 11,17 räumt Gott die Möglichkeit ein,
diese Welt wieder in ein Chaos zurücksinken zu lassen, wenn er sie mit Bären und
grimmigen Löwen zu bevölkern beginnt (vgl. 2 Kön 17,25 f.). Der Mensch weiß,
daß ihm in der straßenlosen Wüste oder im sumpfigen Dickicht, die nicht seine
Welt sind, das Chaos in der Art von wilden Tieren auflauert; schlimm wird es erst,
wenn dieses die ihm gesetzten Grenzen nicht mehr respektiert (vgl. für den Löwen :

2 Kön 17,25 f.; Jer4,7; 25,38; 49,19; Klgl3,10f.; Ijob 38,39f.; Psl0,9; 17,12
u. a., für den Bären: Klgl 3,10; Weish 11,17, für den Leoparden: Jer 5,6; Hld 4,8).
Deshalb werden Löwe, Bär und Leopard als natürliche Träger des Chaosgedankens
leicht zum Symbol für die chaotischen Zustände, die beim Einfall fremder
Kriegstruppen entstehen. So werden etwa die feindlichen Könige von Assyrien und Babylon
in ihrem Wüten gegen Israel mit einem Löwen verglichen (Jer 4,7; 50,17). Durch
das Auftauchen der vier grausamen Tiere aus dem Meer wird das Zerstörerische
an den Weltmonarchien, die Israel in den Chaosstrudel zu stoßen drohen, deutlich
offenbar.



Das Tier mit den Hörnern 359

Wesen gesucht werden, das nur mühevoll mit dem vierten Tier idenifi-
ziert werden kann. Ohne dieses zu einem reinen Phantasieprodukt zu
erklären, wird versucht, die Verse 7 und 8 unter Zuhilfenahme der
Ikonographie auf ein bestimmtes Tier hin auszudeuten. Aber auch die erste

Exegetengruppe, die besonders im vierten Tier die Verkörperung der
Chaosmacht sehen will, wird zu ihrem Recht kommen. Am vierten Tier
soll aufgezeigt werden, wie gerade es als ein konkretes Wesen bei seinem

Einbrechen in die geordnete Welt des Menschen dessen Ordnung zum
Erliegen bringt.

Das vierte Tier

Das vierte namenlose Tier, das dem großen aufgewühlten Meer

entsteigt, wird in beinahe allen neueren Kommentaren mit der
griechischhellenistischen Macht identifiziert21. Auch die Exegeten, die im dritten
Tier, dem Leoparden, bereits das Reich Alexanders d. Gr. unter Einschluß
der nachfolgenden Diadochenherrschaften erkennen wollen 22, interpretieren

das vierte Tier ebenfalls auf eine griechische Monarchie hin; nämlich

auf die seleukidische Dynastie 23. D. K. Marti sieht im furchtbaren
Wüten des vierten Tieres eine Anspielung auf die totale Niederlage, die
das persische Reich durch Alexander d. Gr. erlitt, und die Umgestaltung
der gesamten politischen Ordnung des Orients durch die makedonischen

Eindringlinge 24. Daß der Verfasser von Dan 7 die Einleitung zum
Auftreten des vierten Tieres ebenso breit gestaltet wie die zur gesamten
Vision in Dan 7,2, zeigt, daß das Gesicht seinen Höhepunkt erreicht hat25.

Die detaillierte Deutung des vierten Tieres in Dan 7, 23-25 unterstreicht
das Interesse, das der Verfasser der ihm zeitgenössischen Macht entgegen-

21 Vgl. unter anderen J. Goettsberger [Anm. 10] 54; N. W. Porteous
[Anm. 5] 86; O. Ploeger, Das Buch Daniel, KAT 18, Gütersloh 1965, 116; D. K.
Marti [Anm. 5] 50; G. Behrmann [Anm. 10] 45; A. Beutzen [Anm. 4] 65;
A. Lacocque [Anm. 14] 107; M. Noth [Anm. 10] 269 f. und K. Koch [Anm. 14] 16.

22 Vgl. D. Buzy, Les symboles de Daniel. In: RB 15 (1918) 415 f.
23 Vgl. ders., ebd. 417 f. Der Autor rechnet dabei noch einmal Alexander

d. Gr., den er bereits durch den Leoparden chiffriert sein ließ, zu der durch das
namenlose Tier vertretenen vierten Monarchie.

24 Vgl. [Anm. 5] 50. G. Behrmann ([Anm. 10] 45 f.) warnt jedoch davor, die
Andersartigkeit der vierten Herrschaft allzu sehr in ihrem okzidentalen Charakter
zu suchen.

25 Vgl. A. Bentzen [Anm. 4] 57; J. Goettsberger [Anm. 10] 54; K. Koch
[Anm. 14] 16; M. Noth [Anm. 10] 269 und N. W. Porteous [Anm. 5] 86.



360 Das Tier mit den Hörnern

bringt, die er deshalb besonders anschaulich zu schildern vermag 26.

Einige Ausleger legen besonderes Gewicht auf die Verschiedenartigkeit
der vierten Weltmacht gegenüber ihren Vorgängerinnen 21. Gerade der

scheinbar fehlende Vergleich aus der Zoologie soll die Andersartigkeit
des vierten Tieres unterstreichen. Wie bereits oben dargelegt, haben die

Ausleger der Frage, ob es sich beim namenlosen Tier überhaupt um
eine zoologische Größe handelt, viel Raum gegeben. Es fällt auf, daß

obwohl diesem Tier zwei Verse (Dan 7,7 f.) gewidmet sind, sein Gesamtbild

undeutlich bleibt28.
Als erstes Attribut des vierten Tieres werden seine Zähne aus Eisen

genannt, was einen Bezug zum metallenen Reich inDan 2 herstellt29. Dieses

erste Attribut des vierten Tieres ergänzt Hippolytos in seinem Kommentar
zu Daniel, in Vers 7, durch die Klauen aus Kupfer (tprjh dj'nM), über
die das Tier bei seiner zweiten Schilderung in Dan 7,19 verfügt30. Doch
bloß einzelne Exegeten stimmen dieser Textergänzung in Dan 7,7 zu 31.

Das für den Verfasser wichtigste Merkmal, welches am vierten Tier haftet,

sind dessen Hörner, die den Raum eines ganzen Verses beanspruchen.
Ein großer Teil der Kommentatoren versucht, die zehn Hörner als zehn
nacheinander auftretende Monarchen zu deuten 32, wie es bereits das

Sibyllinische Orakel (III 388M-00) für die zehn Hörner in der Zeile 396

voraussetzt33. Einzig J. Goettsberger möchte eine Deutung der zehn

Hörner als zehn kleinere, parallel nebeneinander bestehende Teilreiche
nicht ganz ausschließen34. Damit besteht unter den Auslegern ein Kon-

26 Vgl. A. Bentzen [Anm. 4] 65.
27 Vgl. D. K. Marti [Anm. 5] 50; G. Behemann [Anm. 10] 45; A. Beutzen

[Anm. 4] 58; K. Koch [Anm. 14] 16 und M. Noth [Anm. 10] 269.
28 Vgl. O. Ploeger [Anm. 21] 109.
29 Vgl. N. W. Porteous [Anm. 5] 86.
30 Vgl. N. W. Porteous [Anm. 5] 92 f. ; D. K. Marti [Anm. 5] 50 und A. Bentzen

[Anm. 4] 48.
31 Vgl. O. Ploeger [Anm. 21] 104. 115. Prof. G. Schelbert (Freiburg/

Schweiz) wies mich darauf hin, daß es in den Visionsschilderungen üblich sei, bei
der zweiten Darstellung des Geschauten während der Deutung noch Elemente
hinzuzufügen. Seiner Meinung nach handelt es sich dabei um ein Bemühen des
Verfassers, den Visionsbericht und dessen Deutung auch stilistisch voneinander
abzugrenzen.

32 Vgl. unter anderen J. Goettsberger [Anm. 10] 54 f.; N.W. Porteous
[Anm. 5] 86 f.; D. K. Marti [Anm. 5] 50 f.; O. Ploeger [Anm. 21] 116 f.; A. Bentzen

[Anm. 4] 58. 61; A. Lacocque [Anm. 14] 107 und D. Buzy [Anm. 22] 417 f.
33 Vgl. die Übersetzung der Or Sib III 388^100 in P. Riessler, Altjüdisches

Schrifttum außerhalb der Bibel, Heidelberg (2) 1966, 1025 f.
34 Vgl. [Anm. 10] 54 f.



Das Tier mit den Hörnern 361

sens, daß die Hörner als Hinweis auf historische Ereignisse verstanden
werden wollen, und zwar auf konkrete hellenistische Monarchen des

makedonisch-griechischen Reiches 35. Diese Identifizierung der Hörner
mit historischen Herrschern hat eine bis heute nicht beendete Diskussion
unter den Auslegern entfacht. Einige Kommentatoren verzichten gänzlich

auf eine nähere Bestimmung der Hörner und erklären deren Zehnerzahl

als Chiffre für die aufgesplitterte Diadochenherrschaft insgesamt 36.

A. Bentzen wird nicht unrecht haben, wenn er die letztere Position
ablehnt und meint: «der Apokalyptiker wird über die spätere Zeit sehr gut
unterrichtet gewesen sein»37. Es läßt sich im Danielbuch, besonders

in Dan 11, eine gute Kenntnis der politischen Zeitgeschichte aufweisen,
über die der Verfasser oder ein Endredaktor verfügt haben muß 38.

Jede Interpretation der zehn Hörner auf historische Monarchen des

hellenistischen Reiches hin muß vom elften, dem kleinen, die anderen
aber bald überragenden Horn ausgehen. Die Analogielosigkeit des vierten
zu den ersten drei Tieren wird nun in Dan 7,8 auf das kleine Horn über-

35 Vgl. dazu M. Noth [Anm. 10] 270 und O. Ploeger [Anm. 21] 116.
36 So J. A. Montgomery, A Critical and Exegetical Commentary on the

Book of Daniel (ICC), Edinburgh 1927, 293 Anm. 1; G. Behrmann [Anm. 10] 46
und J. Junker [Anm. 11] 44.

37 Vgl. [Anm. 4] 67.
38 Damit soll nicht behauptet werden, Dan 7 und 11 hätten denselben

Verfasser. Es bleibt nur festzustellen, daß zur Zeit der endgültigen Redaktion (frühe
Makkabäerzeit) des uns vorliegenden Buches, in der auch die Visionen Dan 7-12
hinzugefügt wurden, beim Bearbeiter (den Bearbeitern) eine genaue Kenntnis der
Tagespolitik, allerdings nur dieser, vorlag. Vgl. dazu noch O. Kaiser, Einleitung
in das Alte Testament. Eine Einführung in ihre Ergebnisse und Probleme, Gütersloh
(2) 1970, 248, und A. Bentzen [Anm. 4] 67. In Dan 11,5 wird vom Emporkommen
des ersten Seleukiden Seleukos I. Nikator, in Dan 11,6 die Heirat zwischen der
lagidischen Prinzessin Berenike und Antiochos II. Theos, einem Enkel des Nikator,
berichtet. Mit Dan 11,7-9 wird an die fortwährende Feindseligkeit zwischen Seleukos

II. Kallinikos und Ptolemaios III. Euergetes erinnert. Dan 11,10 berichtet die
Besiegung Ägyptens durch Seleukos III. Soter und Dan 11,11 f. den Mißerfolg
Antiochos III. d. Gr. in der Schlacht bei Raphia (217 v. Chr.). In Dan 11,13-16
wird der Erfolg Antiochos III. d. Gr. gegen die Ptolemäer erzählt, welcher den
Seleukiden den Besitz Koilesyriens, Palästinas und Phönikiens einbrachte, und in
Dan 11,17 ist die Vermählung der Tochter des Antiochos III., Kleopatra, mit
Ptolemaios V. Epiphanes erwähnt. Dan 11,18 f. bezeugt die Intervention Roms,
um in der Schlacht bei Magnesia (189 v. Chr.) die Macht Antiochos III. zu brechen,
und Dan 11,20 berichtet von Seleukos IV. Philopator und dessen Günstling Heliodor,
der den Herrscher vermutlich ermorden ließ; in Dan 11,21 wird Antiochos IV.
Epiphanes eingeführt. Vgl. dazu A. Lacocque [Anm. 14] 26; U. Wilcken, Antiochos.
In: Pauly-W I, Stuttgart 1894, 2455-2457. 2459-2470 und Staehlin, Seleukos.
In: Pauly-W IIA, Stuttgart 1923, 1235-1245.

24



362 Das Tier mit den Hörnern

tragen, um es von den übrigen Hörnern abzuheben 39. Die Kommentatoren

sind sich wenigstens in diesem einen Punkt der kontroversreichen
Exegese des Danielbuches einig, daß es sich bei diesem elften Horn nur
um Antiochos IV. Epiphanes, den Seleukidenherrscher, handeln kann 40.

Antiochos IV. Epiphanes, ein Sohn Antiochos III. d. Gr., lebte gemäß
dem von den Römern diktierten Frieden von Apamea (189 v. Chr.)
längere Zeit als Geisel in Rom, während sein Bruder Seleukos IV. Philopator

die Herrschaft in Asien führte. Seleukos IV. löste ihn aus der
Geiselhaft, indem er dafür seinen eigenen Sohn Demetrios nach Rom sandte

(175 v. Chr.). Allem Anschein nach wurde Seleukos IV. von seinem hohen

Beamten Heliodor ermordet, worauf Antiochos IV. den Thron gegen die
Rechte des Demetrios in Rom für sich beanspruchte. Dieser König geriet
im Verlauf seiner Regierung in den folgenschweren Konflikt mit der

jüdischen Religionsgemeinschaft, den er durch seine auch anderweitig
belegte Verehrung für das Hellenentum auslöste und der den Hintergrund
zur letzten Fassung des Danielbuches bildete 41. Die Chiffre für Antiochos

IV., das kleine Horn, wird mit Attributen, die auch sonst im Danielbuch

mit diesem König in Verbindung gebracht werden, ausgeschmückt.
So führt Antiochos IV. anmaßende Reden gegen die Heiligen des Höchsten

(Dan 7, 25), reißt seinen Mund gegen Gott in ungeheuerlicher Hybris
auf (Dan 11,36) und besitzt ein freches Gesicht (Dan 8,23) 42.

Vom gesicherten Ausgangspunkt her, daß das kleine Horn den

Seleukiden Antiochos IV. Epiphanes chiffriert, versuchen nun die
Ausleger eine Liste mit zehn Monarchen aus der seleukidischen Dynastie
zu entwerfen. Dabei wird diese Aufzählung in eine Siebner- und eine

Dreiergruppe zerlegt, da die Identifizierung der drei Hörner, die vor
dem kleinen Horn ausgerissen werden, zusätzliche Schwierigkeiten bietet.
Für diese drei Hörner müssen drei historische Persönlichkeiten gefunden
werden, die zur selben Zeit mit Antiochos IV. gelebt haben und von diesem

39 Vgl. O. Ploeger [Anm. 21] 116; A. Bentzen [Anm. 4] 58 und K. Koch
[Anm. 14] 17.

40 Vgl. O. Ploeger [Anm. 21] 117, der in diesem Falle von «Einmütigkeit»unter
den Exegeten spricht. Anzugeben wären hier alle bereits öfters zitierten Kommentare

und Aufsätze. Vgl. auch J. Steinmann [Anm. 5] 117.
41 U. Wilcken [Anm. 40] 2470-2476 und Staehlin [Anm. 40] 1242-1245.
42 Vgl. A. Lacocque [Anm. 14] 108. J. Goettsberger ([Anm. 10] 60) stimmt

zwar mit der gängigen Ansicht überein, meint aber darüber hinaus, daß mit dem
kleinen Horn nicht allein Antiochos IV., sondern «im typisch-mystischen Sinn auch
der Antichrist» gemeint sei.



Das Tier mit den Hörnern 363

um ihre legitimen Thronrechte gebracht wurden43. Der Aufbau der
Dreierreihen wird natürlich durch die jeweilige Liste mit den sieben Monarchen,

die vom einzelnen Exegeten als richtig angesehen wird,
mitbestimmt. So ergeben sich die folgenden möglichen Herrscherlisten, die
bei der Exegese von Dan 7,7 f. oft verwendet werden (siehe Tabelle) :

E. Bickermann bereichert die Lösungsvorschläge noch mit einer
bisher kaum beachteten, rein ptolemäischen Dreierliste : Ptolemaios VI.
Philometor - Ptolemaios VII. Euergetes II. - Kleopatra II. Bei diesen

Personen handelt es sich um die Beherrscher Ägyptens und um Geschwister

und Gatten zugleich, die von ihrem Onkel Antiochos IV. Epiphanes
erfolgreich bekämpft wurden, bis er in Eleusis vor Alexandrien vom
römischen Legaten Popilius Laenas zur Umkehr aufgefordert wurde 44.

So interessant und einleuchtend jeder dieser Lösungsversuche bleibt,
muß doch wohl mit A. Bentzen festgestellt werden: «wir sind indes
nicht mehr imstande, seine [des Verfassers] Aufzählung eindeutig zu
rekonstruiren»45. Nach dieser Erörterung scheint mir jedoch sicher zu
sein, daß der Verfasser von Dan 7 ausreichende Kenntnisse über die

zeitgenössische Politik besaß und er ihren Prozeß mit den Hörnern am
vierten Tier chiffriert darzustellen versuchte 46.

43 D. K. Marti ([Anm. 5] 51) sieht im «klein» des letzten Hornes das anfängliche

Schwachsein des Antiochos, der sich dann, obwohl nicht erbberechtigt, ränkevoll

den Thron erschlich.
44 Vgl. Four Strange Books of the Bible. Jonah/Daniel/Koheleth/Esther,

New York 1967, 104 und zur Geschichte vgl. U. Wilcken [Anm. 38] 2471-2474.
45 [Anm. 4] 67. Was aber nicht heißt, daß der Autor damit die Meinung

derjenigen teüt, die in der Zehnzahl der Hörner bloß ein Bild des zersplitterten griechischen

Reiches sehen und eine Identifizierung der Hörner für zwecklos halten. In
diesem Sinne äußert sich ebenfalls O. Ploeger ([Anm. 21] 116).

46 D. Buzy ([Anm. 22] 418) stellt zusätzlich zur Diskussion, ob die drei Hörner,
die vor dem elften Horn ausgerissen werden, nicht eine Chiffre für Taten sind, die
Antiochos IV. Epiphanes nach seiner Thronbesteigung unternommen hat. Der
Autor gibt zwar zu, daß es sich in Dan 7,8 scheinbar um drei Thronprätendenten
handelt. Durch das kdmjh von Dan 7,20 und in Dan 7,24b wird seiner Ansicht nach
keinerlei Beziehung zwischen Antiochos IV. und seinen Opfern hergestellt, so daß
D. Buzy in den drei Hörnern lieber drei ausländische Gegner als drei Vorgänger
des Seleukiden sähe. Er verbindet durch das von ihm oft verwendete Postulat der
«symbolischen Analogie» Dan 7, 8a mit Dan 8,9, wo dem griechischen Ziegenbock
ein kleines Horn wächst, das groß wird und nach den drei Richtungen Süden, Osten
und Westen hin vorstößt.



364 Das Tier mit den Hörnern

P
%

o
Po
.2P
ö
<

o
<U

P
H

CO

O
P
3 £ u

X
r;

0
3
m

O
0 CO

HH
1—1

ffi
CO

1—Î

t-H
t—1

CO O CO

o P O
p o P
0 o 0
0 p 33 0 3

CO < CO

O

opoo
p
ö

aJ
Pn

£
3
P<

o
P
0
3
CO

o
Poo
p
Ö

<

aJ

P

O
co £
2 c
p
H

P P

0
C

o
o

CO

aJ
Oh
O

3
PH

o
Po
.2
'P
ö

<L>

2

3
Ph

>
CO CO

.2 °C r^H
H-> O
2 °2 p
0 ö
Q <

o
aJ

P

O
P

P
H

O

o
CO

aJ
PH
o
3
Pn

0
T3
0
CO

K

op

0
<1

o
P

ö
co œ

o
£
0
2
0
Q

O
aJ

P
> £

O
P

P
H o

CO

O
ai
Ph

jD
3
PH

0 0
T3

0 Ö
aJ aJ
X X
<D (D

< <

P
Ü

_o
'p
ö
<

0 3< co

op0
33
co

op

ö
C

op

0
C



Das Tier mit den Hörnern 365

47 W. Baumgartner [Anm. 8] 204 und H. L. Ginsberg, Studies in Daniel.
(Texts and Studies of the Jewish Theological Seminary of America) New York
1948, Bd. 14, 18-23.

48 Der unmündige Sohn Alexanders d. Gr.
49 1 87 v. Chr. wurde Antiochos III. d. Gr. beim Versuch, einen Beitempel in

der Elamis zu plündern, von Eingeborenen erschlagen.
50 Seleukos IV. wurde mit größter Wahrscheinlichkeit von seinem Günstling

Heliodor 175 v. Chr. ermordet.
51 Antiochos war ein weiterer Sohn Seleukos' IV. Philopator, der einige

Monate zwischen seinem Vater und seinem Onkel Antiochos IV. regierte und auf
Befehl des letzteren durch Andronikos umgebracht wurde.

W. Baumgartner ([Anm. 8] 204 f.) macht darauf aufmerksam, daß damit
eine Dreierliste gewonnen wird, bei der alle drei Mitglieder ein gewaltsames Ende
fanden. Wenn Antiochos IV. auch nur am Tode seines Neffen schuld war, so hält
es der Exeget doch für möglich, daß die Stimme des Volkes ihn auch für den Tod
der beiden ersteren Seleukiden verantwortlich sprach. Vgl. zu Antiochos III. d. Gr. :

U. Wilcken [Anm. 38] 2459-2470, zu Seleukos IV. Philopator: Staehlin [Anm. 38]
1242-1245 und zu Antiochos: U. Wilcken [Anm. 38] 2471.

52 Vgl. [Anm. 5] 50 f. Die selbe Siebnerreihe ebenso bei D. Buzy [Anm. 22]
417 und J. Steinmann [Anm. 5] 116 f.

53 Demetrios war der Neffe Antiochos' IV., der für dessen Auslösung als Geisel
nach Rom gesandt wurde. D. K. Marti ([Anm. 5] 51) meint, obwohl Seleukos IV.
von seinem Beamten Heliodor ermordet wurde, sei von den Juden die Schuld gerne
seinem verhaßten Bruder Antiochos IV. angelastet worden. So ebenfalls D. Buzy
[Anm. 22] 417 f.

54 So H. H. Rowley (Darius the Mede and the Four Empires in the Book of
Daniel. A Historical Study of Contemporary Theories, Cardiff 1935, 98-120), der
auf diesen Seiten sein Schema gründlich darlegt. Vgl. ebenfalls N. W. Porteous
[Anm. 5] 87 und A. Bentzen [Anm. 4] 65-67.

55 Ptolemaios VI. Philometor war ein Sohn Ptolemaios' V. Epiphanes von
Ägypten und der Kleopatra, einer Schwester Antiochos' IV., der von seinem Onkel
gefangen genommen wurde. N. W. Porteous (Anm. 5] 87) sieht in dieser Dreierreihe

die befriedigendste Lösung, da Ptolemaios VI. Philometor durch seine Mutter
Kleopatra zu den Seleukiden gezählt werden konnte. Allerdings war Ptolemaios
Philometor der Sechste seines Namens und nicht der Siebte, wie N. W. Porteous
angibt. Diese Dreierreihe findet auch Zustimmung bei K. Koch [Anm. 14] 17
Anm. 1. G. Behrmann ([Anm. 10] 46) betont demgegenüber die Unmöglichkeit,
daß das zehnte Horn Ptolemaios VI. darstellt, da nicht bewiesen werden kann, daß
dieser jemals Ansprüche auf Syrien geltend gemacht hat. Zu den Ptolemäern vgl.
U. Wilcken [Anm. 38] 2471-2474. Zu den Stammbäumen der Lagiden und Seleukiden

vgl. A. Bouché-Leclercq, Histoire des Séleucides (323-64 avant J.-C.), Bd. 2,
Paris 1914 (impression anastatique, Bruxelles 1963), 640-643.

56 Vgl. [Anm. 21] 116 f. In der Dreierliste Seleukos IV. Philopator - Demetrios

- Antiochos sieht O. Ploeger den Vorteil, daß die verdrängten Mitglieder der
seleukidischen Königsfamilie und der Usurpator in verwandtschaftlicher Beziehung
miteinander stehen und jeder von ihnen Thronrechte besaß. Vgl. auch J. Steinmann

([Anm. 5] 117), der allerdings die gleiche Siebnerreihe wie D. K. Marti
([Anm. 5] 50 f.) vertritt.

57 Antiochos Hierax, der jüngere Bruder Seleukos' II. Kallinikos, beherrschte
einige Jahre lang mit Hilfe der Galater als rebellischer Gegenkönig Kleinasien,
nachdem ihm von seinem Bruder die versprochene Mitregentschaft verweigert
worden war. Vgl. dazu U. Wilcken [Anm. 38] 2457-2459.



366 Das Tier mit den Hörnern

Das Horn als Symbol der hellenistischen Herrscher

Die Horner bilden das charakteristische Kennzeichen des vierten
Tieres, der Chiffre des makedonisch-griechischen Reiches. Mit den Hörnern

sind konkrete Herrscherpersönlichkeiten dieser Weltmacht
gemeint. Es soll hier kurz versucht werden, zu erklären, warum die
hellenistischen Monarchen vom Verfasser von Dan 7 durch Hörner
veranschaulicht werden. Die Bedeutung des Homes für den Alten Orient5S,

58 Die altsyrische Ikonographie zeigt die eher kämpferischen Gottheiten mit
dem Hörnerhelm. Vgl. O. Keel, Wirkmächtige Siegeszeichen im Alten Testament.
Ikonographische Studien zu Jos 8,18-26; Ex 17,8-13; 2 Kön 13,14-19 und 1 Kön
22,11. (Orbis Biblicus et Orientalis) Bd. 5, Fribourg, Göttingen 1974, 127. Ders.
zeigt den syrischen Gewittergott Baal in: Die Welt der altorientalischen
Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Einsiedeln, Zürich,
Köln, Neukirchen 1972, Abb. 291. Die Abbildungen zweier männlicher
Götterstatuetten mit Hörnerhelmen aus dem 13. und 12. Jahrhundert v. Chr. aus Zypern
finden sich bei W. Orthmann, Der Alte Orient (unter Mitarbeit von P. Amiet,
R. M. Boehmer, J. Börker-Klähn u.a.). In: Propyläen Kunstgeschichte in
18 Bänden (hrsg. von K. Bittel, J. Fontein, H. Keller u. a.), Bd. 14, Berlin 1975,
Abb. 468a und b. Die Hörner am Götterhelm versinnbildlichen die vitale Lebenskraft
und Fruchtbarkeit des Trägers, die der Beter für sich erbittet. Vgl. O. Keel, AOBPs
192 f. und Abb. 290. Auch der Herr des Pantheons, El, trägt den Beinamen tr
(Stier) und erscheint mit der Hörnerkappe. Vgl. O. Keel, Wirkmächtige
Siegeszeichen 127 f. und die zwei Abbildungen bei dems., AOBPs 283 f. und dazu die
Texte aus Ugarit bei A. Herdner [Anm. 6] 22-31: 4 (II AB).

In Ägypten wird der Pharao bereits seit der archaischen Periode als Stier
dargestellt. Vgl. J. Pritchard [Anm. 10] Abb. 291 f. 297 und dazu E. Hornung,
Der Eine und die Vielen. Ägyptische Gottesvorstellungen, Darmstadt (2) 1973,
94—96. Auch im NR lassen sich noch literarische und bildliche Darstellungen für
die Metapher vom Pharao als Stier finden. Vgl. O. Keel, Wirkmächtige
Siegeszeichen 129-131. 130 Anm. 1 und Abb. 62 f.).

In Mesopotamien bildete die einfache Hörnerkrone bis in die assyrische Zeit
hinein ein Attribut für kleinere Gottheiten und Schutzgeister, während die höheren
Götter Helme trugen, die in der Regel mit vier, die Spitzen gegeneinander gestellten
Hörnerpaaren geschmückt waren. Vgl. M. Noth [Anm. 10] 270; S. Morenz [Anm.l]
153 und O. Keel, Wirkmächtige Siegeszeichen 127. Als Beispiele für die mesopo-
tamischen Götterkronen vgl. J. Pritchard [Anm. 10] Abb. 513-515, 525 f. 646 f.
und für den einfachen Hörnerhelm der Dienstgottheiten vgl. ders., ebd. Abb. 516.
620 f. Die Herrscher des Vorderen Orients tragen an ihren Helmen und Kronen
nur ausnahmsweise ein Horn, das Attribut der Götter. Ein Beispiel für den akka-
dischen König Naräm-sin bringt W. Orthmann, ebd. 196 f. und Abb. 104 (vgl. auch
J. Pritchard [Anm. 10] Abb. 309) ; für den altbabylonischen König Puzur-eätar
ebenfalls bei W. Orthmann, ebd. 292 und Abb. 159. 160a (vgl. auch J. Pritchard
[Anm. 10] Abb. 433), und für einen syrischen König aus Megiddo bei O. Keel,
Wirkmächtige Siegeszeichen 127 f. Anm. 6 und Abb. 59. Der Vergleich des
Herrschers mit einem Wildstier findet sich in Mesopotamien bildnerisch wie auch
literarisch eher selten belegt (vgl. O. Keel, Wirkmächtige Siegeszeichen 131).



Das Tier mit den Hörnern 367

die auch in der alttestamentlichen Tradition nicht unbekannt geblieben
ist59, läßt es sinnvoll erscheinen, daß der Verfasser von Dan 7 die
griechischen Monarchen durch die Hörner am vierten Tier chiffriert. Damit
ist die gängige Frage der Exegeten nach den sinnbildlichen Aussagen der
Hörner in Dan 7,8 für die meisten von ihnen einigermaßen befriedigend
beantwortet. Doch soll hier darüber hinaus noch die Frage gestellt werden,

ob nur dieser allgemeine Bedeutungshintergrund des Homes den
Verfasser diese Chiffre wählen ließ, oder ob er nicht durch einen konkreten

historischen Bezug zu dieser Wahl gedrängt wurde.
Nur wenige Exegeten bemühen sich, einen solchen konkreten Bezug

zu den Hörnern in Dan 7,8 zu finden. M. Noth sieht im Horn das Sinnbild

für den Seleukidenstaat 60, wobei er S. Morenz 61 anführt, der,
soweit ich sehe, als einziger Exeget auf zwei seleukidische Münzen
verweist, die je ein Monarchenporträt im Hömerschmuck vorstellen. Die
erste Münze (Abb. 1) zeigt auf ihrer vorderen Seite einen Herrscherkopf,
der einen Helm mit Ohren- und Nackenschutz und einem Visier trägt.
Zusätzlich weist der Helm noch ein Rinderohr und ein Horn auf. Wie die

59 Im Alten Testament bildet das Horn ein Symbol der Macht und der Stärke;
in ihm stellt sich die Kraft eines Lebewesens dar (vgl. S. Morenz [Anm. 1] 152
und L. G. Rignell, Die Nachtgesichte des Sacharja, Lund 1950, 61). Gott richtet
das Horn, das heißt die persönliche Macht des Beters (1 Sam 2,1) oder seines
Gesalbten (1 Sam 2,10) auf. Das Bild, hergeleitet von den hörnerbewehrten Tieren
(Ex 21,28 f. 31 f. 36; Ez 34,21; Dan 8,4; vgl. auch O. Keel, Wirkmächtige
Siegeszeichen [Anm. 58] 125 f.), kann auch Gottes Kräfte, die für Israel am Werk sind,
bezeichnen (Num 23,22; 24,8 und vgl. den Gottesnamen 'bjr j'qb Gen 49,24; Jes
49,26; Ps 132,2.5). Die gehörnte Gesichtsmaske, die Mose bei seiner Begegnung
mit Gott auf dem Sinai trug und die er verhüllen mußte, um das Volk nicht zu
erschrecken (Ex 34,29f. 35), stellt eine weitere Verbindung zwischen Jahwe und
dem hörnertragenden Stier her. Vgl. K. Jaros, Des Mose «strahlende Haut». In:
ZAW 88 (1976) 279; ders., Die Stellung des Elohisten zur kanaanäischen Religion.
(Orbis Biblicus et Orientalis) Bd. 4, Fribourg, Göttingen 1974, 132-136; O. Keel,
Wirkmächtige Siegeszeichen [Anm. 58] 133 f. und Abb. 64. Der Altar, der die Gottheit

repräsentiert, fand seine höchste Wirkungsmacht in den vier Hörnern an
seinen Ecken (1 Kön 1,50; 2,28; Am 3,14; Ps 118,27 ; vgl. dazu S. Morenz [Anm. 1]
152; O. Keel, AOBPs [Anm. 58] 128 und Abb. 194f.; K. Galling, Der Altar in
den Kulturen des Alten Orient. Eine archäologische Studie, Berlin 1925, 58 f. 65-67.
So werden der König, wenn er gegen seine Feinde auszieht (1 Kön 22,11 und vgl.
dazu O. Keel, Wirkmächtige Siegeszeichen [Anm. 58] 125-134), die Kräfte des

ganzen Volkes (Ps 44,6) oder eines Stammvaters (Dtn 33,17) mit dem Stierhorn
symbolisiert. Im Stier mit seinem Hörnerinstrument kann dem Beter auch die
Unbill, die er von Seiten seiner Gegner erleidet, aufscheinen (Ps 22,13. 22 und vgl.
dazu O. Keel, AOBPs [Anm. 58] Abb. 105).

60 Vgl. [Anm. 10] 270.
61 «Das Tier mit den Hörnern». In: ZAW 63 (1951) 151-154.



Abb. 2



Das Tier mit den Hörnern 369

Abb. 4



370 Das Tier mit den Hörnern

plastischen Punkte auf dem Helm und die unter dem Hals verknoteten

Raubtierpranken zeigen, ist der Helm mit einem Leopardenfell überzogen

gedacht. Die Rückseite der Münze nennt den Vertrauten und
Feldherrn Alexanders d. Gr., Seleukos I. Nikator, als Prägherrn 62. Seleukos I.
nahm 305 v. Chr. den Königstitel an und begründete die seleukidische

Dynastie, da nach der Schlacht bei Ipsos (301 v. Chr.) die Idee eines

ungeteilten Alexanderreiches endgültig begraben wurde 63. Nach G. K.
Jenkins handelt es sich «logischerweise» um das einzige Porträt Seleukos'

I., das zu seinen Lebzeiten auf Münzen erscheint 64. K. Lange äußerte
aber bereits früher mit einleuchtenderen Argumenten, daß es sich bei
diesem Porträt um einen idealisierten Alexanderkopf handelt6S. Die

62 Die Rückseite des Tetradrachmon zeigt die Siegesgöttin Nike, die einer
Waffentrophäe einen Siegeskranz auflegt. Vgl. G. K. Jenkins, Monnaies grecques
(übers, aus dem Englischen von C. Biucchi). (L'Univers des Monnaies) Fribourg
1972, 248 Nr. 551 und 552.

63 H. Bengtson, Griechische Geschichte. Von den Anfängen bis in die
römische Kaiserzeit. In: Handbuch der Altertumswissenschaft (hrsg. von I. v. Müller

und W. Otto), III/4, München 1950, 354. 357.
64 [Anm. 62] 241.
65 Vgl. K. Lange, Herrscherköpfe des Altertums. Im Münzbild ihrer Zeit,

Berlin, Zürich 1938, 47. Der Autor weist auf den jugendlichen Herakleskopf mit
dem Löwenfell und den unter dem Hals zusammengebundenen Raubtierpranken
hin, der auf den Münzen Alexanders d. Gr. erscheint (Abb. 2). Herakles galt als
der legendäre Vorfahre des makedonischen Königshauses (vgl. G. K. Jenkins
[Anm. 62] 232). Unter den Numismatikern herrscht keine völlige Klarheit, ob die
Züge auf der Heraklesmünze bereits Alexander d. Gr. zu seinen Lebzeiten porträtieren

wollen. Bekannt ist, daß Alexander die Taten des Herakles für sich in
Anspruch nahm und daß in der Antike die Heraklesmünze für ein Porträt des Make-
donen gehalten wurde (vgl. G. K. Jenkins [Anm. 62] 232). Dabei ist auch auf den
Sarkophag des sidonischen Noblen hinzuweisen, der noch zu Lebzeiten Alexanders
geschaffen wurde und den jungen Herrscher in der Löwenhaut des Herakles im
Perserkampf zeigt (vgl. N. Jidejian, Sidon, Through the Ages, Beirut 1971, 64
und Falttafel nach dem vorderen Buchdeckel). Sicher ist K. Lange recht zu geben,
wenn er meint, daß der Graveur wohl versuchte, im Herakleskopf Bildniszüge
Alexanders wiederzugeben ; eine Beobachtung, die bereits auch schon bei gewissen
Münzprägungen Philipps II. von Makedonien gemacht werden kann (vgl. ebd. 15f.).
Die ersten eindeutigeren Alexanderporträts auf Münzbildern ließ in Alexandrien
wenige Jahre nach dem Tode des Makedonen der ehemalige Leibwächter Ptole-
maios prägen (Abb. 3). Dabei wurde das Löwenfell als Kopfschmuck durch die
Elefantenhaut des Indiensiegers ersetzt. Die Münzen des Ptolemaios tragen noch
auf ihrer Rückseite den Namen Alexanders, da er sie für den unmündigen Sohn
der Roxane, Alexander IV., schlagen ließ, bevor er selber 306 v. Chr. den Königstitel

annahm (vgl. K. Lange, ebd. 16 f.). Doch wird auch auf diesen alexandrinischen
Münzen das Bild Alexanders eher als das eines Heroen mit den Attributen seiner
königlichen Abstammung und nicht wirklich als ein konkretes Porträt behandelt
(vgl. F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe auf antiken Münzen hellenischer und helle-



Das Tier mit den Hörnern 371

Münze [Abb. 1) wird, wie die Behandlung der Frage in der letzten
Anmerkung zu zeigen versuchte, das idealisierte Bildnis Alexanders d. Gr.
vorstellen wollen, allerdings mit gewissen porträthaften Zügen vermischt,
wie dies in den eigenen Prägungen Alexanders d. Gr. (Abb. 2) begonnen,
in denjenigen Ptolemaios' I. Soter (Abb. 3) wieder aufgenommen, aber

erst in den Münzen des Lysimachos (Abb. 4) zur Vollendung gebracht
wurde. In die Kategorie der ersteren Prägungen gehört auch der
behelmte Alexanderkopf des indischen Fürsten Sophytes 66.

Die Diadochen, die sich um das riesige Erbe Alexanders stritten
und die Idee eines großen hellenistischen Reiches verrieten, hefteten ihre
dynastischen Ansprüche gerade an Alexander und die Wirkung, die seine

kurze Herrschaft im Orient hinterlassen hatte 67. So war es für jeden
einzelnen Diadochen nahehegend, die Ideologie, daß die eigene Dynastie in
Alexander ihren Gründer besitze, auf seinen weitverbreiteten und mit
seinem Bildnis versehenen Münzen zu dokumentieren. Eine der großen
Leistungen Alexanders d. Gr. bestand in der Schaffung einer universalen

Währungseinheit, die nahe beim Geldkurs von Athen lag und die seinen

Tod zu überleben vermochte. Die erste Generation der Diadochen prägte
ihre Münzen dabei oft noch im Namen Alexanders 68, so daß diese bei

ihrem Umlauf im Feindesland zur wirksamen Propagandawaffe werden
konnten. Besonders beliebt waren die qualitätsvollen Alexandermünzen
des Lysimachos (Abb. 4) 69, die, nach dem Untergang seines Reiches in
der Schlacht von Korupedion (281 v. Chr.), hellenistische Herrscher und
Städte in Asien bis ins 2. Jahrhundert v. Chr. hinein erneut prägen
ließen 70. Auf diesen Münzen wird das Alexanderporträt ohne
Kopfbedeckung gezeigt; an seinen Schläfen befindet sich kein Stier-, sondern

nisierter Völker, Leipzig 1885, 5). Die ersten Porträtdarstellungen Alexanders,
zwar idealisiert, aber doch entschieden charakteristisch und individuell gestaltet,
zeigen erst die Prägungen des einstigen Leibwächters Lysimachos, der Herr von
Thrakien wurde. Diese legen oft Zeugnis von einem hervorragenden Kunstvermögen
ab (Abb. 4). Die Prägungen Ptolemaios I. Soter (Abb. 3) und des Lysimachos
(Abb. 4) werden weiter unten noch zu behandeln sein.

66 Vgl. F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe [Anm. 65] 14 und Taf. VI/25.
67 Vgl. K. Lange [Anm. 65] 17.
68 Vgl. G. K. Jenkins [Anm. 62] 228 f.
69 Weitere Alexandermünzen des Lysimachos sind zu finden bei F. Imhoof-

Blumer, Porträtköpfe [Anm. 65] Taf. 1/1 und Taf. II/3.
70 Vgl. F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe [Anm. 65] 5. 14. Der Autor

verweist auf späte griechische Münzen und Goldmedaillons der Kaiserzeit (bis ins
3. Jahrhundert n. Chr.), bei denen es sich noch um Nachahmungen des Alexanderporträts

der Lysimachos-Münzen handelt. Vgl. dazu auch S. Morenz (Anm. 1] 154.



372 Das Tier mit den Hörnern

Abb. 6



Das Tier mit den Hörnern 373

Abb. 8



374 Das Tier mit den Hörnern

ein Widderhorn, das an die Proklamation Alexanders zum Sohn des

widderköpfigen Gottes Ammon erinnert, die anläßlich seines Besuches

in der lybischen Oase Siwa (331 v. Chr.) erfolgte 71. Das Diadem, das

den Kopf umzieht, erweist Alexander als den Weltbeherrscher 72.

Die zweite Münze, die S. Morenz erwähnt und in der er einen
historischen Bezug zu Dan 7,8 sieht, ist eine Prägung Antiochos' I. Soter, die

auf der vorderen Seite das Porträt seines Vaters, Seleukos I. Nikator,
zeigt [Abb. 5). Es wird nicht gänzlich klar, ob das charakteristische
Bildnis des Monarchen noch zu seinen Lebzeiten, während sein Sohn

bloß Mitregent war, also vor 281 v. Chr. geprägt wurde 73, oder erst
kurz nach seinem Tode. Neben den Münzen des makedonischen
Herrschers Demetrios Poliorketes, die dessen eigenes Porträt im
Hörnerschmuck zeigen [Abb. 6) und damit beweisen, daß die Hörner Attribute
auch der lebenden Diadochen sind, gilt es noch einen in diesem

Zusammenhang unbeachtet gebliebenen Münztypus zu nennen, der auf seiner

Rückseite Seleukos I. Nikator als Prägherrn nennt und auf der vorderen
Seite dessen Bildes im Hörnerschmuck wiedergibt [Abb. 8). Wenn Seleukos

I. bereits zu Lebzeiten sein Porträt im Hörnerschmuck auf Münzen

prägen ließ, wächst neben den Argumenten von F. Imhoof-Blumer
(siehe Anm. 73) die Wahrscheinlichkeit, daß die Münze des Antiochos I.
Soter [Abb. 5) noch vor dem Tode des Seleukos I. Nikator geprägt wurde.

71 Vgl. H. Bengtson [Anm. 63] 321 f. In diesem Zusammenhang ist aus einem
Gebet Alexanders d. Gr. anzuführen: «Ich weiß, daß du meine Hörner auf meinem
Haupt hast wachsen lassen, daß ich die Reiche der Erde zerstoße.» Der Text ist
entnommen K. Jaros, Des Mose strahlende Haut [Anm. 59] 279 Anm. 51.

72 Vgl. F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe [Anm. 65] 7.
73 So F. Imhoof-Blumer, Die Münzen der Dynastie von Pergamon. In:

Abhandlungen der Königl. Preuß. Akademie der Wissenschaften zu Berlin vom Jahre
1884. Vorgelegt in der Sitzung der philos.-histor. Classe am 8. Mai 1884 (Sitzungsberichte

St. XXV. S. 569), Berlin 1884, 22 f. Der Autor verweist auf Münzen, die
das Porträt des Seebeherrschers Demetrios Poliorketes zeigen. Diese (Abb. 6, vgl.
dazu auch die Abbildungen bei G. K. Jenkins [Anm. 62] 245 Nr. 538 und F.
Imhoof-Blumer, Porträtköpfe [Anm. 65] Taf. 1/4. II/7. II/8) stellen den Diadochen
und zwar zu seinen Lebzeiten ebenfalls mit dem Diadem und den Stierhörnern dar,
wie es auf der Münze Antiochos' I. beim Porträt seines Vaters Seleukos I. Nikator
(Abb. 5) der Fall ist. Horn und Diadem sind demnach die Zeichen der lebenden
Diadochen und für die Darstellung des toten Monarchen können beide durch die
Göttertänie ersetzt werden. So wird das Porträt des Seleukos I. Nikator auf den
Münzen seines Günstlings Philetairos von Pergamon (Abb. 7, vgl. dazu noch die
Abbildungen bei G. K. Jenkins [Anm. 62] 248 Nr. 553 und F. Imhoof-Blumer,
Porträtköpfe [Anm. 65] Taf. 1/3) gezeigt. Philetairos bewies so aus wohlberechneter
Schmeichelei gegenüber Antiochos I. Soter dessen verstorbenem Vater Seleukos

göttliche Verehrung.



Das Tier mit den Hörnern 375

Soweit ich sehe, sind die Münzen Seleukos' I. Nikator, die den noch

wenig bildnishaften Alexanderkopf mit dem Fellhelm (Abb. 1) und das

eigene Porträt (Abb. 8) zeigen, die Alexandermünzen des Lysimachos
(Abb. 4), die Münzen Antiochos' I. Soter, auf denen sein Vater Seleukos I.
porträtiert wird (Abb. 5)74 und die eigenen Münzbilder des Demetrios Po-
liorketes von Makedonien (Abb. 6) die einzigen hellenistischen Monarchenbildnisse,

die die Dargestellten mit Hörnern zeigen. Von den Epigonen
ließ sich keiner mehr im Hörnerschmuck, sondern wie Antiochos I.
Soter auf seinen Münzen bloß noch mit dem Diadem 75 darstellen. Auch
der Diadoche Ptolemaios I. Soter wurde ausschließlich nur mit dem

Diadem gezeigt7S.
Die Interpretation der Hörner an den Schläfen der makedonischen

Monarchen ist vielfältig. So wird das Horn des Meerbeherrschers Demetrios

Poliorketes (Abb. 6) vom gehörnten Neptun hergeleitet77, der
Fellhelm mit den Stierhörnern auf der Alexandermünze Seleukos' I. Nikator
(Abb. 7) wird als Anspielung auf Dionysos und dessen Zug nach Indien
auf dem von Leoparden gezogenen Wagen gedeutet 78. Die Stierhörner
auf der letzteren Münze wie die auf der Prägung Antiochos' I. Soter zu
Ehren seines Vaters werden auch in Beziehung gesetzt zu den Hörnerkronen

der mesopotamischen Götter79. In echt hellenistischer Weise
werden alle diese Erklärungsmöglichkeiten für die Hörner an den Schläfen

der griechischen Monarchen etwas für sich haben; wobei für die
seleukidische Dynastie der Rückgriff auf die altbabylonisch-assy-
rischen Götterhelme und -kronen besonders naheliegend war, da
sie in Mesopotamien die Stammlande ihres Reiches besaß und sich mit
diesem Mittel ihren orientalischen Untertanen leichter als göttliches
Geschlecht präsentieren konnte. Daß die hellenistischen Herrscher dies

74 Die bei F. Imhoof-Blumer (Die Münzen der Dynastie von Pergamon
[Anm. 73] Tat. 1/1) gezeigte Münze könnte eher als Abb. 5 nach dem Tode des
Seleukos I. von dessen Sohn Antiochos I. Soter geprägt worden sein, da der
Diadoche neben den Hörnern an Stelle des Diadems die Göttertänie trägt.

75 Vgl. die Münzdarstellung bei G. K. Jenkins [Anm. 62] 248 Nr. 554 und
dazu F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe [Anm. 65] 5.

76 Vgl. die Prägung bei K. Lange [Anm. 65] Taf. 49.
77 So G. K. Jenkins [Anm. 62] 237.
78 So ders. [Anm. 62] 241. Der Zug des Dionysos ins Innere Asiens, den

bereits Euripides kannte, wurde von Alexander d. Gr. als Propagandamittel zu
einem Zug nach Indien ausgeweitet (vgl. dazu L. Huber, Dionysos. In: Lexikon
der Alten Welt (hrsg. von C. Andresen, H. Erbse, O. Gigon u. a.], Zürich, Stuttgart

1965, 757).
79 So K. Lange [Anm. 65] 47 und S. Morenz [Anm. 1] 153.



376 Das Tier mit den Hörnern

anstrebten, zeigen bereits die göttlichen Beinamen, die sie sich zulegten.
Wenn nicht gerade als Götter, so wurden die mächtigen Diadochen, auf
denen noch etwas vom Glanz Alexanders lag, vom Volk doch als «göttliche

Erretter» besungen. So wird Demetrios Eoliorketes vom Volk von
Athen hymnisch begrüßt mit den Worten:

Die anderen Götter existieren nicht, oder sind weit weg;
sie hören uns nicht, oder sie wollen uns nicht hören;
aber Du, Du bist hier und wir können dich sehen, nicht
etwa in Holz oder in Stein, sondern in Wirklichkeit!» 80

Die Münzen mit den gehörnten Monarchenporträts sind noch durch
den bereits erwähnten Münztypus [Abb. 3), der das idealisierte Porträt
Alexanders d. Gr. mit der Elefantenhaut zeigt, zu ergänzen. Ptolemaios I.
ließ diese Darstellung Alexanders als Indienbeherrscher in Alexandrien
kurz nach dessen Tod prägen. Die Münze zeigt an den Schläfen des Kopfes

das Widderhorn und um den Hals windet sich die Aegis der Götter
[Abb. 3) 81. Auch Seleukos I. Nikator ließ in seinem Reich auf Münzen
Alexander als Indienherrscher ehren (Abb. 9). Vielleicht darf auch dieser

Münztypus zu den Herrscherdarstellungen mit dem Hörnerattribut
gerechnet werden, da die Stoßzähne der Elefantenhaut der Stirn des

Dargestellten zu entwachsen scheinen; wenigstens bei einem flüchtigen
Blick und wenn man bedenkt, daß der Elefant in Mesopotamien bis zum
Alexanderzug beinahe unbekannt gebheben war 82.

Nun muß, um in diesen Münztypen den historischen Bezug zu
Dan 7,7 f. erkennen zu können, vorausgesetzt werden, daß diese den

Juden in der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. auch bekannt gewesen
sind und ihnen als Zahlungsmittel dienten 83. Dem stellen sich aber zwei

80 Der Text wurde entnommen G. K. Jenkins [Anm. 62] 233 und aus dem
Französischen übersetzt.

81 Weitere Beispiele zeigen K. Lange [Anm. 65] Taf. 42 und G. K. Jenkins
[Anm. 62] 220 Nr. 502.

82 Auf jeden Fall läßt sich die Behauptung, daß der Hörnerschmuck «seleuki-
disches Eigengut» sei und die Ptolemäer «nichts dergleichen aufzuweisen» haben,
wie S. Morenz ([Anm. 1] 153) glaubt, nicht aufrechterhalten (vgl. Abb. 3). S. Morenz
versucht wohl allzu einseitig, den seleukidischen Hörnerschmuck von den meso-
potamischen Götterkronen her abzuleiten und unterläßt es so, die verschiedenen
Münztypen, die den Herrscher im Hörnerschmuck zeigen, zusammenzutragen.

83 Daß die Münzen der hellenistischen Herrscher in Palästina das alltägliche
Zahlungsmittel darstellten, zeigen die Funde in Bet-Zur. So wurden 52 Prägungen
der Ptolemäer und des Antiochos III. d. Gr., 126 von Antiochos IV. Epiphanes
und Antiochos V. Eupator und 27 von späteren seleukidischen Monarchen dort
entdeckt. Vgl. O. R. Sellers-W. F. Albright, The First Campaign of Excavation



Das Tier mit den Hörnern 377



378 Das Tier mit den Hörnern

Einwände entgegen. Zum ersten kann darauf hingewiesen werden, daß

der Brauch, Herrscher im Hörnerschmuck zu prägen, zu Beginn der

Regierungszeit Antiochos' I. Soter (um 280 v. Chr.) aufgegeben wurde;
zum zweiten, daß Baiästina erst in der Schlacht von Baneas (heute
bänjäs) im Jahre 198 v. Chr. den Lagiden endgültig an die Seleukiden

verloren ging. Beim ersten Einwand, daß für Antiochos IV. Epiphanes,
das elfte Horn in Dan 7,8, keine Borträtmünze mehr mit dem
Hörnerschmuck geschaffen wurde, hat bereits S. Morenz darauf hingewiesen,
daß die alten Münzen im Umlauf und gültig blieben und auch immer
wieder neu geprägt wurden 84. Wegen der - trotz aller kriegerischen
Auseinandersetzungen — weitgehend ökonomischen Einheit der
hellenistischen Welt liegt es nahe anzunehmen, daß wohl auch das seleukidische
Münzwesen in Baiästina während der lagidischen Herrschaft nicht ganz
unbekannt geblieben ist85.

Dabei bleibt noch zu beachten, daß bei den Seleukiden das Horn
nicht nur an ihren Münzporträts des vergöttlichten Alexanders und des

Seleukos I. Nikator vorkommt, sondern tatsächlich eine Art «seleuki-
disches Hauszeichen» darstellt. So zeigen Brägungen des Seleukos I.
Nikator86 auf ihren vorderen Seiten und solche des Antiochos I. Soter

(Abb. 10) 87 auf ihren Rückseiten einen gehörnten Bferdekopf. Auch
wenn die Interpretation des Bferdekopfes nicht eindeutig ist88, läßt

at Bet-Zur. In: BASOR 43 (1931) 10. Einige dieser Münzen sind abgebüdet bei
O. R. Sellers, The 1957 Excavation at Bet-Zur. In: AASOR 38 (1968) Tat. 39
Nr. 1-10.

84 Vgl. [Anm. 1] 153 f. Der Autor verweist ebenfalls auf die Alexandermünzen
des Lysimachos, die immer wieder von neuem geprägt wurden. Dies galt vermutlich
auch von den Münzprägungen Seleukos I. Nikator, womit die Epigonen der seleu-
kidischen Dynastie ihren Gründer ehren wollten. Dies kann gut mit den Prägungen
der ptolemäischen Dynastie belegt werden, bei denen das Porträt Ptolemaios I.
Soter das dominante Bildthema der Münzvorderseite blieb (vgl. G. K. Jenkins
[Anm. 62] 250 f.).

85 Vgl. G. K. Jenkins [Anm. 62] 228. 231.
86 Beispiele sind zu finden bei A. Bouché-Leclerq [Anm. 55] Taf. 1/3 und 1/5.
87 Weiteres Beispiel bei A. Bouché-Leclerq [Anm. 55] Taf. 1/7.
88 Vgl. E. T. Newell (Royal Greek Portrait Coins, Wisconsin 1937, 26 f.),

der auf der Prägung des Seleukos I. den Kopf dessen Lieblingspferdes sieht. G. K.
Jenkins ([Anm. 62] 24) und F. Imhoof-Blumer - O. Keller (Tier- und Pflanzenbilder

auf Münzen und Gemmen des klassischen Altertums, Leipzig 1889, 12)
wollen in allen Beispielen dieses Prägesujets den gehörnten Kopf des Bukephalos,
des Lieblingspferdes von Alexander d. Gr., dem zu Ehren die Stadt Bukephala am
Hydaspes errichtet wurde, erkennen. Vgl. E. Badian, Bukephalos. In: Lexikon der
Alten Welt (hrsg. von C. Andresen, H. Erbse, O. Gigon u. a.), Zürich, Stuttgart
1965, 517.



Das Tier mit den Hörnern 379

Abb. 12



380 Das Tier mit den Hörnern

sich doch erkennen, daß auch die Pferde in die göttliche Sphäre ihrer
Reiter aufgenommen wurden.

Zum Schluß soll noch an einigen ptolemäischen Münztypen deutlich

gemacht werden, daß die Chiffrierung griechischer Herrscher durch
Hörner in Dan 7 ihre Ursache nicht allein in den seleukidischen Prägungen

haben muß. Diese lagidischen Münzen ließen bereits, zwar in einer
anderen Form als es bei den seleukidischen der Fall war, die Bewohner
Palästinas mit dem Hornmotiv bekannt werden. Neben dem obigen Hinweis

auf die lange Gültigkeit alter Münzen und ihrer möglichen Neuauflage

können diese lagidischen Prägungen wohl den zweiten Einwand
entkräftigen, daß die Judäer in der 1. Hälfte des 2. Jahrhunderts v. Chr.
das Hornmotiv auf Münzen gar nicht kennen konnten, da Palästina
erst 198 v. Chr. nach der Eroberung durch die Seleukiden mit deren

Münzwesen vertraut gemacht wurden ; in einer Zeit also, in der der
Hörnerschmuck auf seleukidischen Neuprägungen nicht mehr erschien. Phila-
delphos Heß unmittelbar nach dem Tod seiner vergötthchten Schwester-
Gemahhn Arsinoë 270 v. Chr. deren Bild auf Münzen prägen 89. Auf der
Rückseite der Münze sind zwei durch ein Königsdiadem zusammengebundene

Füllhörner zu sehen, aus denen Früchte hervorquellen {Abb. 11).

Ein Füllhorn findet sich ebenfalls auf der Rückseite einer Prägung des

Ptolemaios V. Epiphanes (204-181 v. Chr.), deren vordere Seite das

Porträt des Monarchen, geschmückt mit dem Strahlenkranz des Helios,
zeigt90. Diese Münzen, die auch im lagidischen Palästina das aUtäghche

Zahlungsmittel darstellten 91, konnten wohl ebenfalls leicht zum Anlaß
werden, die unbeliebten Fremdherrscher mit dem Horn zu chiffrieren;
mußte die Münze mit dem Bildnis des apotheosierten Herrschers, das

beim jüdischen Betrachter bei dessen Abneigung gegen das menschhche

Bildnis tiefste Abscheu ausgelöst haben wird, nur gewendet werden, und
das Horn «drängte» sich als ein Symbol für den abgebildeten Lagiden

89 Vgl. G. K. Jenkins [Anm. 62] 251. Die außerordentlich schöne Prägung
zeigt Arsinoë mit dem Diadem, der unter dem Schleier verborgenen Spitze des
Lotuszepters und dem kleinen Ammonshorn nahe am Ohr. Eine Abbildung findet sich
bei dems. [Anm. 62] 254 Nr. 564.

90 Vgl. ders., (Anm. 63] 257. Das Füllhorn dieser Münze wird ebenfalls von
einem Königsdiadem umwunden und zusätzlich noch von zwei Sternen flankiert.
Die Vorder- und die Rückseite der Münze ist abgebildet bei dems., ebd. 256 Nr. 570
und 571.

91 P. Thomsen, Beth-Zur. In: AfO 8 (1932-1933) 87, erwähnt in seiner
Besprechung der Ausgrabungen in Bet-Zur, daß die Prägungen der Lagiden in Judäa
auch unter der Herrschaft der Seleukiden noch im Umlauf blieben.



Das Tier mit den Hörnern 381

auf. Dabei muß noch berücksichtigt werden, daß in Palästina der Sinn
des hellenischen Füllhornmotivs wohl unbekannt war, so daß für den

jüdischen Betrachter der Münze der Aspekt des Homes dominant blieb.
Aus der Zeit des Ptolemaios II. Philadelphos (285-246 v. Chr.) ist noch
eine Prägung zu erwähnen, die auf ihrer vorderen Seite das Haupt Zeus-
Ammons mit dem kleinen Widderhom über dem Ohr und auf der Rückseite

das lagidische Wappen, ein Adler auf einem Blitzbündel stehend,

zeigt. Vor dem Zeusadler ist wiederum ein kleines Füllhorn angebracht 92.

Damit ist meiner Ansicht nach genügend wahrscheinlich gemacht,
daß die Münzen der hellenistischen, vor allem der seleukidischen Herrscher

den möglichen historischen Grund zu deren Chiffrierung unter dem

Symbol des Homes abgaben. Auch wirkt eine solche ikonographische
Erklärung von Dan 7,7 f. nicht gekünstelt, wenn bedacht wird, daß die
oben besprochenen Münzen mit ihrem Hörnermotiv als ein alltägliches
Zahlungsmittel durch die Hände der jüdischen Untertanen hellenistischer

Monarchen gingen 93.

92 Die Prägung findet sich abgebüdet bei G. K. Jenkins [Anm. 621 267 Nr. 595
und 268 Nr. 600.

93 S. Morenz ([Anm. 1] 154) schreibt dazu: «In der Zeit unseres Textes, an
der Schwelle des makkabäischen Aufstandes, waren Seleukidenmünzen jedenfalls
das gewöhnliche, wahrscheinlich das einzige Zahlungsmittel.» Nach lMakkl5,6
verleiht Antiochos VII. Sidetes, Simon dem Makkabäer (142-135 v. Chr.) das Recht,
eigene Münzen zu prägen. Bei den Ausgrabungen von Bet-Zur, einer Stadt die
Simon während seiner ganzen Regierungszeit besaß und durch eine Garnison
absichern ließ, fanden sich 23 Münzen von den Simon zeitgenössischen seleukidischen
Herrschern. 16 Münzen des Hyrkanus aber keine des Simon. Die Motive auf den
oft dem Simon zugeschriebenen Münzen, Kelch und Palme, fehlen sonst auf den
makkabäischen und herodianischen Prägungen. Der Palmbaum wird unter den
Prokuratoren und Kaiser Domitian als Münzmotiv verwendet. Der Kelch ziert
erst die Prägungen des ersten jüdischen Aufstandes, so daß die bisweilen auf Grund
von 1 Makk 15,6 Simon zugeschriebenen Münzen in die Zeit von 66-70 n. Chr.
datiert werden müssen. Vgl. dazu H. Willrich, Zum Münzwesen der Makkabäer.
In: ZAW 51 (1933) 78 f., und P. Thomsen [Anm. 91] 87. Wie W. Schubart
(Bemerkungen zum Stile hellenistischer Königsbriefe. In : Archiv für Papyrusforschung
und verwandte Gebiete 6, 1920, 343) zeigte, ist der Brief des Antiochos VII. Sidetes
an Simon (1 Makk 15,2-9), in dem jenem das Münzrecht verliehen wird, unecht.
H. Willrich (ebd. 79) macht darauf aufmerksam, daß der Verfasser von 1 Makk
ebenso den Bund zwischen den Juden und den Römern, der erst unter Johannes
Hyrkanus geschlossen wurde, in die Zeit Simons datiert. Der Autor will vermutlich

so die Unabhängigkeit des jüdischen Staatswesens allein den drei Makkabäern,
seinen Helden, zuschreiben.



382 Das Tier mit den Hörnern

Der Wert des Elefanten für die hellenistischen Staaten

Da die Ikonographie der zeitgenössischen Münzprägungen der
hellenistischen Fürsten als historische Grundlage für die Hörner, das

charakteristische Attribut des vierten Tieres in Dan 7,7 f., plausibel
gemacht werden kann, läßt sich auch die Frage, die bisher in der
Auslegung immer vorschnell abgetan wurde 94, stellen: denkt der Autor von
Dan 7,7 f. bei seiner Schilderung nicht auch an ein konkretes Tier, das

er als eine typische Chiffre für die hellenistische Staatenwelt verwenden
will? Die Frage scheint umso mehr berechtigt, da festgestellt werden

kann, das für die Chiffrierung der ersten drei Reiche der Verfasser
konkrete Tiere benutzte, die entweder von ihren Eigenschaften her (Löwe-
Babylon; Leopard-Persien) oder als eine typische Tierart der
entsprechenden Gegend (Bär-Medien) die jeweiligen Reiche sinnvoll vertreten 95.

94 Vgl. dazu nochmals die Ansicht z. B. bei N. W. Porteous [Anm. 5] 86;
A. Lacocque [Anm. 14] 107 ; K. Koch [Anm. 14] 16 f. u. a. Daran ändert auch die
Gleichsetzung des vierten Tieres mit dem Chaosdrachen (vgl. D. K. Marti [Anm. 5]
50) oder mit dem Leviatan (vgl. A. Beutzen [Anm. 4] 61) nichts.

95 Da im Traumgesicht von Dan 2 das babylonische Reich durch das goldene
Haupt des Standbildes vertreten wird, ist es von der Sache her naheliegend, in der
dem gleichen Aufbau folgenden Tiervision von Dan 7 diese Monarchie durch den
Löwen zu charakterisieren. Denn nach Spr. 30,30 bleibt der Löwe trotz aller
Zweideutigkeit, die mit seinem Erscheinen verbunden bleibt, ein Held, der vor
niemandem ausweicht. Vielleicht drückt sich in der Wahl des Löwen als Chiffre für
das babylonische Reich noch der Gedanke aus, daß das erste das beste und stärkste
ist (vgl. K. Koch [Anm. 14] 15 Anm. 1). Das neubabylonische Reich bedeutete für
Juda seinen Eintritt in das Getriebe der Weltmächte, durch das es zerrieben zu
werden drohte. Dabei blieb aber Babylon für die Juden auch das Vorbild für die
nachfolgenden Reiche, was wohl besonders stark für die östliche Diaspora galt, die
das Mutterland mit ihren Überlieferungen immer wieder stark beeinflußte.

Wenn der Löwe bereits als eine Art «Wappentier» für das neubabylonische
Reich gelten kann, so gibt es auch einen sinnvollen Zusammenhang zwischen der
medischen Monarchie, die auch im Alten Testament nicht ganz vergessen gegangen
war (Jes 21,2; Jer 15,15 f. 25; Jer 51,11.28), und dem Bären als ihrem
«heraldischen Tier» in Dan 7,5. Der Bär war ein Bergbewohner und vor allem im Zagrosgebirge

beheimatet, von wo die Meder, aus dem iranischen Hochland kommend,
in die assyrischen Kerngebiete einfielen.

Zwar erfüllt gerade das dritte Tier, der Leopard, im Gegensatz zum Löwen
oder zum Bären am wenigsten einen heraldischen Charakter (gegen N. W. Porteous
[Anm. 5] 86) in bezug auf das ihm zugeordnete Reich. Doch gibt es vermutlich
auch hier eine «sinnvolle Brücke» zwischen dem Symbol und dem von ihm
Dargestellten. Ich würde dies in der bekannten Schnelligkeit des Leoparden (Hab 1,8)
sehen, so daß dieses Tier ein gutes Emblem für die persische Herrschaft abgibt,
die sich in einem Zeitraum von nicht ganz zehn Jahren aus einem unbedeutenden



Das Tier mit den. Hörnern 383

Es ist wohl kaum einzusehen, warum der Schreiber sein «Chiffrier-System»

plötzlich ändern soll, um für das griechische Reich eine schemenhafte

Größe, die man «keiner bestimmten Tierart zugesellen kann» 96,

einzusetzen. Diese Frage ist auch trotz der Feststellung aufrechtzuerhalten,

daß am vierten Tier die «Menschenunwürdigkeit» der irdischen
Reiche nun gänzlich offenbart wird und die Rettung nur noch mit den

Wolken des Himmels, in einem Reich des Menschen kommen kann

(Dan 7,13) 97.

Da der Verfasser von Dan 7 dem Tier keinen Namen gibt, sind wir
zur Lösung unserer Frage auf andere Quellen angewiesen. Bei der
Beschäftigung mit der Ikonographie der hellenistischen Münzen stößt man
auf den seltsamen Befund, daß der Elefant, bisher beinahe unbekannt
im Alten Orient, gehäuft als Prägemotiv auftaucht. Dazu sind die
bereits erwähnten Prägungen Ptolemaios' I. Soter zu erwähnen, bei denen

das Haupt Alexanders mit der Kopfhaut eines indischen Elefanten
überzogen erscheint [Abb. 3), was ihn als Indienherrscher ausweist. Ein
weiterer Münztypus des Ptolemaios I. zeigt auf seiner Rückseite eine

Elefantenquadriga, die von Alexander d. Gr. gelenkt wird98. Seleukos I.
Nikator, der einzige der Diadochen, der nach Osten drängte und seine

Expansion bis nach Indien voranzutreiben vermochte, läßt ebenfalls
den Kopf Alexanders mit der Haut eines indischen Elefanten bekleidet
auf seine Münzen prägen [Abb. 9). Häufig läßt er auf der Rückseite der

Münzen einen nach rechts schreitenden indischen Elefanten darstellen ".

medischen Lehensfürstentum zur ersten Macht im Orient entwickelte, als 539 v. Chr.
Cyrus in Babylon einzog.

Weiter zeigen auch Ez 29,3 und 32,2, daß bestimmte Länder und Völker im
Alten Testament durch Tiere symbolisiert werden können; wobei sich zwischen
dem zu Chiffrierenden und der Chiffre ein sinnhafter Zusammenhang finden
läßt, der in bestimmten Eigenschaften oder im Herkommen, welche den beiden
Größen gemeinsam sind, bestehen kann. In beiden Ezechielversen wird der Pharao
und damit auch sein Land verglichen mit dem für Ägypten charakteristischen
Krokodil. (Vgl. Westermann, Genesis, BK 1/3, Neukirchen 1968, 191.) Bereits
M. Noth meinte: «Man könnte auf den Gedanken kommen, daß etwa bestimmte
Tiere als Symbole für verschiedene Länder des Alten Orient gegolten haben»,
kommt aber trotzdem zum Schluß: «Aber beweisen läßt sich diese Vermutung
nicht.» ([Anm. 10] 269).

96 N. W. Porteous [Anm. 5] 86.
97 Vgl. dazu das Geschichtsbild, das M. Noth ([Anm. 10] 264 f.) und K. Koch

([Anm. 14] 17.24) entwickelt haben. Das vierte Tier ist nicht bösartiger als seine
Vorgänger. Es tritt unter denselben Gesetzmäßigkeiten an, nur wird an ihm die
Unzulänglichkeit aller irdischen Mächte vollends offenbart.

98 Vgl. die Abbildung bei G. K. Jenkins [Anm. 62] 254 Nr. 563.
99 Vgl. die Abbildung bei E. T. Newell [Anm. 88] 26.



384 Das Tier mit den Hörnern

Dabei erinnert man sich, daß im persischen Heer indische Truppen
mit 15 Elefanten kämpften, die in der Schlacht bei Gaugamela 331 v. Chr.

in die Hände Alexanders gerieten. Auf seinem Indienfeldzug erhielt der
Makedone vom indischen Fürsten Taxilas zum Zeichen der Unterwerfung

30 Elefanten und in der Schlacht am Hydaspes gewann er die 300

Elefanten des indischen Königs Poros. Die Tiere wurden von Krateros
nach Babylon geführt 10°, in die spätere Residenz Seleukos' I. Dieser

zog ebenfalls nach Indien, stieß aber dort auf den Widerstand des

indischen Fürsten Sandrokottos und mußte sich mit einem Geschenk von
500 Kriegselefanten zurückziehen. Bei der großen Diadochenschlacht
bei Ipsos (301 v. Chr.) entschied Seleukos das Treffen zu seinen Gunsten
dank der von ihm eingesetzten 480 Kriegselefanten 101.

Gehäuft tritt aber der indische Elefant auf der Rückseite der

Prägungen Antichos' III. d. Gr. auf (Abb. 12) 102. Dieser Herrscher, unter
dem das seleukidische Reich seine weiteste Ausdehnung erfuhr, unternahm

212 v. Chr. eine Anabasis durch ganz Asien bis nach Indien. Der
indische König Sophagasenos, der die seleukidische Oberherrschaft
anerkennen mußte, lieferte dem Antiochos seine 150 Kriegselefanten aus 103.

In unserem Zusammenhang bleibt zu beachten, daß unter diesem Herrscher

Palästina 198 v. Chr. endgültig zum seleukidischen Staat geschlagen

wurde.
Bei diesem Bildmaterial wird klar, welche Bedeutung und

Wertschätzung die hellenistischen Herrscher dem Elefanten entgegenbrachten,

den sie als «die» neue Waffe in ihren zahlreichen Schlachten
einsetzten. Die Griechen lernten diese lebendige Waffe und ihre Wirkung
auf dem Indienfeldzug unter Alexander kennen, der selber aber nicht
mehr dazu kam, wie beabsichtigt, den Elefanten auch in der eigenen

Kriegsführung zu verwenden. Die Diadochen und deren Nachfolger, die
einen großen Fortschritt auf kriegstechnischem Gebiet anstrebten, nahmen

die Kriegselefanten in die Ausrüstung ihrer Heere auf. Wobei die

Anzahl dieser Tiere in einem Heer ein riesiges Ausmaß annehmen konnte;
so daß den seleukidischen Truppen eigentliche Elefantenherden folgten

104. Die Tiere wurden vor der Schlachtlinie, teils vor dem Zentrum,

100 Vgl. M. Wellmann, Elefant. In: Pauly-W V, Stuttgart 1905, 2253.
101 Vgl. H. Bengtson [Anm. 63] 353. 356.
102 Weitere Beispiele dafür bei A. Bouché-Leclerq [Anm. 55] Taf. II/19

und Taf. 11/21, weiter bei E. T. Newell [Anm. 88] 65 Fig. 8.
103 Vgl. H. Bengtson [Anm. 63] 392.
i°4 Ygi j Kromayer-G. Veith, Heerwesen und Kriegführung der Griechen



Das Tier mit den Hörnern 385

Abb. 13



386 Das Tier mit den Hörnern

teils vor den Flügeln in regelmäßigen Abständen, die durch Leichtbewaffnete

ausgefüllt waren, aufgestellt. Mit dem Vorrücken der Elefanten

wurde eine Schlacht eröffnet105. Bei ihrem Einsatz in einem Treffen
wurden Hals und Beine der Tiere mit Metall-Lamellen gepanzert. Um
den Hals hing ihnen eine große Glocke. Auf dem mit einem roten Teppich
bedeckten Rücken trugen die Kriegstiere einen mit Metallschildern
bewehrten, etwa einen Meter hohen hölzernen Turm, der in der Regel vier
mit Bogen und Sarissen bewaffneten Soldaten Platz bot. Gelenkt wurden
die Elefanten durch einen ihnen auf dem Nacken sitzenden indischen
Kornaken 106. Eine gute Anschauung eines solchen Kriegselefanten
vermag das Tonfigürchen aus einem Grab der Nord-Ost Nekropole von Myri-
na zu geben {Abb. 13), welches das Tier in der erwähnten Ausrüstung
beim Zertrampeln eines gegnerischen Kriegers zeigt107.

Die Stärke dieser neuen Waffe der hellenistischen Heere lag aber
sicher nicht in der Kraft oder einer besonderen Geschicklichkeit der

Elefanten, sondern allein im Schrecken, den ihr ungewohnter Anblick
beim Feind hervorrief 108. Die Glocke um den Hals der Tiere hatte den
Schrecken bei ihrer Erscheinung noch durch den Lärm zu vergrößern;
dazu diente wohl auch in erster Linie der Turm mit der Besatzung auf
dem Rücken der Tiere. Nicht umsonst vergleicht Silius Itaheus (Punica
IX/239) die Elefantenreihe in der Schlachtordnung mit einer Stadtmauer
und deren Zinnen, die in Bewegung geraten ist109.

und Römer. In: Handbuch der Altertumswissenschaft (hrsg. von W. Otto), IV/3.2,
München 1928, 106. 121. 140.

i°5 Ygi DIES. [Anm. 104] 140 f.
106 Vgl. E. Pottier-S. Reinach, Fouilles dans la nécropole de Myrina (1).

Eléphant foulant aux pieds un Galate. In: Bulletin de correspondance hellénique 9

(1885) 486-488.
107 E. Pottier-S. Reinach ([Anm. 106] 492) vermuten, daß der vom

Elefanten bezwungene Feind einen Galater darstellt und die ganze Gruppe ein Echo
auf die Galatergefahr bildet, die der König von Pergamon, Eumenes II., in zwei
Feldzügen 184 und 168 v. Chr. zu bannen vermochte.

108 Vgl. J. Kromayer-G. Veith [Anm. 104] 141.
109 « Ceu mobilis agger Nutat, et erectos attollit ad aethera muros. » Der Text

ist entnommen E. Pottier-S. Reinach [Anm. 106] 487 Anm. 3; vgl. dazu auch
J. Kromayer-G. Veith [Anm. 104] 141.

War die Angst vor dieser neuen Waffe beim Gegner einmal überwunden,
konnten die Tiere mit recht primitiven Mitteln wie mittels auf den Boden gelegten
Brettern mit hervorstehenden Nägeln außer Gefecht gesetzt werden (J. Kromayer-
G. Veith [Anm. 104] 141). Welche verheerende Wirkung aber das erste Einsetzen
der Kriegselefanten durch die hellenistischen Monarchen ausübte, zeigt der Sieg
des Antiochos I. Soter 275 v. Chr. über die Galater in Phrygien. Seine 16
Kriegselefanten schlugen durch ihren Anblick und den Lärm, den sie verursachten, die



Das Tier mit den Hörnern 387

Den Bewohnern Palästinas blieben diese Kriegselefanten nicht
unbekannt, da ihr Gebiet als der zentrale Kriegsschauplatz im beinahe hundert

Jahre andauernden Ringen zwischen Seleukiden und Lagiden um
Südsyrien diente. Polybios überliefert sogar, daß Antiochos III. d. Gr.
auf seinem Syrienfeldzug gegen Ägypten im Frühling 217 v. Chr. mit
seinem Heer und den Kriegselefanten im Binnenland am See Genezareth
vorbei denJordan abwärts zog und dabei zahlreiche Städte besetzen ließ uo.

Die Stellung des Elefanten im Alten Testament

Im hebräischen Schriftbestand taucht der Elefant mit Ausnahme
seines Produktes, dem Elfenbein seiner Stoßzähne, nicht auf. Nur die
beiden griechisch verfaßten Makkabäerbücher räumen diesem Tier, und
zwar als Kriegswaffe, einen großen Raum ein. Das genaue Wissen, das

die Verfasser über den Kriegselefanten in den beiden Büchern darlegen,
zeigt, daß sie das Tier aus eigener Anschauung kannten. Der Zug Antiochos'

IV. Epiphanes unter Mitnahme der Kriegselefanten gegen seinen

Neffen Ptolemaios VI. Philometer wird in 1 Makk 1,17 erwähnt. Während
Antiochos IV. nach Persien zog, überließ er dem Reichsverweser Lysias
die Hälfte seiner Streitkräfte und die Elefanten, damit dieser die rebel-

Pferde der Galater in die Flucht. Es wird überliefert, daß der Monarch bei der
Beglückwünschung der Makedonier nach dem Sieg geweint und die Soldaten
angeklagt habe, daß der Sieg allein den 16 Elefanten zu verdanken sei. Darauf ließ
er als Siegesmal allein einen Elefanten modellieren (vgl. dazu E. Pottier-S. Reinach
[Anm. 104] 491 f.). Auch die kampferprobten Römer verloren die Schlacht von
Herakleia 280 v. Chr., als sie zum erstenmal vor den Kriegselefanten des Pyrrhos
von Epeiros standen (vgl. M. Wellmann [Anm. 100] 2253). Welche Furcht die
Römer vor den Elefanten, eingesetzt in einer Kriegsphalanx, empfanden, zeigt die
Klausel im Friedensvertrag von Apamea 188 v. Chr., in der Antiochos III. d. Gr.
verpflichtet wurde, sämtliche Kriegselefanten an die Römer auszuliefern und keine
neuen mehr anzuschaffen (vgl. M. Wellmann [Anm. 100] 2254 und H. Bengtson
[Anm. 63] 454 f.); eine Art SALT-Gespräche im Alten Orient! Da die Diadochen
bei ihren unzähligen Kriegszügen auf immer größere Mengen von Kriegselefanten
angewiesen waren und der Nachschub aus Indien dazu nicht mehr ausreichte,
errichteten die Ptolemäer an der Ostküste Afrikas zwei Niederlassungen, um von
dort aus regelmäßig den afrikanischen Elefanten zu jagen und zu Kriegszwecken
abzurichten, was sich aber schwieriger anließ als bei den indischen Elefanten (vgl.
M. Wellmann [Anm. 100] 2253). Einen solchen afrikanischen Kriegselefanten mit
seinem Kornaken zeigt eine hispano-karthagische Münze. Vgl. F. Imhoof-Blumer-
O. Keller, Tier- und Pflanzenbilder [Anm. 88] Taf. IV/1.

no Ygi u. Wilcken [Anm. 38] 2461. Im selben Jahr kam es zur Schlacht
von Raphia, in der die Truppen Antiochos III. mit ihren indischen Elefanten durch
die ägyptischen Truppen mit afrikanischen Elefanten geschlagen wurden.



388 Das Tier mit den Hörnern

lischen Juden zur Ruhe bringen konnte (1 Makk 3,34). Nebst einem

riesigen Heer verfügte Antiochos V. Eupator über 32 Kriegselefanten
(1 Makk 6,30), um sie gegen Juda heranzuführen; ein andermal setzte
der junge Monarch 22 und sein Vormund Lysias nochmals 22 Kriegselefanten

in ihren Heeren gegen die judäischen Aufständischen ein (2 Makk
13,2). Der überhebliche Lysias verkannte die Macht Gottes und setzte
allein auf sein Heer mit dessen 80 Kriegselefanten (2 Makk 11,4). In
1 Makk 6,34-37 wird in derselben Weise, wie es uns aus den Werken antiker

Schriftsteller bekannt ist, der Einsatz der Elefanten während einem
Treffen geschildert. Die 32 Tiere (1 Makk 6,30) wurden in regelmäßigen
Abständen in die Phalanx eingegliedert (vgl. auch 2 Makk 15,20), wobei

je 1 000 Mann Fußvolk und je 500 Reiter, die bereits vor der Schlacht
stets ein bestimmtes Tier begleitet hatten, die zwischen den Tieren
hegenden Lücken auffüllten (1 Makk 6,35 f.). Die gepanzerten Elefanten
(1 Makk 6,43) trugen hölzerne Türme (vgl. auch 2 Makk 13,15c), die einigen

Kriegern Schutz boten, und das Tier wurde von einem Inder
gelenkt (1 Makk 6,37). Um die Elefanten zu stimulieren, gab man ihnen
den Saft von Weintrauben und Maulbeeren zu trinken (1 Makk 6,34).
Diese Praxis wird auch von Aelianus überliefert, der sich auf die
Elefantenstudien des Naturforschers Juba (25. v. Chr. - 23 n. Chr.) beruft m.
Der Lärm des heranrückenden seleukidischen Heeres mit seinen
Kriegselefanten brachte den Gegner in Verwirrung (1 Makk 6,41). Die Bedeutung,

die die Elefanten für die Seleukiden besaßen, wird von den
Verfassern der Makkabäerbücher genau erkannt, wenn im selben Vers
erwähnt wird, daß Tryphon die Elefanten des Heeres besaß und so Antiochien

eroberte (1 Makk 11,56). Die Elefantentruppen besaßen einen

eigenen Befehlshaber (2 Makk 14,12) und unter den Kriegstieren gab
es einen speziellen Leitelefanten (2 Makk 13,15). Geschah es trotzdem
einmal, daß ein Heer mit solchen lebendigen Waffen geschlagen wurde,
so war dies ein Ereignis, das im Gedächtnis haften blieb. So erinnert sich
der Verfasser von 1 Makk 8,6 noch an den Sieg der Römer über Antiochos
III. d. Gr., obwohl dieser 120 Elefanten in seinem Heer stehen hatte.
Unbesieglich waren diese Tiere allerdings auch für die aufständischen

Judäer nicht. In 1 Makk 6,43-47 wird dem Eleasar Awaran, dem
jüdischen Winkelried, ein literarisches Denkmal gesetzt, da es ihm unter
Opferung des eigenen Lebens gelang, einen Kriegselefanten zu töten.

111 Die Angabe (Ael. n. a. XIII 8) ist entnommen M. Wellmann [Anm. 100]
2254.



Das Tier mit den Hörnern 389

Es scheint, daß der Schrecken, den die Kriegselefanten verbreiteten,
in den Makkabäerbüchern gern verwendet wird, um die aussichtslose

Lage des jüdischen Aufstandes unter den Makkabäern noch farbiger zu
illustrieren. Unglaublich war es, daß ein Heer mit solchen Monstren in
den eigenen Reihen geschlagen werden konnte. Umso einprägsamer aber
wird für den Leser der Bücher die Lehre, daß das rechte Vertrauen auf
Gott alles ist ; um so mehr muß der Ablauf der Ereignisse während dem
makkabäischen Aufstand als ein Werk Gottes begriffen werden, da der
Mensch vor einer solchen Ubermacht und nicht zuletzt angesichts dieser

lebendigen Waffe der griechischen Heere mit eigener Kraft nichts mehr
zu unternehmen vermag. Das Reich des Menschen muß nicht mehr aus
den Wolken kommen wie in Dan 7,13 ; es kann auf Erden verwirklicht werden,

wenn man Gott auf seiner Seite hat. Dies ist in 2 Makk 15,21 die

Haltung des Judas Makkabäus gegenüber der «yptoT^Ta der Kriegselefanten.

Das vierte Tier ein Kriegselefant

Nach der Erörterung ikonographischer und literarische Quellen zum
Elefanten und deren Beziehungen zu den Bewohnern in Palästina während

der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. kann unsere Frage in bezug
auf das vierte Tier in Dan 7, ob der Verfasser nicht ebenfalls für das

griechische Reich ein konkretes Tier als Chiffre benützt, auch an den

Text herangetragen werden. Dabei kann die Frage nun eingegrenzter
gestellt werden: denkt der Verfasser von Dan 7,7 f. bei der Schilderung
des seleukidischen Reiches nicht an einen Kriegselefanten?

In Dan 7,7 werden zwei Tätigkeiten des vierten Tieres genannt ;

einmal das Fressen, das genauer als ein Zermalmen (dqq) beschrieben wird,
und das Zertrampeln (rps) des Übriggebliebenen unter seinen Füßen.

Eindeutig handelt es sich hier um kein Raubtier. Als ein von den drei
früheren verschiedenes Tier (Dan 7,7c) erscheint es hier. Die ersten drei
Tiere waren Raubtiere. Das Zermalmen der Nahrung läßt an ein
vegetarisch lebendes Tier denken. Hier käme eine Reihe von Tierarten wie
der Widder, der Stein- und der Ziegenbock in Betracht, die zudem noch
das charakteristische Attribut des vierten Tieres, das Horn, tragen.
Doch solche Tiere können wohl kaum den gefährlichen Raubtieren
gegenüber als ganz anders und weitaus gefährlicher auftreten. Auch paßt
das Zertrampeln des Übriggebliebenen schwerlich zu diesen Klauentieren.
Ein Elefant, der mit seinen Backenzähnen die Nahrung zermalmt und



390 Das Tier mit den Hörnern

mit seinen Füßen den Boden zertrampelt, kann jedoch leicht als ein

ganz anderes Tier gegenüber den Raubtieren auftreten. Seine Wirkung
ist noch imposanter als die eines Löwen.

Als Attribut des vierten Tieres werden neben den zehn bzw. elf
Hörnern in Vers 7 seine eisernen Zähne eigens vermerkt. Snjn muß als
eine Dualform gelesen werden und kann so einmal auf die beiden
«Zahnreihen» des Tieres hin gedeutet werden 112. Dabei ist aber auch nicht
gänzlich auszuschließen, daß der Verfasser von Dan 7 mit den snjn dj-przl
rbrbn die beiden Stoßzähne, das auffälligste Merkmal am Elefanten,
bezeichnen will. Im Text wird jedenfalls nicht erwähnt, daß das Tier
mit diesen Zähnen frißt und zermalmt. Im Bibel-Hebräischen findet sich

zwar kein Wort für den Elefanten, doch bezeichnet snhbjm dessen

Produkt, des Elfenbein U3. Das Wort wird allerdings nur in 1 Kön 10,22/2Chr
9,21 gebraucht und meint hier das noch unbearbeitete Rohprodukt. In
1 Kön 10,18/2Chr 9,17 wird der elfenbeinerne Thron Salomos und in
1 Kön 22,39 das Elfenbeinhaus Ahabs geschildert. In Am 3,15 sind die
Elfenbeinhäuser und in Am 6,4 die elfenbeinernen Betten der Vornehmen

Samarias Zielscheibe der prophetischen Kritik. Ein Elfenbeinpalast
erfreut in Ps 45,9 den König. Hld 5,14 vergleicht den Leib des Bräutigams

mit einer Elfenbeinplatte und in Hld 7,5 gleicht der Hals der Braut
einem Turm aus Elfenbein. In Ez 27,6 wird das Verdeck des

Prachtschiffes, das Tyrus vorstellt, aus Elfenbein gezimmert. Wie der
Zusammenhang bei allen diesen Stellen zeigt, handelt es sich hier immer um
verarbeitetes Elfenbein. Dabei ist für Elfenbein stets das Wort Sn «Zahn»

gebraucht. Die Bezeichnung wird wohl wegen der Farbe des Materials,
die der des menschlichen Zahnes gleicht, auf das verarbeitete Elfenbein
übertragen worden sein. In Ez 27,15 wird nun wiederum Elfenbein in
seinem Naturzustand erwähnt, wie es als Handelsware in Tyrus einlief.
Diesmal wird nun die Bezeichnung qrnwt Sn verwendet ; also « Zahnhörner»

Dieser Befund macht es wahrscheinlich, daß die Bewohner
Palästinas zu einer Zeit, als sie vom Elefanten bloß dessen Stoßzähne als

Importware kannten, in diesen riesige Hörner erblickten. Daran wird
sich auch bei den ersten Kontakten mit dem Elfenbeinspender selber in

112 Sn kann oft in der Dualform erscheinen und so die beiden Zahnreihen
bezeichnen (vgl. Gen 49,12; Jer 31,29; Ez 18,2; Am 4,6 u. a.).

113 Elfenbein heißt auf assyrisch sinni — piri ; in den Amarnabriefen sinni-bîri
geschrieben. Vgl. W. Gesenius-F. Buhl, Hebräisches und Aramäisches
Handwörterbuch über das Alte Testament (in Verb, mit H. Zimmern), Berlin, Göttingen,
Heidelberg (17) 1959, zu snhbjm 863.



Das Tier mit den Hörnern 391

hellenistischer Zeit nicht viel geändert haben. Ohne naturwissenschaftliches

Wissen über den Elefanten müssen die Stoßzähne, trotz ihrer Lage
an der Oberkieferpartie des Tieres, als Hörner erscheinen; zum Essen,
der Funktion des Zahnes, können sie jedenfalls nicht gebraucht werden.

In diesem Zusammenhang soll nur kurz daran erinnert werden, welche

Ungereimtheiten die gebildeten griechischen Naturgelehrten über den

Elefanten verbreiteten, als sie das Tier zum erstenmal kennenlernten 114.

Aristoteles interpretierte die Stoßzähne richtig als Zähne, wobei er
vermutlich an der Sezierung eines Elefanten beteiligt gewesen warU5.

König Juba II. von Mauretanien (25 v. Chr.-23 n. Chr.), einer der großen
Elefantenkenner der Antike, behauptete jedoch wieder, daß die
Stoßzähne Hörner seien, da sie von den Schläfen des Tieres ausgehen und
sie mit Feuer bearbeitet werden können, was bei Zähnen unmöglich
sei116. Wenn also die griechisch-römische gelehrte Welt der Kaiserzeit
sich noch nicht einig war in bezug auf die Stoßzähne des Elefanten, so

kann dies auch bei den Judäern im 2. Jahrhundert v. Chr. nicht erwartet
werden117.

Die Hörner am vierten Tier werden wohl das Hauptargument gegen
seine Gleichsetzung mit dem Elefanten darstellen. Es muß doch gefragt
werden, ob der Elefant, der ja zoologisch gesichert keine Hörner trägt,
überhaupt als Symboltier benutzt werden kann, dessen charakteristisches

Merkmal gerade in den Hörnern hegt. Dabei ist die Vielzahl der
Hörner dem gesteigerten «Chiffrierwillen» des apokalyptischen Verfassers

von Dan 7 zuzuschreiben. Trägt der Leopard in Dan 7,6 auch vier Köpfe
und galt es doch in Dan 7,7 f. zehn bzw. elf historische Monarchen zu
symbolisieren. Zwar vermag die obige Erörterung der wichtigen Stellung
des Kriegselefanten in den seleukidischen Heeren, die ebenfalls in den

beiden Makkabäerbüchern zur Sprache gelangt, eine Identifizierung des

114 Zum Beispiel berichtet der griechische Leibarzt des Artaxerxes II., Kte-
sias, Elefanten hätten keine Gelenke und müßten deshalb an einen Baumstamm
angelehnt schlafen; oder daß der Samen des Tieres beim Trocknen hart werde und
dem Bernstein gleiche. Die Angaben stammen aus M. Wellmann [Anm. 100] 2249.

115 Aristoteles h. a. III 9,65. Diese Angabe stammt aus M. Wellmann
[Anm. 100] 2250. Übrigens stellte die Sezierung von Elefantenkadavern in späterer
Zeit in Alexandrien nichts Ungewöhnliches mehr dar.

116 Überliefert sind die Ergebnisse des Juba bei Plinius VIII 7 und Aelianus
n. a. IV 31. Die Angaben ebenfalls aus M. Wellmann [Anm. 100] 2251.

117 Dabei kann auch auf unseren Sprachgebrauch vom «Stoßzahn»
hingewiesen werden. Im «Zahn» drückt sich unser naturwissenschaftliches Erkennen
aus; im «Stoßen» wird aber eine Tätigkeit, die ein Tier mit dem Horn ausübt, auf
den Zahn des Elefanten übertragen.



392 Das Tier mit den Hörnern

gehörnten vierten Wesens der Tiervision mit dem Elefanten nicht
vollends zu beweisen. Doch mit dem Hinweis auf die elfenbeinernen
Stoßzähne, die dem Elefanten durchaus den Charakter eines Hornträgers
zu verleihen vermochten, wie Ez 27,15 und die damalige gelehrte
Diskussion zeigen, nähern wir uns der Wahrscheinlichkeit, im vierten Tier,
dessen hervorstechendes Attribut doch die Hörner bilden, einen Elefanten

erkennen zu dürfen.
Auch ikonographisch gibt es eine Brücke zwischen den Stoßzähnen

des Elefanten und den Hörnern, die ihm in Dan 7,7 f. anhaften. Dabei
soll nochmals auf die Münzdarstellungen der Lagiden und der Seleukiden,
die das Porträt Alexanders d. Gr. mit der Elefantenhaut [Abb. 3.9) 118

zeigen, hingewiesen werden. Durch die Lage der beiden Stoßzähne über
den Schläfen des Makedonen, scheinen sie ihm als Hörner aus der Stirn
zu wachsen. Daß aber Elefanten problemlos nebst ihren Stoßzähnen
noch mit Hörnern auf dem Kopf dargestellt werden konnten, zeigen
wiederum zwei andere Prägungen des Seleukos I. Nikator (Abb. 14. 15).

Auf der Rückseite der ersten Münze (Abb. 14) lenkt die Göttin Artemis
eine Elefantenbiga und auf der zweiten Münze (Abb. 15) kämpft Athena
mit Schild und Blitz auf einem Kampfwagen, der von vier Elefanten
gezogen wird. Auf beiden Prägungen tragen die Elefanten auf ihrem Kopf
Stierhörner, die sie in den Bereich ihrer göttlichen Wagenlenkerinnen
erheben.

Mit diesen Ausführungen sollte gezeigt werden, daß der Text in
Dan 7,7 f. nicht strapaziert werden muß, um das vierte Tier der Vision
mit einem Elefanten zu identifizieren. Auf alle Fälle läßt sich Dan 7,7
ebenso gut auf einen Elefanten hin ausdeuten wie auf einen Drachen,
dessen einziger Vorteil darin besteht, daß auch die widersprüchlichsten
Attribute in ihm noch Platz finden.

Zum Schluß drängt sich natürlich die Frage auf, warum der
Verfasser bloß den Emblem-Tieren der ersten drei Monarchien einen Namen

gibt, das vierte Wesen aber, hinter dem, wie wir glauben, sich der Kriegselefant

verbirgt, namenlos auftreten läßt. Wie bereits oben erwähnt,
kennt die hebräische Sprache der Bibel kein Wort für den Elefanten.
Vielleicht fehlte eine solche Bezeichnung gänzlich, da der syrische Elefant

bereits seit dem 10. Jahrhundert v. Chr. im Vorderen Orient
ausgestorben war 119. Er blieb so den Menschen in Palästina während dem

us ygL auch noch die Prägung bei K. Lange [Anm. 65] Taf. 42 und G. K.
Jenkins [Anm. 62] 220 Nr. 502.

Iis Vgl. dazu M. Hilzheimer, Elefant. In: Reallexikon der Assyriologie (hrsg.



Das Tier mit den Hörnern 393



394 Das Tier mit den Hörnern

1. Jahrtausend v. Chr. bis zu den Kämpfen der Seleukiden und Lagiden
um Südsyrien im späten 3. Jahrhundert v. Chr. unbekannt. Einen Namen
aber wird der Elefant wohl spätestens seit seinem Bekanntwerden durch
die griechischen Militäraktionen erhalten haben. So genügt dieser Hinweis

kaum, zu erklären, weshalb der Verfasser von Dan 7,7 f. zur Zeit
Antiochos' IV. Epiphanes (175-164 v. Chr.) das vierte Tier ohne Namen
ließ. Wie die Erörterungen in Anm. 95 zeigen, besteht in der Tiervision
zwischen einem gemeinten Reich und dem jeweiligen Tiersymbol ein
sinnvoller Zusammenhang. Dieser kann als mehr (die Meder als Bewohner

des Zagrosgebirges und der Bär als Bergtier) oder weniger (die schnelle

Ausbreitung des persischen Reiches und der flinke Ranter) eng
betrachtet werden. Diente nun der Kriegselefant dem Verfasser von Dan
7,7 f. als Emblem für die griechische Monarchie, so wurde die Verbindung
zwischen beiden für jeden Leser in Palästina sofort und ohne Mühe
erkennbar. Der während der griechisch-makedonischen Herrschaft
lebende Autor legte seine Vision in den Mund Daniels, eines zur Zeit Nebu-
kadnezzars am babylonischen Königshof wirkenden Weisen (Dan 1).

Dieser Erzählrahmen brachte den Leser zur Auffassung, daß es sich bei
der Schilderung der zeitgenössischen Macht im vierten Tier um etwas
bereits seit langem Prophezeites handeln mußte. Der Schriftsteller
versuchte diesen Eindruck noch zu unterstreichen, indem er seinen Bericht
in eine etwas unbestimmbare, visionäre Form kleidete. Der Zusammenhang

zwischen dem Kriegselefanten und der griechisch-makedonischen
Herrschaft drohte aber durch seine Evidenz dieses visionäre Genus zu
stören. Mit einem Verschweigen des Namens dagegen beließ der Verfasser
das Symbol-Tier für das vierte Reich im undeutlich Visionären.

Da die ersten drei Herrschaften bereits der Vergangenheit angehörten

und auch die Evidenz zwischen ihnen und ihren Emblem-Tieren
zum Teil weniger klar durchschien, konnte der Autor letztere mit einem

zoologischen Namen versehen, ohne den Stil eines Visionsberichtes
aufzugeben. Wenn die bisherigen Erörterungen in bezug auf das vierte
Tier überblickt werden, so bleibt doch wohl dieser Lösungsvorschlag zur
Frage, warum der Verfasser von Dan 7,7 f. diesem keinen Namen gab,
nicht ganz unwahrscheinlich. Natürlich muß zugegeben werden, daß

er auf Mutmaßungen aufgebaut bleiben muß.

von E. Eeeling und B. Meissner), Bd. 2, Berlin, Leipzig 1932, 354 und L. Stoerk,
Elefant. In: Lexikon der Ägyptologie (hrsg. von W. Helck und E. Otto), Bd. 1,
Wiesbaden 1975, 1214-1216.



Das Tier mit den Hörnern 395

Auf jeden Fall machen es die ikonographischen Motive der
hellenistischen Münzprägungen wie auch die Texte der Makkabäerbûcher
wahrscheinlich, daß der Verfasser von Dan 7 im bisher unbekannten
Elefanten, besonders wenn er dazu noch zu kriegerischen Zwecken abgerichtet

worden ist, das «Wappentier» des griechisch-makedonischen Reiches
sah 120. Zerrissen die drei früheren Weltmächte die von ihnen unterjochten

Länder wie Raubtiere, so war eine Elefantenphalanx, die wie eine

lebendig gewordene Stadtmauer 121 auf einem Schlachtfeld alles

niedertrampelte, eine gute Chiffre für das gewaltige hellenistische Staatensystem.

H. Bengtson beurteilt das Reich Alexanders d. Gr. und das

der ersten Diadochengeneration als «das erste und einzige Weltreich
das die Geschichte kennt, wenn wir unter Weltreich ein Reich verstehen,
neben dem es eine zweite Großmacht nicht gibt »122. Dieses vierte, dem
Verfasser von Dan 7 zeitgenössische Reich leitet das Ende ein. Es
besteht keine irdische Macht mehr, die diese universale Herrschaft
zerstören kann. Vom einen Ende der Welt, von den Inseln des Meeres, dem

Land der Kittäer im Westen, sind die Griechen gekommen und sind bis

zum anderen Grenzbereich der Erde (1 Makk 1,1-3) im Osten, nach
Indien gezogen 123. Eine Änderung kann nur noch mit dem Reich aus den

Wolken des Himmels kommen (Dan 7,13). Auch für die Universalität
des griechisch-makedonischen Reiches gibt der Elefant eine gute Chiffre
ab. Alexander d. Gr. trägt als Indienherrscher die Kopfhaut des

Elefanten {Abb. 3.9), Seleukos I. Nikator wie Antiochos III. d. Gr. lassen

nach ihren Indienfeldzügen dieses Tier auf ihre Münzen prägen
{Abb.12)124 und die griechischenGötter erhalten dieseUniVersalmonarchie,
indem sie sich von Elefanten zum Kampffeld ziehen lassen {Abb. 14.15).

Gerade dieses Tier konnte wie kein anderes das die ganze bisherige
Ordnung des Alten Orients umstürzende griechisch-makedonische Welt-

120 vgl. zum «Wappentiercharakter» der einzelnen Tiere der Vision in bezug
auf die von ihnen vertretenen Weltmächte Anm. 95.

121 Vgl. das Zitat von Silius Italicus, Punica IX/239 bei E. Pottier-S.
Reinach [Anm. 106] 487 Anm. 3.

122 H. Bengtson [Anm. 63] 340. Der Autor zitiert eine Wendung von K. J.
Beloch.

123 Die Begriffe Westen/Griechenland und Osten/Indien sollen hier aber nicht
in einem strikt geographischen Sinn aufgefaßt werden. Es geht darum, daß die
Hellenen über die gesamte Welt herrschen, auch über Bereiche, die die Erde
begrenzen, über die nur ein vages Wissen vorhanden ist ; über die « mythischen
Grenzgebiete ».

124 Vgl. auch die Prägungen bei E. T. Newell [Anm. 88] 26 und 65 Fig. 8;
A. Bouché-Leclerq [Anm. 86] Taf. H/19 und Taf. II/21.



396 Das Tier mit den Hörnern

reich vergegenwärtigen. Der Elefant hatte den ihm angestammten Raum
weit im Osten verlassen und war chaosbringend als Kriegswaffe in die

Welt des Menschen eingebrochen; er war wohl dem Verfasser von Dan 7

«drachenhaft» genug, um die letzte Steigerung des Offenbarwerdens
menschlicher Bosheit im vierten Reich genügend stark zu dokumentieren.

Quellennachweis und nähere Angaben zu den Abbildungen

Sämtliche Illustrationen wurden von Frau Hildi Keel-Leu gezeichnet,
der ich dafür recht herzlich danke. Sie benutzte als Vorlagen die in den unten
aufgeführten Veröffentlichungen publizierten Photographien.

1 K. Lange, Herrscherköpfe des Altertums. Im Münzbild ihrer Zeit, Berlin,
Zürich 1938, Taf. 46.

Tetradrachmon, Silber, 16,87 gr. 0 26 mm, Prägeort Persepolis.

2 K. Lange, Herrscherköpfe, Taf. 41.
Tetradrachmon, Silber, 0 27 mm, Prägeort Alexandrien

3 F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe auf antiken Münzen hellenischer und
hellenisierter Völker, Leipzig 1885, Taf. 11/1.
Tetradrachmon, Silber, 17,4 gr. 0 27 mm, Prägeort Alexandrien.

4 K. Lange, Herrscherköpfe, Taf. 45.
Tetradrachmon, Silber, 0 29 mm, Thrakien.

5 F. Imhoof-Blumer, Porträtköpfe, Taf. HI/8.
Tetradrachmon, Silber, Prägeort Persepolis

6 K. Lange, Herrscherköpfe, Taf. 50.

Tetradrachmon, Silber, 0 28 mm, Makedonien.

7 K. Lange, Herrscherköpfe, Taf. 53.

Tetradrachmon, Silber, 0 18 mm, Pergamon.

8 A. Bouché-Leclerq, Histoire des Séleucides (323-64 avant J.-C.), Paris
1914 (impression anastatique, Bruxelles 1963), Taf. 1/5.
Stater, Silber, 8,6 gr, 0 20 mm, Prägeort Persepolis

9 G. K. Jenkins, Monnaies grecques (übers, aus dem Englischen von
C. Biucchi).
In: L'Univers des Monnais, Fribourg 1972, 236 Nr. 525.

Doppeldareikos, Gold, 16,58 gr, 0 23 mm, Prägeort Ekbatana.

10 G. K. Jenkins, Monnaies, 261 Nr. 572.
Tetradrachmon, Silber, 16,9 gr.0 27 mm, Prägeort baktrischeWerkstätte.

11 G. K. Jenkins, Monnaies, 254 Nr. 565.
Oktodrachmon, Gold, 27,81 gr, 0 27 mm, Prägeort Alexandrien.



Das Tier mit den Hörnern 397

12 G. K. Jenkins, Monnaies, 261 Nr. 576.

Tetradrachmon, Silber, 16,97 gr,0 28 mm, Prägeort iranische Werkstätte.

13 E. Pottier - S. Reinach, Fouilles dans la nécropole de Myrina (1).
Eléphant foulant aux pieds un Galate. In: Bulletin de correspondance
hellénique 9 (1885) Taf. 11.

Tongruppe, gebrannt, Farbreste, beidseitig modelliert, H12 cm, Grabbeigabe

aus der Nord-Ost Nekropole in Myrina, 3./2. Jahrhundert v. Chr.

14 K. G. Jenkins, Monnais, 236 Nr. 528.

Stater, Silber, 8,38 gr, 0 18 mm, Prägeort Susa.

15 A. Bouché-Leclerq, Historie, Taf. 1/4.
Tetradrachmon, Silber, 8,6 gr, 0 20 mm, Prägeort Persopolis


	Das Tier mit den Hörnern

