Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Das Tier mit den Hornern

Autor: Staub, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

URs STAUB

Das Tier mit den Hornern

Ein Beitrag zu Dan 7,7 f. !

Die ersten drer Tiere

Die «vier groBmichtigen Tiere» in Dan 7,37 vertreten symbolisch
vier altorientalische Michte, wobei die ersten drei Lebewesen bestimm-
ten zoologischen Gattungen angehoéren. Das erste Tier, ein Lowe, steht
fiir das neubabylonische, das zweite, ein Bir, fiir das medische und das
dritte, ein Leopard, fiir das persische Reich. Das vierte Tier, ein Emblem
des griechisch-makedonischen Weltreiches ?, wird lediglich durch ein
furchterregendes Verhalten und seine Attribute vorgestellt. Soweit ich
zu sehen vermag, versuchte bisher kein Exeget unseres Textes ernsthaft,
dieses letzte namenlose Lebewesen mit einem konkreten Tier zu identi-

1 Dieser Artikel entstand — im Méarz 1978 nochmals bearbeitet — im Rahmen
einer gréBeren Schrift iiber das Thema «Die Tiervision im Danielbuch. Eine motiv-
geschichtliche und ikonographische Untersuchung zu Dan 7,2-8», mit der ich im
Herbst 1977 das Lizentiat in Theologie an der Universitit Freiburg (Schweiz)
erwarb. Wertvolle Hinweise und klirende Gespriche verdanke ich besonders Prof.
O. KeEeL, der das Wachsen der Arbeit mit viel Interesse verfolgte und dem als
eifrigem Forderer meiner Studien dieser bescheidene Aufsatz gewidmet sei.

Mit Absicht wihle ich den Titel eines kleinen Beitrags von S. MORENZ in:
ZAW 63 (1951) 151-154, als Uberschrift zum vorliegenden Aufsatz. Dort fand ich
die wesentliche Spur, die mich schlieBlich zum hier entwickelten Diskussionsbeitrag
in bezug auf das vierte Tier in Dan 7,7 {. fiithrte.

2 'Wie ein Blick in die neueren Danielkommentare und die einschligige Lite-
ratur zeigt, stellt die Identifizierung des Léwen mit Babylon, des Baren mit Medien,
des Leoparden mit Persien und des vierten Tieres mit dem Griechentum bei wenigen
Ausnahmen einen allgemeinen exegetischen Konsens dar.



352 Das Tier mit den Hérnern

fizieren. Im allgemeinen begniigten sich die Ausleger, in der Schilde-
rung von Dan 7,7 f. einen «Drachen» zu erkennen. Bevor wir uns aus-
schlieBlich diesem «Drachen» zuwenden, mé6chte ich zu den ersten drei
klar bezeichneten Tieren einige kurze Uberlegungen entwickeln, die
helfen sollen, die Exegese der Verse 7 und 8 vorzubereiten. Vorerst ist
einmal die Frage zu kldren, ob der Verfasser der Tiervision seine «apo-
kalyptische Botschaft» mit fest geprigten mythischen Vorstellungen
oder Schopfungen der eigenen Phantasie oder konkreten alltiglich erfahr-
baren GroBen aufgebaut hat. Bei der Antwort aber, die Aufschluf} iiber
die Quellen zu den Tiervorstellungen der Vision geben sollte, gehen die
Meinungen der Exegeten weit auseinander. Die verschiedenen Kommen-
tatoren tragen zu eindeutige Kategorien an den Text heran, so daf3 eigent-
lich keiner der Losungsvorschlige voll befriedigen kann.

Eine erste Gruppe von Exegeten versucht, eine konkrete mythische
Erzahlung als Quelle der vier Wesen in der Tiervision zu eruieren. H.
GUNKEL denkt dabei in seinem 1895 erschienenen Werk «Schépfung und
Chaos in Urzeit und Endzeit» ausschlieBlich an das babylonische Schép-
fungsepos Entima eli$ 3. Dabei nimmt er an, daB der Verfasser von Dan
7,2-8 das eine Chaosungeheuer der babylonischen Kosmogonie, das wohl
die Merkmale eines Lowen, Adlers, Biaren und Leoparden in sich ver-
einigte, zu Gunsten der vier Weltreiche in vier Tiere aufgespaltet habe*.
Weitere Exegeten, die in dieser Frage H. GUNKEL folgen, verweisen auf die
Déamonen, Ungeheuer und Tiere, die Tiamat im Entima eli§ begleiten 5. Zur
selben Gruppe kann auch O. E1sSFELDT gerechnet werden, der versucht,
um das Unbefriedigende an der Losung H. GUNKELSs zu iiberwinden, mit
Hilfe der kanaaniischen Mythologie zum Ziel zu gelangen. Er sieht im
vierten Tier eines der chaotischen Unwesen, die Ba‘al mit Hilfe seiner

3 Vgl. Schépfung und Chaos in Urzeit und Endzeit. Eine religionsgeschicht-
liche Untersuchung iiber Gen 1 und Ap Joh 12, Géttingen 1895, 331-335.

4+ Vgl. ebd. 332 f. H. GunkELs Meinung wurde allerdings in der Zwischenzeit
auch von solchen Autoren kritisiert, die seiner Intention, die Herkunft der vier
Tiere aus einem bestimmten Mythos zu erkldren, gefolgt sind. So A. BENTZEN,
Daniel, Hat I/19, Tiibingen (2) 1952, 59.

5 Vgl. z. B. J. STEINMANN, Daniel. (Témoins de Dieu) Bd. 12, Paris 1950, 106.
N. W. PorTEOUS glaubt, bei dieser Stelle aus dem Enuma eli§ (Tafel 1, 127-144,
vgl. H. GrREssMaNN [Hrsg.], Altorientalische Texte zum Alten Testament, Berlin,
Leipzig (2) 1926, 112 {.) sei man den Tieren in Dan 7 auf der Spur. Vgl. Das Daniel-
buch, ATD 23 (iibers. aus dem Englischen von W. BEYERLIN und R. Warz), Got-
tingen 1962, 83 f. Nach D. K. MarTI (Das Buch Daniel, KHC 18, Tubingen, Leipzig
1901, 50) kommt wenigstens das vierte Tier dem Chaosdrachen aus der baylonischen
Mythologie nahe.



Das Tier mit den Hérnern 353

Schwester ‘Anat besiegen muflte 6. Zudem erwiigt der Autor eine mogliche
Identifizierung des vierten Tieres mit dem Leviatan, der ebenfalls in den
Texten aus Ugarit belegt ist und zur Zeit der seleukidischen Herrschaft
im nérdlichen Syrien zur Typhon-Gestalt ausgebildet wurde 7. Dies ob-
wohl die Eigenschaften des Ungetiims in Dan 7,7 . sonst an der Levia-
tans-Gestalt im Alten Testament nicht in Erscheinung treten (vgl. Ijob
3,8; 40, 25; Ps 74, 14; 104, 26; Jes 27,1). E. MEYER, der das Ungeniigen
der obigen Vorschlige eingesteht, will aber trotzdem die Tiere von Dan
7,4-8 aus einem festgefalten Mythos herleiten, indem er die Existenz
eines uns heute unbekannten Epos, das von vier Tieren gehandelt haben
soll, vermutet 8 Trotzdem bleibt die Auffassung wenig iiberzeugend, da@3
der Verfasser der Tiervision einen festgefiigten alten Mythos benutzt
haben soll, der vielleicht im Juda des 2. Jahrhunderts v.Chr. gar
nicht mehr bekannt oder kaum mehr verstanden worden war ?, um
daraus eklektische Motive zu schopfen. Nebst dem Vorwurf, dal3 diese
Autoren allzusehr auf blol eine der verschiedenen bekannten mythi-
schen Erzihlungen fixiert bleiben, ist festzustellen, da die Frage nach
der Herkunft der drei ersten Tiere, die mit Namen genannt werden,
vernachléssigt oder iiberhaupt nicht geklart wird. IThr Bemiihen richtet
sich letztlich allein auf das vierte Tier ohne Namen, da seine Eigenarten
und Attribute eine Identifizierung mit dem «Drachen» der Kosmogonie

6 Vgl. Baal Zaphon, Zeus Kasios und der Durchzug der Israeliten durchs
Meer. In: Beitrige zur Religionsgeschichte des Altertums 1 (1932) 25-27. Die ein-
schligigen Texte aus Ugarit finden sich bei A. HERDNER, Corpus des tablettes en
cunéiformes alphabétiques. Découvertes & Ras Shamra-Ugarit de 1929 a 1939. In:
Mission de Ras Shamra (hrsg. von F. A. SCHAEFFER), Bd. 10, Paris 1963, 11 f.:
2 (I1I AB), IV.

7 Vgl. Einleitung in das Alte Testament. (Neue Theologische Grundrisse),
Tibingen (3) 1964, 711. A. BENTZzEN, der der Ansicht von O. EissreLDT folgt, will
erkennen, daB der Leviatan in der Schilderung des Typhon bei Apollodoros eine
stark an Dan 7 erinnernde Ausgestaltung erfahren habe. Vgl. [Anm. 4] 61.

8 Vgl. Ursprung und Anfinge des Christentums, Bd. 2, Stuttgart (5) 1925, 197.
DafB3 der Autor dabei an einen iranischen Mythos zu denken scheint, zeigt ebd.
189 ff. Allerdings wird diese Ansicht nur von wenigen Exegeten gewiirdigt. Vgl.
A. BENTZEN [Anm. 4] 60. Eine ausfiithrliche Kritik des Lésungsvorschlages von
E. MevER findet sich bei W. BAUMGARTNER, Ein Vierteljahrhundert Danielfor-
schung. In: ThR 11 (1939) 218 {.; A. CaqQuor, Sur les quatre bétes de Daniel VII.
In: Semitica 5 (1955) 8, und M. DELCOR, Les sources du chapitre VII de Daniel.
In: VT 18 (1968) 297.

9 H. GunkKEL ([Anm. 3] 334) meint zwar auch, daB der Verfasser den Mythos
in seiner anfinglichen Bedeutung nicht mehr kennen konnte. Allerdings stellt er
doch fest, daf3 es ein «geistiges Eigentum» des Verfassers bleibt, den uralten Mythos
auf die Jetztzeit hin aktualisiert zu haben (ebd. 335).



354 Das Tier mit den Hoérnern

und der Mythen nahe zu legen scheinen. Dieser Hinweis wird dann be-
miiht, um eine Herkunft auch der iibrigen Tiersymbolik aus diesem
Umkreis wahrscheinlich zu machen. Dariiber hinaus wird von dieser
Exegetengruppe auf die gefliigelten Mischwesen in Relief oder Vollplastik
aus der assyrisch-babylonischen und der persischen Kunst hingewiesen,
die fiir die ersten drei Tiere der Vision das Vorbild geliefert haben sollen.
Dabei wird auch die Glyptik, die dhnliche Bildmotive liefert, nicht ganz
vergessen. Dazu mull aber bemerkt werden, daB die Ausleger zwar auf
das altorientalische Bildmaterial aufmerksam machen, ohne es aber ge-
nau zu betrachten. Denn sonst wiirden sie sofort bemerken, da3 der Bir
und der Leopard eher selten dargestellt werden und der gefliigelte Lowe
als Bildmotiv im Alten Orient beinahe ginzlich unbekannt geblieben ist 1°.

10 Beim Durchsehen der Tiermotive in den altorientalischen Kunstepochen
erweisen sich solche Feststellungen wie: «gefligelte Léwen» zdhlen «zum Hausrat
der babylonisch-assyrischen Plastik und Architektur» (J. GOETTSBERGER, Das Buch
Daniel, Die Heilige Schrift des Alten Testamentes, hrsg. von F. FELDMANN und
H. HeErkeENNE, VIII/2, Bonn 1928, 53), oder: sie dienen «besonders sinnvoll» dem
neubabylonischen Reich als Chiffre, da sie in der babylonischen Kunst haufig anzu-
treffen seien (N. W. PorTEOUs [Anm. 5] 85), als recht oberflichlich hingeworfen.
Der fiir den Alten Orient bedeutsame Lowe tritt zwar duBerst zahlreich in der
bildenden Kunst auf, aber beinahe ausschliellich ohne Flugel. Prof. O. KEiL
machte mich auf ein assyrisches Rollsiegel aufmerksam, welches einen vierfligeligen
menschlichen Genius im Kampf mit zwei gefliigelten Léwen zeigt. Der Zylinder
ist zu finden in L. SPELEERS, Catalogue des intailles et empreintes orientales des
musées royaux des Cinquantenaire, Bruxelles 1917, 182 Abb. 553. Bei L. DELA-
PORTE (Catalogue des cylindres orientaux et des cachets assyro-babyloniens,
perses et syro-cappadociens de la bibliothéque nationale, Bildbd., Paris 1910,
Taf. XXXVIII, Abb. 623. 626. 628) sind ebenfalls Siegel mit dem Motiv des ge-
fliigelten Lowen aus persischer Zeit zu finden. Dabei bleibt aber unsicher, ob es
sich bei den beiden letzten Nummern nicht eher um léwenartige Mischwesen han-
delt. Diese mir bis jetzt einzig zugadnglichen Darstellungen des gefliigelten Lowen
machen deutlich, daf3 dieser in der mesopotamischen Bildkunst bekannt gewesen
sein diirfte. Doch die Tatsache, dal3 dieses Motiv sich nur schwer finden 1i8t, ver-
weist es wohl nicht gerade in den «Hausrat» der assyrisch-babylonischen Plastik.
Prof. O. KL wies mich auch darauf hin, da8 beim Motiv des «Herrn der Tiere»
die tiberwundenen Tiere 6fters mit Fliigeln erscheinen, was aber ausgerechnet
beim Loéwen nie der Fall zu sein scheint (bis auf die oben erwihnte Ausnahme).
Auch M. NotH (Das Geschichtsverstindnis der alttestamentlichen Apokalyptik.
In: Gesammelte Studien zum Alten Testament. Theologische Biicherei, Neudrucke
und Berichte aus dem 20. Jahrhundert, Bd. 6, Miinchen (2) 1960, 267) und G. BEHR-
MANN (Das Buch Daniel, HK Abt. 3: Die prophetischen Biicher, I11/2, G&ttingen
1894, 44) wollen, wenn auch weniger nachdriicklich wie die oben zitierten Autoren,
den gefliigelten Lowen in der gesamten altorientalischen Bilderwelt wiederfinden.
Wie sehr aber ein solches Urteil auf eine mangelhafte Beschidftigung mit der Bild-
kunst des Alten Orients und die ungenaue Beobachtung ihrer Themen zuriickzu-
fithren ist, zeigt der Hinweis M. DeLcors auf die Kolossalfiguren am Eingang zum



Das Tier mit den H6rnern 355

Eine zweite Gruppe von Kommentatoren versucht, die Tiere der
Vision in Dan 7 rein literarisch allein aus dem alttestamentlichen Text-
bestand herzuleiten. Der Platz, den das alttestamentliche Schrifttum
in der jiidischen Religion erlangt hat, scheint diesen Versuch zu recht-
fertigen '. H. JUNKER sieht in den ersten drei Tieren die gefihrlichsten
Raubtiere, die Israel kennt, wobei er deren Attribute als blo phantasti-
sche Ausmalungen abtut 2. Auch weigert sich der Autor, die alten Sym-
bole des Orients ndher zu untersuchen und verweist nachdriicklich auf die
alttestamentlichen Stellen, in denen die einzelnen Tiere von Dan 7 im
Verband mit verschiedenen Raubtieren aufgefiithrt werden. Andere Aus-
leger duBern sich ebenfalls in diesem Sinne und warnen, im Auftauchen
eines Lowen, Biren und Leoparden einen tieferen Sinn zu suchen. Die
geheimnisvollen, eigenartigen Attribute der Tiere werden zusammenfas-
send mit den Worten abgetan: «Daraus, daB3 er [der Verfasser von Dan
7,2-8)] uns diese Ziige nicht ndher deutet, diirfen wir schlieBen, daB3 er
selbst sie auch nicht genau verstand oder mit der Erwdhnung dieser
Ziige keine besondere Absicht hatte» !3. Aber auch dieser Exegeten-
gruppe ist ihr Fixiertsein auf einen einzig moglichen Erklirungsgrund
vorzuwerfen. Die Einfliisse, denen die Juden zur Zeit der hellenistischen
Kultur ausgesetzt waren, und eine mogliche gemeinorientalische Denk-
und Erfahrungsbasis, in die Israel ebenfalls miteinbezogen war, werden
dabei nicht einmal als erwdgenswert betrachtet. Bereiten die ersten drei

Palast des Assurbanipal in Nimrud (vgl. J. PritcHARD [Hrsg.], The Ancient Near
East in Pictures Relating to the Old Testament, Princeton-New Jersey 1954,
Nr. 646 f.) als Beispiele fiir die Darstellung des «gefliigelten Léwen». Tatsdchlich
handelt es sich dabei aber um einen stehenden, gefliigelten Sphinx und um ein
gefliigeltes Mischwesen mit Stierleib und Menschenkopf. Vermutlich riithrt die
Meinung der Ausleger, es handle sich beim gefliigelten Lowen um ein Standmotiv
der babylonisch-assyrischen Kunst, von den unzihligen Darstellungen des « Léwen-
drachen» her, der die Aspekte des Chaotischen, der lebensfeindlichen Unordnung
darstellt. Dabei bleibt aber nur immer ein Teil des Drachenkorpers als Lowe ge-
staltet; oft werden lediglich Glieder oder Extremititen des Lowen bei der Komposi-
tion solcher Wesen verwendet.

11 Diesen Vorzug gegeniiber anderen Erklarungsversuchen billigt A. Caguort
([Anm. 8] 8) den betreffenden Kommentatoren zu.

12 Vgl. Untersuchungen iiber literarische und exegetische Probleme des Buches
Daniel, Bonn 1932, 36 f. 40 f. Auch M. NotH ([Anm. 10] 267) warnt davor, die
einzelnen Ziige der Tiere allzu allegorisch auszulegen, obwohl er in den ersten drei
‘Wesen weniger die bekannten Raubtiere sieht, sondern vor allem «groteske Misch-
wesen», die aus der altorientalischen Bildkunst herzuleiten sind.

13 M. A. BEex, Das Danielbuch. Sein historischer Hintergrund und seine
literarische Entwicklung, Diss. theol., Leiden 1933, 9; vgl. dazu A. BENTZEN
[Anm. 4] 59.



356 Das Tier mit den Hoérnern

Tiere unserer Vision den Interpreten Miihe, die die Herkunft der Tiermo-
tive in Dan 7 allein aus einem mythischen Epos zu erkliren versuchen,
so legt diese Gruppe von Exegeten alles Gewicht auf die klar bezeichneten
Tiere und st6Bt sich am vierten Wesen ohne Namen. Um der Schwierig-
keit zu entgehen, nicht doch wieder auf eine mythische Erklirung zu-
riickgreifen zu miissen, weisen sie darauf hin, daB das vierte Tier den
Gipfel an Bosheit zu reprisentieren habe und deshalb dem Apokalyptiker
kein konkretes Tier bosartig genug erschien, um ihm als Chiffre dafiir
dienen zu konnen 4,

Eine dritte kleinere Gruppe von Exegeten versucht seit neuerer
Zeit, die Vorstellung der vier Tiere in Dan 7 aus der komplizierten baby-
lonischen Astralgeographie, wie sie uns in den Fragmenten der astrolo-
gischen Lehre des Teukros des Babyloniers aus dem 1. Jahrhundert n. Chr.
iiberliefert ist, herzuleiten !>. Wenn auch eine gewisse Vertrautheit des

14 Vgl. H. JUNKER [Anm. 11] 37. Letztere Ansicht wird auch vertreten bei
N. W. PorTEOUS [Anm. 5] 86, A. LacocQug, Le livre de Daniel. Commentaire de
I’ancien Testament (hrsg. von R. MARTIN-ACHARD, S. AMSLER, A. CAQUOT u. a.).
XVb, Neuchatel, Paris 1967, 107, und K. KocH, Spitisraelitisches Geschichts-
denken am Beispiel des Buches Daniel. In: Historische Zeitschrift 193 (1961)
Heft 1, 16 1.

15 Hijer sind vor allem A. CaguoT ([Anm. 8] 5-13 und M. DELcOR ([Anm. 8]
290-312) zu erwdhnen. Bereits G. von RaDp (Theologie des Alten Testamentes, Bd. 2,
Miinchen (3) 1960, 320 Anm. 12), J. STEINMANN ([Anm. 5] 106 {.) und W. Baum-
GARTNER ([Anm. 8] 43 {.) scheinen diese Interpretation nicht ganz auszuschliefen.
Die babylonischen Gelehrten begannen durch zwélf figiirliche Darstellungen die
in zwolf Zonen eingeteilten charakteristischen Sternkonstellationen bildlich dar-
zustellen und figten jedem dieser Sternkreiszeichen drei Paranatellonta, die durch
Tiere repridsentiert wurden, bei. Diesen zweiten Kreis von insgesamt 36 Paranatel-
lonta, eingefiithrt wohl auch unter dgyptischem EinfluB (vgl. A. CaguoT [Anm. 8] 11
und M. DELcor [Anm. 8] 298), nannten die Griechen den Dodekaoros mit seinen
36 Dekanen (vgl. W. GuNDEL, Dekane und Dekansternbilder. Ein Beitrag zur
Geschichte der Sternbilder der Kulturvélker, Darmstadt (2) 1969, 309-312). Aus
einer Anzahl geographischer Gebiete wurden nun einem bestimmten Zodiakzeichen
und damit auch den jeweiligen drei Paranatellonta ein Land zugeordnet. Die drei
mit einem Namen versehenen Tiere aus Dan 7 finden sich zwar nicht unter den
Sternkreiszeichen des babylonischen Zodiaks, jedoch sind sie im Kreis der Parana-
tellonta anzutreffen. Der Lowe ist eines der drei Paranatellontazeichen, die zum
Sternbild der Jungfrau, dem Babylon und damit der ganze Siiden unterstellt ist,
gehoren. Medien ist in der Astralgeographie zwar nicht aufgefithrt, doch dessen
Chiffre in Dan 7, der Bir, wird als Dekanzeichen dem Krebs zugeordnet, der Arme-
nien und damit den Norden anfithrt (vgl. A. Caguor [Anm. 8] 11 {.). Persien unter-
steht in der Astralgeographie des Teukros dem Sternbildzeichen des Widders, dem
die Katze als eines der drei Dekanbilder beigeordnet ist. Da die Katze als domesti-
ziertes Haustier den Semiten unbekannt gewesen zu sein scheint, vermuten A. Ca-
QuoT ([Anm. 8] 11) und M. DerLcor ([Anm. 8] 299), dall sie in Dan 7 durch den
Panther ersetzt wurde.



Das Tier mit den Hérnern 357

Verfassers der Vision in Dan 8 mit dem klassischen Zodiak festzustellen
ist, da dort der Widder und der Steinbock eingefiihrt werden, die gemiB
der astrologischen Geographie fiir das Schicksal Persiens und Syriens zu-
stindig sind '®, bleibt es doch unwahrscheinlich, daB3 ein System von 36
Tierbildern, die dazu noch auf ein weiteres System mit 12 Zeichen aufge-
teilt sind, als die sichere Grundlage fiir eine Aufziahlung von blo8 drei
Tieren erwiesen werden kann. Auch muf es fraglich bleiben, ob angesichts
der spirlichen und spdten Zeugen der Zodiakvorstellung in Israel diese
Astralgeographie im 2. Jahrhundert v. Chr. dort tiberhaupt in ihrem
ganzen Ausmaf bekannt sein konnte 7. Weiter muB3 bedacht werden,
daB der Schriftsteller der Tiervision seinen Lesern in den Schwierigkeiten
der eigenen Zeit eine Hoffnung fiir die Zukunft ertffnen wollte. Diese
seine Predigt sollte, esoterisch ist die Schrift wohl nicht aufzufassen,
moglichst vielen Glaubensgenossen Trost schenken. Dazu aber muBten
die Bilder und Symbole, in die er seine Botschaft einkleidete, verstanden
werden 18, Der Figurenschatz, den der Verfasser von Dan 7 benutzte,
erhellt also nicht nur sein eigenes intellektuelles und kulturelles Vermdogen,
sondern vor allem dasjenige seines Zielpublikums. Da auch diese Kom-
mentatoren eine Herkunft aus dem mythischen Umkreis klar verneinen,
bleiben sie allein auf die drei Tiere mit Namen verwiesen und fliichten
sich bei der Interpretation des vierten Wesens ebenfalls hinter den nicht

16 So jedenfalls A. BENTZEN ([Anm. 4] 69), der dazu noch weitere Literatur
anfiihrt.

17 Allerdings fand sich in Gezer eine Zylinder-Abrollung in Ton aus helle-
nistischer Zeit, auf der Tiersternkreiszeichen, wenn auch nicht in der iiblichen Ord-
nung, zu sehen sind. Vgl. R. A. S. MacaLisTER. The Excavation of Gezer 1902-
1905 and 1907-1909, Textbd. 2, London 1912, 347-349 Fig. 465 f. Derselbe Autor
stellt noch einen zweiten Siegelabdruck dhnlichen Inhaltes, allerdings nur als Bruch-
stiick erhalten, vor (ebd. Bildbd. Taf. CCXIV Fig. 26). M. DELcOR (Recherches sur
un horoscope en langue hébraique provenent de Qumran. In: RQ 5 (1964-1966)
521-542) weist auf den Fund eines Horoskops in Qumran aus dem 1. Jahrhundert
v. Chr. hin, das zeigt, daB sich gewisse jiidische Kreise um den Einflull der Gestirns-
konstellationen auf den Menschen im Moment seiner Geburt kitmmerten. Als Beweis
einer gewissen astrologischen Tradition in Israel wird auf die Mosaiken der nach-
christlichen Synagogen von Bet Alpha, Ain Douq und ‘Esfia verwiesen, auf denen
die Zodiakzeichen mit ihren Namen in hebrdischer Schrift dargestellt sind (Vgl.
M. DeLcor [Anm. 8] 300). Allerdings erblickt A. BarRrois (Manuel d’archéologie
biblique, Bd. 2, Paris 1953, 169) in den Sternkreiszeichen der Synagogenmosaiken
cher ein dekoratives Element als eine strikte Darstellung astrologischer Lehr-
gebdude.

18 Vgl. dazu die Uberlegungen bei A. Caguor, Les quatre bétes et le «fils
d’homme» (Daniel 7). In: Semitica 17 (1967) 37.



358 Das Tier mit den Hérnern

sehr originellen Einwand: «La quatrieme béte est en dehors de la série,
c’est un monstre sans nom, car 'empire séleucide représente avec Antio-
chus Epiphane le degré supréme de I’abomination» ?.

Der entscheidende Mangel aber, den alle mir bekannten Erorterun-
gen iiber den Ursprung der Tiermotive zu Dan 7,2-8 miteinander teilen,
scheint darin zu liegen, dal sie zu wenig oder iiberhaupt nicht beachten,
wie sehr gerade eine konkret erfahrbare, alltigliche GroBe fiir den alt-
orientalischen Menschen zum Symbol einer grundlegenden Einsicht wer-
den konnte; eben zu einer mythischen Kategorie in ihrer konkreten Ge-
stalt. Dieser Sachverhalt 18t sich bei jedem einzelnen der vier Tiere in
unserer Vision aufzeigen ?°. Im folgenden beschrinke ich mich auf den
«Dracheny, und es soll versucht werden, zu zeigen, daBl von dieser Grund-
iiberlegung her vermutlich auch hinter ihm ein konkretes Tier gesehen
werden darf. Denn der zweiten Exegetengruppe ist insofern recht zu
geben, daB der Verfasser von Dan 7 die in Israel bekannten gefihrlichen
Tiere als Chiffren benutzte, um das Gewalttéitige der menschlichen Welt-
reiche darzustellen. Es soll nicht weiter vergeblich in den bekannten
mythischen Epen und in verwirrenden kosmischen Systemen nach einem

19 A. CaguoTt [Anm. 8] 12.

20 So gefidhrden konkrete und empirisch faBbare Raubtiere, wenn sie ihren
Lebensraum, die Wiiste oder die Steppe, dort wo der Mensch nicht wohnen, wo
seine Ordnung nicht errichtet werden kann, verlassen, diese menschliche Ordnung
in chaotischer Weise. Dazu brauchen die Tiere keinen besonders phantasievollen
Charakter aufzuweisen. Auch die Attribute, die den vier Tieren in der Vision von
Dan 7 beigefiigt werden, geben ihmen nicht erst einen «mythisch-chaotischen»
Charakter, sondern dienen blof3 zur Verdeutlichung von Sinngehalten, deren Trager
die Tiere auch aus sich selber heraus zu sein vermogen. Gottes Hand formte die
formlose Materie zur geordneten Welt, zur Welt des Menschen. Daneben wird aber
auch das bestdndige Gefihrdetsein dieser Ordnung erfahren; dies eben nicht zuletzt
durch das Einbrechen wilder Tiere. Weish 11,17 raumt Gott die Méglichkeit ein,
diese Welt wieder in ein Chaos zuriicksinken zu lassen, wenn er sie mit Baren und
grimmigen Lowen zu bevélkern beginnt (vgl. 2 Koén 17,25 f.). Der Mensch weil3,
daB ihm in der straBenlosen Wiiste oder im sumpfigen Dickicht, die nicht seine
Welt sind, das Chaos in der Art von wilden Tieren auflauert; schlimm wird es erst,
wenn dieses die ihm gesetzten Grenzen nicht mehr respektiert (vgl. fiir den Lowen:
2 Ko6n 17,25 1.; Jer 4,7; 25,38; 49,19; Kigl 3,10 f.; Ijob 38,391.; Ps10,9; 17,12
u. a., fiir den Biren: Klgl 3,10; Weish 11,17, fiir den Leoparden: Jer 5,6; Hld 4, 8).
Deshalb werden Léwe, Biar und Leopard als natiirliche Trager des Chaosgedankens
leicht zum Symbol fiir die chaotischen Zustinde, die beim Einfall fremder Kriegs-
truppen entstehen. So werden etwa die feindlichen Konige von Assyrien und Babylon
in ihrem Wiiten gegen Israel mit einem Loéwen verglichen (Jer 4,7; 50,17). Durch
das Auftauchen der vier grausamen Tiere aus dem Meer wird das Zerstorerische
an den Weltmonarchien, die Israel in den Chaosstrudel zu stoBen drohen, deutlich
offenbar.



Das Tier mit den Hoérnern 359

Wesen gesucht werden, das nur miihevoll mit dem vierten Tier idenifi-
ziert werden kann. Ohne dieses zu einem reinen Phantasieprodukt zu
erklidren, wird versucht, die Verse 7 und 8 unter Zuhilfenahme der Ikono-
graphie auf ein bestimmtes Tier hin auszudeuten. Aber auch die erste
Exegetengruppe, die besonders im vierten Tier die Verkoérperung der
Chaosmacht sehen will, wird zu ihrem Recht kommen. Am vierten Tier
soll aufgezeigt werden, wie gerade es als ein konkretes Wesen bei seinem
Einbrechen in die geordnete Welt des Menschen dessen Ordnung zum
Erliegen bringt.

Das vierte Trer

Das vierte namenlose Tier, das dem groBen aufgewiihlten Meer
entsteigt, wird in beinahe allen neueren Kommentaren mit der griechisch-
hellenistischen Macht identifiziert 2. Auch die Exegeten, die im dritten
Tier, dem Leoparden, bereits das Reich Alexanders d. Gr. unter Einschluf3
der nachfolgenden Diadochenherrschaften erkennen wollen %2, interpre-
tieren das vierte Tier ebenfalls auf eine griechische Monarchie hin; nim-
lich auf die seleukidische Dynastie 23. D. K. MARTI sieht im furchtbaren
Wiiten des vierten Tieres eine Anspielung auf die totale Niederlage, die
das persische Reich durch Alexander d. Gr. erlitt, und die Umgestaltung
der gesamten politischen Ordnung des Orients durch die makedonischen
Eindringlinge ?*. DalB3 der Verfasser von Dan 7 die Einleitung zum Auf-
treten des vierten Tieres ebenso breit gestaltet wie die zur gesamten
Vision in Dan 7, 2, zeigt, da das Gesicht seinen Hohepunkt erreicht hat 2.
Die detaillierte Deutung des vierten Tieres in Dan 7, 23-25 unterstreicht
das Interesse, das der Verfasser der ihm zeitgendssischen Macht entgegen-

21 Vgl. unter anderen J. GOETTSBERGER [Anm. 10] 54; N. W. PorTEOUS
[Anm. 5] 86; O. PLOEGER, Das Buch Daniel, KAT 18, Giitersloh 1965, 116; D. K.
MARTI [Anm. 5] 50; G. BEHRMANN [Anm. 10] 45; A. BENTZEN [Anm. 4] 65;
A. LacocQue [Anm. 14] 107; M. NotH [Anm. 10] 269 {. und K. KocH [Anm. 14] 16.

22 Vgl. D. Buzy, Les symboles de Daniel. In: RB 15 (1918) 415 {.

23 Vgl. pERs., ebd. 417 f. Der Autor rechnet dabei noch einmal Alexander
d. Gr., den er bereits durch den Leoparden chiffriert sein lie, zu der durch das
namenlose Tier vertretenen vierten Monarchie.

2+ Vgl. [Anm. 5] 50. G. BEHRMANN ([Anm. 10] 45 {.) warnt jedoch davor, die
Andersartigkeit der vierten Herrschaft allzu sehr in ihrem okzidentalen Charakter
zu suchen.

25 Vgl. A. BENTZEN [Anm. 4] 57; J. GOETTSBERGER [Anm. 10] 54; K. KocH
[Anm. 14] 16; M. NotH [Anm. 10] 269 und N. W. PorTtEOUS [Anm. 5] 86.



360 Das Tier mit den Hoérnern

bringt, die er deshalb besonders anschaulich zu schildern vermag 2.
Einige Ausleger legen besonderes Gewicht auf die Verschiedenartigkeit
der vierten Weltmacht gegeniiber ihren Vorgidngerinnen ?’. Gerade der
scheinbar fehlende Vergleich aus der Zoologie soll die Andersartigkeit
des vierten Tieres unterstreichen. Wie bereits oben dargelegt, haben die
Ausleger der Frage, ob es sich beim namenlosen Tier {iberhaupt um
eine zoologische GroéBe handelt, viel Raum gegeben. Es fillt auf, dal
obwohl diesem Tier zwei Verse (Dan 7,7 f.) gewidmet sind, sein Gesamt-
bild undeutlich bleibt 28.

Als erstes Attribut des vierten Tieres werden seine Zihne aus Eisen
genannt, was einen Bezug zum metallenen ReichinDan 2 herstellt 2. Dieses
erste Attribut des vierten Tieres erginzt Hippolytos in seinem Kommentar
zu Daniel, in Vers 7, durch die Klauen aus Kupfer (¢prjh dj nhs), iiber
die das Tier bei seiner zweiten Schilderung in Dan 7,19 verfiigt 3°. Doch
bloB einzelne Exegeten stimmen dieser Textergdnzung in Dan 7,7 zu 3.
Das fiir den Verfasser wichtigste Merkmal, welches am vierten Tier haf-
tet, sind dessen Hérner, die den Raum eines ganzen Verses beanspruchen.
Ein groBer Teil der Kommentatoren versucht, die zehn Hoérner als zehn
nacheinander auftretende Monarchen zu deuten 3%, wie es bereits das
Sibyllinische Orakel (III 388-400) fiir die zehn Hoérner in der Zeile 396
voraussetzt 33. Einzig J. GOETTSBERGER mochte eine Deutung der zehn
Horner als zehn kleinere, parallel nebeneinander bestehende Teilreiche
nicht ganz ausschlieBen 3*. Damit besteht unter den Auslegern ein Kon-

26 Vgl. A. BENTZEN [Anm. 4] 65.

27 Vgl. D. K. MartI [Anm. 5] 50; G. BEHRMANN [Anm. 10] 45; A. BENTZEN
[Anm. 4] 58; K. KocH [Anm. 14] 16 und M. NoTH [Anm. 10] 269.

28 Vgl. O. PLOEGER [Anm. 21] 109.

2% Vgl. N. W. PorTEOUS [Anm. 5] 86.

30 Vgl. N. W. PortEOUS [Anm. 5] 92 {.; D. K. MarTI[Anm. 5] 50 und A. BEN-
TZEN [Anm. 4] 48.

31 Vgl. O. PLOEGER [Anm. 21] 104. 115. Prof. G. ScHELBERT (Freiburg/
Schweiz) wies mich darauf hin, daB es in den Visionsschilderungen iiblich sei, bei
der zweiten Darstellung des Geschauten wihrend der Deutung noch Elemente hin-
zuzufiigen. Seiner Meinung nach handelt es sich dabei um ein Bemithen des Ver-
fassers, den Visionsbericht und dessen Deutung auch stilistisch voneinander abzu-
grenzen,

32 Vgl. unter anderen J. GOETTSBERGER [Anm. 10] 54 f.; N. W. PorTEOUS
[Anm. 5] 86 {.; D. K. MARrTI [Anm. 5] 50 f.; O. PLOEGER [Anm. 21] 116 {.; A. BEN-
TZEN [Anm. 4] 58. 61; A. LacocQue [Anm. 14] 107 und D. Buzy [Anm. 22] 417 {.

33 Vgl. die Ubersetzung der Or Sib III 388—400 in P. RiESSLER, Altjiidisches
Schrifttum auBlerhalb der Bibel, Heidelberg (2) 1966, 1025 f.

34 Vgl. [Anm. 10] 54 {.



Das Tier mit den Hérnern 361

sens, daB die Horner als Hinweis auf historische Ereignisse verstanden
werden wollen, und zwar auf konkrete hellenistische Monarchen des
makedonisch-griechischen Reiches 35. Diese Identifizierung der Horner
mit historischen Herrschern hat eine bis heute nicht beendete Diskussion
unter den Auslegern entfacht. Einige Kommentatoren verzichten ginz-
lich auf eine nihere Bestimmung der Hérner und erkliren deren Zehner-
zahl als Chiffre fiir die aufgesplitterte Diadochenherrschaft insgesamt 3.
A. BENTZEN wird nicht unrecht haben, wenn er die letztere Position ab-
lehnt und meint: «der Apokalyptiker wird iiber die spitere Zeit sehr gut
unterrichtet gewesen sein» *’. Es 1dt sich im Danielbuch, besonders
in Dan 11, eine gute Kenntnis der politischen Zeitgeschichte aufweisen,
iiber die der Verfasser oder ein Endredaktor verfiigt haben muf3 3%,
Jede Interpretation der zehn Horner auf historische Monarchen des
hellenistischen Reiches hin muB vom elften, dem kleinen, die anderen
aber bald iiberragenden Horn ausgehen. Die Analogielosigkeit des vierten
zu den ersten drei Tieren wird nun in Dan 7,8 auf das kleine Horn iiber-

35 Vgl. dazu M. NotH [Anm. 10] 270 und O. PLOEGER [Anm. 21] 116.

36 So J. A. MoNTGOMERY, A Critical and Exegetical Commentary on the
Book of Daniel (ICC), Edinburgh 1927, 293 Anm. 1; G. BEHRMANN [Anm. 10] 46
und J. JUNKER [Anm. 11] 44,

37 Vgl. [Anm. 4] 67.

38 Damit soll nicht behauptet werden, Dan 7 und 11 hitten denselben Ver-
fasser. Es bleibt nur festzustellen, daB zur Zeit der endgiiltigen Redaktion (frithe
Makkabéerzeit) des uns vorliegenden Buches, in der auch die Visionen Dan 7-12
hinzugefiigt wurden, beim Bearbeiter (den Bearbeitern) eine genaue Kenntnis der
Tagespolitik, allerdings nur dieser, vorlag. Vgl. dazu noch O. Kaisgr, Einleitung
in das Alte Testament. Eine Einfithrung in ihre Ergebnisse und Probleme, Giitersloh
(2) 1970, 248, und A. BENTZEN [Anm. 4] 67. In Dan 11,5 wird vom Emporkommen
des ersten Seleukiden Seleukos I. Nikator, in Dan 11,6 die Heirat zwischen der
lagidischen Prinzessin Berenike und Antiochos II. Theos, einem Enkel des Nikator,
berichtet. Mit Dan 11,7-9 wird an die fortwihrende Feindseligkeit zwischen Seleu-
kos II. Kallinikos und Ptolemaios III. Euergetes erinnert. Dan 11,10 berichtet die
Besiegung Agyptens durch Seleukos III. Soter und Dan 11,11 f. den MiBerfolg
Antiochos III. d. Gr. in der Schlacht bei Raphia (217 v. Chr.). In Dan 11,13-16
wird der Erfolg Antiochos III. d. Gr. gegen die Ptolemier erzdhlt, welcher den
Seleukiden den Besitz Koilesyriens, Paldstinas und Phonikiens einbrachte, und in
Dan 11,17 ist die Vermdhlung der Tochter des Antiochos III., Kleopatra, mit
Ptolemaios V. Epiphanes erwdhnt. Dan 11,18 f. bezeugt die Intervention Roms,
um in der Schlacht bei Magnesia (189 v. Chr.) die Macht Antiochos III. zu brechen,
und Dan 11, 20 berichtet von Seleukos IV. Philopator und dessen Giinstling Heliodor,
der den Herrscher vermutlich ermorden lieB; in Dan 11,21 wird Antiochos IV. Epi-
phanes eingefithrt. Vgl. dazu A. LacocQuEe [Anm. 14] 26; U. WIiLcKEN, Antiochos.
In: Pauly-W I, Stuttgart 1894, 2455-2457. 2459-2470 und STAEHLIN, Seleukos.
In: Pauly-W IIA, Stuttgart 1923, 1235-1245.

24



362 Das Tier mit den Hornern

tragen, um es von den iibrigen Hérnern abzuheben 3°. Die Kommentato-
ren sind sich wenigstens in diesem einen Punkt der kontroversreichen
Exegese des Danielbuches einig, daB es sich bei diesem elften Horn nur
um Antiochos IV. Epiphanes, den Seleukidenherrscher, handeln kann 0,
Antiochos IV. Epiphanes, ein Sohn Antiochos III. d. Gr., lebte gemil3
dem von den Roémern diktierten Frieden von Apamea (189 v. Chr.)
lingere Zeit als Geisel in Rom, wiahrend sein Bruder Seleukos I'V. Philo-
pator die Herrschaft in Asien fiihrte. Seleukos IV. l6ste ihn aus der Gei-
selhaft, indem er dafiir seinen eigenen Sohn Demetrios nach Rom sandte
(175 v. Chr.). Allem Anschein nach wurde Seleukos IV. von seinem hohen
Beamten Heliodor ermordet, worauf Antiochos IV. den Thron gegen die
Rechte des Demetrios in Rom fiir sich beanspruchte. Dieser Ko6nig geriet
im Verlauf seiner Regierung in den folgenschweren Konflikt mit der
jiidischen Religionsgemeinschaft, den er durch seine auch anderweitig
belegte Verehrung fiir das Hellenentum ausléste und der den Hintergrund
zur letzten Fassung des Danielbuches bildete #'. Die Chiffre fiir Antio-
chos IV., das kleine Horn, wird mit Attributen, die auch sonst im Daniel-
buch mit diesem Koénig in Verbindung gebracht werden, ausgeschmiickt.
So fithrt Antiochos I'V. anmaBende Reden gegen die Heiligen des Hoch-
sten (Dan 7, 25), reit seinen Mund gegen Gott in ungeheuerlicher Hybris
auf (Dan 11,36) und besitzt ein freches Gesicht (Dan 8,23) 42,

Vom gesicherten Ausgangspunkt her, da das kleine Horn den
Seleukiden Antiochos IV. Epiphanes chiffriert, versuchen nun die Aus-
leger eine Liste mit zehn Monarchen aus der seleukidischen Dynastie
zu entwerfen. Dabei wird diese Aufzdhlung in eine Siebner- und eine
Dreiergruppe zerlegt, da die Identifizierung der drei Horner, die vor
dem kleinen Horn ausgerissen werden, zusitzliche Schwierigkeiten bietet.
Fiir diese drei Horner miissen drei historische Personlichkeiten gefunden
werden, die zur selben Zeit mit Antiochos I'V. gelebt haben und von diesem

39 Vgl. O. PLOEGER [Anm. 21] 116; A. BENTZEN [Anm. 4] 58 und K. Kocn
[Anm. 14] 17.

40 Vgl. O. PLOEGER[Anm. 211117, der in diesem Falle von« Einmiitigkeit» unter
den Exegeten spricht. Anzugeben wiren hier alle bereits 6fters zitierten Kommen-
tare und Aufsitze. Vgl. auch J. STEINMANN [Anm. 5] 117.

41 U. WILCKEN [Anm. 40] 2470-2476 und STAEHLIN [Anm. 40] 1242-1245.

42 Vgl. A. LacocQue [Anm. 14] 108. J. GOETTSBERGER ([Anm. 10] 60) stimmt
zwar mit der gingigen Ansicht {iberein, meint aber dariiber hinaus, daBl mit dem
kleinen Horn nicht allein Antiochos IV., sondern «im typisch-mystischen Sinn auch
der Antichrist» gemeint sei.



Das Tier mit den Hérnern 363

um ihre legitimen Thronrechte gebracht wurden 3. Der Aufbau der Drei-
erreihen wird natiirlich durch die jeweilige Liste mit den sieben Monar-
chen, die vom einzelnen Exegeten als richtig angesehen wird, mitbe-
stimmt. So ergeben sich die folgenden moglichen Herrscherlisten, die
bei der Exegese von Dan 7,7 {. oft verwendet werden (siehe Tabelle):

E. BICKERMANN bereichert die Ldsungsvorschlige noch mit einer
bisher kaum beachteten, rein ptolemiischen Dreierliste: Ptolemaios VI.
Philometor — Ptolemaios VII. Euergetes II. — Kleopatra II. Bei diesen
Personen handelt es sich um die Beherrscher Agyptens und um Geschwi-
ster und Gatten zugleich, die von ihrem Onkel Antiochos IV. Epiphanes
erfolgreich bekdmpft wurden, bis er in Eleusis vor Alexandrien vom ro-
mischen Legaten Popilius Laenas zur Umkehr aufgefordert wurde #%.

So interessant und einleuchtend jeder dieser Losungsversuche bleibt,
muB doch wohl mit A. BENTZEN festgestellt werden: «wir sind indes
nicht mehr imstande, seine [des Verfassers] Aufzihlung eindeutig zu
rekonstruiren» *>. Nach dieser Erorterung scheint mir jedoch sicher zu
sein, dafl der Verfasser von Dan 7 ausreichende Kenntnisse iiber die
zeitgendssische Politik besall und er ihren ProzeB3 mit den Hérnern am
vierten Tier chiffriert darzustellen versuchte *¢.

43 D. K. MARTI ([Anm. 5] 51) sieht im «klein» des letzten Hornes das anfing-
liche Schwachsein des Antiochos, der sich dann, obwohl nicht erbberechtigt, rinke-
voll den Thron erschlich.

4 Vgl. Four Strange Books of the Bible. Jonah/Daniel | Koheleth [Esther,
New York 1967, 104 und zur Geschichte vgl. U. WiLcKEN [Anm. 38] 2471-2474.

45 [Anm. 4] 67. Was aber nicht heiBt, daB der Autor damit die Meinung der-
jenigen teilt, die in der Zehnzahl der Horner bloB ein Bild des zersplitterten griechi-
schen Reiches sehen und eine Identifizierung der Horner fiir zwecklos halten. In
diesem Sinne duflert sich ebenfalls O. PLOEGER ([Anm. 21] 116).

4 D. Buzy ([Anm. 22] 418) stellt zusdtzlich zur Diskussion, ob die drei Hérner,
die vor dem elften Horn ausgerissen werden, nicht eine Chiffre fiir Taten sind, die
Antiochos IV. Epiphanes nach seiner Thronbesteigung unternommen hat. Der
Autor gibt zwar zu, daB es sich in Dan 7,8 scheinbar um drei Thronpritendenten
handelt. Durch das kdmjh von Dan 7,20 und in Dan 7, 24b wird seiner Ansicht nach
keinerlei Beziehung zwischen Antiochos IV. und seinen Opfern hergestellt, so da3
D. Buzy in den drei Hérnern lieber drei auslindische Gegner als drei Vorganger
des Seleukiden sihe. Er verbindet durch das von ihm oft verwendete Postulat der
«symbolischen Analogie» Dan 7, 8a mit Dan 8,9, wo dem griechischen Ziegenbock
ein kleines Horn wéachst, das gro wird und nach den drei Richtungen Siiden, Osten
und Westen hin vorstofBt.



Das Tier mit den Hornern

364

soyoonuy
SOLI}WIA(T

103edoyd ‘AT SO{NI[RS

19 °p "III SOY20RuUy
I1030G "III SOYNI[AS

¢ XBISIE] SOYd0nuy
soNTuI[ey ‘II SO}NS[eS
00y ], ‘II sOyRonuy
1930G '] soyoonuy
I03eNIN ‘T SOYNS[AS

¢ J0}OUWOINJ "TA SOTEW[03]

soyoonuUy
soLgawa(f

103edOIyJ "AT SONNIRS
19 “p "III soyoonuy
10308 “IIT SONR[RS

SOMTUT[[e3] "I SO}NI3S
sosq [, "IT soyoonuy
1230G '] sOyd0nIUY
I03eYIN '] SOMNI[PS

¢¢ SOLIJUWIA(T
IopoIPH
103edo[Iyg "AT soqno[g

D P 'III soydonuy
1930 ‘III SO No[eS

soNuITey] ‘T SOYNaPS
SO9YL, IT SOYI0IIUY
19305 ‘T SOyPOnuUY
I03BNIN ‘T SONO[AS

"I5) ‘P IOPUEBXI[Y

15 SOU20IUY

os T0yedO[IyJ "AT SOYNA[AS

e 1D 'P 'III soyoonuy

13}0S 'TII SOYNa[aS

soNIuIes] II SONNo[es
SO9Y, ‘TI SOYoORUY
1930G ‘T soyoonjuy
IOYENIN ‘I SONNS[OS

s "AI IOPUEXITY

"I0) "P IOPUBXIY

o YADHOTJ 'O 'ISA

ys¢ NIZINTG "y pun
snoardod "M ‘N
‘ATTMOY "H "H 'T8SA

zs IIIVIN "3 " "ISA

1y YANIAVONAVYE "M
pun DAFAASNIO) T "H TSA



Das Tier mit den Hornern 365

47 W. BAUMGARTNER [Anm. 8] 204 und H. L. GINSBERG, Studies in Daniel.
(Texts and Studies of the Jewish Theological Seminary of America) New York
1948, Bd. 14, 18-23.

48 Der unmiindige Sohn Alexanders d. Gr.

49 187 v. Chr. wurde Antiochos III. d. Gr. beim Versuch, einen Beltempel in
der Elamis zu pliindern, von Eingeborenen erschlagen.

50 Seleukos IV. wurde mit groBter Wahrscheinlichkeit von seinem Giinstling
Heliodor 175 v. Chr. ermordet.

51 Antiochos war ein weiterer Sohn Seleukos’ IV. Philopator, der einige
Monate zwischen seinem Vater und seinem Onkel Antiochos IV. regierte und auf
Befehl des letzteren durch Andronikos umgebracht wurde.

‘W. BAUMGARTNER ([Anm. 8] 204 {.) macht darauf aufmerksam, daf damit
eine Dreierliste gewonnen wird, bei der alle drei Mitglieder ein gewaltsames Ende
fanden. Wenn Antiochos IV. auch nur am Tode seines Neffen schuld war, so hilt
es der Exeget doch fir moglich, daf3 die Stimme des Volkes ihn auch fiir den Tod
der beiden ersteren Seleukiden verantwortlich sprach. Vgl. zu Antiochos III. d. Gr.:
U. WILcKEN [Anm. 38] 2459-2470, zu Seleukos IV. Philopator: STAEHLIN [Anm. 38]
1242-1245 und zu Antiochos: U. WiLcKEN [Anm. 38] 2471.

52 Vgl. [Anm. 5] 50 f. Die selbe Siebnerreihe ebenso bei D. Buzy [Anm. 22]
417 und J. STEINMANN [Anm. 5] 116 f.

53 Demetrios war der Neffe Antiochos’ IV., der fiir dessen Auslgsung als Geisel
nach Rom gesandt wurde. D. K. MARTI ([Anm. 5] 51) meint, obwohl Seleukos IV,
von seinem Beamten Heliodor ermordet wurde, sei von den Juden die Schuld gerne
seinem verhaBten Bruder Antiochos IV. angelastet worden. So ebenfalls D. Buzy
[Anm. 22] 417 1.

5%+ So H. H. RowLEY (Darius the Mede and the Four Empires in the Book of
Daniel. A Historical Study of Contemporary Theories, Cardiff 1935, 98-120), der
auf diesen Seiten sein Schema griindlich darlegt. Vgl. ebenfalls N. W. PorTEOUS
[Anm. 5] 87 und A. BENTZEN [Anm. 4] 65-67.

55 Ptolemaios VI. Philometor war ein Sohn Ptolemaios’ V. Epiphanes von
Agypten und der Kleopatra, einer Schwester Antiochos’ IV., der von seinem Onkel
gefangen genommen wurde. N. W. PorTEOUS (Anm. 5] 87) sieht in dieser Dreier-
reihe die befriedigendste Lésung, da Ptolemaios V1. Philometor durch seine Mutter
Kleopatra zu den Seleukiden gezdhlt werden konnte. Allerdings war Ptolemaios
Philometor der Sechste seines Namens und nicht der Siebte, wie N. W. PorTEOUS
angibt. Diese Dreierreihe findet auch Zustimmung bei K. Kocr [Anm. 14] 17
Anm. 1. G. BEHRMANN ([Anm. 10] 46) betont demgegeniiber die Unmdglichkeit,
daB das zehnte Horn Ptolemaios VI. darstellt, da nicht bewiesen werden kann, da@3
dieser jemals Anspriiche auf Syrien geltend gemacht hat. Zu den Ptolemédern vgl.
U. WiLckEN [Anm. 38] 2471-2474. Zu den Stammbédumen der Lagiden und Seleu-
kiden vgl. A. BoucHE-LECLERCQ, Histoire des Séleucides (323-64 avant J.-C.), Bd. 2,
Paris 1914 (impression anastatique, Bruxelles 1963), 640-643.

56 Vgl. [Anm. 21] 1161f. In der Dreierliste Seleukos IV. Philopator - Deme-
trios - Antiochos sieht O. PLoEGER den Vorteil, dal die verdrangten Mitglieder der
seleukidischen Konigsfamilie und der Usurpator in verwandtschaftlicher Beziehung
miteinander stehen und jeder von ihnen Thronrechte besaB. Vgl. auch J. STEIN-
MANN ([Anm. 5] 117), der allerdings die gleiche Siebnerreihe wie D. K. MARTI
(TAnm. 5] 50 £.) vertritt.

57 Antiochos Hierax, der jiingere Bruder Seleukos’ II. Kallinikos, beherrschte
einige Jahre lang mit Hilfe der Galater als rebellischer Gegenkénig Kleinasien,
nachdem ihm von seinem Bruder die versprochene Mitregentschaft verweigert
worden war. Vgl. dazu U. WiLCcKEN [Anm. 38] 2457-2459.



366 Das Tier mit den Hoérnern

Das Horn als Symbol der hellenistischen Herrscher

Die Hérner bilden das charakteristische Kennzeichen des vierten
Tieres, der Chiffre des makedonisch-griechischen Reiches. Mit den Hor-
nern sind konkrete Herrscherpersonlichkeiten dieser Weltmacht ge-
meint. Es soll hier kurz versucht werden, zu erkliren, warum die helle-
nistischen Monarchen vom Verfasser von Dan 7 durch Hoérner veran-
schaulicht werden. Die Bedeutung des Hornes fiir den Alten Orient 38,

58 Die altsyrische Tkonographie zeigt die eher kampferischen Gottheiten mit
dem Hornerhelm. Vgl. O. Keer, Wirkméichtige Siegeszeichen im Alten Testament.
Ikonographische Studien zu Jos 8,18-26; Ex 17,8-13; 2 Kén 13,14-19 und 1 Koén
22,11. (Orbis Biblicus et Orientalis) Bd. 5, Fribourg, Gottingen 1974, 127. DERs.
zeigt den syrischen Gewittergott Baal in: Die Welt der altorientalischen Bild-
symbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Einsiedeln, Ziirich,
Koln, Neukirchen 1972, Abb. 291. Die Abbildungen zweier mannlicher Gotter-
statuetten mit Hornerhelmen aus dem 13. und 12. Jahrhundert v. Chr. aus Zypern
finden sich bei W. OrRTHMANN, Der Alte Orient (unter Mitarbeit von P. AMIET,
R. M. BoEEHMER, J.BORKER-KLAHN u.a.). In: Propylien Kunstgeschichte in
18 Banden (hrsg. von K. BitTEL, J. FoNTEIN, H. KELLER u. a.), Bd. 14, Berlin 1975,
Abb. 468a und b. Die Horner am Goétterhelm versinnbildlichen die vitale Lebenskraft
und Fruchtbarkeit des Triagers, die der Beter fiir sich erbittet. Vgl. O. KeerL, AOBPs
192 f. und Abb. 290. Auch der Herr des Pantheons, El, trigt den Beinamen #
(Stier) und erscheint mit der Hornerkappe. Vgl. O. KeerL, Wirkmichtige Sieges-
zeichen 127 f. und die zwei Abbildungen bei dems., AOBPs 283 {. und dazu die
Texte aus Ugarit bei A. HERDNER [Anm. 6] 22-31: 4 (II AB).

In Agypten wird der Pharao bereits seit der archaischen Periode als Stier
dargestellt. Vgl. J. PriTcHARD [Anm. 10] Abb. 291 {f. 297 und dazu E. HORNUNG,
Der Eine und die Vielen. Agyptische Gottesvorstellungen, Darmstadt (2) 1973,
94-96. Auch im NR lassen sich noch literarische und bildliche Darstellungen fiir
die Metapher vom Pharao als Stier finden. Vgl. O. KegeL, Wirkmachtige Sieges-
zeichen 129-131. 130 Anm. 1 und Abb. 62 f.).

In Mesopotamien bildete die einfache Hornerkrone bis in die assyrische Zeit
hinein ein Attribut fiir kleinere Gottheiten und Schutzgeister, wihrend die htheren
Gotter Helme trugen, die in der Regel mit vier, die Spitzen gegeneinander gestellten
Hoérnerpaaren geschmiickt waren. Vgl. M. NoTH [Anm. 10] 270; S. MorRENZ [Anm.1]
153 und O. KEeEL, Wirkmichtige Siegeszeichen 127. Als Beispiele fiir die mesopo-
tamischen Gotterkronen vgl. J. PritcHARD [Anm. 10] Abb. 513-515, 525 f. 646 f.
und fiir den einfachen Hérnerhelm der Dienstgottheiten vgl. DERs., ebd. Abb. 516.
620 f. Die Herrscher des Vorderen Orients tragen an ihren Helmen und Kronen
nur ausnahmsweise ein Horn, das Attribut der Gétter. Ein Beispiel fiir den akka-
dischen Konig Naram-sin bringt W. ORTEHMANN, ebd. 196 f. und Abb. 104 (vgl. auch
J. PriTcHARD [Anm. 10] Abb. 309); fiir den altbabylonischen Kénig Puzur-eStar
ebenfalls bei W. ORTHMANN, ebd. 292 und Abb. 159. 160a (vgl. auch J. PRITCHARD
[Anm. 10] Abb. 433), und fiir einen syrischen Koénig aus Megiddo bei O. KEEL,
Wirkmaéchtige Siegeszeichen 127 f. Anm. 6 und Abb. 59. Der Vergleich des Herr-
schers mit einem Wildstier findet sich in Mesopotamien bildnerisch wie auch lite-
rarisch eher selten belegt (vgl. O. KEEL, Wirkméichtige Siegeszeichen 131).



Das Tier mit den Hérnern 367

die auch in der alttestamentlichen Tradition nicht unbekannt geblieben
ist %9, 146t es sinnvoll erscheinen, daB3 der Verfasser von Dan 7 die grie-
chischen Monarchen durch die Horner am vierten Tier chiffriert. Damit
ist die gingige Frage der Exegeten nach den sinnbildlichen Aussagen der
Horner in Dan 7,8 fiir die meisten von ihnen einigermafen befriedigend
beantwortet. Doch soll hier dariiber hinaus noch die Frage gestellt wer-
den, ob nur dieser allgemeine Bedeutungshintergrund des Hornes den
Verfasser diese Chiffre wihlen lieB, oder ob er nicht durch einen konkre-
ten historischen Bezug zu dieser Wahl gedrangt wurde.

Nur wenige Exegeten bemiihen sich, einen solchen konkreten Bezug
zu den Hornern in Dan 7,8 zu finden. M. NotH sieht im Horn das Sinn-
bild fiir den Seleukidenstaat %, wobei er S. MOoRENZ 6! anfiihrt, der, so-
weit ich sehe, als einziger Exeget auf zwei seleukidische Miinzen ver-
weist, die je ein Monarchenportrit im Hérnerschmuck vorstellen. Die
erste Miinze (Abb. 7) zeigt auf ihrer vorderen Seite einen Herrscherkopf,
der einen Helm mit Ohren- und Nackenschutz und einem Visier trigt.
Zusitzlich weist der Helm noch ein Rinderohr und ein Horn auf. Wie die

59 Im Alten Testament bildet das Horn ein Symbol der Macht und der Stirke;
in ihm stellt sich die Kraft eines Lebewesens dar (vgl. S. MorENZ [Anm. 1] 152
und L. G. RigNELL, Die Nachtgesichte des Sacharja, Lund 1950, 61). Gott richtet
das Horn, das heillt die persénliche Macht des Beters (1 Sam 2,1) oder seines Ge-
salbten (1 Sam 2,10) auf. Das Bild, hergeleitet von den hérnerbewehrten Tieren
(Ex 21,28 f. 31 1. 36; Ez 34,21; Dan 8,4; vgl. auch O. KeerL, Wirkmichtige Sieges-
zeichen [Anm. 58] 125 {.), kann auch Gottes Krifte, die fiir Israel am Werk sind,
bezeichnen (Num 23,22; 24,8 und vgl. den Gottesnamen ‘bjr j'qb Gen 49,24; Jes
49,26; Ps132,2.5). Die gehtrnte Gesichtsmaske, die Mose bei seiner Begegnung
mit Gott auf dem Sinai trug und die er verhiillen muBte, um das Volk nicht zu
erschrecken (Ex 34,29f. 35), stellt eine weitere Verbindung zwischen Jahwe und
dem hérnertragenden Stier her. Vgl. K. JaAroS, Des Mose «strahlende Haut». In:
ZAW 88 (1976) 279; pERs., Die Stellung des Elohisten zur kanaandischen Religion.
(Orbis Biblicus et Orientalis) Bd. 4, Fribourg, Gottingen 1974, 132-136; O. KEEL,
Wirkmaichtige Siegeszeichen [Anm. 58] 133 f. und Abb. 64. Der Altar, der die Gott-
heit repriasentiert, fand seine hochste Wirkungsmacht in den vier Hoérnern an
seinen Ecken (1 Kén 1,50; 2,28; Am 3,14; Ps 118,27; vgl. dazu S. MorRENZ [Anm. 1]
152; O. KeeL, AOBPs [Anm. 58] 128 und Abb. 194 {.; K. GaLLING, Der Altar in
den Kulturen des Alten Orient. Eine archéologische Studie, Berlin 1925, 58 f. 65-67.
So werden der Konig, wenn er gegen seine Feinde auszieht (1 Kén 22,11 und vgl.
dazu O. KeEeEL, Wirkmichtige Siegeszeichen [Anm. 58] 125-134), die Krifte des
ganzen Volkes (Ps 44,6) oder eines Stammvaters (Dtn 33,17) mit dem Stierhorn
symbolisiert. Im Stier mit seinem Hérnerinstrument kann dem Beter auch die
Unbill, die er von seiten seiner Gegner erleidet, aufscheinen (Ps 22,13. 22 und vgl.
dazu O. KeerL, AOBPs [Anm. 58] Abb. 105).

60 Vgl. [Anm. 10] 270.

61 «Das Tier mit den Hérnern». In: ZAW 63 (1951) 151-154.



m

Das Tier mit den Hoérne

368




Das Tier mit den Hornern 369




370 Das Tier mit den Hérnern

plastischen Punkte auf dem Helm und die unter dem Hals verknoteten
Raubtierpranken zeigen, ist der Helm mit einem Leopardenfell iiberzo-
gen gedacht. Die Riickseite der Miinze nennt den Vertrauten und Feld-
herrn Alexanders d. Gr., Seleukos I. Nikator, als Prigherrn 62, Seleukos I.
nahm 305 v. Chr. den Konigstitel an und begriindete die seleukidische
Dynastie, da nach der Schlacht bei Ipsos (301 v. Chr.) die Idee eines
ungeteilten Alexanderreiches endgiiltig begraben wurde 9. Nach G. K.
JENKINS handelt es sich «logischerweise» um das einzige Portrit Seleukos’
I., das zu seinen Lebzeiten auf Miinzen erscheint 6. K. LANGE duBerte
aber bereits frither mit einleuchtenderen Argumenten, dall es sich bei
diesem Portrit um einen idealisierten Alexanderkopf handelt 9. Die

62 Die Riickseite des Tetradrachmon zeigt die Siegesgéttin Nike, die einer
Waffentrophde einen Siegeskranz auflegt. Vgl. G. K. JENKINS, Monnaies grecques
(iibers. aus dem Englischen von C. Bruccal). (L'Univers des Monnaies) Fribourg
1972, 248 Nr. 551 und 552.

63 H. BENGTsON, Griechische Geschichte. Von den Anfingen bis in die
romische Kaiserzeit. In: Handbuch der Altertumswissenschaft (hrsg. von I. v. MUL-
LER und W. Otro0), I11/4, Miinchen 1950, 354. 357.

64 [Anm. 62] 241.

65 Vgl. K. LangEe, Herrscherkdépfe des Altertums. Im Miinzbild ihrer Zeit,
Berlin, Ziirich 1938, 47. Der Autor weist auf den jugendlichen Herakleskopf mit
dem Lowenfell und den unter dem Hals zusammengebundenen Raubtierpranken
hin, der auf den Miinzen Alexanders d. Gr. erscheint (Abb. 2). Herakles galt als
der legendire Vorfahre des makedonischen Konigshauses (vgl. G. K. JENKINS
[Anm. 62] 232). Unter den Numismatikern herrscht keine vollige Klarheit, ob die
Zuge auf der Heraklesmiinze bereits Alexander d. Gr. zu seinen Lebzeiten portra-
tieren wollen. Bekannt ist, dal Alexander die Taten des Herakles fiir sich in An-
spruch nahm und daB in der Antike die Heraklesmiinze fiir ein Portrit des Make-
donen gehalten wurde (vgl. G. K. JENKINS [Anm. 62] 232). Dabei ist auch auf den
Sarkophag des sidonischen Noblen hinzuweisen, der noch zu Lebzeiten Alexanders
geschaffen wurde und den jungen Herrscher in der Lowenhaut des Herakles im
Perserkampf zeigt (vgl. N. JipEJIAN, Sidon, Through the Ages, Beirut 1971, 64
und Falttafel nach dem vorderen Buchdeckel). Sicher ist K. LANGE recht zu geben,
wenn er meint, daB der Graveur wohl versuchte, im Herakleskopf Bildnisziige
Alexanders wiederzugeben; eine Beobachtung, die bereits auch schon bei gewissen
Miinzpragungen Philipps II. von Makedonien gemacht werden kann (vgl. ebd. 151.).
Die ersten eindeutigeren Alexanderportrdts auf Miinzbildern lieB in Alexandrien
wenige Jahre nach dem Tode des Makedonen der ehemalige Leibwachter Ptole-
maios priagen (Abb. 3). Dabei wurde das Lowenfell als Kopfschmuck durch die
Elefantenhaut des Indiensiegers ersetzt. Die Miinzen des Ptolemaios tragen noch
auf ihrer Riickseite den Namen Alexanders, da er sie fiir den unmiindigen Sohn
der Roxane, Alexander IV., schlagen lieB, bevor er selber 306 v. Chr. den Koénigs-
titel annahm (vgl. K. LANGE, ebd. 16 {.). Doch wird auch auf diesen alexandrinischen
Miinzen das Bild Alexanders eher als das eines Heroen mit den Attributen seiner
koniglichen Abstammung und nicht wirklich als ein konkretes Portrit behandelt
(vgl. F. IMmHOOF-BLUMER, Portriatkopfe auf antiken Miinzen hellenischer und helle-



Das Tier mit den Hérnern 371

Miinze (Abb. 7) wird, wie die Behandlung der Frage in der letzten An-
merkung zu zeigen versuchte, das idealisierte Bildnis Alexanders d. Gr.
vorstellen wollen, allerdings mit gewissen portriathaften Ziigen vermischt,
wie dies in den eigenen Prigungen Alexanders d. Gr. (4bb. 2) begonnen,
in denjenigen Ptolemaios’ I. Soter (Abb. 3) wieder aufgenommen, aber
erst in den Miinzen des Lysimachos (4bb. 4) zur Vollendung gebracht
wurde. In die Kategorie der ersteren Prigungen gehort auch der be-
helmte Alexanderkopf des indischen Fiirsten Sophytes 6°.

Die Diadochen, die sich um das riesige Erbe Alexanders stritten
und die Idee eines groBen hellenistischen Reiches verrieten, hefteten ihre
dynastischen Anspriiche gerade an Alexander und die Wirkung, die seine
kurze Herrschaft im Orient hinterlassen hatte 7. So war es fiir jeden ein-
zelnen Diadochen naheliegend, die Ideologie, daBl die eigene Dynastie in
Alexander ihren Griinder besitze, auf seinen weitverbreiteten und mit
seinem Bildnis versehenen Miinzen zu dokumentieren. Eine der groen
Leistungen Alexanders d. Gr. bestand in der Schaffung einer universalen
Wihrungseinheit, die nahe beim Geldkurs von Athen lag und die seinen
Tod zu iiberleben vermochte. Die erste Generation der Diadochen prigte
ihre Miinzen dabei oft noch im Namen Alexanders %8, so da3 diese bei
ihrem Umlauf im Feindesland zur wirksamen Propagandawaffe werden
konnten. Besonders beliebt waren die qualititsvollen Alexandermiinzen
des Lysimachos (4bb. 4) %, die, nach dem Untergang seines Reiches in
der Schlacht von Korupedion (281 v. Chr.), hellenistische Herrscher und
Stddte in Asien bis ins 2. Jahrhundert v. Chr. hinein erneut prigen
lieBen 7°. Auf diesen Miinzen wird das Alexanderportrit ohne Kopfbe-
deckung gezeigt; an seinen Schlifen befindet sich kein Stier-, sondern

nisierter Volker, Leipzig 1885, 5). Die ersten Portratdarstellungen Alexanders,
zwar idealisiert, aber doch entschieden charakteristisch und individuell gestaltet,
zeigen erst die Prigungen des einstigen Leibwichters Lysimachos, der Herr von
Thrakien wurde. Diese legen oft Zeugnis von einem hervorragenden Kunstvermdégen
ab (Abb. 4). Die Pragungen Ptolemaios I. Soter (Abb. 3) und des Lysimachos
(Abb. 4) werden weiter unten noch zu behandeln sein.

66 Vgl. F. IMHOOF-BLUMER, Portriatképfe [Anm. 65] 14 und Taf. VI/25.

67 Vgl. K. LANGE [Anm. 65] 17.

68 Vgl. G. K. JENKINS [Anm. 62] 228 f.

69 Weitere Alexandermiinzen des Lysimachos sind zu finden bei F. IMHOOF-
BLUMER, Portratkopfe [Anm. 65] Taf. I/1 und Taf. IT/3.

70 Vgl. F. ImHooF-BLUMER, Portritképfe [Anm. 65] 5. 14. Der Autor ver-
weist auf spite griechische Miinzen und Goldmedaillons der Kaiserzeit (bis ins
3. Jahrhundert n. Chr.), bei denen es sich noch um Nachahmungen des Alexander-
portrats der Lysimachos-Miinzen handelt. Vgl. dazu auch S. MoRENZ (Anm. 1] 154.



372




373




374 Das Tier mit den Hérnern

ein Widderhorn, das an die Proklamation Alexanders zum Sohn des
widderkopfigen Gottes Ammon erinnert, die anldBlich seines Besuches
in der lybischen Oase Siwa (331 v. Chr.) erfolgte 7. Das Diadem, das
den Kopf umzieht, erweist Alexander als den Weltbeherrscher 72,

Die zweite Miinze, die S. MORENZ erwdhnt und in der er einen histo-
rischen Bezug zu Dan 7,8 sieht, ist eine Pragung Antiochos’ I. Soter, die
auf der vorderen Seite das Portrit seines Vaters, Seleukos I. Nikator,
zeigt (Abb. 5). Es wird nicht gidnzlich klar, ob das charakteristische
Bildnis des Monarchen noch zu seinen Lebzeiten, wihrend sein Sohn
blo Mitregent war, also vor 281 v. Chr. geprigt wurde 73, oder erst
kurz nach seinem Tode. Neben den Miinzen des makedonischen Herr-
schers Demetrios Poliorketes, die dessen eigenes Portrit im Horner-
schmuck zeigen (4bb. 6) und damit beweisen, daB die Horner Attribute
auch der lebenden Diadochen sind, gilt es noch einen in diesem Zusam-
menhang unbeachtet gebliebenen Miinztypus zu nennen, der auf seiner
Riickseite Seleukos I. Nikator als Pragherrn nennt und auf der vorderen
Seite dessen Bildes im Hornerschmuck wiedergibt (4560. §). Wenn Seleu-
kos I. bereits zu Lebzeiten sein Portrdt im Hoérnerschmuck auf Miinzen
prigen lieB, wichst neben den Argumenten von F. IMHOOF-BLUMER
(siehe Anm. 73) die Wahrscheinlichkeit, da die Miinze des Antiochos I.
Soter (Abb. 5) noch vor dem Tode des Seleukos I. Nikator geprigt wurde.

7t Vgl. H. BENGTsON [Anm. 63] 321 {. In diesem Zusammenhang ist aus einem
Gebet Alexanders d. Gr. anzufithren: ¢«Ich weil3, da3 du meine Hoérner auf meinem
Haupt hast wachsen lassen, daB ich die Reiche der Erde zerstoBe.» Der Text ist
entnommen K. Jaro§, Des Mose strahlende Haut [Anm. 59] 279 Anm. 51.

72 Vgl. F. IMmHOOF-BLUMER, Portritképfe [Anm. 65] 7.

73 So F. IMHOOF-BLUMER, Die Miinzen der Dynastie von Pergamon. In: Ab-
handlungen der Konigl. Preul. Akademie der Wissenschaften zu Berlin vom Jahre
1884. Vorgelegt in der Sitzung der philos.-histor. Classe am 8. Mai 1884 (Sitzungs-
berichte St. XXV. S. 569), Berlin 1884, 22 f. Der Autor verweist auf Miinzen, die
das Portrit des Seebeherrschers Demetrios Poliorketes zeigen. Diese (Abb. 6, vgl.
dazu auch die Abbildungen bei G. K. JENKINS [Anm. 62] 245 Nr. 538 und F. Im-
HOOF-BLUMER, Portratképfe [Anm. 65] Taf. I/4. I1/7. TI/8) stellen den Diadochen
und zwar zu seinen Lebzeiten ebenfalls mit dem Diadem und den Stierhérnern dar,
wie es auf der Miinze Antiochos’ I. beim Portrit seines Vaters Seleukos I. Nikator
(Abb. 5) der Fall ist. Horn und Diadem sind demnach die Zeichen der lebenden
Diadochen und fir die Darstellung des toten Monarchen kénnen beide durch die
Gottertdnie ersetzt werden. So wird das Portrit des Seleukos I. Nikator auf den
Miinzen seines Giinstlings Philetairos von Pergamon (4bb. 7, vgl. dazu noch die
Abbildungen bei G. K. JENKINS [Anm. 62] 248 Nr. 553 und F. IMHOOF-BLUMER,
Portritkopfe [Anm. 65] Taf. I/3) gezeigt. Philetairos bewies so aus wohlberechneter
Schmeichelei gegeniiber Antiochos I. Soter dessen verstorbenem Vater Seleukos
gottliche Verehrung.



Das Tier mit den Hérnern 375

Soweit ich sehe, sind die Miinzen Seleukos’ I. Nikator, die den noch
wenig bildnishaften Alexanderkopf mit dem Fellhelm (4bb. 7) und das
eigene Portrit (Ab6b.8) zeigen, die Alexandermiinzen des Lysimachos
(Abb. 4), die Miinzen Antiochos’ I. Soter, auf denen sein Vater Seleukos I.
portritiert wird (40b. 5) 7 und die eigenen Miinzbilder des Demetrios Po-
liorketes von Makedonien (A46b.6) die einzigen hellenistischen Monarchen-
bildnisse, die die Dargestellten mit Hornern zeigen. Von den Epigonen
lieB sich keiner mehr im Hornerschmuck, sondern wie Antiochos I.
Soter auf seinen Miinzen blo8 noch mit dem Diadem 7° darstellen. Auch
der Diadoche Ptolemaios I. Soter wurde ausschlieBlich nur mit dem
Diadem gezeigt 7.

Die Interpretation der Hérner an den Schlifen der makedonischen
Monarchen ist vielfiltig. So wird das Horn des Meerbeherrschers Deme-
trios Poliorketes (4bb. 6) vom gehérnten Neptun hergeleitet 77, der Fell-
helm mit den Stierhérnern auf der Alexandermiinze Seleukos’ I. Nikator
(Abb. 7) wird als Anspielung auf Dionysos und dessen Zug nach Indien
auf dem von Leoparden gezogenen Wagen gedeutet 8. Die Stierhorner
auf der letzteren Miinze wie die auf der Prigung Antiochos’ I. Soter zu
Ehren seines Vaters werden auch in Beziehung gesetzt zu den Hoérner-
kronen der mesopotamischen Gotter 7. In echt hellenistischer Weise
werden alle diese Erklirungsmoglichkeiten fiir die Hérner an den Schli-
fen der griechischen Monarchen etwas fiir sich haben; wobei fiir die
seleukidische Dynastie der Riickgriff auf die altbabylonisch-assy-
rischen Gotterhelme und -kronen besonders naheliegend war, da
sie in Mesopotamien die Stammlande ihres Reiches besall und sich mit
diesem Mittel ihren orientalischen Untertanen leichter als gottliches
Geschlecht prisentieren konnte. Dafl die hellenistischen Herrscher dies

74 Die bei F. Imunoor-BLUMER (Die Miinzen der Dynastie von Pergamon
[Anm. 73] Taf. I/1) gezeigte Miinze konnte eher als Abb. 5 nach dem Tode des
Seleukos I. von dessen Sohn Antiochos I. Soter geprigt worden sein, da der Dia-
doche neben den Hoérnern an Stelle des Diadems die Gottertdnie tragt.

75 Vgl. die Miuinzdarstellung bei G. K. JENKINS [Anm. 62] 248 Nr. 554 und
dazu F. IMmHOOF-BLUMER, Portriatképfe [Anm. 65] 5.

76 Vgl. die Prigung bei K. LANGE [Anm. 65] Taf. 49.

7T So G. K. JENKINS [Anm. 62] 237.

78 So DERs. [Anm. 62] 241. Der Zug des Dionysos ins Innere Asiens, den
bereits Euripides kannte, wurde von Alexander d. Gr. als Propagandamittel zu
einem Zug nach Indien ausgeweitet (vgl. dazu L. HuBER, Dionysos. In: Lexikon
der Alten Welt (hrsg. von C. ANDRESEN, H. ErBsg, O. Gicon u. a.], Zirich, Stutt-
gart 1965, 757).

7 So K. LANGE [Anm. 65] 47 und S. MorENz [Anm. 1] 153.



376 Das Tier mit den Hornern

anstrebten, zeigen bereits die gottlichen Beinamen, die sie sich zulegten.
Wenn nicht gerade als Gotter, so wurden die méchtigen Diadochen, auf
denen noch etwas vom Glanz Alexanders lag, vom Volk doch als «gott-
liche Erretter» besungen. So wird Demetrios Poliorketes vom Volk von
Athen hymnisch begriift mit den Worten:

Die anderen Gotter existieren nicht, oder sind weit weg;

sie horen uns nicht, oder sie wollen uns nicht horen;

aber Du, Du bist hier und wir kénnen dich sehen, nicht
etwa in Holz oder in Stein, sondern in Wirklichkeit!» 80

Die Miinzen mit den gehdrnten Monarchenportrits sind noch durch
den bereits erwihnten Miinztypus (Abb. 3), der das idealisierte Portrit
Alexanders d. Gr. mit der Elefantenhaut zeigt, zu ergéinzen. Ptolemaios I.
lieB diese Darstellung Alexanders als Indienbeherrscher in Alexandrien
kurz nach dessen Tod pragen. Die Miinze zeigt an den Schldfen des Kop-
fes das Widderhorn und um den Hals windet sich die Aegis der Gotter
(Abb. 3) 8. Auch Seleukos I. Nikator lie in seinem Reich auf Miinzen
Alexander als Indienherrscher ehren (456b. 9). Vielleicht darf auch dieser
Miinztypus zu den Herrscherdarstellungen mit dem Hornerattribut ge-
rechnet werden, da die StoBzihne der Elefantenhaut der Stirn des Dar-
gestellten zu entwachsen scheinen; wenigstens bei einem fliichtigen
Blick und wenn man bedenkt, dal der Elefant in Mesopotamien bis zum
Alexanderzug beinahe unbekannt geblieben war 82,

Nun muB, um in diesen Miinztypen den historischen Bezug zu
Dan 7,7 . erkennen zu koénnen, vorausgesetzt werden, daB diese den
Juden in der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. auch bekannt gewesen
sind und ihnen als Zahlungsmittel dienten 3. Dem stellen sich aber zwei

80 Der Text wurde entnommen G. K. JENKINS [Anm. 62] 233 und aus dem
Franzosischen fibersetzt.

81 Weitere Beispiele zeigen K. LANGE [Anm. 65] Taf. 42 und G. K. JENKINS
[Anm. 62] 220 Nr. 502.

82 Auf jeden Fall 1i3t sich die Behauptung, daB der Hérnerschmuck «¢seleuki-
disches Eigengut» sei und die Ptolemder «nichts dergleichen aufzuweisen» haben,
wie S. MoRENZ ([Anm. 1]153) glaubt, nicht aufrechterhalten (vgl. Abb. 3). S. MORENZ
versucht wohl allzu einseitig, den seleukidischen Hornerschmuck von den meso-
potamischen Gotterkronen her abzuleiten und unterlaB3t es so, die verschiedenen
Miinztypen, die den Herrscher im Hoérnerschmuck zeigen, zusammenzutragen.

8 Daf3 die Miinzen der hellenistischen Herrscher in Paldstina das alltdgliche
Zahlungsmittel darstellten, zeigen die Funde in Bet-Zur. So wurden 52 Priagungen
der Ptolemier und des Antiochos III. d. Gr., 126 von Antiochos IV. Epiphanes
und Antiochos V. Eupator und 27 von spdteren seleukidischen Monarchen dort
entdeckt. Vgl. O. R. SELLERs-W. F. ALBrIGHT, The First Campaign of Excavation



377

Das Tier mit den Hérnern

Abb. 9

Abb. 10



378 Das Tier mit den Hérnern

Einwinde entgegen. Zum ersten kann darauf hingewiesen werden, daf}
der Brauch, Herrscher im Hoérnerschmuck zu prigen, zu Beginn der
Regierungszeit Antiochos’ I. Soter (um 280 v. Chr.) aufgegeben wurde;
zum zweiten, daB Paldstina erst in der Schlacht von Paneas (heute
banjas) im Jahre 198 v. Chr. den Lagiden endgiiltig an die Seleukiden
verloren ging. Beim ersten Einwand, daB fiir Antiochos IV. Epiphanes,
das elfte Horn in Dan 7,8, keine Portritmiinze mehr mit dem Hoérner-
schmuck geschaffen wurde, hat bereits S. MoRENZ darauf hingewiesen,
daB die alten Miinzen im Umlauf und giiltig blieben und auch immer
wieder neu gepriagt wurden 8. Wegen der — trotz aller kriegerischen
Auseinandersetzungen — weitgehend 6konomischen Einheit der helleni-
stischen Welt liegt es nahe anzunehmen, da3 wohl auch das seleukidische
Miinzwesen in Paldstina wihrend der lagidischen Herrschaft nicht ganz
unbekannt geblieben ist #.

Dabei bleibt noch zu beachten, daBB bei den Seleukiden das Horn
nicht nur an ihren Miinzportrits des vergottlichten Alexanders und des
Seleukos I. Nikator vorkommt, sondern tatsidchlich eine Art «seleuki-
disches Hauszeichen» darstellt. So zeigen Prigungen des Seleukos I.
Nikator 8 auf ihren vorderen Seiten und solche des Antiochos I. Soter
(Abb. 70) 8 auf ihren Riickseiten einen gehodrnten Pferdekopf. Auch
wenn die Interpretation des Pferdekopfes nicht eindeutig ist 88, 1Bt

at Bet-Zur. In: BASOR 43 (1931) 10. Einige dieser Miinzen sind abgebildet bei
O. R. SELLERs, The 1957 Excavation at Bet-Zur. In: AASOR 38 (1968) Taf. 39
Nr. 1-10.

8¢ Vgl. [Anm. 1] 153 {. Der Autor verweist ebenfalls auf die Alexandermiinzen
des Lysimachos, die immer wieder von neuem gepragt wurden. Dies galt vermutlich
auch von den Miinzprigungen Seleukos I. Nikator, womit die Epigonen der seleu-
kidischen Dynastie ihren Griinder ehren wollten. Dies kann gut mit den Prigungen
der ptolemiischen Dynastie belegt werden, bei denen das Portrdt Ptolemaios I.
Soter das dominante Bildthema der Miinzvorderseite blieb (vgl. G. K. JENKINS
[Anm. 62] 250 {.).

85 Vgl. G. K. JENKINS [Anm. 62] 228, 231.

86 Beispiele sind zu finden bei A. BoucHE-LECLERQ [Anm. 55] Taf. I/3 und I/5.

87 Weiteres Beispiel bei A. BoucHE-LECLERQ [Anm. 55] Taf. I/7.

88 Vgl. E. T. NEweLL (Royal Greek Portrait Coins, Wisconsin 1937, 26 f.),
der auf der Prigung des Seleukos I. den Kopf dessen Lieblingspferdes sieht. G. K.
JENKINS ([Anm. 62] 24) und F. IMHOOF-BLUMER - O. KELLER (Tier- und Pflanzen-
bilder auf Miinzen und Gemmen des klassischen Altertums, Leipzig 1889, 12)
wollen in allen Beispielen dieses Priagesujets den gehérnten Kopf des Bukephalos,
des Lieblingspferdes von Alexander d. Gr., dem zu Ehren die Stadt Bukephala am
Hydaspes errichtet wurde, erkennen. Vgl. E. BapiaN, Bukephalos. In: Lexikon der
Alten Welt (hrsg. von C. ANDRESEN, H. ErBsE, O. GIGON u. a.), Ziirich, Stuttgart
1965, 517.



379

Das Tier mit den Hérnern

Abb. 11

Abb. 12



380 Das Tier mit den Hérnern

sich doch erkennen, daB auch die Pferde in die géttliche Sphire ihrer
Reiter aufgenommen wurden.

Zum SchluB} soll noch an einigen ptolemdischen Miinztypen deut-
lich gemacht werden, da3 die Chiffrierung griechischer Herrscher durch
Horner in Dan 7 ihre Ursache nicht allein in den seleukidischen Prigun-
gen haben muB. Diese lagidischen Miinzen lieBen bereits, zwar in einer
anderen Form als es bei den seleukidischen der Fall war, die Bewohner
Palistinas mit dem Hornmotiv bekannt werden. Neben dem obigen Hin-
weis auf die lange Giiltigkeit alter Miinzen und ihrer méglichen Neuauf-
lage konnen diese lagidischen Prigungen wohl den zweiten Einwand ent-
kriftigen, daB die Judder in der 1. Hilfte des 2. Jahrhunderts v. Chr.
das Hornmotiv auf Miinzen gar nicht kennen konnten, da Palistina
erst 198 v. Chr. nach der Eroberung durch die Seleukiden mit deren
Miinzwesen vertraut gemacht wurden ; in einer Zeit also, in der der Hérner-
schmuck auf seleukidischen Neuprigungen nicht mehr erschien. Phila-
delphos lie unmittelbar nach dem Tod seiner vergtttlichten Schwester-
Gemahlin Arsinoé 270 v. Chr. deren Bild auf Miinzen priagen 3. Auf der
Riickseite der Miinze sind zwei durch ein Kénigsdiadem zusammenge-
bundene Fiillhorner zu sehen, aus denen Iriichte hervorquellen (456. 77).
Ein Fiillhorn findet sich ebenfalls auf der Riickseite einer Prigung des
Ptolemaios V. Epiphanes (204-181 v. Chr.), deren vordere Seite das
Portrit des Monarchen, geschmiickt mit dem Strahlenkranz des Helios,
zeigt %°. Diese Miinzen, die auch im lagidischen Palistina das alltigliche
Zahlungsmittel darstellten !, konnten wohl ebenfalls leicht zum Anla
werden, die unbeliebten Fremdherrscher mit dem Horn zu chiffrieren;
multe die Miinze mit dem Bildnis des apotheosierten Herrschers, das
beim jiidischen Betrachter bei dessen Abneigung gegen das menschliche
Bildnis tiefste Abscheu ausgelost haben wird, nur gewendet werden, und
das Horn «dringte» sich als ein Symbol fiir den abgebildeten Lagiden

89 Vgl. G. K. JEnkiNs [Anm. 62] 251. Die auBerordentlich schéne Priagung
zeigt Arsino€ mit dem Diadem, der unter dem Schleier verborgenen Spitze des Lotus-
zepters und dem kleinen Ammonshorn nahe am Ohr. Eine Abbildung findet sich
bei dems. [Anm. 62] 254 Nr. 564.

9% Vgl. pERS., (Anm. 63] 257. Das Fallhorn dieser Miinze wird ebenfalls von
einem Konigsdiadem umwunden und zusdtzlich noch von zwei Sternen flankiert.
Die Vorder- und die Riickseite der Miinze ist abgebildet bei dems., ebd. 256 Nr. 570
und 571.

91 P. THoMsEN, Beth-Zur. In: AfO 8 (1932-1933) 87, erwidhnt in seiner Be-
sprechung der Ausgrabungen in Bet-Zur, daB die Pragungen der Lagiden in Judia
auch unter der Herrschaft der Seleukiden noch im Umlauf blieben.



Das Tier mit den Hérnern 381

auf. Dabei mufl noch beriicksichtigt werden, dafl in Paldstina der Sinn
des hellenischen Fiillhornmotivs wohl unbekannt war, so daB3 fiir den
jiidischen Betrachter der Miinze der Aspekt des Hornes dominant blieb.
Aus der Zeit des Ptolemaios II. Philadelphos (285-246 v. Chr.) ist noch
eine Prigung zu erwihnen, die auf ihrer vorderen Seite das Haupt Zeus-
Ammons mit dem kleinen Widderhorn iiber dem Ohr und auf der Riick-
seite das lagidische Wappen, ein Adler auf einem Blitzbiindel stehend,
zeigt. Vor dem Zeusadler ist wiederum ein kleines Fiillhorn angebracht 2.

Damit ist meiner Ansicht nach geniigend wahrscheinlich gemacht,
daf3 die Miinzen der hellenistischen, vor allem der seleukidischen Herr-
scher den moglichen historischen Grund zu deren Chiffrierung unter dem
Symbol des Hornes abgaben. Auch wirkt eine solche ikonographische
Erklirung von Dan 7,7 f. nicht gekiinstelt, wenn bedacht wird, daB die
oben besprochenen Miinzen mit ihrem Hoérnermotiv als ein alltigliches
Zahlungsmittel durch die Hiande der jidischen Untertanen hellenisti-
scher Monarchen gingen 3.

92 Die Pragung findet sich abgebildet bei G. K. JENKINS [Anm. 62] 267 Nr. 595
und 268 Nr. 600.

93 S. MoreNZ ([Anm. 1] 154) schreibt dazu: «In der Zeit unseres Textes, an
der Schwelle des makkabdischen Aufstandes, waren Seleukidenmiinzen jedenfalls
das gewohnliche, wahrscheinlich das einzige Zahlungsmittel.» Nach 1 Makk 15,6
verleiht Antiochos VII. Sidetes, Simon dem Makkabder (142-135 v. Chr.) das Recht,
eigene Miinzen zu préigen. Bei den Ausgrabungen von Bet-Zur, einer Stadt die
Simon wihrend seiner ganzen Regierungszeit besall und durch eine Garnison ab-
sichern lieB3, fanden sich 23 Miinzen von den Simon zeitgendssischen seleukidischen
Herrschern. 16 Munzen des Hyrkanus aber keine des Simon. Die Motive auf den
oft dem Simon zugeschriebenen Miinzen, Kelch und Palme, fehlen sonst auf den
makkabdischen und herodianischen Priagungen. Der Palmbaum wird unter den
Prokuratoren und Kaiser Domitian als Minzmotiv verwendet. Der Kelch ziert
erst die Prigungen des ersten jiidischen Aufstandes, so daB die bisweilen auf Grund
von 1 Makk 15,6 Simon zugeschriebenen Miinzen in die Zeit von 66-70 n. Chr.
datiert werden miissen. Vgl. dazu H. WiLLRrIicH, Zum Miinzwesen der Makkabier.
In: ZAW 51 (1933) 78 f., und P. THoMSEN [Anm. 91] 87. Wie W. ScHUBART (Be-
merkungen zum Stile hellenistischer Konigsbriefe. In: Archiv fiir Papyrusforschung
und verwandte Gebiete 6, 1920, 343) zeigte, ist der Brief des Antiochos VII. Sidetes
an Simon (1 Makk 15,2-9), in dem jenem das Miinzrecht verliehen wird, unecht.
H. WiLLrIcH (ebd. 79) macht darauf aufmerksam, da der Verfasser von 1 Makk
ebenso den Bund zwischen den Juden und den R&mern, der erst unter Johannes
Hyrkanus geschlossen wurde, in die Zeit Simons datiert. Der Autor will vermut-
lich so die Unabhédngigkeit des jiidischen Staatswesens allein den drei Makkabdern,
seinen Helden, zuschreiben.



382 Das Tier mit den Hérnern

Der Wert des Elefanten fiir die hellenistischen Staaten

Da die Tkonographie der zeitgenossischen Miinzprigungen der hei-
lenistischen Fiirsten als historische Grundlage fiir die Horner, das
charakteristische Attribut des vierten Tieres in Dan 7,7 f., plausibel
gemacht werden kann, 148t sich auch die Frage, die bisher in der Aus-
legung immer vorschnell abgetan wurde %4, stellen: denkt der Autor von
Dan 7,7 {. bei seiner Schilderung nicht auch an ein konkretes Tier, das
er als eine typische Chiffre fiir die hellenistische Staatenwelt verwenden
will? Die Frage scheint umso mehr berechtigt, da festgestellt werden
kann, das fiir die Chiffrierung der ersten drei Reiche der Verfasser kon-
krete Tiere benutzte, die entweder von ihren Eigenschaften her (Lowe-
Babylon; Leopard-Persien) oder als eine typische Tierart der entspre-
chenden Gegend (Biar-Medien) die jeweiligen Reiche sinnvoll vertreten 5.

9 Vgl. dazu nochmals die Ansicht z. B. bei N. W. PorTEOUSs [Anm. 5] 86;
A. LacocQue [Anm. 14] 107; K. KocH [Anm. 14] 16 {. u. a. Daran dndert auch die
Gleichsetzung des vierten Tieres mit dem Chaosdrachen (vgl. D. K. MARTI [Anm. 5]
50) oder mit dem Leviatan (vgl. A. BENTZEN [Anm. 4] 61) nichts.

9 Da im Traumgesicht von Dan 2 das babylonische Reich durch das goldene
Haupt des Standbildes vertreten wird, ist es von der Sache her naheliegend, in der
dem gleichen Aufbau folgenden Tiervision von Dan 7 diese Monarchie durch den
Lowen zu charakterisieren. Denn nach Spr. 30,30 bleibt der Lowe trotz aller Zwei-
deutigkeit, die mit seinem Erscheinen verbunden bleibt, ein Held, der vor nie-
mandem ausweicht. Vielleicht driickt sich in der Wahl des Lowen als Chiffre fur
das babylonische Reich noch der Gedanke aus, daB3 das erste das beste und stirkste
ist (vgl. K. KocH [Anm. 14] 15 Anm. 1). Das neubabylonische Reich bedeutete fir
Juda seinen Eintritt in das Getriebe der Weltmichte, durch das es zerrieben zu
werden drohte. Dabei blieb aber Babylon fiir die Juden auch das Vorbild fiir die
nachfolgenden Reiche, was wohl besonders stark fiir die stliche Diaspora galt, die
das Mutterland mit ihren Uberlieferungen immer wieder stark beeinfluBte.

Wenn der Lowe bereits als eine Art « Wappentiery fiir das neubabylonische
Reich gelten kann, so gibt es auch einen sinnvollen Zusammenhang zwischen der
medischen Monarchie, die auch im Alten Testament nicht ganz vergessen gegangen
war (Jes 21,2; Jer 15,151f. 25; Jer 51,11.28), und dem Béiren als ihrem «heral-
dischen Tier» in Dan 7,5. Der Bir war ein Bergbewohner und vor allem im Zagros-
gebirge beheimatet, von wo die Meder, aus dem iranischen Hochland kommend,
in die assyrischen Kerngebiete einfielen.

Zwar erfiillt gerade das dritte Tier, der Leopard, im Gegensatz zum Léwen
oder zum Biren am wenigsten einen heraldischen Charakter (gegen N. W. PORTEOUS
[Anm. 5] 86) in bezug auf das ihm zugeordnete Reich. Doch gibt es vermutlich
auch hier eine «sinnvolle Briicke» zwischen dem Symbol und dem von ihm Dar-
gestellten. Ich wiirde dies in der bekannten Schnelligkeit des Leoparden (Hab 1, 8)
sehen, so daB dieses Tier ein gutes Emblem fiir die persische Herrschaft abgibt,
die sich in einem Zeitraum von nicht ganz zehn Jahren aus einem unbedeutenden



Das Tier mit den Hérnern 383

Es ist wohl kaum einzusehen, warum der Schreiber sein «Chiffrier-Sy-
stemy plotzlich dndern soll, um fiir das griechische Reich eine schemen-
hafte GroBe, die man «keiner bestimmten Tierart zugesellen kanny %,
einzusetzen. Diese Frage ist auch trotz der Feststellung aufrechtzuerhal-
ten, daB am vierten Tier die «Menschenunwiirdigkeit» der irdischen
Reiche nun ginzlich offenbart wird und die Rettung nur noch mit den
Wolken des Himmels, in einem Reich des Menschen kommen kann
(Dan 7,13) 7.

Da der Verfasser von Dan 7 dem Tier keinen Namen gibt, sind wir
zur Losung unserer Frage auf andere Quellen angewiesen. Bei der Be-
schiftigung mit der Ikonographie der hellenistischen Miinzen st6B8t man
auf den seltsamen Befund, daB der Elefant, bisher beinahe unbekannt
im Alten Orient, gehduft als Prigemotiv auftaucht. Dazu sind die be-
reits erwihnten Prigungen Ptolemaios’ I. Soter zu erwihnen, bei denen
das Haupt Alexanders mit der Kopfhaut eines indischen Elefanten iiber-
zogen erscheint (4bb. 3), was ihn als Indienherrscher ausweist. Ein wei-
terer Miinztypus des Ptolemaios I. zeigt auf seiner Riickseite eine Ele-
fantenquadriga, die von Alexander d. Gr. gelenkt wird °. Seleukos I.
Nikator, der einzige der Diadochen, der nach Osten dringte und seine
Expansion bis nach Indien voranzutreiben vermochte, 1it ebenfalls
den Kopf Alexanders mit der Haut eines indischen Elefanten bekleidet
auf seine Miinzen pragen (4bb. 9). Héiufig 1laBt er auf der Riickseite der
Miinzen einen nach rechts schreitenden indischen Elefanten darstellen *.

medischen Lehensfiirstentum zur ersten Macht im Orient entwickelte, als 539 v. Chr.
Cyrus in Babylon einzog.

Weiter zeigen auch Ez 29,3 und 32,2, daBl bestimmte Linder und Volker im
Alten Testament durch Tiere symbolisiert werden kénnen; wobei sich zwischen
dem zu Chiffrierenden und der Chiffre ein sinnhafter Zusammenhang finden
laBt, der in bestimmten Eigenschaften oder im Herkommen, welche den beiden
GroBen gemeinsam sind, bestehen kann. In beiden Ezechielversen wird der Pharao
und damit auch sein Land verglichen mit dem fiir Agypten charakteristischen
Krokodil. (Vgl. WESTERMANN, Genesis, BK I/3, Neukirchen 1968, 191.) Bereits
M. NotH meinte: «Man kénnte auf den Gedanken kommen, dall etwa bestimmte
Tiere als Symbole fiir verschiedene Ladnder des Alten Orient gegolten habeny,
kommt aber trotzdem zum SchluB3: «Aber beweisen 1iB3t sich diese Vermutung
nicht.» ((Anm. 10] 269).

96 N. W. PorTEOUS [Anm. 5] 86.

97 Vgl. dazu das Geschichtsbild, das M. Norts ([Anm. 10] 264 {.) und K. Kocu
([Anm. 14] 17.24) entwickelt haben. Das vierte Tier ist nicht bosartiger als seine
Vorgidnger. Es tritt unter denselben GesetzmiBigkeiten an, nur wird an ihm die
Unzulédnglichkeit aller irdischen Machte vollends offenbart.

98 Vgl. die Abbildung bei G. K. JENKINS [Anm. 62] 254 Nr. 563.

99 Vgl. die Abbildung bei E. T. NEwWELL [Anm. 88] 26.



384 Das Tier mit den Hoérnern

Dabei erinnert man sich, daBl im persischen Heer indische Truppen
mit 15 Elefanten kimpften, die in der Schlacht bei Gaugamela 331 v. Chr.
in die Hinde Alexanders gerieten. Auf seinem Indienfeldzug erhielt der
Makedone vom indischen Fiirsten Taxilas zum Zeichen der Unterwer-
fung 30 Elefanten und in der Schlacht am Hydaspes gewann er die 300
Elefanten des indischen Konigs Poros. Die Tiere wurden von Krateros
nach Babylon gefiihrt 19, in die spitere Residenz Seleukos’ I. Dieser
zog ebenfalls nach Indien, stieB aber dort auf den Widerstand des indi-
schen Fiirsten Sandrokottos und multe sich mit einem Geschenk von
500 Kriegselefanten zuriickziehen. Bei der groBen Diadochenschlacht
bei Ipsos (301 v. Chr.) entschied Seleukos das Treffen zu seinen Gunsten
dank der von ihm eingesetzten 480 Kriegselefanten 10,

Gehduft tritt aber der indische Elefant auf der Riickseite der Pra-
gungen Antichos’ ITI. d. Gr. auf (Abb. 72) 12, Dieser Herrscher, unter
dem das seleukidische Reich seine weiteste Ausdehnung erfuhr, unter-
nahm 212 v. Chr. eine Anabasis durch ganz Asien bis nach Indien. Der
indische Konig Sophagasenos, der die seleukidische Oberherrschaft aner-
kennen mufBte, lieferte dem Antiochos seine 150 Kriegselefanten aus 193,
In unserem Zusammenhang bleibt zu beachten, da3 unter diesem Herr-
scher Palistina 198 v. Chr. endgiiltig zum seleukidischen Staat geschla-
gen wurde.

Bei diesem Bildmaterial wird klar, welche Bedeutung und Wert-
schitzung die hellenistischen Herrscher dem Elefanten entgegenbrach-
ten, den sie als «die» neue Waffe in ihren zahlreichen Schlachten ein-
setzten. Die Griechen lernten diese lebendige Waffe und ihre Wirkung
auf dem Indienfeldzug unter Alexander kennen, der selber aber nicht
mehr dazu kam, wie beabsichtigt, den Elefanten auch in der eigenen
Kriegsfithrung zu verwenden. Die Diadochen und deren Nachfolger, die
einen groBen Fortschritt auf kriegstechnischem Gebiet anstrebten, nah-
men die Kriegselefanten in die Ausriistung ihrer Heere auf. Wobei die
Anzahl dieser Tiere in einem Heer ein riesiges Ausmal annehmen konnte;
so daB den seleukidischen Truppen eigentliche Elefantenherden folg-
ten 1%¢, Die Tiere wurden vor der Schlachtlinie, teils vor dem Zentrum,

100 Vgl, M. WELLMANN, Elefant. In: Pauly-W V, Stuttgart 1905, 2253.

101 Vgl. H. BENGTSON [Anm. 63] 353. 356.

102 Weitere Beispiele dafiir bei A. BoucHE-LECLERQ [Anm. 55] Taf. II/19
und Taf. I1/21, weiter bei E. T. NEweELL [Anm. 88] 65 Fig. 8.

103 Vgl. H. BENGTsON [Anm. 63] 392,

104 Vgl. J. KrRoMAYER-G. VEITH, Heerwesen und Kriegfithrung der Griechen



Das Tier mit den Hérnern 385




386 Das Tier mit den Hérnern

teils vor den Fliigeln in regelmiBigen Abstinden, die durch Leichtbe-
waffnete ausgefiillt waren, aufgestellt. Mit dem Vorriicken der Elefan-
ten wurde eine Schlacht eréffnet 105, Bei ihrem Einsatz in einem Treffen
wurden Hals und Beine der Tiere mit Metall-Lamellen gepanzert. Um
den Hals hing ihnen eine groBe Glocke. Auf dem mit einem roten Teppich
bedeckten Riicken trugen die Kriegstiere einen mit Metallschildern be-
wehrten, etwa einen Meter hohen holzernen Turm, der in der Regel vier
mit Bogen und Sarissen bewafifneten Soldaten Platz bot. Gelenkt wurden
die Elefanten durch einen ihnen auf dem Nacken sitzenden indischen
Kornaken 1%, Eine gute Anschauung eines solchen Kriegselefanten ver-
mag das Tonfigiirchen aus einem Grab der Nord-Ost Nekropole von Myri-
na zu geben (4bb. 713), welches das Tier in der erwihnten Ausriistung
beim Zertrampeln eines gegnerischen Kriegers zeigt 17,

Die Stirke dieser neuen Waffe der hellenistischen Heere lag aber
sicher nicht in der Kraft oder einer besonderen Geschicklichkeit der
Elefanten, sondern allein im Schrecken, den ihr ungewohnter Anblick
beim Feind hervorrief 8. Die Glocke um den Hals der Tiere hatte den
Schrecken bei ihrer Erscheinung noch durch den Larm zu vergrofern;
dazu diente wohl auch in erster Linie der Turm mit der Besatzung auf
dem Riicken der Tiere. Nicht umsonst vergleicht Silius Italicus (Punica
IX/239) die Elefantenreihe in der Schlachtordnung mit einer Stadtmauer
und deren Zinnen, die in Bewegung geraten ist 1%,

und Rémer. In: Handbuch der Altertumswissenschaft (hrsg. von W. OrTo), IV/3.2,
Miinchen 1928, 106. 121. 140.

105 Vgl. pies. [Anm. 104] 140 {.

106 Vgl. E. PorTiER-S. REINACH, Fouilles dans la nécropole de Myrina (1).
Eléphant foulant aux pieds un Galate. In: Bulletin de correspondance hellénique 9
(1885) 486—488.

107 E. POoTTIER-S. REINACH ([Anm. 106] 492) vermuten, daB der vom Ele-
fanten bezwungene Feind einen Galater darstellt und die ganze Gruppe ein Echo
auf die Galatergefahr bildet, die der Konig von Pergamon, Eumenes II., in zwei
Feldziigen 184 und 168 v. Chr. zu bannen vermochte.

108 Vgl. J. KROMAYER-G. VEITH [Anm. 104] 141.

109 «Ceu mobilis agger Nutat, et erectos attollit ad aethera muros.» Der Text
ist entnommen E. PoTrTIER-S. REINACH [Anm. 106] 487 Anm. 3; vgl. dazu auch
J. KrRoMAYER-G. VEITH [Anm. 104] 141.

War die Angst vor dieser neuen Waffe beim Gegner einmal iiberwunden,
konnten die Tiere mit recht primitiven Mitteln wie mittels auf den Boden gelegten
Brettern mit hervorstehenden Nageln auler Gefecht gesetzt werden (J. KROMAYER-
G. VEITH [Anm. 104] 141). Welche verheerende Wirkung aber das erste Einsetzen
der Kriegselefanten durch die hellenistischen Monarchen ausiibte, zeigt der Sieg
des Antiochos I. Soter 275 v. Chr. iiber die Galater in Phrygien. Seine 16 Kriegs-
elefanten schlugen durch ihren Anblick und den Lirm, den sie verursachten, die



Das Tier mit den Hornern 387

Den Bewohnern Palistinas blieben diese Kriegselefanten nicht unbe-
kannt, da ihr Gebiet als der zentrale Kriegsschauplatz im beinahe hun-
dert Jahre andauernden Ringen zwischen Seleukiden und Lagiden um
Siidsyrien diente. Polybios iiberliefert sogar, daB Antiochos III. d. Gr.
auf seinem Syrienfeldzug gegen Agypten im Frithling 217 v. Chr. mit
seinem Heer und den Kriegselefanten im Binnenland am See Genezareth
vorbei den Jordan abwirts zog und dabei zahlreiche Stiadte besetzen lief3 11,

Dae Stellung des Elefanten 1m Alten Testament

Im hebriischen Schriftbestand taucht der Elefant mit Ausnahme
seines Produktes, dem Elfenbein seiner StoBzihne, nicht auf. Nur die
beiden griechisch verfaBten Makkabéerbiicher rdumen diesem Tier, und
zwar als Kriegswaffe, einen groBen Raum ein. Das genaue Wissen, das
die Verfasser iiber den Kriegselefanten in den beiden Biichern darlegen,
zeigt, daB sie das Tier aus eigener Anschauung kannten. Der Zug Antio-
chos’ IV. Epiphanes unter Mitnahme der Kriegselefanten gegen seinen
Neffen Ptolemaios VI. Philometer wird in 1 Makk 1,17 erwihnt. Wihrend
Antiochos I'V. nach Persien zog, iiberlieB er dem Reichsverweser Lysias
die Hilfte seiner Streitkriafte und die Elefanten, damit dieser die rebel-

Pferde der Galater in die Flucht. Es wird iiberliefert, da3 der Monarch bei der
Begliickwiinschung der Makedonier nach dem Sieg geweint und die Soldaten an-
geklagt habe, dall der Sieg allein den 16 Elefanten zu verdanken sei. Darauf lieB
er als Siegesmal allein einen Elefanten modellieren (vgl. dazu E. POTTIER-S. REINACH
[Anm. 104] 491 f.). Auch die kampferprobten Romer verloren die Schlacht von
Herakleia 280 v. Chr., als sie zum erstenmal vor den Kriegselefanten des Pyrrhos
von Epeiros standen (vgl. M. WELLMANN [Anm. 100] 2253). Welche Furcht die
Romer vor den Elefanten, eingesetzt in einer Kriegsphalanx, empfanden, zeigt die
Klausel im Friedensvertrag von Apamea 188 v. Chr., in der Antiochos III. d. Gr.
verpflichtet wurde, simtliche Kriegselefanten an die Romer auszuliefern und keine
neuen mehr anzuschaffen (vgl. M. WELLMANN [Anm. 100] 2254 und H. BENGTSON
[Anm. 63] 454 {.); eine Art SALT-Gesprache im Alten Orient! Da die Diadochen
bei ihren unzédhligen Kriegsziigen auf immer gréBere Mengen von Kriegselefanten
angewiesen waren und der Nachschub aus Indien dazu nicht mehr ausreichte,
errichteten die Ptolemdier an der Ostkiiste Afrikas zwei Niederlassungen, um von
dort aus regelmidBig den afrikanischen Elefanten zu jagen und zu Kriegszwecken
abzurichten, was sich aber schwieriger anlieB als bei den indischen Elefanten (vgl.
M. WELLMANN [Anm. 100] 2253). Einen solchen afrikanischen Kriegselefanten mit
seinem Kornaken zeigt eine hispano-karthagische Miinze. Vgl. F. IMHOOF-BLUMER-
O. KeLLER, Tier- und Pflanzenbilder [Anm. 88] Taf. IV/1.

110 Vgl. U. WILcKEN [Anm. 38] 2461. Im selben Jahr kam es zur Schlacht
von Raphia, in der die Truppen Antiochos I1I. mit ihren indischen Elefanten durch
die dgyptischen Truppen mit afrikanischen Elefanten geschlagen wurden.



388 Das Tier mit den Hérnern

lischen Juden zur Ruhe bringen konnte (1 Makk 3,34). Nebst einem rie-
sigen Heer verfiigte Antiochos V. Eupator iiber 32 Kriegselefanten
(1 Makk 6,30), um sie gegen Juda heranzufiihren; ein andermal setzte
der junge Monarch 22 und sein Vormund Lysias nochmals 22 Kriegsele-
fanten in ihren Heeren gegen die judidischen Aufstidndischen ein (2 Makk
13,2). Der iiberhebliche Lysias verkannte die Macht Gottes und setzte
allein auf sein Heer mit dessen 80 Kriegselefanten (2 Makk 11,4). In
1 Makk 6,34-37 wird in derselben Weise, wie es uns aus den Werken anti-
ker Schriftsteller bekannt ist, der Einsatz der Elefanten wahrend einem
Treffen geschildert. Die 32 Tiere (1 Makk 6,30) wurden in regelméfigen
Abstdnden in die Phalanx eingegliedert (vgl. auch 2 Makk 15,20), wobei
je 1000 Mann FuBvolk und je 500 Reiter, die bereits vor der Schlacht
stets ein bestimmtes Tier begleitet hatten, die zwischen den Tieren lie-
genden Liicken auffiillten (1 Makk 6,35 f.). Die gepanzerten Elefanten
(1 Makk 6,43) trugen hélzerne Tiirme (vgl. auch 2 Makk 13,15c), die eini-
gen Kriegern Schutz boten, und das Tier wurde von einem Inder ge-
lenkt (1 Makk 6,37). Um die Elefanten zu stimulieren, gab man ihnen
den Saft von Weintrauben und Maulbeeren zu trinken (1 Makk 6,34).
Diese Praxis wird auch von Aelianus iiberliefert, der sich auf die Elefan-
tenstudien des Naturforschers Juba (25. v. Chr. — 23 n. Chr.) beruft 11,
Der Lirm des heranriickenden seleukidischen Heeres mit seinen Kriegs-
elefanten brachte den Gegner in Verwirrung (1 Makk 6,41). Die Bedeu-
tung, die die Elefanten fiir die Seleukiden besallen, wird von den Ver-
fassern der Makkabiderbiicher genau erkannt, wenn im selben Vers er-
wihnt wird, da8 Tryphon die Elefanten des Heeres besall und so Antio-
chien eroberte (1 Makk 11,56). Die Elefantentruppen besallen einen
eigenen Befehlshaber (2 Makk 14,12) und unter den Kriegstieren gab
es einen speziellen Leitelefanten (2 Makk 13,15). Geschah es trotzdem
einmal, daf} ein Heer mit solchen lebendigen Waffen geschlagen wurde,
so war dies ein Ereignis, das im Gedichtnis haften blieb. So erinnert sich
der Verfasser von 1 Makk 8,6 noch an den Sieg der Rémer iiber Antiochos
ITI. d. Gr., obwohl dieser 120 Elefanten in seinem Heer stehen hatte.
Unbesieglich waren diese Tiere allerdings auch fiir die aufstindischen
Judider nicht. In 1 Makk 6,43-47 wird dem Eleasar Awaran, dem jiidi-
schen Winkelried, ein literarisches Denkmal gesetzt, da es ihm unter
Opferung des eigenen Lebens gelang, einen Kriegselefanten zu téten.

111 Die Angabe (Ael. n. a. XIII 8) ist entnommen M. WELLMANN [Anm. 100]
2254.



Das Tier mit den Hornern 389

Es scheint, da3 der Schrecken, den die Kriegselefanten verbreiteten,
in den Makkabderbiichern gern verwendet wird, um die aussichtslose
Lage des jiidischen Aufstandes unter den Makkabdern noch farbiger zu
illustrieren. Unglaublich war es, daB} ein Heer mit solchen Monstren in
den eigenen Reihen geschlagen werden konnte. Umso einprigsamer aber
wird fiir den Leser der Biicher die Lehre, daB das rechte Vertrauen auf
Gott alles ist; um so mehr mull der Ablauf der Ereignisse wihrend dem
makkabdischen Aufstand als ein Werk Gottes begriffen werden, da der
Mensch vor einer solchen Ubermacht und nicht zuletzt angesichts dieser
lebendigen Waffe der griechischen Heere mit eigener Kraft nichts mehr
zu unternehmen vermag. Das Reich des Menschen mul3 nicht mehr aus
den Wolken kommen wie in Dan 7,13 ; es kann auf Erden verwirklicht wer-
den, wenn man Gott auf seiner Seite hat. Dies ist in 2 Makk 15,21 die Hal-
tung des Judas Makkabdus gegeniiber der aypiétyta der Kriegselefanten.

Das vierte Tier ein Kriegselefant

Nach der Erorterung ikonographischer und literarische Quellen zum
Elefanten und deren Beziehungen zu den Bewohnern in Paldstina wih-
rend der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. kann unsere Frage in bezug
auf das vierte Tier in Dan 7, ob der Verfasser nicht ebenfalls fiir das
griechische Reich ein konkretes Tier als Chiffre beniitzt, auch an den
Text herangetragen werden. Dabei kann die Frage nun eingegrenzter
gestellt werden: denkt der Verfasser von Dan 7,7 f. bei der Schilderung
des seleukidischen Reiches nicht an einen Kriegselefanten?

In Dan 7,7 werden zwei Tdtigkeiten des vierten Tieres genannt; ein-
mal das Fressen, das genauer als ein Zermalmen (dgq) beschrieben wird,
und das Zertrampeln (rps) des Ubriggebliebenen unter seinen Fiien.
Eindeutig handelt es sich hier um kein Raubtier. Als ein von den drei
fritheren verschiedenes Tier (Dan 7,7c) erscheint es hier. Die ersten drei
Tiere waren Raubtiere. Das Zermalmen der Nahrung 148t an ein vege-
tarisch lebendes Tier denken. Hier kime eine Reihe von Tierarten wie
der Widder, der Stein- und der Ziegenbock in Betracht, die zudem noch
das charakteristische Attribut des vierten Tieres, das Horn, tragen.
Doch solche Tiere kénnen wohl kaum den gefdhrlichen Raubtieren ge-
geniiber als ganz anders und weitaus gefdhrlicher auftreten. Auch palBt
das Zertrampeln des Ubriggebliebenen schwerlich zu diesen Klauentieren.
Ein Elefant, der mit seinen Backenzihnen die Nahrung zermalmt und



390 Das Tier mit den Hornern

mit seinen Fiien den Boden zertrampelt, kann jedoch leicht als ein
ganz anderes Tier gegeniiber den Raubtieren auftreten. Seine Wirkung
ist noch imposanter als die eines Léwen.

Als Attribut des vierten Tieres werden neben den zehn bzw. elf
Hornern in Vers 7 seine eisernen Zihne eigens vermerkt. Snjn muB als
eine Dualform gelesen werden und kann so einmal auf die beiden «Zahn-
reihen» des Tieres hin gedeutet werden 112, Dabei ist aber auch nicht
gidnzlich auszuschlieBen, da3 der Verfasser von Dan 7 mit den $njn dj-przi
rbrbn die beiden StoBzihne, das auffilligste Merkmal am Elefanten,
bezeichnen will. Im Text wird jedenfalls nicht erwidhnt, dal das Tier
mit diesen Zihnen friBt und zermalmt. Im Bibel-Hebriischen findet sich
zwar kein Wort fiir den Elefanten, doch bezeichnet $nibjm dessen Pro-
dukt, des Elfenbein 113, Das Wort wird allerdings nur in 1 Kén 10,22/2Chr
9,21 gebraucht und meint hier das noch unbearbeitete Rohprodukt. In
1 Kon 10,18/2Chr 9,17 wird der elfenbeinerne Thron Salomos und in
1 Ko6n 22,39 das Elfenbeinhaus Ahabs geschildert. In Am 3,15 sind die
Elfenbeinhiduser und in Am 6,4 die elfenbeinernen Betten der Vorneh-
men Samarias Zielscheibe der prophetischen Kritik. Ein Elfenbeinpalast
erfreut in Ps 45,9 den Konig. HId 5,14 vergleicht den Leib des Briuti-
gams mit einer Elfenbeinplatte und in Hld 7,5 gleicht der Hals der Braut
einem Turm aus Elfenbein. In Ez 27,6 wird das Verdeck des Pracht-
schiffes, das Tyrus vorstellt, aus Elfenbein gezimmert. Wie der Zusam-
menhang bei allen diesen Stellen zeigt, handelt es sich hier immer um
verarbeitetes Elfenbein. Dabei ist fiir Elfenbein stets das Wort s» «Zahn»
gebraucht. Die Bezeichnung wird wohl wegen der Farbe des Materials,
die der des menschlichen Zahnes gleicht, auf das verarbeitete Elfenbein
iibertragen worden sein. In Ez 27,15 wird nun wiederum Elfenbein in
seinem Naturzustand erwihnt, wie es als Handelsware in Tyrus einlief.
Diesmal wird nun die Bezeichnung grnwt $n verwendet ; also«Zahnhérnery!

Dieser Befund macht es wahrscheinlich, da3 die Bewohner Pali-
stinas zu einer Zeit, als sie vom Elefanten bloB dessen StoBzihne als
Importware kannten, in diesen riesige Hoérner erblickten. Daran wird
sich auch bei den ersten Kontakten mit dem Elfenbeinspender selber in

112 Su kann oft in der Dualform erscheinen und so die beiden Zahnreihen
bezeichnen (vgl. Gen 49,12; Jer 31,29; Ez 18,2; Am 4,6 u. a.).

113 Elfenbein heiBt auf assyrisch §inni — piri; in den Amarnabriefen $inni-biri
geschrieben. Vgl. W. GesENtus-F. Bunr, Hebridisches und Aramiisches Hand-
worterbuch iiber das Alte Testament (in Verb. mit H. ZIMMERN), Berlin, Géttingen,
Heidelberg (17) 1959, zu $nhbjm 863.



Das Tier mit den Hérnern 391

hellenistischer Zeit nicht viel gedindert haben. Ohne naturwissenschaft-
liches Wissen iiber den Elefanten miissen die StoBzdhne, trotz ihrer Lage
an der Oberkieferpartie des Tieres, als Horner erscheinen; zum Essen,
der Funktion des Zahnes, kénnen sie jedenfalls nicht gebraucht werden.
In diesem Zusammenhang soll nur kurz daran erinnert werden, welche
Ungereimtheiten die gebildeten griechischen Naturgelehrten iiber den
Elefanten verbreiteten, als sie das Tier zum erstenmal kennenlernten 114,
Aristoteles interpretierte die StoBzdhne richtig als Zihne, wobei er ver-
mutlich an der Sezierung eines Elefanten beteiligt gewesen war 115,
Konig Juba II. von Mauretanien (25 v. Chr.—23 n. Chr.), einer der groBen
Elefantenkenner der Antike, behauptete jedoch wieder, dal die StoB-
zihne Horner seien, da sie von den Schlifen des Tieres ausgehen und
sie mit Feuer bearbeitet werden konnen, was bei Zihnen unmoglich
sei 116, Wenn also die griechisch-romische gelehrte Welt der Kaiserzeit
sich noch nicht einig war in bezug auf die StoBzdhne des Elefanten, so
kann dies auch bei den Judidern im 2. Jahrhundert v. Chr. nicht erwartet
werden 117,

Die Horner am vierten Tier werden wohl das Hauptargument gegen
seine Gleichsetzung mit dem Elefanten darstellen. Es muB3 doch gefragt
werden, ob der Elefant, der ja zoologisch gesichert keine Horner trigt,
iiberhaupt als Symboltier benutzt werden kann, dessen charakteristi-
sches Merkmal gerade in den Hoérnern liegt. Dabei ist die Vielzahl der
Hoérner dem gesteigerten « Chiffrierwillen» des apokalyptischen Verfassers
von Dan 7 zuzuschreiben. Tréigt der Leopard in Dan 7,6 auch vier Képfe
und galt es doch in Dan 7,7 f. zehn bzw. elf historische Monarchen zu
symbolisieren. Zwar vermag die obige Erérterung der wichtigen Stellung
des Kriegselefanten in den seleukidischen Heeren, die ebenfalls in den
beiden Makkabderbiichern zur Sprache gelangt, eine Identifizierung des

114 Zum DBeispiel berichtet der griechische Leibarzt des Artaxerxes II., Kte-
sias, Elefanten hitten keine Gelenke und miiBten deshalb an einen Baumstamm
angelehnt schlafen; oder dal der Samen des Tieres beim Trocknen hart werde und
dem Bernstein gleiche. Die Angaben stammen aus M. WELLMANN [Anm. 100] 2249,

115 Aristoteles h.a. III 9,65. Diese Angabe stammt aus M. WELLMANN
[Anm. 100] 2250. Ubrigens stellte die Sezierung von Elefantenkadavern in spiterer
Zeit in Alexandrien nichts Ungewdhnliches mehr dar.

116 Uberliefert sind die Ergebnisse des Juba bei Plinius VIII 7 und Aelianus
n. a. IV 31. Die Angaben ebenfalls aus M. WELLMANN [Anm. 100] 2251.

117 Dabei kann auch auf unseren Sprachgebrauch vom «StoBzahn» hinge-
wiesen werden. Im «Zahn» driickt sich unser naturwissenschaftliches Erkennen
aus; im «StoBen» wird aber eine T#tigkeit, die ein Tier mit dem Horn ausiibt, auf
den Zahn des Elefanten uibertragen.



392 Das Tier mit den Hoérnern

gehornten vierten Wesens der Tiervision mit dem Elefanten nicht vol-
lends zu beweisen. Doch mit dem Hinweis auf die elfenbeinernen StoB3-
zihne, die dem Elefanten durchaus den Charakter eines Horntrigers
zu verleihen vermochten, wie Ez 27,15 und die damalige gelehrte Dis-
kussion zeigen, nihern wir uns der Wahrscheinlichkeit, im vierten Tier,
dessen hervorstechendes Attribut doch die Horner bilden, einen Elefan-
ten erkennen zu diirfen.

Auch ikonographisch gibt es eine Briicke zwischen den StoBzihnen
des Elefanten und den Hérnern, die ihm in Dan 7,7 f. anhaften. Dabei
soll nochmals auf die Miinzdarstellungen der Lagiden und der Seleukiden,
die das Portrit Alexanders d. Gr. mit der Elefantenhaut (46b. 3.9) 118
zeigen, hingewiesen werden. Durch die Lage der beiden StoBzihne iiber
den Schlifen des Makedonen, scheinen sie ihm als Hoérner aus der Stirn
zu wachsen. Dall aber Elefanten problemlos nebst ihren StoBzdhnen
noch mit Hoérnern auf dem Kopf dargestellt werden konnten, zeigen
wiederum zwei andere Prigungen des Seleukos I. Nikator (Abb. 14. 15).
Auf der Riickseite der ersten Miinze (46b. 74) lenkt die Go6ttin Artemis
eine Elefantenbiga und auf der zweiten Miinze (4bb. 75) kimpft Athena
mit Schild und Blitz auf einem Kampfwagen, der von vier Elefanten ge-
zogen wird. Auf beiden Prigungen tragen die Elefanten auf ihrem Kopf
Stierhérner, die sie in den Bereich ihrer géttlichen Wagenlenkerinnen
erheben.

Mit diesen Ausfithrungen sollte gezeigt werden, daB der Text in
Dan 7,7 {. nicht strapaziert werden mul3, um das vierte Tier der Vision
mit einem Elefanten zu identifizieren. Auf alle Fille 148t sich Dan 7,7
ebenso gut auf einen Elefanten hin ausdeuten wie auf einen Drachen,
dessen einziger Vorteil darin besteht, dal auch die widerspriichlichsten
Attribute in ihm noch Platz finden.

Zum Schlull dringt sich natiirlich die Frage auf, warum der Ver-
fasser blo den Emblem-Tieren der ersten drei Monarchien einen Namen
gibt, das vierte Wesen aber, hinter dem, wie wir glauben, sich der Kriegs-
elefant verbirgt, namenlos auftreten 1iB8t. Wie bereits oben erwihnt,
kennt die hebridische Sprache der Bibel kein Wort fiir den Elefanten.
Vielleicht fehlte eine solche Bezeichnung ginzlich, da der syrische Ele-
fant bereits seit dem 10. Jahrhundert v. Chr. im Vorderen Orient aus-
gestorben war 9. Er blieb so den Menschen in Paldstina wihrend dem

118 Vgl. auch noch die Prigung bei K. LANGE [Anm. 65] Taf. 42 und G. K.
JENKINS [Anm. 62] 220 Nr. 502.
119 Vgl. dazu M. HiLzHEIMER, Elefant. In: Reallexikon der Assyriologie (hrsg.



Das Tier mit den Hérnern 393

- J’_\\ \L)
ﬂ@/ /@; UL&Q;
<

=] /,_‘Z-f = ’\, ~ A &L:

By
&
@A




394 Das Tier mit den Hérnern

1. Jahrtausend v. Chr. bis zu den Kdmpfen der Seleukiden und Lagiden
um Siidsyrien im spiten 3. Jahrhundert v. Chr. unbekannt. Einen Namen
aber wird der Elefant wohl spitestens seit seinem Bekanntwerden durch
die griechischen Militdraktionen erhalten haben. So geniigt dieser Hin-
weis kaum, zu erkldren, weshalb der Verfasser von Dan 7,7 f. zur Zeit
Antiochos’ IV. Epiphanes (175-164 v. Chr.) das vierte Tier ohne Namen
lieB. Wie die Erdrterungen in Anm. 95 zeigen, besteht in der Tiervision
zwischen einem gemeinten Reich und dem jeweiligen Tiersymbol ein
sinnvoller Zusammenhang. Dieser kann als mehr (die Meder als Bewoh-
ner des Zagrosgebirges und der Bir als Bergtier) oder weniger (die schnel-
le Ausbreitung des persischen Reiches und der flinke Panter) eng be-
trachtet werden. Diente nun der Kriegselefant dem Verfasser von Dan
7,7 {. als Emblem fiir die griechische Monarchie, so wurde die Verbindung
zwischen beiden fiir jeden Leser in Paldstina sofort und ohne Miihe
erkennbar. Der wihrend der griechisch-makedonischen Herrschaft le-
bende Autor legte seine Vision in den Mund Daniels, eines zur Zeit Nebu-
kadnezzars am babylonischen Koénigshof wirkenden Weisen (Dan 1).
Dieser Erzahlrahmen brachte den Leser zur Auffassung, daB es sich bei
der Schilderung der zeitgendssischen Macht im vierten Tier um etwas
bereits seit langem Prophezeites handeln muBte. Der Schriftsteller ver-
suchte diesen Eindruck noch zu unterstreichen, indem er seinen Bericht
in eine etwas unbestimmbare, visionire Form kleidete. Der Zusammen-
hang zwischen dem Kriegselefanten und der griechisch-makedonischen
Herrschaft drohte aber durch seine Evidenz dieses visionire Genus zu
stéren. Mit einem Verschweigen des Namens dagegen belieB der Verfasser
das Symbol-Tier fiir das vierte Reich im undeutlich Visiondren.

Da die ersten drei Herrschaften bereits der Vergangenheit angehor-
ten und auch die Evidenz zwischen ihnen und ihren Emblem-Tieren
zum Teil weniger klar durchschien, konnte der Autor letztere mit einem
zoologischen Namen versehen, ohne den Stil eines Visionsberichtes auf-
zugeben. Wenn die bisherigen Ertrterungen in bezug auf das vierte
Tier iiberblickt werden, so bleibt doch wohl dieser Lsungsvorschlag zur
Frage, warum der Verfasser von Dan 7,7 f. diesem keinen Namen gab,
nicht ganz unwahrscheinlich. Natiirlich muB3 zugegeben werden, daB
er auf MutmaBungen aufgebaut bleiben mubB.

von E. EBELING und B. MEIsSNER), Bd. 2, Berlin, Leipzig 1932, 354 und L. STOERK,
Elefant. In: Lexikon der Agyptologie (hrsg. von W. HELck und E. Otro), Bd. 1,
Wiesbaden 1975, 1214-1216.



Das Tier mit den Hornern 395

Auf jeden Fall machen es die ikonographischen Motive der helle-
nistischen Miinzprigungen wie auch die Texte der Makkabderbiicher
wahrscheinlich, daB der Verfasser von Dan 7 im bisher unbekannten Ele-
fanten, besonders wenn er dazu noch zu kriegerischen Zwecken abgerich-
tet worden ist, das « Wappentier» des griechisch-makedonischen Reiches
sah 120, Zerrissen die drei fritheren Weltméchte die von ihnen unterjoch-
ten Linder wie Raubtiere, so war eine Elefantenphalanx, die wie eine
lebendig gewordene Stadtmauer %! auf einem Schlachtfeld alles nieder-
trampelte, eine gute Chiffre fiir das gewaltige hellenistische Staaten-
system. H. BENGTSON beurteilt das Reich Alexanders d. Gr. und das
der ersten Diadochengeneration als «das erste und einzige Weltreich ...,
das die Geschichte kennt, wenn wir unter Weltreich ein Reich verstehen,
neben dem es eine zweite GroBmacht nicht gibt» 122, Dieses vierte, dem
Verfasser von Dan 7 zeitgenossische Reich leitet das Ende ein. Es be-
steht keine irdische Macht mehr, die diese universale Herrschaft zer-
stéren kann. Vom einen Ende der Welt, von den Inseln des Meeres, dem
Land der Kittder im Westen, sind die Griechen gekommen und sind bis
zum anderen Grenzbereich der Erde (1 Makk 1,1-3) im Osten, nach
Indien gezogen 123, Eine Anderung kann nur noch mit dem Reich aus den
Wolken des Himmels kommen (Dan 7,13). Auch fiir die Universalitit
des griechisch-makedonischen Reiches gibt der Elefant eine gute Chiffre
ab. Alexander d. Gr. trigt als Indienherrscher die Kopfhaut des Ele-
fanten (Abb. 3.9), Seleukos I. Nikator wie Antiochos III. d. Gr. las-
sen nach ihren Indienfeldziigen dieses Tier auf ihre Miinzen prigen
(Abb.72) 124 und die griechischen Gétter erhalten diese Universalmonarchie,
indem sie sich von Elefanten zum Kampffeld ziehen lassen (4bb. 74. 15).

Gerade dieses Tier konnte wie kein anderes das die ganze bisherige
Ordnung des Alten Orients umstiirzende griechisch-makedonische Welt-

120 Vgl. zum «Wappentiercharakter» der einzelnen Tiere der Vision in bezug
auf die von ihnen vertretenen Weltmédchte Anm. 95.

121 Vgl. das Zitat von Silius Italicus, Punica IX/239 bei E. PoTTIER-S. REI-
NACH [Anm. 106] 487 Anm. 3.

122 H. BENGTsON [Anm. 63] 340. Der Autor zitiert eine Wendung von K. J.
BerocH.

123 Die Begriffe Westen/Griechenland und Osten/Indien sollen hier aber nicht
in einem strikt geographischen Sinn aufgefafit werden. Es geht darum, daB} die
Hellenen iiber die gesamte Welt herrschen, auch iiber Bereiche, die die Erde be-
grenzen, iiber die nur ein vages Wissen vorhanden ist; {iber die «mythischen Grenz-
gebiete».

124 Vgl. auch die Prigungen bei E. T. NEweELL [Anm. 88] 26 und 65 Fig. 8;
A. BoucHE-LECLERQ [Anm. 86] Taf. II/19 und Taf. II/21.



396 Das Tier mit den Hérnern

reich vergegenwirtigen. Der Elefant hatte den ihm angestammten Raum
weit im Osten verlassen und war chaosbringend als Kriegswaffe in die
Welt des Menschen eingebrochen; er war wohl dem Verfasser von Dan 7
«drachenhaft» genug, um die letzte Steigerung des Offenbarwerdens
menschlicher Bosheit im vierten Reich geniigend stark zu dokumentieren.

Quellennachweis und ndhere Angaben zu den Abbildungen

Sdamtliche Illustrationen wurden von Frau Hildi KeeL-LEU gezeichnet,
der ich dafiir recht herzlich danke. Sie benutzte als Vorlagen die in den unten
aufgefiihrten Verdéffentlichungen publizierten Photographien.

1 K. Lange, Herrscherkopfe des Altertums. Im Miinzbild ihrer Zeit, Berlin,
Ziirich 1938, Taf. 46.
Tetradrachmon, Silber, 16,87 gr. ¢ 26 mm, Priageort Persepolis.

2 K. LanGe, Herrscherképfe, Taf. 41.
Tetradrachmon, Silber, g 27 mm, Priageort Alexandrien (?).

3 F. Imoor-BLUMER, Portriatképfe auf antiken Miinzen hellenischer und
hellenisierter Volker, Leipzig 1885, Taf. II/1.
Tetradrachmon, Silber, 17,4 gr. ¢ 27 mm, Prigeort Alexandrien.

4 K. LanGE, Herrscherkopfe, Taf. 45.
Tetradrachmon, Silber, @ 29 mm, Thrakien.

5 F. ImHOOF-BLUMER, Portritképfe, Taf. I11/8.
Tetradrachmon, Silber, Prageort Persepolis (?).

6 K. LAnGEe, Herrscherképfe, Taf. 50.
Tetradrachmon, Silber, & 28 mm, Makedonien.

7 K. Lance, Herrscherkopfe, Taf. 53.
Tetradrachmon, Silber, @ 18 mm, Pergamon.

8 A. BoucHE-LECLERQ, Histoire des Séleucides (323-64 avant J.—C.), Paris
1914 (impression anastatique, Bruxelles 1963), Taf. I/5.
Stater, Silber, 8,6 gr, @ 20 mm, Prigeort Persepolis ( ?).

9 G. K. JENKINS, Monnaies grecques (iibers. aus dem Englischen von
C. Biucchi).
In: L’Univers des Monnais, Fribourg 1972, 236 Nr. 525.
Doppeldareikos, Gold, 16,58 gr, g 23 mm, Prigeort Ekbatana.

10 G. K. JenkINs, Monnaies, 261 Nr. 572.
Tetradrachmon, Silber, 16,9 gr.@ 27 mm, Prageort baktrische Werkstitte.

11 G. K. JENKINS, Monnaies, 254 Nr. 565.
Oktodrachmon, Gold, 27,81 gr, @ 27 mm, Prigeort Alexandrien.



Das Tier mit den Hornern 397

12 G. K. JENkINS, Monnaies, 261 Nr. 576.
Tetradrachmon, Silber, 16,97 gr, @ 28 mm, Prdageort iranische Werkstéitte.

13 E. PorTiEr — S. REINACH, Fouilles dans la nécropole de Myrina (1).
Eléphant foulant aux pieds un Galate. In: Bulletin de correspondance
hellénique 9 (1885) Taf. 11.

Tongruppe, gebrannt, Farbreste, beidseitig modelliert, H 12 cm, Grabbei-
gabe aus der Nord-Ost Nekropole in Myrina, 3./2. Jahrhundert v. Chr.

14 K. G. JENKINS, Monnais, 236 Nr. 528.
Stater, Silber, 8,38 gr, & 18 mm, Prédgeort Susa.

15 A. BoucHE-LEcLERQ, Historie, Taf. 1/4.
Tetradrachmon, Silber, 8,6 gr, @ 20 mm, Priageort Persopolis (?).



	Das Tier mit den Hörnern

