
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Die "Theologia Deutsch"

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Die «Theologia Deutsch»

Konstitution eines mystologischen Texts *

Die TD ist in der Form eines Traktats im Umfang von 53 Kapiteln 1

geschrieben, in einer literarischen Form also, die - gemäß der im Mittelalter

üblichen Art - in lockerer Aneinanderreihung eine nicht streng
gegliederte Abfolge von Themen präsentiert, deren Ordnung sich aus
der je neuen Aufnahme von Leitmotiven ergibt2. Keine logische Glie-

* Vortrag im Rahmen des Forschungsseminars «Originalität religiöser
Erfahrung» im Wintersemester 1977/78 an der Universität Freiburg i. Ue., gehalten
am 24. Februar 1978. Für mancherlei theologiegeschichtliche Hinweise danke ich
Herrn Dr. Hans Urs von Balthasar (Basel), Prof. Dr. Alois Grillmeier S. J. (Frankfurt

a. M.) und vor allem Prof. Dr. Heinrich Stirnimann O. P. (Freiburg i. Ue.),
der mir bei vielen Recherchen immer freundschaftlich beigestanden hat. Herrn
PD Dr. W. Steer (Würzburg) und Dr. W. von Hinten (Würzburg) danke ich für
die Vermittlung der neuen Ausgabe der TD.

1 Die Anzahl der Kapitel ist in den verschiedenen Textzeugen unterschiedlich:

die Dessauer Hs. hat 53, die ehemalige Bronnbacher Hs. 54, der Luther-
Druck von 1518 56 Kapitel. Vgl. die Einleitung zur kritischen Ausgabe von Wolf-
gang von Hinten, 'Der Franckforter' ('Theologia Deutsch'), Kritische Textausgabe,

Diss, (masch.) Würzburg 1976, S. 7. Die 'Theologia Deutsch' wird im
Folgenden nach dieser Ausgabe zitiert (Kapitel, Seiten- und Zeilenzahl). Die neue
Ausgabe hat 53 Kapitel. Grundlage der neuen Ausgabe durch von Hinten ist die
Dessauer Hs., die M. Pahncke entdeckt hatte (vgl. Pahncke, 1958/59). Die Bronnbacher

Hs. von 1497 ist die Grundlage der Editionen von Pfeiffer und Uhl, der
Luther-Druck liegt der Edition von Mandel zugrunde.

2 Vgl. Siedel, 1929, S. 97-103; Windstosser, 1911, S. 30-60; Paquier,
1922, S. 19-25; Mandel, 1908, S. xn-xxii; Wentzlaff-Eggebert, 1969, S. 162-
167 ; Lisco, 1857, S. 34-137 ; Mauff, 1890, S. 10 fi. Diese der Systematik
widersprechende 'Ordnung' ist eine des meditierenden Umgangs mit Gehalten des
geistlichen Lebens, der geistlichen Psychologie und der Einübung in ein geistliches
Leben. Der Linearität gedanklicher Abläufe entspricht hier die zyklische Form



Die «Theologia Deutsch 305

derung also, auf Grand derer nacheinander von den Vorbedingungen,
dem Ort und dem Ziel der mystischen Vereinigung der Seele mit Gott
gesprochen würde, sondern eine ausgebreitete Fülle von inhaltlich
variierten Betrachtungen um letztlich ein und dasselbe Thema : die gnadenhafte

Vergottung des Menschen im Lichte der vermittelnden Vorbildlichkeit

des Lebens Christi3.

I.

An sich ist mit der Traktatform die Insinuation der Objektivier-
barkeit der Sprache und deren Inhalte gegeben. Die hier normalerweise
herrschende «Abgeschiedenheit einer nur theoretisch-betrachtenden
Einstellung zur Welt»4 scheint eine bloß 'mitteilende Äußerung' zu Ver¬

des intensiven Zurückkommens auf immer wieder dieselben Leitgedanken und
-motive. Es geht mithin nicht zunächst um gedankliche Erhellung von logischen
Zusammenhängen, sondern vielmehr um die Erschließung für die Kontemplation
relevanter Gegebenheiten, die existentiell bedeutsam sind. Dazu gehören sicher -
insbesondere in der auf Albert den Großen zurückgehenden Dominikanerschule -
die Daten der Heilsgeschichte, sei sie nun allgemein oder persönlich gefaßt. Vgl.
F. A. Yates, L'art de la mémoire, Paris 1975, S. 72 ff. Die 'Kunst der Erinnerung',
obwohl unausgesprochen, prägt nichtsdestoweniger dieses meditierende Eingehen
auf die Gehalte des geistlichen Lebens. Eingeübt war solcher Umgang mit den
Daten eines spirituellen Lebens nicht erst seit der Einführung der «mémoire
artificielle» in die Spiritualität, sondern schon in der monastischen Kunst des rumi-
nierenden Umgehens mit dem heiligen Text der Schrift.

3 Die Vergottung des Menschen und die damit gegebene Unmittelbarkeit des
Menschen zu Gott - eine kaum mehr überbietbare 'Gleichzeitigkeit' zwischen
Mensch und Gott - bewirken für die Christologie der TD allerdings die grundsätzliche

Schwierigkeit einer Atemporalität, die dem geschichtlichen Sinn der christlich

verstandenen Heilsgeschichte bis zu einem gewissen Grade widersteht. Die
gehörige Vermittlung beider Aspekte - der Erfahrung der 'Überformung' durch
Gott und der dazu geschichtlich hinführenden Tat Christi - ist in der TD nicht
immer gelungen. Oft ist sie, weil die beiden Aspekte isoliert und plakativ
vorgetragen werden, vom betrachtenden Leser zu leisten - eine Aufgabe allerdings,
die dem in lebendigen Zusammenhängen einer christlich geprägten Lebensform
engagierten Gläubigen nicht sehr schwer gefallen sein dürfte.

4 E. Biser, Theologische Sprachtheorie und Hermeneutik, München 1970,
S. 267. Hier wird der Tatcharakter der religiösen Rede, - ohne Rekurs auf die
neuere Pragmatik, aber nichtsdestoweniger zwingend - sinnvoll begründet. « Reden
heißt... 'aus sich herausgehen', und dies im Sinne einer aktiven Stellungnahme
und nicht nur der mitteilenden Äußerung. Wer spricht, überläßt die bestehenden
Verhältnisse nicht ihrem Stand und Gang; vielmehr hat er schon vor jeder Tat,
allein durch die Tathaftigkeit seines Redens, in ihren Ablauf eingegriffen.» Vgl.
L. Schefczyk, Von der Heilsmacht des Wortes, Grundzüge einer Theologie des

Wortes, München 1966, S. 89 ff. ; O. Semmelroth, Wirkendes Wort, Zur Theologie
der Verkündigung, Frankfurt a. M. 1962, S. 135 ff. Für die neueren Richtungen der



306 Die « Theologia Deutsch

bürgen, in der ein hoher Objektivitätsgehalt des Gesagten nicht nur
behauptet, sondern auch begründet wird. Nun hat aber unser Traktat

- ähnlich wie jene Eckharts und Seuses - starke Momente inzitativer
Rede 5, die er der lateinisch-scholastischen Disputatio verdankt, wie sie

in der Quaestio zur klassischen Form geronnen vorhegt6 und die bei
aller Formelhaftigkeit des Redens ihr Umgetriebensein durch das nicht
immer leicht lösbare Vexierspiel von Frage und Antwort nicht
verleugnet 7. Der hier allerdings nicht systematisch geordnete Wechsel von
Frage, Antwortentwurf, Einwand und definitiver Antwort scheint al-

sprachanalytischen Philosophie und Theologie vgl. den reichen Überblick von
J. Sudbrack, Beten ist menschlich, Aus der Erfahrung unseres Lebens mit Gott
sprechen, Freiburg i. Br. 1973, S. 98 ff.; J. Track, Sprachkritische Untersuchungen
zum christlichen Reden von Gott, Göttingen 1977; M. Schirn (Hrsg.),
Sprachhandlung - Existenz - Wahrheit, Hauptthemen der sprachanalytischen
Philosophie, Stuttgart 1974. Vgl. auch unten Anm. 5.

5 Inzitative sprachliche Äußerungen - die auch als evokativ oder performativ
bezeichnet werden können - sind solche Sätze, «die keine objektive Bedeutung
intendieren, sondern vielmehr als Anreiz dienen, bestimmte Erfahrungen bei den
Empfängern hervorzurufen» (A. Grabner-Haider, Semiotik und Theologie,
Religiöse Rede zwischen analytischer und hermeneutischer Philosophie, München
1973, S. 187). Das religiöse Sprechen erschöpft sich gewiß nicht in solchen Sätzen,
da auch objekt-sprachlich darin etwas mitgeteilt wird und mitgeteilt werden muß.
Aber ebenso gewiß ist die mystische Sprache an deren inzitative Komponente
gebunden, da sie sich vornehmlich auf das unaussprechliche Geheimnis Gottes und
dessen Umgang mit dem Menschen bezieht. Der Glaube an sich - so sehr er
objektsprachlich Wahrheit vermittelt - ist nichts anderes als eine Fülle von Erschließungssituationen

im Sinne von Ian T. Ramsey, wenn er lebendig sein soll. Diese
Lebendigkeit des Glaubens aber beruht auf dem evokativ-inzitativen Moment des
Sprechens. «Je größer der Glaube, desto reicher und reiner ist das Evokativfeld für
Erschließungen» (W. A. Pater, Theologische Sprachlogik, München 1971, S. 63).
Vgl. auch ders., Reden von Gott, Reflexionen zur analytischen Philosophie der
religiösen Sprache, Bonn 1974 Forum Theologiae Linguisticae 5), S. 36 ff. Die
in der TD angewandte Sprache provoziert bewußt eine «theonome Erschließungssituation»,

an welcher Sprechender und Hörender gleicherweise engagiert sind.
Vgl. W. Wieland, Offenbarung bei Augustinus, Mainz 1978, S. 202 ff.

6 Vgl. U. Gerber, Disputatio als Sprache des Glaubens, Eine Einführung in
das theologische Verständnis der Sprache an Hand einer entwicklingsgeschicht-
lichen Untersuchung der disputatio und ihres Sprachvollzuges, Zürich 1970 Basler
Studien zur hist, und syst. Theologie Bd. 15), S. 30 ff.; J. Pieper, Hinführung zu
Thomas von Aquin, Freiburg i. Br. 21967, S. 74 f. Vgl. auch H.-D. Bastian, Theologie

der Frage, Ideen zur Grundlegung einer theologischen Didaktik und zur
Kommunikation der Kirche in der Gegenwart, München 21970 (ohne nennbaren
historischen Horizont).

7 Zur entwicklungsgeschichtlichen Abfolge von lectio - quaestio - disputatio
vgl. M.-D. Chenu, Introduction à l'étude de Saint Thomas d'Aquin, Paris 21954,
S. 67-81; ders., Scholastik, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe 4, München

21970, S. 48 f.



Die «Theologia Deutsch» 307

lenthalben als ein punktuell je neu angewandtes Verfahren der
Wahrheitsfindung und Wahrheitsbekräftigung durch, gewissermaßen als ver-
innerlichte Aura quaestionalen Redens. Allerdings hat die deutsche Sprache,

seit sie durch Eckhart, gerade was die Umformung des
scholastischmethodischen Vorgehens angeht, die spezifische Elastizität und
Parteilichkeit einer «Gegensprache» mit je eigener «Einfall-Struktur» erlangt
hat 8, einen Prozeß hinter sich, der sie - in die Traktatform 9 eingebunden

- gleichzeitig zum Widerschein und zum Widerspruch der scholastischen

Quaestio macht10. Faktisch heißt das, daß die ursprünglich

8 D. Mieth (Christus, das Soziale im Menschen, Texterschließungen zu
Meister Eckhart, Düsseldorf 1972 [= Topos-Taschenbücher 4], S. 59 f.) schreibt
dazu: «Eckharts Predigten sind permanente Revolutionen der Sprache, nicht so
sehr durch Neuschöpfung von Worten, wie man lange Zeit meinte, als durch
Durchbrechen ihrer Bedeutungen. Eckharts Sprache ist immer eine Anti-, eine
Gegensprache; zu erschließen daher nur aus der Negation des Sprachspiels, zu dem seine
Gedanken kontrastieren. Solche Gegenbewegung gegen die Sprache in der Sprache
zeichnet oft die Dichtung aus. Auf dem Felde der theologischen Unterweisung und
Frömmigkeitslehre hat zwar auch die Dichtung Platz, aber so lange nicht in der
Weise Eckharts, wie das System der Lehre über den 'Einfall' des Augenblicks
entscheidet.» Die Einfall-Struktur dieses Denkens ist aber nur möglich, weil sie
einem einheitlichen Bezugspunkt entspringt: «Kann aber und darf man, so möchte
man bei solcher Predigtstruktur anfragen, Verkündigung so 'ad hoc' dem 'Einfall'
folgend betreiben? Dazu muß deutlich sein, was hier mit dem Interpretationsbegriff
'Einfall' gemeint ist. Gemeint ist der Ausdruckszwang eines Denkens aus der Einheit

aller verschiedenen Perspektiven Ein Einfall ist nicht in Gedankenschritte
zerlegt; er leuchtet als Ganzes ein» (a. a. O., S. 61).

9 Tractatus est unius rei multiplex expositio eo quod trahat sensum in multa
Differt autem sermo, tractatus et verbum. Sermo enim altera eget personam ; tractatus
specialiter act se ipsum est; verbum autem ad omnes (Isidor von Sevilla, Etymologiae,
1. VI, c. VIII, n. 4, ed. Lindsay). «Danach behandelt der Traktat ein bestimmtes
Thema religiöser Natur nach verschiedenen Seiten hin in schriftlicher Form, für
den Leser bestimmt, während die Predigt sich an ein Auditorium wendet in
mündlichem Vortrag» (J. Quint, Meister Eckharts Traktate, DW 5, Stuttgart 1963,
S. vii). Daß es Ubergangsformen - zum Beispiel die Umwandlung einer Anzahl
von sermones in einen Traktat - gibt, belegt anschaulich Eckharts Sammlung von
'Reden der Unterweisung'. Die multiplicitas der expositio datiert hier von der
Implikation verschiedener Themen aus verschiedenen sermones. Sicher ist - und
Eckharts Trostbuch beispielsweise wie die TD gleicherweise belegen es - im
mittelalterlichen Traktat geistlicher Provenienz die Freiheit einer so punktuellen wie
kontextuell nicht immer gesicherten expositio eines einzigen Gegenstandes vor
dessen systematischen Absicherung und Darlegung weithin dominierend.

10 Im Grunde spiegelt sich in diesem Befund ein für alles religiöse Sprechen
und Argumentieren wesentlicher Sachverhalt, wonach - etwa im Bereich der
mittelalterlich-theologischen Wissenschaftsproblematik - die 'mystische' Forderung nach
einer gläubigen Annahme einer 'Wissenschaft von Gott' erst die sinnvolle,
kontinuierliche Ausübung einer spezifisch theologischen Wissenschaft gestattet. Vgl.
dazu M.-D. Chenu, La théologie comme science au XIIIe siècle, Paris 31957, S. 73 f, ;



308 Die «Theologia Deutsch»

geordneten Momente dieser Form als disiecta membra unter einer neuen

Sinngebung vorhanden und wirksam sind. Sie sind zu Vehikeln einer

A. Dempf, Die Hauptform mittelalterlicher Weltanschauung, Eine geisteswissenschaftliche

Studie über die Summa, München 1925, S. 3 ff. Der mystologische Text,
in den die subalternierende Grundvoraussetzung erfahrenden Glaubens und
Gehalte subalternierter theologischer Wissenschaft gewissermaßen ineins eingegangen
sind, beharrt letztlich - und das markiert seine Widerständigkeit gegenüber der
Rede von Gott in statu scientiae - auf der 'mystischen', alle Reflexion subalternie-
renden Primärintention erfahrungshaften Innewerdens Gottes. Das heißt nicht,
daß die Form der Quaestio nicht real durchschlägt. Zum Beispiel in Cap. 8 (S. 103} :

1. Man fraget, ab eß möglich sey (1) Quaeritur an
2. Man spricht gemeyniglich : neyn (4 f.) Videtur quod non
3. Abir sanctus Dyonisius, der wil eß muglichen (15) Sed contra

«Nun ist allerdings die scholastische Quaestio nicht in der ganzen Strenge der
Form durchgeführt wie etwa bei Thomas von Aquino. Bei dem Videtur quod non
hat U keine Autoritäten oder Gründe, sondern nur : Man spricht gemeinlich nein.
Und erledigt wird dieses Videtur quod non nicht, wie bei Thomas, am Schluß der
ganzen Quaestio, sondern sofort. Aber die Art der Erledigung ist ganz so, wie wir's
bei den klassischen Scholastikern gewöhnt sind: das verhältnismäßige Recht des
Einwands wird anerkannt (und das ist war in dem sinne usw.), d. h. seine Geltung
wird eingeschränkt auf einen Sinn, der die vom Verfasser verfochtene Wahrheit
nicht mehr aufhebt: unmöglich ist der Blick in die Ewigkeit, solange die Seele
auf die Außenwelt sieht und sich in deren Vielheit zerstreut. Will also die Seele

jenen Blick erreichen, so muß sie von allen Kreaturen und zuerst von sich selbst
ledig sein. Das halten zwar viele Menschen für unmöglich. Aber — und nun folgen
der Areopagite und sein Erklärer. Darin und in der ganzen Anlage der Quaestio
liegt also klar und deutlich, daß der Verfasser der D.Th. dem Areopagiten zustimmt,
daß er den Blick in die Ewigkeit und den Vorschmack der Seligkeit schon in diesem
Leben für möglich hält. Darum sind die folgenden Sätze - sowohl das, was
Hermelink anerkennt, als das, was er als Einschub ansieht — nähere Ausführungen
über die Art, wie der Blick durch Übung möglich, ja leicht wird, und über seinen
alles überbietenden Wert.» (Müller, 1919, S. 639 f.). In der Schlußfolgerung, daß
alles was bei Uhl, 1926, S. 13, 32 ff., noch folgt, zur ursprünglichen Fassung des
Textes gehöre und nicht Einschub sei, hat Müller sicher unrecht (siehe von Hinten,
S. 104) ; er hat aber in der grundsätzlichen Feststellung, daß hier die Form der
Quaestio gebraucht werde und daß der Einschub sinnvoll sich an diese Form
anschließt, gewiß recht. Es ist ja durchaus anzunehmen, daß auch spätere
Bearbeiter eine ähnliche Ausbildung besaßen wie der Autor.

Noch Bizet, 1948, S. 202, macht sich die Ansicht Müllers zu eigen und
versichert, daß die von Hermelink als Zugaben und Einschübe betrachteten Stücke
keineswegs Korrekturen des neuplatonischen Gehalts aus aristotelischem Geiste
darstellen: «Nous ajouterons que plusieurs des passages suspectés, loin de se présenter
comme des gloses tardives, sont dans le pur esprit de la mystique germanique
médiévale. » Richtig ist, daß die 'Zugaben' sich einer mystischen Intention keineswegs

widersetzen, Tatsache aber ist auch, daß es sich um spätere Zusätze handelt.
Man muß bei diesen spätmittelalterlichen Texten immer damit rechnen, daß die
einzelnen Fassungen — auch jene mit Zusätzen — ihre je eigene Authentizität
besitzen. Bei Gebrauchstexten ist das meist so.



Die «Theologia Deutsch. 309

imperativ-inzitativen Überredungssprache geworden, zu deren Herkunft
nicht nur die Quaestio sondern auch die eckhartisch-taulerischen, mysta-
gogischen Predigten und Traktate gehören 11. Zwar haben wir Frage,

11 Wenig ist bis heute getan worden zu einer Formbestimmung von mystischer

Predigt und Traktat. Allzu punktuell wurden bloß die Mutationen des
Begriffsvokabulars und des Inventars an Philosophemen und Theologumena erfaßt,
ohne daß die gewiß ebenso entscheidende, vielleicht sogar - weil als literarisches
Genre die Änderungen im Einzelnen gründend tragende und verantwortende -
letztlich entscheidendere, umfassende Struktur dieser literarischen Gebrauchstexte
genügend berücksichtigt worden wäre. Tatsächlich aber zeigt sich in der Abänderung

der noch in der Scholastik regelhaften Form- und AufbauVorschriften vor
allem für die Predigt, aber auch für den Traktat, nichts weniger an als der
Umbruch von der nichtmystischen zur spezifisch mystischen literarischen Gestaltung.
Dem Neuansatz im Denken entsprach durchaus der Bruch mit der Verbindlichkeit
der alten Form- und AufbauVorschriften. Vgl. dazu M. Hansen, Der Aufbau der
mittelalterlichen Predigt unter besonderer Berücksichtigung der Mystiker Eckhart
und Tauler, Diss. Hamburg 1972, S. 1 ff. An der Nichtbeachtung dieser
fundamentalen Tatsache, daß sich die Mystiker — in dem zu nennenden Fall: Meister
Eckhart - der Scholastik, der sie durch unendlich viele Fäden verbunden bleiben,
doch zu entziehen versuchen, lag es, daß Denifle (Meister Eckharts lateinische
Schriften, und die Grundanschauung seiner Lehre, Archiv f. Literatur- und
Kirchengesch, des Mittelalters 2 [1886] 519) letztlich bei Eckhart nur verärgert
eine einzigartige «gräuliche Begriffsverwirrung» feststellen konnte und mußte.
Anderseits aber bemerkte derselbe Forscher doch schon deutlich das Folgende:
«Originalität bekunden die deutschen Mystiker eigentlich bloß in der Art und Weise
die scholastischen Gedanken deutsch auszudrücken. Nicht als tiefe, klare Denker,
sondern als Vermittler zwischen dem scholastischen Ideenkreis und dem
Verständnisse eines deutsch sprechenden Publicums verdienen sie große Beachtung»
(a. a. O., S. 527). Daß die Anwendung der deutschen Sprache ihrerseits wieder ganz
spezifische historische Voraussetzungen hat, darauf hat derselbe Denifle in
seinem Aufsatz 'Über die Anfänge der Predigtweise der deutschen Mystiker'
(a. a. O., 641-652) ausführlich hingewiesen. Bei aller Bedingtheit durch historische
und geistesgeschichtliche Voraussetzungen bleibt doch oder zeigt sich erst richtig
die neue inhaltliche und formale Gestaltungsweise aus dem Geiste der mystischen
Intention zur möglichst unmittelbaren Erfahrung Gottes. Vgl. dazu Mauff, 1890, S. 10.

Falsch wäre es, wenn man der mystagogischen Intention nun die relative
Strukturlosigkeit des Textes allein zuschreiben möchte. Es muß reale, historisch
namhaft zu machende Gründe gegeben haben, die zu solcher Form geführt haben.
Man muß wohl zwei Dinge festhalten:

1. Die Entstehungsbedingungen sind - wohl ähnlich wie bei Eckharts 'Reden
der Unterweisung' - zunächst in klösterlichen Collationes zu suchen: freie, zum
Teil sogar auf Fragen antwortende, d. h. an bestimmte Gelegenheiten gebundene
'Gespräche' über geistliche Dinge, die dann nachträglich zu einem Traktat
zusammengebunden und mit Vorwort und Register versehen wurden. Die
Kapitelgliederung gibt dann in etwa bloß die ursprüngliche, punktuelle Themengestaltung
ab, muß aber nicht für die zeitliche Abfolge der Collazien verbindlich sein. Das ist
das eine.

2. Zum andern war mit dieser Voraussetzung einer keineswegs zwanghaft
sich aufdrängenden Textanordnung die Möglichkeit von Erweiterungen gegeben,



310 Die «Theologia Deutsch

Einwand und Antwort ; sie stehen aber nicht da als Glieder einer geordneten

Abfolge, sondern als je neu einsetzbare Stilmittel, deren ursprünglicher

systematischer Bezug auf die Ordnungsstruktur der Quaestio
nicht mehr wirksam ist, so daß eine neue, gerade aus der Isolierung der
Mittel resultierende Kraft der Überredung frei wird 12.

Geheime, oft auch offensichtliche Instanz dieser Rede ist ein Ich 13,

die - wie die Textzeugen (zum Beispiel die Bronnbacher Hs. von 1497 gegenüber
der Dessauer Hs. von 1477) belegen — durchaus auch eingefügt worden sind. Ein
solcher Traktat ist somit ein gewissermaßen 'beweglicher' Text, der gerade
aufgrund seiner relativen Strukturlosigkeit je neu geordnet (Kapitelgliederung) oder
mit neuen zusätzlichen Assoziationen versehen werden konnte. Das war Herme-
link, 1912, S. 16, schon recht deutlich, als er sich gegen die Einteilungsversuche
anderer Forscher wandte: «Wie vieles ist schon über den Gedankengang der Theologia

Deutsch versucht worden! Bewundernswert bleibt der Scharfsinn eines
Reifenrath, der just im Pfeifferschen Text einen einheitlichen, ja kunstvollen Plan
entdeckte. Doch hatte unter den obwaltenden Textverhältnissen die Vermutung
Thudichums mehr für sich, daß wir es mit sorglos zusammengestellten Hauspredigten
(collationes) zu tun hätten. Auch Mandel ist der 'scheinbaren Gliederkrankheit'
nicht Herr geworden, die er selbst andern gegenüber auf einen trefflichen Begriff
gebracht hat. Was Maria Windstosser schließlich als 'Plan et Analyse de la Theologie

Germanique' bietet, ist ein System des Neuplatonismus mit Zitaten aus dem
Werk des Frankfurters. Man kommt auf solchem Wege nicht weiter. Die Büchlein
der Mystik sind nach den Gesetzen der Ideenassoziation, und nicht der exakten
Logik entstanden, ja sie sind, besonders wenn sie ohne Namen gehen, häufig
überarbeitet und erweitert worden. Das gilt nach allem Bisherigen doch wohl auch in
unserem Falle. Und dazu ist nicht zu vergessen, daß ein gewisser Schematismus
der Begriffe in der mystischen Literatur durch die J ahrhunderte geschleppt worden
ist.» Vgl. dazu Reifenrath, 1863, S. 8^10; Thudichum, 1896, S. 48 f.; Mandel,
1908, S. xiii; Windstosser (1911), S. 29-60. Vgl. auch oben Anm. 2.

12 Das heißt, daß die Aufbauelemente scholastischer Art zu frei verfügbaren
Stilelementen geworden sind, die - ihrer früheren Zielgerichtetheit entzogen - ad
hoc mit neuer Zweckrichtung eingesetzt werden können. Über einen kurzen Hinweis

auf die hinsichtlich der literarischen Gattungen schöpferische Tätigkeit der
Mystiker ist man in der Forschung bisher kaum hinausgekommen. Vgl. etwa
M. Grabmann, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang der
Väterzeit, Darmstadt 21961, S. 128. Immerhin bestand schon früh eine Sensibilität
für den Rang der mystischen Prosa des 14. Jahrhunderts. Vgl. Th. Mündt, Die
Kunst der deutschen Prosa, Ästhetisch, literargeschichtlich, gesellschaftlich,
Faksimiledruck nach der 1. Auflage von 1837, mit einem Nachwort von H. Düwel,
Göttingen 1969 Deutsche Neudrucke), S. 165: «Was die Minnesänger für die
Poesie der Sprache gethan, geschah für die Prosa durch die Mystiker des
vierzehnten Jahrhunderts.» Neuerdings werden gattungstypologische Kriterien zu
wichtigen Prinzipien einer Geschichte auch der deutschen Mystik. Vgl. K. Ruh,
Geistliche Prosa des Spätmittelalters, in: Neues Handbuch der Literaturwissenschaft,

Bd. 8: Europäisches Spätmittelalter, Berlin (Athenaion Verl.) 1978, S.164ff.
13 Die Ich-Rede drängt sich dem Verfasser der TD weniger aus Gründen

höherer Authentizität auf als aus solchen der Exemplarität. Der Sprechende intendiert

ein allgemein Menschliches, das sich in der Berufung aufs Ich nachhaltig



Die «Theologia Deutsch» 311

das apodiktisch aus einem Anspruch auf Wahrheit heraus spricht14,
den stellen zu können es weniger aus der Schlagkraft der Argumentation
als aus der immanenten Macht der überredenden Behauptung sich

anheischig macht.
Der Prolog der TD schon, der dieses Ich noch als ein Er kaschiert,

präsentiert den Verfasser als einen Gottesfreund 15, dessen Weisheit,

ausdrücken soll. Hier folgt ein Beispiel, in dem zunächst in eckhartscher Manier
die Aussage eines 'Man' zitiert wird, dem die Aussage eines Ich als die
sachgemäßere entgegengestellt wird: danach wird Rekurs aufs Ich genommen, weil es

intensiver die Allgemeinheit des Gesagten zu verantworten vermag: Man spricht:
Dar vmmb das Adam den appfel aß, were er vorlorn ader gefallen. Ich Sprech: Eß was
vmmb seyn annemen vnd vmmbe seyn ich, myne, mir, mich vnd vmmb des gleich.
Hette er siben eppfel gesßen vnde were das annemen nicht geweßen, er were nicht
gefallen. Aber do das annemen geschach, do was er gefallen, vnd hette er nye keyns
appfels entpissen. - Nu dar, ich bin hundert mal tiffer gefallen vnd verrer ab gekeret
dan A dam, vnnd A dams fal vnd seyn abkeren mochten alle menschen nicht gepessern
ader wider brengen. Ader wie sol meynfal gepessert werden? Er muß gebessert werde also
Adams vnd von dem selbigen, do von Adams fal gebessert wart vnd yn der selben weiße
(3, S. 97, Z. 1-15). Der Bezug auf Adam und auf das ihn an Schlechtigkeit noch
übertreffende Ich - das seinen Fall gerade in seiner Ichhaftigkeit zu begründen und zu
erkennen hat - macht hier die Ich-Rede zu einer unausweichlichen, aber gerade
deshalb auch exemplarischen. Es ist natürlich nicht zu übersehen, daß gerade in der
TD die Rede des 'Man' außerordentlich häufig und aufdringlich ist. Oft in negativer
Schätzung des Ausgesagten. Ein Beispiel: Man spricht auch, man solle vnd muge
kommen vbir alle tugent vnd vbir alle wiße, ordenung vnd geböte, gesetze vnd redlikeit,
also das man diß alles hin legen sol vnd sol eß uff schiben vnd vornichten. Hie ynne
ist etwas wares vnd etwas vnwares. Diß sal man mercken. Sich, Cristus was vbir Cristus
leben vnde vber alle togende, wiße vnd ordenunge vnd was des ist (30, S. 135 f., 1-7).

Die Reihenfolge der Subjekte - Man, zu belehrendes Man, Du (Imperativ) -
ist eine pragmatische, die die Bewegung vom lokutionären zum illokutionären
Sprechakt (deskriptive Sprache — Aufforderung) vollzieht. Vgl. dazu A. Grabner-
Haider, Glaubenssprache, Ihre Struktur und Anwendbarkeit in Verkündigung
und Theologie, Wien 1975, S. 84; ders., Semiotik und Theologie, Religiöse Rede
zwischen analytischer und hermeneutischer Philosophie, München 1973, S. 177 ff.

14 Der Aufforderung schließt sich die Behauptung auf gleicher pragmatischer
Ebene an, auch wenn diese nicht immer durch ein Ich angemessen verantwortet wird.

15 Zum Ausdruck 'Gottesfreund', der schon vorchristlichen Ursprungs ist,
vgl. E. Barnikoe, Gottesfreund, RGG 2 (1958) 1789 f.; E. Peterson, Der Gottesfreund,

ZKG 42 (1923) 161-202; R. Egenter, Gottesfreundschaft, Die Lehre von
der Gottesfreundschaft in der Scholastik und Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts,
Augsburg 1928; ders., Die Idee der Gottesfreundschaft im 14. Jahrhundert,
Grabmann-FS, 1935, S. 104-136. Für das 14. Jahrhundert vgl. noch: C. Schmidt, Die
Gottesfreunde im 14. Jahrhundert, Historische Nachrichten und Urkunden, Jena
1854; A. Jundt, Les amis de Dieu au 14e siècle, Paris 1879; M. Rieger, Die
Gottesfreunde im deutschen Mittelalter, Heidelberg 1879; Ph. Strauch, Zur
Gottesfreundfrage, ZfdPh 34 (1900/02) 235-311 (von Strauch stammen auch
die wesentlichen Textausgaben!); K. Rieder, Der Gottesfreund vom Oberland,
Eine Erfindung des Straßburger Johanniterbruders Nikolaus von Löwen,
Innsbruck 1905; R. M. Jones, The Flowering of Mysticism, The Friends of God in the



312 Die «Theologia Deutsch

Einsicht, Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit ihn neben seiner Funktion
als Priester und Custos eines Deutschordenshauses ertüchtige, Sprachrohr

des allmächtigen, ewigen Gottes zu sein, so daß die köstliche
Erkenntnis der göttlichen Wahrheit gelehrt und insbesondere daraus die

wahrhaftigen, gerechten Gottesfreunde von den falschen freien Geistern16,

Fourteenth Century, New York (1939) 1971; A. G. Seesholtz, Friends of God,
Practical Mystics of the Fourteenth Century, New York (1934) 1970; W. Rath,
Der Gottesfreund vom Oberland, Stuttgart 31955. Denifles Arbeiten zur Problematik

der Gottesfreunde siehe bei M. Grabmann, P. Heinrich S. Denifle O.P.,
Eine Würdigung seiner Forschungsarbeit, Mainz 1905, S. 8 ff. ; A. Walz, Analecta
Denifleana, Erinnerung an einen Bahnbrecher der Geschichtsforschung, Rom 1955,
S. 8-13, 86 ff. Weitere Literatur bei E. Krebs, Merswin, VL 3, 355-368; Hannemann,

VL 5, 682; zur älteren Forschung: W. Preger, Geschichte der deutschen
Mystik im Mittelalter nach den Quellen untersucht und dargestellt, Teil 3, Aalen
21962, S. 245-407.

16 Mit den freien Geistern befaßt sich die TD in mehreren Kapiteln ausführlich,

auch wenn sie nicht immer mit ihrem geläufigen Titel erscheinen (sondern als
'falsches Licht der Natur' usf. bezeichnet werden) ; es sind dies die folgenden
Kapitel: 20, 25, 31, 38, 40, 42. Vgl. dazu Siedel, 1929, S. 85-91. Insbesondere
Kapitel 40 liefert eine ausführliche Analyse der Ideologie der freien Geister. Es
wird dem waren licht ein valsches licht entgegengestellt, das es liebt zu trigen und
betrogen zu werden. Das falsche Licht ist naturlich, während das wahre gotlich,
ausschließlich gut, ohne Bezug auf icheit und selbheit ist. Dem natürlichen und
daher falschen Licht gehören zu: ich, mir, mich vnd deß glich, also das eß sich vnd
das seyne mer sucht yn allen dingen den gut als gut (S. 151, 25-27). Das natürliche
Licht meint, sein zu können, was es nicht ist: Gott, ganz ähnlich wie der Teufel
es auch versucht hat. Woher kommt es, daß von diesem falschen Licht betrogen
wird, was sich betrügen läßt Es rührt daher, daß es gar clüg vnd subtil vnd behent
in ym selber ist, das eß also hoch stiget vnd klymmet, das eß wenet, eß sey vber natur
vnd eß sey natur ader creatur vnmuglich, also hoch czu kommen (S. 152, 64-67). Es
glaubt, Gott selber zu sein, vnd besunder als got ist yn ewikeit vnd nicht als er mensch
ist (S. 152 f., 69 f.). Die Bezugnahme auf Christus nach seiner Auferstehung bezieht
sich implizit auf Joh. 16,7 (vgl. das 'Lehrsystem der deutschen Mystik' nach
D. Greith, Die deutsche Mystik im Prediger-Orden [von 1250-1350] nach ihren
Grundlehren, Liedern und Lebensbildern aus handschriftlichen Quellen, Freiburg
i. Br. 1861, S. 138 f.: «Gott ist ein Geist, und die ihn anbeten, müssen ihn im Geiste
und in der Wahrheit anbeten. Hierbei merkst du wohl, daß alle Mannigfaltigkeit
davon muß ausgeschieden werden. Auch die Menschheit unseres Herrn wird nach
besonderer Gegenwart ausgeschieden, wie Christus selber zu seinen Jüngern sprach :

Es ist euch gut, daß ich von euch gehe ; denn wenn ich nicht von euch gehe, kommt
der Tröster, der heilige Geist, nicht zu euch, der Geist der Wahrheit, den der Vater
in meinem Namen senden wird. Darin hindern sich gute geistliche Leute in rechter
Vollkommenheit, daß sie mit ihres Geistes Gelüste auf dem Bilde der Menschheit

unseres Herrn Jesu Christi bleiben und sich zu viel an Visionen lassen und
bildliche Dinge in ihrem Geiste sehen, es seien dieß Menschen oder Engel oder unseres

Herrn Jesu Christi Menschheit.»). - Vgl. zu dieser ganzen Thematik der mystischen

Versuchbarkeit durch die Vorstellung eines gereinigten, geistigen Christus
A.M. Haas, Transzendenzerfahrung in der Auffassung der Deutschen Mystik, in:
G. Oberhammer (Hrsg.), Transzendenzerfahrung, Vollzugshorizont des Heils, Das



Die «Theologia Deutsch» 313

die der Kirche schaden, unterschieden werden können. Es wäre zwar
mißverständlich und den Gegebenheiten des Traktats zuwider, wenn
man in ihm eine bloße Streitschrift gegen die freien Geister sehen möch-

Problem in indischer und christlicher Tradition, Wien 1978, S. 197, Anm. 103;
P. Michel, «Formosa deformitas», Bewältigungsformen des Häßlichen in
mittelalterlicher Literatur, Bonn 1976 Studien zur Germanistik, Anglistik und Kom-
paratistik 57), S. 184-187. - Mitsamt dem liplich leben Cristi (S. 153,72) gibt dieses
falsche natürliche Licht alles Werk, alle Worte, Weisen und alle Ordnung preis.
Sein mystischer Anarchismus begründet sich auf einem ledig-Sein von allem Krea-
türlichen (77), ganz wie Gott frei ist von aller Kreatur in seiner Ewigkeit. So gehört,
wie Gott alles gehört, auch ihm alles; alles Kreatürliche hat ihm zu dienen. Daß
dieser Anarchismus insgeheim in eine neue Sklaverei sich umbiegt, zeigt sich daran,
daß alles Leid von ihm vermieden, hingegen allein eyn liplich vnd synnelich enp-
finden (83 f.) Richtschnur der Erfahrung wird. Nochmals (85—90) folgt ein Hinweis
auf die Option für einen Cristus nach der erstendunge (88). Unter Absehen von
dem waren, einfeldigen gut (102) wird das lustigste, beste vnd bequemste (97) gesucht.
Dieser Hedonismus beruht auf einer grundsätzlichen Verzichtleistung auf die
Instanz des Gewissens (S. 154, 107 ff.). Exemplarisch wird aus einem
Gerichtsprotokoll eine Aussage zitiert: Ja, eß wart gesprochen von eyme falschen, freyen
geiste, der yn disser irrunge was, ertötet er czehen menschen, eß were ym als klein
gewissen, also ab er eynen hunt ertötet (S. 154, 109-112). Ähnliche Aussagen von
freien Geistern lassen sich auffinden, so im Inquisitionsprotokoll über die
Vernehmung des Begarden Johannes Hartmann aus Ossmannstedt durch den Inquisitor
Walter Kerlinger vom 26. Dez. 1367 (nach I. Döllinger, Beiträge zur
Sektengeschichte des Mittelalters II, Darmstadt 21968, S. 385 ; neuerdings nach M. Erb-
stösser/E. Werner, Ideologische Probleme des mittelalterlichen Plebejertums,
Die freigeistige Häresie und ihre sozialen Wurzeln, Berlin 1960, S. 141: «Ein
derartig Freier sei König und Beherrscher aller Kreaturen. Ihm gehöre alles, er dürfte
erlaubtermaßen alles zu seinem Gebrauche beanspruchen, was immer ihm gefalle.
Wenn ihn daran jemand hindert, dann könne er den Betreffenden töten und dessen

Besitzungen an sich reißen, denn durch seine Tötung bringe er ihn zu seinem
ursprünglichen Anfang zurück. Uberhaupt dürfe er alles tun und lassen, was ihm
Spaß macht.»), aber auch — diesmal noch genauer — in einem Notariats-Instrument
über das Verhör Konrad Kannlers in Eichstädt 1381 (nach H. Grundmann,
Ausgewählte Aufsätze, Teil 1 : Religiöse Bewegungen, Stuttgart 1976, S. 404) : Item
eciam respondit, quod, si aliquis inhibuisset eum facere, in quo delectabatur, talem
hominem poterat interficere, eciam mille homines sine peccato, quia, si deo displicuisset,
eum precavisset. Es ist zu fragen, ob aus solchen Rückbezügen auf Verhörprotokolle
nicht ein Hinweis auf die Datierung der TD gewonnen werden könnte. Mindestens
könnte der Bezug auf das Verhör Kannlers von 1381 noch verstärkt werden durch
eine weitere Koinzidenz. Auf die Frage, ob er an mehr als zwei Testamente glaube,
antwortete Kannler ja, indem er sich selber so frei im Geist bezeichnete, daß er
mit der göttlichen Vollmacht begabt zu predigen in die Welt gesandt werde und
alles tue, was Christus getan habe, und: quod ipse sit Antichrisfus nec Antichristus
sit in malo recipiendus (a. a.O., S. 406; vgl. Grundmanns Kommentar dazu a. a. O.,
S. 392), daß er also als secundus Adam das Erlösungswerk Christi zu Ende führe.
Der Bezug der TD auf diese oder eine ähnliche Stelle (in einem andern Verhör?)
bestünde darin, daß der Ausdruck Antichristus, den sich der Verhörte ausdrücklich

nicht in malo zulegen will, ganz im Sinn der bisher angewandten Polemik

21



314 Die «Theologia Deutsch

te 17 ; er ist mehr. Er stellt darüber hinaus eine mystagogische Einführung
in das Gnadengeschehen der Vergottung dar, wie es sich einem kirchlich
gebundenen, die qualitativen Unterschiede zwischen Gott und Mensch

negativ auf die Freigeister angewendet wird. Aber yn dem als eß Cristus leben
vorwirfst vnd anders, das dem waren gute czu gehöret, das Cristus geleret vnd gelebet hat,
ßo ist eß endecrist (von mir gesperrt), wan eß leret vnde lebet wider Cristum (S. 154,
123-126). Eine andere, d. h. positive Auffassung von endecrist - dessen
volksetymologische Umdeutung hinter der Aussage Kannlers aufscheint - läßt sich von
der TD nicht wohl erwarten, insbesondere da das falsche Licht schon vorher und
immer wieder mit dem Teufel und Luzifer identifiziert worden ist. Die rätselhafte
Identifikation aber des Freigeists mit dem Antichrist bleibt hier wie dort bestehen
(vgl. Grundmann, a. a. O., S. 392). Selbst wenn man also die öfter sture
Rückbezüglichkeit der Verhörprotokolle auf die Bulle Clemens' V. 'Ad nostrum' vom
Jahre 1311 (Denzinger 891-899) gebührend als stereotypes Befragungsmuster mit
einem ebenso stereotypen Register von Antworten in Rechnung setzt (Grundmann,

a. a. O., S. 364-416), bleibt doch - alles in allem - die Rückbezüglichkeit
von Kapitel 40 der TD auf das Verhör von 1381 deutlich. Mindestens läßt sich eine
Datierung der TD ins Ende des 14. Jahrhunderts von daher stützen, da spätere
Protokolle nicht mehr so genaue Rückschlüsse auf sie ziehen lassen (vgl. z. B.
K. Schmidt, Nicolaus von Basel, Leben und ausgewählte Schriften, Wien 1866,
S. 66 ff. [Martin von Mainz 1393], oder Grundmann, a. a. O., S. 408 ff. [Henne
Becker 1458]). - Der Rest des 40. Kapitels befaßt sich mit der Art, wie diejenigen,
die dem endecrist nachfolgen, betrogen werden. Bedingung dafür, daß man
zusammen mit gotis czeichen am Ende der Tage auch den richtigen Instinkt hat (S. 155,
146), nicht dem endecrist ins Verderben nachzufolgen, besteht darin, seyn bestes

nicht zu suchen, sondern es bewußt zu verlieren, um seyn bestes (S. 155, 151 ff.;
von mir gesperrt) zu finden, ane conscience seyn (158 ff.) ist torheit, grobheit und
entspricht dem Teufel, der auch kein Gewissen hat. Die Wahl ist klar zwischen
den beiden, Christus und dem Teufel, die beide kein Gewissen haben, war, gerecht
leben (171 f.) ist noch gerichtet vnd gebildet dem Cristus leben (174), das redelicheit
(Vernunft), ordenung vnd allen fugenden zugehoret (175 f.). Dieser Verzicht auf
mystischen Anarchismus beinhaltet Aufgabe der selbheit vnd ich vnd meyn vnd des

glich (177). falsch, ungeordent freyheit (S. 156, 182 f.) macht gegen alles richtige
Verhalten vnachtsam vnd ruchlos (183). - Das Bild der Freigeister, wie es die TD
zeichnet, ist zu Unrecht von der auf die liberi Spiritus ausgerichteten Forschung
nur wenig zur Kenntnis genommen worden. Denn die Mentalität eines mystischen
Anarchismus wird hier mit hoher Präzision von der Warte einer ihres
Systemcharakters gewissen Orthodoxie beschrieben.

17 Zum Beispiel J. Paquier, 1922, S. 21, 25 f., 71. - Die TD ziehen aus der
zahlreichen Literatur zu den Freigeistern des Mittelalters nur R. E. Lerner, The
Heresy of the Free Spirit in the Later Middle Ages, Berkeley 1972, S. 190, und
W. Lenk, 'Ketzer'lehren und Kampfprogramme, Ideologieentwicklung im Zeichen
der frühbürgerlichen Revolution, Berlin 1976, S. 71, zur Analyse bei. Neben Lerners
Monographie sind für eine Phänomenologie der freigeistigen Häresie die folgenden
Werke beizuziehen: A. Jundt, Histoire du panthéisme populaire au moyen âge
et au 16e siècle, Paris 1875, Neudruck: Frankfurt a. M. 1964, S. 42-56, 94—108;
H. Delacroix, Essai sur le mysticisme spéculatif en Allemagne au 14e siècle,
Paris 1900, S. 52-134; L. Öliger, De secta Spiritus libertatis in Umbria saec. XIV,
Rom 1943; Th. Büttner / E. Werner, Circumcellionen und Adamiten, Zwei



Die «Theologia Deutsch 315

wahrenden Verständnis darstellt18. Der kämpferische Aspekt erweist
sich dem mystagogischen gegenüber letztlich als peripher, wenn auch

Formen ma. Häresie, Berlin 1959, S. 93-117; M. Erbstösser / E. Werner,
Ideologische Probleme des ma. Plebejertums a. a. O. (wie Anm. 16), S. 85-105; N. Cohn,
Das Ringen um das tausendjährige Reich, Revolutionärer Messianismus im MA
und sein Fortleben in den modernen totalitären Bewegungen, Bern, 1961, S. 135-
174; H. Grtjndmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Untersuchungen über
die geschichtlichen Zusammenhänge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und
der religiösen Frauenbewegung im 12. und 13. Jahrhundert und über die geschichtlichen

Grundlagen der deutschen Mystik, Darmstadt 21961, S. 355^-38, vor allem
524-538; R. Guarnieri, Frères du Libre Esprit, DSp 5 (Paris 1964), Sp. 1241-1268
(TD Sp. 1257 kurz erwähnt); dies., II movimento del Libero Spirito, Testi e docu-
menti, Archivio Italiano per la Storia délia Pietà 4, Rom 1965, S. 459 f. (Erwähnung

der TD) ; M. Erbstösser, Sozialreligiöse Strömungen im späten Mittelalter,
Berlin 1970, S. 84-119; G. Leff, Heresy in the Later Middle Ages, I, New York
1967, S. 308-407 ; R. Manselli, Studi sulle eresie del secolo XII, Roma 1975,
S. 304 f. ; G. Leff, The Dissolution of the Medieval Outlook, An Essay on the
Intellectual and Spiritual Change in the 14th Century, New York 1976, S. 121 f. ;

G. Scholem, Der Nihilismus als religiöses Phänomen, in: Eranos 1974, Leiden 1977,
S. 13-27 ; M. Lambert, Medieval Heresy, Popular Movements from Bogomil to
Hus, London 1977, S. 173-181. Weitere Literatur siehe bei H. Grundmann,
Bibliographie zur Ketzergeschichte des Mittelalters (1900-1966), Rom 1967, S. 54—63. -
Auch wenn die TD sich tatsächlich nicht in der Kontroverse gegen die Freigeister
erschöpft, trägt sie doch Wesentliches zu deren orthodoxen Analyse bei. Sie muß
daher sinnvollerweise durchaus im Kontext der Polemik Eckharts, Seuses ('Büchlein

der Wahrheit'), Taulers und Ruusbroecs und anderer gegen die Freigeisterei
gesehen werden (vgl. Guarnieri, II movimento, a. a. O.).

18 Die alten Diskussionen um die Orthodoxie der TD haben merkwürdig
wenig Gewicht auf die unüberhörbaren Ordnungsrufe zur Wahrung der
kirchlichen ordenung im Rahmen des Cristus leben (vgl. oben Anm. 16) gelegt, obwohl
sich hierin eine gegen die mystische « Reflexierung der Glaubensgewißheit» (N. Luh-
mann, Funktion der Religion, Frankfurt 1977, S. 42) gerichtete, mit ihr nicht
völlig vermittelte Tendenz abzeichnet. Immerhin ist dem Verfasser der TD das
Problem einer Vermittlung seiner quietistischen (völlig auf die unmittelbare
Abhängigkeit von der göttlichen Einsprechung her zielenden) und orthodox
aktivistischen Tendenzen bewußt gewesen. In Cap. 30 wird ein Einwurf behandelt, der
hinsichtlich dieser Fragestellung entscheidend ist: Man spricht auch, man solle vnd
muge kommen vbir alle tugent vnd vbir alle wiße, ordenung vnd geböte, gesetze vnd
redlikeit, also das man diß alles hin legen sol vnd sol eß uff schiben vnd vornichten.
Hie ynne ist etwas wares vnd etwas vnwares (S. 135, 1-136,5). Das Wahre besteht
darin, daß Christus selber tatsächlich über und jenseits von Tugend, Ordnung,
Satzung und verständiger Zucht gestanden hat; fatalerweise läßt sich dasselbe
auch vom Teufel sagen. Die Option für Christus muß also implizit allem Über-dem-
System-Stehen vorausgehen. Alle Systeminhalte sind daher in Christus
aufgehoben: Sich, also was vnd ist auch vmmb alle togent, ordenung vnd redelikeit vnnd
des glich, wanne was hir mit czu vberkumen ist vnd etwas hie mit zu vberkomen were,
das ist yn Cristo alles vor vnd ist bereite da (S. 136, 13-16). Unter dieser Voraussetzung

gilt die nach Rom 8,14 ausgesprochene Exemtion vom Gesetz für die
« Kinder Gottes » : Sich, yn dissem synne durffen sie keyner ee warten wider czu leren
noch czu gebiten (30—32).



316 Die «Theologia Deutsch

nicht nebensächlich: Er ist der Anlaß, der erlaubt von der Sache, der
unio mystica, zu reden19. Mit einem gewissen Recht hat man daher
auch die Drei-Wege-Lehre, die in Kapitel 14 thematisch wird, dem ganzen

Traktat als inneres Strukturschema einfügen wollen20.
Daß aber von der Peripherie - der Polemik gegen die Freigeister -

gleich ins Zentrum vorgestoßen werden kann, zeigt anschaulich das 51.

Kapitel21, das die rechte Auffassung des Eigenwillens als Vorbedingung
jedes mystischen Weges darbietet, eine Auffassung, die durchaus mit
der Willensauffassung von Eckharts 'Reden der Unterweisung' korres-

Wenn man von Quietismus sprechen möchte, um diese Haltung zu
kennzeichnen, dann müßte man von einem radikal christologischen oder christo-
zentrischen Quietismus sprechen. Denn alles Vorweg-schon-Besitzen beruht in
dieser Option für das Cristus leben : wan was man mit disßen ader ioch mit aller crea-
turen hilff ader rede, wortten vnd wercken vbir kummen ader geschicken mag uff den

ewigen wegk vnd czu ewigem leben, das han sie alles gereite (von Christus her) (35-39).
Ist die Entwertung weltimmanenter Tätigkeit damit von der grundsätzlichen
Option für Christus her gerechtfertigt, so bleibt doch die Notwendigkeit menschlichen

Existierens in all seinen Ausformungen ein Diktat, dem der Verfasser mit
einer gewissen Nonchalence Ausdruck verleiht: man muß diß alles laßen seyn (d. h.
alles Werk-, Wort- und Weisehaltige), das eß ist, vnd gehen yn die eynung. Doch
müssen die ding seyn vnd muß man thun vnd laßen, vnd besundern der mensch muß
slaffen vnd wachen, ghen, stehen, reden vnd swigen vnd anders vil, das joch sey muß,
die wile der mensche lebet (Cap. 27, S. 133, 26-31). Die Nachlässigkeit, die hier
weltlichem Tun erwiesen wird, legt jenseits der Bemühung, das Weltleben im Cristus
leben als völlig unwichtiges aufgehen zu lassen, den Keim einer Selbstwerthaftig-
keit der Welt, die, wenn heilsgeschichtlich irrelevant geworden, ihre in den ihr
eigenen Verrichtungen ruhende Autonomie bekommen muß. In dieser, die Welt
zur Irrelevanz verurteilenden Tendenz der TD zeichnet sich ein Quietismus ab, der
sich nur zu leicht aktivistisch umdeuten läßt. - Zur Unterscheidung zwischen Gott
und Geschöpf vgl. Paquier, 1922, S. 30-36; zum Quietismus: Bizet, 1948, S. 203.

19 Wie sich in andern Texten der Deutschen Mystik verschiedentlich auch
ablesen läßt - zum Beispiel in Seuses 'Vita' - läuft auch die TD auf eine immer
stärker akzentuierte Einweihung in die t/mo-Vorstellung aus. Die TD beginnt mit
neuplatonischen Vorstellungen - das Vollkommene / das Geteilte (Cap. 1), das eyn.
yn der sele (Cap. 9, S. 105,20; zu diesem proklischen Begriff siehe die Hinweise bei
A. M. Haas, Transzendenzerfahrung in der Auffassung der Deutschen Mystik,
a. a. O. (wie Anm. 16), S. 189 f., Anm. 62; dazu schon der Nachweis der Tauler-
schen Prokloszitate bei H. S. Denifle, Das Buch von geistlicher Armuth, München
1877, S. XL f.) usw. - und kommt sukzessive zu der für sie typischen Form einer
voluntativen Einheitsmystik. Weil die TD diesen mystischen Begriff der Unio
konsequent durchhält, dürfte sie auch jenes geistliche Fascinosum abgegeben
haben, das die Gehalte der Deutschen Mystik am nachhaltigsten über das Mittelalter

hinaus an die Neuzeit vermittelt hat. Vgl. dazu Grundmann, a. a. O. (wie
Anm. 16), S. 243.

20 Siedel, 1929, S. 57 fi.
21 Dieses Kapitel wird für unsere Fragestellung nach einer Grundkonstellation

für einen mystischen Text wegleitend sein.



Die «Theologia Deutsch 317

pondiert. Hier wie dort fehlt die etwa für die Brautmystik bekannte
direkte sprachliche Konfrontation zwischen göttlichem und menschlichem

Gesprächspartner: ,man muß also (neue) Konventionen schaffen,
welche Gegebenheiten liefern, auf Grund derer man versteht und sich
versteht'22.

Der Traktat hat hier andere Voraussetzungen zu fordern als das

aus dem Aug-in-Aug mit Gott erwachsene Gebet oder die autobiographische

Aussage, die solche Bedingung schon hinter sich gelassen hat23.

Die Verumständung der Rede, die hier im Traktat intendiert ist, muß
die sowohl psychologisch wie theologisch relevante Klammer angeben,
innerhalb derer die unio ihren bedingten Ort hat. Dazu ist der polemische
Anlaß, die Kontroverse gegen die Freigeister, der angemessene Bezugspunkt

24. Die Fehlhaltung des Willens bei diesen entlarvt sich durch

22 Michel de Certeau, L'énonciation mystique, Recherches de Science
religieuse 64 (1976) 200: «Le premier trait, c'est l'effort pour déterminer des choix
qui rendent possibles à nouveau des 'contrats énonciatifs'. (Voraussetzung dafür
ist, daß Gott nicht mehr problemlos aus der Schöpfung abgelesen werden kann.)
Faute de pouvoir supposer le cosmos naguère vécu comme une rencontre (linguistique)

du locuteur divin et des répondants croyants, il faut produire les conventions

qui vont circonscrire des lieux où l'on 'entende' et où l'on 's'entende'. Une part
essentielle de la mystique vise à expliciter et à obtenir les conditions dans lesquelles
on peut 'parler à' ou 'se parler'. Il faut assurer un 'circonstanciel'. En cela
comparables aux juristes, occupés à édifier la liste la plus complète possible des situations

et des destinataires qui vaudront à une procédure un fonctionnement
'heureux', les mystiques s'engagent dans une politique de l'énonciation. Cette 'politique',
à la manière de la rhétorique contemporaine, élabore des règles d'opérations qui
déterminent l'usage relationnel d'une langue devenue incertaine du réel. Elle
recompose ainsi des places de communication sociale là où se défait la stabilité
ontologique des rapports entre les choses et les mots. Certes elle n'est pas commandée

par un 'vouloir persuader' politique, mais par un 'vouloir entendre' spirituel
(distinction qui n'est d'ailleurs pas si claire). Dans les deux cas, pourtant, une prolifération

de 'méthodes' engendre et garantit des types d'échange, tels que le sont, pour
Thérèse d'Avila, la communauté ou compania, la relation avec l'autorité ou 'direction
spirituelle', et l'oraison ou 'colloque' avec Dieu. Des pratiques construisent des

lieux énonciatifs ('fondations' ou 'retraites').» Dieses ganze System von 'Orten' und
damit gegebener Strategie der Aussageweisen ist nicht entstanden aus einer
unvermittelten mystischen Erhebung, sondern aus einer mit Theorie immer schon
kombinierten Praxis religiösen Lebens. Das dürfte im Durchschnitt wohl auch den
Normalfall mystischer Existenz abgeben, da hier meist die Ebene der unmittelbaren

Verlautbarung in irgendeiner Form gekoppelt ist mit der Meta-Ebene der
Reflexion über das Gnadengeschehen. Insbesondere ein mystagogischer Text - und
dieser dominiert in der christlichen Mystik des Mittelalters eindeutig vor dem rein
mystisch-doxologischen - ist auf diese Kombination von Theorie und Praxis,
Reflexion und Unmittelbarkeit angewiesen, weil er sonst inkommunikabel würde.

23 Oder sie gar nie wahrgenommen hat.
24 Die Unterscheidung von gotis frundt (Prolog, S. 89, 9) und freyer geist



318 Die «Theologia Deutsch»

das Moment der kreatiirlich fixierten eigenschafl. Die Freigeister wollen
nicht Raum lassen für den göttlichen Willen, sondern bloß für die
schrankenlose Freiheit des eigenen Willens, der sich durch seine Widersprüchlichkeit

gegen den ewigen Willen Gottes definiert: anders wollen, den

der einfeldig, ewig wille will 2S. Sinngemäß artikuliert sich dieser Eigen-

(a. a. O., S. 10) schaßt eine agonale Situation, in der sich das 'Rechte' gegenüber
dem 'Falschen' bewähren kann und muß. Kommen noch Begrifie der Entscheidung
hinzu - wie es für eine agonal angelegte Situation ja nur typisch ist -, so ergibt
sich eine verstärkte Motivation für eine wirksame Parteinahme für 'echte' mystische
Erfahrung. Das Motiv der Orthodoxie, das in der TD eine Rolle spielt, hat so den
wichtigen Nebeneffekt einer Verdeutlichung der Willenskomponente für die hier
vorgetragene Mystik.

25 Cap. 49, S. 171,11. Verschiedentlich ist - aufgrund solcher und ähnlicher
Stellen - der skotistische Einschlag in der starken Betonung der Willenseinigung
gesehen worden. Vgl. H. Schwarz, 1913, S. 405 f.: «Der Frankfurter Ordensbruder
weiß zu gleichem Zwecke (sc. zum 'Wege der Niedrigkeit') die Ideen des großen
Kölner Meisters mit dem Gehorsamsgedanken des Duns Scotus zu
durchdringen. Duns kam alles auf Gehorsamswillen an, der sich, unter Ausschaltung des

eigenen Selbst, den Geboten eines transzendenten Gottes unterwarf. Der Frankfurter

entwickelte den Gedanken eines Gehorsams, der dem in uns werdenden
göttlichen Leben, dem 'Muß- und Sollsein, geordnet vom ewigen Willen',
bereit steht.» Vgl. H. Strohl, Luther jusqu'en 1520, Paris 1962, S. 191: «Si Luther
a vu dans la 'Théologie germanique' un résumé de la théologie de Tauler, il semble

y avoir eu une certaine méprise. Tauler était dominicain. Sa piété mystique a donc
un arrière-plan thomiste et aspire à se reposer en Dieu. La 'Théologie germanique'
est vigoureusement volontariste, elle affirme si nettement que Dieu est Volonté,
Energie suprême, que son auteur semble plutôt être sorti de l'Ecole scotiste. Comme
Luther lui-même était volontariste, cela ferait supposer qu'il ait eu plus d'affinité
encore avec son auteur qu'avec Tauler. Mais l'arrière-plan scolastique étant à peine
mentionné par allusions dans la 'Théologie germanique' aussi bien que chez Tauler,
Luther pouvait ne pas remarquer cette différence. » H. A. Oberman, Spätscholastik
und Reformation, Band 1 : Der Herbst der mittelalterlichen Theologie, Zürich 1965,
S. 315, unterscheidet dann - ohne nähere Bezugnahme auf die TD, aber im
Anschluß an die apologetische Typologie der Mystik bei Johannes Gerson - zwischen
einer Willens - Gefühls - Mystik und einer spekulativen Mystik vom Typ Eckharts
und seiner Schule. Während die erste ihr Ziel in einer völligen Konformität des

Mysten mit dem göttlichen Willen erblickt — wie es die TD mannigfach lehrt -,
versucht die spekulative Variante essentialistisch eine Einigung des Menschen mit Gott
herbeizuführen. Vgl. auch H. A. Oberman, Simul gemitus et raptus: Luther und
die Mystik, in: I. Asheim (Hrsg.), Kirche, Mystik, Heiligung und das Natürliche
bei Luther, Göttingen 1967, S. 37, Anm. 61.

Nun weiß man heute nach der Arbeit von E. Gilson, Johannes Duns Scotus,
Einführung in die Grundgedanken seiner Lehre, Düsseldorf 1959, S. 596 f. (vgl.
auch B. Geyer, Die patristische und scholastische Philosophie, Darmstadt 1960

[= F. Überwegs Grundriß der Geschichte der Philosophie, Zweiter Teil], S. 504ff. ;

A. Forest / F. van Steenberghen / M. de Gandillac, Le mouvement doctrinal
du XIe au XIVe siècle, Paris 1956, S. 370 ff.), was es mit dem «Voluntarismus»
Scotus' für ein Bewenden hat. Sicher ist er nicht im Sinn einer göttlichen Willkür
zu interpretieren. Tatsächlich aber ist die Priorität des Willens vor der Vernunft



Die «Theologia Deutsch» 319

wille - entsprechend den zahlreichen Angaben in chronikalischen Quellen,
offiziellen synodalen Verurteilungen, Traktaten und Polemiken aus der

zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts 26 - in libertinistischen Bestrebungen,
etwa in der in der TD wiedergegebenen Äußerung eines 'falschen freien
Geistes' 27 über die Ausschaltung des Gewissens: ertötet er czehen

menschen, es were ym als klein gewissen, also ab er einen hunt ertötet 28. Das

Bestreben, Gott selber wie Luzifer gleich sein zu wollen, charakterisiert
diesen Zustand der Gewissenlosigkeit 29, der mit Selbstbetrug, weil im
Eigenwillen begründet, identisch ist 30.

Das Schreckbild des freien Geistes 31 gibt die Negativfolie ab für
die rechte Verfassung des Willens, die konstitutive Vorbedingung ist
für die letztlich beabsichtigte Hinführung zur Vergottung.

Es kommt daher für den Verfasser der TD alles darauf an, daß der
menschliche Wille in seiner reinen Abkünftigkeit von Gott erkannt
werde. Als ein schwerwiegendes Problem ergibt sich dabei die Frage,

ein Gehalt dieser philosophischen Theologie, der mit der Anschauung der TD vom
Range des Willens in Zusammenhang gebracht werden muß. Allerdings müßte der
«Scotismus» der TD in einer detaillierten Analyse aufgearbeitet werden - wozu
hier nicht der Ort ist. Eine scharfe Trennung zwischen spekulativer und volunta-
tiver Mystik - wie sie Oberman vorschlägt - kann aber für Eckhart mindestens
nicht gehalten werden. Oder aber Eckhart wäre in seiner Frühzeit, als er die RdU
verfaßte, selber Scotist gewesen. Denn in den RdU steht beispielsweise ein so
erstaunlicher Satz wie: In der wârheit, mit dem willen vermac ich alliu dinc (Quint,
DW 5, 217, 7). Darüber hinaus ist die mystische Einigung wie in der TD als eine

Einigung des Willens beschrieben: Daz waere aleine ein volkomener und ein wärer
wille, daz man ganz waere getreten in gotes willen und waere âne eigenen willen; und
wer des mêr hât, der ist mêr und waerlîcher in got gesetzet (Quint, DW 5, 5—8). Der
Zusammenhang der TD mit Eckharts RdU verlangt - genauso wie jener der TD
mit dem Scotismus - einer genaueren Abklärung.

26 Vgl. oben Anm. 17 und Siedel, 1929, S. 85-96; Orcibal, 1959, S. 66 ff.
27 Der Ausdruck 'freier Geist' wäre hinsichtlich seiner aufklärerischen,

säkularisierenden Tendenz, die an ihm im Lauf der Geschichte immer deutlicher wird,
eigens zu untersuchen. Vgl. die kämpferische Benutzung des Ausdrucks bei Hegel
und Nietzsche: G. Ebeling, Luther und der Anbruch der Neuzeit, in: Wort und
Glaube III, Tübingen 1975, S. 31 (Hinweise auf Fundstellen bei Hegel und Nietzsche).

28 Cap. 40, S. 154, 110 ff. Vgl. oben Anm. 16.
29 Cap. 40, S. 152, 44 ff.
30 Cap. 40, S. 153, 91 ff.
31 Vgl. auch Mandel, 1908, S. xliii f., der unter Bezugnahme auf E. Haupt,

Prot. RE 3III, S. 467 ff. und Döllinger II, a. a. O. (wie Anm. 16), S. 378^416,
und W. Wattenbach, Über die Secte der Brüder vom freien Geiste, Sb. Berlin
(1887) 517-544, zum Teil erstaunliche Parallelen der Aussage zwischen den freien
Geistern und der TD aufweisen kann. Diese Gleichläufigkeit in der äußern Aussage
korrespondiert mit einem deutlichen Gegensatz im Inhalt. Vgl. auch Cognet, 1968,
S. 224.



320 Die «Theologia Deutsch.

wie denn Gott den menschlichen Eigenwillen, da er ihm so zuwider ist,
erschaffen konnte. Die ausführliche Antwort (im 51. Kapitel) ist doppelt:
Zunächst eine Antwort ad hominem ; wer Gott hinterfragen will, verhält
sich wie Adam oder der Teufel, die beide sich etwas angemaßt haben,
das ihnen nicht zusteht : sie wollten, indem sie sich Gott gleich machten,
hinter die Gedanken Gottes kommen. Wissensbegier 32 an sich zielt auf
Lust und Hoffart ; ein demütiger Mensch versucht nicht, Gott seine

Geheimnisse zu entlocken, sondern er begehrt, wie er allein an ym selber czu

nickte vnd willenlos werde, vnd der ewige wille yn ym lebe vnd gewaldigk sey
vnd vndgehindert von andern willen, vnd wie dem ewigenn willen von vnd

yn ym genug geschee 33. Das ist eine aus asketischen und theologischen
Überlegungen erwachsene Antwort, die dasselbe Ziel anvisiert wie die

zweite, die ihrer Art nach spekulativer ist. Die Überlegung verläuft
folgendermaßen: Gäbe es Vernunft und Wille nicht, könnte Gott nicht zu
dem Seinen gelangen und seine Eigenschaften, was doch zu seiner
Vollkommenheit gehört, nicht in wirksamer Weise einsetzen. Damit das

ungehindert geschehen kann, muß der Wille, beraten durch die Erkannt-
nis und die Vernunft, einsehen, daß er mitsamt der Erkenntnis nicht aus
sich selber stammt, sondern erschaffen, verliehen ist; von dem sie -
Vernunft und Wille - herkommen, dem gehören sie auch. Daher sollen sie

'gelassen' wieder dahin zurückfließen, an sich selber (an ihrer selbheit)

zunichte werden, damit der ewige göttliche Wille in der Kreatur wirke
und wolle : wan dem willen gehöret czu vnde ist seyn eygen, das er wollen

sal34. Würde der ewige Wille nicht wirken, er wäre sinnlos. Der geschaffe-

32 Die Kombination der curiositas - unter die hier die begerunge und begirde
nach unangemessenem Wissen um Gott fällt — mit Lust und Hoffart ist schon
augustinisch : Augustinus verbindet die curiositas ganz ähnlich wie hier mit der
voluptas und libido. Vgl. dazu H. Leuschner, Zur Idee der deutschen Geschichte
im späten Mittelalter, Diss, (masch.), Göttingen 1951, S. 134; H. A. Oberman,
Contra vanam curiositatem, Ein Kapitel der Theologie zwischen Seelenwinkel und
Weltall, Zürich 1974, S. 19 ff. (hier auch die Verbindung von Neugier und Hochmut/
Hoffart) ; H. Blumenberg, Der Prozeß der theoretischen Neugierde, Frankfurt a.M.
1973, S. 103 ff.

33 Cap. 51, S. 173, 18 ff.
34 Cap. 51, S. 174, 49 f. Die Mystik liebt Tautologien und damit die

Aufhebung einer planen Kausalität. Auch in der TD wird die innere Freiheit Gottes
und Christi mit einem mystischen sunder warumbe beantwortet: alles, das gotlich
ist vnd got czu gehöret, das wil vnd wircket vnd begert anders nicht den gut als gut vnd
vmmb gut, vnd da ist anders keyn war vmmb (Cap. 26, S. 132, 128 ff.). Zur Vorprägung
dieses Gedankens bei Eckhart - bei dem er noch radikaler tautologisch ausgefaltet
ist (ohne Rekurs auf das 'Gute') - vgl. R. Seeberg, Lehrbuch der
Dogmengeschichte III, Die Dogmengeschichte des Mittelalters, Basel 51953, S. 685, Anm. 2,



Die «Theologia Deutsch 321

ne Wille gehört nicht der Kreatur, sondern - wie der ewige Wille - Gott
selber, der ohne Kreatur nicht wirkend und bewegend wollen kann und
daher mit und in den Kreaturen wirken will. Letztlich ist eygen wille
etwas, das es nicht gibt, wenn der menschliche Wille in Gott eingeflossen
ist, so daß nichts anderes mehr gewollt wird, als was Gott will: der wille
were nicht eygen wille 35. Gott hat den Willen nicht als 'Eigenwillen'
erschaffen, sondern dazu, daß Er (Gott) durch ihn erkannt, gehebt,
gelobt und geehrt werde.

Nun ist nichts so frei wie der Wille; dessen Freiheit suchen einzig
der Teufel und Adam zu beeinträchtigen. Christus und seine Nachfolger
dagegen lassen dem Willen die Freiheit, die 'edle' Freiheit, die darin
besteht, eben zu wollen. Jn welchem menschen der wille seyner freiheit
gebrückt, da hat er syne eygen werck, das ist wollen, vnnd do wil er, was er

wil, vngehindert, ßo wil er auch das edelste vnd das beßte yn allen dingen 36.

Diese Art des Wollens ist selbstverständlich nur dem Guten, wie es im
1. Kapitel als ein Transzendentale geschildert wird, verpflichtet.

Was für unsere Frage nach der Vorbedingung des mystischen Wegs

wichtig ist, ist die Exklusivität des Wollens 37. Der Verfasser spricht nur

und L. Gnädinger, Die spekulative Mystik im Cherubinischen Wandersmann des

Johannes Angelus Silesius, II, Studi Germanici4 (1966) 170—185. Zur Rolle der
Tautologie in der TD vgl. Uhl, 1912, S. 89 f., der ihre mystologische Qualität allerdings
nicht richtig einzuschätzen vermag.

35 Cap. 51, S. 175, 89.
36 Cap. 51, S. 176, 139-143.
37 Eine solche Exklusivität hat schon Eckhart in seinen RdU vorgestellt.

Der Wille, mit dem ich will, muß ein ganzer sein, so daß darin sich keinerlei Implikationen

vorgestellter Zukünftigkeit des Zu-Tuenden mehr finden. Dir enmac nihtes
gebrechen, ob dû einen wären, rehten willen hast, weder minne noch demüeticheit noch
dehein tugent. Aber, daz dû krefticlîche und mit allem willen wilt, daz hast dû, und
daz enmac dir got und alle crêatûren niht benemen, ob der wille anders ganz und ein
rehte götlich wille ist und gegenwertic ist. Niht also : 'ich wolte mêr', daz waere noch

zuokünftic, sunder: 'ich wil, daz ez iezunt alsô sî' (von mir gesperrt). Nû
merke! Waere ein dinc über tûsent mile und wil ich ez haben, ich hân ez eigenlîcher,
dan daz ich in miner schôz hân und daz ich niht wil haben (Quint, DW 5, 216, 2—10).
Ein solcher Willensakt, der hier die Bedingung der Möglichkeit der mystischen
Einigung des Menschen mit Gott abgibt, besteht in der Exklusivität, in der
Auswahl des Einen auf Seiten des ein für allemal gewählten Objekts, in der Restriktion
auf den Wählenden auf Seiten des Subjekts. Mystologie - in ihrem grundsätzlichsten
Sinn - macht zur Gestaltung ihrer «espaces dialogaux» also die Einhaltung einer
Regel zur Voraussetzung, die ausschließlich und einzig auf diese Exklusivität des

Subjekts und dessen Objekts abziehlt: «Elle (diese Regel) a forme de restriction
exclusive (ne que ...): la relation ne tolère que des personnes entièrement résolues.
Tout se joue sur un volo, barre sans laquelle il n'y a pas de parole. Cette présupposition

désigne le destinataire requis : 'jene m'adresse qu'à ceux qui...', dit le mystique



322 Die «Theologia Deutsch»

zu solchen, die gewillt sind, nicht zu wollen, um dem Willen schlechthin,
der ein göttlicher ist, Raum zu geben. Diese Exklusivität des menschlichen
Wollens ist selbst wiederum ein (nur göttliches) Wollen. Dieses volo, das

im Moment, da es gesprochen wird, Wollen überhaupt und die
Wirksamkeit des göttlichen Willens selber intendiert, spart einen Raum in
der Sprache aus, der exklusiv für Subjekte bereitet wird, die in der
paradoxen Form 'ich' sagen, daß sie 'nicht-ich' sagen. Die Bedingung, unter
der hier von jemandem zu anderen gesprochen wird, ist dieses volo, das

erst so etwas wie einen Raum, in dem gesprochen werden kann, erschafft.
Michel de Certeau umschreibt das aus diesem Akt erwachsene Ich
folgendermaßen: «Durch diesen Grundakt erhebt sich das Subjekt im
Abseits und in Abwesenheit von den Objekten der Welt. Es wird aus einem

Exil und einem Verschwinden heraus geboren. Das Ich formt sich vom
Nichts-Wollen und immer schon Nicht-Können dessen, was es will, als

'Wunsch' gebunden einzig an das unterstellte Verlangen nach einem Gott.

ou: 'Dieu ne parle qu'à celui qui...' De Jean de la Croix à Surin, partout cette
'convention' est exigée. Elle fait clôture: elle découpe une circulation et une
circonscription dans le langage. Ce postulat inverse donc celui du discours apologétique

ou prédicateur, soutenue par la convention accordant aux énoncés une
valeur autonome qui leur permette de passer les frontières entre groupes. Le seuil
qu'il crée est spécifié par un verbe performatif: volo.» (de Certeau, a. a. O. [wie
Anm. 22], S. 201). Dieses volo gehört nach de Certeau zu den «préalables
du discours (mystique)» (a.a.O., S. 200), die zusammen mit dem «statut» des

mystischen Textes — «une place de locution» — und dessen «figuration dans le
contenu (une image du 'je')» — «une représentation» — die drei wesentlichen Elemente
eines «langage traditionnel» der Mystik abgeben (a. a. O.). Modell solcher modi lo-
quendi sind historisch die Werke der französischen Mystik des 17. Jahrhunderts.
Es ist aber gerade der Reiz mystischer Sprachgestaltung, daß sie auf einen Kultur-
und Zeitraum nicht beschränkt zu sein braucht, sondern - mindestens im Christentum,

vermutlich aber weit darüber hinaus - immer wieder gleiche oder ähnliche
sprachliche Modelle entwickelt. Jedenfalls ließe sich die Exklusivität des volo, die
gewissermaßen kontraktlich einen Sprachraum erschafft, noch an vielerlei christlicher

Mystik aufzeigen, ohne daß die Deutlichkeit des spezifisch Willentlichen
immer gleich offensichtlich zu sein braucht. Auch eine die Spiritualität philosophisch
begründende Intelligenz wie jene Blondeis setzt mit dem ersten Eintrag ins Tagebuch

ein solches volo : «Ich will. Mein ganzes Leben antworte und künde: Ich will.
Ich will mit Gott wollen, was Gott will, wie Gott es von mir will; ich weiß nicht,
was das ist, aber mit Ihm kann ich alles, was ich aus mir nicht kann. Vor Gott
will ich ein Werkzeug sein, damit ich überdies vor menschlichen Augen jemand
sei. Ich will, heute will ich, um morgen zu sagen: Wir wollen, um sterbend zu
sagen: Er will.» (M. Blondel, Tagebuch vor Gott, Einsiedeln 1964, S. 33; zitiert
bei A. Raffelt, Opfer und Selbstbejahung, Implikationen der 'Immanenzapolo-
getik' M. Blondeis, Internationale kath. Zs. 7 [1978] 324). Vgl. auch A. Raffelt,
Spiritualität und Philosophie, Zur Vermittlung geistig-rel. Erfahrung in M. Blondeis

'Action' (1893), Freiburg i. Br. 1978 Freiburger theol. Studien 110).



Die «Theologia Deutsch 323

Es erschafft sich daraus, nichts anderes zu sein als Bestätigung eines

Wollens»38. Allerdings ist zu zweifeln, ob man diese Gegebenheit in
einen entwicklungsgeschichtlichen Rahmen stellen darf, wie de Certeau
es zu tun versucht. Er meint nämlich: Hinsichtlich der in dieser Willensmystik

ausgedrückten Intention ist festzuhalten, «daß das volo ausfaltet
und begründet, was nicht mehr von selber geht - eine sprachliche
Abmachung, die mangels Angepaßtheit der Gesprächspartner die Form
des Entbehrens und des Verlangens nach dem Anderen annimmt»39.
Ich würde meinen, diese Unangepaßtheit ist neben andern Momenten
der mystischen Erfahrung eine grundsätzliche Möglichkeit und Gegebenheit

der christlichen Spiritualität, in der die trotz aller Ähnlichkeit
zwischen Schöpfer und Geschöpf vorherrschende Unähnlichkeit zur
existentiellen und intellektuellen Aporie werden kann 40. Historische
Beispiele dafür gibt es schon in der Patristik genug 41

; im Gegenteil, bei

38 de Certeau, a. a. O., S. 202: «Par cet acte fondateur, le sujet surgit dans
un retrait ou absence des objets du monde. Il naît d'un exil et d'un évanouissement.
Le 'je' se 'forme' de ne rien vouloir ou de ne pas pouvoir (déjà et toujours) ce qu'il
veut, comme 'désir' lié seulement au désir supposé d'un Dieu. Il se crée de n'être
rien que l'affirmation d'un vouloir.»

39 de Certeau, a. a. O., S. 202: «Mis hors de tout ce qu'il peut faire ou être,
il fonctionne aussi comme convention linguistique puisqu'en s'articulant sur 'Dieu',
il adhère à un langage religieux en son point focal. Il scelle avec l'interlocuteur un
contrat qui, débordant la teneur incertaine d'énoncés particuliers, affirme généralement:

'je joue mon va-tout dans mon langage', ou encore: 'tu es sûr que mon
désir t'attend dans mes mots'. C'est la garantie qu'appelle chaque destinataire et
que le vocabulaire du temps nomme 'l'intention' ou, Surin, le 'formel' de la
communication. A cet égard, le volo explicite et fonde ce qui ne va plus de soi - un
contrat de langage, mais un contrat qui, privé d'appropriation, prend la forme du

manque et du désir de l'autre. »

40 Das braucht dann nicht zu einem Modell zu führen, das - etwa im Sinne
Feuerbachs oder Nietzsches - die menschliche Bemühung um Gott zum Resultat
einer reinen Projektion macht, bis dahin, daß die Vorstellung von Gott selbst
nichts weiter als ein Datum des menschlichen ProjektionsVermögens ist. Die christliche

Mystik hat - bei aller Kühnheit ihrer aus dem radikal erfahrenen Gottesentzug
heraus projizierenden Vorstellungskraft — immer schon die Transzendenz nicht
nur als Nötigung in die Schwäche der Gottesferne empfunden, sondern mehr noch
als ein gnadenhaft göttliches Sich-selber-Überschreiten auf den Menschen hin: Noch
vor aller Entbehrung ist der Mystiker ein reich Beschenkter. Sein volo ist mehr als
ein bloßes Arrangement des Diskurses, es ist performativ auch darin, daß es
vonseiten Gottes verliehene Gnade ist. Für Feuerbach vgl. seine 'Gedanken über Tod
und Unsterblichkeit' von 1830 in: L. Feuerbach, Werke I, Frankfurt a. M. 1975,
S. 77 ff.

41 Zu erinnern ist nur an die Topik der Hoheliedmystik, in welcher die Gottesferne

schon früh thematisch wurde. Diese Gottesferne blieb aber - wie in aller
christlichen Mystik - nie der einzige Gehalt, sondern verband sich immer schon
mit dem gegenteiligen Ereignis der Gottesfülle. Insofern läßt sich für die sprach-



324 Die «Theologia Deutsch

näherem Zusehen sind die Fälle, wo die sprachliche Konvention nicht
mystagogisch durch Einbezug des Gesprächspartners in die Exklusivität
eines beide, den Verfasser und den Leser, tragenden Willens vermittelt,
sondern vielmehr durch die einsame Spontaneität des direkten Gottesbezugs

überhaupt ausgeschaltet ist, eher selten, schon deshalb, weil das

Gebet und das direkte Lob Gottes gefühlsmäßig weniger Öffentlichkeitscharakter

haben als die um den rechten Gottesbezug des Gesprächspartners

besorgte mystagogische Rede 42.

Wie immer es sich damit verhalten mag, Tatsache ist, daß nun ein
Ich vor uns steht, das durch seine Aufgabe jeden Eigenwillens und seine

Durchlässigkeit für den ewigen Willen Gottes einbezogen ist in den
exklusiven Gesamtzusammenhang jener Subjekte, die Gott 'erfahren' 43

liehe Konstitution eines mystischen Diskurses nicht einseitig eine Situation der
Entbehrung konstruieren, aus der dann im Sinn einer Projektion eine Vorstellung
von Gott 'entstehen' könnte. Die Erfahrung der Gottferne mündet christlich in die
Erfahrung des Geheimnisses Gottes. Zu Gregor von Nyssa kann daher H. U. von
Balthasar schreiben: «Die Menschwerdung hat uns die Augen aufgetan dafür,
was Gott in sich ist. Und es fand sich, daß Er nicht die Starre der Ewigkeit ist,
ewiger Fels für die Welle des Werdens, sondern daß Er als innergöttlicher Liebesstrom

ebenso Über-Werden wie Über-Sein ist. Nicht als ob wir nun Gottes Wesen
besser 'begriffen', aber wir sehen lebendiger hinein in Seine Unbegreiflichkeit, die
uns kein Fremdes mehr, sondern das uns unendlich angehende Geheimnis ist. Die
ewige Sehnsucht zum Unbekannten ist verwandelt in ein immer bebenderes,
ergriffeneres Erwarten des immer sich schenkenden, aber im Schenken immer
größeren, unfaßbaren Gottes. Die Hoheliedauslegung ist voll von Gleichnissen für
dieses Paradox über Wissen und Nichtwissen, über Strömen und Ruhe, über Suchen
und Finden, über Abstand und Umarmung hinaus. Nun erst vollendet sich das
Geheimnis des versiegelten Quells. Gott ist größer als der faustische Drang der
Seele ins Unendliche: 'Eine Seligkeit ist uns verheißen, die unsere Sehnsucht
übersteigt, ein Geschenk, das unsere Hoffnung übersteigt, eine Gnade, die unsere Natur
übersteigt» (Gregor von Nyssa, Der versiegelte Quell, Einsiedeln 21954, S. 22.)

42 Das heißt mit andern Worten nur, daß mystagogische Texte häufiger sind
als doxologische. Das liegt weniger daran, daß die im Anschluß an De Certeau
geschilderte Konstitution der mystischen Rede aus einer Entbehrungssituation
heraus häufiger zu finden ist als die Erfahrung der göttlichen Fülle, sondern
vielmehr daran, daß das literarische Genre des mystagogischen Textes sich ganz
selbstverständlich aus seelsorglichen und didaktisch-pädagogischen Gründen aufdrängt.
Man muß also immer unterscheiden zwischen der inneren und äußeren Konstitution
eines Textes. Werden die äußeren historischen Konstituentien eines Textes
vernachlässigt, kann es leicht zu einer absoluten, psychologisch fixierten Projektionstheorie

führen, die nur mehr die Hälfte der Sache sieht.
43 Cap. 9, S. 104, 10 ff.: Doch were eß hundertfeldigk besser, das der mensche

erfure vnd erkennet wurde, was vnd wie seyn eygen leben were, vnd auch was got yn
ym were vnd Wolde vnd wirckte, vnd wo czu yn got nuezen wulde ader nicht. Cap. 51,
S. 173, 5 f.: Welcher mensch ader wilche creatur begeret czu erfaren vnd czu wisßen
den heymlichen rat vnd willen gotis der begeret nicht anders den als Adam ader der



Die «Theologia Deutsch» 325

(das Wort erscheint meines Wissens zum ersten Mal bei Mechthild von
Magdeburg in spirituellem Kontext). Noch ist aber der Ort, von dem her
der Verfasser redet, nicht situiert.

II.

Dieser Ort ist der Mensch in czit, in statu viae ; der Status hienieden
ist keineswegs bloß als Vorbereitung auf das Jenseits anzusehen, sondern
als gegenwärtiges paradiß 44, eyn vorstat des hymmelrichs 4S. Alles, das

da ist 4S, gehört zu diesem 'Paradies', das soviele Wegmarken zu Gott
enthält, als da Dinge sind 47. Der Mensch, ausgezeichnet durch Vernunft
und Willen, ist der sonderliche Ort, da Gottes Wirken einfallen kann, da

die vernunftlose Kreatur 48 dazu untauglich ist.
Die Preisgabe des eigenen Willens zugunsten der Überformung

durch den ewigen Willen ist keineswegs reine Entbehrung, sondern 'das
Beste' und 'Edelste'49. Nur schon deshalb, weil diese Drangabe des

teufet. Auch wenn die Semantik noch stark auf audire und cognoscere bezogen
bleibt, ist das experiri schon hörbar miteinbezogen.

44 Cap. 50, S. 172, 1 fi.
45 A. a. O., 5.
46 A. a. O., 1.
47 A. a. O., 10 f.
48 Cap. 51, S. 173, 24-29.
49 A. a. O., S. 176, 142. Hier dürfte der Scotismus des Verfassers der TD

durchscheinen. Johannes Duns Scotus hat nach Ausweis Gilsons einen (relativen)
Primat des Willens über die Erkenntnis vertreten: «Nicht allein der willentliche
Entscheid hängt letztlich nur vom Willen ab, sondern in welchen Komplex man
ihn auch verwickelt, immer ist es der Wille, der herrscht. Mit einer gewissen
spekulativen Zärtlichkeit nennt Duns Scotus ihn: tarn nobilis causa. Ist er vorhanden,
beformt er alles, führt alles, qualifiziert alles. In der Ordnung der Vornehmheit,
das ist richtig, hat Duns Scotus einen Primat des Willens anerkannt» (E. Gilson,
Johannes Duns Scotus, a. a. O. [wie Anm. 25], S. 615.) Vgl. auch Seeberg, a. a. O.

(wie Anm. 34), S. 643 fi.; M. de Gandillac, a. a. O. (wie Anm. 25), S. 364 f. Die
Bevorzugung des Willens als des eigentlichen Vermögens in der fruitio Dei ist
franziskanisch. Vgl. St. Grünewald, Franziskanische Mystik, Versuch zu einer
Darstellung mit besonderer Berücksichtigung des hl. Bonaventura, München 1932,
S. 122 f. Wenn die TD ein zentrales Thema - trotz sonstiger Inkohärenz der
verschiedenen, aus diversen theologischen und philosophischen Traditionen bezogenen
Motiven - auf originäre, d. h. eindringliche und kompromißlose Weise ausfaltet,
dann ist es diese Suprematie des Willens in der mystischen Erfahrung. Das im
Ganzen ungünstige Urteil, das Cognet (1968, S. 230) über den Verfasser der TD
ausspricht: er sei «un amateur, incapable de s'aventurer vers les cimes qu'avaient
abordées ses devanciers» -, ist, soweit es das 51. Cap. einschließen möchte, sicherlich

zu revidieren. Hier herrscht eine mystische Intransigenz, die keinerlei Digression

ins Unverbindliche mehr gestattet. Man darf also ruhig für die TD eine authen-



326 Die «Theologia Deutsch»

Eigenwillens die unio mystica bedingt. Wenn der Mensch Gott ist, was ihm
die eigene Hand ist50, dann ist ihm die Einung möglich, also dicke er wil51.

tische Mystik reklamieren, auch wenn sie durch eine bisweilen seltsam anmutende
Mischung klassischer mystischer Formulierungen aus verschiedensten Traditionen
überrascht. Trotz dieser Irritation birgt sie Partien von absolut zwingender
Kohärenz, welche die sprachliche Höhe der älteren deutschen Mystik durchaus
erreichen.

50 Cap. 10, S. 106, 13 f.; Cap. 52, S. 182, 128: Mag der mensch dar czu werden,
das er gotte sey, als dem menschen seyne hant ist, ßo laß er ym genügen; vnd das sal
werlich seyn. Hiemit soll ein besonders intensives Einigungsverhältnis des Menschen
mit Gott ausgedrückt sein. «Dieses eine Wort umfaßt in seiner Erhabenheit die
ganze Frömmigkeit der deutschen Mystik» (J. Bernhart, o. J., S. 278). «... diese

Vorstellung : Hand des höchsten Gutes zu sein, bringt die Eigentümlichkeit und
Neuheit der deutschen Denkweise treffend zum Ausdruck» (Mandel, 1908, S. 23).
Siedel, 1929, S. 62, verweist auf Thomas von Aquin, S. th. I, II, 21, 4 ad 2: homo
sic movetur a Deo ut instrumentum, quod tarnen non excluditur quin moveat seipsum
per liberum arbitrium. Dazu wäre noch hinzuweisen auf S. th. I, II, 10, 6 ad 3 :

Deus movet voluntatem hominis, sicut universalis motor, ad universale obiectum voluntatis,

quod est bonum. Et sine hac universali motione homo non potest aliquid velle.
Von diesen Vergleichsstellen her wäre eine «Werkzeuglichkeit» des Menschen zu
Gott hin — « so wie die Glieder eines Leibes über sich hinaus dem Haupte dienstbar
sind (1 Kor 12,27)» (H. U. von Balthasar, Christlicher Stand, Einsiedeln 1977,
S. 174) - im traditionellen Sinne eines ekklesiologischen Konzepts des Corpus Christi
Mysticum gemeint, das immer schon physische Vorstellungen heranzieht, um das
Gott-Mensch-Verhältnis in Christus zu beschreiben. Dabei ist festzustellen, daß in
unserem Zusammenhang (mit der Bildlichkeit: Hand-Körper) die organische
Einheitsvorstellung vor der mechanistischen (mit der Bildlichkeit : Mensch - Instrument)
dominiert. Dennoch — trotz der organisch abgestützten Bildlichkeit — ist eine
gewisse Instrumentalität des von der TD angewandten Bildes — der Mensch soll für
Gott wie ein instrumental, d. h. willenlos agierendes Werkzeug sein - offensichtlich.

Damit ist ein von der TD wohl durchaus erwünschter Monenergismus oder
Monotheletismus gegeben, der in eine Geschichtslosigkeit und Atemporalität mündet,
bei der man sich fragen kann, wie hier eine genuine geistliche Erfahrung Gottes
überhaupt noch möglich und denkbar ist. Im Grunde macht sich hier ein altes
Problem mystischen Sprechens bemerkbar: Es werden Bilder der Einung, die an
sich dem mystischen Nu vorbehalten bleiben müßten, ontologisch und psychologisch

ausgeweitet. Damit ergibt sich eine bedenkliche Verschiebung der Perspektive

von einer spezifischen Mystologie zu einer totalitären Ontologie und Psychologie,

in denen die mystischen Aussagen ihres Erfahrungsgehalts entkleidet zu
starren, den Unterschied zwischen Gott und Geschöpf aus grundsätzlichen
Absichten heraus verwischenden Thesen werden. Die TD ist dieser Gefahr - aus der
Intention lehrmäßger Darstellung heraus - nicht ganz entgangen. Mindestens droht
bei einer derartig starken Einebnung des Geschöpfs zum rein objektiv handhabbaren

Instrument in der Verfügung eines übergroßen Subjekts - Gottes - die
Gefahr einer Aufhebung der Geschichte Gottes mit dem Menschen als eines
Geschehens zwischen zwei Subjekt-Partnern.

Dieses gesagt, wird man gewisse Aussagen mystologischer Texte mit
häretischem Gefälle gleichzeitig mit gebotener Sorgfalt und Gleichmut aufnehmen
können. - Die Problematik des oben zitierten Thomas-Worts über das instrumentale

Verhältnis zwischen Mensch und Gott hat seinen bestimmten Hintergrund in



Die «Theologia Deutsch» 327

der Christologie, wo einerseits das Verhältnis zwischen Vater und Sohn, anderseits
das in Christus selbst bestehende Verhältnis zwischen Logos und Sarx öfter in der
Patristik unter dem Bild des Instrumentums Organon) abgehandelt wurde. Die
Schwierigkeit bestand darin, Christus nicht als 'organon apsychon' des Vaters
monotheletisch zu mißdeuten, sondern ihm die mit der Menschwerdung verbundene
Lebendigkeit und Freiheit eigenen Handelns zuzugestehen. Vgl. dazu W. Metzger,
Der Organongedanke bei den griechischen Kirchenvätern, Münsterschwarzach
1969; Ch. von Schönborn, L'icône du Christ, Fondements théologiques élaborés
entre le 1er et le Ile Concile de Nicée (325-787), Fribourg 1976 Paradosis XXIV),
S. 52, 64, 66, 72, 101. Dem Gedanken einer Instrumentalität Christi in der oder
jener Form (oder in Kontroverse dagegen) haben die folgenden Autoren zugeneigt:
Origenes (f 253/54), Tertullian (f nach 220), Eusebius (f 339), Athanasius (f 373,
vgl. dazu Sur l'Incarnation, ed. Ch. Kannengiesser, Paris 1973 [= SC 199), S. 293,
Anm. 3), Basilius (f 379), Gregor von Nyssa (f 394) und Cyrill von Alexandrien
(f 444). Thomas von Aquin ist auf diese Kontroverse eingetreten in S. th. III, 7, 1 ;

19, 1. Im Rahmen dieser Zusammenhänge ist der Logos verschiedentlich als die
'Hand Gottes' bezeichnet worden: vgl. die Stellen bei G.W. Lampe, A Patristic
Greek Lexicon, Oxford 21968, S. 1521: zip, 11 i. (Der Ausdruck manus domini jDei
ist biblisch: Num 11,23; 1 Esdr 8, 22; 1 Chr 21,13 etc.). - Der Traditionsbereich
christologisch geprägter Ekklesiologie dürfte letztlich unserer Stelle vielleicht noch
näher gestanden haben als die Instrumentum-(Organon-) Problematik der Christologie.

Das Corpus Christi Mysticum wird gerne aufgrund von 1 Kor 12, 12-31, in
konkreter Anwendung der physischen Metapher vom menschlichen Körper und
seinen Gliedern näherhin ausgestaltet. Im übrigen gibt es die Möglichkeit von
Beziehungen zwischen dem patristischen Organon-Gedanken und der ekklesio-
logischen Auffassung: Wenn die Menschheit Christi das Organon Divinitatis ist,
dann kann diese Werkzeuglichkeit leicht auf die ganze Menschheit übertragen
werden, insbesondere weil Christus nach vielen Versicherungen ja eine allgemeine
Menschennatur angenommen hat. Zu dieser ekklesiologischen Metaphorik vgl.
J. A. Möhler, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus
dargestellt im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte, Mainz 1925,
S. 304 f. ; F. Jürgensmeier, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der
Aszetik, Aufbau des religiösen Lebens und Strebens aus dem Corpus Christi mysticum,

Paderborn '1938; E. Mersch, Le corps mystique du Christ, Etudes de théologie

historique, 2 Bände, Paris 31951, öfters; H. Mühlen, Una Mystica Persona,
Die Kirche als das Mysterium der heilsgeschichtlichen Identität des Heiligen
Geistes in Christus und den Christen: Eine Person in vielen Personen, München
31968; H. de Lubac, Corpus Mysticum, Eucharistie und Kirche im Mittelalter,
Einsiedeln 1969, öfter; ders., Glauben aus der Liebe, «Catholicisme», Einsiedeln
1970, öfter; ders., Die Kirche, Eine Betrachtung, Einsiedeln 1968, S. 111 ff.;
ders., Geheimnis aus dem wir leben, Einsiedeln 1967 ; Handbuch der Dogmen-
geschichte. Band III, Fase. 3a-3d, Freiburg i. Br. 1970-74 (ohne wichtige
Hinweise) ; viele interessante Stellen über das Verhältnis von Haupt und Gliedern (etwa
Thomas von Aquin, Lect. 8 in Eph 1,23) bei H. Hurter, Theologiae Dogmaticae
Compendium, T. I, Oeniponte 1885, S. 208 ff.; vgl. auch M. J. Scheeben, Handbuch
der kath. Dogmatik IV, Freiburg i. Br. 1903, S. 310 ff. ; A. Tanqerey, Synopsis
Theologiae Dogmaticae, Tournai 241943, S. 571 ff. ; M. Schmaus, Kath. Dogmatik
III/1 : Die Lehre von der Kirche, München 3-51958, S. 239-314 (mit vielen
wertvollen Väterstellen); L. Bouyer, Die Kirche II, Einsiedeln 1977, S. 119-149.

Die Verbundenheit des Corpus mysticum hat vor allem Augustinus immer
wieder nachhaltig hervorgehoben. Zum Beispiel: «Was immer mein Bruder hat,
wenn ich's nicht neide, sondern ihn liebe, ist mein. In mir hab ich's nicht, aber



328 Die «Theologia Deutsch

in ihm besitz ich's: es wäre nicht mein, wären wir nicht in einem Leibe und unter
demselben Haupt. Es trägt zum Beispiel die linke Hand im Leib einen Ring, die
rechte nicht: ist diese damit ohne Schmuck verblieben? Betrachte die Hände für
sich: du siehst, was die eine hat, die andere nicht. Betrachte den Zusammenhang
des Leibes, dem beide Hände verhaftet sind, und sieh, wie die eine Hand, die nicht
hat, in der andern, besitzenden, hat. Die Augen sehen, wohin man geht, die Füße
gehen dorthin, wohin es die Augen voraussahen: aber die Füße können nicht
sehen und die Augen nicht gehen So nämlich, Brüder, sehen wir die einzelnen
Glieder in ihren Ämtern jedes das eigene Werk vollführen: daß das Auge sieht,
aber nicht schafft : die Hand hingegen schafft, und dafür nicht sieht : das Ohr hört,
aber nicht sieht und nicht schafft; die Zunge spricht, aber nicht hört und nicht
sieht ; und obwohl sie alle in ihren Ämtern verschieden und getrennt sind, so haben
sie doch, vom einen Gefüge des Leibes zusammengebunden, etwas Gemeinsames in
allen. Die Ämter sind unterschieden, das Wohlbefinden ist eines.» (Augustinus,
Das Antlitz der Kirche, Auswahl und Übertragung von H. U. von Balthasar,
Einsiedeln o.J., S. 104; Übersetzung nach G. Morin, Sancti Augustini Sermones

post Maurinos reperti, Rom 1930 [= Misc. Agostiniana I], Sermo 19, S. 101 ff. [nach
der Ausgabe von M. Denis]). Augustinus hat wie keiner vor und nach ihm die

Metaphorik des 'physischen' Leibes Christi im Sinne einer Unus-Homo-Theologie
der Kirche durchgeführt. Vgl. Mersch, a. a. O., II, S. 52 ff. ; M.-F. Berrouard,
L'Eglise communauté d'amour et de vie selon Saint Augustin, Lumière et Vie 83,
S. 46-48; Oeuvres de Saint Augustin 71: Homélies sur L'Evangile de Saint Jean,
Paris 1969, S. 927 f. (mit vielen Stellenangaben) ; a. a. O. 72, Paris 1977, S. 817—

819, 829; S. Augustin, Commentaire de la première épître de S. Jean, ed. P. Aga-
ësse, Paris 1961 SC 75), S. 92-97. Oder ein anderes Beispiel: «Seht zu, was ihr
vermeiden, was ihr tun, was ihr befürchten sollt Es kommt vor, daß im menschlichen

Leibe, oder vielmehr vom Leibe, ein Glied abgetrennt wird, eine Hand, ein
Finger, ein Fuß. Folgt die Seele auch dem abgeschnittenen Gliede Als es noch im
Körper war, lebte es ; nun verliert es das Leben. So ist auch der Christ noch katholisch,

wenn er im Leibe (der Kirche) lebt; trennt er sich ab, wird er ein Häretiker.
Der Geist folgt nicht dem abgeschnittenen Gliede» (Augustinus, Sermo 267, n. 4;
PL 38, 1231). - Insbesondere ist aus späterer Zeit Nikolaos Kabasilas (f zwischen
1363 und 1391) zu nennen: «Von ihm werden christliche Heilsgeschichte und christliches

Heilsgeschehen in einer Weise bestimmend für die Mystik, wie seit Maximos
kaum mehr Sein System ist getragen vom Gedanken an ein umfassendes Corpus
Christi mysticum, dessen Haupt, der Herr, eben als Haupt seines Leibes allen
Gliedern Anteil an seinem eigenen Besitz gibt. Der Besitz ist durch die Taufe vorweg

garantiert, aber man dringt immer tiefer in ihn ein in Richtung auf totale
'Verchristung' durch die intensive Teilnahme am sakramentalen Leben der Kirche.»
(H.-G. Beck, Das byzantinische Jahrtausend, München 1978, S. 203; vgl. von
dems., Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, München 21977,
S. 780-783). Ein paar Stellen mögen dieses Urteil aus dem 'Buch vom Leben in
Christus' (hrsg. von E. von Ivânka, Wien 21966) aufs schönste belegen: «Und
noch immer ist das Größte nicht gesagt. Denn nicht nur insoweit ist der
Herrscher bei den Sklaven, nicht nur gibt er Anteil an dem Seinen, und nicht
nur reicht er die Hand, sondern sich selbst gibt er ganz an uns hin, weshalb wir
auch Tempel des lebendigen Gottes sind. Christi Glieder sind diese Glieder. Und
diese Glieder gehören zu dem Haupte, das die Cherubim anbeten. Diese Füße,
diese Hände, sie hangen an seinem Herzen» (S. 164). «... indem er derart zugleich
mit den Leibern und den Seelen einsgeworden ist, ist er Herrscher nicht bloß über
die Leiber, sondern auch über die Seelen und über ihren Willen. Und wie die Seele
den Leib und das Haupt die Glieder, so führt er durch sich selbst und durchherrscht



Die «Theologia Deutsch 329

das wahrhaft unabhängige (autarke) und vollkommene Reich.» (S. 139).) «Und das

(das Leben nach dem Tode) betrifft nicht nur die Seele, sondern auch den Leib.
Denn auch der wird himmlisch sein, so wie beide zusammen (Leib und Seele) in
ihrer Vereinigung hier erdhaft waren. Die Seele (des Erlösten) nämlich wohnt in
den Händen des Himmlischen, und der Leib ist dessen Glied.» (S. 140.) «Dergestalt
herrscht er (Christus) über das reine und wahre Reich, sich selbst im Königtum
genügend; und so führt er die herbei, die er unterworfen hat; heiterer als ein Freund,
strenger als ein Tyrann, zärtlicher liebend als ein Vater, enger (mit ihnen)
verwachsen als die Leibesglieder, unentbehrlicher als das Herz; nicht mit Furcht sie
beugend noch knechtend durch Lohn ; sondern indem er selbst die Macht der
Herrschaft ist und selber die Beherrschten mit sich selbst verbindet. » (S. 138.) Vgl. zu
Nikolaos Kabasilas noch M. Lot-Borodine, Un maître de la spiritualité byzantine
au XlVe siècle: Nicolas Cabasilas, Paris 1958; zu seiner Auffassung von der Kirche:
S. Salaville, in: N. C., Explication de la divine liturgie, Paris 1967 SC 4bis),
S. 28 ff. Zum geistes- und frömmigkeits-geschichtlichen Kontext V. Lossky, Die
mystische Theologie der morgenländischen Kirche, Graz 1961 Geist und Leben
der Ostkirche 1), S. 221 ff. - Die Unterscheidung Haupt-Glieder ist auch in die
Exegese der Schrift eingegangen: Eine Grundregel des Donatisten Tichonius lautet,
man müsse die Schrift ratione capitis und ratione membrorum je verschieden
interpretieren (nach Ulrich de Strasbourg, La 'Summa de bono'. Livre I, Paris 1930

[= Bibl. Thomiste XII], S. 60; L. I, Tract. II, Cap. XI). - Als später, aber intensiver

Reflex der Corpus mysticum-Lehre stellt sich Pascals Anweisung vor: «Qu'on
s'imagine un corps plein de membres pensants» (Pensées 704; Oeuvres complètes,
Paris 1954, S. 1304): «Si les pieds et les mains avaient une volonté particulière,
jamais ils ne seraient dans leur ordre qu'en soumettant cette volonté particulière
à la volonté première qui gouverne le corps entier. Hors de là, ils sont dans le
désordre et dans le malheur; mais, en ne voulant que le bien du corps, ils font leur
propre bien» (a. a. O.).

51 Cap. 8, S. 104, 30 f. Es wird hier auf einen Kommentar zur dionysischen
'Theologia mystica' verwiesen, in dem etwas über die Häufigkeit der Unio-Erfah-
rung gesagt ist: Auch sal man wissen, das eyn meister spricht vbir sant Dionisius
worte, das eß möglich sey vnd das eß joch eyme menschen alsßo dicke geschee, das er
dar ynne wirt forwenet, das er dor luget, also dicke er wil (27 ff.). Das Zitat aus Dionysius

betrifft Kap. 1, § 1, aus der 'Theol. Myst.' (siehe Mandel, 1908, S. 18, Anm. 6;
Uhl, 1912, S. 93 ; Siedel, 1929, S. 120) ; trotz Bemühungen konnte ich den Hinweis
auf den Dionysius-Kommentar nicht verifizieren. Es wäre wichtig, den genauen
Hintergrund zu wissen, da in diesem Hinweis der mystologische Skopus unseres
Textes aufs schärfste begründet ist. Ganz deutlich ist hier die Rolle des
grundsätzlichen volo, das den Aufblick in die Ewigkeit - der, weil er Gott Uber vnnd
edeler vnd wirdiger dan alles ist (Cap. 8, S. 104, 32), implizit mit Gottes Gnade
rechnen darf - als einen vorsmack ewiges lebens vnnd ewiger selikeit (a. a. O., S.103,4)
möglich macht. Vgl. dazu Siedel, 1929, S. 31 f., 74 f. Ähnlich absolut wie diese
voluntaristische Aussage, welche die visio Dei - durchaus konform mit der
Überlieferung, was deren prinzipielle Möglichkeit in statu viae betrifft (vgl. N. Wicki,
Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterlichen Scholastik von
Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin, Freiburg/Schweiz 1954, S. 173) - ins
Vermögen des Willens verlegt (hierin den Ansichten Alberts des Großen und
Bonaventuras folgend, vgl. Wicki, a. a. O., S. 199 ff.), nehmen sich auf der andern Seite
die ontologischen Ansichten des Frankfurters über die Abhängigkeit der Geschöpfe
von Gott aus. Für ihn ist das volkommende eyn weßen, das aller dinck weßen ist
(Cap. 1, S. 95, 4, 7 f.), wogegen das Geschaffene recht als eyn glantz ader eyn scheyne
sich ausnimmt (Cap. 1, S. 95, 12). Daß dieses 'scheynen' nicht bloß im Sinne bloßer

22



330 Die «Theologia Deutsch»

Die Einung selber ist in mehreren Kapiteln beschrieben, vor allem
in den Kapiteln 24, 27 und 28. Im Folgenden wird eine ganz entscheidende

Bedingung, das 'Leben Christi' und dessen Nachfolge, noch ausgespart,
weil dieses nicht nur den Weg zur Einung, sondern auch zu dessen Ziel
darstellt. Die unio mystica ist folgendermaßen beschrieben: Vorausgesetzt,

daß befulen vnd entpfinden, wol vnd we, lib vnd leid vnd alles das,

das befulet vnd besoben werden mag von außen und von ynnen 52 Kriterien
auch der menschlichen Existenz Christi waren, weil - ganz nach eckharti-
scher Vorlage - got menschlich natur ader menscheit an sich {nam) vnd

wart vormenscht vnd der mensch wart vergotet53, die Gottheit im Menschen

also als eine menschliche Natur, d. h. menschlich erfahrende, Natur
gegenwärtig ist, das menschliche Ich also seiner selber auch in der Vereinigung
mit Gott seine Erfahrungskompetenz nicht aufgibt, - vermag der Mensch
seinerseits im Maße der Drangabe des Eigenwillens den aktuellen Willen
Gottes als die ihm spezifische, d. h. durch die Inkarnation Christi geadelte,

Überformung zu empfangen. Es ist also festzuhalten, das das eyn,
da got vnd mensch voreyniget seyn, an sich selber vnd an alle vnnd alles ledig
steet vnd ist icht, das ist gotis halben vnd nicht des menschen ader der crea-

tur halben. Wan gotis eygen ist an diß und daß vnd an selbheit vnd icheit vnd
dem eß glich stee vnd sey. Aber creaturen vnd naturen eigen ist, das sie sich
selber vnd das yr und diß vnd das hie vnd da suchet vnnd wilyn allem dem,

Scheinbarkeit, sondern im Sinn von lucere zu deuten ist, erhellt aus Cap. 6, S. 101,
14 fi. : Jn welchem nu das ewige gute aller meist scheinet vnd lucht vnd wirckt vnd
bekant vnd gelibet wirf, das ist auch das beßte vnder den creaturen, vnnd yn welchem
aller mynst, das ist auch das mynste gut. Schon diese Aussage verweist auf einen
mystischen Exemplarismus, wie er schon von Eckhart her bekannt ist und wie er
sich aus andern Stellen erhärten läßt: got ist aller wesenden weßen vnd aller
lebendigem leben vnd aller wißen wißheit, wan alle ding haben yr weßen werlicher yn got
den yn en selber vnnd auch yr vormugen, leben vnd was des ist (Cap. 36, S. 145, 9 ff.).
Bizet, 1948, S. 206, hat mit aller wünschenswerten Klarheit die in dieser mystischen

Ontologie implizierten orthodoxen Gehalte, aber auch ihre Gefahr
herausgestellt. Die Gefahr ist die einer intransigenten, allzu kompromißlosen Aussage,
die entweder den geschöpflichen Willen in seinem Vermögen überfordert oder die
geschöpfliche Seinsweise allzusehr zum bloßen Schein nivelliert. Vgl. auch Orcibal,
1959, S. 74 f. ; Cognet, 1968, S. 222 ff. Auch in der TD - wie bei Eckhart - geht
es um eine Definition und Bestimmung des Menschen vom Absoluten her: Der
Mensch soll von einem Besseren zu noch Besserem vorangehen, bis er bekennet vnd
smecket, das das ewig, eyn, volkommen an maß vnd an czal vber alles geschaffen gut ist
(Cap. 53, S. 182, 97 ff.)'.

52 Cap. 24, S. 125, 12-14.
53 Cap. 3, S. 98, 17 f. Vgl. dazu A. M. Haas, Nim din selbes war, Studien zur

Lehre von der Selbsterkenntnis bei M. Eckhart, J. Tauler und H. Seuse, Freiburg/
Schweiz 1971, S. 52 ff.



Die «Theologia Deutsch» 331

das sie thut ader lesset. Wo nu die creatur ader der mensch seyn eygen
vnnd seyne selhheit vnd sich vorlußet vnd auß gehet, da gehet got yn mit
seyme eygen, das ist mit seyner selbheit M. Ich vermute, daß es eine

Verdeutlichung eckhartschen Gedankenguts darstellt, wenn gesagt wird,
daß der so vergottete Mensch seine Erfahrungskompetenz in der
Vereinigung nicht verliert, da doch got der mensch ist55. Ganz deutlich wird das

im 27. Kapitel gesagt. 'Alle Dinge verlassen und aufgeben' darf nicht
verstanden werden, das der mensch nichts czu thun ader vorhanden solle

haben, wan der mensch muß ioch etwas thun vnd czu schicken han, die wiele

er lebet55, wenn auch die voreynung nicht in der Aktivität des Menschen

statthat, sondern in der Vereinigung des Willens. Das hindert ihn aber
eben nicht an menschlichen Verrichtungen: Doch müssen die ding seyn
vnd muß man thun vnd laßen, vnd besundern der mensch muß slaffen vnd

wachen, ghen, stehen, reden vnd swigen vnd anders vil, das joch seyn muß,
die wile der mensche lebet57.

Skopus für diese die äußere Tätigkeit nicht aufhebende Indifferenz
ist die Unterscheidung von innerem und äußerem Menschen, wie sie in
Kapitel 28 formuliert wird: Wo die eynunge geschiet vnd wesenlich wirt,
do steet vorbaß meher der jnnere mensche yn der eynunge vnbeweglich vnd

gott let den außer menschen her vnnd dar beweget werden jn dem vnd czu

dem, da muss ader sal seyn ader gescheen, als das der vßer mensche spricht
vnd eß yn der warheit also ist: Ich wil wider seyn noch nicht seyn, leben

ader sterben, wissen ader nicht wissen, thun ader laßen vnnd alles, das dissem

gleich ist. Sunder alles, das do muß vnd sal seyn vnd gescheen, do bin ich

gehorsam czu, eß sie yn lidender wiße ader yn thunder wiße. Vnnd hat der

außer mensch kein war vmmb ader gesuch, sunder allein dem ewigen willen

genug czu seyn. Wan das wirt bekant yn der warheit, das der ynner mensch

steen sal vnbeweglich vnd der vßer mensch muß vnd sal beweget werden. Vnd
hat der jnner mensch yn seyner beweglikeit eyn war vmmb, das ist anders

nicht den eyn muß vnde sal seyn, geordent von dem ewigen willen. Vnnd wo

got selber der mensch were ader ist, da istym also. Das merckt man yn Cristo 58.

54 Cap. 24, S. 126, 29-40.
55 A. a. O., S. 125, 20.
56 Cap. 27, S. 132, 4—6. Man sieht, daß der quietistische Zug der TD leicht -

aufgrund eines die Bereiche wenig vermittelnden Denkens - in einen mehr oder
weniger aktivistischen umfallen kann.

57 A. a. O., S. 133, 27-31.
58 Cap. 28, S. 133 f., 1-20. Die Gefahr bei diesem Modell vom inneren und

äußeren Menschen besteht in der Möglichkeit eines völligen Divergierens der beiden,
so daß schließlich belanglos würde, worin im Einzelnen die actio des Menschen



332 Die «Theologia Deutsch

Stichwort für die unio mystica ist also Gehorsam59, ein Begriff,
der weit über die isolierte Tugend, die er bezeichnet, hinaus eine
Grundbefindlichkeit des vergotteten Menschen anzeigt. Die Einheit des menschlichen

mit dem ewigen Willen Gottes kumuliert in dieser Gehorsamshaltung,

die auf alles annemen 60, auf alle Anmaßung, endgültig Ver¬

konkret besteht. Das Bewegt-Sein des äußeren Menschen bekäme so den Charakter
der Beliebigkeit, der dem der Zufälligkeit, der nach der TD der actio ohnehin eignet,
eine gefährliche zusätzliche Note verleiht: Wenn die Unbeweglichkeit des inneren
Menschen vollkommen wäre, dann ist der Schritt zur weiteren Überlegung, daß
dann die Beweglichkeit des äußeren Menschen weder inhaltlich noch formal, weder
ethisch noch ästhetisch von Belang ist, rasch getan. Dann aber wäre man exakt
bei der Lehre der freien Geister angelangt. Die TD vermeidet die völlige Digression
des inneren und des äußeren Menschen durch die radikale Einbindung des Willens
auch des äußeren Menschen in den göttlichen. Das damit angesprochene Verhältnis
zwischen Quietismus und Aktivismus, zwischen Mystik und Politik, gäbe eine
interessante Fragestellung für eine ideologiekritische Untersuchung ab. Vgl. dazu
J. B. Metz, Zeit der Orden?, Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg i. Br.
1977, S. 45-47 ; H. R. Schlette, Christentum in der Welt von Morgen,
Orientierung 42 (1978) 138-142.

59 Daß Gehorsam für den Verfasser der TD weit mehr ist als eine isolierbare
moralische Tugend, ist klar. Gehorsam ist für ihn eine Kategorie heilsgeschichtlich
richtigen Verhaltens: Alles, das yn Adam vnder ging vnd starb, das stunt yn Cristo
wider auff vnnd wart lebendig. A lies, das yn A dam auff stunt vnd lebendig wart, das

ging yn Cristo vnder vnd starp. Was was vnd ist aber daß? Ich Sprech: war gehorsam
vnd ungehorsam. (Cap. 15, S. 112, 1-5). Durch Einbezug von Gehorsam und
Ungehorsam in die Adam-Christus-Typologie werden diese Begriffe zu Kategorien des
Heils oder Unheils. Im Grunde ist Gehorsam nicht ein Gehorchen in punktueller
guter Absicht, sondern die Grundhaltung, welche die absolute und radikale Offenheit

für den Willen Gottes und damit erst Gehorchen im Einzelfall möglich macht.
Ignatianisch ist Gehorsam, wie er hier gemeint ist, «Indifferenz». «Man müßte
vielleicht sehr viel mehr (das hat man, glaube ich, überhaupt noch nicht getan),
die Indifferenz nicht als eine rein moralische Aufgabe auffassen und auch erst recht
nicht als einen, hic et nunc rational begrifflich gefaßten, moralischen Entschluß,
all den Dingen auf dem Angesicht der Erde gegenüber indifferent zu sein. Das ist
natürlich ein guter Wille, indifferent zu sein, aber keine Indifferenz. Dort, wo einem
Menschen wirklich, und zwar durch die verschiedenen Stockwerke seiner Physis
und seiner Person hindurch, die Einzelwirklichkeiten seines Daseins gleichsam
wegrücken, dort beginnt die Indifferenz, die Ignatius im Fundament nur so als
Zielpunkt anpeilt, die aber erst, wenn es hochreicht, durch alle Wochen der Exerzitien
hindurch einigermaßen erreicht wird Das Fernrücken, das existentielle
Wegrücken der einzelnen Wirklichkeit meiner Existenz, das ist nicht etwas, was ich
kommandieren kann, und dann ist es geschehen, sondern das ist eine schwierige,
langsam zu vollziehende mystische Entwicklung. » K. Rahner, Mystik - Weg des
Glaubens zu Gott, Entschluß, Zs. f. Praxis und Theologie 32 (1978) H. 6, S. 9.

Vgl. auch von Balthasar, Christlicher Stand, a. a. O. (wie Anm. 51), S. 324 ff.
(eine heilsgeschichtliche Grundlegung der Haltung der Indifferenz und des
Gehorsams)

60 annemen hat in der TD eine reiche pejorative Semantik und reicht von



Die «Theologia Deutsch 333

zieht geleistet hat. Das heißt, Gehorsam ist ein völliges Abstandnehmen

von sich selber, von selbheit vnd icheit61, ein an (ohne) sich selber steen vnd

seyn 62, eine geringe Einschätzung seiner selbst, also er nicht were63.

Grund dafür ist alleyne eynes, das man got nennet64. Und dieses 'Eine'
ist in der Seele des Menschen — unum in anima, wie Eckhart im Anschluß
an Proklos sagt65 - als Garant der Seligkeit ; deshalb ist zu wissen, das

ewige selikeit an eyme allein leit vnd an nicht ander 66
; das eyn alleyn yn

der sele 67.

Die Instanz, der Ort der unio mystica, von dem her gesprochen
wird, definiert sich damit als ein in sich widersprüchlicher: Voraussetzung
ist ein Nicht-Wollen, das identisch ist mit Alles-Wollen (was Gott will),
verantwortet von einem Ich, das im Moment seiner höchsten
Selbstpreisgabe, alles, Gott und die eigene Seele gewinnt68. Die Erfahrung der

'zustimmen', 'an sich reißen', 'sich überheben', 'ichbestimmt handeln' bis zur
Identifikation mit dem ruchlos, falsch leben (Cap. 20; vgl. die Cap. 2, 3, 4, 17, 20).
Das Wort markiert eine radikale Gesinnungsethik: Man spricht: Dar vmmb das
Adam, den appfel aß, were er vorlorn ader gefallen. Ich Sprech: Eß was vmmb seyn
annemen vnd vmmbe seyn ich, myne, mir, mich vnd vmmb des gleich. Hette er siben
eppfel gesßen vnde were das annemen nicht geweßen, er were nicht gefallen. Aber do
das annemen geschach, do was er gefallen, vnd hette er nye keyns appfels entpissen.
(Cap. 3, S. 97, 1-8). Dieser negativen Belastung des Worts entspricht die positive,
die allerdings recht selten angewandt wird; Cap. 38 hat die Überschrift: Wie man
das leben Cristi ane sich nemen sal von liebe vnd nicht vmmb Ion, vnd sal yß nymmer
hyn legen adder auß schütten (S. 147).

61 Cap. 15, S. 112, 8.
62 A. a. O., 7.
63 A. a. O., 12.
64 A. a. O., 15.
65 Vgl. oben Anm. 19.
66 Cap. 9, S. 105, 17 f.
67 A. a. O., 20.
68 «Ce volo n'implique pas d'objet précis; il est à la fois nihil volo ('je ne veux

rien') et 'je ne veux que Dieu' (à savoir 'que Dieu veuille pour moi'). En d'autres
termes, 'il faut former le désir', un désir 'lié à rien'. » (de Certeau, a. a. O. [wie
Anm. 22], S. 202). Der mystische Text als ganzes «peut être envisagé d'abord
comme un ensemble structuré qui vise à manifester un absent nécessaire et pourtant

impossible à placer comme tel dans l'énoncé. Un référant est à la fois la condition

de possibilité de ce discours-là et sa 'production' sémantique (ce qu'il dit),
mais non pas son contenu. Surin (auf den sich diese Aussagen beziehen) le nomme
dans son texte: Dieu, ou Jésus Christ. Mais il le pose également comme 'caché'.
Aussi faut-il examiner la nature de ce 'discours mystique' qui articule le dit sur le
non dit, ou qui peut-être, vacillant de l'un à l'autre, ne fait rien d'autre que de
juxtaposer des propositions contracdictoires. » (de Certeau, L'absent de l'histoire,
Paris 1973, S. 161 f.). Dieser Aspekt der sprachlichen Strategie ist bei den hier
besprochenen Texten der TD nicht vordringlich, ließe sich aber gleichwohl darin
nachweisen.



334 Die «Theologia Deutsch»

unio ist eben paradoxerweise eine geheimnisvolle Kombination von
Elimination und Neukonstituierung des erfahrenen Ich. Alles lassen, czu

vorderst mich selber 69, das ist die Forderung, der sich aber eine zweite
nicht weniger gewichtige anschließt: Ertragreich für die Seligkeit sind
weder die Kreaturen und ihre Werke, noch Gott selber mit aller seyner
gute, als ferre eß vßwendig mir ist vnd geschit70, sondern beseligend ist
alles nur, als eß yn mir ist vnd geschit vnd bekennet vnd lib gehabt wirt vnd

entpfunden vnd gesmackt wirt71.
Der offensichtliche Widerspruch von Innen und Außen, der durch

die mystische Überschreitung des empirischen Ich zustande kommt,
ist denen, die davon sprechen, immer schon gegenwärtig gewesen72.
Unser Verfasser sucht ihn ganz im Sinne Meister Eckharts, dessen Mystik
nicht nur eine der Verinnerlichung, sondern ebenso sehr der Ent-äuße-

rung 73 ist, durch das Bild von den zwei Augen, deren eines in die Ewigkeit

und deren anderes in die Zeit blickt74, durch die Konzeption einer

69 Cap. 9, S. 105. 37.
70 A. a. O., 40-42.
71 A. a. O., 42^15. Vgl. dazu Haas, Nim din selbes war, a. a. O. (wie Anm. 53),

öfter; es ist hierin der «extreme Pendelschlag zwischen Entrückung des Menschen
zu Gott und Einverleibung Gottes im Menschen» spürbar, ein Zug, der für die
deutsche Mystik an sich typisch ist: «Die deutsche Mystik seit Eckhart scheint
zunächst ganz im Zeichen der Ent-bildung (zum bildlosen Gott hin) zu stehen, aber
von ihr ging nicht minder der Impuls der Verkörperung des Göttlichen aus» (H. U.
von Balthasar, Theodramatik, I : Die Personen des Spiels, 1 : Der Mensch in Gott,
Einsiedeln 1976, S. 182, Anm. 14).

72 Man wird sagen dürfen, daß dieser Widerspruch in der TD nicht ebenso
geschickt überwunden wird, wie bei Tauler beispielsweise, der im Konzept von
gruntjgemüete eine den inneren und äußeren Menschen vereinheitlichende Personmitte

statuiert. Es ist, wie wenn die Willenseinheit (die nach der TD ja durch den
inneren und äußeren Menschen hindurchgehen sollte) kaum eine Einheit der Person
zu tragen vermag. Daher bei der TD die spürbare Gefahr eines Auseinandertretens
von Aktivismus und Quietismus.

73 Die Ent-äußerung des Menschen an die Dinge und Erfordernisse der Welt
- die vita activa - ist bei Eckhart noch bis ins Innerste mystisch geprägt : Erst der
mit Gott Abgeschiedene kann wieder rechtens sich der Welt zuwenden. Gerade
deshalb ist es falsch und einseitig, bei Eckhart von reiner 'Introversionsmystik' zu
reden. Vgl. dazu D. Mieth, Die Einheit von Vita activa und Vita contemplativa
in den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes
Tauler, Untersuchungen zur Struktur des christlichen Lebens, Regensburg 1969

Studien zur Geschichte der kath. Moraltheologie 15); ders., Christus, das
Soziale im Menschen, Texterschließungen zu Meister Eckhart, Düsseldorf 1972,
S. 75 ff. Bis zu seinem Tod ist es dem Menschen nach der TD grundsätzlich
verwehrt, das er von ausßen vnleidlich vnd vnbeweglich werde (Cap. 29, S. 134,
Titelüberschrift). Damit ist aller Quietismus grundsätzlich desavouiert.

74 Vgl. dazu Haubst, 1958, S. 395-397; ders., 1973, S. 232 ff. Das Motiv



Die «Theologia Deutsch» 335

Aufgliederung von Ewigkeits- und Zeitschau, wie immer diese

auseinanderstrebende Blickweisen psychologisch verkraftet werden mögen, zu
schwächen 75. Beim Verfasser der TD hat der Gedanke einen christolo-
gischen Hintergrund, den er bei Eckhart nicht hat: Die beiden Augen
werden auf Christus, auf seine Gottheit (auf die das rechte Auge gerichtet
ist) und Menschheit (auf die das linke Auge gerichtet ist) bezogen 76.

Hier herrscht Gleichzeitigkeit der Schau, hingegen nicht beim Menschen:

diße czwei äugen der sele des menschen mugen nicht gleich mitenander yre
werck gevben. Sunder sal die sele mit dem rechten auge yn die ewikeit sehen,

ßo muß sich das lincke aller seyner werck vorczihen vnd sich halden, als ab

eß tod sey. Vnnd sal das lincke aug seyne werck vbin noch der vßwendikeit,
das ist die czite vnd die creature handeln, ßo muß das recht auge gehindert
werde an seynen werck, das ist an seyner beschaubunge 77. Ob diese Wider-

von den zwei Augen ist für Haubst ein entscheidendes Kriterium, die Verfasserschaft

der TD Johannes Lagenator Lägeier) «de Francfordia» (f 13.5.1440)
zuzuschreiben (Entstehungszeit: zwischen 1330-1340). Bis jetzt hat diese Ansicht
noch keine Gnade gefunden, insbesondere «verliert» diese Zuweisung «bei der
Häufigkeit der Deutung des rechten und linken Auges an Wahrscheinlichkeit»
(G. Schleusener-Eichholz, Die Bedeutung des Auges bei Jacob Böhme,
Frühmittelalterliche Studien 6 [1972] 478, Anm. 127 ; hier auch die einschlägigen Stellen,
S. 476 ff.). Zum Motiv der zwei Augen vgl. jetzt von ders., Das Auge im Mittelalter,

2 Bände, Münster 1978 Münstersche Mittelalter-Schriften 35). Vgl. auch
Siedel, 1929, S. 26.

75 Auch bei Eckhart begegnet ein ähnliches psychologisches Paradox, das
wohl für den Mystiker insgesamt konstitutiv sein dürfte : diu sêle ist geschaffen als

ûf ein ort zwischen zît und êwicheit. Mit den nidersten sinnen nâch der zît Hebet si
zîtlîchiu dine; nâch der obersten kraft begrîfet und enpfindet si âne zît êwigiu dine
(Quint, DW 1, 405, 1-3). Das alles aber in Gleichzeitigkeit! Vgl. unten Anm. 77, 78.

76 Es gibt eine auf den 'Physiologus' sich zurückbeziehende Tradition, die
vor allem ikonographisch bedeutsam wurde, die, um an Christus die niemals
schlafende, sondern immer wachende Gottheit zu markieren, ihm auch am Kreuze die
Augen offenstehen ließ : Die offenen Augen wurden so zum Signal der - gegenüber
der toten Menschheit - wachenden Gottheit. Daß sich hier in der TD die Problematik

eines Auseinanderhaltens der beiden Naturen Christi an die Augen als ein
Symbolträger hält, ist von daher ohne weiteres verständlich. Vgl. A. Grillmeier,
Der Logos am Kreuz, Zur christologischen Symbolik der älteren Kreuzigungsdarstellung,

München 1956, S. 81 ff.
77 Cap. 7, S. 102 f., 38-47. Diese Stelle verrät, daß die TD genau eines der

zentralen Anliegen der deutschen Mystik nicht mehr zu vertreten wagt: die
konsequente Integration der Vita activa in die Vita contemplativa. Insofern ist die Stelle,
die nurmehr deren Isolierung aus psychologischen Gründen kennt, verräterisch.
So ist zum Beispiel nicht leicht erklärbar, wie der Gotteswille in den Werken der
vßwendikeit noch durch den Eigenwillen durchschlagen soll, wenn das Auge der
beschaubunge schläft. Es stellt sich der Verdacht ein, das sei nur möglich, wenn der
Mensch gewissermaßen als Marionette im Sinne einer prästabilierten Harmonie —

als Organon apsychon! - handelt.



336 Die «Theologia Deutsch

sprüchlichkeit von Innerem und Äußerem, die bei Eckhart durch das

Bild von den zwei Augen (auch Antlitzen) der Seele hätte überwunden
werden sollen78, durch einen geschärften psychologischen Blick oder
durch eine theologische Motivierung der Unterschiedenheit von Christus
und Menschen zustande kommen konnte, muß ich offen lassen. Sicher ist
jedenfalls die mystagogisch höchst bedeutsame Rolle, die Christus
zugesprochen wird 79. Er ist gewissermaßen Anlaß und Ziel des vergotteten
Menschen in seinem irdischen Dasein 80.

III.

Der stark herausgestellte christologische Aspekt der TD mag
Luther 81 zusammen mit der darin enthaltenen Rechtfertigungslehre 82 be-

78 Eckhart kennt noch keinerlei Arbeitsteilung zwischen den beiden Augen;
deren Werk ist durch Gleichzeitigkeit gekennzeichnet: Diu sêle hât zwei ougen,
einz inwendic und einz ûzwendic. Daz inner ouge der sêle ist, daz in daz wesen sihet
und sin wesen von gote âne allez mittel nimet: daz ist sin eigen werk. Daz üzer ouge
der sêle ist, daz dâ gekêret ist gegen allen crêatûren und die merket nâch bildelicher
wise und nâch kreftlicher wise (Quint, DW 1, 165, 4 ff.).

79 Es ist festzustellen, daß durch diesen Unterschied im (gleichzeitigen oder
ungleichzeitigen) Gebrauch der zwei Augen Christus ein Vorrang zugeschrieben
wird, der ihn von durchschnittlichen Menschen und vom Mystiker radikal abhebt.
Der Mensch wird nie dazu kommen, die Fähigkeit Christi, die Ewigkeits- und
Zeitschau miteinander zu harmonisieren, einzuholen. Der Nachfolge ist damit ein
Moment genommen, das für das Cristus leben immerhin konstitutiv ist.

80 Mit den oben angetönten Abstrichen am Ideal Christi!
81 Es ist hier nicht der Ort, auf Luthers Verständnis der deutschen,

geschweige denn der altkatholischen Mystik insgesamt einzutreten. Sicher darf heute
nicht mehr optimistisch versichert werden, daß Luther über die TD der «Schüler»
Meister Eckharts gewesen sei (so F. Heer in seiner forcierten Einleitung zu : Meister
Eckhart, Predigten und Schriften, ausgewählt und eingeleitet von F. H., Frankfurt

a. M. 1956, S. 50). Was Luthers Verhältnis zur TD betrifft, so ist das folgende
kurz festzuhalten: Luther hat die TD am 4. Dezember 1516 in Wittenberg in
bruchstückhafter Form (Kap. 7-24 in der Fassung von Mandel, 1908) unter dem
folgenden Titel herausgegeben: Eyn geystlich edles Buchleynn. von rechter vnder-
scheyd vnd vorstand, was der alt vnd new mensche sey. Was Adams vnd was gottis
kind sey. vnd wie Adam ynn vns sterben vnnd Christus ersteen sali (nach Baring,
1963, S. 27). Diese Ausgabe ist mit einer Vor Rede. (Faksimile in Baring, 1963,
S. 12; WA 1, 153) versehen, in der eine captatio benevolentiae insbesondere des

klugen und versierten, theologisch gebildeten Lesers vorgetragen wird, die die
unzulängliche Form des Textes zu entschuldigen versucht: dan es ynn etlichen Worten
scheynet untüchtig ader auß der weyße gewonlicher prediger vnnd lerer reden, ja es

schwebt nit oben, wie schawm auff dem wasser, Sunder es ist auß dem grund des
Jordans von einem warhafftigen Jsraeliten erleßen, wilchs namen gott weyß unnd wen er
eß wissen wil. dan diß mall ist das buchleyn an titell unnd namen funden. A ber nach
müglichez gedencken zu schetzen ist die matery, faßt nach der art, des erleuchten doctors



Die «Theologia Deutsch 337

Tauerli, prediger ordens. Nü wie dem allen, das ist war gruntlich lere, der heiigen
schrifft. muß narren machen, adder narre werden. Als der apostel Paulus berurt 1 .Co.
1. Wirpredigen Christum eyne torheyt den heyden, aber eyne weyßheit gottis den Heyigen.
Zweierlei ist an dieser Vorrede interessant: 1. die inhaltliche Zuweisung der Schrift
in den Einflußbereich Taulers, 2. die Entschuldigung von deren ungenügenden
literarischen Form durch den Hinweis auf den christlichen sermo humilis, der für die
'Torheit in Christo' Zeugnis ablegt (zur Tradition des sermo humilis vgl. E. Auerbach,

Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike und im Mittelalter,

Bern 1958, S. 25-53 ; H. de Lubac, Credo, Gestalt und Lebendigkeit unseres
Glaubensbekenntnisses, Einsiedeln 1975 [Theologia Romanica VI], S. 211 ff.). 1518
konnte Luther das Büchlein in erweiterter Fassung in Wittenberg unter dem Titel
'Eyn deutsch Theologia' erscheinen lassen. In demselben Jahr wurde es in derselben
Fassung in Wittenberg, Leipzig und Augsburg nachgedruckt. In der Augsburger
Ausgabe von 1518 (bei Silvan Otmar am 23. Sept.) heißt es zum erstenmal 'Theologia

Teütsch' (vgl. dazu Baring, 1953, S. 3; Baring, 1963, S. 28 ff. ; Mandel,
1908, S. Ii; der Text der Vorrede in WA 1, 378 f.). (Luthers Ausgabe der TD ist
nicht zu verwechseln mit der 'Thewtschen Theologey' Bertholds von Chiemsee, die
am 31.8.1528 in München erschien. Vgl. dazu G. Steer, Germanistische Scholastikforschung

I, ThuPh 45 [1970] 222, und WA 1, 375). Wiederum wird in der Vorrede
im Rückbezug auf die paulinische Verteidigung des christlichen Solözismus der
Leser gebeten, das er seynen schaden nit vorwircke und sich ergere yn dem schlechten
deutsch adder ungefrenßeten ungekrentzten Worten, dann diß edle Buchleyn, alß arm
und ungesmuckt es ist yn Worten und menschlicher weißheit, alßo und vill mehr reycher
und ubirkostlich ist es in kunst und gotlicher weißheit (WA 1, S. 378, 17 ff.). Sein Lob
noch steigernd versichert er: Und das ich nach meynem alten narren rueme, ist myr
nehst der Biblien und S. Augustino nit vorkummen eyn buch, dar auß ich mehr erlernet
hab und will, was got, Christus, mensch und alle ding seyn (a. a. O., 21 ff.). Und er
schließt: Leß diß Buchlein wer do will, unnd sag dann, ab die Theologey bey unß new
adder alt sey, dann dißes Buch ist yhe nit new, Werden aber villeicht wie vormals
sagen, Wyr seyen deutsch Theologen, das laßen wyr ßo seyn. Jch danck Gott, das ich

yn deutscher zungen meynen gott alßo höre und finde, als ich und sie mit myr alher nit
funden haben, Widder in lateynischer, krichscher noch hebreischer zungen. Gott gebe,
das dißer puchleyn mehr an tag kumen, ßo werden wyr finden, das die Deutschen Theologen

an zweyffel die beßten Theologen seyn, Amen (a. a. O., 379, 5 ff.). (Verschiedentlich

- mit immer stärkerer Gewißheit - ist die Authentizität der Lutherschen
Textwiedergaben versichert worden: von Schröder, 1937, S. 58; Baring, 1953, S. 3;
Ruh, 1958/59, S. 286; Ruh, 1969, S. 205 f.; von Hinten, 1976, S. 78). Inhaltlich
neu gegenüber der ersten Einleitung von 1516 kommt das Lob der deutschen

deutschsprachigen) Theologie hinzu, während der Hinweis auf Tauler entfällt.
Man wird beachten müssen, daß hier die deutsche Sprache stolz gegenüber dem
bisher mehr oder weniger unbezweifelten Rang der drei heiligen Sprachen als die
spezifische Sprache einer neuen und durchschlagenden Theologie abgehoben wird
(zum Traditionsbereich einer theologischen Rechtfertigung der deutschen Sprache
im Sinne eines sermo humilis vgl. R. Gasser, Propter lamentabilem vocem hominis,
FZfPhTh 17 [1970] 3-83 [= Zürcher Diss. 1970]). - Das Verhältnis Luthers zur
TD scheint mir noch nicht genügend erforscht (immer noch beachtenswert ist die
Arbeit von W. Köhler, Luther und die Kirchengeschichte nach seinen Schriften,
zunächst bis 1521, I. (untersuchender] Teil, 1. Abt. : Die Ablaßinstruktion, die
Bullen, Symbole, Concilien und die Mystiker, Erlangen 1900, S. 236-289 viele
Materialien über Tauler und die TD; vgl. auch Mandel, 1908, S. i-v, Moeller, 1963,
157-168), es müßte eigens neu erforscht werden. Unbezweifelt ist, daß Luther die
TD zunächst als eine Schrift Taulers oder mindestens als eine Zusammenfassung



338 Die «Theologia Deutsch»

von dessen Lehre angesehen hat. Am 14. Dez. 1516 schreibt er an Spalatin: si te

delectat puram, solidam, antique simillimam theologiam legere in germanica lingua
effusam, Sermones Taulerii Iohannis praedicatorie professionis tibi comparare potes.
Cuius totius velut Epitomen (von mir gesperrt) Ecce hic tibi mitto. Neque enim ego
vel in latina vel nostra lingua theologiam vidi salubriorem et cum Evangelio consonan-
tiorem. Gusta ergo et vide, quam suavis est dominus, ubi prius gustaris et videris,
quam amarum est, quicquid nos sumus. (WA Briefwechsel 1, 79, 58 ff.). Am 31. März
1518 an Staupitz: Ego sane secutus theologiam Tauleri et eius libelli ne homines
in aliud quicquam confidant quam in solum Ihesum Christum, non in orationes et

mérita vel opera sua (a. a. O., 160, 8 ff.). In einem Brief vom 6. Mai 1517 an Spalatin
nennt Luther die TD ein opus theologicissimum (a. a. O., 96; vgl. auch die Erwähnung

der TD a. a. O., 180, 15 ff. und 181, 11 ff.). Zum Verhältnis Luthers zur
deutschen Mystik vgl. neben der Spezialbibliographie zur TD (siehe unten S. 347 ; im
Folgenden wie immer mit Autorname, Jahr und Seitenzahl zitiert) die folgenden
Werke: P. Althaus, Theologische Aufsätze I, Gütersloh 1929, S. 74-118; I. As-
heim (Hrsg.), Kirche, Mystik, Heiligung und das Natürliche bei Luther, Göttingen
1967 ; H. Beintker, Die Überwindung der Anfechtung bei Luther, Eine Studie zu
seiner Theologie nach den Operationes in psalmos 1519—1521, Berlin 1954, S. 158—

162; G. Edel, 1962; W. Elert, Morphologie des Luthertums I, München 1931,
Neudr. 1958, S. 145-154; M. Elze, Züge spätmittelalterlicher Frömmigkeit in
Luthers Theologie, ZThK 62 (1965) 381-402; ders., Das Verständnis der Passion
Jesu im ausgehenden Mittelalter und bei Luther, in: Geist und Geschichte der
Reformation, FG H. Rückert zum 65. Geb., Berlin 1966, S. 127-151; R. Garcia-
VILLOSLADa, Martin Lutero I, Madrid 1973, S. 212-214; H. Grisar, Luther I,
Freiburg i. Br. 1911, S. 64-72, 132-146; B. Hägglund, Voraussetzungen der
Rechtfertigungslehre Luthers in der spätmittelalterlichen Theologie, LR 11 (1961) 28-55;
ders., Luther und die Mystik, in: Asheim, a. a. O., S. 84-94; H. Hering, Die
Mystik Luthers, Leipzig 1879; R. Herrmann, Gesammelte Studien zur Theologie
Luthers und der Reformation, Göttingen 1960, S. 422; B. R. Hoffmann, Luther
and the Mystics, A Re-examination of Luther's Spiritual Experience and his
Relationship to the Mystics, Minneapolis 1976; A. W. Hunzinger, Luther und die
deutsche Mystik, Neue kirchl. Zs. 19 (1908) 972 ff. ; E. Iserloh, Luther und die
Mystik, in: Asheim, a. a. O., S. 60-83, wieder abgedruckt in: E. I., Luther und die
Reformation, Beiträge zu einem ökumenischen Lutherverständnis, Aschaffenburg
1974, S. 60-87 ; F. W. Kantzenbach, Christusgemeinschaft und Rechtfertigung,
Luthers Gedanke vom fröhlichen Wechsel als Frage an unsere Rechtfertigungsbotschaft,

Luther 35 (1964) 34-45; O. Katann, M. Luther und die Mystik, in:
Religion, Wissenschaft, Kultur (Viertelsjahresschrift der Wiener kath. Akademie)
15 (1964) Folge I-II, 71-83 ; W. Köhler, Luther und die Kirchengeschichte, a. a. O.

(wie oben), S. 236-289; J. Köstlin / G. Kawerau, M. Luther, sein Leben und
seine Schriften, Bd. 1, Berlin 51903, S. 110-115; J. Köstlin, Luthers Theologie in
ihrer geschichtlichen Entwicklung und ihrem inneren Zusammenhang dargestellt I,
Darmstadt 31968, S. 105 ff. ; M. Lienhard, Christologie et humilité dans la Theologia

crucis du commentaire de l'épître aux Romains de Luther, RHPhR (1962)
304—315; ders., Luther témoin de Jésus Christ, Paris 1973, S. 35-40; W. Link,
Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der Philosophie, hrsg. von
E. Wolf /M. Mezger, München 1955, S. 315-350; W. von Loewenich, Luthers
Theologia Crucis, Witten 51967, S. 169-193 ; W. Maurer, Von der Freiheit eines
Christenmenschen, Zwei Untersuchungen zu Luthers Reformationsschriften 1520/21,
Göttingen 1949, S. 48-60, 116-121 ; K. A. Meissinger, Der kath. Luther, München-
Bern 1952, S. 125-127 ; B. Moeller, Tauler und Luther, a. a. O. (wie oben) ; K.-H.
Zur Mühlen, Nos extra nos, Luthers Theologie zwischen Mystik und Scholastik,



Die «Theologia Deutsch 339

Tübingen 1972; A. Y. Müller, Luthers theologische Quellen, Gießen 1962; Y. A.
Müller, Luther und Tauler, Bern 1918; H. A. Oberman, Spätscholastik und
Reformation, Bd. I : Der Herbst der mittelalterlichen Theologie, Zürich 1965, S. 301-334;
ders., Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in: Asheim, a. a. O. (wie
oben), S. 20-59; R. Otto, West-östliche Mystik, Vergleich und Unterscheidung
zur Wesensdeutung, München 31971, S. 224 fi., 273 f.; St. E. Ozment, Homo Spiri-
tualis, A Comparative Study of the Anthropology of J. Tauler, J. Gerson and
M. Luther (1509-1516) in the Context of Their Theological Thought, Leiden 1969;
ders., Homo Viator: Luther and Late Medieval Theology, in: ders. (Hrsg.) The
Reformation in Medieval Perspective, Chicago 1971, S. 142-154; ders., Mysticism
and Dissent, 1973; ders., Mysticism, Nominalism and Dissent, in: Ch. Trinkaus/
H. A. Oberman, The Pursuit of Holiness in Late Medieval and Renaissance Religion,

Leiden 1974, S. 67-92; O.H.Pesch, Theologie der Rechtfertigung bei
M. Luther und Thomas von Aquin, Mainz 1967, S. 3 f., 203 f., 216, 241 f., 300,
649, 936; R. Prenter, Spiritus Creator, München 1954, S. 21-172; H. Quiring,
Luther und die Mystik, ZSTh 13 (1936) 150-240; Rühl, 1960; F. Ruhland, Luther
und die Brautmystik, Diss. Gießen 1948; E. Seeberg, Luthers Theologie II, Stuttgart

1937, S. 4—47, 91-93 ; O. Scheel, Taulers Mystik und Luthers reformatorische
Entdeckung, FG für J. Kaftan, Tübingen 1920, S. 305 ff. ; H. Strohl, 1962,
S. 187-210; O. Tarvainen, Der Gedanke der conformitas Christi in Luthers Theologie,

ZSTh 22 (1953) 26-43; E. Vogelsang, Luther und die Mystik, Lujb 19

(1937) 32-54; ders., Die Unio mystica bei Luther, AfRG 35 (1938) 63-80; J. von
Walther, Mystik und Rechtfertigung beim jungen Luther, Gütersloh 1937;
E. Wolf, Luther und Staupitz, Leipzig 1927; ders., J. von Staupitz und die
theol. Anfänge Luthers, Lujb 11 (1929) 43-86.

82 Zur 'Rechtfertigungslehre' der TD vgl. Mauff, 1890, S. 36 f. Wenn von
einer Rechtfertigungslehre in der TD überhaupt gesprochen werden kann, dann
sind vor allem die traditionellen Aspekte der kirchlichen Rechtfertigungslehre zu
beachten: 1. die Einflößung der Gnade, 2. die Rolle der Kirche, «da außerhalb der
Kirche keine Vergebung der Sünde möglich ist», 3. «die Teilnahme an der communio
sanctorum, hier verstanden als die Gemeinschaft der Sakramente und die Gemeinschaft

der Heiligen» (nach Oberman, Spätscholastik, a. a. O. [wie Anm. 81], S. 116).
I. Scheinbar ist in der TD wenig vom Hl. Geist die Rede: Vielleicht müßte man
aber das 'wahre Licht' als «innere Beratenheit» (Bernhart, o. J., S. 278) durch
den Geist Gottes interpretieren; der Verfasser der TD spricht vom schon begnadeten
Menschen her! Tatsächlich aber enthält die TD - das hat schon Siedel, 1929,
S. 26 f., energisch gegen die protestantischen Ausleger der TD festgehalten - eine
doch recht ausführliche Geistlehre in den Kapiteln 22, 24, 25, 26: Ausführlich wird
hier über die notwendige bereitunge für die Aufnahme des Geistes gesprochen
(Cap. 22), über die tatsächliche Erfahrung des Geistes (befulen vnd entpfinden,
Cap. 24, S. 125, 12) und die neue Empfindlichkeit für das Göttliche in der XJnio

(a. a. O.); verurteilt werden die «bösen Früchte», die aus dem «Samen des bösen
Geistes » erwachsen : geistlich richtum vnd hoffart — vngeordente, falschefreiheit (Cap. 25),
die beide meinen, auf schrifft und lere und die geböte der heiligen kirchen vnd die
sacrament verzichten zu können (a. a. O., S. 128, 45 ff.); geistlich armut vnd ware,
geistlich demutigkeit (Cap. 26, S. 128, 1 f.) und die damit verbundene «Hölle der
Selbsterkenntnis» (J. G. Hamann) - Haltungen, die Christus bis in den liplichen
todt (a. a. O., S. 131, 91) vorbildlich vorgelebt hat - müssen den Menschen bis zum
Tode prägen. Kaum ist von der Gnade die Rede (immerhin aber ausführlich in
Cap. 22, wo der Entscheid des Menschen zum geist gotis zur Grundlage eines
gottgefälligen Lebens wird : Vnd got hat also großen fleiß vnd libe vnd ernst czu der
bereitunge, also czu dem yngießen, wen er bereitet were! S. 123, 41 ff.), die der Geist dem



340 Die «Theologia Deutsch

sonders beeindruckt haben. Christus 83 gehört in den Zusammenhang der

Menschen eingibt. Cap. 31, S. 137,15-18, wird das ware licht als Gnadenlicht gedeutet :

Das ware licht ist das ewige licht, das ist got, ader eß ist eyn geschaffen licht vnnd ist
doch gotlich, vnd das heißet man gnade von mir gesperrt) vnd diß ist alles ware licht.
2. Die Kirche mit ihren Heilmitteln (ordenung mit Sakramenten etc.) wird als
Mittlerin des Heils hingegen durchaus nachhaltig verteidigt, wenn auch eher
schematisch und in Verteidigungsposition gegenüber den freien Geistern. 3. Die
communio sanctorum wird als solche bloß implizit thematisch im Konzept
der Gottesfreunde, der Dienerschaft Christi und des alle Vollkommenen
umfassenden Gehorsams zu Christus. - Die Rechtfertigung von der Sünde geschieht
nach der TD nicht speziell im Glauben, hingegen - wie in Cap. 3 ausführlich
versichert wird - durch die Menschwerdung Christi, die - antitypisch zum Fall Adams -
widerbrengunge vnd besserunge in einem absoluten Sinne bringt, vonseiten des
Menschen aber nichts anderes erforderlich macht sundern eyn bloß, luter leiden, also das

got alleyne thu vnd wircke vnd ich leide yn vnd seyne werck vnd seynen willen (S. 98,
32 ff.). Das Geschehen-Lassen der Erlösung von der Sünde in Christus, das hier so
stark betont wird, dürfte Luther neben der Typologie Adam - Christus besonders
angesprochen haben. Zur Rechtfertigungslehre vor Luther vgl. Gh. P. Carlson,
Justification in Earlier Medieval Theology, The Hague 1975, und U. Kühn/O. H.
Pesch, Rechtfertigung im Gespräch zwischen Thomas und Luther, Berlin 1967.
Ozment, Mysticism and Dissent, 1973, S. 21, faßt die folgenden Punkte zusammen,
die Luther interessiert haben dürften: «Apparently he (Luther) simply found much
in it (in der TD) with which he agreed. Of the themes in the German Theology which,
it could be argued persuasively, conform to Luther's own theological predilections
in the formative years 1513-17, the following can he mentioned. There is the
emphasis on the 'bitterness' of the true Christian life for a selfish human nature
and for reason, which shun the way of suffering. There is criticism of that 'spiritual
pride' which would dispense with Scripture and doctrine altogether. The German
Theology elaborates this point against the Free Spirits, who think that man can
be 'like God', i. e. live self-sufficiently above suffering and conscience, and hence
beyond ethical rules and institutional regulations. There is the description of the
perfect man as one who is free from the fear of hell and the selfish desire for an
eternal reward ; and an effort to bring the whole man into the religious life is made
by empasizing the importance of both love and knowledge. Finally, there are the
various motifs which stress humility and self-denial, such as the description of the
perfect man as always groaning over the persistence of sin, willing to suffer even
eternal damnation if that be God's will, and always striving to suppress his selfishness

by the hard way of the cross. » Also sind es weniger die ontologischen und anthropologischen

Lehren und die eigentlich mystischen Ausführungen über die TJnio des
Menschen mit Gott gewesen, die Luther an der TD interessierten, als vielmehr
deren Ansichten über die «steps to salvation» (a. a. O., S. 24).

83 Die Rolle Christi in der Ökonomie des Heils in der TD ist nicht einfach
zu bestimmen, da einerseits das Cristus leben von einer gewissen Abstraktheit ist,
womit die Gefahr besteht, daß es nur als Illustration neuplatonischer Gedankengänge

dient - zum Beispiel die Ausdeutung des Cristus leben als ein absolutes vor-
czeyen (Verzicht) seyns selbst vnnd aller dingk (Überschrift Cap. 19) —, auf der andern
Seite dasselbe Cristus leben ganz konkret an die Gestalt Christi gebunden bleibt.
Dies ist zum Beispiel ganz deutlich der Fall in den letzten Kapiteln der TD, denen
ohnehin ein entscheidendes argumentatorisches Gewicht zukommt und die auch
die intimste Einweihung mystagogischer Art bieten. Cap. 45 unterstreicht, daß das



Die «Theologia Deutsch 341

Cristus leben streng an die Gestalt Christi gebunden ist, so daß erst, wer sich Pauli
Aussage 1 Gal 2,20 «Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir» eigen
machen kann, die Geburt Gottes in der Seele erfahren hat. Vermittlung dieses
Vorgangs ist das Sakrament der Eucharistie. Cap. 52 — dem zusammen mit dem letzten
ein einzigartiger Rang zukommt - stellt dann ausführlich Christus als den
Vermittler zum Vater dar (nach Joh 14,6; 12,26; 17,24, Stellen, die dann wieder

- in Cap. 53 - mit der im 1. Cap. neuplatonisch ausgedeuteten Paulus-Stelle 1 Kor
13,10 verbunden werden). Natürlich sind auch hier die Aussagen, welche die Mittlerschaft

Christi betonen, plakativ und ohne die Inständigkeit, wie etwa die Hinweise
Seuses auf die Mittlerschaft Christi sie besitzen. Sie sind aber da, auch wenn spürbar
das authentischste Interesse des Verfassers der TD eher der in die Einheit mit
Gott aufzuhebenden Dialektik von Einzelnem und Ganzem, Unvollkommenem
und Vollkommenem gilt. Die Christologie der TD gehört damit in jenen nicht
einfach aufzurechnenden Zusammenhang christlicher Mystik und katholischer Theologie,

denen von lutherischer Sicht her eine Reihe von kritischen Bemerkungen
gelten, die neuerdings zur Inkarnationslehre der altkatholischen Überlieferung
geäußert worden sind: «Was hat (Thomas), und was hat nicht nur ihn, sondern den
Hauptstrom der Christologie überhaupt, daran gehindert, die dogmatische Tradition

der Christologie soteriologisch zu entfalten, die altkirchliche Koinzidenz von
Soteriologie mit Christologie also gegen die Auflösungserscheinungen gerade zu
verteidigen? Offenbar ein der Christologie selbst noch überlagertes Verständnis des
Christus als eines schlechthin exzeptionellen Denkgegenstandes, was dazu führte,
daß man die im christologischen Dogma niedergeschlagene Erfahrung übersah. In
der Christologie ist ja die Rechtfertigungserfahrung reflektiert worden, und nur
durch sie ist die Christologie zu erschließen. Vergißt man diesen Bezug, so müssen
die christologischen Formeln zu absonderlichen Denkgegenständen werden, für die
es dann in der Erfahrung keine Deutung mehr gibt. So hatte man selbst zwar ein
mystisch tiefes Verhältnis zu Christus, ja die Christologie im engeren Sinne erweist
sich von erstaunlicher Hellsichtigkeit, aber die wissenschaftlich-theologische
Applikation in der Theologie wurde zum Fiasko. Gewiß lag Thomas in der Summa
moralis alles an der Konkretion der Gnade. Aber deren Zusammenhang mit Christus
war höchst problematisch. Daher rührte das Grundproblem der Mystik, - deren
Heimat das Mönchtum ist -, daß der Mystiker im existentiellen Verhältnis einmal
der sakramentalen Gnade nicht mehr bedarf; umgekehrt verliert die kirchliche
Gnadenökonomie einmal den lebendigen Bezug zu Christus. Denn in der Gnadenlehre

ging verloren, was in der Christologie die Spitze war: die alles dominierende
Rolle des Personbegriffs, der Hypostase, der Individualität des Gottmenschen. Sie

war in der christologischen Tradition überliefert. Daß man sie christologisch
beschränkte, war ganz richtig, solange man keinen Weg fand, die Personalität Christi
als das Wesen der Versöhnung fruchtbar zu machen, solange man also nicht sah,
daß einzig die Sprache die Präsenz Christi ist, weil er selbst der Logos ist. Aber
warum fand man den Weg nicht, bzw. warum fand man nur einen unzulänglichen
Man fand den Weg der symbolischen Interpretation, ein generisches Verständnis
der angenommenen menschlichen Natur, mit der man die christologische Restriktion

heimlich auflöste; man verstand die Vereinigung nicht mehr als unio personalis.
Oder man ergänzte die Christologie durch eine Ekklesiologie als erweiterte Christologie,

in welcher Christus mystisch oder institutionell oder sakral wirkte. » (W. Mo-
STBRT, Menschwerdung, Eine historische und dogmatische Untersuchung über das

Motiv der Inkarnation des Gottessohnes bei Thomas von Aquin, Tübingen 1978,
S. 166 f.). Daß mit solcher dogmatischer Deutung selber wieder ein Christus-Apriori
und eine «christologische Engführung» (H. U. von Balthasar, Karl Barth, Köln
1951, S. 253 ff.) geliefert wird - die absolute Einschränkung Christi auf seine Er-



342 Die «Theologia Deutsch

heilsgeschichtlichen Typologie 84, die sich vom Abfall des Teufels über
den des Adam zu ihm als auf ihren heilsgeschichtlichen Bezugspunkt
hin erstreckt. Christus macht lebendig, was mit Adam unterging und
starb (c. 15), es stirbt mit ihm, was mit Adam zum Leben erwachte. Es

geht auch hier um den Gehorsam : Mit Christus ist der wahre Gehorsam,
der in Adam unterging, wiederauferstanden. Christi Gehorsam, darin
eine letzte Indifferenz selbst gegenüber der Gottheit sich anzeigte, ist
ein Geheimnis Gottes, das vnaußsprechlich ist auch für den, der es ist vnd

weyß 8S. Christi Menschheit verwirklicht so, was auch für den Mystiker
gilt : yn der menscheit was wider annemen noch gesuch ader begirde, sundern

alleyne eyn gesuche vnnd begirde, wie der gotheit genug geschee, vnd des selben

nam sie sich nicht an 86. Die Menschwerdung selber hat den Sinn, der
schon erwähnt wurde: Es sollte für den Menschen die Möglichkeit der

Vergottung gegeben werden: Dar vmmbe nam got menschlich natur ader

menscheit an sich vnd wart vormenscht vnd der mensch wart vergütet. Aida
geschach die besserunge87. Näher möchte ich hier auf die Problematik von
Sünde 88 und Rechtfertigung nicht eingehen.

Hingegen ist die Relevanz des irdischen Lebens 89 Christi für den

löserfunktion - dürfte die grundsätzlichen Vorbehalte gegenüber einer im Sinn der
TD mystischen Auffassung Christi nicht völlig gegenstandslos machen. Immerhin
wird man aber doch darauf hinweisen dürfen, daß - in anderer als üblicher (z. B.
passionsbezogener) Symbolik - auch die TD die Mittlerschaft Christi zum Vater,
in der die Soteriologie ein Moment, und zwar das wesentliche ist -, kennt und durchaus

heilsgeschichtlich begründet, z. B. in der Typologie von Adam und Christus.
Vorschnelle Kritik über die christologischen Entwürfe anderer und früherer Autoren
ist - beim grundsätzlich änigmatischen Stand unserer Gottes- und Christuserkenntnis

nur cum grano salis zu üben. Vgl. R. Haubst, Vom Sinn der
Menschwerdung, Cur Deus homo, München 1969, S. 111. Gegenüber der von Mostert
vorgetragenen Mystik-Auffassung gelten immer noch die Vorbehalte von E. Peterson,
Zur Theorie der Mystik, ZSTh 2 (1924) 146-166.

84 Die heilsgeschichtliche Typologie von Adam und Christus, altem und
neuem Menschen, dürfte das Entscheidende gewesen sein, das Luther so sehr
angesprochen hat. Vgl. die Überschrift der Erstausgabe von 1516 oben Anm. 81. Vgl.
auch W. Köhler, Luther und die Kirchengeschichte, a. a. O. (wie Anm. 81), S. 243.

85 Cap. 15, S. 113, 48 f.
86 A. a. O., 40-13.
87 Cap. 3, S. 98, 17-20. Dieser Gedanke ist in der Patristik der Griechen

immer schon als Grund der Menschwerdung vorgestellt worden. Vgl. M. Lot-
Borodine, La déification de l'homme, Paris 1970, S. 52 ff. ; Y. M.-J. Congar,
Chrétiens en dialogue, Contributions catholique à l'Oecuménisme, Paris 1964,
S. 262 ff.

88 Zur Auffassung der (Erb-) Sünde in der TD vgl. Reifenrath, 1863, S. 60 ;

Paquier, 1922, S. 58; Windstosser, 1911, S. 47; Mauff, 1890, S. 30 ff.
89 Das «irdische» Leben Christi meint hier nichts weiter als die historische,



Die «Theologia Deutsch» 343

mystischen Weg nach der TD in einigen Punkten noch festzuhalten.
Christus ist der zentrale, einzige Vermittler zum Vater, wie es das 52./53.

Kapitel ausführlich darstellen. Der Vater, das vollkommene Gut, wie es

schon im 1. Kapitel in neuplatonischer Marder vorgestellt wird, ist nur
erreichbar über Christus: Also wirt der mensch geczogen vnde gereiczt czu

der voreynigunge des ewigen gutis, vnd diß ist des vaters czihen. Vnd also

wirt der mensch geleret von dem seihen, das yn czuhet, das er czu der eynikeit
nicht kommen mag, er kumme dan durch Cristus leben 90. Dieses Cristus
leben meint nun tatsächlich nicht irgendeinen geistigen Christus, der die

große Versuchung der Kontemplationsmystik darstellt 91, sondern im
Gegenteil den irdischen Christus. Ausdrücklich wird vor der freigeistigen
Anmaßung eines Cristus noch der erstendung 92 gewarnt; das subtile 93

(c. 40, 64, S. 152) Denken der Freigeister, wird höhnisch gesagt, vermißt
sich zu Unerhörtem : eß wenet, eß sey vbir alle werck, wort, wiße, ordenung
vnd vber das liplich leben Cristi, das er yn der menscheit hatte 94. Der
Versuchung, das Cristus leben 'hinzulegen', wan der mensch mit Cristus leben

nicht mer vberkommen mochte ader keynen nutz da mit geschicken 95, wird
mit der Antwort widerstanden, daß man damit nicht Nutzen oder Erfolg
erwarten dürfe, sondern es bewahren müsse, von libe vmrnb seynen adel,

vnd das eß got also lib vnd werd ist96. Wer das Cristus leben um des Erfolges
willen lebt, der verhält sich als ein loner 97, der in diesem Mißverständnis
um den erhofften Lohn betrogen bleibt. Liebe ist der Sinn dieses Lebens 98;

wer es nicht verfehlen will, übt seine Nachfolge in derselben nicht auf
Lohn bedachten Liebe. Das falsche und das wahre Licht, so wird in

noch nicht durch die Auferstehung ins Geheimnis entzogene Existenz Christi. Auch
wenn die historische Existenz Christi nicht weiter — etwa im Sinne einer narrativen,
auf die Passion bezogenen Ausgestaltung - thematisch wird, so ist sie doch der
zentrale Bezugspunkt. Die Konnotationen der modernen Leben-Jesu-Forschung,
die sich um die Problematik der Historizität Christi gelegt haben, sind hier natürlich

nicht mitzuhören.
90 Cap. 53, S. 180 a, 30-35.
91 Siehe oben Anm. 16.
92 Cap. 51, S. 177, 158 f. Vgl. dazu Siedel, 1929, S. 67 f.
93 Cap. 40, S. 152, 64.
94 A. a. O., S. 153, 71-73. Es ist ein auffälliger nominalistischer Zug der TD,

daß sie an den von Gott de potentia ordinata verliehenen Gegebenheiten festzuhalten
gewillt ist, auch wenn sie auf der andern Seite aufgrund ihrer mystischen
Intentionen sehr wohl um die potentia absoluta Gottes weiß.

95 Cap. 38, S. 148, 17 f.
96 A. a. O., 21 f.
97 A. a. O., 28.
98 A. a. O., 31 f.



344 Die «Theologia Deutsch

Kapitel 31 gesagt, unterscheidet sich dadurch, daß das wahre Licht
fordert: man (sal) Cristus leben nicht... auß schütten, sunder man sal eß

an treyben vnd do methe vmmb gen biß an den tod 99. Wer das nicht tun
würde, steht in Gefahr, die göttliche Emanation der Gottheit zu Gott
(in seiner Trinität) zur Kreatur - rein nach neuplatonischem Schema - in
eine Remanation zu verkehren 10°. Gott aber hat sich entschieden, forme-
lich ader wircklich 101 werden zu lassen, das seyne eigen ist102.

Das kann er aber nur in der Kreatur verwirklichen. Was nützte
die müßige Einheit Gottes Besser wäre dann, sie würde nicht existieren.
Gäbe es keine Schöpfung, was were ader sold got ioch selber? Ader was

were eß? Ader weß got were er? 103. Der Autor möchte allerdings aus
diesem wagemutigen Gedankengang keinen Zwang Gottes zur Schöpfung
ableiten; er bescheidet sich mit der Auskunft: Nu got wil das gevbet

vnd gewircket han, vnd das mag an creatur nicht gescheen, das eß also seyn

99 Titel, Cap. 31, S. 137.
100 Und damit wären Ausfluß und Rückfluß notwendig. Der Verfasser der

TD ist versucht, eine solche Notwendigkeit zu hypostasieren, ruft sich aber immer
wieder - im Rekurs auf den göttlichen Willen, der solches wolle - zur Ordnung:
A ber got, als got mensch ist ader do got lebet yn eyme gotlichen ader yn eyme vorgotten
menschen, gehöret got etwas czu, das seyne eigen ist vnnd ym allein czu gehöret vnd
nicht creaturen, vnd ist yn ym selber an creatur orspruncklich vnd weßenlich, ader
nicht formelich ader wircklich, vnnd got wil (von mir gesperrt) das selbe gewirckt
vnd gevbet han, wan eß ist dar vmmb, das eß gewirckt vnd gevbet werden sal. Vnd was
solde eß anders? Solde eß mußig seyn, was were eß danne nutze? Szo were eß also gut,
eß were nicht vnd besser. Wann was nyrgen czu nutze ist, das ist vmmb sust vnd das
wil got vnd die natur nicht. — Nu dar got wil das gevbet vnd gewircket han, vnd das

mag an creatur nicht gescheen, das eß also seyn solle. Ja, solle wider diß noch das

seyn, ader were diß noch das, ader were keyn werck ader wircklikeit ader des gleich,
was were ader sold got ioch selber? Ader was were eß? Ader weß got were er? (Cap. 31,
S. 137 f., 31-49). Man sieht, wie haarscharf der Wille Gottes immer wieder tendenziell

in eine vernünftig erklärbare Notwendigkeit umgebogen werden könnte, wenn
sich der Verfasser schließlich nicht selber zur Ordnung riefe und das nach krichen
einer undurchschaubaren Wahrheit - die letztlich ein Geheimnis ist - als die
Schwierigkeit, wie man wider vß krichen sold (a. a. O., 50 ff.), enthüllt. Auffällig ist,
daß die Eingangsfrage, ob man das Cristus leben weiterhin betreiben solle, obwohl
ja Christus und auch andere Menschen mit dem Cristus leben nur erreichten, was
sie schon besäßen, im Grund gar nicht beantwortet wird, es sei denn implizit. Der
göttliche Wille zum Gnadenwirken (d. h. sein Erwirken des geschaffenen
göttlichen 'Lichts') im Menschen, Gottes Wille, dieses Licht gnadenhaft im Menschen

hervorzubringen, begründet implizit, daß das Cristus leben wirklich und
verwirklicht werden muß.

101 Cap. 31, S. 138, 37.
102 A. a. O., 34.
103 A. a. O., 48-52. Diese utilitaristische Begründung des göttlichen

Heilshandelns ad extra widerspricht einigermaßen dem mystischen sunder warumbe, das
die TD sich ja auch zu eigen gemacht hat. Siehe oben Anm. 34.



Die «Theologia Deutsch» 345

solle 104. Im übrigen ruft er sich zur Ordnung: Man muß hie wenden vnd
hlihen. Man mochte disem also verre nach volgen vnd krichen, man wisset

nicht, wo man were aber wie man wieder vß krichen sold 105. Tatsächlich
aber hat er das Schöpfungsproblem durch Rekurs auf den von Gott depo-
tentia ordinata geäußerten Willen christlich korrekt gelöst, auch wenn ihn
die Versuchung einer neuplatonischen Lösung im Sinn eines zwanghaften
göttlichen Selbstausfließens stark angekommen ist106. Bewahrendes

Motiv ist auch hier wiederum der starke Akzent auf der historisch-irdischen

Persönlichkeit Christi, die auch im Leben des Christen - bis zu
seinem Tod - einziger verläßlicher Bezugspunkt des Glaubens 107 und
dessen Erfahrung ist. Sie ist darüber hinaus die nicht symbolische,
sondern konkrete Repräsentation des 'Vollkommenen', 'Ganzen', 'Einen',
wie es in Kapitel 1 und 18 nach 1 Kor 10 gefeiert und als Versöhnung
aller Teilung und Unterschiedenheit auf Erden gefordert wird. So wird
der neuplatonisch-spekulative Gedankengang immer wieder in spezifischer

Engführung auf das Cristus leben hin entschärft und relativiert108.
So in Kapitel 18. Zunächst wird das Erkennen des wahren, einfachen
Guten als ein Mechanismus des Denkens selber abgehandelt. Was weder
dies noch das ist, das wird erkenntnismäßig überholt, wenn die Vernunft
des Ganzen ansichtig wird. Dessen Attraktion aber geht noch weiter:
Auch der Wille und die Liebeskraft werden in den Dienst des Ganzen

und Vollkommenen gestellt, so daß des Menschen Liebe zu den Dingen
und zu sich selber, als zu Einzelnem, vergeht. Wegen des vollkommenen

104 A. a. O., 44-46.
105 A. a. O., 49-52.
106 Ein nominalistischer Zug der TD bestellt darin, daß verschiedentlich die

Handlungsweisen Gottes einmal de potentia ordinata, ein anderes Mal de potentia
absoluta betrachtet werden. Den Einflüssen des Nominalismus auf die TD wäre
bis in gewisse Stilprinzipien nachzugehen. Zur nominalistischen Mystik vgl. H. A.
Oberman, Spätscholastik und Reformation, a.a.O. (wie Anm. 81), S. 31 fi. ;

P. Vignaux, Justification et prédestination au XlVe siècle: Duns Scot, Pierre
d'Auriole, Guillaume d'Occam, Grégoire de Rimini, Paris 1934, S. 127 ff. ; Ozment,
Mysticism, Nominalism and Dissent, a. a. O. (wie Anm. 81), S. 77 ff.

107 Im Rückbezug auf Mk 16,16 wird im 48. Cap. der Glaube weit über eine
Einschränkung auf ein Für-wahr-Halten der Glaubensartikel - das ist
selbstverständlich: wan der glaubt (den Artikeln des Glaubens) yderman vnd eyn itlich
cristenmensch gemeyniglich (S. 171, 8 f.) — auf ein erkenntnistheoretisches und
erfahrungsbedingendes Grundprinzip ausgeweitet: das muglich ist czu wissen vnd czu
befinden, des muß man glaube, ee den man eß wisse ader befinde, anders eß kumpt
nymmer czu warem wissen. Vnde den glauben meynet Cristus (a. a. O., 12 ff.).

108 Was nicht heißt, daß der Gedankengang immer eine strenge Gedanken-
führung darstellt. Oft herrscht im Gegenteil eine Punktualität der Aussage, deren
— relativer - Sinn erst durch eine Aussage andern Orts geklärt wird.

23



346 Die «Theologia Deutsch

Guten wird dem einzelnen Seienden gewissermaßen nur das 'Beste' und
.Edelste' entnommen und wird es nur dessentwegen geliebt. Damit hat
der Gedankengang jenen Punkt erreicht, da er sich konkretisieren muß :

Sich, wo die bekentniß ist, do wirt bekant, das Cristas leben das beste vnd das

edelste ist, vnd do von ist eß auch das aller libste vnd wirt gerne gehabt vnd

getragenn vnd wirt nicht gefraget ader gerucht, ab eß der nature ader joch
ymant wol ader we thu, lib ader leid sey 109. Man muß auch den ganzen
Eingang des 38. Kapitels auf diese Konkretion im Leben Christi hin
beziehen : Sich, wo eyn solcher vorgotter mensch were ader ist, da wirt ader ist
das aller beßte vnd edelste leben vnd got das wirdigste, das ye gewart ader

ymmer gewirt. Vnnd von der ewigenn libe, die do libetgut als gut vnd vmmb

gut vnd das beste vnd das edelste yn allen dingen libet vmmb gut, da von wirt
das ware, edele, leben also ßere gelibet, das eß nymmer mere gelassen wirt
ader uß geschutt, wo eß yn eym menschen ist. Sold der mensch leben biß

an den jüngsten tag, vnd eß ist ynmuglich czu lassen, vnd solde der selbige

mensch thusent tode sterben vnd alles das leiden uff yn fallen, das uff alle

creaturen gefallen mag, das wolde man alles liber liden, den man das edel

leben lassen sold, vnnd ab man eyns engels leben da vor haben mocht uo.

Ein Problem besteht darin, wie jene Stellen, da die unio ohne näheren

Rückbezug auf Christus geschildert wird, sich verhalten zu denen,

wo Christus offensichtlich als einziger Vermittler der Vereinigung des

Menschen mit Gott gesehen wird. Es läßt sich dadurch lösen, daß man
sich den immer wieder vorgetragenen Gedanken gegenwärtig hält, daß

Christus Prototyp der Vereinigung des Menschen mit Gott und der
konstitutiven Gehorsamshaltung ist. In ihm ist ja auch der Gegensatz von
rechtem und linkem Auge wenigstens soweit abgeschwächt, daß beide

Augen gleichzeitig ihre spezifische Funktion ausüben, was dem Menschen

nicht gegeben ist. Christus ist in jeder Hinsicht der Einzige, der dem
Menschen auch die Überformung des Eigenwillens durch den ewigen
ermöglicht. Es ließe sich für jeden philosophischen Gedanken und für
jedes in der TD vorgetragene Theologumenon diesen archetypischen
Bezug auf Christus eigens ausweisen, wenn auch auf der andern Seite -
allerdings in bloßen Ansätzen - sich eine selbständige philosophisch-neuplatonische

Denkfigur abzeichnet, die allerdings immer wieder christologisch
aufgefangen wird m.

109 Cap. 18, S. 118, 26-31.
110 Cap. 38, S. 147 f., 1-15.
111 Diese Christuszentriertheit, die rangmäßig durchaus über die neuplatonischen

Denkgehalte der TD inhaltlich und formal hinausreicht, muß Luther



Die «Theologia Deutsch» 347

IV.

Wenn ich zusammenfassen soll, dann ist Folgendes festzuhalten:
die innere kommunikative Situation ergibt sich aus der Klarlegung des

voluntativen Problems: Das fundamentale 'ich will' (und dessen
Implikation 'ich will nicht, damit Gott wolle') schafft eine parteiliche
Redesituation, in der in allem Freimut zwischen Heterodoxie und Orthodoxie
unterschieden werden kann. Unter der Voraussetzung, daß die Rede

von allen Gutmeinenden gehört und verstanden werden kann, darf
sodann auch gesprochen werden von dem mystischen Weg des Ichs, das

'vergottet' doch in einer Weise in der Welt zu leben hat, durch die seine

geschöpfliche Konstitution nicht aufgehoben, aber doch in ihrer Begnadung

sichtbar werden kann. Die mystische Unio im innern Menschen
erweist sich dabei als inkompatibel mit der erforderlichen tätigen Haltung
des äußern Menschen. Beide aber sind hienieden notwendig. Die Vereinigung

beider Haltungen in einer Person bietet dem Gläubigen das Christus

leben, das wegen seiner Einzigartigkeit in statu viae - und wohl auch
darüber hinaus - unüberholbar ist. Es ist das 'edelste', 'wahrhaftigste'
gott-menschliche Leben, auf das hin der Gläubige als auf sein Ziel immer
zugeht.

Bibliographie zur 'Theologia Deutsch'

Die hier genannten Titel
werden im Aufsatz nur mit Autorname, Jahr und Seitenzahl zitiert.

G. Baring, Neues von der 'Theologia Deutsch' und ihrer weltweiten Bedeu¬

tung, ARG 48 (1957) 1-10.
Ludwig Hätzers Bearbeitung der Theologia Deutsch, Worms 1528,
Zs. f. Kirchengeschichte 70 (1959) 218-230.
Die französischen Ausgaben der 'Theologia Deutsch', Theol. Zs. der
Theol. Fak. d. Univ. Basel 16 (1960) 176-194.
Eine italienische Übersetzung der 'Theologia Deutsch', Theol. Zs. der
Theol. Fak. d. Univ. Basel 71 (1961) 282-286.

fasziniert haben, auch wenn eine theologia crucis in der TD gewissermaßen nur in
Spurenelementen vorhanden ist. Zu Luthers Christologie vgl. Y. M.-J. Congar,
Chrétiens en dialogue, Paris 1964, S. 453-489. Congar stellt bei Luther eine gewisse
Abstraktion vom Menschen Christus fest, damit das Wirken Gottes in ihm um
so deutlicher werde (a. a. O., S. 487). Ähnliches ließe sich von der Christologie der
TD sagen.



348 Die «Theologia Deutsch

Bibliographie der Ausgaben der 'Theologia Deutsch' (1516-1961), Baden-
Baden 1963.
Valentin Weigel und die 'Deutsche Theologie', ARG 55 (1964) 5-17.

B. Becker, De 'Theologia Deutsch' in de Nederlanden der 16e eeuw, Neder-
landsch Archief voor Kerkgeschiedenis 21 (1928) 161-190.

J. Bernhart, Die philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken
Ursprüngen bis zur Renaissance, München 1922, S. 206 f.
(Hrsg.), Eine Deutsche Theologie, Ubertragen und eingeleitet von J. B.,
München o. J. (1946).

J.-A. Bizet, La querelle de l'anonyme de Francfort, Etudes germ. 3 (1948)
201-207.

H. Buttner (Hrsg.), Das Büchlein vom vollkommenen Leben, Eine deutsche
Theologie, Jena 21920.

J. Chuzeville, Les mystiques allemands du 13e au 19e siècle, Paris 1935,
S. 188-205.

L. Cognet, Introduction aux mystiques rhéno-flamands, Paris 1968,
S. 219-230.

Ch. Gerlinger, 'Théologie Germanique, Exposé des doctrines du livre
anonyme, intitulé La 'Théologie Germanique', Thèse, Strasbourg 1851.

A. von Grolman, Das Wissen um das Verhältnismäßige in der Paradoxie
des Seins, Studien zur teutschen theologie des Sebastian Franck, Blätter
für Deutsche Philosophie 2 (1928) 57-72.

R. Haubst, Johannes von Franckfurt als der mutmaßliche Verfasser von
'Eyn deutsch Theologia', Scholastik 33 (1958) 375-398.
Welcher 'Frankfurter' schrieb die 'Theologia deutsch' Theol. u. Phil.
48 (1973) 218-239.

A. Hegler, Seb. Francks Lateinische Paraphrase der Deutschen Theologie,
Tübingen 1901.

H. Hermelink, Text und Gedankengang der 'Theologia Deutsch', in :

Aus Deutschlands kirchlicher Vergangenheit, FS zum 70. Geburtstage
von Th. Brieger, Leipzig 1912, S. 1-19.

W. von Hinten (Hrsg.), Der Franckforter (Theologia Deutsch), Kritische
Textausgabe, Diss, (masch.) Würzburg 1976.

Dr. Hollenberg, Val. Weigels Kurzer Bericht und Anleitung zur teutschen
Theologey, Deutsche Zs. f. christl. Wiss. u. christl. Leben, Berlin 1855,
Heft 44/45.

R. M. Jones, The Folowering of Mysticism, The Friends of God in the
14th Century, New York 21971, S. 177-184.

A. Jundt, Das Büchlein des Frankfurter Deutschherren und Gottesfreundes:
Eyn deutsche Theologie, neu untersucht, Straßburg 1881 (nach Mandel,
S. xxx, nicht nachweisbar).

L. Keller, Die Gottesfreunde, die 'Deutsche Theologie' und die Rosen¬

kreuzer, Monatshefte der Comenius-Gesellschaft 11 (1902) 145-157.

J. J. Kiwiet, Die Theologia Deutsch und ihre Bedeutung während der Zeit
der Reformation, Mennonitische Geschichtsblätter 15 (1958) 29-35.



Die «Theologia Deutsch 349

E. Krebs, 'Theologia Deutsch' ('Der Franckforter'), Yerfasserlexikon 4,
Berlin 1953, Sp. 426^-30, Verfasserlexikon 5, Berlin 1955, Sp. 1086.

F. G. Lisco, Die Heilslehre der Theologia deutsch, nebst einem auf sie be¬

züglichen Abriß der christlichen Mystik bis auf Luther, Stuttgart 1857.
H. Mandel (Hrsg.), Theologia Deutsch, Leipzig 1908.
B. M. Mauff, Der religionsphilosophische Standpunkt der sog. Deutschen

Theologie dargestellt unter vornehmlicher Berücksichtigung von Meister
Eckhart, Diss. Jena 1890.

P. Mehlhorn, Die Blütezeit der deutschen Mystik, Tübingen 1907, S. 55-61.
K. Muller, Kritische Beiträge, II : Zur 'Deutschen Theologie', Sitzungsber.

d. Preuß. Akad. d. Wiss., Berlin 1919, S. 631-658.
Zum Text der Deutschen Theologie, Zs. f. KG 49 (1930) 307-335.

H. Oncken, Aus den letzten Jahren Seb. Francks, Monatshefte der Come-
nius-Gesellschaft 11 (1902) 86-101.

J. Orcibal, La rencontre du Carmel thérésien avec les mystiques du Nord,
Paris 1959, S. 63-125.

St. E. Ozment, Mysticism and Dissent, Religious Ideology and Social Protest
in the Sixteenth Century, New Haven 1973, S. 14-60.

M. Pahncke, Zur handschriftlichen Überlieferung des 'Frankfurters' ('Theo¬
logia deutsch'), ZfdA 89 (1958/59) 275-280.

J. Paquier, Un mystique allemand du XlVe siele, L'orthodoxie de la Théo¬

logie Germanique, Paris 1922.
Le Livre de la Vie parfaite (La Théologie Germanique), Traduction
française, Paris 1928.

L. Pertz, Beiträge zur Geschichte der myst. und ascet. Literatur, Niedners
Zs. f. d. hist. Theol. (1875) 3-94.

F. Pfeiffer (Hrsg.), Theologia deutsch, Gütersloh 51923.

G. L. Plitt, Einige Bemerkungen über die 'Deutsche Theologie', Zs. f. die
luther. Theol. u. Kirche 26 (1865) 49-62.

F. Reifenrath, Die deutsche Theologie des Franckfurter Gottesfreundes
aufs Neue betrachtet und empfohlen, Halle 1863.

K. F. Riedler (Hrsg.), Das Buch vom vollkommenen Leben, Die Theologia
Deutsch des Frankfurter Deutschherren, Thalwil-Zürich 1947.

K. Ruh, Altdeutsche Mystik, WW 7 (1956/57) 225.
Eine neue Handschrift des 'Frankfurters', Cod. 482 der Münchener
Universitätsbibliothek, ZfdA 89 (1958/59) 280-287.
Handschriftenfunde zur Literatur des Mittelalters, 1. Der 'Frankfurter'
('Theologia Deutsch') in Cod. 45/330 des Franziskanerklosters zu Eger,
ZfdA 98 (1969) 204-209.

A. Rühl, Der Einfluß der Mystik auf Denken und Entwicklung des jungen
Luther, Diss. Marburg L. 1960, S. 96-102.

A. G. Seesholtz, Friends of God, Practical Mystics of the 14th Century,
New York 21970, S. 155-163.

G. Siedel (Hrsg.), Theologia Deutsch, Mit einer Einleitung über die Lehre
von der Vergottung in der dominikanischen Mystik, Gotha 1929 (Bespr.
von B. Becker, Hist. Zs. 146 [1932] 400-402).



350 Die «Theologia Deutsch

Nochmals zum Text der 'Theologia Deutsch', Zs. f. KG 55 (1936)
305-312.

H. Schiel, Heinrich von Bergen oder Johannes de Francfordia als Ver¬
fasser der 'Theologia Deutsch', Archiv f. Mittelrhein. KG 22 (1970) 85-95.

W. Schleussner, Katholik 89 (1909) 173 f.
E. Schröder, Die Uberlieferung des 'Frankfurters', Nachr. v. d. Ges. d.

Wiss. zu Göttingen, phil.-hist. Kl., Fachgr. IV, Bd. 2, Göttingen 1937,
S. 49-65.

H. Schwarz, Der Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie, Erster
Teil: Von Heraklit bis Böhme, Heidelberg 1913, S. 404-412.

H. Strohl, Luther jusqu'en 1520, Paris 1962, S. 188-193.
E. Teufel, Die 'deutsche Theologie' und Seb. Franck im Lichte der neueren

Forschung, Theol. Rs. 11 (1939) 304-315, 12 (1940) 99-129.
W. Thimme, Die 'Deutsche Theologie' und Luthers 'Freiheit eines Christen¬

menschen', Ein Vergleich, ZThK 3 (1932) 193 ff.
F. Thudichum, Die 'deutsche Theologie', Ein religiöses Glaubensbekenntnis

aus dem 15. Jahrhundert, Monatshefte der Comenius-Gesellschaft 5

(1896) 44 ff.
W. Uhl, Beiträge zur stilistischen Kunst der 'Theologia Deutsch', Diss.

Greifswald 1912.

(Hrsg.), Der Franckforter ('Eyn Deutsch Theologia'), Bonn 21926.

G. E. Waldau, De libro antiquo Deutsche Theologia, Chemnitz 1792.
F.-W. Wentzlaff-Eggebert, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und

Neuzeit, Einheit und Wandlung ihrer Erscheinungsformen, Berlin 31969,
S. 160-171, 324 f., 383.

K. Wessendorft, Ist der Verfasser der 'Theologia Deutsch' gefunden?,
Evang. Theol. NF 11 (1956) 188-192.

G. H. Williams, Popularized German Mysticism as a Factor in the Rise of
Anabaptist Communism, in : Glaube, Geist, Geschichte, FS für E. Benz,
Leiden 1967, S. 290-312, bes. S. 294 f.

M. Windstosser, Etude sur la 'Théologie Germanique', suivie d'une traduc¬
tion française sur l'édition originale, 1516 et 1518, Paris o. J. (1911).

W. Zeller, Eckhartiana V : Meister Eckhart bei Val. Weigel, Eine Unter¬
suchung zur Frage der Bedeutung M. Eckharts für die mystische
Renaissance des sechzehnten Jahrhunderts, Zs. f. KG 62 (1938) 309-355.


	Die "Theologia Deutsch"

