Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Die "Theologia Deutsch"

Autor: Haas, Alois M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760483

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Avrois M. Haas

Die «Theologia Deutsch»

Konstitution eines mystologischen Texts *

Die TD ist in der Form eines Traktats im Umfang von 53 Kapiteln ?
geschrieben, in einer literarischen Form also, die — gemal3 der im Mittel-
alter iiblichen Art — in lockerer Aneinanderreihung eine nicht streng
gegliederte Abfolge von Themen prisentiert, deren Ordnung sich aus
der je neuen Aufnahme von Leitmotiven ergibt 2. Keine logische Glie-

* Vortrag im Rahmen des Forschungsseminars «Originalitit religitser Er-
fahrung» im Wintersemester 197778 an der Universitit Freiburg i. Ue., gehalten
am 24. Februar 1978. Fiir mancherlei theologiegeschichtliche Hinweise danke ich
Herrn Dr. Hans Urs von Balthasar (Basel), Prof. Dr. Alois Grillmeier S.J. (Frank-
furt a. M.) und vor allem Prof. Dr. Heinrich Stirnimann O.P. (Freiburg i. Ue.),
der mir bei vielen Recherchen immer freundschaftlich beigestanden hat. Herrn
PD Dr. W. Steer (Wiirzburg) und Dr. W. von Hinten (Wiirzburg) danke ich fiir
die Vermittlung der neuen Ausgabe der TD.

1 Die Anzahl der Kapitel ist in den verschiedenen Textzeugen unterschied-
lich: die Dessauer Hs. hat 53, die ehemalige Bronnbacher Hs. 54, der Luther-
Druck von 1518 56 Kapitel. Vgl. die Einleitung zur kritischen Ausgabe von WoLF-
GANG VvOoN HINTEN, ‘Der Franckforter’ (‘“Theologia Deutsch’), Kritische Textaus-
gabe, Diss. (masch.) Wiirzburg 1976, S. 7. Die ‘Theologia Deutsch’ wird im Fol-
genden nach dieser Ausgabe zitiert (Kapitel, Seiten- und Zeilenzahl). Die neue
Ausgabe hat 53 Kapitel. Grundlage der neuen Ausgabe durch von HINTEN ist die
Dessauer Hs., die M. PaAuNCKE entdeckt hatte (vgl. PAHNCKE, 1958/59). Die Bronn-
bacher Hs. von 1497 ist die Grundlage der Editionen von PreIfFFER und UHL, der
Luther-Druck liegt der Edition von MANDEL zugrunde.

2 Vgl. Sieper, 1929, S.97-103; WiNDsTOSSER, 1911, S. 30-60; PAQUIER,
1922, S. 19-25; MANDEL, 1908, S. x11—-xx11; WENTZLAFF-EGGEBERT, 1969, S. 162—
167; Lisco, 1857, S. 34-137; MavurrF, 1890, S. 10 ff. Diese der Systematik wider-
sprechende ‘Ordnung’ ist eine des meditierenden Umgangs mit Gehalten des geist-
lichen Lebens, der geistlichen Psychologie und der Einiibung in ein geistliches
Leben. Der Linearitdt gedanklicher Abldufe entspricht hier die zyklische Form



Die «Theologia Deutsch» 305

derung also, auf Grund derer nacheinander von den Vorbedingungen,
dem Ort und dem Ziel der mystischen Vereinigung der Seele mit Gott
gesprochen wiirde, sondern eine ausgebreitete Ifiille von inhaltlich vari-
ierten Betrachtungen um letztlich ein und dasselbe Thema: die gnaden-
hafte Vergottung des Menschen im Lichte der vermittelnden Vorbild-
lichkeit des Lebens Christi 3.

An sich ist mit der Traktatform die Insinuation der Objektivier-
barkeit der Sprache und deren Inhalte gegeben. Die hier normalerweise
herrschende «Abgeschiedenheit einer nur theoretisch-betrachtenden Ein-
stellung zur Welt» * scheint eine bloB ‘mitteilende AuBerung’ zu ver-

des intensiven Zurtickkommens auf immer wieder dieselben Leitgedanken und
-motive. Es geht mithin nicht zundchst um gedankliche Erhellung von logischen
Zusammenhdngen, sondern vielmehr um die ErschlieBung far die Kontemplation
relevanter Gegebenheiten, die existentiell bedeutsam sind. Dazu gehéren sicher —
insbesondere in der auf Albert den GroBen zuriickgehenden Dominikanerschule —
die Daten der Heilsgeschichte, sei sie nun allgemein oder personlich gefaBt. Vgl.
F. A. YartEes, L’art de la mémoire, Paris 1975, S. 72 ff. Die ‘Kunst der Erinnerung’,
obwohl unausgesprochen, priagt nichtsdestoweniger dieses meditierende Eingehen
auf die Gehalte des geistlichen Lebens. Eingeiibt war solcher Umgang mit den
Daten eines spirituellen Lebens nicht erst seit der Einfithrung der «mémoire arti-
ficielle» in die Spiritualitit, sondern schon in der monastischen Kunst des rumi-
nierenden Umgehens mit dem heiligen Text der Schrift.

3 Die Vergottung des Menschen und die damit gegebene Unmittelbarkeit des
Menschen zu Gott — eine kaum mehr {iberbietbare ‘Gleichzeitigkeit’ zwischen
Mensch und Gott — bewirken fiir die Christologie der TD allerdings die grundsitz-
liche Schwierigkeit einer Atemporalitit, die dem geschichtlichen Sinn der christ-
lich verstandenen Heilsgeschichte bis zu einem gewissen Grade widersteht. Die
gehorige Vermittlung beider Aspekte — der Erfahrung der ‘Uberformung’ durch
Gott und der dazu geschichtlich hinfithrenden Tat Christi — ist in der TD nicht
immer gelungen. Oft ist sie, weil die beiden Aspekte isoliert und plakativ vor-
getragen werden, vom betrachtenden Leser zu leisten — eine Aufgabe allerdings,
die dem in lebendigen Zusammenhidngen einer christlich geprigten Lebensform
engagierten Glaubigen nicht sehr schwer gefallen sein diirfte.

+ E. Biser, Theologische Sprachtheorie und Hermeneutik, Miinchen 1970,
S. 267. Hier wird der Tatcharakter der religiosen Rede, — ohne Rekurs auf die
neuere Pragmatik, aber nichtsdestoweniger zwingend — sinnvoll begriindet. « Reden
heiBt ... ‘aus sich herausgehen’, und dies im Sinne einer aktiven Stellungnahme
und nicht nur der mitteilenden AuBerung. Wer spricht, iiberlat die bestehenden
Verhéltnisse nicht ihrem Stand und Gang; vielmehr hat er schon vor jeder Tat,
allein durch die Tathaftigkeit seines Redens, in ihren Ablauf eingegriffen.» Vgl.
L. Scuerczyk, Von der Heilsmacht des Wortes, Grundziige einer Theologie des
Wortes, Miinchen 1966, S. 89 fi.; O. SEMMELROTH, Wirkendes Wort, Zur Theologie
der Verkiindigung, Frankfurt a. M. 1962, S. 135 fi. Fiir die neueren Richtungen der



306 Die « Theologia Deutsch»

biirgen, in der ein hoher Objektivititsgehalt des Gesagten nicht nur
behauptet, sondern auch begriindet wird. Nun hat aber unser Traktat
— dhnlich wie jene Eckharts und Seuses — starke Momente inzitativer
Rede 3, die er der lateinisch-scholastischen Disputatio verdankt, wie sie
in der Quaestio zur klassischen Form geronnen vorliegt ¢ und die bei
aller Formelhaftigkeit des Redens ihr Umgetriebensein durch das nicht
immer leicht losbare Vexierspiel von Frage und Antwort nicht ver-
leugnet 7. Der hier allerdings nicht systematisch geordnete Wechsel von
Frage, Antwortentwurf, Einwand und definitiver Antwort scheint al-

sprachanalytischen Philosophie und Theologie vgl. den reichen Uberblick von
J. SubBrACK, Beten ist menschlich, Aus der Erfahrung unseres Lebens mit Gott
sprechen, Freiburg i. Br. 1973, S. 98 fi.; J. Track, Sprachkritische Untersuchungen
zum christlichen Reden von Gott, Gottingen 1977; M. ScHIRN (Hrsg.), Sprach-
handlung — Existenz — Wahrheit, Hauptthemen der sprachanalytischen Philo-
sophie, Stuttgart 1974. Vgl. auch unten Anm. 5.

5 Inzitative sprachliche AuBerungen — die auch als evokativ oder performativ
bezeichnet werden kénnen — sind solche Sitze, «die keine objektive Bedeutung
intendieren, sondern vielmehr als Anreiz dienen, bestimmte Erfahrungen bei den
Empfingern hervorzurufen» (A. GRABNER-HAIDER, Semiotik und Theologie,
Religiose Rede zwischen analytischer und hermeneutischer Philosophie, Miinchen
1973, S. 187). Das religiose Sprechen erschopft sich gewill nicht in solchen Sitzen,
da auch objekt-sprachlich darin etwas mitgeteilt wird und mitgeteilt werden muB.
Aber ebenso gewi3 ist die mystische Sprache an deren inzitative Komponente
gebunden, da sie sich vornehmlich auf das unaussprechliche Geheimnis Gottes und
dessen Umgang mit dem Menschen bezieht. Der Glaube an sich — so sehr er objekt-
sprachlich Wahrheit vermittelt — ist nichts anderes als eine Fiille von ErschlieBungs-
situationen im Sinne von Ian T. RamMsEy, wenn er lebendig sein soll. Diese Leben-
digkeit des Glaubens aber beruht auf dem evokativ-inzitativen Moment des Spre-
chens. «Je groBer der Glaube, desto reicher und reiner ist das Evokativfeld fir
ErschlieBungen» (W. A. PATER, Theologische Sprachlogik, Miinchen 1971, S. 63).
Vgl. auch pERs., Reden von Gott, Reflexionen zur analytischen Philosophie der
religiosen Sprache, Bonn 1974 (= Forum Theologiae Linguisticae 5), S. 36 ff. Die
in der TD angewandte Sprache provoziert bewuft eine «theonome ErschlieBungs-
situation», an welcher Sprechender und Hérender gleicherweise engagiert sind.
Vgl. W. WieLanDp, Offenbarung bei Augustinus, Mainz 1978, S. 202 ff.

6 Vgl. U. GERBER, Disputatio als Sprache des Glaubens, Eine Einfithrung in
das theologische Verstindnis der Sprache an Hand einer entwicklingsgeschicht-
lichen Untersuchung der disputatio und ihres Sprachvollzuges, Ziirich 1970 (= Basler
Studien zur hist. und syst. Theologie Bd. 15), S. 30 ff.; J. P1EPER, Hinfithrung zu
Thomas von Aquin, Freiburg i. Br. 21967, S. 74 {. Vgl. auch H.-D. Bastian, Theo-
logie der Frage, Ideen zur Grundlegung einer theologischen Didaktik und zur
Kommunikation der Kirche in der Gegenwart, Miinchen 21970 (ohne nennbaren
historischen Horizont).

7 Zur entwicklungsgeschichtlichen Abfolge von lectio — quaestio — disputatio
vgl. M.-D. CHENU, Introduction & I’étude de Saint Thomas d’Aquin, Paris 21954,
S. 67-81; pERs., Scholastik, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe 4, Miin-
chen 21970, S. 48 f.



Die «Theologia Deutsch» 307

lenthalben als ein punktuell je neu angewandtes Verfahren der Wahr-
heitsfindung und Wahrheitsbekriftigung durch, gewissermalen als ver-
innerlichte Aura quaestionalen Redens. Allerdings hat die deutsche Spra-
che, seit sie durch Eckhart, gerade was die Umformung des scholastisch-
methodischen Vorgehens angeht, die spezifische Elastizitit und Partei-
lichkeit einer «Gegensprache» mit je eigener «Einfall-Struktur» erlangt
hat &, einen Prozel hinter sich, der sie — in die Traktatform ® eingebun-
den — gleichzeitig zum Widerschein und zum Widerspruch der scholasti-
schen Quaestio macht 1%, Faktisch heiBt das, daB die urspriinglich

8 D. MietH (Christus, das Soziale im Menschen, TexterschlieBungen zu
Meister Eckhart, Disseldorf 1972 [= Topos-Taschenbiicher 4], S. 59 f.) schreibt
dazu: «Eckharts Predigten sind permanente Revolutionen der Sprache, nicht so
sehr durch Neuschopfung von Worten, wie man lange Zeit meinte, als durch Durch-
brechen ihrer Bedeutungen. Eckharts Sprache ist immer eine Anti-, eine Gegen-
sprache; zu erschlieBen daher nur aus der Negation des Sprachspiels, zu dem seine
Gedanken kontrastieren. Solche Gegenbewegung gegen die Sprache in der Sprache
zeichnet oft die Dichtung aus. Auf dem Felde der theologischen Unterweisung und
Frommigkeitslehre hat zwar auch die Dichtung Platz, aber so lange nicht in der
Weise Eckharts, wie das System der Lehre iiber den ‘Einfall’ des Augenblicks
entscheidet.» Die Einfall-Struktur dieses Denkens ist aber nur mdoglich, weil sie
einem einheitlichen Bezugspunkt entspringt: « Kann aber und darf man, so méchte
man bei solcher Predigtstruktur anfragen, Verkiindigung so ‘ad hoc’ dem ‘Einfall’
folgend betreiben ? Dazu muB} deutlich sein, was hier mit dem Interpretationsbegriff
‘Einfall’ gemeint ist. Gemeint ist der Ausdruckszwang eines Denkens aus der Ein-
heit aller verschiedenen Perspektiven ... Ein Einfall ist nicht in Gedankenschritte
zerlegt; er leuchtet als Ganzes ein» (a. a. O., S. 61).

9 Tractatus est unius vei multiplex expositio eo quod trahat sensum in multa ...
Differt autem sermo, tractatus et verbum. Sevmo enim altera eget personam, tractatus
specialiter ad se ipsum est,; vevbum autem ad omnes (Isidor von Sevilla, Etymologiae,
1. VI, c. VIII, n. 4, ed. LiNnDsAY). «Danach behandelt der Traktat ein bestimmtes
Thema religioser Natur nach verschiedenen Seiten hin in schriftlicher Form, fur
den Leser bestimmt, wihrend die Predigt sich an ein Auditorium wendet in miind-
lichem Vortrag» (J. QuinT, Meister Eckharts Traktate, DW 5, Stuttgart 1963,
S. vir). DaB es Ubergangsformen — zum Beispiel die Umwandlung einer Anzahl
von sermones in einen Traktat — gibt, belegt anschaulich Eckharts Sammlung von
‘Reden der Unterweisung’. Die multiplicitas der expositio datiert hier von der
Implikation verschiedener Themen aus verschiedenen sermones. Sicher ist — und
Eckharts Trostbuch beispielsweise wie die TD gleicherweise belegen es — im mittel-
alterlichen Traktat geistlicher Provenienz die Freiheit einer so punktuellen wie
kontextuell nicht immer gesicherten expositio eines einzigen Gegenstandes vor
dessen systematischen Absicherung und Darlegung weithin dominierend.

10 Tm Grunde spiegelt sich in diesem Befund ein fiir alles religitése Sprechen
und Argumentieren wesentlicher Sachverhalt, wonach — etwa im Bereich der mittel-
alterlich-theologischen Wissenschaftsproblematik — die ‘mystische’ Forderung nach
einer gldubigen Annahme einer ‘Wissenschaft von Gott’ erst die sinnvolle, konti-
nuierliche Ausitbung einer spezifisch theologischen Wissenschaft gestattet. Vgl.
dazu M.-D. CHENU, La théologie comme science au XII1esiécle, Paris 31957, S. 731,;



308 Die «Theologia Deutsch»

geordneten Momente dieser Form als disiecta membra unter einer neuen
Sinngebung vorhanden und wirksam sind. Sie sind zu Vehikeln einer

A. DemprF, Die Hauptform mittelalterlicher Weltanschauung, Eine geisteswissen-
schaftliche Studie iiber die Summa, Miinchen 1925, S. 3 ff. Der mystologische Text,
in den die subalternierende Grundvoraussetzung erfahrenden Glaubens und Ge-
halte subalternierter theologischer Wissenschaft gewissermafen ineins eingegangen
sind, beharrt letztlich — und das markiert seine Widerstindigkeit gegeniiber der
Rede von Gott in statu scientiae — auf der ‘mystischen’, alle Reflexion subalternie-
renden Primérintention erfahrungshaften Innewerdens Gottes. Das heil3t nicht,
daB die Form der Quaestio nicht real durchschlagt. Zum Beispiel in Cap. 8 (5.103):

1. Man fraget, ab eff moglich sey (1) = Quaeritur an
2. Man spricht gemeywiglich: neyn (4 £.) = Videtur quod non
3. Abiv sanctus Dyonisius, der wil ef8 muglichen (15) = Sed contra

«Nun ist allerdings die scholastische Quaestio nicht in der ganzen Strenge der
Form durchgefithrt wie etwa bei Thomas von Aquino. Bei dem Videtur quod non
hat U keine Autorititen oder Griinde, sondern nur: Man spricht gemeinlich nein.
Und erledigt wird dieses Videtur quod non nicht, wie bei Thomas, am Schluf3 der
ganzen Quaestio, sondern sofort. Aber die Art der Erledigung ist ganz so, wie wir’s
bei den klassischen Scholastikern gewohnt sind: das verhiltnismédBige Recht des
Einwands wird anerkannt (und das ist war in dem sinne usw.), d. h. seine Geltung
wird eingeschriankt auf einen Sinn, der die vom Verfasser verfochtene Wahrheit
nicht mehr aufhebt: unméglich ist der Blick in die Ewigkeit, solange die Seele
auf die AuBenwelt sieht und sich in deren Vielheit zerstreut. Will also die Seele
jenen Blick erreichen, so muB} sie von allen Kreaturen und zuerst von sich selbst
ledig sein. Das halten zwar viele Menschen fiir unmdoglich. Aber — und nun folgen
der Areopagite und sein Erkldrer. Darin und in der ganzen Anlage der Quaestio
liegt also klar und deutlich, daB der Verfasser der D. Th. dem Areopagiten zustimmt,
daB er den Blick in die Ewigkeit und den Vorschmack der Seligkeit schon in diesem
Leben fiir moglich hdlt. Darum sind die folgenden Sitze... — sowohl das, was
HERMELINK anerkennt, als das, was er als Einschub ansieht — ndhere Ausfithrungen
iiber die Art, wie der Blick durch Ubung moglich, ja leicht wird, und iber seinen
alles iiberbietenden Wert.» (MULLER, 1919, S. 639 {.). In der Schluf3folgerung, da@3
alles was bei Untr, 1926, S. 13, 32 ff., noch folgt, zur urspriinglichen Fassung des
Textes gehore und nicht Einschub sei, hat Miiller sicher unrecht (siche voN HINTEN,
S.104); er hat aber in der grundsitzlichen Feststellung, dafl hier die Form der
Quaestio gebraucht werde und daB der Einschub sinnvoll sich an diese Form
anschlieBt, gewil recht. Es ist ja durchaus anzunehmen, daBl auch spitere Bear-
beiter eine ahnliche Ausbildung besalen wie der Autor.

Noch BizeT, 1948, S. 202, macht sich die Ansicht Miillers zu eigen und ver-
sichert, daB die von Hermelink als Zugaben und Einschiibe betrachteten Stiicke
keineswegs Korrekturen des neuplatonischen Gehalts aus aristotelischem Geiste dar-
stellen: « Nous ajouterons que plusieurs des passages suspectés, loin de se présenter
comme des gloses tardives, sont dans le pur esprit de la mystique germanique
médiévale.» Richtig ist, daB3 die ‘Zugaben’ sich einer mystischen Intention keines-
wegs widersetzen, Tatsache aber ist auch, daB es sich um spitere Zusidtze handelt.
Man mufl bei diesen spidtmittelalterlichen Texten immer damit rechnen, dafl die
einzelnen Fassungen — auch jene mit Zusdtzen — ihre je eigene Authentizitdt be-
sitzen. Bei Gebrauchstexten ist das meist so.



Die «Theologia Deutsch» 309

imperativ-inzitativen Uberredungssprache geworden, zu deren Herkunft
nicht nur die Quaestio sondern auch die eckhartisch-taulerischen, mysta-
gogischen Predigten und Traktate gehoren !*. Zwar haben wir Frage,

11 ‘Wenig ist bis heute getan worden zu einer Formbestimmung von mysti-
scher Predigt und Traktat. Allzu punktuell wurden bloB die Mutationen des Be-
griffsvokabulars und des Inventars an Philosophemen und Theologumena erfafBt,
ohne dafBl die gewill ebenso entscheidende, vielleicht sogar — weil als literarisches
Genre die Anderungen im Einzelnen griindend tragende und verantwortende —
letztlich entscheidendere, umfassende S#ruktur dieser literarischen Gebrauchstexte
geniigend beriicksichtigt worden wire. Tatsidchlich aber zeigt sich in der Abande-
rung der noch in der Scholastik regelhaften Form- und Aufbauvorschriften vor
allem fiir die Predigt, aber auch fiir den Traktat, nichts weniger an als der Um-
bruch von der nichtmystischen zur spezifisch mystischen literarischen Gestaltung.
Dem Neuansatz im Denken entsprach durchaus der Bruch mit der Verbindlichkeit
der alten Form- und Aufbauvorschriften. Vgl. dazu M. HanseEN, Der Aufbau der
mittelalterlichen Predigt unter besonderer Beriicksichtigung der Mystiker Eckhart
und Tauler, Diss. Hamburg 1972, S. 1 ff. An der Nichtbeachtung dieser funda-
mentalen Tatsache, daB sich die Mystiker — in dem zu nennenden Fall: Meister
Eckhart — der Scholastik, der sie durch unendlich viele Fiden verbunden bleiben,
doch zu entziehen versuchen, lag es, daB DeNIFLE (Meister Eckharts lateinische
Schriften, und die Grundanschauung seiner Lehre, Archiv f. Literatur- und
Kirchengesch. des Mittelalters 2 [1886] 519) letztlich bei Eckhart nur verargert
eine einzigartige «grduliche Begriffsverwirrung» feststellen konnte und mufBte.
Anderseits aber bemerkte derselbe Forscher doch schon deutlich das Folgende:
«Originalitidt bekunden die deutschen Mystiker eigentlich bloB in der Art und Weise
die scholastischen Gedanken deutsch auszudriicken. Nicht als tiefe, klare Denker,
sondern als Vermittler zwischen dem scholastischen Ideenkreis und dem Ver-
stindnisse eines deutsch sprechenden Publicums verdienen sie grole Beachtung»
(a.a. O., S. 527). Dal} die Anwendung der deutschen Sprache ihrerseits wieder ganz
spezifische historische Voraussetzungen hat, darauf hat derselbe DENIFLE in
seinem Aufsatz ‘Uber die Anfinge der Predigtweise der deutschen Mystiker’
(a. a. O., 641-652) ausfithrlich hingewiesen. Bei aller Bedingtheit durch historische
und geistesgeschichtliche Voraussetzungen bleibt doch oder zeigt sich erst richtig
die neue inhaltliche und formale Gestaltungsweise aus dem Geiste der mystischen In-
tention zur moglichst unmittelbaren Erfahrung Gottes. Vgl. dazu MAuFF, 1890, S. 10.

Falsch wire es, wenn man der mystagogischen Intention nun die relative
Strukturlosigkeit des Textes allein zuschreiben méchte. Es muf3 reale, historisch
namhaft zu machende Griinde gegeben haben, die zu solcher Form gefithrt haben.
Man mufl wohl zwei Dinge festhalten:

1. Die Entstehungsbedingungen sind — wohl dhnlich wie bei Eckbarts ‘Reden
der Unterweisung’ — zunichst in kldsterlichen Collationes zu suchen: freie, zum
Teil sogar auf Fragen antwortende, d. h. an bestimmte Gelegenheiten gebundene
‘Gesprdche’ iiber geistliche Dinge, die dann nachtriglich zu einem Traktat zu-
sammengebunden und mit Vorwort und Register versehen wurden. Die Kapitel-
gliederung gibt dann in etwa blo3 die urspriingliche, punkfuelle Themengestaltung
ab, muB aber nicht fiir die zeitliche Abfolge der Collazien verbindlich sein. Das ist
das eine.

2. Zum andern war mit dieser Voraussetzung einer keineswegs zwanghaft
sich aufdringenden Textanordnung die Moglichkeit von Erweiterungen gegeben,



310 Die «Theologia Deutsch»

Einwand und Antwort; sie stehen aber nicht da als Glieder einer geordne-
ten Abfolge, sondern als je neu einsetzbare Stilmittel, deren urspriing-
licher systematischer Bezug auf die Ordnungsstruktur der Quaestio
nicht mehr wirksam ist, so daB eine neue, gerade aus der Isolierung der
Mittel resultierende Kraft der Uberredung frei wird 12,

Geheime, oft auch offensichtliche Instanz dieser Rede ist ein Ich 13,

die — wie die Textzeugen (zum Beispiel die Bronnbacher Hs. von 1497 gegeniiber
der Dessauer Hs. von 1477) belegen — durchaus auch eingefiigt worden sind. Ein
solcher Traktat ist somit ein gewissermaBen ‘beweglicher’ Text, der gerade auf-
grund seiner relativen Strukturlosigkeit je neu geordnet (Kapitelgliederung) oder
mit neuen zusdtzlichen Assoziationen versehen werden konnte. Das war HERME-
LINK, 1912, S. 16, schon recht deutlich, als er sich gegen die Einteilungsversuche
anderer Forscher wandte: « Wie vieles ist schon iiber den Gedankengang der Theo-
logia Deutsch versucht worden! Bewundernswert bleibt der Scharfsinn eines
Reifenrath, der just im Pfeifferschen Text einen einheitlichen, ja kunstvollen Plan
entdeckte. Doch hatte unter den obwaltenden Textverhéltnissen die Vermutung
Thudichums mehr fiir sich, da3 wir es mit sorglos zusammengestellten Hauspredigten
(collationes) zu tun hédtten. Auch Mandel ist der ‘scheinbaren Gliederkrankheit’
nicht Herr geworden, die er selbst andern gegeniiber auf einen trefflichen Begriff
gebracht hat. Was Maria Windstosser schlieBlich als ‘Plan et Analyse de la Théo-
logie Germanique’ bietet, ist ein System des Neuplatonismus mit Zitaten aus dem
Werk des Frankfurters. Man kommt auf solchem Wege nicht weiter. Die Biichlein
der Mystik sind nach den Gesetzen der Ideenassoziation, und nicht der exakten
Logik entstanden, ja sie sind, besonders wenn sie ohne Namen gehen, haufig iiber-
arbeitet und erweitert worden. Das gilt nach allem Bisherigen doch wohl auch in
unserem Falle. Und dazu ist nicht zu vergessen, daf3 ein gewisser Schematismus
der Begriffe in der mystischen Literatur durch die Jahrhunderte geschleppt worden
ist.» Vgl. dazu REIFENRATH, 1863, S. 8—40; TuupicHuMm, 1896, S. 48 {.; MANDEL,
1908, S. x111; WINDSTOSSER (1911), S. 29-60. Vgl. auch oben Anm. 2.

12 Das hei3t, daf3 die Aufbauelemente scholastischer Art zu frei verfiigbaren
Stilelementen geworden sind, die — ihrer fritheren Zielgerichtetheit entzogen — ad
hoc mit neuer Zweckrichtung eingesetzt werden koénnen. Uber einen kurzen Hin-
weis auf die hinsichtlich der literarischen Gattungen schopferische Téatigkeit der
Mystiker ist man in der Forschung bisher kaum hinausgekommen. Vgl. etwa
M. GraBMmANN, Die Geschichte der katholischen Theologie seit dem Ausgang der
Viterzeit, Darmstadt 21961, S. 128. Immerhin bestand schon frith eine Sensibilitit
fur den Rang der mystischen Prosa des 14. Jahrhunderts. Vgl. Ta. MunpT, Die
Kunst der deutschen Prosa, Asthetisch, literargeschichtlich, gesellschaftlich, Fak-
similedruck nach der 1. Auflage von 1837, mit einem Nachwort von H. DUWEL,
Gottingen 1969 (= Deutsche Neudrucke), S.165: « Was die Minnesdnger far die
Poesie der Sprache gethan, geschah fiir die Prosa durch die Mystiker des vier-
zehnten Jahrhunderts.» Neuerdings werden gattungstypologische Kriterien zu
wichtigen Prinzipien einer Geschichte auch der deutschen Mystik. Vgl. K. Run,
Geistliche Prosa des Spéatmittelalters, in: Neues Handbuch der Literaturwissen-
schaft, Bd. 8: Européisches Spatmittelalter, Berlin (Athenaion Verl.) 1978, S.164 ff.

13 Die Ich-Rede driangt sich dem Verfasser der TD weniger aus Griinden
hoherer Authentizitdt auf als aus solchen der Exemplaritdat. Der Sprechende inten-
diert ein allgemein Menschliches, das sich in der Berufung aufs Ich nachhaltig



Die «Theologia Deutsch» 311

das apodiktisch aus einem Anspruch auf Wahrheit heraus spricht 4,
den stellen zu konnen es weniger aus der Schlagkraft der Argumentation
als aus der immanenten Macht der iiberredenden Behauptung sich an-
heischig macht.

Der Prolog der TD schon, der dieses Ich noch als ein Er kaschiert,
prasentiert den Verfasser als einen Gottesfreund 5, dessen Weisheit,

ausdriicken soll. Hier folgt ein Beispiel, in dem zunichst in eckhartscher Manier
die Aussage eines ‘Man’ zitiert wird, dem die Aussage eines Ich als die sach-
gemialere entgegengestellt wird: danach wird Rekurs aufs Ich genommen, weil es
intensiver die Allgemeinheit des Gesagten zu verantworten vermag: Man spricht:
Dar vimmmb das Adam den appfel af3, were ev vovlorn ader gefallen. Ich sprech: Eff was
vmmb seyn annemen vnd vmmbe seyn ich, myne, mir, mich vnd vmmb des gleich.
Hette er siben eppfel gesfen vnde werve das anmnemen nicht gewefen, ev weve nicht
gefallen. Aber do das annemen geschach, do was ev gefallen, vnd hette ev nye keyns
appfels entpissen. — Nu dav, ich bin hundert mal tiffer gefallen vnd verver ab gekeret
dan Adam, vnnd Adams fal vnd seyn abkeven mochten alle menschen nicht gepessern
ader wider brengen. Ader wie sol meyn fal gepessert wevden ? Ev muf3 gebessert wevde also
Adams vnd von dem selbigen, do von Adams fal gebessert wart vnd yn der selben weife
(3, S.97, Z.1-15). Der Bezug auf Adam und auf das ihn an Schlechtigkeit noch tiber-
treffende Ich — das seinen Fall gerade in seiner Ichhaftigkeit zu begriinden und zu
erkennen hat! — macht hier die Ich-Rede zu einer unausweichlichen, aber gerade des-
halb auch exemplarischen. Es ist natiirlich nicht zu tibersehen, dal3 gerade in der
TD die Rede des ‘Man’ auBerordentlich haufig und aufdringlich ist. Oft in negativer
Schiatzung des Ausgesagten. Ein Beispiel: Man spricht auch, man solle vnd muge
kommen vbir alle tugent vnd vbir alle wife, ordenung vnd gebote, gesetze vnd redlikeit,
also das man dif3 alles hin legen sol vnd sol ef8 uff schiben vnd vornichten. Hie ynne
ist etwas wares vnd etwas vnwares. Dif8 sal man mevcken. Sich, Cristus was vbiv Cristus
leben vnde vber alle togende, wife vnd ovdenunge vnd was des ist (30, S. 135 £., 1-7).

Die Reihenfolge der Subjekte — Man, zu belehrendes Man, Du (Imperativ) —
ist eine pragmatische, die die Bewegung vom lokutiondren zum illokutiondren
Sprechakt (deskriptive Sprache — Aufforderung) vollzieht. Vgl. dazu A. GRABNER-
HAaIipER, Glaubenssprache, Thre Struktur und Anwendbarkeit in Verkiindigung
und Theologie, Wien 1975, S. 84; pERs., Semiotik und Theologie, Religitse Rede
zwischen analytischer und hermeneutischer Philosophie, Miinchen 1973, S. 177 ff.

1 Der Aufforderung schlie8t sich die Behauptung auf gleicher pragmatischer
Ebene an, auch wenn diese nicht immer durch ein Ich angemessen verantwortet wird.

15 Zum Ausdruck ‘Gottesfreund’, der schon vorchristlichen Ursprungs ist,
vgl. E. BarNikoL, Gottesfreund, RGG 2 (1958) 1789 {.; E. PETERSON, Der Gottes-
freund, ZKG 42 (1923) 161-202; R. EGENTER, Gottesfreundschaft, Die Lehre von
der Gottesfreundschaft in der Scholastik und Mystik des 12. und 13. Jahrhunderts,
Augsburg 1928; pERs., Die Idee der Gottesfreundschaft im 14. Jahrhundert, Grab-
mann-FS, 1935, S. 104-136. Fiir das 14. Jahrhundert vgl. noch: C. ScamipT, Die
Gottesfreunde im 14. Jahrhundert, Historische Nachrichten und Urkunden, Jena
1854; A. JunpT, Les amis de Dieu au 14¢ siécle, Paris 1879; M. RIEGER, Die
Gottesfreunde im deutschen Mittelalter, Heidelberg 1879; PH. STrRAUCH, Zur
Gottesfreundfrage, ZfdPh 34 (1900/02) 235-311 (von STRAUCH stammen auch
die wesentlichen Textausgaben!); K. RiepEr, Der Gottesfreund vom Oberland,
Eine Erfindung des Straburger Johanniterbruders Nikolaus von Léwen, Inns-
bruck 1905; R. M. JonNEs, The Flowering of Mysticism, The Friends of God in the



312 Die «Theologia Deutsch»

Einsicht, Wahrhaftigkeit und Gerechtigkeit ihn neben seiner Funktion
als Priester und Custos eines Deutschordenshauses ertiichtige, Sprach-
rohr des allméchtigen, ewigen Gottes zu sein, so dafl die kostliche Er-
kenntnis der gottlichen Wahrheit gelehrt und insbesondere daraus die
wahrhaftigen, gerechten Gottesfreunde von den falschen freien Geistern 16,

Fourteenth Century, New York (1939) 1971; A. G. SEesHoLTz, Friends of God,
Practical Mystics of the Fourteenth Century, New York (1934) 1970; W. RATH,
Der Gottesfreund vom Oberland, Stuttgart 31955. DENIFLEs Arbeiten zur Proble-
matik der Gottesfreunde siehe bei M. GRABMANN, P. Heinrich S. Denifle O.P.,
Eine Wiirdigung seiner Forschungsarbeit, Mainz 1905, S. 8 ff.; A. WaLz, Analecta
Denifleana, Erinnerung an einen Bahnbrecher der Geschichtsforschung, Rom 1955,
S. 8-13, 86 ff. Weitere Literatur bei E. KrEBS, Merswin, VL 3, 355-368; HANNE-
MANN, VL 5, 682; zur idlteren Forschung: W. PREGER, Geschichte der deutschen
Mystik im Mittelalter nach den Quellen untersucht und dargestellt, Teil 3, Aalen
21962, S. 245-407.

16 Mit den freien Geistern befaBt sich die TD in mehreren Kapiteln ausfithr-
lich, auch wenn sie nicht immer mit ihrem geldufigen Titel erscheinen (sondern als
‘falsches Licht der Natur’ usf. bezeichnet werden); es sind dies die folgenden
Kapitel: 20, 25, 31, 38, 40, 42. Vgl. dazu SiepEeLr, 1929, S. 85-91. Insbesondere
Kapitel 40 liefert eine ausfithrliche Analyse der Ideologie der freien Geister. Es
wird dem waren licht ein valsches licht entgegengestellt, das es liebt zu #rigen und
betrogen zu werden. Das falsche Licht ist naturlich, wihrend das wahre gotlich,
ausschlieBlich gut, ohne Bezug auf icheit und selbheit ist. Dem natiirlichen und
daher falschen Licht gehoren zu: ich, mir, mich vnd def3 glich, also das ef sich vnd
das seyne mev sucht yn allen dingen den gut als gut (S. 151, 25-27). Das natiirliche
Licht meint, sein zu kénnen, was es nicht ist: Gott, ganz dhnlich wie der Teufel
es auch versucht hat. Woher kommt es, daB von diesem falschen Licht betrogen
wird, was sich betriigen 146t? Es rithrt daher, daB es gar clitg vnd subtil vnd behent
wn ym selbey ist, das ef3 also hoch stiget vnd klymmet, das efS wenet, e sey vber natur
und ef8 sey natur ader crveatuy vnmuglich, also hoch czu kommen (S. 152, 64-67). Es
glaubt, Gott selber zu sein, vnd besunder als got ist yn ewikeit vnd nicht als ev mensch
ist (S. 152 £., 69 1.). Die Bezugnahme auf Christus nach seiner Auferstehung bezieht
sich implizit auf Joh. 16,7 (vgl. das ‘Lehrsystem der deutschen Mystik’ nach
D. Gre1rH, Die deutsche Mystik im Prediger-Orden [von 1250-1350] nach ihren
Grundlehren, Liedern und Lebensbildern aus handschriftlichen Quellen, Freiburg
i. Br. 1861, S. 138 f.: «Gott ist ein Geist, und die ihn anbeten, miissen ihn im Geiste
und in der Wahrheit anbeten. Hierbei merkst du wohl, daB3 alle Mannigfaltigkeit
davon muB ausgeschieden werden. Auch die Menschheit unseres Herrn wird nach
besonderer Gegenwart ausgeschieden, wie Christus selber zu seinen Jaingern sprach:
Es ist euch gut, daB ich von euch gehe; denn wenn ich nicht von euch gehe, kommt
der Troster, der heilige Geist, nicht zu euch, der Geist der Wahrheit, den der Vater
in meinem Namen senden wird. Darin hindern sich gute geistliche Leute in rechter
Vollkommenheit, daB3 sie mit ihres Geistes Geliiste auf dem Bilde der Mensch-
heit unseres Herrn Jesu Christi bleiben und sich zu viel an Visionen lassen und
bildliche Dinge in ihrem Geiste sehen, es seien die Menschen oder Engel oder unse-
res Herrn Jesu Christi Menschheit.»). — Vgl. zu dieser ganzen Thematik der mysti-
schen Versuchbarkeit durch die Vorstellung eines gereinigten, geistigen Christus
A. M. Haas, Transzendenzerfahrung in der Auffassung der Deutschen Mystik, in:
G. OBERHAMMER (Hrsg.), Transzendenzerfahrung, Vollzugshorizont des Heils, Das



Die «Theologia Deutsch» 313

die der Kirche schaden, unterschieden werden koénnen. Es wire zwar
miBverstindlich und den Gegebenheiten des Traktats zuwider, wenn
man in ihm eine bloBe Streitschrift gegen die freien Geister sehen moch-

Problem in indischer und christlicher Tradition, Wien 1978, S. 197, Anm. 103;
P. MicHEL, «Formosa deformitas», Bewiltigungsformen des HaBlichen in mittel-
alterlicher Literatur, Bonn 1976 (= Studien zur Germanistik, Anglistik und Kom-
paratistik 57), S. 184-187. — Mitsamt dem liplich leben Cristi (S. 153,72) gibt dieses
falsche natiirliche Licht alles Werk, alle Worte, Weisen und alle Ordnung preis.
Sein mystischer Anarchismus begriindet sich auf einem ledig-Sein von allem Krea-
tiirlichen (77), ganz wie Gott frei ist von aller Kreatur in seiner Ewigkeit. So gehort,
wie Gott alles gehort, auch ihm alles; alles Kreatiirliche hat ihm zu dienen. Dal}
dieser Anarchismus insgeheim in eine neue Sklaverei sich umbiegt, zeigt sich daran,
daB alles Leid von ihm vermieden, hingegen allein eyn liplich vnd synnelich enp-
finden (83 {.) Richtschnur der Erfahrung wird. Nochmals (85-90) folgt ein Hinweis
auf die Option fir einen Cristus ... nach der evstendunge (88). Unter Absehen von
dem waven, einfeldigen gut (102) wird das lustigste, beste vnd bequemste (97) gesucht.
Dieser Hedonismus beruht auf einer grundsitzlichen Verzichtleistung auf die
Instanz des Gewissens (S. 154, 107 ff.). Exemplarisch wird aus einem Gerichts-
protokoll eine Aussage zitiert: Ja, ef wart gesprochen von eyme falschen, freyen
geiste, dev yn disser ivrunge was, erviotet ev czehen menschen, ef3 weve ym als klein
gewissen, also ab ev eynen hunt eviotet (S. 154, 109-112). Ahnliche Aussagen von
freien Geistern lassen sich auffinden, so im Inquisitionsprotokoll tiber die Ver-
nehmung des Begarden Johannes Hartmann aus Ossmannstedt durch den Inquisitor
Walter Kerlinger vom 26. Dez. 1367 (nach I. DOLLINGER, Beitrige zur Sekten-
geschichte des Mittelalters I, Darmstadt 21968, S. 385; neuerdings nach M. ErB-
sTOsSER [E. WERNER, Ideologische Probleme des mittelalterlichen Plebejertums,
Die freigeistige Haresie und ihre sozialen Wurzeln, Berlin 1960, S. 141: «Ein der-
artig Freier sei Konig und Beherrscher aller Kreaturen. IThm gehére alles, er dirfte
erlaubtermalen alles zu seinem Gebrauche beanspruchen, was immer ihm gefalle.
Wenn ihn daran jemand hindert, dann kénne er den Betreffenden toten und dessen
Besitzungen an sich reilen, denn durch seine Totung bringe er ihn zu seinem ur-
spriinglichen Anfang zuriick. Uberhaupt diirfe er alles tun und lassen, was ihm
Spall macht.»), aber auch — diesmal noch genauer — in einem Notariats-Instrument
iiber das Verhor Konrad Kannlers in Eichstddt 1381 (nach H. GRUNDMANN, Aus-
gewidhlte Aufsitze, Teil 1: Religiose Bewegungen, Stuttgart 1976, S. 404): Item
eciam rvespondit, quod, st aliquis inhibuisset eum faceve, in quo delectabatur, talem
hominem poterat interficeve, eciam mille homines sine peccato, quia, st deo displicuisset,
eum precavisset. Es ist zu fragen, ob aus solchen Riickbeziigen auf Verhorprotokolle
nicht ein Hinweis auf die Datierung der TD gewonnen werden kdnnte. Mindestens
konnte der Bezug auf das Verhér Kannlers von 1381 noch verstiarkt werden durch
eine weitere Koinzidenz. Auf die Frage, ob er an mehr als zwei Testamente glaube,
antwortete Kannler ja, indem er sich selber so frei im Geist bezeichnete, daBl er
mit der gottlichen Vollmacht begabt zu predigen in die Welt gesandt werde und
alles tue, was Christus getan habe, und: quod ipse sit Antichristus nec Antichristus
sit in malo recipiendus (a. a.0., S. 406; vgl. Grundmanns Kommentar dazu a. a. O.,
S. 392), daB er also als secundus Adam das Erlosungswerk Christi zu Ende fiihre.
Der Bezug der TD auf diese oder eine dhnliche Stelle (in einem andern Verhor?)
bestiinde darin, daB der Ausdruck Antichvistus, den sich der Verhoérte ausdriick-
lich nicht in malo zulegen will, ganz im Sinn der bisher angewandten Polemik

21



314 Die «Theologia Deutsch»

te 17; er ist mehr. Er stellt dariiber hinaus eine mystagogische Einfithrung
in das Gnadengeschehen der Vergottung dar, wie es sich einem kirchlich
gebundenen, die qualitativen Unterschiede zwischen Gott und Mensch

negativ auf die Freigeister angewendet wird. Aber yn dem als ef Cristus leben vor-
wirfft vnd anders, das dem waren gute czu gehoret, das Cristus gelevet vnd gelebet hat,
o ist ef endecrist (von mir gesperrt), wan eff levet vnde lebet wider Cristum (S. 154,
123-126). Eine andere, d.h. positive Auffassung von endecrist — dessen volks-
etymologische Umdeutung hinter der Aussage Kannlers aufscheint — 148t sich von
der TD nicht wohl erwarten, insbesondere da das falsche Licht schon vorher und
immer wieder mit dem Teufel und Luzifer identifiziert worden ist. Die riatselhafte
Identifikation aber des Freigeists mit dem Antichrist bleibt hier wie dort bestehen
(vgl. GRUNDMANN, a. a. O., S. 392). Selbst wenn man also die 6fter sture Riick-
beziiglichkeit der Verhorprotokolle auf die Bulle Clemens’ V. ‘Ad nostrum’ vom
Jahre 1311 (DENZINGER 891-899) gebiihrend als stereotypes Befragungsmuster mit
einem ebenso stereotypen Register von Antworten in Rechnung setzt (GRUND-
MANN, a. a. O., S. 364-416), bleibt doch — alles in allem - die Riickbeziiglichkeit
von Kapitel 40 der TD auf das Verhor von 1381 deutlich. Mindestens 1483t sich eine
Datierung der TD ins Ende des 14. Jahrhunderts von daher stiitzen, da spitere
Protokolle nicht mehr so genaue Riickschliisse auf sie ziehen lassen (vgl. z. B.
K. Scumipt, Nicolaus von Basel, Leben und ausgewéihlte Schriften, Wien 1866,
S. 66 ff. [Martin von Mainz 1393], oder GRUNDMANN, a.a. O., S. 408 ff. [Henne
Becker 1458]). — Der Rest des 40. Kapitels befaBt sich mit der Art, wie diejenigen,
die dem endecrist nachfolgen, betrogen werden. Bedingung dafiir, dal man zu-
sammen mit gotis czeichen am Ende der Tage auch den richtigen Instinkt hat (S. 155,
146), nicht dem endecrist ins Verderben nachzufolgen, besteht darin, seyn bestes
nicht zu suchen, sondern es bewulBt zu verlieren, um seyn besfes (S. 155, 151 ff.;
von mir gesperrt) zu finden. ane consciencz seyn (158 ff.) ist torheit, grobheit und
entspricht dem Teufel, der auch kein Gewissen hat. Die Wahl ist klar zwischen
den beiden, Christus und dem Teufel, die beide kein Gewissen haben. war, gevecht
leben (171 f.) ist noch gevichtet vnd gebildet dem Cristus leben (174), das vedelicheit
(Vernunft), ordenung vnd allen tugenden zugehovet (175 1.). Dieser Verzicht auf
mystischen Anarchismus beinhaltet Aufgabe der selbheit vnd ich vnd meyn vnd des
glich (177). falsch, ungeordent freyheit (S.156, 182 f.) macht gegen alles richtige
Verhalten vnachtsam vnd ruchlos (183). — Das Bild der Freigeister, wie es die TD
zeichnet, ist zu Unrecht von der auf die liberi spiritus ausgerichteten Forschung
nur wenig zur Kenntnis genommen worden. Denn die Mentalitdt eines mystischen
Anarchismus wird hier mit hoher Prizision von der Warte einer ihres System-
charakters gewissen Orthodoxie beschrieben.

17 Zum Beispiel J. PAQUIER, 1922, S. 21, 25 1., 71. — Die TD ziehen aus der
zahlreichen Literatur zu den Freigeistern des Mittelalters nur R. E. LERNER, The
Heresy of the Free Spirit in the Later Middle Ages, Berkeley 1972, S. 190, und
W. LNk, ‘Ketzer'lehren und Kampfprogramme, Ideologieentwicklung im Zeichen
der frithbiirgerlichen Revolution, Berlin 1976, S. 71, zur Analyse bei. Neben Lerners
Monographie sind fiir eine Phianomenologie der freigeistigen Hiresie die folgenden
Werke beizuziehen: A. Junpt, Histoire du panthéisme populaire au moyen age
et au 16¢ siécle, Paris 1875, Neudruck: Frankfurt a. M. 1964, S. 42-56, 94-108;
H. DeELAcroix, Essai sur le mysticisme spéculatif en Allemagne au 14¢ siecle,
Paris 1900, S. 52-134; L. OLIGER, De secta Spiritus libertatis in Umbria saec. XIV,
Rom 1943; TH. BUTTNER | E. WERNER, Circumcellionen und Adamiten, Zwei



Die «Theologia Deutsch» 315

wahrenden Verstdndnis darstellt 8. Der kdmpferische Aspekt erweist
sich dem mystagogischen gegeniiber letztlich als peripher, wenn auch

Formen ma. Hiresie, Berlin 1959, S. 93-117; M. ErRBSTOSSER | E. WERNER, Ideo-
logische Probleme des ma. Plebejertums a. a. O. (wie Anm. 16), S. 85-105; N. CoHN,
Das Ringen um das tausendjdhrige Reich, Revolutiondrer Messianismus im MA
und sein Fortleben in den modernen totalitiren Bewegungen, Bern, 1961, S. 135—
174; H. GRUNDMANN, Religiose Bewegungen im Mittelalter, Untersuchungen iiber
die geschichtlichen Zusammenhidnge zwischen der Ketzerei, den Bettelorden und
der religiosen Frauenbewegung im 12. und 13. Jahrhundert und iiber die geschicht-
lichen Grundlagen der deutschen Mystik, Darmstadt 21961, S. 355438, vor allem
524-538; R. GuarniEgRi, Freres du Libre Esprit, DSp 5 (Paris 1964), Sp. 1241-1268
(TD Sp. 1257 kurz erwahnt); pies., Il movimento del Libero Spirito, Testi e docu-
menti, Archivio Italiano per la Storia della Pieta 4, Rom 1965, S. 459 f. (Erwih-
nung der TD); M. ERBSTOSSER, Sozialreligiose Stromungen im spdten Mittelalter,
Berlin 1970, S. 84-119; G. LeFF, Heresy in the Later Middle Ages, I, New York
1967, S.308—407; R. ManseELLI, Studi sulle eresie del secolo XII, Roma 1975,
S. 304 f.; G. LEFF, The Dissolution of the Medieval Outlook, An Essay on the
Intellectual and Spiritual Change in the 14th Century, New York 1976, S. 121 {.;
G. ScHoLEM, Der Nihilismus als religi¢éses Phinomen, in: Eranos 1974, Leiden 1977,
S. 13-27; M. LamBERT, Medieval Heresy, Popular Movements from Bogomil to
Hus, London 1977, S. 173-181. Weitere Literatur sieche bei H. GRUNDMANN, Biblio-
graphie zur Ketzergeschichte des Mittelalters (1900-1966), Rom 1967, S. 54-63. —
Auch wenn die TD sich tatsdchlich nicht in der Kontroverse gegen die Freigeister
erschopft, tragt sie doch Wesentliches zu deren orthodoxen Analyse bei. Sie muf3
daher sinnvollerweise durchaus im Kontext der Polemik Eckharts, Seuses (‘Biich-
lein der Wahrheit’), Taulers und Ruusbroecs und anderer gegen die Freigeisterei
gesehen werden (vgl. GuarNIERI, Il movimento, a. a. O.).

18 Die alten Diskussionen um die Orthodoxie der TD haben merkwiirdig
wenig Gewicht auf die uniiberhérbaren Ordnungsrufe zur Wahrung der kirch-
lichen ordenung im Rahmen des Cristus leben (vgl. oben Anm. 16) gelegt, obwohl
sich hierin eine gegen die mystische « Reflexierung der GlaubensgewiBheit» (N. LuH-
MANN, Funktion der Religion, Frankfurt 1977, S.42) gerichtete, mit ihr nicht
vollig vermittelte Tendenz abzeichnet. Immerhin ist dem Verfasser der TD das
Problem einer Vermittlung seiner quietistischen (vollig auf die unmittelbare Ab-
hingigkeit von der goéttlichen Einsprechung her zielenden) und orthodox aktivi-
stischen Tendenzen bewulBt gewesen. In Cap. 30 wird ein Einwurf behandelt, der
hinsichtlich dieser Fragestellung entscheidend ist: Man spricht auch, man solle vnd
muge kommen vbiv alle tugent vnd vbir alle wifle, ordenung vnd gebole, gesetze vnd
vedlikeit, also das man diff alles hin legen sol vnd sol ef8 uff schiben vnd vornichien.
Hie ynne ist etwas wares vnd etwas vnwares (S. 135, 1-136,5). Das Wahre besteht
darin, daB3 Christus selber tatsdchlich iiber und jenseits von Tugend, Ordnung,
Satzung und verstdndiger Zucht gestanden hat; fatalerweise laB3t sich dasselbe
auch vom Teufel sagen. Die Option fiir Christus muB also implizit allem Uber-dem-
System-Stehen vorausgehen. Alle Systeminhalte sind daher in Christus aufge-
hoben: Sich, also was vnd ist auch vmmb alle togent, ovdenung vnd vedelikeit vnnd
des glich, wanne was hir mit czu vbevkumen ist vnd etwas hie mit zu vberkomen were,
das ist yn Cristo alles vor vnd ist beveite da (S. 136, 13-16). Unter dieser Voraus-
setzung gilt die nach Rom 8,14 ausgesprochene Exemtion vom Gesetz fiir die
«Kinder Gottes»: Sich, yn dissem synne durffen sie keyner ee warten wider czu leven
noch czu gebiten (30-32).



316 Die «Theologia Deutsch»

nicht nebensichlich: Er ist der AnlaB, der erlaubt von der Sache, der
unio wmystica, zu reden . Mit einem gewissen Recht hat man daher
auch die Drei-Wege-Lehre, die in Kapitel 14 thematisch wird, dem gan-
zen Traktat als inneres Strukturschema einfiigen wollen 2°.

DaB aber von der Peripherie — der Polemik gegen die Freigeister —
gleich ins Zentrum vorgestoBen werden kann, zeigt anschaulich das 51.
Kapitel 2!, das die rechte Auffassung des Eigenwillens als Vorbedingung
jedes mystischen Weges darbietet, eine Auffassung, die durchaus mit
der Willensauffassung von Eckharts ‘Reden der Unterweisung’ korres-

Wenn man von Quietismus sprechen méchte, um diese Haltung zu kenn-
zeichnen, dann miiBte man von einem radikal christologischen oder christo-
zentrischen Quietismus sprechen. Denn alles Vorweg-schon-Besitzen beruht in
dieser Option fiur das Cristus leben : wan was man mit disflen ader ioch mit aller crea-
turen hilff ader vede, wortten vnd wercken vbir kummen ader geschicken mag uff den
ewigen wegk vnd czu ewigem leben, das han sie alles geveite (von Christus her) (35-39).
Ist die Entwertung weltimmanenter Tétigkeit damit von der grundsitzlichen
Option fiir Christus her gerechtfertigt, so bleibt doch die Notwendigkeit mensch-
lichen Existierens in all seinen Ausformungen ein Diktat, dem der Verfasser mit
einer gewissen Nonchalence Ausdruck verleiht: man muf dif8 alles lafen seyn (d. h.
alles Werk-, Wort- und Weisehaltige), das ef8 ist, vnd gehen yn die eynung. Doch
mussen die ding seyn vnd mufS man thun vnd lafen, vnd besundern der mensch mufi
slaffen vnd wachen, ghen, stehen, veden vnd swigen vnd anders vil, das joch sey muf3,
die wile der mensche lebet (Cap. 27, S. 133, 26-31). Die Nachlédssigkeit, die hier welt-
lichem Tun erwiesen wird, legt jenseits der Bemithung, das Weltleben im Cristus
leben als vollig unwichtiges aufgehen zu lassen, den Keim einer Selbstwerthaftig-
keit der Welt, die, wenn heilsgeschichtlich irrelevant geworden, ihre in den ihr
eigenen Verrichtungen ruhende Autonomie bekommen muf. In dieser, die Welt
zur Irrelevanz verurteilenden Tendenz der TD zeichnet sich ein Quietismus ab, der
sich nur zu leicht aktivistisch umdeuten 148t. — Zur Unterscheidung zwischen Gott
und Geschopf vgl. PAQUIER, 1922, S. 30-36; zum Quietismus: Bizer, 1948, S. 203,

19 Wie sich in andern Texten der Deutschen Mystik verschiedentlich auch
ablesen 143t — zum Beispiel in Seuses ‘Vita’ — lduft auch die TD auf eine immer
starker akzentuierte Einweihung in die Unio-Vorstellung aus. Die TD beginnt mit
neuplatonischen Vorstellungen — das Vollkommene | das Geteilte (Cap. 1), das eyn.
yn der sele (Cap. 9, S. 105,20; zu diesem proklischen Begriff siehe die Hinweise bei
A. M. Haas, Transzendenzerfahrung in der Auffassung der Deutschen Mystik,
a.a. O. (wie Anm. 16), S. 189 f.,, Anm. 62; dazu schon der Nachweis der Tauler-
schen Prokloszitate bei H. S. DENIFLE, Das Buch von geistlicher Armuth, Miinchen
1877, S. xL f.) usw. — und kommt sukzessive zu der fiir sie typischen Form einer
voluntativen Einheitsmystik. Weil die TD diesen mystischen Begriff der Unio
konsequent durchhilt, diirfte sie auch jenes geistliche Fascinosum abgegeben
haben, das die Gehalte der Deutschen Mystik am nachhaltigsten tiber das Mittel-
alter hinaus an die Neuzeit vermittelt hat. Vgl. dazu GRUNDMANN, a. a. O. (wie
Anm. 16), S. 243.

20 SyepEL, 1929, S. 57 ff.

21 Dieses Kapitel wird fiir unsere Fragestellung nach einer Grundkonstellation
fiir einen mystischen Text wegleitend sein.



Die «Theologia Deutsch» 317

pondiert. Hier wie dort fehlt die etwa fiir die Brautmystik bekannte
direkte sprachliche Konfrontation zwischen géttlichem und mensch-
lichem Gesprichspartner: ;man mubB also (neue) Konventionen sckajfen,
welche Gegebenheiten liefern, auf Grund derer man versteht und sich
versteht’ 22,

Der Traktat hat hier andere Voraussetzungen zu fordern als das
aus dem Aug-in-Aug mit Gott erwachsene Gebet oder die autobiographi-
sche Aussage, die solche Bedingung schon hinter sich gelassen hat 23.
Die Verumstindung der Rede, die hier im Traktat intendiert ist, mul3
die sowohl psychologisch wie theologisch relevante Klammer angeben,
innerhalb derer die unio ihren bedingten Ort hat. Dazu ist der polemische
AnlaB, die Kontroverse gegen die Freigeister, der angemessene Bezugs-
punkt 2*. Die Fehlhaltung des Willens bei diesen entlarvt sich durch

22 MicHeEL DE CERTEAU, L’énonciation mystique, Recherches de Science reli-
gieuse 64 (1976) 200: «Le premier trait, c’est 'effort pour déterminer des choix
qui rendent possibles a nouveau des ‘contrats énonciatifs’. (Voraussetzung dafiir
ist, daB Gott nicht mehr problemlos aus der Schépfung abgelesen werden kann.)
Faute de pouvoir supposer le cosmos naguére vécu comme une rencontre (lingui-
stique) du locuteur divin et des répondants croyants, il faut produire les conven-
tions qui vont circonscrire des lieux o1 I'on ‘entende’ et oli I'on ‘s’entende’. Une part
essentielle de la mystique vise a expliciter et & obtenir les conditions dans lesquelles
on peut ‘parler a2’ ou ‘se parler’. Il faut assurer un ‘circonstanciel’. En cela com-
parables aux juristes, occupés a édifier la liste la plus compléte possible des situa-
tions et des destinataires qui vaudront & une procédure un fonctionnement ‘heu-
reux’, les mystiques s’engagent dans une politique de I’énonciation. Cette ‘politique’,
a la manieére de la rhétorique contemporaine, élabore des régles d’opérations qui
déterminent 1'usage relationnel d’une langue devenue incertaine du réel. Elle
recompose ainsi des places de communication sociale 1a ol se défait la stabilité onto-
logique des rapports entre les choses et les mots. Certes elle n’est pas commandée
par un ‘vouloir persuader’ politique, mais par un ‘vouloir entendre’ spirituel (dis-
tinction qui n’est d’ailleurs pas si claire). Dans les deux cas, pourtant, une proliféra-
tion de ‘méthodes’ engendre et garantit des types d’échange, tels que le sont, pour
Thérese d’Avila, la communauté ou compaiiia, la relation avec 'autorité ou ‘direction
spirituelle’, et l'oraison ou ‘colloque’ avec Dieu. Des pratiques construisent des
lieux énonciatifs (‘fondations’ ou ‘retraites’).» Dieses ganze System von ‘Orten’ und
damit gegebener Strategie der Aussageweisen ist nicht entstanden aus einer unver-
mittelten mystischen Erhebung, sondern aus einer mit Theorie immer schon kom-
binierten Praxis religiésen Lebens. Das diirfte im Durchschnitt wohl auch den
Normalfall mystischer Existenz abgeben, da hier meist die Ebene der unmittel-
baren Verlautbarung in irgendeiner Form gekoppelt ist mit der Meta-Ebene der
Reflexion iiber das Gnadengeschehen. Insbesondere ein mystagogischer Text — und
dieser dominiert in der christlichen Mystik des Mittelalters eindeutig vor dem rein
mystisch-doxologischen — ist auf diese Kombination von Theorie und Praxis,
Reflexion und Unmittelbarkeit angewiesen, weil er sonst inkommunikabel wiirde.

23 Qder sie gar nie wahrgenommen hat.

2+ Die Unterscheidung von gotis frundt (Prolog, S.89,9) und freyer geist



318 Die «Theologia Deutsch»

das Moment der kreatiirlich fixierten eigenschaft. Die Freigeister wollen
nicht Raum lassen fiir den gottlichen Willen, sondern bloB fiir die schran-
kenlose Freiheit des eigenen Willens, der sich durch seine Widerspriich-
lichkeit gegen den ewigen Willen Gottes definiert: anders wollen, den
der einfeldig, ewig wille will ?5. Sinngemil artikuliert sich dieser Eigen-

(a.a. O., S. 10) schafft eine agonale Situation, in der sich das ‘Rechte’ gegeniiber
dem ‘Falschen’ bewédhren kann und muf3. Kommen noch Begriffe der Entscheidung
hinzu — wie es fir eine agonal angelegte Situation ja nur typisch ist —, so ergibt
sich eine verstarkte Motivation fiir eine wirksame Parteinahme fiir ‘echte’ mystische
Erfahrung. Das Motiv der Orthodoxie, das in der TD eine Rolle spielt, hat so den
wichtigen Nebeneffekt einer Verdeutlichung der Willenskomponente fur die hier
vorgetragene Mystik.

25 Cap. 49, S.171,11. Verschiedentlich ist — aufgrund solcher und dhnlicher
Stellen — der skotistische Einschlag in der starken Betonung der Willenseinigung
gesehen worden. Vgl. H. Scawarz, 1913, S. 405 f.: «Der Frankfurter Ordensbruder
weill zu gleichem Zwecke (sc. zum ‘Wege der Niedrigkeit’) die Ideen des grofen
Kolner Meisters mit dem Gehorsamsgedanken des Duns Scotus zu durch-
dringen. Duns kam alles auf Gehorsamswillen an, der sich, unter Ausschaltung des
eigenen Selbst, den Geboten eines transzendenten Gottes unterwarf. Der Frank-
furter entwickelte den Gedanken eines Gehorsams, der dem in uns werdenden
gottlichen Leben, dem ‘MuB- und Sollsein, geordnet vom ewigen Willen’,
bereit steht.» Vgl. H. StronL, Luther jusqu’en 1520, Paris 1962, S. 191: «Si Luther
a vu dans la ‘Théologie germanique’ un résumé de la théologie de Tauler, il semble
y avoir eu une certaine méprise. Tauler était dominicain. Sa piété mystique a donc
un arriére-plan thomiste et aspire a se reposer en Dieu. La ‘Théologie germanique’
est vigoureusement volontariste, elle affirme si nettement que Dieu est Volonté,
Energie supréme, que son auteur semble plutot étre sorti de I’Ecole scotiste. Comme
Luther lui-méme était volontariste, cela ferait supposer qu’il ait eu plus d’affinité
encore avec son auteur qu’avec Tauler. Mais ’arriére-plan scolastique étant a peine
mentionné par allusions dans la ‘Théologie germanique’ aussi bien que chez Tauler,
Luther pouvait ne pas remarquer cette différence.» H. A. OBERMAN, Spitscholastik
und Reformation, Band 1: Der Herbst der mittelalterlichen Theologie, Ziirich 1965,
S. 315, unterscheidet dann — ohne nihere Bezugnahme auf die TD, aber im An-
schlufl an die apologetische Typologie der Mystik bei Johannes Gerson — zwischen
einer Willens- Gefithls-Mystik und einer spekulativen Mystik vom Typ Eckharts
und seiner Schule. Wihrend die erste ihr Ziel in einer voélligen Konformitidt des
Mysten mit dem gottlichen Willen erblickt — wie es die TD mannigfach lehrt —, ver-
sucht die spekulative Variante essentialistisch eine Einigung des Menschen mit Gott
herbeizufithren. Vgl. auch H. A. OBERMAN, Simul gemitus et raptus: Luther und
die Mystik, in: I. Asueim (Hrsg.), Kirche, Mystik, Heiligung und das Natiirliche
bei Luther, Gottingen 1967, S. 37, Anm. 61.

Nun wei3 man heute nach der Arbeit von E. GiLsoN, Johannes Duns Scotus,
Einfithrung in die Grundgedanken seiner Lehre, Disseldorf 1959, S. 596 f. (vgl.
auch B. GEYER, Die patristische und scholastische Philosophie, Darmstadt 1960
[= F. UBERWEGS Grundri3 der Geschichte der Philosophie, Zweiter Teil], S. 504 ff.;
A. ForesT [ F. vAN STEENBERGHEN [ M. DE GANDILLAC, Le mouvement doctrinal
du XIe au XIVe siécle, Paris 1956, S. 370 ff.), was es mit dem «Voluntarismus»
Scotus’ fiir ein Bewenden hat. Sicher ist er nicht im Sinn einer géttlichen Willkiir
zu interpretieren. Tatsichlich aber ist die Prioritit des Willens vor der Vernunft



Die «Theologia Deutsch» 319

wille — entsprechend den zahlreichen Angaben in chronikalischen Quellen,
offiziellen synodalen Verurteilungen, Traktaten und Polemiken aus der
zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts ¢ — in libertinistischen Bestrebungen,
etwa in der in der TD wiedergegebenen AuBerung eines ‘falschen freien
Geistes’ 27 iiber die Ausschaltung des Gewissens: erfotel er czehen men-
schen, es were ym als Rlein gewissen, also ab er einen hunt ertotet 2. Das
Bestreben, Gott selber wie Luzifer gleich sein zu wollen, charakterisiert
diesen Zustand der Gewissenlosigkeit #°, der mit Selbstbetrug, weil im
Eigenwillen begriindet, identisch ist 3°.

Das Schreckbild des freien Geistes 3! gibt die Negativfolie ab fiir
die rechte Verfassung des Willens, die konstitutive Vorbedingung ist
fiir die letztlich beabsichtigte Hinfithrung zur Vergottung.

Es kommt daher fiir den Verfasser der TD alles darauf an, dal3 der
menschliche Wille in seiner reinen Abkiinftigkeit von Gott erkannt
werde. Als ein schwerwiegendes Problem ergibt sich dabei die Frage,

ein Gehalt dieser philosophischen Theologie, der mit der Anschauung der TD vom
Range des Willens in Zusammenhang gebracht werden muB. Allerdings miiBte der
«Scotismus» der TD in einer detaillierten Analyse aufgearbeitet werden — wozu
hier nicht der Ort ist. Eine scharfe Trennung zwischen spekulativer und volunta-
tiver Mystik — wie sie Oberman vorschlagt — kann aber fiir Eckhart mindestens
nicht gehalten werden. Oder aber Eckhart wire in seiner Frithzeit, als er die RdU
verfalite, selber Scotist gewesen. Denn in den RdU steht beispielsweise ein so er-
staunlicher Satz wie: In der wdrheit, mit dem willen vermac ich alliuv dinc (QUINT,
DW 5, 217, 7). Dariiber hinaus ist die mystische Einigung wie in der TD als eine
Einigung des Willens beschrieben: Daz waere aleine ein volkomener und ein wdrver
wille, daz man ganz waere getveten in gotes willen und waeve dne eigenen willen, und
wey des mév hat, dev ist mév und waevlicher in got gesetzet (Quint, DW 5, 5-8). Der
Zusammenhang der TD mit Eckharts RdU verlangt — genauso wie jener der TD
mit dem Scotismus — einer genaueren Abklarung.

26 Vgl. oben Anm. 17 und Sieper, 1929, S. 85-96; OrciBaL, 1959, S. 66 ff.

27 Der Ausdruck ‘freier Geist’ wire hinsichtlich seiner aufklirerischen, siku-
larisierenden Tendenz, die an ihm im Lauf der Geschichte immer deutlicher wird,
eigens zu untersuchen. Vgl. die kimpferische Benutzung des Ausdrucks bei Hegel
und Nietzsche: G. EBELING, Luther und der Anbruch der Neuzeit, in: Wort und
Glaube I11, Tiibingen 1975, S. 31 (Hinweise auf Fundstellen bei Hegel und Nietzsche).

28 Cap. 40, S. 154, 110 ff. Vgl. oben Anm. 16.

29 Cap. 40, S. 152, 44 fi.

30 Cap. 40, S. 153, 91 ff.

31 Vgl. auch MaNDEL, 1908, S. xr11 {., der unter Bezugnahme auf E. HaupT,
Prot. RE 3111, S. 467 ff. und DOLLINGER II, a.a. O. (wie Anm. 16), S. 378-416,
und W. WarteExsacH, Uber die Secte der Britder vom freien Geiste, Sb. Berlin
(1887) 517-544, zum Teil erstaunliche Parallelen der Aussage zwischen den freien
Geistern und der TD aufweisen kann. Diese Gleichldufigkeit in der Aullern Aussage
korrespondiert mit einem deutlichen Gegensatz im Inhalt. Vgl. auch CoGNET, 1968,
S. 224.



320 Die «Theologia Deutsch»

wie denn Gott den menschlichen Eigenwillen, da er ihm so zuwider ist,
erschaffen konnte. Die ausfiihrliche Antwort (im 51. Kapitel) ist doppelt:
Zunichst eine Antwort ad hominem ; wer Gott hinterfragen will, verhalt
sich wie Adam oder der Teufel, die beide sich etwas angemalit haben,
das ihnen nicht zusteht: sie wollten, indem sie sich Gott gleich machten,
hinter die Gedanken Gottes kommen. Wissensbegier 32 an sich zielt auf
Lust und Hoffart; ein demiitiger Mensch versucht nicht, Gott seine Ge-
heimnisse zu entlocken, sondern er begehrt, wie er allein an ym selber czu
nichte vnd willenlos werde, vnd der ewige wille yn ym lebe vnd gewaldigk sey
vnd vndgehindert von andern willen, vnd wie dem ewigenn willen von vnd
yn ym genug geschee 3. Das ist eine aus asketischen und theologischen
Uberlegungen erwachsene Antwort, die dasselbe Ziel anvisiert wie die
zweite, die ihrer Art nach spekulativer ist. Die Uberlegung verlduft fol-
gendermalBen: Gidbe es Vernunft und Wille nicht, konnte Gott nicht zu
dem Seinen gelangen und seine Eigenschaften, was doch zu seiner Voll-
kommenheit gehért, nicht in wirksamer Weise einsetzen. Damit das
ungehindert geschehen kann, mull der Wille, beraten durch die Erkannt-
nis und die Vernunft, einsehen, daf3 er mitsamt der Erkenntnis nicht aus
sich selber stammt, sondern erschaffen, verliehen ist; von dem sie — Ver-
nunft und Wille — herkommen, dem gehéren sie auch. Daher sollen sie
‘gelassen’” wieder dahin zuriickflieBen, an sich selber (an ihrer selbheit)
zunichte werden, damit der ewige gottliche Wille in der Kreatur wirke
und wolle: wan dem willen gehoret czu vnde ist seyn eygen, das er wollen
sal 3*. Wiirde der ewige Wille nicht wirken, er wire sinnlos. Der geschaffe-

32 Die Kombination der curiositas — unter die hier die begerunge und begirde
nach unangemessenem Wissen um Gott fallt — mit Lust und Hoffart ist schon
augustinisch: Augustinus verbindet die curiositas ganz dhnlich wie hier mit der
voluptas und libido. Vgl. dazu H. LEUSCHNER, Zur Idee der deutschen Geschichte
im spdten Mittelalter, Diss. (masch.), Gottingen 1951, S.134; H. A. OBERMAN,
Contra vanam curiositatem, Ein Kapitel der Theologie zwischen Seelenwinkel und
Weltall, Ziirich 1974, S. 19 ff. (hier auch die Verbindung von Neugier und Hochmut/
Hoffart) ; H. BLUMENBERG, Der Prozel der theoretischen Neugierde, Frankfurt a.M.
1973, S. 103 fi.

33 Cap. 51, S. 173, 18 ff.

3% Cap. 51, S.174, 49 f. Die Mystik liebt Tautologien und damit die Auf-
hebung einer planen Kausalitdt. Auch in der TD wird die innere Freiheit Gottes
und Christi mit einem mystischen sunder warumbe beantwortet: alles, das gotlich
ist vnd got czu gehovet, das wil vnd wircket vnd begert anders nicht den gut als gut vnd
vmmb gut, vnd da ist anders keyn war vmmb (Cap. 26, S. 132, 128 ff.). Zur Vorpragung
dieses Gedankens bei Eckhart — bei dem er noch radikaler tautologisch ausgefaltet
ist (ohne Rekurs auf das ‘Gute’) — vgl. R. SEEBERG, Lehrbuch der Dogmen-
geschichte I1I, Die Dogmengeschichte des Mittelalters, Basel °1953, S. 685, Anm. 2,



Die «Theologia Deutsch» 321

ne Wille gehort nicht der Kreatur, sondern — wie der ewige Wille — Gott
selber, der ohne Kreatur nicht wirkend und bewegend wollen kann und
daher mit und in den Kreaturen wirken will. Letztlich ist eygen wille
etwas, das es nicht gibt, wenn der menschliche Wille in Gott eingeflossen
ist, so daf3 nichts anderes mehr gewollt wird, als was Gott will: der wille
were nicht eygen wille 3. Gott hat den Willen nicht als ‘Eigenwillen’ er-
schaffen, sondern dazu, daBl E» (Gott) durch ihn erkannt, geliebt, ge-
lobt und geehrt werde.

Nun ist nichts so frei wie der Wille; dessen Freiheit suchen einzig
der Teufel und Adam zu beeintrichtigen. Christus und seine Nachfolger
dagegen lassen dem Willen die Freiheit, die ‘edle’ Freiheit, die darin
besteht, eben zu wollen. Jn welchem menschen der wille seyner freiheit
gebrucht, da hat er syne eygen werck, das ist wollen, vnnd do wil er, was er
wil, vngehindert, fo wil er auch das edelste vnd das befte yn allen dingen 3°.
Diese Art des Wollens ist selbstverstdandlich nur dem Guten, wie es im
1. Kapitel als ein Transzendentale geschildert wird, verpflichtet.

Was fiir unsere Irage nach der Vorbedingung des mystischen Wegs
wichtig ist, ist die Exklusivitit des Wollens 37. Der Verfasser spricht nur

und L. GNADINGER, Die spekulative Mystik im Cherubinischen Wandersmann des
Johannes Angelus Silesius, II, Studi Germanici 4 (1966) 170-185. Zur Rolle der Tau-
tologie in der TD vgl. UnL, 1912, S, 89 {., der ihre mystologische Qualitit allerdings
nicht richtig einzuschitzen vermag.

35 Cap. 51, S. 175, 89.

36 Cap. 51, S. 176, 139-143.

37 Eine solche Exklusivitit hat schon Eckhart in seinen RdAU vorgestellt.
Der Wille, mit dem ich will, muB3 ein ganzer sein, so daf3 darin sich keinerlei Implika-
tionen vorgestellter Zukiuinftigkeit des Zu-Tuenden mehr finden. Dir enmac nihites
gebvechen, ob dil einen wdven, vehten willen hdst, weder minne noch démdieticheit noch
dehein tugent. Aber, daz di krefticliche und mit allem willen wilt, daz hdst di, und
daz enmac div got und alle cvéatiiven niht benemen, ob dev wille anders ganz und ein
vehte gotlich wille ist und gegenwertic ist. Niht alsé: “ich wolte mér’, daz waere noch
zuokiinftic, sundev: “ich wil, daz ez iezunt alsé si’ (von mir gesperrt). N
mevke! Waeve ein dinc diber tisent mile und wil ich ez haben, ich han ez eigenlicher,
dan daz ich in miner schéz hin und daz ich niht wil haben (Quint, DW 5, 216, 2-10).
Ein solcher Willensakt, der hier die Bedingung der Moglichkeit der mystischen
Einigung des Menschen mit Gott abgibt, besteht in der Exklusivitit, in der Aus-
wahl des Einen auf Seiten des ein fiir allemal gewédhlten Objekts, in der Restriktion
auf den Wihlenden auf Seiten des Subjekts. Mystologie — in ihrem grundsatzlichsten
Sinn — macht zur Gestaltung ihrer «espaces dialogaux» also die Einhaltung einer
Regel zur Voraussetzung, die ausschlieBlich und einzig auf diese Exklusivitat des
Subjekts und dessen Objekts abziehlt: «Elle (diese Regel) a forme de restriction
exclusive (ne ... que ...): la relation ne tolére gue des personnes entiérement résolues.
Tout se joue sur un volo, barre sans laquelle il n'y a pas de parole. Cette présuppo-
sition désigne le déstinataire requis: ‘je ne m’adresse qu’a ceux qui ...”, dit le mystique



322 Die «Theologia Deutsch»

zu solchen, die gewillt sind, nicht zu wollen, um dem Willen schlechthin,
der ein gottlicher ist, Raum zu geben. Diese Exklusivitit des menschlichen
Wollens ist selbst wiederum ein (nur goéttliches) Wollen. Dieses volo, das
im Moment, da es gesprochen wird, Wollen tiberhaupt und die Wirk-
samkeit des gottlichen Willens selber intendiert, spart einen Raum in
der Sprache aus, der exklusiv fiir Subjekte bereitet wird, die in der para-
doxen Form ‘ich’ sagen, dal} sie ‘nicht-ich’ sagen. Die Bedingung, unter
der hier von jemandem zu anderen gesprochen wird, ist dieses volo, das
erst so etwas wie einen Raum, in dem gesprochen werden kann, erschafft.
Michel de Certeau umschreibt das aus diesem Akt erwachsene Ich fol-
gendermaflen: «Durch diesen Grundakt erhebt sich das Subjekt im Ab-
seits und in Abwesenheit von den Objekten der Welt. Es wird aus einem
Exil und einem Verschwinden heraus geboren. Das Ich formt sich vom
Nichts-Wollen und immer schon Nicht-Kénnen dessen, was es will, als
‘“Wunsch’ gebunden einzig an das unterstellte Verlangen nach einem Gott.

ou: ‘Dieu ne parle gu'a celui qui..." De Jean de la Croix a Surin, partout cette
‘convention’ est exigée. Elle fait cloture: elle découpe une circulation et une cir-
conscription dans le langage. Ce postulat inverse donc celui du discours apologé-
tique ou prédicateur, soutenue par la convention ... accordant aux énoncés une
valeur autonome qui leur permette de passer les frontiéres entre groupes. Le seuil
qu’il crée est spécifié par un verbe performatif: volo.» (DE CERTEAU, a. a. O. [wie
Anm. 22], S. 201). Dieses wvolo gehort nach de Certeau zu den «préalables
du discours (mystique)» (a.a. O., S.200), die zusammen mit dem «statut» des
mystischen Textes — «une place de locution» — und dessen «figuration dans le con-
tenu (une image du ‘je’)» — «une représentation» — die drei wesentlichen Elemente
eines «langage traditionnel» der Mystik abgeben (a. a. O.). Modell solcher modi lo-
gquendi sind historisch die Werke der franzoésischen Mystik des 17. Jahrhunderts.
Es ist aber gerade der Reiz mystischer Sprachgestaltung, daB sie auf einen Kultur-
und Zeitraum nicht beschriankt zu sein braucht, sondern — mindestens im Christen-
tum, vermutlich aber weit dariiber hinaus — immer wieder gleiche oder @hnliche
sprachliche Modelle entwickelt. Jedenfalls lieBe sich die Exklusivitiat des volo, die
gewissermaflen kontraktlich einen Sprachraum erschafft, noch an vielerlei christ-
licher Mystik aufzeigen, ohne dafl die Deutlichkeit des spezifisch Willentlichen
immer gleich offensichtlich zu sein braucht. Auch eine die Spiritualitdt philosophisch
begriindende Intelligenz wie jene Blondels setzt mit dem ersten Eintrag ins Tage-
buch ein solches volo : «Ich will. Mein ganzes Leben antworte und kiinde: Ich will.
Ich will mit Gott wollen, was Gott will, wie Gott es von mir will; ich weill nicht,
was das ist, aber mit Thm kann ich alles, was ich aus mir nicht kann. Vor Gott
will ich ein Werkzeug sein, damit ich iiberdies vor menschlichen Augen jemand
sei. Ich will, heute will ich, um morgen zu sagen: Wir wollen, um sterbend zu
sagen: Er will.» (M. BLoNDEL, Tagebuch vor Gott, Einsiedeln 1964, S. 33; zitiert
bei A. RAFFELT, Opfer und Selbstbejahung, Implikationen der ‘Immanenzapolo-
getik’ M. Blondels, Internationale kath. Zs. 7 [1978] 324). Vgl. auch A. RAFFELT,
Spiritualitit und Philosophie, Zur Vermittlung geistig-rel. Erfahrung in M. Blon-
dels ‘Action’ (1893), Freiburg i. Br. 1978 (= Freiburger theol. Studien 110).



Die «Theologia Deutsch» 323

Es erschafft sich daraus, nichts anderes zu sein als Bestdtigung eines
Wollens» 38, Allerdings ist zu zweifeln, ob man diese Gegebenheit in
einen entwicklungsgeschichtlichen Rahmen stellen darf, wie de Certeau
es zu tun versucht. Er meint ndmlich: Hinsichtlich der in dieser Willens-
mystik ausgedriickten Intention ist festzuhalten, «da3 das volo ausfaltet
und begriindet, was nicht mehr von selber geht — eine sprachliche Ab-
machung, die mangels AngepaBtheit der Gesprichspartner die Form
des Entbehrens und des Verlangens nach dem Anderen annimmt» 3,
Ich wiirde meinen, diese UnangepaBtheit ist neben andern Momenten
der mystischen Erfahrung eine grundsitzliche Moglichkeit und Gegeben-
heit der christlichen Spiritualitit, in der die trotz aller Ahnlichkeit zwi-
schen Schopfer und Geschopf vorherrschende Unédhnlichkeit zur exi-
stentiellen und intellektuellen Aporie werden kann *°, Historische Bei-
spiele dafiir gibt es schon in der Patristik genug *'; im Gegenteil, bei

38 pE CERTEAU, a. a. O., S. 202: «Par cet acte fondateur, le sujet surgit dans
un retrait ou absence des objets du monde. Il nait d’un exil et d’'un évanouissement.
Le ‘je’ se ‘forme’ de ne #ien vouloir ou de ne pas pouvoir (déja et toujours) ce qu’il
veut, comme ‘désir’ lié seulement au désir supposé d'un Dieu. Il se crée de n’étre
rien que l'affirmation d'un vouloir.»

39 pE CERTEAU, a. a. O., S. 202: «Mis hors de tout ce qu’il peut faire ou étre,
il fonctionne aussi comme convention linguistique puisqu’en s’articulant sur ‘Dieu’,
il adhére a un langage religieux en son point focal. Il scelle avec l'interlocuteur un
contrat qui, débordant la teneur incertaine d’énoncés particuliers, affirme générale-
ment: ‘je joue mon va-tout dans mon langage’, ou encore: ‘tu es sir que mon
désir t'attend dans mes mots’. C'est la garantie qu’appelle chaque destinataire et
que le vocabulaire du temps nomme ‘'intention’ ou, Surin, le ‘formel’ de la com-
munication. A cet égard, le volo explicite et fonde ce qui ne va plus de soi — un
contrat de langage, mais un contrat qui, privé d’appropriation, prend la forme du
manque et du désir de 1'autre.»

40 Das braucht dann nicht zu einem Modell zu fithren, das — etwa im Sinne
Feuerbachs oder Nietzsches — die menschliche Bemithung um Gott zum Resultat
einer reinen Projektion macht, bis dahin, daB die Vorstellung von Gott selbst
nichts weiter als ein Datum des menschlichen Projektionsvermaogens ist. Die christ-
liche Mystik hat — bei aller Kithnheit ihrer aus dem radikal erfahrenen Gottesentzug
heraus projizierenden Vorstellungskraft — immer schon die Transzendenz nicht
nur als Nétigung in die Schwiche der Gottesferne empfunden, sondern mehr noch
als ein gnadenhaft géttliches Sich-selber-Uberschreiten auf den Menschen hin: Noch
vor aller Entbehrung ist der Mystiker ein reich Beschenkter. Sein volo ist mehr als
ein bloBes Arrangement des Diskurses, es ist performativ auch darin, dal3 es von-
seiten Gottes verliehene Gnade ist. Fiir Feuerbach vgl. seine ‘Gedanken iiber Tod
und Unsterblichkeit’ von 1830 in: L. FEUErBacH, Werke I, Frankfurt a. M. 1975,
S. 77 fi.

41 Zu erinnern ist nur an die Topik der Hoheliedmystik, in welcher die Gottes-
ferne schon frith thematisch wurde. Diese Gottesferne blieb aber — wie in aller
christlichen Mystik — nie der einzige Gehalt, sondern verband sich immer schon
mit dem gegenteiligen Ereignis der Gottesfiille. Insofern 148t sich fiar die sprach-



324 Die «Theologia Deutsch»

niherem Zusehen sind die Fille, wo die sprachliche Konvention nicht
mystagogisch durch Einbezug des Gesprachspartners in die Exklusivitdt
eines beide, den Verfasser und den Leser, tragenden Willens vermittelt,
sondern vielmehr durch die einsame Spontaneitit des direkten Gottes-
bezugs {iberhaupt ausgeschaltet ist, eher selten, schon deshalb, weil das
Gebet und das direkte Lob Gottes gefithlsmiBig weniger Offentlichkeits-
charakter haben als die um den rechten Gottesbezug des Gesprichspart-
ners besorgte mystagogische Rede 2,

Wie immer es sich damit verhalten mag, Tatsache ist, dafl nun ein
Ich vor uns steht, das durch seine Aufgabe jeden Eigenwillens und seine
Durchlissigkeit fiir den ewigen Willen Gottes einbezogen ist in den ex-
klusiven Gesamtzusammenhang jener Subjekte, die Gott ‘erfahren’ *

liche Konstitution eines mystischen Diskurses nicht einseitig eine Situation der
Entbehrung konstruieren, aus der dann im Sinn einer Projektion eine Vorstellung
von Gott ‘entstehen’ konnte. Die Erfahrung der Gottferne miindet christlich in die
Erfahrung des Geheimnisses Gottes. Zu Gregor von Nyssa kann daher H. U. von
BartHASAR schreiben: «Die Menschwerdung hat uns die Augen aufgetan dafir,
was Gott in sich ist. Und es fand sich, daBl Er nicht die Starre der Ewigkeit ist,
ewiger Fels fiir die Welle des Werdens, sondern daB3 Er als innergottlicher Liebes-
strom ebenso Uber-Werden wie Uber-Sein ist. Nicht als ob wir nun Gottes Wesen
besser ‘begriffen’, aber wir sehen lebendiger hinein in Seine Unbegreiflichkeit, die
uns kein Fremdes mehr, sondern das uns unendlich angehende Geheimnis ist. Die
ewige Sehnsucht zum Unbekannten ist verwandelt in ein immer bebenderes, er-
griffeneres Erwarten des immer sich schenkenden, aber im Schenken immer gro-
Beren, unfaBbaren Gottes. Die Hoheliedauslegung ist voll von Gleichnissen fiir
dieses Paradox iiber Wissen und Nichtwissen, iiber Strémen und Ruhe, iiber Suchen
und Finden, iiber Abstand und Umarmung hinaus. Nun erst vollendet sich das
Geheimnis des versiegelten Quells. Gott ist groBer als der faustische Drang der
Seele ins Unendliche: ‘Eine Seligkeit ist uns verheillen, die unsere Sehnsucht iiber-
steigt, ein Geschenk, das unsere Hoffnung iibersteigt, eine Gnade, die unsere Natur
tibersteigty (Gregor von Nyssa, Der versiegelte Quell, Einsiedeln 21954, S. 22.)

42 Das heilt mit andern Worten nur, dal mystagogische Texte haufiger sind
als doxologische. Das liegt weniger daran, dafl die im Anschlufl an De Certeau
geschilderte Konstitution der mystischen Rede aus einer Entbehrungssituation
heraus haufiger zu finden ist als die Erfahrung der gottlichen Fiille, sondern viel-
mehr daran, daf3 das literarische Genre des mystagogischen Textes sich ganz selbst-
verstandlich aus seelsorglichen und didaktisch-pddagogischen Griinden aufdrangt.
Man muf also immer unterscheiden zwischen der inneren und duBeren Konstitution
eines Textes. Werden die duleren historischen Konstituentien eines Textes ver-
nachldssigt, kann es leicht zu einer absoluten, psychologisch fixierten Projektions-
theorie fithren, die nur mehr die Hilfte der Sache sieht.

3 Cap. 9, S. 104, 10 ff.: Doch were ef hunderifeldigh besser, das der mensche
evfure vnd evkennet wurde, was vnd wie seyn eygen leben were, vnd auch was got yn
ym were vnd wolde vnd wirckie, vnd wo czu yn got nuczen wulde ader nicht. Cap. 51,
S.173, 5 f.: Welcher mensch ader wilche creatur begeret czu evfaven vnd czu wisfen
den heymlichen vat vnd willen gotis ..., dev begevet nicht andevs den als Adam ader der



Die «Theologia Deutsch» 325

(das Wort erscheint meines Wissens zum ersten Mal bei Mechthild von
Magdeburg in spirituellem Kontext). Noch ist aber der Ort, von dem her
der Verfasser redet, nicht situiert.

II.

Dieser Ort ist der Mensch in czit, in statu viae; der Status hienieden
ist keineswegs bloB als Vorbereitung auf das Jenseits anzusehen, sondern
als gegenwirtiges paradiff *, eyn vorstat des hymmelrichs 5. Alles, das
da ist *°, gehort zu diesem ‘Paradies’, das soviele Wegmarken zu Gott
enthilt, als da Dinge sind *. Der Mensch, ausgezeichnet durch Vernunft
und Willen, ist der sonderliche Ort, da Gottes Wirken einfallen kann, da
die vernunftlose Kreatur ¢ dazu untauglich ist.

Die Preisgabe des eigenen Willens zugunsten der Uberformung
durch den ewigen Willen ist keineswegs reine Entbehrung, sondern ‘das
Beste’ und ‘Edelste’ **. Nur schon deshalb, weil diese Drangabe des

teufel. Auch wenn die Semantik noch stark auf audire und cognoscere bezogen
bleibt, ist das experiri schon horbar miteinbezogen.

4 Cap. 50, S. 172, 1 ff.

4 Aa0,5

% A a. O, 1.

47 Aa. O, 101

48 Cap. 51, S. 173, 24-20.

9 A.a. 0., S.176, 142. Hier diirfte der Scotismus des Verfassers der TD
durchscheinen. Johannes Duns Scotus hat nach Ausweis Gilsons einen (relativen)
Primat des Willens iiber die Erkenntnis vertreten: «Nicht allein der willentliche
Entscheid hédngt letztlich nur vom Willen ab, sondern in welchen Komplex man
ihn auch verwickelt, immer ist es der Wille, der herrscht. Mit einer gewissen speku-
lativen Zartlichkeit nennt Duns Scotus ihn: fam nobilis causa. Ist er vorhanden,
beformt er alles, fihrt alles, qualifiziert alles. In der Ordnung der Vornehmbheit,
das ist richtig, hat Duns Scotus einen Primat des Willens anerkannt» (E. GILSON,
Johannes Duns Scotus, a. a. O. [wie Anm. 25], S. 615.) Vgl. auch SEEBERG, a. a. O.
(wie Anm. 34), S. 643 ff.; M. pE GANDILLAC, a.a. O. (wie Anm. 25), S. 364 f. Die
Bevorzugung des Willens als des eigentlichen Vermogens in der fruitio Dei ist
franziskanisch. Vgl. St. GRUNEwALD, Franziskanische Mystik, Versuch zu einer
Darstellung mit besonderer Beriicksichtigung des hl. Bonaventura, Miinchen 1932,
S.122 f. Wenn die TD ein zentrales Thema — trotz sonstiger Inkohédrenz der ver-
schiedenen, aus diversen theologischen und philosophischen Traditionen bezogenen
Motiven — auf origindre, d. h. eindringliche und kompromillose Weise ausfaltet,
dann ist es diese Suprematie des Willens in der mystischen Erfahrung. Das im
Ganzen ungiinstige Urteil, das CogNET (1968, S. 230) tiber den Verfasser der TD
ausspricht: er sei «un amateur, incapable de s’aventurer vers les cimes qu’avaient
abordées ses devanciers» —, ist, soweit es das 51. Cap. einschlieBen mochte, sicher-
lich zu revidieren. Hier herrscht eine mystische Intransigenz, die keinerlei Digres-
sion ins Unverbindliche mehr gestattet. Man darf also ruhig fiir die TD eine authen-



326 Die «Theologia Deutsch»

Eigenwillens die #nio mystica bedingt. Wenn der Mensch Gott ist, was ihm
die eigene Hand ist %°, dann ist ihm die Einung méglich, also dicke er wil 5.

tische Mystik reklamieren, auch wenn sie durch eine bisweilen seltsam anmutende
Mischung klassischer mystischer Formulierungen aus verschiedensten Traditionen
iiberrascht. Trotz dieser Irritation birgt sie Partien von absolut zwingender Ko-
hdrenz, welche die sprachliche Hohe der dlteren deutschen Mystik durchaus er-
reichen.

50 Cap. 10, S. 106, 13 f.; Cap. 52, S. 182, 128: Mag der mensch dar czu wevden,
das ev gotle sey, als dem menschen seyne hant ist, ffo laf ev ym genugen; vnd das sal
werlich seyn. Hiemit soll ein besonders intensives Einigungsverhéltnis des Menschen
mit Gott ausgedriickt sein. «Dieses eine Wort umfafit in seiner Erhabenheit die
ganze Frommigkeit der deutschen Mystik» (J. BERNHART, o.]., S. 278). «... diese
Vorstellung : Hand des hochsten Gutes zu sein, bringt die Eigentiimlichkeit und
Neuheit der deutschen Denkweise treffend zum Ausdruck» (MANDEL, 1908, S. 23).
S1EDEL, 1929, S. 62, verweist auf Thomas von Aquin, S. th. I, II, 21, 4 ad 2: homo
sic movetur a Deo ut instrumentum, quod tamen non excluditur quin moveat seipsum
per liberum arbitrium. Dazu wire noch hinzuweisen auf S. th. I, II, 10, 6 ad 3:
Deus movet voluntatem hominis, sicut universalis motor, ad universale obiectum volun-
tatis, quod est bonum. Et sine hac universali motione homo non potest aliquid velle.
Von diesen Vergleichsstellen her wire eine « Werkzeuglichkeit» des Menschen zu
Gott hin — «so wie die Glieder eines Leibes iiber sich hinaus dem Haupte dienstbar
sind (1 Kor 12,27)» (H. U. voN BALTHASAR, Christlicher Stand, Einsiedeln 1977,
S. 174) —im traditionellen Sinne eines ekklesiologischen Konzepts des Corpus Christi
Mysticum gemeint, das immer schon physische Vorstellungen heranzieht, um das
Gott-Mensch-Verhiltnis in Christus zu beschreiben. Dabei ist festzustellen, daB in
unserem Zusammenhang (mit der Bildlichkeit: Hand- Koérper) die organische Ein-
heitsvorstellung vor der mechanistischen (mit der Bildlichkeit: Mensch-Instrument)
dominiert. Dennoch — trotz der organisch abgestiitzten Bildlichkeit — ist eine ge-
wisse Instrumentalitit des von der TD angewandten Bildes — der Mensch soll fiir
Gott wie ein instrumental, d. h. willenlos agierendes Werkzeug sein! — offensicht-
lich. Damit ist ein von der TD wohl durchaus erwiinschter Monenergismus oder
Monotheletismus gegeben, der in eine Geschichtslosigkeit und Atemporalitiat miindet,
bei der man sich fragen kann, wie hier eine genuine geistliche Erfahrung Gottes
tiberhaupt noch méglich und denkbar ist. Im Grunde macht sich hier ein altes
Problem mystischen Sprechens bemerkbar: Es werden Bilder der Einung, die an
sich dem mystischen Nu vorbehalten bleiben miiBten, ontologisch und psycho-
logisch ausgeweitet. Damit ergibt sich eine bedenkliche Verschiebung der Perspek-
tive von einer spezifischen Mystologie zu einer totalitiren Ontologie und Psycho-
logie, in denen die mystischen Aussagen ihres Erfahrungsgehalts entkleidet zu
starren, den Unterschied zwischen Gott und Geschépf aus grundsitzlichen Ab-
sichten heraus verwischenden Thesen werden. Die TD ist dieser Gefahr — aus der
Intention lehrmiBger Darstellung heraus — nicht ganz entgangen. Mindestens droht
bei einer derartig starken Einebnung des Geschépfs zum rein objektiv handhab-
baren Instrument in der Verfiigung eines tubergroBen Subjekts — Gottes — die
Gefahr einer Aufhebung der Geschichte Gottes mit dem Menschen als eines
Geschehens zwischen zwei Subjekt-Partnern.

Dieses gesagt, wird man gewisse Aussagen mystologischer Texte mit hére-
tischem Gefille gleichzeitig mit gebotener Sorgfalt und Gleichmut aufnehmen
kénnen. — Die Problematik des oben zitierten Thomas-Worts iiber das instrumen-
tale Verhdltnis zwischen Mensch und Gott hat seinen bestimmten Hintergrund in



Die «Theologia Deutsch» 327

der Christologie, wo einerseits das Verhdltnis zwischen Vater und Sohn, anderseits
das in Christus selbst bestehende Verhaltnis zwischen Logos und Sarx ofter in der
Patristik unter dem Bild des Instrumentums (= Organon) abgehandelt wurde. Die
Schwierigkeit bestand darin, Christus nicht als ‘organon apsychon’ des Vaters
monotheletisch zu miBdeuten, sondern ihm die mit der Menschwerdung verbundene
Lebendigkeit und Freiheit eigenen Handelns zuzugestehen. Vgl. dazu W. METZGER,
Der Organongedanke bei den griechischen Kirchenviatern, Miinsterschwarzach
1969; CH. voN ScHONBORN, L’icone du Christ, Fondements théologiques élaborés
entre le Ier et le I1e Concile de Nicée (325-787), Fribourg 1976 (= Paradosis XXI1V),
S. 52, 64, 66, 72, 101. Dem Gedanken einer Instrumentalitit Christi in der oder
jener Form (oder in Kontroverse dagegen) haben die folgenden Autoren zugeneigt:
Origenes (f 253/54), Tertullian (1 nach 220), Eusebius ({ 339), Athanasius (1 373,
vgl. dazu Sur I'Incarnation, ed. CH. KANNENGIESSER, Paris 1973 [= SC 199), S. 293,
Anm. 3), Basilius (1 379), Gregor von Nyssa (f 394) und Cyrill von Alexandrien
(1 444). Thomas von Aquin ist auf diese Kontroverse eingetreten in S. th. I1I, 7, 1;
19, 1. Im Rahmen dieser Zusammenhinge ist der Logos verschiedentlich als die
‘Hand Gottes’ bezeichnet worden: vgl. die Stellen bei G. W. LampE, A Patristic
Greek Lexicon, Oxford 21968, S. 1521: t-:ip, 11 i. (Der Ausdruck manus domini [Dei
ist biblisch: Num 11,23; 1 Esdr 8, 22; 1 Chr 21,13 etc.). — Der Traditionsbereich
christologisch geprigter Ekklesiologie diirfte letztlich unserer Stelle vielleicht noch
niaher gestanden haben als die Instrumentum-(Organon-) Problematik der Christo-
logie. Das Corpus Christi Mysticum wird gerne aufgrund von 1 Kor 12, 12-31, in
konkreter Anwendung der physischen Metapher vom menschlichen Kérper und
seinen Gliedern niherhin ausgestaltet. Im iibrigen gibt es die Moglichkeit von
Beziechungen zwischen dem patristischen Organon-Gedanken und der ekklesio-
logischen Auffassung: Wenn die Menschheit Christi das Organon Divinitatis ist,
dann kann diese Werkzeuglichkeit leicht auf die ganze Menschheit iibertragen
werden, insbesondere weil Christus nach vielen Versicherungen ja eine allgemeine
Menschennatur angenommen hat. Zu dieser ekklesiologischen Metaphorik vgl.
J. A. MGHLER, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus dar-
gestellt im Geiste der Kirchenviter der drei ersten Jahrhunderte, Mainz 1925,
S. 304 {.; F. JURGENSMEIER, Der mystische Leib Christi als Grundprinzip der
Aszetik, Aufbau des religiésen Lebens und Strebens aus dem Corpus Christi mysti-
cum, Paderborn 71938 ; E. MERrscH, Le corps mystique du Christ, Etudes de théo-
logie historique, 2 Bédnde, Paris 31951, 6fters; H. MUHLEN, Una Mystica Persona,
Die Kirche als das Mysterium der heilsgeschichtlichen Identitit des Heiligen
Geistes in Christus und den Christen: Eine Person in vielen Personen, Miinchen
31968; H. pE LuBac, Corpus Mysticum, Eucharistie und Kirche im Mittelalter,
Einsiedeln 1969, o6fter; pErs., Glauben aus der Liebe, «Catholicisme», Einsiedeln
1970, ofter; pers., Die Kirche, Eine Betrachtung, Einsiedeln 1968, S. 111 ff.;
DERS., Geheimnis aus dem wir leben, Einsiedeln 1967; Handbuch der Dogmen-
geschichte, Band III, Fasc. 3a-3d, Freiburg i. Br. 1970-74 (ohne wichtige Hin-
weise) ; viele interessante Stellen iiber das Verhédltnis von Haupt und Gliedern (etwa
Thomas von Aquin, Lect. 8 in Eph 1,23) bei H. HURTER, Theologiae Dogmaticae
Compendium, T. I, Oeniponte 1885, S. 208 ff.; vgl. auch M. J. ScHEeBEN, Handbuch
der kath. Dogmatik IV, Freiburg i. Br. 1903, S. 310 ff.; A. TANQEREY, Synopsis
Theologiae Dogmaticae, Tournai 21943, S. 571 ff.; M. Scumaus, Kath. Dogmatik
I1I/1: Die Lehre von der Kirche, Miinchen 3-51958, S. 239-314 (mit vielen wert-
vollen Viterstellen); L. BouvEer, Die Kirche 11, Einsiedeln 1977, S. 119-149.

Die Verbundenheit des Corpus mysticum hat vor allem Augustinus immer
wieder nachhaltig hervorgehoben. Zum Beispiel: « Was immer mein Bruder hat,
wenn ich’s nicht neide, sondern ihn liebe, ist mein. In mir hab ich’s nicht, aber



328 Die «Theologia Deutsch»

in ihm besitz ich’s: es wire nicht mein, wiaren wir nicht in einem Leibe und unter
demselben Haupt. Es trigt zum Beispiel die linke Hand im Leib einen Ring, die
rechte nicht: ist diese damit ohne Schmuck verblieben? Betrachte die Hénde fiir
sich: du sichst, was die eine hat, die andere nicht. Betrachte den Zusammenhang
des Leibes, dem beide Hinde verhaftet sind, und sieh, wie die eine Hand, die nicht
hat, in der andern, besitzenden, hat. Die Augen sehen, wohin man geht, die FuBle
gehen dorthin, wohin es die Augen voraussahen: aber die Fuile konnen nicht
sehen und die Augen nicht gehen ... So nimlich, Briider, sehen wir die einzelnen
Glieder in ihren Amtern jedes das eigene Werk vollfithren: daB das Auge sieht,
aber nicht schafft: die Hand hingegen schafft, und dafiir nicht sieht: das Ohr hort,
aber nicht sieht und nicht schafft; die Zunge spricht, aber nicht hért und nicht
sieht; und obwohl sie alle in ihren Amtern verschieden und getrennt sind, so haben
sie doch, vom einen Gefiige des Leibes zusammengebunden, etwas Gemeinsames in
allen. Die Amter sind unterschieden, das Wohlbefinden ist eines.» (AUGUSTINUS,
Das Antlitz der Kirche, Auswahl und Ubertragung von H. U. voN BALTHASAR,
Einsiedeln o.]J., S. 104; Ubersetzung nach G. Morin, Sancti Augustini Sermones
post Maurinos reperti, Rom 1930 [= Misc. Agostiniana 1], Sermo 19, S. 101 ff. [nach
der Ausgabe von M. DENis]). Augustinus hat wie keiner vor und nach ihm die
Metaphorik des ‘physischen’ Leibes Christi im Sinne einer Unus- Homo-Theologie
der Kirche durchgefithrt. Vgl. MERscH, a.a. O., 11, S. 52 ff.; M.-F. BERROUARD,
L’Eglise communauté d’amour et de vie selon Saint Augustin, Lumiére et Vie 83,
S. 46-48; Oeuvres de Saint Augustin 71: Homélies sur L’Evangile de Saint Jean,
Paris 1969, S. 927 f. (mit vielen Stellenangaben); a.a.O. 72, Paris 1977, S. 817-
819, 829; S. Augustin, Commentaire de la premiére épitre de S. Jean, ed. P. Aca-
#ssE, Paris 1961 (= SC 75), S. 92-97. Oder ein anderes Beispiel: «Seht zu, was ihr
vermeiden, was ihr tun, was ihr befiirchten sollt! Es kommt vor, dal im mensch-
lichen Leibe, oder vielmehr vom Leibe, ein Glied abgetrennt wird, eine Hand, ein
Finger, ein Ful. Folgt die Seele auch dem abgeschnittenen Gliede? Als es noch im
Korper war, lebte es; nun verliert es das Leben. So ist auch der Christ noch katho-
lisch, wenn er im Leibe (der Kirche) lebt; trennt er sich ab, wird er ein Héretiker.
Der Geist folgt nicht dem abgeschnittenen Gliede» (Augustinus, Sermo 267, n. 4;
PL 38, 1231). — Insbesondere ist aus spaterer Zeit Nikolaos Kabasilas (1 zwischen
1363 und 1391) zu nennen: « Von ihm werden christliche Heilsgeschichte und christ-
liches Heilsgeschehen in einer Weise bestimmend fir die Mystik, wie seit Maximos
kaum mehr ... Sein System ist getragen vom Gedanken an ein umfassendes Corpus
Christi mysticum, dessen Haupt, der Herr, eben als Haupt seines Leibes allen
Gliedern Anteil an seinem eigenen Besitz gibt. Der Besitz ist durch die Taufe vor-
weg garantiert, aber man dringt immer tiefer in ihn ein in Richtung auf totale
‘Verchristung’ durch die intensive Teilnahme am sakramentalen Leben der Kirche.»
(H.-G. BeEck, Das byzantinische Jahrtausend, Minchen 1978, S.203; vgl. von
DEMS., Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Mianchen 21977,
S. 780-783). Ein paar Stellen mogen dieses Urteil aus dem ‘Buch vom Leben in
Christus’ (hrsg. von E. von IvANka, Wien 21966) aufs schonste belegen: « Und
noch immer ist das GroBte nicht gesagt. Denn nicht nur insoweit ist der
Herrscher bei den Sklaven, nicht nur gibt er Anteil an dem Seinen, und nicht
nur reicht er die Hand, sondern sich selbst gibt er ganz an uns hin, weshalb wir
auch Tempel des lebendigen Gottes sind. Christi Glieder sind diese Glieder. Und
diese Glieder gehoren zu dem Haupte, das die Cherubim anbeten. Diese Fiille,
diese Hande, sie hangen an seinem Herzen» (S. 164). «... indem er derart zugleich
mit den Leibern und den Seelen einsgeworden ist, ist er Herrscher nicht blo3 éiber
die Leiber, sondern auch iiber die Seelen und iiber ihren Willen. Und wie die Seele
den Leib und das Haupt die Glieder, so fithrt er durch sich selbst und durchherrscht



Die «Theologia Deutsch» 329

das wahrhaft unabhingige (autarke) und vollkommene Reich.» (S. 139).) «Und das
(das Leben nach dem Tode) betrifft nicht nur die Seele, sondern auch den Leib.
Denn auch der wird himmlisch sein, so wie beide zusammen (Leib und Seele) in
ihrer Vereinigung hier erdhaft waren. Die Seele (des Erlosten) nimlich wohnt in
den Handen des Himmlischen, und der Leib ist dessen Glied.» (S. 140.) «Dergestalt
herrscht er (Christus) iiber das reine und wahre Reich, sich selbst im Koénigtum
geniigend; und so fithrt er die herbei, die er unterworfen hat: heiterer als ein Freund,
strenger als ein Tyrann, zartlicher liebend als ein Vater, enger (mit ihnen) ver-
wachsen als die Leibesglieder, unentbehrlicher als das Herz; nicht mit Furcht sie
beugend noch knechtend durch Lohn; sondern indem er selbst die Macht der Herr-
schaft ist und selber die Beherrschten mit sich selbst verbindet.» (S. 138.) Vgl. zu
Nikolaos Kabasilas noch M. Lor-BoroDINE, Un maitre de la spiritualité byzantine
au XIVe siecle: Nicolas Cabasilas, Paris 1958 ; zu seiner Auffassung von der Kirche:
S. SavaviLrg, in: N. C., Explication de la divine liturgie, Paris 1967 (= SC 4bis),
S. 28 ff. Zum geistes- und frommigkeits-geschichtlichen Kontext V. Lossky, Die
mystische Theologie der morgenldndischen Kirche, Graz 1961 (= Geist und Leben
der Ostkirche 1), S. 221 ff. — Die Unterscheidung Haupt-Glieder ist auch in die
Exegese der Schrift eingegangen: Eine Grundregel des Donatisten Tichonius lautet,
man miisse die Schrift ratione capitis und ratione membrorum je verschieden inter-
pretieren (nach Ulrich de Strasbourg, La ‘Summa de bono’, Livre I, Paris 1930
[= Bibl. Thomiste XII], S. 60; L. I, Tract. II, Cap. XI). — Als spiter, aber inten-
siver Reflex der Corpus mysticum-Lehre stellt sich Pascals Anweisung vor: «Qu’on
s’'imagine un corps plein de membres pensants» (Pensées 704; Oeuvres completes,
Paris 1954, S. 1304): «Si les pieds et les mains avaient une volonté particuliére,
jamais ils ne seraient dans leur ordre qu’en soumettant cette volonté particuliére
a la volonté premiére qui gouverne le corps entier. Hors de 1a, ils sont dans le
désordre et dans le malheur; mais, en ne voulant que le bien du corps, ils font leur
propre bien» (a. a. O.).

51 Cap. 8, S. 104, 30 f. Es wird hier auf einen Kommentar zur dionysischen
‘Theologia mystica’ verwiesen, in dem etwas Uber die Haufigkeit der Unio-Erfah-
rung gesagt ist: Auch sal man wissen, das eyn meister spricht vbir sant Dionisius
worte, das eff moglich sey vnd das ef joch eyme menschen alsfo dicke geschee, das er
dar ynne wirt forwenet, das er dor luget, also dicke er wil (27 ff.). Das Zitat aus Diony-
sius betrifft Kap. 1, § 1, aus der ‘Theol. Myst.” (siche MANDEL, 1908, S. 18, Anm. 6;
UHt, 1912, S. 93; S1EDEL, 1929, S. 120); trotz Bemithungen konnte ich den Hinweis
auf den Dionysius-Kommentar nicht verifizieren. Es wire wichtig, den genauen
Hintergrund zu wissen, da in diesem Hinweis der mystologische Skopus unseres
Textes aufs schirfste begriindet ist. Ganz deutlich ist hier die Rolle des grund-
satzlichen volo, das den Aufblick in die Ewigkeit — der, weil er Gott liber vnnd
edeler vnd wirdiger dan alles ist (Cap. 8, S. 104, 32), implizit mit Gottes Gnade
rechnen darf! — als einen vorsmack ewiges lebens vnnd ewiger selikeit (a. a. O., S.103,4)
moglich macht. Vgl. dazu SiepEr, 1929, S. 31 {., 74 {. Ahnlich absolut wie diese
voluntaristische Aussage, welche die wisio Dei — durchaus konform mit der Uber-
lieferung, was deren prinzipielle Moglichkeit in statu viae betrifft (vgl. N. Wicki,
Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterlichen Scholastik von
Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin, Freiburg/Schweiz 1954, S.173) — ins
Vermégen des Willens verlegt (hierin den Ansichten Alberts des Grofen und Bona-
venturas folgend, vgl. Wickr, a. a. O., S. 199 ff.), nehmen sich auf der andern Seite
die ontologischen Ansichten des Frankfurters iiber die Abhdngigkeit der Geschopfe
von Gott aus. Fiir ihn ist das volkommende ... eyn weflen, das aller dinck wefen ist
(Cap. 1, S. 95, 4, 7 1.), wogegen das Geschaffene recht als eyn glantz ader eyn scheyne
sich ausnimmt (Cap. 1, S. 95, 12). DaB dieses ‘scheynen’ nicht bloB im Sinne bloBer

22



330 Die «Theologia Deutsch»

Die Einung selber ist in mehreren Kapiteln beschrieben, vor allem
in den Kapiteln 24, 27 und 28. Im Folgenden wird eine ganz entscheiden-
de Bedingung, das ‘Leben Christi’ und dessen Nachfolge, noch ausgespart,
weil dieses nicht nur den Weg zur Einung, sondern auch zu dessen Ziel
darstellt. Die unio mystica ist folgendermaBen beschrieben: Vorausge-
setzt, daB befulen vnd entpfinden, wol vnd we, lib vnd leid vnd alles das,
das befulet vnd besoben werden mag von aufen und von ynnen 5* Kriterien
auch der menschlichen Existenz Christi waren, weil — ganz nach eckharti-
scher Vorlage — got menschlich natur ader menscheit an sich (nam) vnd
wart vormenscht vnd der mensch wart vergotet 53, die Gottheit im Menschen
also als eine menschliche Natur, d. h. menschlich erfahrende, Natur gegen-
wartig ist, das menschliche Ich also seiner selber auch in der Vereinigung
mit Gott seine Erfahrungskompetenz nicht aufgibt, — vermag der Mensch
seinerseits im MafBe der Drangabe des Eigenwillens den aktuellen Willen
Gottes als die ihm spezifische, d. h. durch die Inkarnation Christi geadel-
te, Uberformung zu empfangen. Es ist also festzuhalten, das das eyn,
da got vnd mensch voreyniget seyn, an sich selber vnd an alle vind alles ledig
steet vnd ist icht, das ist gotis halben vnd nicht des menschen ader der crea-
tur halben. Wan gotis eygen ist an diff und daf vnd an selbheit vnd icheit vnd
dem ef glich stee vnd sey. Aber creaturen vnd naturen eigen ist, das sie sich
selber vnd das yr und diff vnd das hie vnd da suchet vnnd wil yn allem dem,

Scheinbarkeit, sondern im Sinn von /ucere zu deuten ist, erhellt aus Cap. 6, S. 101,
14 ff.: Jn welchem nu das ewige gute aller meist scheinet vnd lucht vnd wivckt vnd
bekant vnd gelibet wirt, das ist auch das befite vnder den creaturen, vnnd yn welchem
aller mymnst, das ist auch das mynste gut. Schon diese Aussage verweist auf einen
mystischen Exemplarismus, wie er schon von Eckhart her bekannt ist und wie er
sich aus andern Stellen erhdrten 1aBt: got ist aller wesenden wefen vnd aller leben-
digenn leben vnd aller wiflen wiffheit, wan alle ding haben yr wefen werlicher yn got
den yn en selber vnnd auch yr vormugen, leben vnd was des ist (Cap. 36, S. 145, 9 ff.).
BizeT, 1948, S. 206, hat mit aller wiinschenswerten Klarheit die in dieser mysti-
schen Ontologie implizierten orthodoxen Gehalte, aber auch ihre Gefahr heraus-
gestellt. Die Gefahr ist die einer intransigenten, allzu kompromilllosen Aussage,
die entweder den geschépflichen Willen in seinem Vermdgen iiberfordert oder die
geschopfliche Seinsweise allzusehr zum bloBen Schein nivelliert. Vgl. auch ORCIBAL,
1959, S. 74 {.; CogNET, 1968, S. 222 ff. Auch in der TD — wie bei Eckhart — geht
es um eine Definition und Bestimmung des Menschen vom Absoluten her: Der
Mensch soll von einem Besseren zu noch Besserem vorangehen, bis er bekennet vnd
smecket, das das ewig, eyn, volkommen an maf3 vnd an czal vber alles geschaffen gut ist
(Cap. 53, S. 182, 97 f.).

52 Cap. 24, S. 125, 12-14.

53 Cap. 3, S. 98, 17 f. Vgl. dazu A. M. Haas, Nim din selbes war, Studien zur
Lehre von der Selbsterkenntnis bei M. Eckhart, J. Tauler und H. Seuse, Freiburg/
Schweiz 1971, S. 52 ff.



Die «Theologia Deutsch» 331

das sie thut ader lesset. Wo nu die creatur ader der mensch seyn eygen
vnnd seyne selbheit vnd sich vorlufet vnd auf gehet, da gehet got yn mit
seyme eygen, das ist mit seyner selbheit >*. Ich vermute, daf es eine Ver-
deutlichung eckhartschen Gedankenguts darstellt, wenn gesagt wird,
daB der so vergottete Mensch seine Erfahrungskompetenz in der Verei-
nigung nicht verliert, da doch got der mensch ist 3. Ganz deutlich wird das
im 27. Kapitel gesagt. ‘Alle Dinge verlassen und aufgeben’ darf nicht
verstanden werden, das der mensch nichts czu thun ader vorhanden solle
haben, wan der mensch muf toch etwas thun vnd czu schicken han, die wiele
er lebet 56, wenn auch die voreynung nicht in der Aktivitit des Menschen
statthat, sondern in der Vereinigung des Willens. Das hindert ihn aber
eben nicht an menschlichen Verrichtungen: Doch mussen die ding seyn
wnd muf man thun vnd lafen, vnd besundern der mensch muf slaffen vnd
wachen, ghen, stehen, reden vnd swigen vnd anders vil, das joch seyn mup,
die wile der mensche lebet 3.

Skopus fiir diese die duBere Tatigkeit nicht aufhebende Indifferenz
ist die Unterscheidung von innerem und duBerem Menschen, wie sie in
Kapitel 28 formuliert wird: Wo die eynunge geschiet vnd wesenlich wirt,
do steet vorbafl meher der junere mensche yn der eynunge vnbeweglich vnd
gott let den aufer menschen her vund dar beweget werden jn dem vnd czu
dem, da muss ader sal seyn ader gescheen, als das der vfer mensche sprichi
vnd eff yn der warheit also ist: Ich wil wider seyn noch nicht seyn, leben
ader sterben, wissen ader nicht wissen, thun ader lafien vnnd alles, das dissem
gleich ist. Sunder alles, das do muf vnd sal seyn vnd gescheen, do bin ich
gehorsam czu, eff sie yn lidender wife ader yn thunder wife. Vund hat der
aufer mensch kein war vimmb ader gesuch, sunder allein dem ewigen willen
genug czu seyn. Wan das wirt bekant yn der warheit, das der ynner mensch
steen sal vnbeweglich vnd der vfer mensch mufl vnd sal beweget werden. Vnd
hat der jnner mensch yn seyner beweglikeit eyn war vmmb, das ist anders
nicht den eyn muf vnde sal seyn, geordent von dem ewigen willen. Vund wo
got selber dey mensch were ader ist, da ist ym also. Das merckt man yn Cristo s,

54 Cap. 24, S. 126, 29-40.

35 AL @, O, S, 125, 20,

56 Cap. 27, S. 132, 4-6. Man sieht, daB der quietistische Zug der TD leicht —
aufgrund eines die Bereiche wenig vermittelnden Denkens — in einen mehr oder
weniger aktivistischen umfallen kann.

57 A.a. O., S.133, 27-31.

58 Cap. 28, S.133f., 1-20. Die Gefahr bei diesem Modell vom inneren und
duBeren Menschen besteht in der Moglichkeit eines vélligen Divergierens der beiden,
so dafB schliellich belanglos wiirde, worin im Einzelnen die actio des Menschen



332 Die «Theologia Deutsch»

Stichwort fiir die unio mystica ist also Gehorsam %, ein Begriff,
der weit iiber die isolierte Tugend, die er bezeichnet, hinaus eine Grund-
befindlichkeit des vergotteten Menschen anzeigt. Die Einheit des mensch-
lichen mit dem ewigen Willen Gottes kumuliert in dieser Gehorsams-
haltung, die auf alles anmnemen °, auf alle AnmalBung, endgiiltig Ver-

konkret besteht. Das Bewegt-Sein des duleren Menschen bekdme so den Charakter
der Beliebigkeit, der dem der Zufalligkeit, der nach der TD der actio ohnehin eignet,
eine gefdhrliche zusitzliche Note verleiht: Wenn die Unbeweglichkeit des inneren
Menschen vollkommen wire, dann ist der Schritt zur weiteren Uberlegung, daB
dann die Beweglichkeit des d4ulleren Menschen weder inhaltlich noch formal, weder
ethisch noch dsthetisch von Belang ist, rasch getan. Dann aber wire man exakt
bei der Lehre der freien Geister angelangt. Die TD vermeidet die vollige Digression
des inneren und des duBeren Menschen durch die radikale Einbindung des Willens
auch des duBBeren Menschen in den gottlichen. Das damit angesprochene Verhiltnis
zwischen Quietismus und Aktivismus, zwischen Mystik und Politik, gibe eine in-
teressante Fragestellung fiir eine ideologiekritische Untersuchung ab. Vgl. dazu
J. B. METz, Zeit der Orden?, Zur Mystik und Politik der Nachfolge, Freiburg i. Br.
1977, S.45-47; H. R. ScHLETTE, Christentum in der Welt von Morgen, Orien-
tierung 42 (1978) 138-142.

59 Dall Gehorsam fiir den Verfasser der TD weit mehr ist als eine isolierbare
moralische Tugend, ist klar. Gehorsam ist fiir ihn eine Kategorie heilsgeschichtlich
richtigen Verhaltens: Alles, das yn Adam vnder ging vnd starb, das stunt yn Cristo
wider auff vnnd wart lebendig. Alles, das yn Adam auff stunt vnd lebendig wart, das
ging yn Cristo vnder vnd starp. Was was vnd ist aber daf3? Ich sprech: war gehorsam
vnd ungehorsam. (Cap. 15, S. 112, 1-5). Durch Einbezug von Gehorsam und Unge-
horsam in die Adam-Christus-Typologie werden diese Begriffe zu Kategorien des
Heils oder Unheils. Im Grunde ist Gehorsam nicht ein Gehorchen in punktueller
guter Absicht, sondern die Grundhaltung, welche die absolute und radikale Offen-
heit fiir den Willen Gottes und damit erst Gehorchen im Einzelfall méglich macht.
Ignatianisch ist Gehorsam, wie er hier gemeint ist, «Indifferenz». «Man mii3te
vielleicht sehr viel mehr (das hat man, glaube ich, tiberhaupt noch nicht getan),
die Indifferenz nicht als eine rein moralische Aufgabe auffassen und auch erst recht
nicht als einen, hic et nunc rational begrifflich gefaten, moralischen EntschluB,
all den Dingen auf dem Angesicht der Erde gegeniiber indifferent zu sein. Das ist
natiirlich ein guter Wille, indifferent zu sein, aber keine Indifferenz. Dort, wo einem
Menschen wirklich, und zwar durch die verschiedenen Stockwerke seiner Physis
und seiner Person hindurch, die Einzelwirklichkeiten seines Daseins gleichsam weg-
riicken, dort beginnt die Indifferenz, die Ignatius im Fundament nur so als Ziel-
punkt anpeilt, die aber erst, wenn es hochreicht, durch alle Wochen der Exerzitien
hindurch einigermafen erreicht wird ... Das Fernriicken, das existentielle Weg-
riicken der einzelnen Wirklichkeit meiner Existenz, das ist nicht etwas, was ich
kommandieren kann, und dann ist es geschehen, sondern das ist eine schwierige,
langsam zu vollziehende mystische Entwicklung.» K. RAHENER, Mystik — Weg des
Glaubens zu Gott, EntschluB3, Zs. f. Praxis und Theologie 32 (1978) H. 6, S. 9.
Vgl. auch von BartHASAR, Christlicher Stand, a.a. O. (wie Anm. 51), S. 324 ff.
(eine heilsgeschichtliche Grundlegung der Haltung der Indifferenz und des Ge-
horsams).

60 gnnemen hat in der TD eine reiche pejorative Semantik und reicht von



Die «Theologia Deutsch» 333

zicht geleistet hat. Das heilt, Gehorsam ist ein volliges Abstandnehmen
von sich selber, von selbheit vnd icheit 51, ein an (ohne) sich selber steen vnd
seyn %2, eine geringe Einschdtzung seiner selbst, also er nicht were .
Grund dafiir ist alleyne eynes, das man got nennet . Und dieses ‘Eine’
ist in der Seele des Menschen — unum in anima, wie Eckhart im Anschluf3
an Proklos sagt % — als Garant der Seligkeit; deshalb ist zu wissen, das
ewige selikeit an eyme allein leit vnd an nicht ander %¢; das eyn alleyn yn
der sele ©7.

Die Instanz, der Ort der unio mystica, von dem her gesprochen
wird, definiert sich damit als ein in sich widerspriichlicher: Voraussetzung
ist ein Nicht-Wollen, das identisch ist mit Alles-Wollen (was Gott will),
verantwortet von einem Ich, das im Moment seiner hochsten Selbst-
preisgabe, alles, Gott und die eigene Seele gewinnt 8. Die Erfahrung der

‘zustimmen’, ‘an sich reiflen’, ‘sich iiberheben’, ‘ichbestimmt handeln’ bis zur
Identifikation mit dem ruchlos, falsch leben (Cap. 20; vgl. die Cap. 2, 3, 4, 17, 20).
Das Wort markiert eine radikale Gesinnungsethik: Man spricht: Dar vimmb das
Adam den appfel af, weve er vorlorn ader gefallen. Ich sprech: Ef was vmmb seyn
annemen vnd vmmbe seyn ich, myne, miv, mich vnd vmmb des gleich. Helle er siben
eppfel gesPen vnde were das annemen nicht gewefen, er weve nicht gefallen. Aber do
das annemen geschach, do was er gefallen, vnd hette er nye keyns appfels entpissen.
(Cap. 3, S. 97, 1-8). Dieser negativen Belastung des Worts entspricht die positive,
die allerdings recht selten angewandt wird; Cap. 38 hat die Uberschrift: Wie man
das leben Cristi ane sich nemen sal von liebe vnd nicht vmmb lon, vnd sal yp nymmer
hyn legen adder auf schutten (S. 147).

61 Cap. 15, S. 112, 8.

62 A.a. 0, 7.

6 A.a. O, 12

6+ A.a. O, 15.

65 Vgl. oben Anm. 19.

6 Cap. 9, S. 105, 17 1.

67 A.a. O., 20.

68 «Ce wolo n’implique pas d’objet précis; il est a la fois nihil volo (‘je ne veux
rien’) et ‘je ne veux que Dieu’ (a savoir ‘que Dieu veuille pour moi’). En d’autres
termes, ‘il faut former le désir’, un désir ‘lié a rien’.» (DE CERTEAU, a. a. O. [wie
Anm. 22], S. 202). Der mystische Text als ganzes «peut étre envisagé d’abord
comme un ensemble structuré qui vise a manifester un absent nécessaire et pour-
tant impossible a placer comme tel dans I’énoncé. Un référant est a la fois la condi-
tion de possibilité de ce discours-la et sa ‘production’ sémantique (ce qu’il dit),
mais non pas son contenu. Surin (auf den sich diese Aussagen beziehen) le nomme
dans son texte: Dieu, ou Jésus Christ. Mais il le pose également comme ‘caché’.
Aussi faut-il examiner la nature de ce ‘discours mystique’ qui articule le dif sur le
non dit, ou qui peut-étre, vacillant de 1'un a l'autre, ne fait rien d’autre que de
juxtaposer des propositions contracdictoires.» (DE CERTEAU, L’absent de I'histoire,
Paris 1973, S. 161 {f.). Dieser Aspekt der sprachlichen Strategie ist bei den hier
besprochenen Texten der TD nicht vordringlich, lieBe sich aber gleichwohl darin
nachweisen.



334 Die «Theologia Deutsch»

unio ist eben paradoxerweise eine geheimnisvolle Kombination von Eli-
mination und Neukonstituierung des erfahrenen Ich. Alles lassen, czu
vorderst mich selber ®°, das ist die Forderung, der sich aber eine zweite
nicht weniger gewichtige anschlieft: Ertragreich fiir die Seligkeit sind
weder die Kreaturen und ihre Werke, noch Gott selber mit aller seyner
gute, als ferve eff vfwendig mir ist vnd geschit 7°, sondern beseligend ist
alles nur, als efl yn mir ist vnd geschit vnd bekennet vnd lib gehabt wirt vnd
entpfunden vnd gesmackt wirt ™.

Der offensichtliche Widerspruch von Innen und AuBen, der durch
die mystische Uberschreitung des empirischen Ich zustande kommt,
ist denen, die davon sprechen, immer schon gegenwirtig gewesen 72.
Unser Verfasser sucht ihn ganz im Sinne Meister Eckharts, dessen Mystik
nicht nur eine der Verinnerlichung, sondern ebenso sehr der Ent-dule-
rung 73 ist, durch das Bild von den zwei Augen, deren eines in die Ewig-
keit und deren anderes in die Zeit blickt 7*, durch die Konzeption einer

62 Cap. 9, S. 105, 37.

70 A.a. 0., 4042.

T A.a. 0., 4245. Vgl. dazu Haas, Nim din selbes war, a. a. O. (wie Anm. 53),
ofter; es ist hierin der «extreme Pendelschlag zwischen Entriickung des Menschen
zu Gott und Einverleibung Gottes im Menschen» spiirbar, ein Zug, der fiir die
deutsche Mystik an sich typisch ist: «Die deutsche Mystik seit Eckhart scheint
zunéchst ganz im Zeichen der Ent-bildung (zum bildlosen Gott hin) zu stehen, aber
von ihr ging nicht minder der Impuls der Verkérperung des Gottlichen aus» (H. U.
vON BALTHASAR, Theodramatik, I: Die Personen des Spiels, 1: Der Mensch in Gott,
Einsiedeln 1976, S. 182, Anm. 14).

72 Man wird sagen diirfen, daB3 dieser Widerspruch in der TD nicht ebenso
geschickt tiberwunden wird, wie bei Tauler beispielsweise, der im Konzept von
grunt[gemiiete eine den inneren und duBeren Menschen vereinheitlichende Person-
mitte statuiert. Es ist, wie wenn die Willenseinheit (die nach der TD ja durch den
inneren und duBeren Menschen hindurchgehen sollte) kaum eine Einheit der Person
zu tragen vermag. Daher bei der TD die spiirbare Gefahr eines Auseinandertretens
von Aktivismus und Quietismus.

73 Die Ent-duBerung des Menschen an die Dinge und Erfordernisse der Welt
— die vita activa — ist bei Eckhart noch bis ins Innerste mystisch geprigt: Erst der
mit Gott Abgeschiedene kann wieder rechtens sich der Welt zuwenden. Gerade
deshalb ist es falsch und einseitig, bei Eckhart von reiner ‘Introversionsmystik’ zu
reden. Vgl. dazu D. M1eTH, Die Einheit von Vita activa und Vita contemplativa
in den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und bei Johannes
Tauler, Untersuchungen zur Struktur des christlichen Lebens, Regensburg 1969
(= Studien zur Geschichte der kath. Moraltheologie 15); pERs., Christus, das
Soziale im Menschen, TexterschlieBungen zu Meister Eckhart, Diisseldorf 1972,
S. 75 ff. Bis zu seinem Tod ist es dem Menschen nach der TD grundsitzlich ver-
wehrt, das er von ausfen vnleidlich vnd vnbeweglich werde (Cap. 29, S. 134, Titel-
iiberschrift). Damit ist aller Quietismus grundsitzlich desavouiert.

74 Vgl. dazu Hausst, 1958, S. 395-397; pERs., 1973, S. 232 ff. Das Motiv



Die «Theologia Deutsch» 335

Aufgliederung von Ewigkeits- und Zeitschau, wie immer diese auseinan-
derstrebende Blickweisen psychologisch verkraftet werden mogen, zu
schwichen 75. Beim Verfasser der TD hat der Gedanke einen christolo-
gischen Hintergrund, den er bei Eckhart nicht hat: Die beiden Augen
werden auf Christus, auf seine Gottheit (auf die das rechte Auge gerichtet
ist) und Menschheit (auf die das linke Auge gerichtet ist) bezogen 7.
Hier herrscht Gleichzeitigkeit der Schau, hingegen nicht beim Menschen:
difle czwer augen der sele des menschen mugen nicht gleich mitenander yre
werck gevben. Sunder sal die sele mit dem rechten auge yn die ewikeit sehen,
Bo muf sich das lincke aller seyner werck vorczihen vnd sich halden, als ab
ef tod sey. Vund sal das lincke aug seyne werck vbin noch der vfwendikeit,
das ist die czite vnd die creature handeln, fo muf das recht auge gehindert
werde an seynen werck, das ist an seyner beschaubunge 7. Ob diese Wider-

von den zwei Augen ist fiir HAuBsT ein entscheidendes Kriterium, die Verfasser-
schaft der TD Johannes Lagenator (= Légeler) «de Francfordia» (1 13.5.1440) zu-
zuschreiben (Entstehungszeit: zwischen 1330-1340). Bis jetzt hat diese Ansicht
noch keine Gnade gefunden, insbesondere «verlierty diese Zuweisung «bei der
Hiufigkeit der Deutung des rechten und linken Auges an Wahrscheinlichkeit»
(G. ScHLEUSENER-E1cHHOLZ, Die Bedeutung des Auges bei Jacob Béhme, Friih-
mittelalterliche Studien 6 [1972] 478, Anm. 127; hier auch die einschldgigen Stellen,
S. 476 ff.). Zum Motiv der zwei Augen vgl. jetzt von DERs., Das Auge im Mittel-
alter, 2 Binde, Miinster 1978 (= Minstersche Mittelalter-Schriften 35). Vgl. auch
Si1EDEL, 1929, S. 26.

75 Auch bei Eckhart begegnet ein dhnliches psychologisches Paradox, das
wohl fiir den Mystiker insgesamt konstitutiv sein diirfte: diu séle ist geschaffen als
Af ein ort zwischen zit und Ewicheit. Mit den nidersten sinnen ndch der zit iiebet si
zitlichiu dinc; ndch der obersten kraft begrifet und enpfindet si dne zit éwigin dinc
(QuinT, DW 1, 405, 1-3). Das alles aber in Gleichzeitigkeit! Vgl. unten Anm. 77, 78.

76 Es gibt eine auf den ‘Physiologus’ sich zuriickbeziehende Tradition, die
vor allem ikonographisch bedeutsam wurde, die, um an Christus die niemals schla-
fende, sondern immer wachende Gottheit zu markieren, ihm auch am Kreuze die
Augen offenstehen lieB3: Die offenen Augen wurden so zum Signal der — gegeniber
der toten Menschheit — wachenden Gottheit. DaB sich hier in der TD die Proble-
matik eines Auseinanderhaltens der beiden Naturen Christi an die Augen als ein
Symboltriager hilt, ist von daher ohne weiteres verstindlich. Vgl. A. GRILLMEIER,
Der Logos am Kreuz, Zur christologischen Symbolik der &lteren Kreuzigungs-
darstellung, Miinchen 1956, S. 81 ff.

77 Cap. 7, S. 102 {., 38—47. Diese Stelle verrat, dal die TD genau eines der
zentralen Anliegen der deutschen Mystik nicht mehr zu vertreten wagt: die konse-
quente Integration der Vita activa in die Vita contemplativa. Insofern ist die Stelle,
die nurmehr deren Isolierung aus psychologischen Griinden kennt, verrdterisch.
So ist zum Beispiel nicht leicht erkldrbar, wie der Gotteswille in den Werken der
vBwendikeit noch durch den Eigenwillen durchschlagen soll, wenn das Auge der
beschaubunge schlaft. Es stellt sich der Verdacht ein, das sei nur moglich, wenn der
Mensch gewissermaBen als Marionette im Sinne einer prastabilierten Harmonie —
als Organon apsychon! — handelt.



336 Die «Theologia Deutsch»

spriichlichkeit von Innerem und AuBerem, die bei Eckhart durch das
Bild von den zwei Augen (auch Antlitzen) der Seele hitte iiberwunden
werden sollen 78, durch einen geschirften psychologischen Blick oder
durch eine theologische Motivierung der Unterschiedenheit von Christus
und Menschen zustande kommen konnte, mul3 ich offen lassen. Sicher ist
jedenfalls die mystagogisch héchst bedeutsame Rolle, die Christus zuge-
sprochen wird 7°. Er ist gewissermalBen Anla und Ziel des vergotteten
Menschen in seinem irdischen Dasein 0.

11L

Der stark herausgestellte christologische Aspekt der TD mag Lu-
ther 8 zusammen mit der darin enthaltenen Rechtfertigungslehre 8% be-

78 Eckhart kennt noch keinerlei Arbeitsteilung zwischen den beiden Augen;
deren Werk ist durch Gleichzeitigkeit gekennzeichnet: Diu séle hdt zwei ougen,
einz inwendic und einz zwendic. Daz inner ouge der séle ist, daz in daz wesen sihet
und sin wesen von gote dne allez mittel mimet: daz ist sin eigen werk. Daz tizer ouge
der séle ist, daz dd gekévet ist gegen allen cvéativen und die merket ndch bildelicher
wise und ndch kveftlicher wise (Quint, DW 1, 165, 4 ff.).

79 Es ist festzustellen, daB3 durch diesen Unterschied im (gleichzeitigen oder
ungleichzeitigen) Gebrauch der zwei Augen Christus ein Vorrang zugeschrieben
wird, der ihn von durchschnittlichen Menschen und vom Mystiker radikal abhebt.
Der Mensch wird nie dazu kommen, die Fahigkeit Christi, die Ewigkeits- und Zeit-
schau miteinander zu harmonisieren, einzuholen. Der Nachfolge ist damit ein
Moment genommen, das fiir das Cristus leben immerhin konstitutiv ist.

80 Mit den oben angetdnten Abstrichen am Ideal Christi!

81 Es ist hier nicht der Ort, auf Luthers Verstindnis der deutschen, ge-
schweige denn der altkatholischen Mystik insgesamt einzutreten. Sicher darf heute
nicht mehr optimistisch versichert werden, da Luther iiber die TD der «Schiiler»
Meister Eckharts gewesen sei (so F. HEER in seiner forcierten Einleitung zu: Meister
Eckhart, Predigten und Schriften, ausgewahlt und eingeleitet von F. H., Frank-
furt a. M. 1956, S. 50). Was Luthers Verhéltnis zur TD betrifft, so ist das folgende
kurz festzuhalten: Luther hat die TD am 4. Dezember 1516 in Wittenberg in
bruchstiickhafter Form (Kap. 7-24 in der Fassung von MANDEL, 1908) unter dem
folgenden Titel herausgegeben: Eyn geystlich edles Buchleynn. von vechier vnder-
scheyd vnd vorstand. was der alt vnd new mensche sey. Was Adams vnd was gottis
kind sey. vnd wie Adam ynn vns stevben vnnd Christus ersteen sall (nach BARING,
1963, S. 27). Diese Ausgabe ist mit einer Vor Rede. (Faksimile in BARING, 1963,
S.12; WA 1, 153) versehen, in der eine caplatio benevolentiae insbesondere des
klugen und versierten, theologisch gebildeten Lesers vorgetragen wird, die die un-
zuldngliche Form des Textes zu entschuldigen versucht: dan es ynn etlichen worten
scheynet untiichtig ader aufl dev weyfe gewonlicher prediger vnnd lever veden. ja es
schwebt nit oben, wie schawm auff dem wasser, Sunder es ist aufl dem grund des Jor-
dans von einem wavhafftigen [sraeliten erleflen, wilchs namen gott weyfS unnd wen er
efl wissen wil. dan diff mall ist das buchleyn an titell unnd namen funden. Aber nach
miiglichez gedenchen zu schetzen ist die matery, fafit nach der avt, des erleuchten doctors



Die «Theologia Deutsch» 337

Tauerli, prediger ovdens. Nit wie dem allen. das ist war gruntlich leve, der heilgen
schrifft. muf narven machen, adder navve wevden. Als der apostel Paulus bevurt 1.Co.
1. Wir predigen Christum eyne torheyt den heyden, aber eyne weySheit gotiis den Heylgen.
Zweierlei ist an dieser Vorrede interessant: 1. die inhaltliche Zuweisung der Schrift
in den EinfluBbereich Taulers, 2. die Entschuldigung von deren ungeniigenden litera-
rischen Form durch den Hinweis auf den christlichen sermo humilis, der fiir die
“Torheit in Christo’ Zeugnis ablegt (zur Tradition des sermo humilis vgl. E. AUER-
BACH, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spéatantike und im Mittel-
alter, Bern 1958, S. 25-53; H. pE Lusac, Credo, Gestalt und Lebendigkeit unseres
Glaubensbekenntnisses, Einsiedeln 1975 [Theologia Romanica V1], S. 211 ff.). 1518
konnte Luther das Biichlein in erweiterter Fassung in Wittenberg unter dem Titel
‘Eyn deutsch Theologia’ erscheinen lassen. In demselben Jahr wurde es in derselben
Fassung in Wittenberg, Leipzig und Augsburg nachgedruckt. In der Augsburger
Ausgabe von 1518 (bei Silvan Otmar am 23. Sept.) heiflit es zum erstenmal ‘Theo-
logia Teiitsch’ (vgl. dazu BariNGg, 1953, S. 3; Baring, 1963, S. 28 ff.; MANDEL,
1908, S. 11; der Text der Vorrede in WA 1, 378 {.). (Luthers Ausgabe der TD ist
nicht zu verwechseln mit der ‘Thewischen Theologey’ Bertholds von Chiemsee, die
am 31.8.1528 in Miinchen erschien. Vgl. dazu G. STEER, Germanistische Scholastik-
forschung I, ThuPh 45 [1970] 222, und WA 1, 375). Wiederum wird in der Vorrede
im Riickbezug auf die paulinische Verteidigung des christlichen Soldzismus der
Leser gebeten, das er seynen schaden nit vorwivcke und sich evgeve yn dem schlechten
deutsch adder ungefrenfeten ungekvenizien worten, dann dif3 edle Buchleyn, alf arm
und ungesmuckt es ist yn worten und menschlichey weifheit, alfo und vill mehy veycher
und ubivkostlich ist es in kunst und gotlicher weifSheit (WA 1, S. 378, 17 fi.). Sein Lob
noch steigernd versichert er: Und das ich nach meynem alten navrven rueme, ist myr
nehst dev Biblien und S. Augustino nit vorkummen eyn buch, dar aufs ich mehr erlernet
hab und will, was got, Christus, mensch und alle ding seyn (a.a. O., 21 ff.). Und er
schlieBt: Lef diff Buchlein wer do will, unnd sag dann, ab die Theologey bey unf new
adder alt sey, dann diffes Buch ist yhe nit new, Werden aber villeicht wie vormals
sagen, Wyr seyen deutsch Theologen, das lafien wyr fo seyn. Jch danck Gott, das ich
yn deutscher zungen meynen gott alfo hive und finde, als ich und sie mit myr alher nit
funden haben, Widder in lateynischer, kvichscher noch hebrveischer zungen. Gott gebe,
das difer puchleyn mehr an tag kumen, o werden wyy finden, das die Deutschen Theo-
logen an zweyffel die beften Theologen seyn, Amen (a. a. O., 379, 5 ff.). (Verschiedent-
lich — mit immer stiarkerer GewiBheit — ist die Authentizitit der Lutherschen Text-
wiedergaben versichert worden: voN ScHRODER, 1937, S. 58; Baring, 1953, S. 3;
Run, 1958/59, S. 286; Run, 1969, S. 205 {.; von HINTEN, 1976, S. 78). Inhaltlich
neu gegeniiber der ersten Einleitung von 1516 kommt das Lob der deutschen
(= deutschsprachigen) Theologie hinzu, wahrend der Hinweis auf Tauler entfallt.
Man wird beachten miissen, dall hier die deutsche Sprache stolz gegentiber dem
bisher mehr oder weniger unbezweifelten Rang der drei heiligen Sprachen als die
spezifische Sprache einer neuen und durchschlagenden Theologie abgehoben wird
(zum Traditionsbereich einer theologischen Rechtfertigung der deutschen Sprache
im Sinne eines sermo humilis vgl. R. GAssER, Propter lamentabilem vocem hominis,
FZ{PhTh 17 [1970] 3-83 [= Ziurcher Diss. 1970]). — Das Verhdltnis Luthers zur
TD scheint mir noch nicht geniigend erforscht (immer noch beachtenswert ist die
Arbeit von W. K6HLER, Luther und die Kirchengeschichte nach seinen Schriften,
zundchst bis 1521, I. (untersuchender] Teil, 1. Abt.: Die AblaBinstruktion, die
Bullen, Symbole, Concilien und die Mystiker, Erlangen 1900, S. 236-289 viele Mate-
rialien tiber Tauler und die TD; vgl. auch MANDEL, 1908, S. 1-v, MOELLER, 1963,
157-168), es miilte eigens neu erforscht werden. Unbezweifelt ist, daB Luther die
TD zunidchst als eine Schrift Taulers oder mindestens als eine Zusammenfassung



338 Die «Theologia Deutsch»

von dessen Lehre angesehen hat. Am 14. Dez. 1516 schreibt er an Spalatin: si fe
delectat puvam, solidam, antique simillimam theologiam legeve in germanica lingua
effusam, Sermones Taulerii ITohannis praedicatorie professionis tibi compararve poles.
Cuius totius velut Epitomen (von mir gesperrt) Ecce hic tibi mitto. Neque enim ego
vel in latina vel nostra lingua theologiam vidi salubriovem et cum Evangelio consonan-
tiovem. Gusta ergo et vide, quam suavis est dominus, ubi prius gustaris et videris,
quam amarvum est, quicquid nos sumus. (WA Briefwechsel 1, 79, 58 ff.). Am 31. Marz
1518 an Staupitz: Ego sane secutus theologiam Tauleri et eius libelli ..., ne homines
in aliud quicquam confidant quam in solum Ihesum Christum, non in orvationes et
merita vel opera sua (a. a. O., 160, 8 ff.). In einem Brief vom 6. Mai 1517 an Spalatin
nennt Luther die TD ein opus theologicissimum (a. a. O., 96; vgl. auch die Erwih-
nung der TD a. a. O., 180, 15 ff. und 181, 11 ff.). Zum Verhiltnis Luthers zur deut-
schen Mystik vgl. neben der Spezialbibliographie zur TD (siehe unten S. 347; im
Folgenden wie immer mit Autorname, Jahr und Seitenzahl zitiert) die folgenden
Werke: P. ALtHAaus, Theologische Aufsidtze I, Giitersloh 1929, S. 74-118; I. As-
"HEIM (Hrsg.), Kirche, Mystik, Heiligung und das Natiirliche bei Luther, Gottingen
1967; H. BEINTKER, Die Uberwindung der Anfechtung bei Luther, Eine Studie zu
seiner Theologie nach den Operationes in psalmos 1519-1521, Berlin 1954, S. 158-
162; G. EpEL, 1962; W. ELErRT, Morphologie des Luthertums I, Miinchen 1931,
Neudr. 1958, S.145-154; M. Erze, Zuge spatmittelalterlicher Frommigkeit in
Luthers Theologie, ZThK 62 (1965) 381-402; pERs., Das Verstindnis der Passion
Jesu im ausgehenden Mittelalter und bei Luther, in: Geist und Geschichte der
Reformation, FG H. RUCKERT zum 65. Geb., Berlin 1966, S. 127-151; R. GARCIA-
ViLLosLapa, Martin Lutero I, Madrid 1973, S. 212-214; H. Grisar, Luther I,
Freiburgi. Br. 1911, S. 64-72, 132-146; B. HAGGLUND, Voraussetzungen der Recht-
fertigungslehre Luthers in der spdtmittelalterlichen Theologie, LR 11 (1961) 28-55;
DERS., Luther und die Mystik, in: AsHEIM, a.a.O., S.84-94; H. HErRING, Die
Mystik Luthers, Leipzig 1879; R. HERRMANN, Gesammelte Studien zur Theologie
Luthers und der Reformation, Goéttingen 1960, S. 422; B. R. HorrFmannN, Luther
and the Mystics, A Re-examination of Luther’s Spiritual Experience and his Rela-
tionship to the Mystics, Minneapolis 1976; A. W. HUNZINGER, Luther und die
deutsche Mystik, Neue kirchl. Zs. 19 (1908) 972 ff.; E. IserLoH, Luther und die
Mystik, in: AsHEIM, a. a. O., S. 60-83, wieder abgedruckt in: E. I., Luther und die
Reformation, Beitrage zu einem okumenischen Lutherverstindnis, Aschaffenburg
1974, S.60-87; F. W. KantzENBACH, Christusgemeinschaft und Rechtfertigung,
Luthers Gedanke vom fréhlichen Wechsel als Frage an unsere Rechtfertigungs-
botschaft, Luther 35 (1964) 34-45; O. KaTtanN, M. Luther und die Mystik, in:
Religion, Wissenschaft, Kultur (Viertelsjahresschrift der Wiener kath. Akademie)
15 (1964) Folge I-11I, 71-83; W. K6HLER, Luther und die Kirchengeschichte, a. a. O.
(wie oben), S.236-289; J. KostLIN [ G. KAWERAU, M. Luther, sein Leben und
seine Schriften, Bd. 1, Berlin 51903, S. 110-115; J. KéstLIN, Luthers Theologie in
ihrer geschichtlichen Entwicklung und ihrem inneren Zusammenhang dargestellt I,
Darmstadt 31968, S. 105 ff.; M. LiENHARD, Christologie et humilité dans la Theo-
logia crucis du commentaire de I’épitre aux Romains de Luther, RHPhR (1962)
304-315; pERrs., Luther témoin de Jésus Christ, Paris 1973, S. 35-40; W. LINK,
Das Ringen Luthers um die Freiheit der Theologie von der Philosophie, hrsg. von
E. WorFr | M. MEzZGER, Miinchen 1955, S. 315-350; W. von LoeweNIcH, Luthers
Theologia Crucis, Witten 51967, S. 169-193; W. MAURER, Von der Freiheit eines
Christenmenschen, Zwei Untersuchungen zu Luthers Reformationsschriften 1520/21,
Gottingen 1949, S. 48-60, 116-121; K. A. MEISSINGER, Der kath. Luther, Miinchen-
Bern 1952, S. 125-127; B. MoELLER, Tauler und Luther, a. a. O. (wie oben); K.-H.
Zur MUHLEN, Nos extra nos, Luthers Theologie zwischen Mystik und Scholastik,



Die «Theologia Deutsch» 339

Tiibingen 1972; A. V. MULLER, Luthers theologische Quellen, GieBen 1962; V. A.
MULLER, Luther und Tauler, Bern 1918; H. A. OBERMAN, Spatscholastik und Refor-
mation, Bd. I: Der Herbst der mittelalterlichen Theologie, Ziirich 1965, S. 301-334;
DERS., Simul gemitus et raptus: Luther und die Mystik, in: Asurim, a. a. O. (wie
oben), S.20-59; R. Otro, West-6stliche Mystik, Vergleich und Unterscheidung
zur Wesensdeutung, Minchen 31971, S. 224 ff., 273 {.; St. E. OzmeENT, Homo Spiri-
tualis, A Comparative Study of the Anthropology of J. Tauler, J. Gerson and
M. Luther (1509-1516) in the Context of Their Theological Thought, Leiden 1969;
DERS., Homo Viator: Luther and Late Medieval Theology, in: pDERs. (Hrsg.) The
Reformation in Medieval Perspective, Chicago 1971, S. 142-154; DERs., Mysticism
and Dissent, 1973 ; DERs., Mysticism, Nominalism and Dissent, in: CH. TRINKAUS |
H. A. OBERMAN, The Pursuit of Holiness in Late Medieval and Renaissance Reli-
gion, Leiden 1974, S.67-92; O. H. PescH, Theologie der Rechtfertigung bei
M. Luther und Thomas von Aquin, Mainz 1967, S.3f., 203 {., 216, 241 {., 300,
649, 936; R. PRENTER, Spiritus Creator, Miinchen 1954, S. 21-172; H. QUIRING,
Luther und die Mystik, ZSTh 13 (1936) 150-240; RtHL, 1960; F. RuHLAND, Luther
und die Brautmystik, Diss. GieBen 1948 ; E. SEEBERG, Luthers Theologie II, Stutt-
gart 1937, S. 4-47, 91-93; O. ScHEEL, Taulers Mystik und Luthers reformatorische
Entdeckung, FG fiar J. Kartan, Tibingen 1920, S. 305 ff.; H. StroHL, 1962,
S. 187-210; O. TarvAaINEN, Der Gedanke der conformitas Christi in Luthers Theo-
logie, ZSTh 22 (1953) 26-43; E. VoGELSANG, Luther und die Mystik, LuJb 19
(1937) 32-54; pERs., Die Unio mystica bei Luther, AfRG 35 (1938) 63-80; J. von
WALTHER, Mystik und Rechtfertigung beim jungen Luther, Giitersloh 1937;
E. WoLrF, Luther und Staupitz, Leipzig 1927; DERs., J. von Staupitz und die
theol. Anfinge Luthers, LuJb 11 (1929) 43-86.

82 Zur ‘Rechtfertigungslehre’ der TD wvgl. MauFF, 1890, S. 36 f. Wenn von
einer Rechtfertigungslehre in der TD tuiberhaupt gesprochen werden kann, dann
sind vor allem die traditionellen Aspekte der kirchlichen Rechtfertigungslehre zu
beachten: 1. die EinfloBung der Gnade, 2. die Rolle der Kirche, «da auBerhalb der
Kirche keine Vergebung der Siinde maoglich ist», 3. «die Teilnahme an der communio
sanctorum, hier verstanden als die Gemeinschaft der Sakramente und die Gemein-
schaft der Heiligen» (nach OBERMAN, Spéatscholastik, a. a. O. [wie Anm. 81], S.116).
1. Scheinbar ist in der TD wenig vom HI. Geist die Rede: Vielleicht miifte man
aber das ‘wahre Licht’ als «innere Beratenheit» (BERNHART, 0. J., S. 278) durch
den Geist Gottes interpretieren; der Verfasser der TD spricht vom schon begnadeten
Menschen her! Tatsichlich aber enthidlt die TD — das hat schon Sieper, 1929,
S. 26 1., energisch gegen die protestantischen Ausleger der TD festgehalten — eine
doch recht ausfiihrliche Geistlehre in den Kapiteln 22, 24, 25, 26: Ausfiithrlich wird
hier itber die notwendige bereitunge fiir die Aufnahme des Geistes gesprochen
(Cap. 22), iiber die tatsdchliche Erfahrung des Geistes (befulen wvnd entpfinden,
Cap. 24, S. 125, 12) und die neue Empfindlichkeit fiir das Gottliche in der Unio
(a. a. O.); verurteilt werden die «bosen Friichte», die aus dem «Samen des boésen
Geistes» erwachsen: geistlich vichtum vnd hoffart — vngeordente, falsche freiheit (Cap. 25),
die beide meinen, auf schrifft und lere und die gebote der heiligen kirchen vnd die
sacrvament verzichten zu konnen (a. a. O., S. 128, 45 ff.); geistlich armut vnd wave,
geistlich demutigkeit (Cap. 26, S.128,1f.) und die damit verbundene «Hoélle der
Selbsterkenntnis» (J. G. Hamann) — Haltungen, die Christus bis in den liplichen
todt (a. a. O., S. 131, 91) vorbildlich vorgelebt hat — miissen den Menschen bis zum
Tode priagen. Kaum ist von der Gnade die Rede (immerhin aber ausfiihrlich in
Cap. 22, wo der Entscheid des Menschen zum geist gotis zur Grundlage eines gott-
gefilligen Lebens wird: Vad got hat also grofen fleifs vnd libe vnd ernst czu dey bevei-
tunge, also czu dem yngieflen, wen er beveitet werve! S. 123, 41 ff.), die der Geist dem



340 Die «Theologia Deutsch»

sonders beeindruckt haben. Christus # gehért in den Zusammenhang der

Menschen eingibt. Cap. 31, S.137, 15-18, wird das ware licht als Gnadenlicht gedeutet:
Das wavre licht ist das ewige licht, das ist got, ader ef ist eyn geschaffen licht vund ist
doch gotlich, vnd das heiflet man gnade ( von mir gesperrt) vnd dif3 ist alles ware licht.
2. Die Kirche mit ihren Heilmitteln (ordenung mit Sakramenten etc.) wird als
Mittlerin des Heils hingegen durchaus nachhaltig verteidigt, wenn auch eher
schematisch und in Verteidigungsposition gegeniiber den freien Geistern. 3. Die
communio sanctorum wird als solche bloB implizit thematisch im Konzept
der Gottesfreunde, der Dienerschaft Christi und des alle Vollkommenen um-
fassenden Gehorsams zu Christus. — Die Rechtfertigung von der Siinde geschieht
nach der TD nicht speziell im Glauben, hingegen — wie in Cap. 3 ausfithrlich ver-
sichert wird — durch die Menschwerdung Christi, die — antitypisch zum Fall Adams —
widerbrengunge vnd besserunge in einem absoluten Sinne bringt, vonseiten des Men-
schen aber nichts anderes erforderlich macht sundern eyn blof, luter leiden, also das
got alleyne thu vnd wircke vnd ich leide yn vnd seyne werck vnd seynen willen (S. 98,
32 ff.). Das Geschehen-Lassen der Erlésung von der Siinde in Christus, das hier so
stark betont wird, dirfte Luther neben der Typologie Adam-Christus besonders
angesprochen haben. Zur Rechtfertigungslehre vor Luther vgl. GH. P. CARLSON,
Justification in Earlier Medieval Theology, The Hague 1975, und U. KUun/O. H.
PrscH, Rechtfertigung im Gespriach zwischen Thomas und Luther, Berlin 1967.
OzmENT, Mysticism and Dissent, 1973, S. 21, fa3t die folgenden Punkte zusammen,
die Luther interessiert haben diirften: « Apparently he (Luther) simply found much
in it (in der TD) with which he agreed. Of the themes in the German Theology which,
it could be argued persuasively, conform to Luther’s own theological predilections
in the formative years 1513-17, the following can be mentioned. There is the
emphasis on the ‘bitterness’ of the true Christian life for a selfish human nature
and for reason, which shun the way of suffering. There is criticism of that ‘spiritual
pride’ which would dispense with Scripture and doctrine altogether. The German
Theology elaborates this point against the Free Spirits, who think that man can
be ‘like God’, i. e. live self-sufficiently above suffering and conscience, and hence
beyond ethical rules and institutional regulations. There is the description of the
perfect man as one who is free from the fear of hell and the selfish desire for an
eternal reward; and an effort to bring the whole man into the religious life is made
by empasizing the importance of both love and knowledge. Finally, there are the
various motifs which stress humility and self-denial, such as the description of the
perfect man as always groaning over the persistence of sin, willing to suffer even
eternal damnation if that be God’s will, and always striving to suppress his selfishness
by the hard way of the cross.» Also sind es weniger die ontologischen und anthropo-
logischen Lehren und die eigentlich mystischen Ausfithrungen tiber die Uwnio des
Menschen mit Gott gewesen, die Luther an der TD interessierten, als vielmehr
deren Amnsichten iiber die ¢steps to salvation» (a. a. O., S. 24).

8 Die Rolle Christi in der Okonomie des Heils in der TD ist nicht einfach
zu bestimmen, da einerseits das Cristus leben von einer gewissen Abstraktheit ist,
womit die Gefahr besteht, daB es nur als Illustration neuplatonischer Gedanken-
ginge dient — zum Beispiel die Ausdeutung des Cristus leben als ein absolutes vor-
czeyen (Verzicht) seyns selbst vnnd aller dingk (Uberschrift Cap. 19) —, auf der andern
Seite dasselbe Cristus leben ganz konkret an die Gestalt Christi gebunden bleibt.
Dies ist zum Beispiel ganz deutlich der Fall in den letzten Kapiteln der TD, denen
ohnehin ein entscheidendes argumentatorisches Gewicht zukommt und die auch
die intimste Einweihung mystagogischer Art bieten. Cap. 45 unterstreicht, da das



Die «Theologia Deutsch» 341

Cristus leben streng an die Gestalt Christi gebunden ist, so daB erst, wer sich Pauli
Aussage 1 Gal 2,20 «Nicht mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir» eigen
machen kann, die Geburt Gottes in der Seele erfahren hat. Vermittlung dieses Vor-
gangs ist das Sakrament der Eucharistie. Cap. 52 — dem zusammen mit dem letzten
ein einzigartiger Rang zukommt — stellt dann ausfiithrlich Christus als den Ver-
mittler zum Vater dar (nach Joh 14,6; 12,26; 17,24, Stellen, die dann wieder
— in Cap. 53 — mit der im 1. Cap. neuplatonisch ausgedeuteten Paulus-Stelle 1 Kor
13,10 verbunden werden). Natiirlich sind auch hier die Aussagen, welche die Mittler-
schaft Christi betonen, plakativ und ohne die Instdndigkeit, wie etwa die Hinweise
Seuses auf die Mittlerschaft Christi sie besitzen. Sie sind aber da, auch wenn spiirbar
das authentischste Interesse des Verfassers der TD eher der in die Einheit mit
Gott aufzuhebenden Dialektik von Einzelnem und Ganzem, Unvollkommenem
und Vollkommenem gilt. Die Christologie der TD gehort damit in jenen nicht ein-
fach aufzurechnenden Zusammenhang christlicher Mystik und katholischer Theo-
logie, denen von lutherischer Sicht her eine Reihe von kritischen Bemerkungen
gelten, die neuerdings zur Inkarnationslehre der altkatholischen Uberlieferung ge-
duBert worden sind: « Was hat (Thomas), und was hat nicht nur ihn, sondern den
Hauptstrom der Christologie iiberhaupt, daran gehindert, die dogmatische Tradi-
tion der Christologie soteriologisch zu entfalten, die altkirchliche Koinzidenz von
Soteriologie mit Christologie also gegen die Auflosungserscheinungen gerade zu ver-
teidigen? Offenbar ein der Christologie selbst noch iiberlagertes Verstindnis des
Christus als eines schlechthin exzeptionellen Denkgegenstandes, was dazu fiihrte,
daB man die im christologischen Dogma niedergeschlagene Erfahrung uibersah. In
der Christologie ist ja die Rechtfertigungserfahrung reflektiert worden, und nur
durch sie ist die Christologie zu erschlieBen. VergiBt man diesen Bezug, so miissen
die christologischen Formeln zu absonderlichen Denkgegenstinden werden, fiir die
es dann in der Erfahrung keine Deutung mehr gibt. So hatte man selbst zwar ein
mystisch tiefes Verhiltnis zu Christus, ja die Christologie im engeren Sinne erweist
sich von erstaunlicher Hellsichtigkeit, aber die wissenschaftlich-theologische Appli-
kation in der Theologie wurde zum Fiasko. Gewil lag Thomas in der Summa
moralis alles an der Konkretion der Gnade. Aber deren Zusammenhang mit Christus
war héchst problematisch. Daher rithrte das Grundproblem der Mystik, — deren
Heimat das Monchtum ist —, daB der Mystiker im existentiellen Verhéltnis einmal
der sakramentalen Gnade nicht mehr bedarf; umgekehrt verliert die kirchliche
Gnadendkonomie einmal den lebendigen Bezug zu Christus. Denn in der Gnaden-
lehre ging verloren, was in der Christologie die Spitze war: die alles dominierende
Rolle des Personbegriffs, der Hypostase, der Individualitit des Gottmenschen. Sie
war in der christologischen Tradition iiberliefert. DaB man sie christologisch be-
schrinkte, war ganz richtig, solange man keinen Weg fand, die Personalitdt Christi
als das Wesen der Versshnung fruchtbar zu machen, solange man also nicht sah,
daB einzig die Sprache die Prasenz Christi ist, weil er selbst der Logos ist. Aber
warum fand man den Weg nicht, bzw. warum fand man nur einen unzuldnglichen?
Man fand den Weg der symbolischen Interpretation, ein generisches Verstidndnis
der angenommenen menschlichen Natur, mit der man die christologische Restrik-
tion heimlich aufléste; man verstand die Vereinigung nicht mehr als unio personalis.
Oder man ergianzte die Christologie durch eine Ekklesiologie als erweiterte Christo-
logie, in welcher Christus mystisch oder institutionell oder sakral wirkte.» (W. Mo-
STERT, Menschwerdung, Eine historische und dogmatische Untersuchung tiber das
Motiv der Inkarnation des Gottessohnes bei Thomas von Aquin, Tiubingen 1978,
S. 166 1.). DaBl mit solcher dogmatischer Deutung selber wieder ein Christus-Apriori
und eine «christologische Engfuhrung» (H. U. voN BartHAsar, Karl Barth, Kéln
1951, S. 253 ff.) geliefert wird — die absolute Einschriankung Christi auf seine Er-



342 Die «Theologia Deutsch»

heilsgeschichtlichen Typologie #, die sich vom Abfall des Teufels iiber
den des Adam zu ihm als auf ihren heilsgeschichtlichen Bezugspunkt
hin erstreckt. Christus macht lebendig, was mit Adam unterging und
starb (c. 15), es stirbt mit ihm, was mit Adam zum Leben erwachte. Es
geht auch hier um den Gehorsam: Mit Christus ist der wahre Gehorsam,
der in Adam unterging, wiederauferstanden. Christi Gehorsam, darin
eine letzte Indifferenz selbst gegeniiber der Gottheit sich anzeigte, ist
ein Geheimnis Gottes, das vnaufisprechlich ist auch fiir den, der es ist vnd
weyf . Christi Menschheit verwirklicht so, was auch fiir den Mystiker
gilt: yn der menscheit was wider annemen noch gesuch ader begirde, sundern
alleyne eyn gesuche vnnd begivde, wie der gotheit genug geschee, vnd des sel-
ben nam sie sich nicht an ®. Die Menschwerdung selber hat den Sinn, der
schon erwihnt wurde: Es sollte fiir den Menschen die Moglichkeit der
Vergottung gegeben werden: Dar vmmbe nam got menschlich natur ader
menscheit an sich vnd wart vormenscht vnd der mensch wart vergotet. Alda
geschach die besserunge 8. Niher mochte ich hier auf die Problematik von
Siinde 8 und Rechtfertigung nicht eingehen.

Hingegen ist die Relevanz des irdischen Lebens 8 Christi fiir den

loserfunktion — diirfte die grundsitzlichen Vorbehalte gegeniiber einer im Sinn der
TD mystischen Auffassung Christi nicht vollig gegenstandslos machen. Immerhin
wird man aber doch darauf hinweisen diirfen, daBl — in anderer als iblicher (z. B.
passionsbezogener) Symbolik — auch die TD die Mittlerschaft Christi zum Vater,
in der die Soteriologie ein Moment, und zwar das wesentliche ist —, kennt und durch-
aus heilsgeschichtlich begriindet, z. B. in der Typologie von Adam und Christus.
Vorschnelle Kritik iber die christologischen Entwiirfe anderer und fritherer Autoren
ist — beim grundsitzlich dnigmatischen Stand unserer Gottes- und Christuser-
kenntnis nur cum grano salis zu iiben. Vgl. R. HaussT, Vom Sinn der Mensch-
werdung, Cur Deus homo, Miinchen 1969, S. 111. Gegeniiber der von Mostert vor-
getragenen Mystik-Auffassung gelten immer noch die Vorbehalte von E. PETERSON,
Zur Theorie der Mystik, ZSTh 2 (1924) 146-166.

8 Die heilsgeschichtliche Typologie von Adam und Christus, altem und
neuem Menschen, diirfte das Entscheidende gewesen sein, das Luther so sehr an-
gesprochen hat. Vgl. die Uberschrift der Erstausgabe von 1516 oben Anm. 81. Vgl.
auch W. K6HLER, Luther und die Kirchengeschichte, a. a. O. (wie Anm. 81), S. 243.

85 Cap. 15, S. 113, 48 1.

8% A.a.O., 4043.

87 Cap. 3, S.98, 17-20. Dieser Gedanke ist in der Patristik der Griechen
immer schon als Grund der Menschwerdung vorgestellt worden. Vgl. M. Lot-
BoropINE, La déification de I’homme, Paris 1970, S. 52 ff.; Y. M.-]J. CONGAR,
Chrétiens en dialogue, Contributions catholique a I’Oecuménisme, Paris 1964,
S. 262 ff.

88 Zur Auffassung der (Erb-)Siinde in der TD vgl. REIFENRATH, 1863, S. 60;
PAQUIER, 1922, S. 58; WINDSTOSSER, 1911, S. 47; Maurr, 1890, S. 30 ff.

89 Das «irdische» Leben Christi meint hier nichts weiter als die historische,



Die «Theologia Deutsch» 343

mystischen Weg nach der TD in einigen Punkten noch festzuhalten.
Christus ist der zentrale, einzige Vermittler zum Vater, wie es das 52./53.
Kapitel ausfiihrlich darstellen. Der Vater, das vollkommene Gut, wie es
schon im 1. Kapitel in neuplatonischer Manier vorgestellt wird, ist nur
erreichbar iiber Christus: Also wirt der mensch geczogen vnde gereiczt czu
der voreynigunge des ewigen gulis, vnd dif} ist des vaters czihen. Vnd also
wirt der mensch geleret von dem selben, das yn czuhet, das er czu der eynikeit
nicht kommen mag, er kumme dan durch Cristus leben °°, Dieses Cristus
leben meint nun tatséchlich nicht irgendeinen geistigen Christus, der die
groBe Versuchung der Kontemplationsmystik darstellt ®1, sondern im
Gegenteil den irdischen Christus. Ausdriicklich wird vor der freigeistigen
AnmaBung eines Cristus ... noch der erstendung °> gewarnt; das subtile 93
(c. 40, 64, S. 152) Denken der Freigeister, wird hohnisch gesagt, vermifit
sich zu Unerhortem: ef ... wenet, eff sey vbir alle werck, wort, wifle, ordenung
vnd vber das liplich leben Cristi, das er yn der menscheit hatte °*. Der Ver-
suchung, das Cristus leben ‘hinzulegen’, wan der mensch mit Cristus leben
nicht mer vberkommen mochte ader keynen nutz da mit geschicken %, wird
mit der Antwort widerstanden, daBB man damit nicht Nutzen oder Erfolg
erwarten diirfe, sondern es bewahren miisse, von libe vmmb seynen adel,
vnd das eff got also Iib vnd werd ist °°. Wer das Cristus leben um des Erfolges
willen lebt, der verhilt sich als ein loner °7, der in diesem MiBverstindnis
um den erhofften Lohn betrogen bleibt. Liebe ist der Sinn dieses Lebens °%;
wer es nicht verfehlen will, iibt seine Nachfolge in derselben nicht auf
Lohn bedachten Liebe. Das falsche und das wahre Licht, so wird in

noch nicht durch die Auferstehung ins Geheimnis entzogene Existenz Christi. Auch
wenn die historische Existenz Christi nicht weiter — etwa im Sinne einer narrativen,
auf die Passion bezogenen Ausgestaltung — thematisch wird, so ist sie doch der
zentrale Bezugspunkt. Die Konnotationen der modernen Leben-]Jesu-Forschung,
die sich um die Problematik der Historizitdat Christi gelegt haben, sind hier natiir-
lich nicht mitzuhéren.

% Cap. 53, S. 180a, 30-35.

1 Siehe oben Anm. 16.

92 Cap. 51, S. 177, 158 f. Vgl. dazu SiEDEL, 1929, S. 67 {.

93 Cap. 40, S. 152, 64.

% A.a.O., S.153, 71-73. Es ist ein auffilliger nominalistischer Zug der TD,
daB sie an den von Gott de potentia ordinata verliechenen Gegebenheiten festzuhalten
gewillt ist, auch wenn sie auf der andern Seite aufgrund ihrer mystischen Inten-
tionen sehr wohl um die pofentia absoluta Gottes weil3.

9 Cap. 38, S.148, 17 1.

9% A.a. O, 211

97 A.a. O, 28.

% A a. O, 311



344 Die «Theologia Deutsch»

Kapitel 31 gesagt, unterscheidet sich dadurch, da3 das wahre Licht for-
dert: man (sal) Cristus leben nicht ... auf schutten, sunder man sal ef
an treyben vnd do methe vmmb gen bifi an den tod *°. Wer das nicht tun
wiirde, steht in Gefahr, die gottliche Emanation der Gottheit zu Gott
(in seiner Trinitdt) zur Kreatur — rein nach neuplatonischem Schema - in
eine Remanation zu verkehren 1%, Gott aber hat sich entschieden, forme-
lich ader wircklich 1° werden zu lassen, das seyne eigen ist 102,

Das kann er aber nur in der Kreatur verwirklichen. Was niitzte
die miiBige Einheit Gottes? Besser wire dann, sie wiirde nicht existieren.
Gibe es keine Schopfung, was were ader sold got toch selber? Ader was
were ef? Ader wef3 got were er? 19, Der Autor mochte allerdings aus die-
sem wagemutigen Gedankengang keinen Zwang Gottes zur Schopfung
ableiten; er bescheidet sich mit der Auskunft: Nu ... got wil das gevbet
vnd gewircket han, vnd das mag an creatur nicht gescheen, das eff also seyn

9 Titel, Cap. 31, S. 137.

100 Und damit waren Ausflul und RiickfluB notwendig. Der Verfasser der
TD ist versucht, eine solche Notwendigkeit zu hypostasieren, ruft sich aber immer
wieder — im Rekurs auf den gottlichen Willen, der solches wolle — zur Ordnung:
Aber got, als got mensch ist adev do got lebet yn eyme gotlichen ader yn eyme vorgotten
menschen, gehoret got etwas czu, das seyne eigen ist vnnd ym allein czu gehovet vnd
nicht creaturen, vnd ist yn ym selber an crveatur ovspruncklich vnd wefenlich, ader
nicht formelich ader wircklich, vnnd got wil (von mir gesperrt) das selbe gewircki
vnd gevbet han, wan eff ist dar vmmb, das eff gewivckt vnd gevbet werden sal. Vnd was
solde ef} anders? Solde ef8 mupfig seyn, was were eff danne nutze? Szo were ef3 also gut,
efl were nicht vnd besser. Wann was nyrgen czu nulze ist, das ist vmmb sust vnd das
wil got vnd die natur nicht. — Nu dar got wil das gevbet vnd gewivcket han, vnd das
mag an cveatur nicht gescheen, das ef also seyn solle. Ja, solle wider diff noch das
seyn, ader weve dif3 noch das, ader weve keyn werck ader wircklikeit ader des gleich,
was were ader sold got toch selber? Ader was weve ef3? Ader wef got weve er? (Cap. 31,
S. 137 {., 31-49). Man sieht, wie haarscharf der Wille Gottes immer wieder tenden-
ziell in eine verniinftig erkldarbare Notwendigkeit umgebogen werden kénnte, wenn
sich der Verfasser schlieBlich nicht selber zur Ordnung riefe und das nach krichen
einer undurchschaubaren Wahrheit — die letztlich ein Geheimnis ist — als die
Schwierigkeit, wie man wider vf kvichen sold (a. a. O., 50 ff.), enthallt. Auffillig ist,
daB die Eingangsfrage, ob man das Cristus leben weiterhin betreiben solle, obwohl
ja Christus und auch andere Menschen mit dem Cristus leben nur erreichten, was
sie schon besidflen, im Grund gar nicht beantwortet wird, es sei denn implizit. Der
gottliche Wille zum Gnadenwirken (d.h. sein Erwirken des geschaffenen gott-
lichen ‘Lichts’) im Menschen, Gottes Wille, dieses Licht gnadenhaft im Menschen
hervorzubringen, begriindet implizit, daB das Cristus leben wirklich und ver-
wirklicht werden mu8.

101 Cap. 31, S. 138, 37.

102 AL a. 0O, 34.

103 A, a. 0., 48-52. Diese utilitaristische Begriindung des gottlichen Heils-
handelns ad extra widerspricht einigermaBen dem mystischen sunder warumbe, das
die TD sich ja auch zu eigen gemacht hat. Siehe oben Anm. 34.



Die «Theologia Deutsch» 345

solle 1%, Im iibrigen ruft er sich zur Ordnung: Man muf hie wenden vnd
bliben. Man mochte disem also verre nach volgen vnd krichen, man wisset
nicht, wo man were aber wie man wieder vfi krichen sold 1°5. Tatsichlich
aber hat er das Schépfungsproblem durch Rekurs auf den von Gott de po-
tentia ordinata geiuferten Willen christlich korrekt geldst, auch wenn ihn
die Versuchung einer neuplatonischen Losung im Sinn eines zwanghaften
gottlichen SelbstausflieBens stark angekommen ist 1%, Bewahrendes
Motiv ist auch hier wiederum der starke Akzent auf der historisch-irdi-
schen Personlichkeit Christi, die auch im Leben des Christen — bis zu
seinem Tod — einziger verldBlicher Bezugspunkt des Glaubens %7 und
dessen Erfahrung ist. Sie ist dariiber hinaus die nicht symbolische, son-
dern konkrete Reprisentation des ‘Vollkommenen’, ‘Ganzen’, ‘Einen’,
wie es in Kapitel 1 und 18 nach 1 Kor 10 gefeiert und als Vers¢hnung
aller Teilung und Unterschiedenheit auf Erden gefordert wird. So wird
der neuplatonisch-spekulative Gedankengang immer wieder in spezifi-
scher Engfithrung auf das Cristus leben hin entschirft und relativiert 108,
So in Kapitel 18. Zunichst wird das Erkennen des wahren, einfachen
Guten als ein Mechanismus des Denkens selber abgehandelt. Was weder
dies noch das ist, das wird erkenntnisméiBig tiberholt, wenn die Vernunft
des Ganzen ansichtig wird. Dessen Attraktion aber geht noch weiter:
Auch der Wille und die Liebeskraft werden in den Dienst des Ganzen
und Vollkommenen gestellt, so daBl des Menschen Liebe zu den Dingen
und zu sich selber, als zu Einzelnem, vergeht. Wegen des vollkommenen

104 A, a. 0., 44-46.

105 A. a. 0., 49-52.

106 Ein nominalistischer Zug der TD besteht darin, daBl verschiedentlich die
Handlungsweisen Gottes einmal de potentia ordinata, ein anderes Mal de potentia
absoluta betrachtet werden. Den Einfliissen des Nominalismus auf die TD wire
bis in gewisse Stilprinzipien nachzugehen. Zur nominalistischen Mystik vgl. H. A.
OBERMAN, Spitscholastik und Reformation, a.a.O. (wie Anm.81), S.31ff.;
P. VieNaux, Justification et prédestination au XIVe siécle: Duns Scot, Pierre
d’Auriole, Guillaume d’Occam, Grégoire de Rimini, Paris 1934, S. 127 ff.; OzMENT,
Mysticism, Nominalism and Dissent, a. a. O. (wie Anm. 81), S. 77 fi.

107 ITm Riickbezug auf Mk 16,16 wird im 48. Cap. der Glaube weit tiber eine
Einschrinkung auf ein Fiir-wahr-Halten der Glaubensartikel — das ist selbstver-
standlich: wan der glaubt (den Artikeln des Glaubens) yderman wnd eyn itlich
crvistenmensch gemeyniglich (S. 171, 8 f.) — auf ein erkenntnistheoretisches und er-
fahrungsbedingendes Grundprinzip ausgeweitet: das muglich ist czu wissen vnd czu
befinden, des mufl man glaube, ee den man eff wisse ader befinde, anders eff kumpt
nymmer czu wavem wissen. Vnde den glauben meynet Cristus (a. a. O., 12 ff.).

108 Was nicht heit, daB der Gedankengang immer eine strenge Gedanken-
fiithrung darstellt. Oft herrscht im Gegenteil eine Punktualitdt der Aussage, deren
— relativer — Sinn erst durch eine Aussage andern Orts geklirt wird.

23



346 Die «Theologia Deutsch»

Guten wird dem einzelnen Seienden gewissermalBen nur das ‘Beste’ und
,Edelste’ entnommen und wird es nur dessentwegen geliebt. Damit hat
der Gedankengang jenen Punkt erreicht, da er sich konkretisieren muf3:
Sich, wo die bekentnif ist, do wirt bekant, das Cristus leben das beste vnd das
edelste ist, vnd do von ist eff auch das aller libste vnd wirt gerne gehabt vnd
getragenn vnd wirt nicht gefraget ader gerucht, ab eff der nature ader joch
ymant wol ader we thu, lib ader leid sey 1. Man mufl auch den ganzen
Eingang des 38. Kapitels auf diese Konkretion im Leben Christi hin be-
ziehen: Sich, wo eyn solcher vorgotter mensch were ader ist, da wirt ader ist
das aller befte vnd edelste leben vnd got das wivdigste, das ye gewart ader
ymmer gewirt. Vund von der ewigenn libe, die do libet gut als gut vnd vmmb
gut vnd das beste vnd das edelste yn allen dingen libet vmmb gut, da von wirt
das ware, edele, leben also Bere gelibet, das eff wymmer mere gelassen wird
ader ufl geschutt, wo ef yn eym menschen ist. Sold der mensch leben bif
an den jungsten tag, vnd ef ist ynmuglich czu lassen, vnd solde der selbige
mensch thusent tode sterben vnd alles das leiden uff yn fallen, das uff alle
creaturen gefallen mag, das wolde man alles liber liden, den man das edel
leben lassen sold, vnnd ab man eyns engels leben da vor haben mocht *1°.

Ein Problem besteht darin, wie jene Stellen, da die unio ohne nihe-
ren Riickbezug auf Christus geschildert wird, sich verhalten zu denen,
wo Christus offensichtlich als einziger Vermittler der Vereinigung des
Menschen mit Gott gesehen wird. Es 1aBt sich dadurch I6sen, da3 man
sich den immer wieder vorgetragenen Gedanken gegenwirtig halt, daB
Christus Prototyp der Vereinigung des Menschen mit Gott und der kon-
stitutiven Gehorsamshaltung ist. In ihm ist ja auch der Gegensatz von
rechtem und linkem Auge wenigstens soweit abgeschwicht, daB3 beide
Augen gleichzeitig ihre spezifische Funktion ausiiben, was dem Menschen
nicht gegeben ist. Christus ist in jeder Hinsicht der Einzige, der dem Men-
schen auch die Uberformung des Eigenwillens durch den ewigen er-
moglicht. Es lieBe sich fiir jeden philosophischen Gedanken und fiir
jedes in der TD vorgetragene Theologumenon diesen archetypischen Be-
zug auf Christus eigens ausweisen, wenn auch auf der andern Seite — aller-
dings in bloBen Ansdtzen — sich eine selbstdandige philosophisch-neuplato-
nische Denkfigur abzeichnet, die allerdings immer wieder christologisch
aufgefangen wird 111,

109 Cap. 18, S. 118, 26-31.

110 Cap. 38, S. 147 £., 1-15.

11 Diese Christuszentriertheit, die rangmaBig durchaus iiber die neuplato-
nischen Denkgehalte der TD inhaltlich und formal hinausreicht, mul3 Luther



Die «Theologia Deutsch» 347

IV.

Wenn ich zusammenfassen soll, dann ist Folgendes festzuhalten:
die innere kommunikative Situation ergibt sich aus der Klarlegung des
voluntativen Problems: Das fundamentale ‘ich will’ (und dessen Impli-
kation ‘ich will nicht, damit Gott wolle’) schafft eine parteiliche Rede-
situation, in der in allem Freimut zwischen Heterodoxie und Orthodoxie
unterschieden werden kann. Unter der Voraussetzung, daf die Rede
von allen Gutmeinenden gehort und verstanden werden kann, darf so-
dann auch gesprochen werden von dem mystischen Weg des Ichs, das
‘vergottet’ doch in einer Weise in der Welt zu leben hat, durch die seine
geschopfliche Konstitution nicht aufgehoben, aber doch in ihrer Begna-
dung sichtbar werden kann. Die mystische Unio im innern Menschen er-
weist sich dabei als inkompatibel mit der erforderlichen titigen Haltung
des dullern Menschen. Beide aber sind hienieden notwendig. Die Vereini-
gung beider Haltungen in einer Person bietet dem Gliubigen das Chri-
stus leben, das wegen seiner Einzigartigkeit in statu viae — und wohl auch
dariiber hinaus — uniiberholbar ist. Es ist das ‘edelste’, ‘wahrhaftigste’
gott-menschliche Leben, auf das hin der Glaubige als auf sein Ziel immer
zugeht.

Bibliographie zur ‘Theologia Deutsch’

Die hier genannten Titel
werden im Aufsatz nur mit Autorname, Jahr und Seitenzahl zitiert.

G. BARING, Neues von der ‘Theologia Deutsch’ und ihrer weltweiten Bedeu-
tung, ARG 48 (1957) 1-10.

— — Ludwig Hatzers Bearbeitung der Theologia Deutsch, Worms 1528,
Zs. f. Kirchengeschichte 70 (1959) 218-230.

— — Die franzosischen Ausgaben der ‘Theologia Deutsch’, Theol. Zs. der
Theol. Fak. d. Univ. Basel 16 (1960) 176-194.

— — Eine italienische Ubersetzung der ‘Theologia Deutsch’, Theol. Zs. der
Theol. Fak. d. Univ. Basel 71 (1961) 282-286.

fasziniert haben, auch wenn eine theologia crucis in der TD gewissermaBen nur in
Spurenelementen vorhanden ist. Zu Luthers Christologie vgl. Y. M.-J. CONGAR,
Chrétiens en dialogue, Paris 1964, S. 453-489. CoNGAR stellt bei Luther eine gewisse
Abstraktion vom Menschen Christus fest, damit das Wirken Gottes in ihm um
so deutlicher werde (a. a. O., S. 487). Ahnliches lieBe sich von der Christologie der
TD sagen.



348 Die «Theologia Deutsch»

- — Bibliographie der Ausgaben der ‘Theologia Deutsch’ (1516-1961), Baden-
Baden 1963.

— — Valentin Weigel und die ‘Deutsche Theologie’, ARG 55 (1964) 5-17.

B. BECKER, De ‘Theologia Deutsch’ in de Nederlanden der 16e eeuw, Neder-
landsch Archief voor Kerkgeschiedenis 21 (1928) 161-190.

J. BErRNHART, Die philosophische Mystik des Mittelalters von ihren antiken
Urspriingen bis zur Renaissance, Miinchen 1922, S. 206 f{.

— — (Hrsg.), Eine Deutsche Theologie, Ubertragen und eingeleitet von J. B.,
Miinchen o. J. (1946).

J.-A. BizeT, La querelle de 'anonyme de Francfort, Etudes germ. 3 (1948)
201-207.

H. BuTTNER (Hrsg.), Das Biichlein vom vollkommenen Leben, Eine deutsche
Theologie, Jena 21920.

J. CauzeviLLE, Les mystiques allemands du 13e au 19e siecle, Paris 1935,
S. 188-205.

L. CogNET, Introduction aux mystiques rhéno-flamands, Paris 1968,
S. 219-230.

CH. GERLINGER, ‘Théologie Germanique, Exposé des doctrines du livre
anonyme, intitulé La ‘Théologie Germanique’, These, Strasbourg 1851.

A. voN GrorLMmAN, Das Wissen um das VerhidltnismédfBige in der Paradoxie
des Seins, Studien zur teutschen theologie des Sebastian Franck, Bldtter
fiir Deutsche Philosophie 2 (1928) 57-72.

R. Hausst, Johannes von Franckfurt als der mutma@Bliche Verfasser von
‘Eyn deutsch Theologia’, Scholastik 33 (1958) 375-398.

— — Welcher ‘Frankfurter’ schrieb die ‘Theologia deutsch’?, Theol. u. Phil.
48 (1973) 218-239.

A. HEGLER, Seb. Francks Lateinische Paraphrase der Deutschen Theologie,
Tiibingen 1901.

H. HErRMELINK, Text und Gedankengang der ‘Theologia Deutsch’, in:
Aus Deutschlands kirchlicher Vergangenheit, FS zum 70. Geburtstage
von TH. BRIEGER, Leipzig 1912, S. 1-19.

W. voNn HINTEN (Hrsg.), Der Franckforter (Theologia Deutsch), Kritische
Textausgabe, Diss. (masch.) Wiirzburg 1976.

Dr. HoLLENBERG, Val. Weigels Kurzer Bericht und Anleitung zur teutschen
Theologey, Deutsche Zs. f. christl. Wiss. u. christl. Leben, Berlin 1855,
Heft 44/45.

R. M. Jones, The Folowering of Mysticism, The Friends of God in the
14th Century, New York 21971, S. 177-184.

A. Junpt, Das Biichlein des Frankfurter Deutschherren und Gottesfreundes:
Eyn deutsche Theologie, neu untersucht, StraBburg 1881 (nach MANDEL,
S. xxx, nicht nachweisbar).

L. KeLLER, Die Gottesfreunde, die ‘Deutsche Theologie’ und die Rosen-
kreuzer, Monatshefte der Comenius-Gesellschaft 11 (1902) 145-157.

J. J. Krwiet, Die Theologia Deutsch und ihre Bedeutung wahrend der Zeit
der Reformation, Mennonitische Geschichtsbldtter 15 (1958) 29-35.



Die «Theologia Deutsch» 349

E. KreBs, ‘Theologia Deutsch’ (‘Der Franckforter’), Verfasserlexikon 4,
Berlin 1953, Sp. 426430, Verfasserlexikon 5, Berlin 1955, Sp. 1086.

F. G. Lisco, Die Heilslehre der Theologia deutsch, nebst einem auf sie be-
ziiglichen AbriB3 der christlichen Mystik bis auf Luther, Stuttgart 1857.

H. ManpEeL (Hrsg.), Theologia Deutsch, Leipzig 1908.

B. M. MauFrr, Der religionsphilosophische Standpunkt der sog. Deutschen
Theologie dargestellt unter vornehmlicher Beriicksichtigung von Meister
Eckhart, Diss. Jena 1890.

P. MEHLHORN, Die Bliitezeit der deutschen Mystik, Tiibingen 1907, S. 55-61.

K. MuLLER, Kritische Beitrdge, I1: Zur ‘Deutschen Theologie’, Sitzungsber.
d. PreuB3. Akad. d. Wiss., Berlin 1919, S. 631-658.

— — Zum Text der Deutschen Theologie, Zs. f. KG 49 (1930) 307-335.

H. ONCckEN, Aus den letzten Jahren Seb. Francks, Monatshefte der Come-
nius-Gesellschaft 11 (1902) 86-101.

J. OrciBaL, La rencontre du Carmel thérésien avec les mystiques du Nord,
Paris 1959, S. 63-125.

St. E. OzmENT, Mysticism and Dissent, Religious Ideology and Social Protest
in the Sixteenth Century, New Haven 1973, S. 14-60.

M. PauNckE, Zur handschriftlichen Uberlieferung des ‘Frankfurters’ (‘Theo-
logia deutsch’), ZfdA 89 (1958/59) 275-280.

J. PaQuiERr, Un mystique allemand du XIVe sicle, L’orthodoxie de la Théo-
logie Germanique, Paris 1922.

— — Le Livre de la Vie parfaite (La Théologie Germanique), Traduction
frangaise, Paris 1928.

L. Pertz, Beitrage zur Geschichte der myst. und ascet. Literatur, Niedners
Zs. f. d. hist. Theol. (1875) 3-94.

F. PrerrreER (Hrsg.), Theologia deutsch, Giitersloh $1923.

G. L. PritT, Einige Bemerkungen iiber die ‘Deutsche Theologie’, Zs. {. die
luther. Theol. u. Kirche 26 (1865) 49-62.

F. ReErFENRATH, Die deutsche Theologie des Franckfurter Gottesfreundes
aufs Neue betrachtet und empfohlen, Halle 1863.

K. F. RieDLER (Hrsg.), Das Buch vom vollkommenen Leben, Die Theologia
Deutsch des Frankfurter Deutschherren, Thalwil-Ziirich 1947.

K. Rusn, Altdeutsche Mystik, WW 7 (1956/57) 225.

— — Eine neue Handschrift des ‘Frankfurters’, Cod. 482 der Miinchener
Universitdtsbibliothek, ZfdA 89 (1958/59) 280-287.

— — Handschriftenfunde zur Literatur des Mittelalters, 1. Der ‘Frankfurter’
(“Theologia Deutsch’) in Cod. 45/330 des Franziskanerklosters zu Eger,
Z{fdA 98 (1969) 204-209.

A. RUHL, Der EinfluB der Mystik auf Denken und Entwicklung des jungen
Luther, Diss. Marburg L. 1960, S. 96-102.

A. G. SEesHorTZz, Friends of God, Practical Mystics of the 14th Century,
New York 21970, S. 155-163.

G. SiEpEL (Hrsg.), Theologia Deutsch, Mit einer Einleitung iiber die Lehre
von der Vergottung in der dominikanischen Mystik, Gotha 1929 (Bespr.
von B. BECKER, Hist. Zs. 146 [1932] 400-402).



350 Die «Theologia Deutsch»

— — Nochmals zum Text der ‘Theologia Deutsch’, Zs. f. KG 55 (1936)
305-312.

H. ScuieL, Heinrich von Bergen oder Johannes de Francfordia als Ver-
fasser der ‘“Theologia Deutsch’, Archiv f. Mittelrhein. KG 22 (1970) 85-95.

W. ScHLEUSSNER, Katholik 89 (1909) 173 f{.

E. ScHrODER, Die Uberlieferung des ‘Frankfurters’, Nachr. v. d. Ges. d.
Wiss. zu Goéttingen, phil.-hist. Kl., Fachgr. IV, Bd. 2, Goéttingen 1937,
S. 49-65.

H. Scawarz, Der Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie, Erster
Teil: Von Heraklit bis Béhme, Heidelberg 1913, S. 404-412.

H. StronL, Luther jusqu’en 1520, Paris 1962, S. 188-193.

E. TeUurEL, Die ‘deutsche Theologie’ und Seb. Franck im Lichte der neueren
Forschung, Theol. Rs. 11 (1939) 304-315, 12 (1940) 99-129.

W. TriMME, Die ‘Deutsche Theologie’ und Luthers ‘Freiheit eines Christen-
menschen’, Ein Vergleich, ZThK 3 (1932) 193 ff.

F. TuubicuumMm, Die ‘deutsche Theologie’, Ein religioses Glaubensbekenntnis
aus dem 15. Jahrhundert, Monatshefte der Comenius-Gesellschaft 5
(1896) 44 ff.

W. UnL, Beitriage zur stilistischen Kunst der ‘Theologia Deutsch’, Diss.
Greifswald 1912.

— — (Hrsg.), Der Franckforter (‘Eyn Deutsch Theologia’), Bonn 21926.

G. E. WaLpAv, De libro antiquo Deutsche Theologia, Chemnitz 1792.

F.-W. WENTZLAFF-EGGEBERT, Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und
Neuzeit, Einheit und Wandlung ihrer Erscheinungsformen, Berlin 31969,
S. 160-171, 324 £., 383.

K. WesseNDORFT, Ist der Verfasser der ‘Theologia Deutsch’ gefunden?,
Evang. Theol. NI 11 (1956) 188-192.

G. H. WiLL1aMs, Popularized German Mysticism as a Factor in the Rise of
Anabaptist Communism, in: Glaube, Geist, Geschichte, FS fiir E. BENz,
Leiden 1967, S. 290-312, bes. S. 294 f.

M. WiINDSTOSSER, Etude sur la “Théologie Germanique’, suivie d'une traduc-
tion francaise sur I'édition originale, 1516 et 1518, Paris o. J. (1911).

W. ZELLER, Eckhartiana V: Meister Eckhart bei Val. Weigel, Eine Unter-
suchung zur Frage der Bedeutung M. Eckharts fiir die mystische
Renaissance des sechzehnten Jahrhunderts, Zs. f. KG 62 (1938) 309-355.



	Die "Theologia Deutsch"

