Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Mystik und Metaphorik : zu Seuses Dialog
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760482

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

Mystik und Metaphorik

Zu Seuses Dialog

Zur Sprache des brediger in titschem lande, des Schwaben fiis oder
Siise !, haben sich manche und bedeutende Kenner geduBert. Zu erwih-

1 Die mhd Zitate nach KArRL BIHLMEYER: Heinrich Seuse, Deutsche Schriften,
im Auftrag der Wirttembergischen Kommission fiir Landesgeschichte, Stuttgart
1907 (Neudruck: Minerva, Frankfurt a. M. 1961), mit der iiblichen Abkiirzung «DS»;
die einzelnen Schriften mit den eingebiirgerten Siglen: «Vita» = Leben Seuses,
«Bdew» = Biichlein der ewigen Weisheit, « Bdw» = Biichlein der Wahrheit, « KIBfb»
= Kleines Briefbiichlein, «Gr Bfb» = GroBes Briefbuch (vgl. Bihlmeyer xvi1). Nach
Ansicht des kritischen Herausgebers des Horologium Sapientiae, Pius KUNZLE,
ist die handschriftliche Grundlage von Bihlmeyers Ausgabe so vorziiglich, da@3 eine
neue kritische Edition sich nicht aufdringt. Bihlmeyer bietet: eine auf eingehendem
Quellenstudium beruhende «Einleitung» iiber die handschriftliche «Uberlieferung»
von Seuses deutschen Schriften und «Seuses Leben und Werk» (1*-163%*), dann die
Edition des mhd Textes mit Apparat und Anmerkungen (1-554), gefolgt von einem
mhd «Glossary (559-628).

Fur die Ubertragung ins Nhd halten wir uns meistens an WALTER LEHMANN:
Heinrich Seuses Schriften, 2 Bde, Jena 1922, der uns den Anklang an die mittel-
alterliche Sprache am besten zu wahren scheint. Zu erwédhnen sind ferner HEINRICH
DENIFLE: Die deutschen Schriften des Seligen Heinrich Seuse, Miinchen 1880 (mit
wertvoller Einleitung und hilfreichen Anmerkungen), und die jiingste Gesamt-
ausgabe von GEorG HorMANN: Heinrich Seuse, Deutsche mystische Schriften, aus
dem Mittelhochdeutschen iibertragen, Diisseldorf 1966.

Das Horologium Sapientiae wird mit der Abkiirzung «Hor» zitiert nach Prus
KiUnzLE: Heinrich Seuses Horologium Sapientiae, erste kritische Ausgabe unter
Beniitzung der Vorarbeiten von DomiNikus PLANZER, Freiburg (Schweiz) 1977
(Spicilegium Friburgense, 23), xx1v—692 S. Samtliche bisherigen Besprechungen
betonen die vorbildliche, mit Akribie besorgte, auf der Einsicht von 233 Hand-
schriften beruhende text- und tiberlieferungsgeschichtliche Fundierung dieser Edi-
tion: Kiinzle hat die Genealogie der Hss. mit solcher Griindlichkeit bestimmt, daB
er sich im Apparat mit nur wenigen Varianten (5-7 Hss.) begniigen konnte. Das

16



234 Mystik und Metaphorik

nen wiren GORRES 2, WACKERNAGEL 3, PREGER 4, BIHLMEYER 5, HEY-

Werk beginnt mit einer ausfithrlichen «Einfithrung» (1-360) iiber Seuses Leben,
Echtheit und Entstehungszeit des Hor..., Handschriften, Drucke, Verbreitung...,
Bedeutung und Wertschidtzung... Darauf folgt die kritische Edition des «Textes»
(361-605) mit Apparat: Angabe von Textvarianten, Verweise auf die Parallel-
stellen im Bdew und Anmerkungen. Beziiglich letzterer sei vor allem die Identifika-
tion samtlicher Schriftzitate sowie der Zitate und Anspielungen auf die Dominikaner-
Liturgie, ferner die zahl- und hilfreichen Hinweise auf die mittelalterliche und
patristische Literatur — und die einschldgige Sekundirliteratur dazu — heraus-
gestellt. Die Beniitzung des Opus wird durch ausfithrliche «Register» (626-692)
erleichtert.

2 JouaNN JosErH GORREs: Einleitung zu Suso’s Schriften, in: M. DIEPEN-
BROCK: Heinrich Suso’s, genannt Amandus, Leben und Schriften, Regensburg 1829
S. xxviir—cxvviir. Daraus folgende Stellen: « Nun aber wird nicht leicht ein Anderer
gefunden werden, der die Erforschung seines innersten Seelengrundes dem einiger-
maBen kundigen Forscher so leicht gemacht, als diese durch ihre unverfilschte
Lauterkeit bis in ihre tiefste Verborgenheit durchsichtige Natur. Er [Seuse] hatte
von Jugend auf ein minnereiches Herz: das ist der kiirzeste Ausdruck,
auf den er sich selber gebracht, und in dem er sein ganzes Wesen ausgesprochen»
(cxxvii). «Von so vielen Tonen angerufen, konnte der Widerhall, den der Reich-
begabte in der Brust beschlo3, nicht lautlos bleiben, und er hat in seinen Schriften
in jener schénen und klangvollen Sprache sich ausgehallt, die nichts ist als ein
lauteres, sich in ihr verstromendes Gemiith, und durch die iiberall das alte Minne-
lied hindurch pulsiert» (cxxx/cxxx1). «Und nicht etwa hat er in blo8 lyrischen
Ergiissen diese seine Minne ausgeathmet; episch hat er vielmehr sein Leben in ihr
gefaB3t, und dies Leben nun zu einem groflen Epos der Gottesminne ausgedichtet,
und so tritt, was er gebildet, uns als das Blithendste und Lieblichste, was die Mystik
hervorgebracht, entgegen» (cxxxi).

3 WiLHELM WACKERNAGEL: Geschichte der deutschen Literatur, Bd. II,
Basel 18792, 429 {.; 429 wird Seuse ein «Minnesinger in Prosa» genannt.

* WiLHELM PREGER: Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter, Bd. II,
Leipzig 1881, 309415 (= «Heinrich Suso»). Zu Seuses Sprache: «DaB bei ihm die
Personlichkeit, der Adel und Reichthum seiner Natur so unmittelbar und lebendig
hervortrat, das gab seiner Rede nicht nur ein einzigartiges Geprige, sondern regte
auch verwandte Gemiither in der méchtigsten Weise an. Denn mehr als bei vielen
anderen Schriftstellern ist das was er spricht und schreibt, der unmittelbare Aus-
flul des eigenen Erlebens ... Der Grundzug aber in seiner Individualitit ist das
Gemiith, jene Kraft der Seele, die ein Mitempfinden hat mit dem innersten Wesen
der Menschen und Dinge um sie her und sich angezogen fiithlt von den Griinden
und Quellen, aus denen das Leben hervorbricht» (372). Seuses Sprache wird «in
ihrer andringenden Herzlichkeit wie in ihrer rythmischen Bewegung» oft «zum
Gesang» (373). «Die Tiefe seines Gemiithes fithrt ihn denn auch der mystischen
Richtung zu ...; aber die Ubermacht der Empfindung hindert oft bei der Behand-
lung der schwierigsten Fragen die ruhige Auseinandersetzung und nimmt seiner
Rede zuweilen die Klarheit und Deutlichkeit» (37). SchlieBlich spricht Preger vom
«johanneischen Geist», der Seuses Schriften «durchweht» (374).

5 BIHLMEYER a. a. O. 146*{.: «Seuses Werk bezeichnet einen Hohepunkt der
deutschen mittelalterlichen Prosa; das alemannische Idiom ist darin in seiner
ganzen Biegsamkeit und Fiille angewandt ohne alle Maniertheit und Kiinstelei, in
naiver, unbewuBter Schénheit. Man hat schon oft riithmend hervorgehoben, welche



Mystik und Metaphorik 235

ER®, LEHMANN 7, HELLER ® u. a. m. Selbst im Artikel eines Autors,
der seine Bedenken sowohl Seuse wie der «christlichen» Mystik gegen-
iiber nicht zuriickhilt, lesen wir: «Fiihl- und Redeweise sind [bei Seuse]
ritterlich, minnesingerhaft, und zwar in der spiten, oft verkiinstelten
Form dieses Stils ... Aber auch wer dieser Verwandlung reiner Mystik
in eine problematische ‘christliche’ prinzipiell ablehnend gegeniiber-
steht, wird Seuse eine reiche Sprachkraft und Sprachphantasie, man
konnte sagen: ein exquisites Artistentum in aller passionierten SiiB-
lichkeit nicht absprechen diirfen» °.

B. BoescH hat der «religiosen Sprache» Seuses eine eigene Studie
gewidmet 1°. Darin heil3t es: «Seuse hat der religiosen Sprache, auf ande-

Bedeutung den deutschen Mystikern zur Ausbildung einer guten deutschen Prosa
zukam, und wie sie es verstanden haben, auch das Abstrakteste in deutscher Zunge
wiederzugeben. Seuse hat seinen wohlgemessenen Anteil an diesem Verdienst. Nicht
als ob er eigentlich ein sprachschépferisches Genie gewesen, allein er hat es wie
kein zweiter verstanden, auch die feinsten Nuancen des Empfindungslebens treffend
und plastisch in einer anmutigen und bilderreichen Sprache auszudriicken, welche
in der Seele des Horers oder Lesers unwillkiirlich dhnliche Empfindungen auslost.
Als Virtuose des religiosen Gefiihls hat er das Wort seinen innersten Anschauungen
und Empfindungen zugebildet und mitunter auch in neuen Formen denselben
dienstbar gemacht.» — K. BIHLMEYER: Die Selbstbiographie in der deutschen
Mystik des Mittelalters, ThQ 114 (1933) 504-544, S. 535 f.: «Die Sprache Seuses
ist ... musikalisch beschwingt, kristallhell, ein reines, kraftvolles, biegsames Ale-
mannisch. »

6 CarL HEYER: Stilgeschichtliche Studien iiber Heinrich Seuses Biichlein der
ewigen Weisheit, Zs f dt Philologie 46 (1915) 175-228, 393-443, S. 441: «Dal} die
anklinge, die das Bdew zur hofischen lyrik bietet, nicht etwa bloB zufélliger natur
sind und somit lediglich in der augenblicklichen lyrischen stimmung des verfassers
ihre erklarung finden, geht aus einer selbstaussage Seuses hervor, die einerseits fiir
seine bekanntschaft mit weltlicher sangeskunst ganz unzweideutig zeugt, ander-
seits auch sehr schon den durch Seuses bewuBtes literarisches schaffen verkérperten
phantasiemdBigen prozeB einer ibertragung weltlicher minnemotive ins geistliche
veranschaulicht ...» 442 f.: «In dieser synthese des didaktischen und des affekt-
mifBig — rhetorisch — poetischen besteht die schopferische stilistische leistung des
schwibischen mystikers; durch die gliickliche vereinigung der kraft zum inten-
siven, phantasievollen erleben mit einem feinentwickelten kiinstlerischen sinn fiir
die sprachliche form hat Seuse in der von den geistlichen denkern seiner tage oft
gering geachteten deutschen muttersprache werke hervorbringen kénnen, um
derentwillen man ihn den ‘letzten mittelhochdeutschen dichter’ genannt hat.»

? LEEMANN a. a. O. (Anm. 1), Einleitung, bes. XXIx.

8 NikorLAaus HELLER: Des Mystikers Heinrich Seuse O.Pr. Deutsche Schriften,
Regensburg 1926, Einfiihrung, bes. Lxxir {.

 HaraLD LanDRY in Kindlers Literatur Lexikon im dtv, Bd. 5, Miinchen
1974, 1680.

10 BruNo BoescH: Seuses religidse Sprache, in: Festgabe fiir Friedrich Maurer
zum 70. Geburtstag, Diisseldorf 1968, 223-245.



236 Mystik und Metaphorik

re Weise zwar als Eckhart, wesentliche Impulse gegeben, weniger auf
dem Gebiet der Wortschopfung (des rein Begrifflichen und dessen Neu-
prigung) noch der Satzgefiige (neuer Wege, schwierige Gedankenginge
in den Griff zu bekommen), wohl aber nach der Seite des Gefiihls- und
Bildhaften. Fiir den Ausdruck der Innerlichkeit hat Seuse der deutschen
Sprache neue Bezirke erdfinet, vor allem in der Art, wie hier die verschie-
denen schon vorhandenen Ansitze in einer bisher ungeahnten, einen
seelischen Innenraum schaffenden Fiille vereinigt sind» . Ein «Grund-
zug» susonischer Sprache ist nach Boesch: «das rhythmisch ungemein
fein modulierte, unzihliger Steigerungen fihige Pathos des Hymnikers
und Predigers. Unruhe und Uberfiille des Herzens sind das Movens dieser
Sprache. Das Zitat [aus Seuses Kommentar zum ,Sursum corda’] ver-
mochte eine Vorstellung davon zu geben, was alles an stilistischen Mog-
lichkeiten einem Sprachgenie des 14. Jahrhunderts zu Gebote stand und
wie schwer es einem so ausschweifenden Geist wie Seuse gefallen ist,
sie in Grenzen zu halten» 2. Verschiedene «Gattungsstile» sind in Seuses
Schriften zu unterscheiden: «Legende», «Hymnik», «Gebet», «Predigt»
u. s. f. «Wenn dieser dauernde Wechsel der Ebenen» bei Seuse» — be-
merkt Boesch — «kaum als Stilbruch empfunden wird, so dank der iiber-
all sich durchsetzenden rhythmischen Kurve und der klanglichen Ein-
firbung, einer ‘Vokalharmonie’ von virtuoser Instrumentierungy 3.

Nach diesen AuBerungen eines heutigen Forschers sei dem «Diener
der ewigen Weisheit» das Wort erteilt. «Sprache und Wort» sind ja ein
Thema, das ihn sein ganzes Leben lang beschiftigt hat. Im Prolog des
Bdew schreibt er: Die sinne, die hie stant, sint einvaltig; so sint du wort
noh einveltiger, wan sii gant uzzer einer einvaltigen sele und gehorent zi
etnvaltigen menschen, dii noh habent gebresten ab ze legen *. Im Hor nennt
Seuse seine Sprache einen sermo imperitus et incultus ... si barbarum ali-
quid fortassis sonare videatur 1.

Die «Einfalty, bzw. die Naivitit ist ein wichtiger Zug in Seuses
Wesen, im Unterschied zu Eckhart und zu Tauler, den beiden vom Prior
zu Konstanz so verehrten Mitbriidern und Lehrmeistern. Eckhart ist
der hohe und stubtile Vertreter der sog. «spekulativen Mystik», ein
Genie, dessen Kraft des Denkens und faszinierende Macht der Rede oft

11 A, a. 0. 230.

12, A, a.0; 233.

13 A.a. O. 234.

4 DS 198, 9-11.

15 Kinzle 365, 6-10.



Mystik und Metaphorik 237

mit den GroBten deutscher Geistesgeschichte, besonders mit Hegel, ver-
glichen wurden. Tauler ist der weise, kluge, abgekldrte Lehrer des geist-
lichen Lebens, auf dessen ethische Komponente J. QUINT hingewiesen
hat 6, Suso ist der Naive 7, der Verletzliche, der am meisten MiBver-
stindnissen Ausgesetzte, auch der im unmittelbarsten Sinne « Mystiker,
«divina patiens», zu Nennende unter den Hauptvertretern der «deut-
schen» oder sog. «rheinischen Mystik» im ausgehenden Mittelalter 8.

Die hier folgenden Ausfithrungen zu Seuses «Dialog» und «Meta-
phorik» sind auf das Thema Sprache und mystische Erfahrung ausgerich-
tet — und mochten ein Beitrag sein zur Uberwindung der ungliickseligen
Alternative: die Mystik oder das Wort 1°. Zugleich sei in diese Studie
auch die susonische Mystagogie einbezogen. Plan und Artikulierung
der Hauptabschnitte mdgen folgende Leitsdtze anzeigen:

16 JosEF QUINT: Art. «Mystiky, in: P. MERKER - W. STAMMLER: Reallexikon
der deutschen Literaturgeschichte, Bd. II, Berlin 19652, 561: «Johannes Tauler,
der groBe Ethiker der Mystiky.

17 Mit «naiv»y ist natirlich nicht Mangel an Lebenserfahrung oder Klugheit
gemeint, sondern jene «Lauterkeit» und «durchsichtige Natur», von der GORRES
spricht (vgl. Anm. 2, 1. Zitat). Zu einem anderen Aspekt von Seuses Unmittelbar-
keit K. BIHLMEYER: «Mag sich manches bei ihm als allzu weich, siiBlich und selbst
schwarmerisch finden, den Tadler entwaffinet doch immer wieder seine ... Naivitéat,
... seine Demut», Die Selbstbiographie ... (s. Anm. 5), 536.

18 Der im franzosischen Sprachbereich iibliche Ausdruck «Mystique rhénane»
hat die Stationen: Kéln (Eckhart), StraBburg (Tauler) und Konstanz (Seuse) im
Auge. Doch wire es verfehlt, diese mystische Bewegung auf das «Dreigestirn» zu
reduzieren. Aus dem Predigerorden waren zu erwahnen: Albert der GroBe (der in
der mystischen Literatur meistens bischof Albvechi genannt wird), Thomas von
Aquin (zu dessen Mystik s. vor allem M. GRABMANN), Johannes von Sterngassen
(Schiiler von Thomas und Lehrer von Tauler), Nikolaus von StraBburg, Dietrich
von Freiberg u. a.; die Dominikanerinnen Kléster: StraBburg (mit der Schwester
von Tauler), Adelshausen, Klingental, Medingen (mit Margareta Ebner), Engeltal
(mit Christine Ebner), T6B (mit Elsbeth Stagel), Oetenbach u. a. Von den Benedik-
tinerinnen seien wenigstens die drei bedeutendsten genannt: Hildegard von Bingen,
Mechthild von Magdeburg, Gertrud die Gro8e. Von den Franziskanern: David von
Augsburg, Lamprecht von Regensburg, Heinrich Herp. Von den Kartdusern:
Ludolf von Sachsen und Dionysius der Kartduser. SchlieBlich ware die auch sprach-
lich hochst bedeutsame flimische Mystik, mit dem Regularkanoniker und Ein-
siedler Ruusbroec, zu erwdhnen.

19 Vgl. EMiL BRUNNER: Die Mystik und das Wort, Tubingen 19282, die Dis-
junktion: «Entweder die Mystik oder das Wort» (5); dazu Fritz-DIETER MAss:
Mystik im Gespriach, Materialien zur Mystikdiskussion in der katholischen und
evangelischen Theologie Deutschlands nach dem ersten Weltkrieg, Wiirzburg 1972,
und die Besprechung dieses Buches von Arors M. Haas in FZPhTh 20 (1973) 279-282.



238 Mystik und Metaphorik

I. Die von Seuse bevorzugten Sprechweisen sind nicht der speku-
lative oder theoretische Diskurs, sondern der «erzdhlende
Bericht» und der «Dialog» im Wechsel von Frage und Ant-
wort, Rede und Gegenrede.

II. Seuse geht es weniger um detaillierte Beschreibung der héch-
sten mystischen Vollendung, der « Unio», als um den titigen und
leidenden Weg zu zunehmender «Christusférmigkeit»; dabei
spielen «Bild» und «Gleichnis» eine tragende Rolle.

I1I. Das «beste Bild» und das «hochste Gleichnis» auf dem Weg zur
«Christusférmigkeit», die Angelpunkte von Seuses mystischer
Metaphorik, sind Leben und Tod des historischen Jesus.

IV. Das Ziel des mystischen Weges: dort zu sein, «wo» der Aufer-
standene ist.

I. BErRICHT UND Di1ALoOG

Der EinfluB der spekulativen Theologie und Mystik auf Seuses
Vokabular ist unverkennbar. Etwas anderes ist die fiir Seuse typische
Sprechweise. Wenn wir diese vom «spekulativen Diskurs» abheben, so
ist damit zundchst Meister Eckhart gemeint. Eckhart, dessen Rede mei-
stens dadurch in Gang kommt, daBl hohe und abstrakte Begriffe in
dialektische Spannung geraten: «Gott» und «Gottheit», «gut» und «Giite»,
«der Gerechte» und «die Gerechtigkeit», «werden» und «entwerdenn,
«ungeschaffenes Nichts», «gebdren» und zugleich «geboren werdeny,
«Vater dessen werden, dessen Sohn wir sind» ... 20, Mit dem Stichwort
«theoretischer Diskurs» wird auf Tauler verwiesen, der bei allem Predi-
gen und Verkiinden auch einem ausgesprochenen Hang zum Lehren,

20 DaB wir das Eckhartsche Sprach-«Spiel» nicht im abwertenden Sinne ver-
stehen, sollte aus dem in den Einleitungsworten iiber Eckhart Gesagten klar sein.
Seine Sprache ist weit entfernt von (spateren) nominalistischen «Spitzfindigkeiten».
Zudem verdient der ethische Wille, der besonders aus seinen Predigten und Unter-
weisungen spricht, Beachtung. Auch die zahlreichen, in seinen Werken einge-
streuten Bemerkungen, die einen erstaunlichen Scharfblick fiir psychologische
Realitdten verraten. SchlieBlich die Tatsache, da3 Eckhart nicht nur Professor
und Prediger war, sondern auch Prior, Provinzial der sdchsischen und Generalvikar
der bohmischen Ordensprovinz, beauftragt, durchgreifende Reformen durchzu-
fithren. Die wohl eindruckvollste Wiirdigung von Eckharts Existenzanalyse und
der daraus entwickelten radikalen ethischen und sozialen Imperative ist im neuesten
Buch von EricH Fromm: Haben oder Sein, Stuttgart 1976, bes. 65-70, zu finden.



Mystik und Metaphorik 239

zur Artikulierung einer allgemeingiiltigen Theorie des geistlichen Lebens
nachgeht. Von allen diesen Sprechweisen sind auch Ansdtze bei Seuse zu
finden. Was indessen die Eigenart seiner Sprache am deutlichsten von
der seiner Lehrer unterscheidet, ist das ausgeprigte Gefille zum «er-
zihlenden Bericht». E. KREBsS spricht schon beim Frithwerk Seuses,
dem Bdw, von einer «bewuBten Wende ins Erzihlende und Personliche» 2L,

Erzdhlender Bericht

Der erzihlende Bericht ist — wie A. M. HAAs in einem beachtens-
werten Beitrag zur «Problematik von Sprache und Erfahrung» heraus-
stellt 22 — die eigentliche Grundform mystischer Rede. «So war es!» bzw.
«so geschah esy, «so ist mir widerfahren» sind die Paradigmen der auf
personlicher Erfahrung beruhenden mystischen Sprechweise. Die lyri-
sche Identifikation «So ist es!» und die mystagogische Formel «So wird
es sein!» sind aus der unmittelbaren Grunderfahrung gewissermalen
abgeleitete Formen mystischer Rede 2.

«Erzihlender Bericht» fithrt in die Ndhe der Autobiographie. Neuer-
dings hat der bekannte amerikanische Theologe H. Cox «Autobiographie»
und «Volksgeschichten» die zwei wichtigsten Kategorien religioser Sprach-
kommunikation genannt ?*. Beide sind unentbehrliche, sich gegenseitig

21 ENGELBERT KREBS: Art. «Seuse», in: W. STAMMLER - K. LaANGoscH: Die
deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, Bd. IV, Berlin 1953, Sp. 164—
180; Sp. 176: der «unpersénlichen Dialogform gibt Seuse im Biichlein der Wahrheit,
seinem Erstlingswerk, schon eine bewuB3te Wendung ins Erzidhlende und Persén-
liche».

22 Arois M. Haas: Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deut-
schen Mystik, in: W. BEIERWALTES, H. U. voN BALTHASAR, A. M. Haas: Grund-
fragen der Mystik, Einsiedeln 1974 (Kriterien, 33), 73-104. Vgl. dazu auch A. M.
Haas: Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg,
FZPhTh 22 (1975) 1-34; und DpERs.: Mechthild von Magdeburg — Dichtung und
Mystik, Amsterdamer Beitrige fiir Germanistik 2 (1972) 105-156.

23 Fiur den «erzahlenden» mystischen «Bericht» ist nicht nur die abend-
landische Tradition — mit den spdten Hohepunkten der «Vida» der Theresia von
Avila und der «Selbstbiographischen Schriften» der Theresia von Lisieux —, sondern
ebenso die orientalische Tradition — etwa Symeon der Neue Theologe und die
«Erzahlungen eines russischen Pilgers» — zu beriicksichtigen. Zu Symeon vgl.
WALTHER VOLKER: Praxis und Theoria bei Symeon dem Neuen Theologen, Ein
Beitrag zur Byzantinischen Mystik, Wiesbaden 1974; zum russischen Pilger
EMMANUEL JUNCLAUSEN: Aufrichtige Erzdihlungen eines russischen Pilgers (hrg.
und eingeleitet von E. J.), Freiburg (i. Br.) 1974.

2+ HarviEy Cox: Verfithrung des Geistes, Stuttgart 1974. Im Vorwort: «Es
gibt zwei Arten von Geschichten, die als Vehikel religitsen Ausdruckes besonders



240 Mystik und Metaphorik

erginzende Quellen fiir Kenntnis und Weitergabe religiéser Erfahrung.
Fiir Seuse sei auf K.BIHLMEYERs Aufsatz «Die Selbstbiographie in
der deutschen Mystik des Mittelalters» 2> und auf G. MiscHs «Geschichte
der Autobiographie» 26 verwiesen. Sowohl Bihlmeyer wie Misch ziehen
Verbindungslinien von Augustinus zu Seuse. Die «Confessiones» des
Bischofs von Hippo gelten als «erste Autobiographie» nach abendlin-
dischem Verstidndnis. Sie gehorten auch zur Pflichtlektiire der Novizen
im Predigerorden.

Nun ist aber Seuses Vita bestimmt keine Autobiographie nach moder-
nen Anspriichen und Gesichtspunkten. Zwar ist das Problem der «Echt-
heit» — besonders durch die Untersuchung von J. SCHWIETERING — im
positiven Sinne geklart worden 7. Doch bleiben damit die Fragen nach
Stil und genauer Bestimmung der literarischen Eigenart der Vita offen 2,
Verfehlt wire es, bei allen Details gleich nach historischer Exaktheit zu
fragen ?°. Der Autor schreibt weder ein « Protokoll» noch ein « Tagebuchy.

wichtig sind. Da ist zundchst die Autobiographie oder das ‘Zeugnis’, der Bericht
in der ersten Person... Die zweite religios bedeutsame Form des Geschichten-
erzihlens bezeichne ich als die ‘Religion des Volkes’. Hier geht es um die kollektive
Geschichte eines ganzen Volkes ...» (7 f.). Vgl. dazu auch JoHANN BapTIST METZ:
Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, 195-203 (= Exkurs: Theologie
als Biographie?»).

25 Vgl. Anm. 5.

26 GEORG MiscH: Geschichte der Autobiographie, Bd. IV, 1. Hilfte, 4. Kap.:
Heinrich Seuse, Frankfurt a. M. 1967 (eine Monographie von 198 Seiten!).

27 Jurius SCHWIETERING: Zur Autorschaft von Seuses Vita, in: J. Kocu
(Hrsg.): Humanismus, Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters, Leiden-Ké&ln
1953 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Bd. 3), 146-158.
Vgl. dazu Kurt Run: Altdeutsche Mystik, Ein Forschungsbericht, Wirkendes
Wort 7 (1956/57) 135-146, 212-231, S. 222; DERs.: Seuse, Vita c¢. 52 und das Ge-
dicht und die Glosse «Vom Uberschally, in: E. M. FiLtHAUT: Heinrich Seuse,
Studien zum 600. Todestag, Koéln 1966, 191-212, S. 191, Anm. 5: ¢«Dal} die Vita
zu den authentischen Schriften Seuses gehort, diirfte seit J. Schwietering ... nicht
mehr in Frage gestellt werden»; und Arois M. Haas: Nim din selbes war, Freiburg
(Schweiz) 1971 (Dokimion, 3), 189 f. Anm. 89.

28 Dabei ist es unentbehrlich, die «literarische Situation» zu beriicksichtigen,
wie dies J. SCHWIETERING tut und dafiir vom ¢héfischen Roman» ausgeht und
zeigt, wie das Bild der «geistlichen Ritterschaft» nicht nur motivisch bedeutsam
ist, sondern auch «Aufbau und Gliederung im Sinne einer Kontinuitit des Ge-
schehens» bestimmt. Vgl. dazu auch ANNE-MARIE HOLENSTEIN: Studien zur Vita
Heinrich Seuses, Zschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 62 (1968) 186-332.

29 Als Skandalon fiir eine «aufgekliarte Mentalitit» werden meistens die Kap.
15-18 der Vita — iiber Seuses BufBlitbungen — zitiert. Wer wollte da aber — «besser
wissend» — urteilen? Besonders angesichts der mafivollen Ratschlige, die Seuses
Vita 35, DS 107, 18-108, 25, seiner geistlichen Tochter erteilt. Vgl. dazu auch
KI1Bfb, Brief IX, DS 388, 21-26: Liplichut tibunge hilfet etwaz, da iv nit ze vil ist;



Mystik und Metaphorik 241

Auch betreibt er nicht forcierte Selbstanalyse. Durch Bericht iiber ein-
zelne Lebensabschnitte will er das fiir andere Relevante seiner Erfah-
rung zur Sprache bringen: vom anvahenden menschen, vom zunemenden
menschen, vom volkomen leben 3°; von abgescheidenheit 3* und von usker
uf sines mehsten heilsamen behulfenheit 32. Das alles wird nicht theoreti-
sierend, sondern narrativ — «erzihlend» — abgewandelt 33. «Fabulieren»
wire nicht das richtige Wort. Der Autor 148t sich behaften und steht
zu seinem Bericht **. Deshalb rekurrierten wir fiir die Kennzeichnung der

aber vehtu gelassenheit ... das hilfet dem menschen usser allen den wellan und sezzet
in ze friden in allen dingen, dev sut ovdenlich kan nemen. Im tibrigen sind die Kap. 15—
18 der Vita eine Art dramatischer Hinfithrung zu einem neuen Lebensabschnitt,
der mit Kap. 19 beginnt: Wie er ward gewiset in die vernunftigen Schiile zii der
kunst vechter gelassenheit, DS 53, 6 f.

30 Prol. zum Exemplar, DS 3, 4 1., 10 u. 18. Die «Periodisierung» des geistlich-
mystischen Weges — mit den entsprechenden «Z&suren» — wird von Seuse lange
nicht so weit getrieben wie etwa in der monastischen Literatur der «scalae Dei»
oder in der spanischen Mystik, etwa beim «Aufstieg zum Berge Karmel» Johannes’
vom Kreuz oder bei den «inneren Schléssern» der Theresia von Avila. Zu beachten
ist, daB Seuse im Prol. zum Exemplar vom «anfangenden» und «zunehmenden
Menschen», nicht aber vom «vollkommenen Menschen», sondern vom ¢«vollkom-
menen Leben» spricht. Vgl. Anm. 115 u. 116.

31 Vita 20, DS 59, 29.

32 Vita 22, DS 63, 8.

33 Dabei gibt es wahre Meisterstiicke erzidhlerischer Miniaturkunst wie z. B.
die Geschichte « Vom schweren Leiden, das ihm einst von einem Gesellen zufiel»,
mit der Klimax vom «ungeheuren Bauer mit einer russigen Jacke», Vita 25, DS 74,
12-78, 19; oder «Vom Morder», der Seuse «nachts» in einem «Wald» mit einem
«Speer» und einem langen «Messer» begegnet, Vita 26, DS 78, 21-81, 3; oder die
Erzihlung von der Geschichte seiner «leiblichen Schwester», die aus dem Kloster,
in dem sie sich «im Gehorsam geistlichen Lebens befand», «auszubrechen und sich
zu schéadlicher Gesellschaft zu fiigen begann», der Seuse nachging, sie «irgendwo»
in einem «kleinen Hauschen» fand und zuriickbrachte, in eine andere Gemeinschaft,
an einen «trostlicheren Orty» (sehr wahrscheinlich ins Dominikanerinnen-Kloster zu
St. Gallen), wo ihr «Ernst so groB» und ihr « Wandel so bestidndig in Tugenden
bis an ihren Tod» wurde, daf3 der Diener der ewigen Weisheit «Gott und der Welt
gegeniiber an ihr fiir alles Leid und Leiden, das er je gehabt hatte, wohl ent-
schiadigt ward», Vita 24, DS 70, 17-74, 10.

3+ Im Prolog zur Vita berichtet Seuse vom geistlichen dupstal (Diebstahl)
seiner geistlichen Tochter ... und davon, wie daz ander teil der Nachschrift seiner
«Erzdhlungen» unverbrennet blieb und spéter in den Text der Vita (als « Grundstock» ?)
integriert wurde; er selber habe nur: Etwaz giiter leeve ... na ir tode in ir person ...
21 geleit, DS 7, 15-8,3. « Wenn etwas Fiktion ist» — schreibt Kurt Run zur Frage
der «Mitautorschafty an der Vita — «so der Anteil, den der Verfasser der Elsbeth
Stagel zuschreibt»; womit Ruh nicht jede «Mitarbeit» Elsbeths an der Vita aus-
schlieBen moéchte, durch SCHWIETERING sei «der Weg fiir eine Losung des Vita-
problems freigelegt», bemerkt er, Forschungsbericht (Anm. 27), 222. Zu Elsbeth
Stagel vgl. neben der LThK? IX, 1006 angefithrten Literatur, die — im Unterschied
zu anderen Darstellungen der mittelalterlichen Nonnenviten — die Zeit- und kultu-



242 Mystik und Metaphorik

ersten typisch susonischen Sprechweise auch nicht auf die oft verwen-
deten literarischen Qualifikationen « Roman» oder « Epos», sondern wihl-
ten den (literarisch) neutralen Terminus: «erzdhlender Bericht» 35. Wir
hitten auch «Zeugnis» oder «Rechenschafty — iiber Erfahrung und Er-
fahrenes — sagen konnen.

Am stirksten autobiographisch ist naturgemiB die Vita, deren
Titel schlicht der Suise heiBt:

Es waz ein brediger in titschem lande, von geburt ein Swabe .., beginnt
der Bericht 3¢; es was 1m we in siner unriwigen wise, lesen wir weiter 37;
und ... unz daz der milte got dur von entledgot mit einem gewsinden kere 38,
ferner In sinem anvang do geschah ... an sant Agnesentag ... 3°. Doch finden
sich auch in den didaktischen Schriften zahlreiche autobiographische
Notizen. Z. B.: Es stind ein bredier ze einer zit nah einer metti vor einem
kruzifixus und klaget got inmeklich ... *°; und Es geschah vor vilen jaren,
do hat ein bredier in sinem anvang ein bilterliches liden von ungeordneter
swermutikeit ...*t. KUNZLE konnte anhand des Hor sogar einige Lebens-
daten zu Seuses Biographie rekonstruieren 42,

relle Differenz zur heutigen Situation respektierende Wiirdigung von ADoLF BAu-
MANN: Elsbeth Stagels Weg zu Gott, Turicum (Vierteljahresschrift, Ziirich) Marz/
Mai 1976, Nr. 1. 27-30; zu «T6ss» (Elsbeths Kloster) die Beitrage in ders. Zeitschr.
Turicum, Sept./Nov. 1977, Nr. 3, 12-16.

Dafl Seuse Verantwortung fiir «seinen Bericht» iibernimmt, bezeugen die
Prologe zu samtlichen Schriften — etwas durchaus nicht Geldufiges im Mittelalter —,
bes. der Prolog zum «Exemplar», der Originalausgabe, wo deutlich die Sorge des
Autors um die unverfdlschte Erhaltung «seines» Textes zum Ausdruck kommt,
DS 4, 29-6, 16; vgl. dazu auch Prol. Hor, KtnzLE 371, 1-15. Zur «Echtheit» der
Vita und deren Qualifikation als authentische «Bezeugung» mystischer Erfahrung
schreibt Kurt Run: «Die Vita erscheint als ein auf ein klar umrissenes ‘Bild’ hin
geformtes, nicht als legendar aufgeputztes Leben ... Wer anders als Seuse selber
konnte dieses Leben zu einem geformten erheben ?», der Verfasser sei «ein Gestalter
von hohem Rang» Forschungsbericht, an oben angefithrter Stelle. Man kdnnte
kaum die Eigenart mystischer Erfahrung treffender kennzeichnen: nicht spora-
dische «Erscheinungen», sondern «Lebens»-erfahrung, — wohl erlittene, aber assi-
milierte, «geformte» Lebenserfahrung!

35 Mit ¢erzdhlend» ist eine fiir Seuse typische Redeweise gemeint, die auf
der Ebene des Lokutiondren nach stilistischen Kriterien niher zu bestimmen wére,
mit «Bericht» ein illokutiondrer Akt im Sinne der Sprechakt-Theorie von JOHN
L. AusTIN und JoHN R. SEARLE.

36 Vita, Prol., DS 7,2.

37 A a. O, DS 8,12.

3 A.a.0,, DS 8,13 1.

39 Vita 2, DS 10,11 f£.

40 Bdew Prol., DS 196, 2 {.

4 Bdew 14, DS 256, 24 1.

42 KtnzLE, z. B. Einfithrung, 50-53.



Mystik und Metaphorik 243

Dialog

Das Narrative ist ein wichtiges Element bei Seuse. Noch wichtiger
und zentraler fiir sein mystisches Zeugnis ist der «Dialog». Dazu schreibt
H. LANDRY: «Der Dialog [im Bdew] zeigt in der ausgeprigtesten Form
die besondere Art von Seuses ,Mystik’: ohne daf offene Widerspriiche
zu fritherem festzustellen sind, haben sich Stil und Atmosphire hier bis
zur volligen Fremdheit von Eckharts Mystik entfernt» 43,

Die dialogisierenden Personen in den didaktischen Schriften sind:
im Bdw: der junger — du warheit **, daz namenlos wilde — der junger *>;
im Bdew: der diener — dii ewig wisheit *6, der unbereit sterbende — der
diener *7; im Hor: der discipulus — die Sapientia *8, die similitudo [ 1mago
mortis — der discipulus *°. Auch in der Vita finden sich Dialoge, so vor
allem in den letzten Kapiteln des zweiten Teiles, zwischen der giif [ wol-
geveptns wisi thoter und dem diener °.

WACKERNAGEL verweist als mogliches Vorbild fiir Seuses Dialog
auf den Lucidarius, bzw. Honorius Augustodunensis 5. BIHLMEYER be-
streitet diesen Zusammenhang 2.

KUnzLE fithrt die einschldgige Literatur zur Dialogform in Spétan-
tike und Mittelalter auf: R. HirzeL, J. WALTHER, M. MANITIUS u. a. 3.
Doch ist das Nachschlagen dieser Werke nicht allzu ergiebig fiir die Be-
stimmung des Spezifischen von Seuses Dialog. Vor allem sind die Hin-
weise auf «Streitgedichte» und auf die scholastisch-dialektische Lehrme-
thode eher irrefithrend.

43 LANDRY a. a. O. (Anm. 9).

44 DS 329 ff.

45 DS 352-357.

46 DS 201 ff.

47 DS 281-286.

48 KunzLE 383 ff.

49 KUnNzLE 528-539.

50 Vita 51-53, DS 176-195.

51 WACKERNAGEL a. a. O. (Anm. 3) 429 f., Anm. 43. Zu Honorius Augusto-
dunensis vgl. LThK2?2 V, 477 {.

52 BIHLMEYER, Einleitung, 104*, Anm. 2.

53 KunzrLE, Einfithrung, 81 f., Anm. 6. Zu ergdnzen wiren etwa noch PETER
L. Scamipt: Zur Typologie und Literarisierung des frithchristlichen Dialogs, in:
Christianisme et formes littéraires de 1’Antiquité tardive en Occident, (Fondation
Hardt) Geneve 1977, 101-180, und HannNes KASTNER: Mittelalterliche Lehr-
gespriache, Berlin 1978 (Philolog. Studien u. Quellen, 94).



244 Mystik und Metaphorik

Gewil ist die groBe Linie: Platon — Augustinus — Boethius («De
consolatione philosophiae» ist eines der im Mittelalter meistgelesenen
Biicher) zu bertiicksichtigen 3*. Doch handelt es sich bei diesen Autoren
um vorwiegend philosophisch ausgerichtete Dialoge. Seuses Dialog ge-
hort zu einer anderen Kategorie 3°. Dafiir kénnte, als entferntes Bei-
spiel, auf die Bhagavad-gita, den klassischen Text der héchsten indi-
schen Mystik (der Bhakti-Frommigkeit) hingewiesen werden: ein Dialog
zwischen dem «Erhabenen» (Krishna) und Arjuna. Doch kannte Seuse
dieses Buch der frommen Hindus sicher nicht. Auch die ndher liegenden
Dialoge bei Mechthild von Magdeburg und Gertrud der Grofen — zwi-
schen ausgesprochen personifizierten Partnern wie «Seele» und «Sinne»,
«Seeley und «Minne», «Gewissen» und «Erkenntnis» ... — sind kaum als
unmittelbare Vorbilder fiir das an Seuses Zwiegesprich Typische zu
betrachten 6. So kommen am ehesten als «Quellen» Seuses die Dialoge
der biblischen Schriften in Betracht, etwa Hiob, das Hohelied und vor
allem die Psalmen, in denen ja nicht selten verschiedene Personen reden:

der Verfolgte und Gott, der Spotter und der Fromme, Freunde und
Feinde u. s. f. 57

5+ Zum EinfluB des Boethius auf die Herausbildung des mittelalterlichen
Dialogs vgl. A. AUER: Johannes von Dambach und die Trostbiicher vom 11. bis
zum 16. Jahrhundert, Miinster i. Westf. 1928, bes. 61 {. u. 66 {.

55 Zu Seuses Begriff von «philosophia» (= «spiritualis philosophia», Arsenius
= «summus philosophus» etc.) vgl. KtnzLE, Einfithrung, 76-78.

56 Zu beachten ist allerdings, dal in den Exercitia spiritualia VII Gertruds
der GroBen «die personifizierte Sapientia erstmals als Partner eines Zwiegespriches
mit der Seele auftrittsy, KonzrLe, Einfithrung, 83 (wo auch der EinfluB der Vik-
toriner und Bonaventuras auf den «mystischen Dialog» betont wird). Doch ist bei
allen Anklingen nicht zu iibersehen, daB3 bei Seuse eben nicht die «Seele», sondern
(mit Ausnahme der Personifizierung ¢«mors» und der Figur des ¢« Wilden») das Indivi-
duum, der Suse, in hochst personlichem Namen spricht. DaB eine so individuali-
sierte Sprache auch Nachteile hat und Gefahren in sich birgt, soll nicht iibersehen
werden. Als Beispiel einer sich mehr in objektiven Kategorien (und Symbolen)
artikulierenden Sprache sei auf die Seherin Hildegard von Bingen (gest. 1179) ver-
wiesen.

Hildegard und Seuse reprisentieren zwei verschiedene, diametral entgegen-
gesetzte Sprachmodelle der mittelalterlichen Mystik. Eckhart mit seinem spekula-
tiven (intentional mystagogischen) Diskurs (von D. MIETH eine «Antisprache» ge-
nannt) liegt auf einer anderen Ebene.

57 Man ist erstaunt, in Seuses Rede — trotz Minnesang und Ritterroman (des
«exquisiten Artistentums» nach H. LANDRY) — die Sprache der Bibel, gewisser-
maBen als «Infrastrukturs, so prisent zu finden. KtNzLE nennt die heilige Schrift
«Seuses erste und wichtigste Quelle» (Einfithrung 85). «Die hl. Schrift ist Seuse so
vertraut, daB er sich sozusagen in jedem beliebigen Zusammenhang an sie erinnert...»
(a. a. O.). Manchmal handelt es sich nur um ein einziges Wort (als «Assoziations»-



Mystik und Metaphorik 245

Im Prolog zum Hor sagt Seuse: Notandum quoque, quod locutio ista
quantum ad interrogationem discipuli et responsionem sapientiae vel e
converso solum posita est ad ferventiorem modum tradendi 38. In der bisheri-
gen Literatur zu Seuse wurde in diesem Satz zusehr der «ferventior
modus tradendi» — daB die Lehre dest begirlicher sie 3° — hervorgehoben.
Wichtiger scheint uns das Faktum zu sein, daBl Seuse hier nicht die ge-
laufigen Termini der Scholastik «expositio» und «quaestio» verwendet,
sondern, wohl mit Absicht, die Ausdriicke locutio und interrogatio, « Rede»
und «Befragung» gebraucht. Ferner ist zu beachten, daB8 der «Schiiler»
nicht nur Fragen stellt und Antwort erhilt, sondern — econverso — auch
selber befragt wird und Red und Antwort zu stehen hat 0. Etwas weiter
bemerkt Seuse: Sciendum quod colloguium istud inter sapientiam et
discipulum hoc modo initium habuit ... 5*. Was folgt, ist ein colloquium,
ein «Zwiegesprdach», und der discipulus unterliBt es nicht, autobiogra-
phische Notizen beizufiigen. So beriihrt selbst der Modus «Dialog» — wie
kunstvoll er auch redigiert — die Kategorie «Bericht». Er trigt die Spur
von Erfahrenem. Das mhd Wort fiir diesen Dialog: kosen ©2, bzw. minne-
kosen ©3, bezeichnet weniger ein Lehrgesprich, mit dem Ziel Begriffe zu
kliren und Gedanken zu schirfen, denn ein lebendiges Sprechen, ein
Mitteilen von Person zu Person, von Gefiithlen und Regungen durchzogen,
von einem Wort, das verbindlich ist und verbindet, getragen. Kosen mait
der Ewig Wisheit * ist der treffendste Ausdruck fiir das susonische dia-
logern. Man miifte nun den Anreden, den hidufigen Zwischenrufen — o,
ach, owe, eya, wafen ... —, den dramatischen Wendungen des Gesprichs,
den hyperbolischen Steigerungen der Affekte und den oft lyrischen Aus-

Stiitze), manchmal, an zentralen Stellen, um eigentliche Kernsdtze des Diskurses.
Dankbar nimmt man in Kinzles Edition die Identifizierung der Schriftzitate
entgegen. Hier sei bes. darauf hingewiesen, dal im Hor von allen atl. Schriften
die Psalmen am meisten zitiert werden, Hiob kommt an zweiter Stelle (vgl. Register
zum Text 647 {.).

58 Hor Prol., KinzLE 366, 6-8.

59 Bdew Prol., DS 197, 261.

60 Vgl. z. B. Bdew 9, DS 232, 13 f.: Ach herre, wie schlehest du mich an diser
vrage!; kurz zuvor DS 232, 6 f.: Owe herr, daz beger ich von div ze wissenne, wan
du vrage ist miv ze hohe! und den Paralleltext Hor I, 8, KUNzLE 441, 10: Responde
ergo et tu mihi quod quaero; Bdw 10, DS 236, 5 f.: Ach, sizer herr, wan getorste ich
nu mit dinem urlob mit dir disputieven als der heilig Jevemias!

61 Hor Prol., KtNzLE 369, 4s.

62 Bdew Prol., DS 197, 13; Vita 36, DS 113, 23; Minneb. III, DS 548, 2.

63 Vita 3, DS 12, 10; 4, DS 16, 33; Hor I, 8, KUNzLE 441, 5: amoris colloguia,
Bdew 9, DS 230, 27: suze minnekosen diner sizen gegenwurtikeit.

6+ Bdew Prol., DS 197, 13 {.



246 Mystik und Metaphorik

klingen im einzelnen nachgehen, um den sprachlichen Reichtum von
Seuses Dialog im Wechseln von Rede und Gegenrede, von Frage und
Antwort, Klage und Anspruch aufzuzeigen . Doch ist dies nicht unsere
Sache. Wir wenden uns im folgenden dem Partner des Gespriches zu.

Pariner « Weisheit »

Wisheit — was bedeutet das fiir Seuse? ¢ Zundchst fdllt die Abwesen-
heit jeglicher Bemithung auf, Wort und Begriff « Weisheit» theoretisch zu
kliren. Von Hypostasenspekulationen keine Spur! Seuse visiert Konkre-
tes. Positiv sind folgende Referenzen als grundlegend fiir Seuses Dialog
herauszustellen: wishett meint zuerst der wisheit bucher, dann iiberhaupt
dit heilig scrift, schlieBlich und vor allem den crucifixus 7. Das erste
hingt eng mit der Bekehrung des 18jihrigen zusammen: ... der wisheit
biicher. Wenn man di ze tisch laz, und er [der Diener] denne derley minne-

55 Schon hier sei darauf aufmerksam gemacht, dal gerade der Dialog in
Seuses lateinischem Werk abflacht (weitere Hinweise dazu s. Anm. 90). Im folgenden
ein paar allgemeine Bemerkungen zu Seuses Latinitdit: Auch das Hor, fiir Theologen
und Seelsorger bestimmt, ist nicht ohne eine gewisse Eleganz geschrieben, erreicht
indessen nicht eine den deutschen Schriften ebenbiirtige sprachliche Qualitit.
Seuse beherrscht nach dem Urteil von Kennern «einigermaflen» die lateinische
Terminologie, was immerhin von beachtlicher humanistischer Bildung zeugt. Sein
Wortschatz ist mittelalterlich gepriagt — so z. B. der Gebrauch von «specialis» und
die Wendungen «modernis temporibus», «artes sermocinales» usw. —, doch nicht
von Neologismen iiberwuchert. Was man zu lesen bekommt, ist auf jeden Fall
kein scholastisches «Kiichenlateiny. Manche Ausdriicke stammen aus der Spit-
antike wie z. B. «sponsare», «sponsatio» u. a. Der Stil ist ruhiger und sachlicher
(belehrender) als in den deutschen Werken, dafiir auch weniger lebendig und kaum
brillant. Was besonders an inhaltlich bedeutsamen Stellen auffillt, sind lange
Perioden, die oft anakoluthisch werden, mit abrupter, defekter Konstruktion.
Haufig sind nur noch Nebensatze mit Partizipien zu lesen, die erst nach mehreren
Anlaufen, Steigerungen und Atempausen zu einem eigentlichen Satzganzen ver-
bunden werden. Ein Verfahren, das fiir mystisches Schrifttum typisch ist und z. B.
auch bei Plotin an manchen Stellen begegnet. Der Autor ringt, sich an der Grenze
des Aussagbaren findend, mit dem Mitzuteilenden und schafft sich seine eigene,
zum Idiolekt tendierende Sprache. Diese Hinweise verdanken wir einem Gesprich
mit Prof. Mario PueLma, Prof. fiir klassische Philologie an der Universitit Frei-
burg/Schweiz, der die Freundlichkeit hatte, einige Passagen des Hor nach der
kritischen Edition von P. Kinzle einzusehen. Ein Vergleich zwischen dem Bdew
und dem Hor wiirde sich nicht zuletzt auch von sprachlichem Gesichtspunkt aus
nahelegen.

66 Zur Weisheit als «Symbol» und «Personifizierung» vgl. BIHLMEYER, Ein-
leitung 73*-76%*; zum selben Thema auch KtnzLe, Einfithrung 71-81.

67 Seuse bewegt sich ganz im Raum der paulinischen Dialektik von mensch-
licher und gottlicher « Weisheit», bzw. «Torheit» des Kreuzes, vgl. 1 Kor 1,17-3,4.



Mystik und Metaphorik 247

kosen horte ab ze lesen, so waz im vil wol ze maite ®8. An erster Stelle steht
die Weisheit Salomos ¢, gefolgt vom Buch der Spriiche 7°. Das Hohelied
spielt eine eher untergeordnete Rolle 71. Die Schrift ist das Zeugnis, auf
das sich Seuse in simtlichen Werken 72, bei allen seinen Erfahrungen be-
ruft 3. D ewig wisheit in der heiligen scriftist ihm als minneklich als
ein litseligii minnerin 7, und jede «Seite», ja jedes « Wort» der Schrift
nimmt er als minnebrief der ewigen Weisheit entgegen, daran er sein
genuigen haben will 7. Vom Gekreuzigten sagt er, er sei ein ufgetan
zertennet buch 7°, ein lebend biich, da man ellii ding an vindet 77, und als

Besonders oft wird 1 Kor 1,24 zitiert: der gekreuzigte Jesus ist «Gottes Kraft»
und «Gottes Weisheit». Der Leitgedanke von Seuses mystagogischer Rede ist der
der paulinischen Verkiindigung 1 Kor 2,2: «Denn ich beschlo3, nichts anderes
unter euch zu wissen als Jesus Christus, und zwar als gekreuzigten»; Hor I, 14,
Kinzle 493, 22s.: Haec mea sublimior philosophia, ‘scirve Jesum, et hunc crucifixum’.

68 Vita 3, DS 12,8-11; vgl. Hor I, 1, KtnzLE 375, 9 s.

69 So vor allem in Vita 3: Wie er kam in die geistlichen gemahelschaft dev ewigen
wisheit (DS 11,20). Zitiert werden Stellen aus Weish 7 u. 8. Weisheit 8, 2-19 wird
die sophia als «ideale Braut fiir Salomo» vorgestellt. Hier — und nicht etwa im Hld —
ist die eigentliche Fundstelle fiir Seuses Thema der geistlichen gemahelschaft zu
lokalisieren. Was das fiir das minnerich herz des jungen Seuse bedeutet hat, ist
aus dem in Vita 4,11 u. 12 Geschilderten zu erahnen. Auf die MiBbriauche des
spunzieren [sponsieren] verweist Seuse Vita 41, DS 135, 14 u. 136, 22.

70 Vita 3 werden Stellen aus Spr 1-4,6 u. 23 angefithrt. Weiter werden Sir
und Koh zitiert. In den funf Weisheitsbiichern wird die Weisheit als «redende»
Person nur in Spr (1, 20-33; 8, 12-36; 9, 1-6) und Sir (24, 1-22) vorgestellt.

7t Hier wohl ein deutlicher Unterschied zu dem von Seuse so hochverehrten
Bernhard von Clairvaux. Fiir die mehr praktische Ausrichtung von Seuses «Braut-
mystik» sei auf Hor II, 7 (ein entsprechendes Kapitel im Bdew fehlt) verwiesen:
Qualiter multi fideles possint sapientiam divinam desponsave ... (KUNzLE 590, 1s.).
Mit «multi fideles» spricht Seuse alle Christen — und nicht nur Auserwéhlte — an.
Zu beachten ist, daB in diesem Restimee @iber das Thema «sponsatio» das NT 21 mal,
die Ps 5 mal, die Weish 2 mal und das Hld nur einmal zitiert werden.

72 Vgl. Bdw Prol., DS 328, 3; Bdew Prol., DS 197, 15 {.; Hor Prol., KUNzZLE
365, 11; Prol. zum Exemplar, DS 5, 21; und dazu M. A. Fiscugr: Die Heilige
Schrift in den Werken des deutschen Mystikers Heinrich Seuse, Speyer 1936.

73 Vgl. z. B. Vita 52, DS 184, 7 {.: daz geleptii enpfindung mit dev scrift meinunge
ein geliches ustragen gewunne [«daB erlebte Empfindung mit der Meinung der Schrift
volle Ubereinstimmung gewénne» Lehmann;] und den Anm. 83 zit. Text.

7 Vita 3, DS 11, 28-12,1.

75 Bdew 9, DS 231, 9-11; Hor I, 8, KtNzLE 437, 19-22: Si hoc non sufficit,
saltem de sacva scriptura contenta sit [animal], ubi me sufficienter, si diligens fuerit,
poterit invenive. Quamlibet paginam pro littera amorosa, tamquam in amoris sola-
tium per me sibi transmissam suscipiat.

76 Bdew 3, DS 209, 10-12: Daz ist der ancvang in dev schille dev wisheit, den man
liset an dem ufgetan zertremnet [zertrennten, zerrissenen) biich mines gekrizgeten libes.

7 Bdew 14, DS 256, 19; vgl. Hor I, 14, KUNzLE 494, 13 s. und Hor I, 3,
KunzLE 393, 28 s. Zu beachten ist, dal Seuse nur von zwei Biichern spricht, dem



248 Mystik und Metaphorik

Wisheit ruft er den Sterbenden an: Owe ... wie todest [vergehst, erstirbst]
du! Werden diese so grundlegenden und ausschlaggebenden Beziige
zu buich, scrift und lebend biich nicht gebithrend veranschlagt, so konnte
die literarische Kennzeichnung «personifizierte» Weisheit leicht zu MiB-
verstindnissen fithren.

GewiB, man mub} bei Seuse — wie HAAS bemerkt — zwischen dem
«empirischen Ich» und dem «literarischen Rollen-Ich» unterscheiden 7.
Das gilt besonders, und so hat es Haas auch gemeint, fiir weite Strecken
der Vita, die evidenterweise ins Romanhafte einer ritterlichen aventiure
ausschreiten. Zu fragen ist aber, wie weit diese Unterscheidung in bezug
auf den Dialog mit der ewigen Weisheit trigt. KUNZLE nennt die Dialog-
form bei Seuse einen «literarischen Kunstgriff» &, Dall « Kunst» dabei ist,
wird niemand bestreiten. Ob Kunst-«griff» die Sache trifft, ist eine andere
Frage. Das Phinomen, daBl Seuse sich in seiner mystischen Rede vor-
wiegend der Dialogform bedient, verlangt nach einer differenzierten
Erkldrung. Das Resultat, der literarische Text «Dialog», ist nur die eine
Seite. Die andere ist die «Lebensgrundlage» der dialogischen Gestaltung?!.
«Seuses ganzes Wesen neigt» — so schreibt LEEHMANN — «zur Dialogformpy,
seine Seele sei «in einem ewigen Dialog mit Gott begriffen» #2. Dabei geht
es jedoch nicht um bloB subjektive Faktoren. Zur Herkunft seines Dia-
logs bemerkt Seuse: Und daz geschah nit mait einem liplichen kosenne ...,
es geschah allein mit betrahtunge in dem lieht der heiligen schrift ®. Das
«alleiny ist vielsagend: das minnekosen, von dem die Rede ist, vollzieht

«liber vitae» im biblischen Sinn (Vita Prol., DS 7, 3) und dem Buch des Gekreu-
zigten. Das «Buch der Natur»y, von dem Eckhart und Tauler reden, erwihnt er nicht.

78 Bdew 17, DS 271, 21: Owe, du lhitseliges antlute [Antlitz] der schénen Wis-
heit, wie todest du!

79 Arois M. Haas: Nim din selbes war, Studien zur Lehre von der Selbst-
erkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse, Freiburg
(Schweiz) 1971 (Dokimion, 3), 155, vgl. 189-208.

80 Ktnzre, Einfithrung 81.

81 Vgl. RupoLF WiLpBoLz: Art. «Dialog», in: P. MERKER - W. STAMMLER:
Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Bd. I, Berlin 19582, 251-255;
S. 252: «Diese Beobachtung legt die Frage nach den Lebensgrundlagen dialogischer
Gestaltung nahe. Elemente derjenigen Haltung, der sich die dialogische Formung
von innen her aufdrangt sind: menschliche Umginglichkeit, geistige Gemeinsam-
keit, Primat des LebensmifBigen vor dem blo3 Theoretischen und streng Syste-
matischen. Weiterhin lehrt die historische Erfahrung, daB die Dialogproduktion
gerade dort am fruchtbarsten ist, wo die Wirklichkeit selber reich ist an bedeu-
tenden Gesprichen ...».

82 LEHMANN a. a. O. (Anm. 7), Einleitung, xxvI.

8 Bdew Prol., DS 197, 14-21.



Mystik und Metaphorik 249

sich nach dem Verstindnis des Dieners nur im Umgang mit der Schrift.
Die wohl treffendste Formulierung fiir die enge Verbindung von «empiri-
schem Ich» und «literarischem Rollen-Ich» ist bei BoEscH zu lesen, der in
einem Zuge von «den Spiegelungen des Menschen Seuse im Leitbild des
Dieners» und «der dialogischen Begegnung von Diener und gottlicherWeis-
heit» spricht #. Doch verlangt Seuses Dialogpraxis weitere Prizisierungen.

«Stilum verteren

Seuse betont, es gehe nicht um seine Person: Nec est taliter acci-
prendum quasi discipulus fuerit talis ... #. Ausdriicklich spricht er: pro
quolibet in genere; bald in persona hominis perfecti, nach Art eines geiibten,
vollkommenen Menschen; bald in persona imperfecti, nach Art eines Men-
schen, der noch manche Gebresten abzulegen hat; dann wiederum in
persona alicuius homanis, qui affectuose Christum diligit, wie ein Mensch,
der Christus mit seinem ganzen Gemiite liebt; dann wiederum in persona
peccatoris, wie ein in Stinden Verstrickter. Et sic diversimode stilum vertit,
so wendet der Dialogierende — je nachdem, secundum quod tunc materiae
congruit — den Redestil. «Stil» hat hier nur wenig mit Stilistik im litera-
rischen Sinn zu tun. Stilum vertere bedeutet: «in persona alterius» spre-
chen, reden, kosen.

Im Paralleltext des Bdew heilit es: Er [der Diener] nimt an sich, als
ein lerer tiun sol, aller menschen person %6. Als ein lerer tiin sol verweist —
nicht ohne kritischen Unterton — auf eine besondere Art der Unterwei-
sung. Stzlum vertere meint ein hermeneutisches Prinzip. Dazu kénnte man
auf eine «Randbemerkung» SCHLEIERMACHERs verweisen, die lautet:
«Die divinatorische [Methode] ist die welche indem man sich selbst
gleichsam in den andern verwandelt, das individuelle unmittelbar aufzu-
fassen sucht» #7. Die mit diesen Termini umschriebene Methode stimmt
mit Seuses Rede und Intention iiberein: sein dia-logein gilt dem kon-
kreten Menschen, nicht der Weitergabe einer abstrakten «Lehrey.

8% BoescH a. a. O. (Anm. 10), 245 (Hervorhebung von uns).

85 Hor Prol., KUnzLE 366, 8-17; vgl. Bdew Prol.,, DS 198, 1-5.

86 Bdew Prol.,, DS 198, 1; vgl. dazu unmittelbar vorher, DS 197, 28-30: E»
[der Diener] meint dar inne [mit Frage und Antwort zwischen Diener und Weisheit]
ein gemein leve geben, da beidu, er und elli menschen, mugen an vinden, ein ieklicher
daz, daz in angehoret.

87 FRIEDRICH D. E. SCHLEIERMACHER: Hermeneutik, Nach den Handschriften
neu herausgegeben und eingeleitet von Heinz KiMMERLE, Heidelberg 1959, 109
(Die kompendienartige Darstellung von 1819).

17



250 Mystik und Metaphorik

Dies fithrt die Analyse des susonischen Dialogs in eine neue Rich-
tung: weg von der Konzentration auf das eigene Ich, hin zum «Geselligen»
zum «Miteinander von Menschen im Medium des Sprechens», wie eine
literargeschichtliche Definition von «Gesprich» besagt 8. «Gesprichy
ist auch ein Grundparadigma in der neueren hermeneutischen Reflexion.
GADAMER hat dafiir die existenzphilosophische Formel geprigt: «das
Gesprich, das wir sind» 8. «Seuse’ 7st ein Gesprichy, kénnte man sagen.
Auf jeden Fall ist die Rede des Dieners und Interpreten der ewigen
Weisheit ein «Sein-im-Gesprichy.

Seuse ist ein Meister des Dialogs *°. Und dies verdient umso mehr
Beachtung, als die Dialogform im deutschen Sprachraum — wie im
Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte ausgefiihrt wird — einen
eher bescheidenen Platz einnimmt °!. Beim dialogein — und nicht beim
allgemein Dichterischen oder Lyrischen — hitte, so scheint es uns, eine
entsprechende Wiirdigung von Seuses mystischer Sprache einzusetzen.
Indessen sei, zum Abschlufl dieses Paragraphen, auf die Motive hinge-

8 R. WiLpsoLz a.a. O. (Anm. 81), 251: «Anders als der Monolog, welcher
wesentlich die Ausdrucksform der einsamen, abgetrennten Individualitidt ist und
daher zum lyrischen Sichaussagen tendiert, neigt der Dialog seinem Wesen nach
zum Dramatischen. Darin ist zweierlei inbegriffen: das Miteinander von Menschen
im Medium des Sprechens und ihre Auseinandersetzung durch Rede und Gegenrede.»

8 HANs-GEORG GADAMER: Wahrheit und Methode, Tiibingen (1960) 19723,
360: « Wir suchen von dem Gesprich aus, das wir sind, dem Dunkel der Sprache
nahezukommen»; DERsS.: Kleine Schriften I, Tiibingen 1967, 160 u. 210: «das un-
endliche Gesprach iiber die menschliche Bestimmung»; 111: «das unendliche Ge-
sprach in Richtung auf die Wahrheit, das wir sind»; Wahrheit und Methode, 360:
«im gelingenden Gespriach» geraten die miteinander redenden Partner «unter die
Wahrheit der Sache, die sie zu einer neuen Gemeinsamkeit verbindet.»

90 Zu bemerken ist allerdings, daB der Dialog in den deutschen Werken Seuses
lebendiger und — wie bereits C. GROBER (abgesehen von seiner falschen These bez.
des Verhiltnisses Bdew - Hor) festgestellt hat — «gewandter» flieBt, «frei von der
Weitlaufigkeit des Monologs», der sich im Hor bisweilen «nach Art einer Abhand-
lung dahinschleppt» (vgl. C. GRGBER: Der Mystiker Heinrich Seuse, Freiburg i. Br.
1941, 108). KtinzLE fuigt (Einfithrung 50) bei, daB3 der Dialog im Hor «in den meisten
der [im Vergleich zum Bdew] zugefiigten Kapitel, so in I, 1 und 12, II, 1 und 8
itberhaupt nicht in Gang kommt, wihrend er in 11, 6-7 fast ganz zuriicktritt.»

9% R. WiLpBOLZ a. a. O. (Anm. 81), 252: «Der deutsche Anteil an der euro-
piischen Dialogliteratur ist verhiltnismiBig klein. Es gibt nur wenige deutsche
Dialoge, die an die groBen dialogischen Gebilde der Weltliteratur heranreichen.
Es besteht daher auch keine wirkliche Dialogtradition innerhalb der deutschen
Literatur. Jedes noch so bescheidene Aufblithen 140t fremde Anregungen sichtbar
werden.» Merkwiirdig ist, daB Wildbolz im Abschnitt iiber das Mittelalter (§ 3)
zwar die «Lehrgesprache» und «Streitgespriache» (wobei es sich nach W. um eine
«dialogische Einkleidung» handelt) erwidhnt, kurz auf den ¢«mystischen Dialog» ver-
weist, jedoch Seuse keines Wortes wiirdigt.



Mystik und Metaphorik 251

wiesen, die den Diener der Weisheit von innen her dringen zum Reden
wn aller menschen person. Das eigentliche und treibende Movens ist das
paulinische «gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus: idipsum
invicem sentientesy %2, das «sich freuen mit den Frohlichen», das «weinen
mit den Weinenden» und das «einerlei Sinnes sein miteinander». Auch was
bei Paulus folgt, kann auf den Diener der gottlichen Weisheit bezogen
werden: «non alta sapientes, sed humilibus consentientes» ?3, «nicht in
hoher Weisheit sich ergehend, sondern mtfithlend mit den Geringen» 4.
Damit sind wir beim bredier Siise *> angelangt, der nicht «fiir sich» mit
der Weisheit sprechen will: sein kosen mit der Ewig Wisheit bewegt ihn
hin zu den Menschen, und zwar wie es kaum knapper und umfassender
ausgedriickt werden konnte: pro quolibet in genere, fiir einen jeden dieser
Art, ob Fortgeschrittener oder Anfinger .

Selbstgespriche

Nach dem Zwiegespriach mit der Ewig Wisheit und dem Sprechen
in aller menschen person ist schlieBlich noch eine dritte Dimension des
susonischen dialogein zu erwihnen. Eine Dimension, welche die zwei
soeben beschriebenen und auseinanderstrebenden Sprechrichtungen wie-
der zusammenbringt und auf einen Punkt hin konzentriert. Dafiir wih-
len wir den Terminus «Selbstgesprich» und meinen damit nicht einen

92 R6ém 12, 15-16a.

93 Rém 12, 16b.

9% Fiir Seuses pastoralen Sinn und milde Beurteilung ethisch «schwieriger
Faller vgl. z. B. Hor 11, 7, KtinzLE 595, 15-20. Die praktisch-pastorale Seite von
Seuses Mystik haben bes. herausgestellt DomiNiKUs PLANZER: Heinrich Seuses
Lehre tiber das geistliche Leben, Freiburg i. Br. 1960; EpurEmM M. FIiLTHAUT:
Heinrich Seuse in dominikanisch-priesterlich-seelsorglicher Sicht, in: E. M. Filthaut
[Hrsg.]: Heinrich Seuse, Studien zum 600. Todestag, 1366-1966, Koln 1966, 267—-
304; und daselbst, 305-318, KuniBERT M. GIERATHS: Die pastorale Klugheit in
den aszetischen Forderungen bei Jordan von Sachsen und Heinrich Seuse.

95 Mit bredier bezeichnet sich Seuse als Mitglied des Predigerordens. Fiir die
Verwurzelung Seuses in der dominikanischen Tradition und Spiritualitit vgl
KtnzLe, Einfithrung, 87-103. Aus dem Prolog zu den ersten Konstitutionen des
Predigerordens sei die Zielsetzung: «proximorum animabus ... utiles esse», «den
Mitmenschen niitzlich sein», angefithrt, krit. Ed. von A. H. THomAas: De oudste
Constituties van de Dominicanen, Lowen 1965 (Bibliothéque de la Revue d’histoire
ecclésiastique, 42), 311, 18 f. (der zitierte Passus wurde 1220, also noch zu Leb-
zeiten des hl. Dominikus, in den Text der Konstitutionen eingefiigt).

9% Seuse geht es vor allem um den ersten begin, wie man sul an vahen (Vita 33,
DS 98, 11), um den anvahenden menschen (Vita 1, 34, 35, 41), auch um die infirmi
und fragiles, die impotentes und simplices (Hor 11, 7, KUNZLE 594, 4 u. 16).



252 Mystik und Metaphorik

Monolog, bei dem sich stets dasselbe selbstbewuBte «Selbst» ausspricht,
sondern eine Art interrogativer Rede, bei der der Sprechende sein sich
suchendes «Ichy anspricht. Solche Dialoge sind bei Seuse hiufig in der
Vita zu finden, am ausgeprigtesten dort, wo von einer « Wende», vom
Beginn einer neuen Etappe geistlicher Erfahrung berichtet wird. So
gleich am Anfang, wo der Diener von der geswinden endrunge, der ge-
swinden kere, der geswintlichen abker spricht ?7. Die Rede und Gegenrede
wird mit folgenden Worten eingeleitet: Do im dise indruk von got be-
schah, do erhitben sich bald etliche vorstrite ... Und die waren also: ... %8;
Dem widerstind dit anvehtung mit einem inschiefenden gedank also: ... %,
was folgt steht jeweils in direkter Rede. Ein inschieflend gedank, der «da»
zu reden beginnt, ist eine fiir den Diener der Weisheit ebenso typische
wie plastische Wendung. Weiter lesen wir: Do diu gnade in disem strite
an 1me gesigle, do kom ein vientlicher gedank in frindes bild und riet im
also: ... 1%, In Vita 3, Wie er kam in die geistlichen gemahelschaft, hei3t
es: Daz widerzugen fromdii bilde, und gedaht also: ... *%'; und: Daz wider-
sprach ein gotlicher gedank also: ... 1°2. Hier geht es weniger um ein kosen
oder minnekosen, denn um einen widerrif193, einem strite 194, ein gevehte 195,
In Vita 19, beim Eintritt in die «h6chste Schule» der « Kunst der rechten
Gelassenheit», wird gesagt: Er [der Diener] begond in im selben mit im
selben einreden und sprach also: ... 1%. Dies ist die exakteste Beschreibung
von Seuses Selbstgesprich: in im selben — mit im selben — ein reden.

Doch ist noch eine weitere bezeichnende Formel anzufithren: Do er
[der Diener] also gelag in den noten ..., do sprach neiswas in ime also: ... 197,
Da sprach neiswaz in dem grund siner sele also: ... 1%8; ... do kom ein stilli
in sin sele, und in einer vergangenheit der sinmen do sprach neiswas in ime
also ... 19, Die Erfahrungsnihe dieser Wendungen liegt auf der Hand. Es
sprach neiswaz, — was fiir ein «was» ist das, das «da» zu sprechen anhebt?

97 Vita Prol., DS 8, 14 f. u. 18.
9 Vita 1, DS 8, 21-23.

9 A a. 0., DS8, 25f.

100 A a. 0., DSO9,4f.

101 Vita 3, DS 13, 5 1.

102 A a. 0., DS 13, 14.

103 Vita 1, DS 8, 28.

104 A a. 0., DS O, 4.

105 A a. 0., DS 9, 23.

106 Vita 19, DS 54, 18 f.

107 Vita 20, DS 57, 31 f.; vgl. 58, 4 f.
108 Vita 38, DS 124, 24 f.

109 Vita 44, DS 152, 10-12.



Mystik und Metaphorik 253

Man ist geneigt auf die Heideggersche Formel «die Sprache spricht»
zu rekurrieren 9 Doch diirfte es angebrachter sein, in diesem Zusammen-
hang an Schriftsteller wie Robert Walser und Giinter Eich zu erinnern,
die jene beklagen, welche die Fahigkeit verloren haben, auf «innere Worte
zu héren», Dabei handelt es sich nicht um harmlose Einfliisterungen. Der
Diener spricht von «Streitgespriachen», im Gegensatz zu minnekosen.
Von Streitgespriachen, die den Widerstreit zwischen dem «alten» und
dem «neuen», dem duBeren» und dem «inneren Menschen» zur Sprache
bringen. Liig, daz dii natur sie ungeladen und der usser mensch einformig
mit dem inren 111, Die Sache dieses Streitgespriches ist das fiir jede echte
mystische Erfahrung so grundlegende und unentbehrliche Ringen um eine
dem Anspruch Gottes entsprechende Selbsterkenntnis des Menschen 12,

Wir fassen zusammen: In Seuses dialogein sind drei Grundrichtungen
oder -dimensionen zu unterscheiden:

(1) kosen, minnekosen mit der gottlichen Weisheit (transzendentes
Gegentiber) im lieht der heiligen schrift (kategoriales Gegentiiber);
(2) stilum vertere, Reden in aller menschen person (soziale Dimension);
(3) strite, gevehte, widerriif, Selbstgesprich zu Selbsterkenntnis und
Selbstwerdung (personale Konzentration).

Das erste betrifft das Zentrum der mystischen Erfahrung, die nach
christlichem Verstindnis stets Wort-erfahrung ist; das zweite die mysta-
gogische Rede; das dritte die Grundlage aller echten Gotteserfahrung.

110 MaARTIN HEIDEGGER: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959, 12 u. 6; 33:
«Der Mensch spricht, insofern er der Sprache entspricht.» Ders. in einem Vortrag
im Jahr 1950, zit. in: Die Sprache, Darmstadt 1963, 110 Anm. 2: «Die Sprache
spricht, der Mensch spricht jedoch nur, indem er der Sprache entspricht.» Mit
diesen paradigmatischen Satzen ist gemeint: Sein, bzw. Sinn von Sein kommt nur
im Menschen, bzw. in der Sprache zu sich selber. Dazu die Gleichungen: Sprache
= «Haus des Seins» (Platons Lehre von der Wahrheit mit einem Brief iiber den
Humanismus, Bern 1947, 115 [Brief iiber den Humanismus]); Sprache = «Born
des Seins» (Unterwegs, 169); Sprache = «Behausung des Menschenwesens» (Unter-
wegs, 115); «... damit die Sterblichen wieder lernen, in der Sprache zu wohnen»
(Unterwegs, 38; vgl. 33 u. 166).

11 Vita 49, DS 165, 8 f. Das ganze Kapitel besteht aus Leitsidtzen zum Thema:
«duBerer» — «innerer Mensch». Zu: homo carnalis — spivitualis, vgl. Hor I, 13,
Kiinzle 489, 3 u. Bdew 13, DS 251, 2 {.

112 Zum Thema «Selbsterkenntnis» bei Eckhart, Tauler und Seuse sei auf die
umfassende Untersuchung von Arois M. Haas: Nim din selbes war (zit. Anm. 79)
verwiesen.



254 Mystik und Metaphorik

II. BiLDp uND GLEICHNIS

Wie eingangs vermerkt, soll in diese Studie auch die susonische
Mystagogie einbezogen werden. Diese bestimmt zu einem groBen Teil
den Sprachgebrauch des brediers Siise. Seine Lehr- oder Dialogmethode
richtet sich, so haben wir festgestellt, vorzugsweise an die « Anfangendeny,
die «Kleinen» und «Geringen» im biblischen Sinn 113, So erstaunt es
auch nicht, daB in den vom Verfasser bichli genannten Schriften aus-
fithrliche Beschreibungen der «Unio», der héchsten mystischen Vollen-
dung, kaum zu finden sind. Eigentlich gibt es nur eine Stelle, wo Suso
ex professo von der Unio spricht (am Schluf3 der Vita). Was dem Diener
der ewigen Weisheit vor allem am Herzen liegt, ist der Weg zu zunehmen-
der «Christusformigkeit». «Gottférmig» wird der Mensch durch das ¢«mit
Christus gebildet werden». Wie wir in Leitsatz II formulierten, spielen
auf diesem Weg «Bild» und «Gleichnis» eine tragende, d. h. im Héren-
den und Lernenden grund-legende Rolle.

Mystagogie

Eine der instruktivsten Stellen zu diesem Thema ist im Prolog zum
Exemplar zu finden '**. Seuse erklirt hier den Plan der Vita anhand der
bekannten Drei-Wege-Lehre 11°: vom anvahenden leben | anvahenden men-

113 Das von Seuse oft zitierte, ganz dem Thema «Pidagogie» gewidmete bibli-
sche Weisheitsbuch der Spriiche (vgl. Anm. 70) beginnt mit den Worten: «Spriiche
... dazu bestimmt, ... den Schlichten Klugheit zu verleihen (Spr 1,1-4).

11+ Prol. zum Exemplar, DS 3, 2-18.

115 Der «via purgativay, «illuminativa» und «unitivay. Die «drei Wege» spielen
bei Eckhart keine Rolle, Tauler verwendet sie mehr in schematisch-systematisierter,
Seuse mehr in elastisch-adaptierter Weise. Vgl. dazu den mit reicher Literaturangabe
versehenen Artikel von A. Haas: Wege und Grenzen der mystischen Erfahrung
nach der deutschen Mystik, in: Mystische Erfahrung, Die Grenze menschlichen
Erlebens, Freiburg [i. Br.] 1976, 27-50. Ein Text der hochscholastischen Theologie,
den Seuse sicher kannte: THoMAs voN AQuUIN: Summa theologiae I1/I1, q. 24, a. 9:
«Utrum convenienter distinguantur gradus caritatis, incipiens, proficiens et perfecta.»

Fiir den plotinisch-neuplatonischen Hintergrund der «drei Wege» sei ver-
wiesen auf WERNER BEIERWALTES: Reflexion und Einung, in: W. BEIERWALTES,
H. U. voN BALTHASAR, A. M. Haas: Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 7-36.
In der spirituellen Theologie monastischer Tradition ging es oft um 7, 12 und mehr
Stufen, bzw. «Sprossen» der «scala Dei». Bei Bonaventura findet sich das Dreier-
schema kombiniert mit anderen, komplizierteren Auftreibungsmodellen.



Mystik und Metaphorik 255

schen, vom zunemenden menschen und vom seligen volkomen leben 116,
Das Grundwort leben deutet an, daB3 es sich dabei nicht um eine rein
chronologische Abfolge oder ein stetes, klar abgrenzbares Aufsteigen
von Stufe zu Stufe handelt 7. Darauf, daB vom «anfangenden» und
«zunehmendeny, nicht aber vom vollkommenen «Menschen», sondern
(in eschatologischer Perspektive) vom seligen volkomen leben gesprochen
wird, haben wir schon hingewiesen. Seuses originaler Beitrag besteht nun
darin, dafl er — gestiitzt auf seine eigene Lebenserfahrung (es handelt sich
ja um die Vita) — die drei Wege oder Stadien mit einer dreifachen mysta-
gogischen Rede kombiniert:

(1) bildgebende wise,
(2) glichnusgebende wise,
(3) giit underschaid 8.

Wahl und Ordnung dieser Termini insinuieren eine — in der bisheri-
gen Literatur kaum gebiihrend beriicksichtigte — Theorie der mystago-
gischen Unterweisung. Diese sei mit den folgenden Uberlegungen etwas
verdeutlicht. Zundchst sind die Zuordnungen zu beachten: Anfangende
brauchen «Bilder», Zunehmende «Gleichnisse», Fortgeschrittene — nicht
ausdriicklich so benannte, doch mit der dritten Weise anvisiert — «gute
[rechte, ordentliche] Unterscheidung». Die Betonung der notwendigen
Funktion von «Bildern» zeugt von Seuses Sensibilitit fiir psychologische,
bzw. entwicklungspsychologische Faktoren auf dem Weg der christli-
chen Glaubenserfahrung. Dafl Fortgeschrittene oder sich als solche
Wihnende — von « Vollkommenen » kann ohnehin nicht die Rede sein — mit
den strengsten Mahnungen versehen werden, hat sicher zeitgeschicht-
liche, bzw. zeitkritische Hintergriinde. An manchen Stellen spricht der
Diener von floierender, flatternder, aufgeblasener, hochmiitiger «Ver-
nunft» 1%, und seiner geistlichen fro thohter sagt er — mit Anspielung auf
«hohev, «iibersinnliche», «iiberschwingliche Gedanken», die mehr «Lust»

116 Prol. zum Exemplar, DS 3, 3-5. 10 u. 17 {. — Anvahend — ztéinemend — vol-
komen auch Vita 36, DS 113, 20 f. Hor I, 13, KUnNzLE 489, 30-490, 1: incipientes —
proficientes — perfecti. Vita 53, DS 194, 5-7: anvahend — ziéinemend. An den iibrigen
9 Stellen, wo von anvahenden menschen gesprochen wird (s. BIHLMEYER, Glossar 561),
ist nur vom ¢anfangenden Menschen» die Rede. Von ziéinemend Leben wird nirgends
gesprochen; es gibt nur das anvahend leben — «in viay», und das wolkomen leben —
«in patria». Im KlBfb X unterscheidet Seuse: furben [reinigen, lautern, purgare] —
lieht [Licht] und warheit — volkomenheit, DS 390, 7. 17 u. 24.

17 Vgl. Anm. 30.

118 Prol. zum Exemplar, DS 3, 3. 8 f. u. 16.

119 Vel. Bdw 6, DS 352, 14; Vita46, DS 158,15; Vita47, DS 158, 19 {. u. 23-25.



256 Mystik und Metaphorik

als « Wahrheit» eintragen % — : daz du mit nihtvi maht verierven, wie hoh
du temer mit den sinnen fliigest 121

Weiter ist — vom sprachtheoretischen Gesichtspunkt aus — auf Seu-
ses Gegeniiberstellung : «Bild» und «Gleichnis» einerseits und «gute Unter-
scheidung» andererseits aufmerksam zu machen. «Bild» und «Gleichnis»
haben mit metaphorischer Rede zu tun. Guit, noturftig, war underscheid 122
bezeichnen eine nicht-metaphorische Rede. Seuse empfiehlt also beide
Redeweisen !23: Metaphern sind notwendig, ja grundlegend; zu deren
rechter Verwendung aber braucht es git underschaid, — diairvesis! Dies
gilt in ganz besonderer Weise fiir den mystagogischen Diskurs. Die
Notwendigkeit von «guter Unterscheidung» fiir Fortgeschrittene oder
Fortschreitende ist emphatisch, und nicht exklusiv, zu verstehen. Auch
den Anfangenden gegeniiber ist die Differenz zwischen ordenhaft und
niit ordenhaft 1** klar herauszustellen. Im einzelnen handelt es sich um
folgende Unterscheidungen: zwischen wussern und inren menschen 123,
zwischen warer und falscher vermiinftigeit 126, zwischen ordentlicher und
Sloterender verniinftigkeit 127, zwischen warer und falscher gelassenheit 128,
zwischen ordenlicher einvaltikeit und ungeordneter friheit 1?°. Was unter
diesen Stichwértern von Seuse an besonderen, im Plan des Ganzen ein-
kalkulierten Stellen entfaltet wird, ist eine, auf ein bestimmtes Ziel hin
artikulierte « Unterscheidungs»-lefive. Sie dient dem Diener zur Strukturie-
rung seiner mystagogischen Unterweisung. Was anzustreben und schon
«in via» zu erreichen ist, kann mit war, rehti friheit 13° — im Unterschied
zu valsch und ledig friheit 13! umschrieben werden.

120 Vgl. Vita 33, DS 97, 10-23.

121 Vita 46, DS 156, 15 {.

122 Prol. zum Exemplar, DS 3, 16; Vita 33, DS 97, 16 {.; Vita 48, DS 163, 7.

123 Zur Mischung von metaphorischer und nicht-metaphorischer Ausdrucks-
weise — damit die Sprache weder zu «gewdhnlich» noch allzu «rdtselhaft» (unver-
stdndlich) sei — vgl. ARISTOTELES: Poetik 1458 a, 18-30, und Rhetorik 1404 b, 1-4.

12¢ Vgl. Bdw 6, DS 353, 10-14.

125 Prol. zum Exemplar, DS 3, 4-6: ... in weler ovdenhafti ein veht anvahender
mensch sol den uflern und den inven menschen vichten nah gotes aller liepsten willen;
vgl. Vita 49, DS 163-170.

126 Vita 46, DS 155-158.

127 Vita 47, DS 158-160.

128 Vita 48, DS 160-163. — Zu beachten ist der «Ort» dieser Unterscheidungs-
lehre (Vita 46—48): nach den mehr vertraulichen Gespriachen mit der geistlichen
Tochter (Vita 33—45) — vor der Spruchsammlung (Vita 49) und der Behandlung
«hoher Fragen» fiir die «wohlgeiibte Tochter» (Vita 50-53 = SchluB der Vita).

129 Bdw Prol., DS 327, 27 {.; vgl. Bdw 6, DS 352-357.

130 Bdw 6, DS 353, 3; und Vita 52, DS 186, 13 {.

131 Bdw 6, DS 352, 9 f. u. 24. Vgl. ebenda, DS 353, 2-5: ... wan solichi friheit



Mystik und Metaphorik 257

SchlieBlich sei noch darauf hingewiesen, dafl «Bild» und «Gleichnis»
nicht scharf zu trennen sind. Die Semantik dieser beiden Termini ist
in Seuses Sprache flieBend. Die wichtigsten Morpheme sind:

bild - glichnus — bischaft
imago — similitudo — figura

Auslegen

Zweimal gebraucht Seuse den Ausdruck: wusgeleitit bischaft, «ausge-
legtes Gleichnis» 132, Diese eigenartige und eigenwillige Wortverbindung
— sie stammt vom Diener der ewigen Weisheit selber und ist, nach dem
Urteil von Kennern, in der mhd Literatur auBerhalb Seuse nicht zu
belegen — gibt AufschluB3 {iber des brediers Auffassung von us legen, — her-
Meneuein.

Im Vorwort zum Bdw sagt der Jiinger, er habe die Weisung erhalten,
die Lehre von der rechten Unterscheidung zwischen «ungeordneter Frei-
heit» und «ordentlicher Einfalty nach der wise einer usgeleiten bischaft
darzulegen, also ob der junger fragti und du warheit antwirts *33. Hier
wird das Lehren in Frage- und -Antwort-Form als us legen durch «Gleich-
nis» gekennzeichnet. Im Prolog zum Bdew spricht Seuse von den «Ge-
sichten, die hiernach folgen» und bemerkt dazu, sie seien niit in liplicher
wise geschehen: si sint allein ein usgeleitii bischaft 13*. Durch diese Worte
wird — mit beachtenswerter Sorge um die Klarheit des Berichtes — dem
Leser die Weisung erteilt, die Schilderungen von auBlerordentlichen my-
stischen Erfahrungen allein als Auslegung in «gleichnishafter» Weise zu
verstehen. Im Paralleltext des Hor ist der weniger plastische Ausdruck
Sfigurata locutio zu lesen 135, Was wird nun mit dieser «bildlichen Rede»,
mit diesem «ausgelegten Gleichnis» genau intendiert? Zur Beantwor-
tung dieser Frage sei eine weitere Bemerkung Seuses angefiihrt: Es st
nahe alles in togenlicher wise us geleit; vil stat hie [im Bdew] in lerewise,
daz ein vliziger mensche im selben us kiesen sol ze andehtigen gebeten 36
In togenlicher wise us geleit — auch dies eine typisch susonische Wendung —

verwiset den menschen von aller selikeite und enifriet in siner waven friheit; wan
swem undevscheides gebristet, dem gebristet ordenunge, und waz ane vehte ordenunge
ist, daz ist bose und gebreste ...

132 Bdw Prol., DS 328, 1; und Bdew Prol., DS 197, 23.

133 Bdw Prol., DS 327, 25-328, 2.

13+ Bdew Prol., DS 197, 22 1.

135 Hor Prol., KtnzLE 366, 22; vgl. 367, 12 s.

136 Bdew Prol., DS 198, 6-8.



258 Mystik und Metaphorik

verweist auf ein Auslegen in «geheimnisvollery, d. h. «bild»- oder «gleich-
nishafter» Weise1*’. In der lateinischen Fassung ist von den Aujus figu-
ratae locutionis mysteria die Rede 138, Seuses Intention ist somit klar:
er legt nicht «Bilder» oder «Gleichnisse» aus; er will durch «Bild» und
«Gleichnis» auslegen. Sein Berichten wie sein Unterweisen sind ein inter-
pretierendes Zur-Sprache-bringen von Erfahrungen, von erfahrenen
Erfahrungen und zu erfahrenden Erfahrungen. SchlieBlich sei noch fest-
gehalten, da Seuse nicht selten mit Nachdruck von us legen oder uslegun-
ge spricht 1%,

Der Diener der ewigen Weisheit versteht sich als Interpret. Und er
ist nicht nur ein gewandter Ubersetzer der Botschaft, die er auszurichten
hat, er macht sich auch Gedanken iiber die Kunst des « Dolmetschens»
und reflektiert {iber die Beziehung von Sprache und sprachlich verfaBter
Wirklichkeit. Seine meta-sprachliche Formel: Auslegen durch Sprache,
durch «Bild» und «Gleichnis» bringt seine Gedanken ganz in die Nahe
moderner Sprach- und Metaphertheorien *°. Was der Diener auslegt,
sind nicht Texte, sondern Ereignisse und Erfahrungen, schluBendlich
der Mensch auf der Suche nach seiner Bestimmung. Die Schrift ist dabei
Hilfe, nicht Objekt der Interpretation. Das Ziel der mystagogischen
Unterweisung ist, den Initiand zu eigenen Erfahrungen anzuleiten, ihm
behilflich zu sein, seine Erfahrungen zu ordnen und richtig auszulegen,
oder, wie es im angefithrten Text aus dem Prolog zum Bdew heilt, um
«eine Art Belehrung», bei der «ein fleiBiger Mensch sich selber» das Niitz-

137 Vgl. M. LExXER: Mittelhochdeutsches Worterbuch II (Stuttgart 1974),
1481-1483: fougen = dunkel, finster; verborgen, geheim, heimlich; geheimnisvoll,
wunderbar; im Stillen, ohne Aufhebens ...; Heimlichkeit, Geheimnis (geheimer Rat-
schluB, mysterium, sacramentum) ; tougen buoch — Apokalypse. Die Ubersetzung von
in tdgenlicher wise us geleit mit: «in bild- oder gleichnishafter Weise ausgelegt»
ergibt sich aus dem Kontext und der Referenz zu: bischaft = belehrende Geschichte,
Fabel; Ausdeutung einer solchen ..., Vor-zeichen, Vor-bedeutung; sowie zum dqui-
valenten Ausdruck: bispel = zur Belehrung erdichtete Geschichte, Fabel, Gleichnis,
Sprichwort (vgl. LEXER a. a. O., Bd. I, 283 u. 284 {.).

138 Hor Prol., KinzLE 367, 12 s.

139 Vgl. neben den schon angefithrten Stellen Predigt I, DS 503, 1 u. 4.

140 Fiir den nach M. Heidegger und R. Bultmann artikulierten hermeneu-
tischen Grundsatz: Ausgelegt-werden durch Sprache ist wichtiger als Auslegen von
Texten, und die von E. FucHus und G. EBELING geprigte Formel: nicht sosehr Ver-
stehen von Sprache, sondern Verstehen (Aus-legen) durch Sprache, vgl. J.-B. BRANT-
SCHEN: Zeit zu Verstehen, Wege und Umwege heutiger Theologie, zu einer Orts-
bestimmung der Theologie von Ernst Fuchs, Freiburg/Schw. 1974 (6kumenische
Beihefte, 9), 212-219. Auf neuere Metaphertheorien wird im nichsten Abschnitt
verwiesen.



Mystik und Metaphorik 259

liche und Passende «auswdhlen soll». Nach diesen Prdzisierungen zu
Seuses Mystagogie und Auslegungslehre im allgemeinen seien nun die
beiden grundlegenden Auslegungskategorien «Bild» und «Gleichnis» im
einzelnen etwas ndher untersucht.

«Bild»

Das Lexem bild erscheint bei Seuse in folgenden morphologischen
Abwandlungen: bildunge, bilder, bilden ...; bildlich, bildrich, bildlos, bild-
gebend. Das semantische Feld reicht von gezeichnetem oder gemaltem
Bild, pictura; iiber Phantasma, Gesicht, Erscheinung; imago, exemplar,
Vorbild, Symbol; bildhaften Ausdruck, figura, Metapher; bis zu Grund-
wort als Vehikel eines Leitbildes.

In wiefern brauchen nun Anfangende «Bilder»? Zunichst handelt
es sich um gemalte Bilder 4!, Der junge Seuse 1i8t sich auf Pergament
ein Bild der ewigen Weisheit malen; ein Bild, das er mitnimmt auf die
«hohe Schuley in Ko6ln (zu Meister Eckhart), um es téglich zu betrach-
ten 12, In Konstanz 148t er in «seiner Kapelle» durch einen Kiinstler
gemalet bilden und giten spriichen der alten veter anbringen *3, und
schickt eine Kopie davon seiner geistlichen Tochter, Elsbeth Stagel in
ToB 144, Zahlreich sind die Anspielungen auf die zeitgendssische bildende
Kunst: Johannes-Liebe, Gabelkreuz, «zerdehnter» Leib des Crucifixus,
«spasimo» oder Zusammenbrechen Marias unter dem Kreuz %, Pieta ...
146, BIHLMEYER nimmt sogar an, Seuse habe mit eigener Hand gemalt,
bzw. das «Exemplar» illustriert oder zumindest Entwiirfe dazu gelie-
fert 147. Auf jeden Fall hat «Bild» fiir Seuse mit Anschauung in prazisem
Sinne zu tun.

Weiter handelt es sich um Sinnbilder wie z. B. das «FuBtuch» 148,
auch um literarische wie «Aal» 149, «Panther» 15, «Pelikan» 15! u. a. m.

141 Vgl. Hor 1I, 7, KUNzLE 597, 27.

42 Vita 35, DS 103, 16-24.

143 A.a. 0., DS 104, 1.

144 A.a. O, DS 107, 1-6.

145 Vgl. H. DENIFLE, a. a. O. (Am. 1) 416, Anm. 5 (zu Bdew 17, DS 269, 26{.).
146 Vgl. BIHLMEYER, Einleitung 57*-62%.

4 A, a,0., 46%, 55%, 58¢ ., 132%,

148 KIBfb I1I, DS 368, 27 {.; vgl. Vita 20, DS 58, 5 ff.; KIBfb 1I, DS 363, 22f.
149 Vita 1, DS 9, 16 1.

130 Vita 3, DS 12, 15 1.

151 Vita 33, DS 99, 2.



260 Mystik und Metaphorik

Ferner fallen unter die Kategorie «Bild» auch einfache Sitze, Sentenzen,
Spriiche. Denen, die auf Gottes Wegen zu wandeln begehren, erteilt der
Diener im Kl Bfb den Rat, stets «etwas gut’ Rat oder Spruch im Mund
der Seele zum Kauen zu haben»: Ein bewerter gotesfriind soll alle zit etwas
guter bild ald spruch haben in der sele mund zu kiwene, da von sin herz en-
ziindet werde 21 gote 152,

In diesem Zusammenhang wire nun auf die Funktion der Metapher
bei Seuse einzugehen ; auf Metapherbildung und Metapherngebrauch, auf
Héaufung und Reihung der Metaphern zu ganzen Sequenzen wie etwa:
«wilde Wiiste», «hoher Fels», «lebende Steine», «reine Wilde», «lichte
Aueny ... 153, Dazu das Urteil eines Kenners: «Seuses grof3te Leistung» —
sagt BoescH — liegt «im Bildbereich. Den Schleier sinnenhafter Aus-
driicke webt er mit hohem stilistischen Kénnen. Er ist der Meister der
hingehauchten Bilder, der zarten und beriickenden Uberginge vom Wirk-
lichen zur Vision ...» 154,

152 KIBfb XI, DS 391, 20-22. — Unmittelbar anschlieBend spricht Seuse von
der Verehrung des Namens « Jesus»: so sol alwent daz guldin furspan JHS uf unser
hervz gezeichnet sin (DS 392, 6 f.). Auch hier handelt es sich um ein «Bild», bzw.
Schrift-«zeichen», Monogramm, das der Diener auf seinem Herz zu tragen wiinscht:
ut nomen eius mellifluwm litteris aurveis super latitudinem cordis mei superscribatur
(Hor I, 6, KinzLE 433, 23s.); das er dann mit einem Griffel eingraviert: ferro
acuto super nuda praecovdia pectovis sui ... infivit (Hor I, 7, Kiinzle 596, 12-14);
eine Geste, die er anderen nachzuahmen ausdriicklich verbietet: neque tllud
ullo modo imitari debeve, quod sibi ex singulari dono datum fuit (a.a. O., 597, 9s.).
Vgl. Vita 4, DS 209 {.; Vita 42, DS 143, 20-144, 2; Vita 45, DS 153-155; und den
Kommentar dazu von KUnzLE, Einfithrung 51-53. Mit der fir heutige Mentalitit
etwas befremdenden Geste des Einritzens des «Namens» ahmt der Diener mittel-
alterliche Liebesbrauche nach: Herr, litg, die minner diser welt die zeichent iru liep
uf ir gewant, ja er will diese augenscheinlich iibertreffen: ack minne minu, so han
ich dich in daz frisch blut mins hevzenssafes gezeichnet (Vita 4, DS 16, 33-35). Eine
mogliche biblische Referenz: scribe illam in tabulis cordis tui! Spr 7,3. Ein weiteres
Symbol ist das «Bildy der Minnefackel. Am SchluBl des lyrischen Diskurses zum
Thema «Gotteslob» spricht der Diener den Wunsch aus, selber ein ufflamendi
vurinu [feurige] minnevackel dins [Gottes] lobes zu werden (Bdew 24, DS 313, 17 f.
u. 25); simul quoque cor meum in laude tua aperiatur ... ac flammeo ardorve laudis
tuae facula immensa ... exsurgat (Hor 1I, 5, Kiinzle 583, 14-16; vgl. 584, 1).

153 Bdew 5, DS 211, 5-11.

15+ BogscH, a. a. O. (Anm. 10), 240. — In diesem Zusammenhang wire auch
auf Seuses «Musikalitit» hinzuweisen, vgl. dazu A. M. Haas: Nim din selbes war
(Anm. 27), 197, Anm. 111. Zu den zahlreichen Stellen, wo der Diener der Weisheit
sich musikalischer Termini bedient, vgl. BIHLMEYER, Einleitung 81*; zum katapha-
tischen Ausdruck wberschal (Vita 36, DS 112, 4; Kl1Bfb V, DS 376, 16) vgl. KurT
RuH: Seuse, Vita ¢. 52 und das Gedicht und die Glosse « Vom Uberschall» (Anm. 27).
Dabei geht es nicht blo8 um: schal, schalmien, psalterjen, hellen, klenken, rvespons,



Mystik und Metaphorik 261

Doch ist Seuses bilderreiche Sprache alles andere als ein Schwelgen
in Bildern. Es handelt sich um einen differenzierten ProzeB. «Der
Kampf» zwischen Seuses «bildreicher Phantasie und dem Streben nach
dem schlechthin Bildlosen» — schreibt LEHMANN — «durchzieht sein gan-
zes Leben»; der Diener der Weisheit vertrete «am stirksten unter den
Mystikern den Satz, dafl man nur durch Bilder zum Bildlosen gelangen
kann» 155, Und BoEescH bemerkt: «Auf diesem Weg bedient sich das
religiose Denken des Bildes, in der Absicht, durch Entbildung sich dem
Kern auf neue Weise zu ndhern. Der Mystiker vertraut also seine auf
logisch-wissenschaftliche Weise nicht zu fassenden Gedanken den Bil-
dern an, nicht um sie zu verbildlichen, sondern um hintergriindige Di-
mensionen zu 6ffnen» 56, Die Dialektik von b:/d und bildlos wird auch
von Haas hervorgehoben 37, Doch sei erginzend darauf hingewiesen,
daB der bredier Gott nicht nur bildlos nennt, sondern ebenso bildrich. Im
wichtigen Kap. 52 der Vita ist dreimal vom bildrichen lieht der gotlichen
ainikeit die Rede, in dem aller dinge bild ... beschlossen ist, und zwar
einvalteklich und weslich ..., nit na inbildender zivallikeit 158, «Bildreich»
meint hier den Reichtum der Gedanken oder Ideen Gottes. Ein «bild»-lo-
ser Gott wire ein gedankenarmer oder ideenloser Gott.

Luiterent tich von creatirlichen bilden mait wisheit! heilt es in der
Minneregel 3. Auf «kreatiirliche», allzu natiirliche Bilder ist zu verzich-
ten. Anders verhdlt es sich mit den «guten verniinftigen Bildern». Daz
guti vernunftigi bilde nii werin ze verwerfenne wird dem Jiinger in einem

siss still gedome, luter siisse hellung, aller schonst gesang in dem himelschen hofe von
dem frolichen ingesinde, harphen rveisen und uf blenken ..., sondern um die eigen-
artigen, merkwiirdigen Syntagmen, die der Diener bildet, um seine musikalischen
Eindriicke zu schildern: inmitten in siner sele vernimmt er ein wunmesseklich sizz
Erklingen (Vita 5, DS 18, 25 1{.); auf die Frage: ach, waz ist daz da singet? erhilt
er die Antwort: du solt wissen, daz dise wolsingender Knabe dir singet, und daz er
dich meinet mit sinem gesang (Vita 11, DS 31, 21-24); ein siiss melodie versetzt ihn
in ein zevflossenheit siner sele, daz er im kein liplich glichnuss kond geben (womit
Seuse andeuten will, daB3 er keinen Vergleich zu finden vermége, tiber kein liplich
glichnuss verfiige, um die wahrgenommene Melodie in Worte zu fassen: daz un-
sprechlich ist allen zungen); darauf sinkt er nider an die evde als ein mensch, dem
von unkvaft gebrosten ist; das BewuBtsein wieder erlangt, stimmt er ein in daz
gedone, «so wie die geistlichen Kldnge noch in seiner Seele waren»: als die geisch-
lichen klenke dennoh [als Nachklang] in siner sel waren (KIBfb VIII, DS 386, 3-30).

155 LEHMANN, a. a. O. (Anm. 1), Einleitung, xXLI.

156 BoescH, a. a. O. (Anm. 10), 329.

157 Haas: Nim din selbes war (Anm. 27), 182, 190 f., 208.

158 Vita 52, DS 187, 2-5; DS 184, 21 u. 185, 6.

159 GrBfb xxvir, DS 494, 19 f.



262 Mystik und Metaphorik

kreftgen inschlag (innerer Erleuchtung) gesagt 1%0. Gelazenheit ist ein edel
wort — und wird auch bi/d genannt %!, Damit sind wir beim letzten Sinn
von Seuses «Bild»-verstindnis angelangt. Gemeint ist ein Grundwort,
ein Leitbild, das den Menschen zu fithren vermag. Inrlichi gelazenheit
bringet den menschen zu der nehsten [hochsten] warheit 1%2. Doch wird auch
dieses «edle Worty» — das eigentliche Leitbild Seuses — von etlichen mil3-
braucht, zu wungeordenter friheit. Und schon will der Jiinger es fallen
lassen. Sogleich aber wird er vermahnt und belehrt: daz man dar uwmb
daz giite nit sol verwerfen von des bosen wegen 163, Auch hier, bei diesem
edlen Bild, geht es also nicht ohne «verniinftige Unterscheidung». Diese
hat den rechten Gebrauch zu regeln; vermag indessen nicht, und soll
und darf nicht die grundlegende Rolle bildgebender wise beeintrichtigen
oder gar ausschalten. Vom Leitbild gelazenheit wire auf die Figur der
Ewig Wisheit, und von dieser auf das exemplar, das minnekliche bilde
Jesu, iiberzugehen. Doch damit werden wir uns im nichsten Abschnitt,
anlaBlich der «mystischen Metaphorik», eingehender zu befassen haben.
So sei zum SchluB der oft zitierte mystagogische Grundsatz Seuses ange-
fuhrt: bild mit bilden us triben 4. Wenn der Diener so sehr die Notwendig-
keit von «Bildern» — «guten», «rechten», «verniinftigen», d.h. Gottes
Gedanken und Willen gemissen — betont, so meint er damit vor allem
anderen, man solle das Bild des alten durch das Bild des neuen Men-
schen, se Christo conformando, austreiben.

«Gleichnis »

Von der Wurzel glich sind folgende Derivate zu nennen: gelichen,
gelichnuze, glicheit, glichnus; glichstan, glichformelich; unglich, unglicheit.
Im Lateinischen steht das Wortspiel: similis, dissimailis, simalitudo
(= Ahnlichkeit und Gleichnis). Fiir die Semantik ist folgendes zu ver-
merken: «Bild» verweist auf eine einfachere Bedeutungsstruktur, die
Staffelung von zwei Sinnebenen. «Gleichnis» bezeichnet eine komplexere
Struktur. «Bild» steht ndher zu Symbol, «Gleichnis» ndher zu analogia
in urspriinglicher Bedeutung: Verhiltnis, proportio.

160 Bdw Prol., DS 327, 16.

161 A a. 0., DS 326, 15 u. 327, 1.
162 A a. 0., DS 326, 13 f.

163 A, a. 0., DS 327, 8 1.

164 Vita 53, DS 191, O.



Mystik und Metaphorik 263

Fiir glichnus steht bei Seuse oft bischaft: belehrende Geschichte,
Ausdeutung einer solchen, Vor-zeichen, Vor-bedeutung 9. Bi-schaft ist
eine dhnliche Bildung wie bi-spel, lat. pro-verbium und gr. par-oimia. Die
sinnverwandten hebr. Termini lauten: maschal, Spruch, Denkspruch
(parabola) und melizah, ritselhafter Lehrspruch (interpretatio). Die bibli-
sche Quelle fiir die «gleichnisgebende» Rede ist das von Seuse Ofters
zitierte Weisheitsbuch der Spriiche 6.

Neben dem enarrare und dialogein pflegt der Diener in meisterhafter
Weise das paraballein: das Nebeneinander-aufschichten, das Aufs-Spiel-
setzen von zugleich ritselhaften wie frappierenden Vergleichen 7.

Die zahlreichen, in Seuses Schriften eingestreuten Sentenzen und
Spriiche zu sammeln und genauer zu untersuchen, wiirde eine eigene Stu-
die erfordern. Hier sei nur auf die beiden « Spruchsammlungen» des Die-
ners — Vita 35 und 49 — hingewiesen. Bei der ersten handelt es sich um
Zitate aus den Collationes des Johannes Cassianus und den Vifae pa-
trum 168, Was wir lesen, sind meistens kurze und leicht einpriagsame Lehr-
spriiche wie:

«Ein Ursprung aller Seligkeit ist, Ein ursprung aller selikeit ist, sich
sich selbst still halten und in Ein-  selb still halten und in einikeit 17°.
samkeity 169,

«Wie ein Fisch auBBerhalb des Was-  Der wvisch usvent dem wasser und
sers, ist der Monch auBerhalb des der minch ussrent dem Rloster 172,
Klosters» 171,

Seuse nennt diese Rede nah bild richer wise 173 und im Titel heiB3t
es, es handle sich um ersten bilden und lere eins anvahenden menschen 174,
Anders verhilt es sich in Vita Kap. 49. Die in dieser Sammlung vorge-

165 Vgl. M. LEXER, a. a. O. (Anm. 137), Bd. I, 283-285.

166 Vgl. Anm. 70 u. 113. Maschal und melizah, Spr 1, 6, werden in Vg mit
parabola und interpretatio wiedergegeben.

167 Vgl. Anm. 136-138 (zu: in tdgenlicher wise us geleit).

168 Vgl. KonzLE, Einfithrung 86; und dazu bes. Hor 11, 3, 547, 6-24.

169 Nach der Ubertragung von LEHMANN, a.a. O. (Anm. 7), Bd. I, 89.

170 DS 104, 8 1.

171 Vgl. Anm. 169.

172 DS 104, 15 1.

173 DS 103, 15.

174+ DS 103, 2.



264

Mystik und Metaphorik

legten Spriiche stammen von Seuse selber und sind fiir die reifere Els-
beth175 und damit fiir zi#nemende menschen bestimmt. Wenigstens drei

Beispiele seien hier aufgefiihrt:

«Ein Mensch kann die Dinge nicht
verstehen; verhdlt er sich abwar-
tend, so verstehen ihn die Dinge» 7.

«Selig der Mensch, der nicht zu sehr
Eigenwillen in Wort und Tat kund-
tut; je mehr solchen Handelns und
Redens, umso mehr haftet Unwe-
sentliches sich ihm an» 178,

«Wem Innerlichkeit auch im Au-
Bern zuteil wird, dem wird Inner-
liches im stirkeren MaBe zuteil als

Ein mensch mag die sachen nit be-
grifen: sie maissig, so begriffent in
die sachen 177,

Selvg 1st der wmensch, der nit vil
wisen noch worten firet ; ie mer wisen
und worten, ie me zuvellen 17°.

Swem inrkait wirt in usserkeit, dem
wirt inrkeit inrlicher, denn dem inr-
kait wirt in inrkait 18,

dem, welchem Innerlichkeit nur im
Innerlichen gegeben wird 20,

175 Auch die erste Sammlung, Vita 35, wurde fiir Elsbeth zusammengestellt;
doch reagierte die geischtlich tohter auf die Spriiche der Wiistenviter mit aske-
tischem Ubereifer, der vom Diener mit Mahnungen zum MaBhalten geriigt wird,
vgl. DS 107, 1-17.

176 Nach der vorziiglichen, die sprachlichen Nuancen respektierenden und
durch (leichte) Paraphrasierung wiederzugeben suchenden Ubertragung von ApoLr
Baumann: Elsbeth Stagels Weg zu Gott (s. Anm. 34), 30.

177 DS 164, 22 {. Die durch diesen Satz artikulierte Wendung — nicht sosehr
die Sachen «begreifen», als vielmehr von den Sachen «begriffen werden» — suggeriert
einen Verstehens-begriff, wie er in der neueren hermeneutischen Philosophie von
M. HEIDEGGER eingefithrt und von H.-G. GADAMER in zahlreichen sprachlichen
Ausdrucksvarianten entfaltet wurde. Vgl. dazu Anm., 110, 140 u. 89). Das sie
mitssig appelliert an die « Gelassenheity.

178 S, Anm. 176.

179 DS 167, 3 f. Diese Sentenz, zunidchst eine Warnung vor Plerophorie, bzw.
ein Plidoyer fiur diszipliniertes Reden, verweist auf die tiefer liegende Differenz
zwischen wesentlichemn und unwesentlichemn Sein des Menschen (ie mer zitvellen =
umso mehr Akzidentelles, Unwesentliches haftet ihm an).

180 S, Anm. 176.

181 DS 167, 15 f. Dieser Spruch kann als Seuses — mit Virtuositit formu-
lierter — Beitrag zum Thema «Actio» — «Contemplatio» betrachtet werden. Er zeigt,
wie «innerlich» und «duBerlich» nicht im psychologischen Sinn von intro- und
extravertiert, sondern als (spirituelle) existentiale Kategorien zu verstehen sind.



Mystik und Metaphorik 265

Was bei diesen kaum mehr «Bilder» zu nennenden Sentenzen frap-
piert, sind die Subtilitit des Gedankens, das Uberraschende und Pikan-
te des Vergleiches. Es geht hier — wie Seuse selber sagt — um ein (fiir Fort-
schreitende bestimmtes) verminftiges inleiten dez ussren menschen
zut stner inrekeit 82, Was den Unterschied zwischen «Bild» und «Gleich-
nis», zwischen «bildgebender» und «gleichnisgebender» Rede nach Seuse
ausmacht, das konnte wohl am geeignetsten aufgrund einer eingehenden
Analyse der Sprachstruktur der besonders typischen Spriiche in Kap. 35
und 49 der Vita herausgestellt und paradigmatisch beschrieben werden.
Bei den «gleichnishaften» Sinnspriichen von Kap. 49 geht es meistens
um einen spiegelnden Vergleich, um eine kontrastierende ana-logia zwi-
schen einem «richtigen», «verniinftigen» — und einem «falschen», «un-
geordneten» Verhalten.

Zum Schluf} sei noch auf die kombinatorische Wendung: bildgebend
glichnus 18 aufmerksam gemacht. In Kap. 53 der Vita bittet die geist-
liche Tochter den Diener, ihr die «geheimnisvollen [heimlichen, verborge-
nen] Gedanken» iiber die « Verborgenheit der bloBen Gottheit» anzudeu-
ten, bzw. etwie zu entwerfen ..., daz ich es dest baz verstunde *®. Zunichst
widersteht der Diener diesem Wunsch: wie kan man bildlos gebilden unde
wiselos bewisen, daz viber alle sinne [Gedanken] und viber menschiich vernunft
15¢7185 Doch gibt er schlieBlich nach und erzidhlt die Ring-Parabel: « Wer
einen schweren Stein inmitten eines stillstehenden Wassers kraftig wiirfe,
so entstiinde ein Ring in dem Wasser, und der Ring machte aus seiner
Kraft einen anderen, und dieser wieder einen anderen, und je nach
Kraft des Wurfes ... weit und breit» 18, Der erste Kreis ist ein Sinnbild
tir vermaigenden kraft gotlicher nature in dem vater ; der zweite ein Sinnbild
fiir den sun, geboren in der Gleichheit géttlicher Kraft nah person; der
dritte ein Sinnbild fiir beider geist, glich ewig, glich almehtig 7. Was Seuse
hier seiner geistlichen Tochter — am Schluf3 der Vita 188 — in «bild»- und
«gleichnishafter» Weise vorfithren will, ist eine Spiegelung des Deus
unus et trinus im vernunftigen gemate 18°, nach eines menschen forme, die

182 DS 163, 13 1.

183 Vita 53, DS 191, 1; vgl. 192, 4.

1 DS 191, 1 1.

185 DS 191, 6 1.

186 DS 191, 16-21.

187 DS 191, 21-29.

188 Der Titel des SchluBkapitels lautet: Diss biiches meinunge ein beschliessen
mit kurzen einvaltigen worten, DS 190, 22 f.

189 DS 192, 2.

18



266 Mystik und Metaphorik

uss dez herzen innigosten grunde entspringt'*°. Die Ring-Parabel Seuses
wurde schon oft zur Klirung der Herkunft von Bruder Klausens «Rad-
skizze» herangezogen 1°!. Das gemalte Bild, das sich in den letzten Le-
bensjahren des Eremiten in der Ranft-Kapelle befand, ist nicht ein
«Visionsbild» (wie fdlschlich gesagt wird), sondern eine «Meditations-
tafel», eine Art christlich-trinitarischen « Mandalas» 192, Seuse erzihlt die
Ring-Parabel zu biltlichen betrahtung wie er sagt '%3. Zu beachten ist
aber, daB auf die Erzihlung und theologische Erliuterung der Sinnbilder
weitere, explizitierende und applizierende Diskurse folgen: zunichst die
mystische Auslegung in «Gleichnis»-form, mit dem Vergleich zwischen
dem obresten iberweslichen geist und seinem lihten [Leuchten] im ver-
ninftigen gemite 1°*; dann die mystagogische Mahnrede gegen jene, die
eine «schddliche Abwendung» vom «verniinftigen Adel» (nach dem Ab-
bild der Dreieinigkeit) nehmen, sich liplicher liste zuwenden und Gottes
lihtend bild ... verkleiben [verkleben] 195, «Bild», «Gleichnis» und Mahn-
rede zusammen bilden eine Einheit und artikulieren die «bild»- und
«gleichnishafte», theologische, mystische und mystagogische Rede. Ja
Seuse fiigt sogar noch einen vierten Diskurs, eine ethisch ausgerichtete
Unterweisung hinzu, die mit der Aufforderung beginnt: Nim och nu
eben war, wie der widerflufp dez geistes mah biltlicher wise in rehter orden-
hafti geschafen ist ... 1%, Vier Ebenen also werden kombiniert, und auf
jeder ist ein Vergleich — analogia, proportio — zu finden 7. Das Ganze
also nicht bloB eine analoge, sondern eine ana-logierende Redeweise, im
Sinne einer differenzierten proportionalitas proportionum.

190 DS 191, 30 1.

191 Vgl. WiLHELM OEHL: Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. f.
Schweiz. Kirchengeschichte 11 (1917) 161-174, 241-254; zur Radskizze: 242-248;
und RoBERT DURRER: Bruder Klaus, Die dltesten Quellen ..., Bd. II, Sarnen 1921,
1068-1077.

192 Bekanntlich gehoren zur Praxis des Mandala vier Elemente: 1. ein fur die
Meditation bestimmtes anschauliches Bild von «geometrisch-zentrierter» Grund-
struktur (yantra); 2. ein figuraler « Inhalt» oder Gehalt (dhydna); 3. die « Benennung»
des Inhaltes (mantra, Wort); 4. die fur das Wirksam-werden des Bildes erforderliche
«Inspiration» (prdnapratisch-thina, Odem). DaBl Bruder Klaus die Radskizze mit
«geometrisch-zentrierter» Grundstruktur tdglich meditierte, geht schon daraus her-
vor, daB er die Skizze, bzw. das Bild, ein diich nennt, in dem er die kunst diser leve (die
Lehre der Dreieinigkeit) studiere, vgl. DURRER, a. a. O., I 363 (= Pilgertraktat 1487).

193 DS 191, 15.

19¢ DS 191, 34-192, 2.

195 DS 192, 6-8.

196 DS 192, 14 ff.

197 Genau genommen handelt es sich sogar um fiinf semantische Ebenen, die



Mystik und Metaphorik 267

Wir fassen das Ergebnis unserer Nachforschung zu «Bild» und
«Gleichnis» zusammen: «Bild» ist fiir den mystischen Diskurs nach Seuse
grundlegend (sinnproduzierend), «Gleichnis» mehr weiterfithrend (sinn-
prazisierend). «Gleichnis» setzt «Bild» voraus und kann und darf nicht
die unentbehrliche Funktion des Symbolischen iiberspielen. Die Dia-
lektik von «Bild» und «bildlos» (bildlos ist nicht Gott, sondern die Wahr-
heit) hat eine bedeutsame Funktion zu erfiillen. Seuses Rede ist nicht
ein einfaches Erbauen, sondern ein Streit, ein Ringen um das richtige
Verstehen (von Urbild und Abbild). «Unterscheidung» kommt als drittes
(und ebenso wichtiges) Element zu «Bild» und «Gleichnis» hinzu. «Unter-
scheidung» geht nie iiber « Bild» und «Gleichnis» hinaus, bedingt indessen
die richtige Auslegung, das rechte Verstehen, und artikuliert (strukturiert)
sowohl die mystische wie die mystagogische Rede. «Bilder» geben und
durch «Gleichnisse» auslegen, sind die Grundvorginge der vom Diener
der Weisheit reflektierten und mit Leidenschaft betriebenen Kunst der
richtigen Wegweisung zu geordenter verniinftekeit und warer friheit 18,

Seuse mit seinem para-ballein «auf-schichtet»: 1. die anschaulich-sinnbildhafte
Ebene, die durch einen «bildgebenden» Diskurs zur Sprache kommt (191, 15-21):
ein «schwerer Stein», der «krdftig» in ein ¢stillstehendes Wasser» geworfen wird und
drei «kriftige» Kreise zieht; 2. die transzendente Ebene, die durch einen «gleichnis-
gebenden» Diskurs anvisiert wird (191, 21-29): der « Vater», der das Wort «spricht»,
und der den beiden «gleiche Geist» (= die drei grofen ringe, 192, 3); 3. die katego-
riale, jedoch trans-empirische Ebene, die in «Gleichnis»-form angesprochen wird
(191, 30192, 5): das vernunftige gemiite, in dem nah biltlicher glichnust [drei] kleinu
vinglu us flussent; 4. die an Erfahrung und Beobachtbares appellierende Ebene
(192, 6-13): das «Verkleben» des edlen Bildes, bzw. das « Wiederaufleuchten» und
Sich-bemerkbar-machen des Geistes; 5. die durch Verhalten und Handeln zu
erreichende Ebene (192, 14-30): das «Sich-hinkehren» zu Gott, das Kreuz-auf-
sich-nehmen und Jesus-nachfolgen.

Die 1. Ebene wird durch (anschauliche) sinnbildliche Rede; die 2. Ebene durch
(theologisch) explizierende Rede; die 3. Ebene durch (in gleichnishafter Auslegung
Verborgenes aufdeckende) mystische Rede; die 4. Ebene durch (exhortative) mysta-
gogische Rede; die 5. Ebene durch (imperative) ethische Rede zur Sprache gebracht.

Auf allen fiinf Ebenen geht es um Vergleiche, die dynamisch, nicht statisch,
artikuliert werden: bei 1-3 handelt es sich um zirkulare Bewegungen, bei 4 um zwei
auseinanderstrebende kontradiktorische Bewegungen, bei 5 um eine kontinuierlich-
lineare Bewegung, mit bestimmtem Ausgangspunkt und genauem Ziel.

Wollte man diesen relativ kurzen Text (50 Zeilen), der 5 verschiedene seman-
tische Ebenen durchliauft, nach logischen Gesichtspunkten analysieren, so kime man
auf: 10 (5x2) notionale Akte, 15 (5x3) Termini, 30 (5x6) einfache oder direkte
Relationen und 60 (6 + 12 + 18 + 24) analogierbare oder proportionale Relationen.

198 Seuse ist also nicht nur «der liebenswiirdigste unter den Mystikern», der
Mann des «Gemiites» und der «frommen Gefiihle». Er verdient etwas mehr Beach-
tung, als dal3 die doch reichlich abgedroschenen Bilder vom «geistlichen Minnesang»
und «Helden» eines zu Gottesminne sublimierten «Ritterromanes» suggerieren



268 Mystik und Metaphorik

ITI. MYSTISCHE METAPHORIK

Von Bild und Gleichnis ist zu dem, was der Diener der ewigen Weis-
heit pradikativ «das beste Bild» und «das hoéchste Gleichnis» nennt,
weiter zu schreiten. Was unter diesen Worten zur Sprache kommt, ist
das primdre Movens von Seuses mystischer und mystagogischer Rede.
Diesem Movens entspricht — auf einer tieferen Schicht als der der bisher
analysierten Sprachebenen — der Vorgang des metapherein. Den Grund,
bzw. die bewegende Sache dieser «mystischen Metaphorik» haben wir in
Leitsatz III mit den Stichworten «Leben und Tod des historischen Jesus»
angegeben. «Historischer Jesus» meint in diesem Zusammenhang nicht
— wie in dem nach K. Barth zur «Dichotomie» neigenden Theologenjar-
gon — Gegensatz zum «Christus des Glaubens», sondern will die Referenz
der Rede des Dieners zur «Geschichte Jesu» signalisieren. Die Quelle
seiner mystischen Metaphorik ist nicht die g&ttliche Transzendenz an
sich, sondern die geschichtliche Dimension des Logos des christlichen
Glaubens.

Zum Vokabular

Zunichst seien die wichtigsten Vokabeln zusammengestellt, die
den Vorgang des metapherein in susonischer Sprache vehikulieren. Dabei
geht es nicht bloB um die Termini: bild, glichnus, bischaft. Ein weit
gespanntes Netz von Wortern wird da ausgebreitet, ein in Bewegung
geratener Verein von assoziierten Lexemen, Morphemen und Phonemen.
Wenigstens die signifikantesten davon seien hier aufgefiihrt:

bilden, entbilden, 1berbilden, vor bilden, ab bilden, nach bilden, um
bilden

formen, viberformen, formlich, formlos, mitformag

mogen. Schon seine fein konstruierten, ebenso knappen wie dichten Spriiche verraten
scharfen Verstand und hohe Geistesgaben. Seine Sprache ist vielschichtig, sein
Vokabular sicher flieBend, wenn es sich um dichterische Aussagen handelt, doch
nicht durchgehend, auf allen Linien. Wo Seuse reflektiert, fehlt es nicht an Prazi-
sion und Konsistenz der Sprache. Wenn «Bild» und «Gleichnis» sich berithren, so
hat das sachliche Griinde. « Unterscheidung» hat mit «wahr» und «falsch», mit
«Ordnung» und « Unordnung», mit «rechter» und «flatterhafter Vernunft» zu tun.
«Bild», «Gleichnis» und « Unterscheidung» werden in origineller Weise kombiniert.
Als Termini gebraucht sie der Autor definit und konstant. Sie bilden das meta-
sprachliche Instrumentar zur Rechenschaft iber die mystische Rede.



Mystik und Metaphorik 269

Jormare, conformare, deformare, transformare, formosus, formositas,
deformas, deformatus, deformitas

imago, speculum, exemplar
simalis, stmilitudo, dissimalis, dissimilitudo

glich, glichen, entglichen, glicheit, glichnus, glichstan

Wer auch nur fliichtig in Seuses Schriften geblittert, wird die Be-
deutung dieser Wortgebilde, besonders dort, wo Wesentliches zur Sprache
kommt, kaum iibersehen haben.

Eckhart — Seuse

Bevor wir auf die Sache der susonischen Metaphorik ndher eingehen,
seien ein paar Bemerkungen zu Sprachdifferenzen zwischen Eckhart
und Seuse eingefiigt. Zwischen Eckhart — und Seuse, der als junger,
knapp dreifigjahriger Lektor seinem mit kirchlichen Autorititen in
Schwierigkeiten geratenen, beriihmten und betagten Magister mit einer
eigenen, Partei ergreifenden Verteidigungsschrift (dem Bdw) zu Hilfe
eilt; der, durch Eckharts weisen und briiderlichen Rat von jahrelangen
Skrupeln befreit, dem «heiligen Meister» — wie er ihn in diesem Zusam-
menhang ehrfurchtsvoll anredet — bis ans Ende seines Lebens in Dank-
barkeit verbunden bleibt !*?; und der, im Vergleich zum edeln trank dez
hohen meisters, seine eigene Lehre des klainen dieners groben trank nennt 200,
Die folgenden Bemerkungen betreffen: 1. die Rede vom «Nichts», 2. die
Rede von der «Nachfolge» und 3. den Gebrauch der Verba «bildeny,
«entbilden», «iiberbilden».

(1) Die Rede vom « Nichts». — Auch Seuse nennt, besonders im Bdw
und in Kap. 52 der Vita, Gott ein «Nichts»: niht, nihtekeit, nitwesen;
nit, niutsin, nitwesen ; ausformuliert: istige namenlose nihiekeit, «wesent-
liche namenlose Nichtigkeit» 201. Zur Differenz: Sie ist weniger in der
Betonung des auch von Eckhart herausgestellten unendlichen qualitati-

199 Vgl. Vita 21, DS 63, 1-6. Nach Vita 6, DS 22, 27-23, 12 erscheint der
selig meister Eghart nach dem Tode Seuse und erldutert ihm die Lehre von der
furderlichest itbung der gelassenheit.

200 Vita 33, DS 99, 14 {.; auch hier, in einem Brief an Elsbeth Stagel, nennt
Seuse seinen Lehrer den hetligen maister Eghard, DS 99, 12.

201 Vita 52, DS 187, 11. Vgl. dazu MinorU NaMBARA: Die Idee des absoluten
Nichts in der deutschen Mystik und ihre Entsprechung im Buddhismus, Archiv
fiir Begriffsgeschichte, Bd. 6, Bonn 1960, 143-277; zu Seuse 201-208.



270 Mystik und Metaphorik

ven Unterschiedes zwischen Gott und Mensch, einer verschiedenen «Onto-
logie», als in einer vorsichtigeren, den Verstehensmoglichkeiten « Anfan-
gender» Rechnung tragenden Artikulierung der mystischen Lehre zu
lokalisieren. « Der Mensch wird nimmer in diesem Nicht so gidnzlich ver-
nichtet» — schreibt der Jiinger der Wahrheit — «seinen Sinnen bleibt den-
noch Unterscheidung ihres Ursprunges und der Vernunft ebenso ihr
eigenes [freies] Wdhlen»: kiesen 202, Selbst in der hochsten mystischen
Einigung mit Gott «empfindet der Geist wohl, dal er von einem Anderen
gehalten wird. Darum ist das, was ihn hilt, eigentlicher ein Etwas als
ein Nichts»: eigentlicher tht denn niht 203,

(2) Die Rede von der « Nachfolge». — Eckhart spricht vorwiegend, ja
eigentlich ausschlieBlich von Goffes-nachfolge. Wie man gote volgen sol
lautet der Titel der 22. Rede der Unterweisung 2%*. Gote ... ndchvolgen
heiBt: sinem willen ndchfolgen 2%5. An der einzigen Stelle, wo Eckhart
explizit von Christus-nachfolge spricht, lesen wir, Christus habe «viele
Werke getan in der Meinung, daf wir ihm geistig und nicht leiblich nach-
folgen sollen» 2%, Fiir Seuse hingegen bedeutet «Nachfolge» stets Jesus-
nachfolge, wiirkliche nachvolgunge des hohen bildes unseres herren Jesu 27,
getriiwe nachvolge sines reinen spiegellichen lebennes und giiter lere 2°8. Zu
beachten in diesen Texten: die Verbindung von «Nachfolge» und «Bild»,
von «Nachfolge» und «spiegelndem» (wie in einem Spiegel vorleuchtendem)
Leben Jesu, zu dem sich «gelassene» (sich selbst lassende) Menschen
«kraftvoll kehren und sich dem gleich halten» 2. Vor allem geht es dem
Diener der Weisheit um das nachvolgen Jesu in seinem minnerichen
liden 2%, um die fufstapfen, die nach Golgotha fithren 211,

(3) Der Gebrauch der Verba «bilden», «entbilden», «iiberbilden». — Das
Wortspiel «entbilden» — «iiberbilden» kommt auch bei Eckhart etliche

202 Bdw 6, DS 353, 27-31.

203 Vita 52, DS 187, 13-15.

204 MEISTER EckHART: Deutsche Werke, ed. Joser Quint, Bd. V., Stuttgart
1963, 284, 8; vgl. RAU 17, 249, 4.

205 Pr 59 «Daniel der wissage sprichet: wir volgen dir nach», DW II, 628, 2.

206 RAU 17, DW V, 253, 8 f.; Ubertragung nach JoseEF QUINT a. a. O. 523.

207 Gr Bifb xx111, DS 475, 1 1.

208 Bdw 5, DS 339, 22 1.

209 A, a. O., DS 339, 23 {.: vermugentlich kevent und sich dem glich haltent.

210 Bdew 3, DS 208, 32: nahvolgen dins senftmiitigen lebennes und dins minne-
vichen lidens.

211 Ygl. Vita 13, DS 35, 2; 36, 2; Vita 41, DS 138, 28; Bdew 20, DS 277, 31;
Bdew III. Teil, 100 Betrachtungen, DS 322, 10; K1 Bfb IV, DS 371, 3; Gr Bfb
xvii, DS 459, 28.



Mystik und Metaphorik 271

Male vor. Die hochsten Krifte der Seele sollen — so lesen wir im Buch der
gottlichen Trostungen — 17 selbes entbildet werden und in gote aleine iiber-
bildet und in gote und iz gote geborn werden 212, « Uberbilden» hat bei Mei-
ster Eckhart stets mit der « Gottesgeburt» in der Seele zu tun 13, «Bilden»
wird nur in der Konstruktion von in bilden verwendet. Der Wille, der
sin selbes tizgegangen, ist in den willen gotes gebildet und geformaret 214,
Dal} der Mensch sich in Christus soll in gebildet haben, bedeutet, dal3 er
sich aktiv in «allen» seinen « Werken» in ithn «Ahineinzubilden» hat 215,

Anders liegen die Dinge bei Seuse. Im Bdw wird von den Geliduter-
ten, die ein gotférmig gemiit haben, gesagt, sie seien entbildet und 1iber-
bildet in des ersten exemplars einikeit 26, Der wohl bekannteste Ausspruch
Seuses, der oft als Zusammenfassung seiner geistlichen Lehre zitiert
wird, steht im sog. «spekulativen (spiter beigefiigten) Schlufl» der Vita,
Kap. 49. Er lautet:

Ein gelassener mensch maiss

entbildet werden von der creatur,
gebildet werden mat Cristo,
und 1#berbildet in der gotheit 217,

Der dreigliedrig ausformulierte Spruch lehnt sich an die traditionelle
Drei-Wege-Lehre — der «via purgativay, «illuminativa» und «unitiva» —
an 2!, Was tiiberrascht, sind die Prignanz der Formulierung und die
gewihlt-prizise Korrespondierung von Prifixen und Konjunktionen:

entbildet ... von
gebildet ... mait
nuberbildet ... in

212 Eckhart, BgT 1, DW V, 11, 12 f.

213 Vgl. Pr 41 «Qui sequitur iustitiam», DW II, 293, 8-10; Pr 46 «Haec est
vita aeterna», DW II, 380, 5-381, 3; BgT 1, DW V, 11, 14 f. u. 12,5 {.

214 R4U 10, DW V, 218, 9-11.

215 RdU 18, DW V, 259, 5-11; vgl. RdU 16, DW V, 246, 6-9.

216 Bdw 4, DS 338, 5; vgl. Bdw 5, DS 339, 10-13, mit (implizitem) Zitat von
2 Kor 3, 18.

217 Vita 49 (= zweite Spruchsammlung II, von Seuse selber verfafiter Senten-
zen), DS 168, 9 1.

218 Vgl. Anm. 115; nach der dort zit. Studie von A.M. Haas: Wege und
Grenzen der mystischen Erfahrung nach der deutschen Mystik, S. 30, spielt die
Drei-Wege-Lehre nicht nur praktisch bei Eckhart keine Rolle, sondern wird «die
Metapher des Weges fiir den Verlauf des geistlichen Lebens» von Eckhart sogar
«ironisiert».



272 Mystik und Metaphorik

Im Zentrum steht das gebildet ... mit Cristo, — ein Syntagma, das
bei Eckhart fehlt! Mit dem mittleren Stichus wird der ganze Spruch auf
das geschichtlich vorgelebte, exemplarische, spiegelliche Leben Jesu
zentriert. Denn: kein «entbildet werdeny, kein «siberbildet» ohne «gebildet
werden mit Christusy! « Mit Christusy ist eine dem paulinischen en Christo
benachbarte Formulierung. Mitformig mit dem bilde des sunes gotes lautet
im Bdw die Ubersetzung von Rém 8, 29 219,

Zu beachten ist ferner die durchgehend passive Verbalform. Bei
Eckhart bedeutet iz bilden, wie wir festgestellt haben, daB der Mensch
sich aktiv durch « Werke» in Christus «hineinzubilden» hat. Seuse spricht
von einem anderen Vorgang. Die Einleitungsformel Ein gelassener Mensch
muiss besagt, daBl der Mensch bereit, bzw. «gelassen» sein soll, «entbildet»,
«gebildet» und «iiberbildet» zu werden. Der Hauptakzent liegt nicht auf
Wirken oder Handeln, sondern auf dem mystischen « patiens divina»! 198
Der Spruch kann praxiologisch (und dies ist nach der Einleitungsformel
der primire Sinn) gedeutet werden. Die mystagogische Anweisung lautet

219 Bdw 4, DS 334, 18.

2192 Pg-DronNysIiUs: De divinis nominibus, cap. 2; PG 3, 648 B: «Hierotheus
doctus est non solum discens, sed et patiens divina.» — Hier miifte man nun auf
den Zentralbegriff der susonischen Mystik «Gelassenheity — lazen, sich laszen, ge-
lazzen, gelazenheit — ndher eingehen. Nach BIHLMEYER, Einleitung 90* f., bedeutet
«Gelassenheit» in der Vita [mehr] «praktische Bewdhrung der Geduld in Heim-
suchungen und Widerwirtigkeiten», im Bdw [mehr] «die mystische Vereinigung der
Seele mit Gott». Nach LEEMANN, a. a. O. (Anm. 1), Einleitung xLv, ist «Gelassen-
heit» bei Seuse «zweifacher Art»: «die erste Stufe ist das sich nicht widersetzende
Aufnehmen und Ertragen von irdischen Mihsalen, das Leben aequo animo»y;
«weiterhin ist dann Gelassenheit das Uberlassen der Seele an Gott, — der Zustand
der Empfinglichkeit fir das Einstroémen der Gottheity. Dazu ein paar typische
Formulierungen:

glichstan in lieb und in leide ... sich gote lidRlich lassen und uf niht belieben (Vita 38,

DS 127, 6-8);

— entwerden (Vita 49, DS 164, 11);

— so man ie miny hie tiit, so man in der warheit ie me hat getan (Vita 19, DS 54, 131.);

— ein genzu, volkomni gelassenheit sin selbs ... in entwordenheit ... in einem usgene
des sines stan (Vita 19, DS 54, 2-6);

— von got sin selber us gan ... got dur got lassen («um Gottes willen auf Gott ver-
zichten», Vita 6, DS 23, 191.);

— ein gelazenheit ob aller gelazenheit ist gelazen sin in gelazenheit (Bdew 9, DS 232, 161.).

Im lateinischen Text des Hor sind weder ein dquivalentes Wort fiir gelazenheit
noch den Konstruktionen von /azern auch nur annidhernd vergleichbare Wortspiele
zu finden. Die einzigen Spuren, die wir ausfindig machen konnten, sind: exspoliatio
propriae voluntatis (Hor I, 15, KtonzLE 502, 11s.); desertio (Hor I, 15, 505, 17); se
ipsum deseveve (Hor I, 13, 487, 16; vgl. 505, 15).



Mystik und Metaphorik 273

dann: Wenn du den fitsstapfen Jesu folgen willst, dann sollst du dich - in
Gelassenheit — «entbildet werden», «gebildet werden» und «iiberbildet»
werden lassen! Der Spruch kann aber auch als Aussage 4iber den mysti-
schen Weg verstanden werden. In expliziter Grammatik: Wer den
fusstapfen Jesu folgt, der wird (durch Gottes Kraft und wirksame Gnade)
«entbildet werden von der Kreatur», gebildet werden mit Christus», «und
iiberbildet in der Gottheit». Auf die fiir heutige Vorstellung schwierige
Formulierung «entbildet werden von der Kreatur» und auf den genauen
Sinn des «iiberbildet in der Gottheit» werden wir im gleich folgenden Para-
graphen zuriickkommen. Nun zur Sache, die den avidus sapientiaediscipu-
lus 220 bewegt.

Das «beste Bild»

Im Brief X des Kl Bfb spricht Seuse von der Notwendigkeit der
«Bilder». «Da aber die Seele wegen der Schwachheit des schweren Leibes
dem lauteren Gut in bildloser Weise nackt nicht anhaften kann, so muf3
sie etwas Bildhaftes haben, das sie da hineinleitet». Dann fihrt er fort
und sagt: Und daz best dar zii, daz ich verstan, daz ist daz minnekliche
bilde Jesu Christi; wan da hat man got und menschen, da hat man den,
der alle heiligen hat geheiliget, da vindet man leben, daz ist der hohst lon und
obrester nuzz. Und so er in daz selb bilde wird gebildet, so wirt er denne
als von gotes geist in die gotlichen gunlichi [Herrlichkeit, Giitlichkeit] dez
himelschen herren wberbildet von klarheit ze klarheit, von klarheit siner
zarten menscheit zi der Rlarheit simer gotheit 221, Die SchluBworte: von
Rlarheit siner zarten wmenscheit zit der Rlarheit siner gotheit sind Seuses
Version des augustinischen «per Christum hominem ad Christum De-
um» ?22; wir wiirden heute sagen: vom geschichtlichen Jesus zur Herr-
lichkeit des Auferstandenen.

220 Hor II, 1, Kiinzle 519, 19s.

221 K1 Bfb X, DS 391, 3-10; darauf folgt: Wan so wir in [Jesus] ie diker mit
begirlichen ogen minnecklich an bliken und alles unser leben nah im bilden, so wir
in ewigheit sin weslich selikeit ie adellicher werden niessend [geniefend], 391, 10-13.

222 AugusTINUs: In Jo tr. 13, n. 4 CC lat., xxxvi, 132, 14-16: «Per Christum
hominem ad Christum Deum; per Verbum carnem factum, ad Verbum quod in
principio erat Deus apud Deum»; In Jo tr. 42, n. 8, CC lat., xxxvi, 369, 23 s.:
«divinitas eius quo imus, humanitas eius qua imus»; Sermo 141 (wahrsch. Ps-
Augustinus), n. 4, Opera ed. S. Mauri, V, Paris 1683, Sp. 684: «Per ipsum vadis,
ad ipsum vadis»; Sermo 261, n. 7, a. a. O., Sp. 1068: «Per hominem Christum tendis
ad Deum Christum.»



274 Mystik und Metaphorik

Hier ist nun Seuses in langer Lebenserfahrung gereifter Weisheits-
spruch vom «entbildet werden», «gebildet werden» und «iiberbildet»
wieder aufzunehmen. «Entbildet werden von der Kreatur», — was heif3t
das? Auf jeden Fall ist nicht Zerstérung der «Natur» gemeint. In An-
lehnung an daz klar lieht, den lieben sant Thomas, den lerer 223, sagt Seuse
zur «Weisheity: und wan du, der herr der natur, nit bist ein zerstorver dey
nature — du bist der natur ein volbringer — , da von, minneklicher herr, so ...
sag mir ... wie siuze aber din minne st ?**. Mit «Kreatur» verbindet der
Diener das « Anhaften» am Kreatiirlichen. So kann er sagen, das furben
[Reinigen, Liutern] bestehe «in einem Austreiben alles dessen, was Krea-
tur oder kreatiirlich ist mit drrefithrendem Anhaften», nach verreklichem
anhaften ; ferner in einem Austreiben aller begirde und kumbre [Kummer,
Traurigkeit], daz den menschen in keiner wise vermiteln [vermitteln, bzw.
von Nutzen sein] mag ...; dem sol er [der Mensch] us gan %25, Liiterent tich
von creatiirlichen bilden ...—lautet eine kurtze regel — hebent vich zii himel wert
mit Cristo sunder valscheit, ... sint senftmiibig in demiltikeit, und vich sol
werden alve warheit underscheit 226, Was das best und minnekliche bilde
Jesu austreiben, wovon es befreien und «entbilden» soll, sind « Anhafteny,
«Begierde» und «Traurigkeit», die den Menschen hindern, zur «wahreny,
«verniinftigen Freiheit» zu gelangen. — Das «Bild» Jesu aber «entbildet»
nicht nur, es fithrt auch hin zum «iiberbildet». Was heil3t nun #berbildet
in der gotheit? Merkwiirdig ist, daB Seuse nicht — wie man erwarten
wiirde —«in die Gottheit iiberbildet» (vergottet) sagt, sondern: «iiberbildet
in der Gottheit». Auch diirfte es kaum Zufall sein, daf3 im dritten Stichus
das «werden» fehlt. Wie bei der Rede vom wvolkomen leben (von dem das
«iiberbildet» ja spricht) so scheint auch an dieser Stelle der streng escha-
tologische Aspekt Grammatik und Syntax der Sprache Seuses zu bestim-
men. «In der Gottheit iiberbildet» meint Jesus als « Weg» und als « Wahr-
heit und Leben» 227,

Jesus, der geschichtliche, ist fiir den Diener der ewigen Weisheit
etkon | imago des «unsichtbaren Gottes» 2, Die Rede von «Bild» und
«Gleichnis» ist auf dem Hintergrund der biblischen Texte von der Er-

223 Vita 51, DS 180, 16 f.

22¢ Bdew 6, DS 222, 22-26.

225 K1 Bfb X, DS 390, 7-11.

226 Gr Bfb XXVIII, DS 494, 19-22,

227 Joh 14, 6. K1 Bfb X, DS 391, 6 f. wird leben eschatologisch verstanden
und der hohst lon und obrester nuzz genannt.

228 Kol 1, 15; vgl. 2 Kor 4, 4; Joh 12, 45; 14, 9.



Mystik und Metaphorik 275

schaffung des Menschen nach dem «Bild» (sago) und «Gleichnis» (szmili-
tudo) Gottes zu interpretieren ??°. Das Besondere liegt jedoch darin, dal3
es fiir Seuse nur ein «Bild» und «Gleichnis» Gottes zu geben scheint,
— ndmlich Jesus. Vom natiirlichen Menschen als Bild und Gleichnis
Gottes ist nirgends die Rede. Einzig im Hor wird (im Blick auf die mens
und die tibernatiirliche Bestimmung des Menschen!) die imago trinitatis
erwahnt 3%, Was Seuses Denken und Reden beherrscht, ist die Soferio-
logie, die «Heils»-lehre. Der Mensch ist deformatus und mull von «fal-
schen», «unverniinftigen» Bildern, vom «Ver-bildet»-sein «ent-bildet wer-
den». Was Seuse, alles Sekundire beiseite lassend, betont: das «entbildet
werden von der Kreatur», dem «alten Menscheny, ist nur durch das «ge-
bildet werden mit Christus», dem «neuen Menschen», zu erreichen. Das
«iiberbildet in der Gottheit» meint ein pneumatisch-eschatologisches Ge-
schehen. «Von Gottes Geist» — und von ihm allein — wird der Mensch
in die gotlichen gimlichi [Giitlichkeit, Herrlichkeit] #berbildet 23!, «Uber-
bildet» ist die susonische Version des paulinischen meta-morphousthai
(verwandelt, von einer alten in eine neue «Form» umgestaltet werden)
von 2 Kor 3, 18, — einer der wichtigsten Stellen fiir die christliche My-
stik 232! «In der Gottheit tiberbildet» heiBt: von Christus in sein eigenes
etkon iberbildet sein 233 oder — wie Seuses dichteste Formel lautet — orden-
lich gefriet stan dur den sun in dem sun ?3*. «Durch den Sohn in dem Sohn»
gefriet stan ist das Werk des gottlichen (und eschatologischen) Geistes,
in dem der «Herr» (proleptisch) anwesend ist — und zugleich «Freiheit»
ist 235, Der obreste viberwesliche geist — so lesen wir in Kap. 53 der Vita — der

229 Gen 1, 26 f.; vgl. Gen 5,1; 9, 6; Weish 2, 23.

230 Hor I, 9, Kiinzle 453, 12.

231 K1 Bfb X, DS 391, 8 £.

232 2 Kor 3, 18: « Wir alle aber spiegeln mit aufgedecktem Angesicht die Herr-
lichkeit des Herrn wider und werden [dadurch] verwandelt von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit ...»; Kl Bfb X, DS 391, 7-9: so wirt er [der Mensch] denne als von
gotes geist in die gotlichen gimlichi [Herrlichkeit] dez himelschen herven wbevbildet
von klarvheit ze Rlarheit.

233 2 Kor 3, 18: «in dasselbe Bild verwandelt»; K1 Bfb X, DS 391, 7-9: in
daz selb bilde ... gebildet ... in die gitlichen ginlichi dez himelschen herven [Jesus
Christus] uberbildet; Bdw 5, DS 339, 12 {.: in die innemunge uberférmiger einikeit
des selben bildes [Jesu Christi].

23+ Vita 53, DS 193, 9.

235 Vgl. dazu den schwierigen. von den Exegeten verschieden interpretierten
Vers 2 Kor 3, 17 (der die Rede vom «verwandelt» werden in das Bild Jesu, V. 18,
vorbereitet), wo der «Herr» (wohl Jesus, der erhdhte) mit dem seine Gegenwart
aktualisierenden «Geist» gewissermafBen identifiziert, und gesagt wird: «wo aber der
Geist des Herrn ist, da ist Freiheit».



276 Mystik und Metaphorik

hat den menschen geedelt, daz er im von siner ewigen gotheit lihtet [leuchtet,
bzw. widerspiegelnd zuriickscheint] 236,

Die in diesem Paragraphen analysierten Gedankenginge Seuses
sind von solcher Dichte und Prizision, daB die — in der bisherigen Lite-
ratur zuwenig zur Geltung gebrachten — intellektuellen Fahigkeiten des
kleinen Lektors zu Konstanz in ihrem eigentlichen Medium: der sprach-
lichen Prignanz erscheinen 2¥7. Was frater Amandus — nicht bloB der
«liebenswiirdige», sondern der die Ewig Wisheit liebende, bzw. von dieser
geliebt zu werden wiinschende — betreibt, ist ein ¢theo-logein im urspriing-
lichsten Sinne: ein Reden «zu Gott» oder Reden «von Gott» 28, Was da-
bei besonders auffillt, ist zundchst die Nédhe zur Sprache der Schrift.
Von «Paraphrasieren» im abwertenden Sinne zu sprechen, wére fehl am
Platz. Dafiir ist Seuses Rede zu frisch, zu schopferisch, zu original, zu
erfahrungsnah und erfahrungsgesittigt oder — um mit BOESCH zu spre-

236 Vita 53, DS 191, 34-192, 1.

237 Die intellektuellen Fihigkeiten Seuses sind — bei aller Betonung seiner
«dichterischen» Veranlagung und Sensibilitit (gemaife) — nicht gering zu veran-
schlagen. 1322 wird er nach Koéln an das «Studium generale» geschickt: ze Cdlne
zu schiile (Vita 42, DS 143. 10), Do der diener ... ze Céln brediete (Vita 44 DS 152,
28 f.). Als Lektor nach Konstanz zuriickgekehrt, schreibt er das Bdw (1326/27),
zwei Jahre darauf das Bdew (1328) und wiederum vier Jahre spater das fiir Theo-
logen, Seelsorger und Prediger bestimmte Hor (1334). Dall der junge Seuse auch
an die Moglichkeit einer akademischen Laufbahn dachte, geht aus folgender AuBe-
rung hervor: Praedictus discipulus, cum scientiis humanitus inventis specietenus
insisteve proponevet, coeperunt plurimae vanitates quasi post tevgum suum succrescere,
et coepit ad honores ac promotiones plus quam oportuit aspivave temporales (Hor I, 3
KunzLE 545, 14-17). Von eigenstindiger Urteilsbildung zeugt seine (ironisierende)
Kritik am mittelalterlichen (spitscholastischen) Lehrbetrieb, zusammengefal3t
Hor 11, 1: De diversitate admirvanda doctrinarum atque discipulorum (Kinzle 519-
526), aus der dann, als Kontrast zu den pugnae verborum und opinionum novitates,
die Konzentration von Seuses summa philosophia auf vier Hauptpunkte hervorgeht:

(1) De scientia utilissima homini mortali, quae est scive mori (Hor 11, 2; vgl. Bdew 21);

(2) Formula compendiosa vitae spivitualis (Hor 11, 3; vgl. Bdew 22);

(3) Qualiter Christus in sacvamento euchavistiae sit devote vecipiendus (Hor 1I, 4;
vgl. Bdew 23);

(4) Qualiter acterna sapientia sit ex toto corde et ex tota anima tugiter omni tempore
laudanda (Hor 11, 5; vgl. Bdew 24).

Das vorziiglichste Zeugnis fiir Seuses hohe geistige — und sprachliche — Begabung
ist zweifellos seine tiefe Verbundenheit und Freundschaft mit dem hohen, heiligen
und seligen maister Eghard.

238 Tn den &ltesten Konstitutionen des Predigerordens wird im Abschnitt
«De praedicatoribus» gesagt: «se habeant sicut viri evangelici ... cum Deo vel de
Deo secum vel proximis loquendo», Dist. II, cap. 31, ed. A. H. THomAs (Anm. 95)
363, 11-13. Von Dominikus hei3t es in den Acta Canonizationis, n. 13: «semper
cum Deo vel de Deo loquebatur»y, MOPH XVI, Rom 1935, 135.



Mystik und Metaphorik 277

chen — zu «rhythmisch», zu «klanglich», von zu «virtuoser Instrumentie-
rung». Die biblischen Stellen, welche die soeben skizzierten Variationen
zum Thema «das beste Bild» — gewissermafen kontrapunktisch — durch-
ziehen und tragen, sind christologische Kernsidtze vorab paulinischer,
dann johanneischer Theologie 2*°. Ferner {iiberrascht die Belesenheit
Seuses in der patristischen und der profanen klassischen Literatur. Fiir
eine entsprechende Wiirdigung dieser Seite der susonischen Schriften hat
KUNzLE in seiner Edition des Hor eine mit groBter Sorgfalt erarbeitete,
verldBliche Basis bereitgestellt 24°. Es diirfte so leicht nicht sein, einen
zweiten mystischen Autor anzugeben, der in einem solchen Mafe einen
so breiten Strom gemeinchristlicher Tradition in sein Schrifttum einge-
arbeitet, wie der Rlaine diener der ewigen Weisheit 2#!. Auf jeden Fall
ist der Reichtum {iiberlieferter Glaubenssprache bei Seuse vielschichtiger
und weiter gestreut als bei Eckhart oder Tauler oder der spiteren Theo-
logia Deutsch.

Das «hichste Gleichnis»

Wie in Abschnitt IT ausgefiihrt, weist «Bild» mehr in die Richtung
von Symbol, «Gleichnis» will den Sinn der Bilder durch analogein, «ver-
gleichen» und paraballein, «an die Seite stellen» oder «ndher bringeny,
prazisieren. So ist nach der Identifikation «des besten Bildes» nun die
Referenz der Rede Seuses von «dem hdéchsten Gleichnis» ndher zu
bestimmen.

«Gleichnis» kann sich zundchst auf «alles Vergdngliche» beziehen.
Und unter den deutschen Mystikern hat keiner wie der bredier Sise die
Welt und die Natur geliebt, verherrlicht und besungen 2*2. Sihstu es reht
an — sagt er — so ist kein creaturli so kleines, es st dir ein stapf [vestigium,

239 Die wichtigsten Stellen seien hier nochmal angefiihrt: Kol 1, 15; 2 Kor 3,
17 1.; 4, 4; Joh 12, 45; 14, 9.

240 Vgl. KtinzLE, Register zum Text, Quellen, Parallelen und Literatur 642—-
652. Zu beachten ist — neben den zahlreichen Schriftzitaten — die hdufige Ver-
wendung liturgischer Texte, vgl. dazu Einfithrung 86.

211 Erstaunlich ist die Einbeziehung eines so breiten Traditionsgutes in den
frithen Schriften des 30jdhrigen, nicht erst bei der spiten Uberarbeitung der Vita
in den «stillen Jahren» des 60- oder 70jdahrigen Seuse.

242 Dazu schreibt BiHLMEYER, Einleitung 142*: «Man hat mit Recht gesagt,
daB dieser unvergleichliche Mann des Gemiites [Seuse] in bezug auf die Uberfiille
der Herzenszartheit und den lyrischen Schwung seines Denkens und Fiihlens nur
einen Nebenbuhler hat — Franz von Assisi. Mit diesem teilt er auch die Liebe zur
Natur.»



278 Mystik und Metaphorik

Spur], got zit nehen [ndher zu kommen] #3; wan ein ieklichs ding hat ein
widerkaphen [verwundertes Zuriickschauen] zit sinem ersten ursprunge 2*;
und: wen da kreature sich kreature vindet [wenn Kreatur sich als Kreatur
empfindet], da st si vergichtrg [bekennt sie] 17s schephers und ir gotes 2*5.
Beim «Sursum corda» sieht der Diener um sich «alle Kreaturen, die Gott
je geschaffen in Himmelreich und Erdreich und in den vier Elementen»
und ruft «ein jegliches sonderlich mit Namen, sei es Vogel der Luft,
Tier des Waldes, Fisch des Wassers, Laub und Gras des Erdreiches und
den unzihligen Sand im Meere und dazu all das kleine Gestdube, das
im Sonnenglanz erscheint», daz unzallich grien in dem mere, und dar zit
alles daz klein gestuplach, daz in der sunne glanz schinet ... 2*6. Doch will
Seuse keine verba declamatoria 7. Gottes Lob erklingt umso reiner, «je
freier von sinnlichen Formen», daz lob ist so vil glicher, so vil es me von allen
kreaturen nach inbildunge geledget [entledigt, frei gemacht] ist 248, Selbst
der hochste Himmel, der caelum empyreuwm, wird — in affektischem
(SchluB-)Exkurs — nur ein grob glichnis genannt 24,

Anders verhidlt es sich mit der kontrastierenden Wendung vom
«hochsten Gleichnisy. Dieses ist fiir den Diener der Weisheit an das
kriz, die «einzige Hoffnung», gebunden 25°.

Wenn Seuse vom lebend biich spricht, dann ist das nicht das «Buch
der Natur», sondern das wufgetan zertremmet biich von Jesu gekriizgeten
libes 2. Ipsa [scil. passio Domini] est velut quidam liber vitae, in quo omnia
saluti mecessaria inventuntur 2. Nu zuhe mich — sagt der Diener zur
Weisheit —dur lieb und leid von aller diser welt zit dir an din kriz, volbringe
i miy dins krizes nehsten glicheit, daz min sele dich werde niessende
in diner aller hochsten klarheit 3. «Nun ziehe mich» ist eine Anspielung
auf das johanneische Jesus-Wort: «Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia fraham ad me ipsum» 2%, Volbringe in mar dins kriizes nehsten

243 Gr Bfb XVI, DS 455, 18 1.

244 Bdw 3, DS 332, 19 1.

245 A a. 0., DS 332, 10-12.

246 Vita 9, DS 28, 3-18.

247 Hor 11, 5, KUinNzLE 576, 6.

248 Bdew 24, DS 306, 13 f.

249 Bdew 12, DS 241, 24.

250 Vgl. Vita 13, DS 35, 29 f, mit dem Zitat «O crux ave, spes unica» aus dem
Hymnus «Vexilla regis prodeunt», vgl. dazu Anm. 297.

251 Bdew 3, DS 209, 10-12.

252 Hor I, 14, KUNzZLE 494, 13 s.

253 Bdew 18, DS 274, 26-28.

254 Joh 12, 32.



Mystik und Metaphorik 279

glicheit kann sowohl mit: «vollbringe in mir deines Kreuzes héchste
Gleichheit», wie mit: «vollbringe in mir deines Kreuzes hdochstes
Gleichnis» wiedergegeben werden. Das mhd glicheit bedeutet nicht nur
«Gleichheit» [ «GleichmidBigkeit», sondern auch «Gleichnis» [ «Myste-
rium» 25, Im Paralleltext des Hor hei3t es: 7psiusque [scil. passionis
Domini] similitudinem ... induere debes 25°. Auch hier ist der Doppelsinn
von similitudo «Gleichnis» und «Gleichférmigkeit» gemeint.

Das Vollbringen des «hdchsten Gleichnisses» (durch «Gleichférmig-
keity) ist fiir Seuse die Jesus-nachfolge, die «das eigene Kreuz auf sich
nehmen» einschlieBt 257. Hier liegt die eigentliche Pointe des «ndher
bringen» und «an die Seite stellen» des mystischen paraballein! Diese
Nihe zum leidenden Christus indessen hat zum Ziel: daz min sele dich
werde niessende in diner aller hochsten klarheit. Gleichformigkeit mit
Christus und Kreuzesnachfolge sind «Phase», Durchgang, die «enge
Pforte», um zur Anschauung der «bloBen Gottheit» zu gelangen. So
sagt die Ewig Wisheit zum diener: Du maist den durpruch nemen dur
man gelitnen menscheit, solt du warlich komen z1t miner blossen gotheit 2%8.
Hier die zweite susonische Version des augustinischen «per Christum
hominem ad Christum Deumn»: dur min gelitnen menscheit — zit miner
blossen gotheit!

In diesem Zusammenhang erreichen dann auch die Ausdriicke «bil-
den» und «gleichférmig werden» ihre letzte Prignanz: Du solt min trost-
los kriiz vor dini Ogen stellen, und solt dir min marter ze herzen laszen gan
und alles din liden dar nach bilden ?5°. Im Hor: Memoriam passionis
meae semper debes in corde habere, et ommes tribulationes et adversitates
quas pateris ad ipsam referve, ipsiusque similitudinem quantum possi-
bile est induere debes . Der hochste Sinnspruch iiber dem seraphi-
schen Christus: Lern liden crist formklich! 261

255 Vgl. M. LEXER, a. a. O. (Anm. 137), Bd. I, 812-815 und Matthias Lexers
mittelhochdeutsches Taschenworterbuch, Leipzig 197434, 59.

256 Hor I, 15, KtnNzLE 505, 11.

257 Vita 35, DS 107, 11 1.: Der lieb Cristus sprach nut: «nement min kviz uf
uch», ev sprach: «ieder mensch neme sin kriz uf sich!»; DS 108, 9-11: lige allein
ieder mensch zit im selb und merk, waz got von im well, und sie dem gnig und laf
ell endrie ding beliben,; DS 108, 25: das kvitz enpfah, so es div kome!

258 Vita 13, DS 34, 11 {.; 34, 9-11: weist du nit, daz ich das tor bin, dur daz
alle die waren gotesfrund miissent in dvingen, die zii vechier selikeit son komen?

259 Bdew 18, DS 273, 28-30.

260 Hor I, 15, KinNzLE 505, 9-11.

261 Vita 43, DS 145, 4.



280 Mystik und Metaphorik

Funktion der Personalpronomina

Ein besonderes Element in Seuses mystischer Gleichnisrede vom
Kreuz sind die Personalpronomina. Sie haben deiktische Funktion und
bringen explizit zur Sprache, was das «vollbringe #n mir deines Kreuzes
hochstes Gleichnisy» intendiert. So kann der Diener zur Weisheit sagen:
ich enwiste nit, daz ich in 21t icht anders von lere wiinschen solte, denn daz
ich mir und allen dingen konde sterben und dir alleine leben 262, Und die
Weisheit spricht zum Diener: sich [siehe], als dik [so oft] du von minnen
alsus dir selb erstirbest, als dike ergriinet und erbliijet sich min tod an dir 253,
Nach Empfehlung des Sich-vertiefens in das zertennet biich des gekriiz-
geten libes sagt die Wisheit: Und lige, so ein mensch getit alles sin ver-
mugen, ob mir dennoh teman in aller diser welt st, als ich tm bin?6*? Der
frappierendste Wechsel von Person und Konstruktion der Pronomina ist
im Hor zu lesen:

Da ergo te, ut in te me recipiam,
qui me per te perdidu 255

«Gib also dich, damit ich mich in dir empfange,
der ich mich durch dich verloren habe!»

Knapper, gedriangter und inhaltserfiillter kénnte das Gleichnis vom
Kreuz nicht zur Sprache gebracht werden. Die voll ausformulierte,
rhythmisch gegliederte und in der Weisheit Mund gelegte Aussage lautet:

Ich gib mach dir

und nime dich dir

und vereine dich mit miv

du verliirest dich

und wirst verwandelt in mich 266,

262 Bdew 21, DS 279, 18-20.

263 Bdew 15, DS 261, 10 {.

26+ Bdew 3, DS 209, 12-14.

265 Hor I, 8, KtnzLE 439, 23s. Vgl. 445, 3, wo Seuse, ein Hosea-Zitat variie-
rend, die Sapientia sprechen 140t: Perditio tibi ex te, in me tantum auxilium tuum
und 447, 31-448, 2, wo in fast augustinischer Rhetorik zu jenen, die sich vagabundo
corde von der Stimme Gottes abwenden, gesagt wird: O quam turpe est discipulo
amoris seipsum tantum oblivisci, ut eius non advertat vevba inlerna, cuius ubique
civcumdatuy praesentia. Merito proinde tamquam ab indigno se subtvahit, cum te non

in te nec in se, sed extva te et se in mundi strepitu invenit.
266 Bdew 23, DS 299, 6-8.



Mystik und Metaphorik 281

Im Hintergrund dieser Artikulierung steht ein beriihmtes Augusti-
nus-Wort: «Nec tu me in te mutabis ..., sed tu mutaberis in me» 267,
und Seuses Variation desselben ist sehr wahrscheinlich auch als Quelle
des Bruder-Klausen-Gebetes — nim mich mir und gib mich gancz 21 aigen
dir! (= 1. Vers in Fassung I) — zu betrachten 268, Auf das «sich verlieren»
in Gott werden wir im ndchsten Abschnitt noch zuriickkommen. Die
kiirzeste Formel des Kreuzes-Gleichnisses steht in Kap. 15 des Bdew,
Von dem minnekosen ... under dem Rriize:

1ch ensol nit me mir leben,
sider du mir t0t bist 269,

Es geht also um den Christus «pro nobis», in der konkreten Zusage
«pro me». Der soeben angefiihrte Satz ist ein Echo auf die paulinische
Pariinese 2 Kor 5, 15: «er [Christus] ist fiir alle gestorben, damit die,
welche leben, nicht mehr sich selbst leben, sondern dem, der fiir sie ge-
storben und auferweckt worden ist.»

Somit schlieBt sich der Kreis der Redeweisen: von Erzdhlen zu
Dialog, vom mystischen zum mystagogischen, von bildgebender zu
gleichnisgebender Weise, und wieder zuriick zu Dialog. «Dir» und «miry,
«dich» und «mich» signalisieren und konkretisieren die Situation der
Begegnung. Nicht mehr «mir,» sondern «dir» — weil «duy «fiir mich» —
sind die Angelpunkte der susonischen Rede vom «hochsten Gleichnisy,
von glichstan, glicheit, glichen. «Ichy», «miry, «mein», «mich» bezeichnen
in der Theologia Deutsch den menschlichen «Eigenwillen», im Kontrast
zu Gottes transzendentem Willen 270, Seuses emphatischer Gebrauch
der Personalpronomina verweist auf das minnekosen unter dem Kreuz,
signalisiert und vehikuliert den Gleichnischarakter, die meta-phorische
Kraft des logos tou staurou 2.

267 AugusTINUS: Confessiones VI1I, 10, 16; ed. P. pE LABRIOLLE (Coll. G. Budé)
t. I, Paris 1944, 162, 23-26: «Cibus sum grandium: cresce et manducabis me. Nec
tu me in te mutaberis sicut cibum carnis tuae, sed tu mutaberis in me.» Auch
Seuses Kap. 23 des Bdew handelt von der Eucharistie: Wie man got minneklich
enphahen sol. Im Hor II, 4, KUNzLE 562, 7-9, lesen wir: In sacramento me ipsum
tibi tribuo, te tibi ipsi aufervo, et te in me ipsum converto.

268 Vgl. dazu KurtT Run: Das Reimgebet des Nikolaus von Fliie, in: Volks-
kultur und Geschichte, Festgabe fiir J. Diinninger, Berlin 1970, 562-569; und
DURRER, a. a. O. (Anm. 191) II, 787 n. 816.

269 Bdew 15, DS 261, 2.

270 Die Theologia Deutsch des Frankfurter Deutschherren, hrsg. v. K. F.
R1EDLER (nach der Ed. von F. PreIrreR), Thalwil-Zarich 1947, Kap. 2, S. 187;
Kap. 3, S. 188; Kap. 16, S. 217; Kap. 22, S. 227; Kap. 43, S. 287.

19



282 Mystik und Metaphorik

Grund des Ubertragens

Voraussetzung fiir Seuses mystische Gleichnisrede ist der christliche
Inkarnationsgedanke: «Factus est Deus homo, ut homo fieret Deus» 272,
Doch wird die Auslegung desselben vom Diener der ewigen Weisheit
weniger nach alexandrinischen, von griechischer Philosophie geprigten
Kategorien — «Verdhnlichung» mit Gott durch «Erkenntnis» und «Be-
schauung» — vollzogen 273, sondern (nach dem Vorbild der Kappadokier)
mehr heilsgeschichtlich begriindet und — als « Rettung» des Menschen — an
Gottes Heilstaten «fiir den Menschen» gebunden ?7*. Seuses mystische
Metaphorik basiert auf zwei biblischen Gedanken, die als «Héhepunkte»
jidisch-christlicher Mystik gelten: dem «stellvertretenden Leiden» des
ebed Jahwe, des «Knechtes Gottes», nach Deutero-Jesaja 275> — und der
kenosis, der « EntduBerung» Gottes, der « Erniedrigung» des Sohnes, dem
Gehorsam Jesu «bis zum Tod am Kreuz», nach Paulus %76

Am Kreuz ist das «schéne, lichte Bild der viterlichen Giite» verun-
staltet worden, entsibert, «verunreinigt», «entstellt», wie Seuse sagt 277.

271t Vgl. 1 Kor 1, 18, wo das « Wort vom Kreuz», « Torheit» und «Gottes Krafty,
die Botschaft Jesu bedeutet. — Wird der Gleichnischarakter der susonischen Rede
von Leiden und Kreuz iibersehen, so kénnten die Gedanken des heutigen Lesers
iiber die Psyche des Autors an manchen Stellen leicht auf Abwege geraten.

272 AugusTINUs: Opera, ed. S. Mauri t. V, Paris 1683, Appendicis Sermones,
p. 230 (Sermo 128, De Natali); vgl. Sermo 192, 1, a. a. O. 895: «Deos facturus qui
homines erant, homo factus est qui Deus erat.» Die Artikulierung des Inkarnations-
gedankens durch die Wende-Formel «Deus homo — homo Deus» 148t sich zuriick-
verfolgen bis zu CLEMENS vON ALEXANDRIEN (Protrepticus I, 8).

273 Vgl. Dict. de Spiritualité IIT [1957] 1376-1380 (Art. «Divinisationy,
Patristique grecque, von I.-H. DaLma1s); und a.a. O. 1370-1375 (Art. «Divinisa-
tion», Pensée religieuse des grecs, von E. DEs PLACES).

27% Vgl. a. a. O. 1380-1385.

275 Bes. Jes 53, 2-12: «Er hatte weder Gestalt noch Schénheit ...» Vgl. ThWNT
IIT [1938] 203, wo A. OEPKE zu Jes 53, 5, «durch seine Striemen ward uns Hei-
lung», sagt: «In diesem ahnungsvollen Wort erreicht die alttestamentliche Religion,
itber sich selbst hinausweisend, ihre héchste Hoher; und ThWNT IV [1942] 1721,
wo G. QUELL zum ebed Jahwe als «Licht der Volker» (Jes 49, 6) bemerkt: «Diese
Ausfithrung des Erwédhlungsgedankens [des leidenden Gottesknechtes] in den Be-
griff der Zeugenschaft fiir die Wahrheit Gottes im zweiten Jesaja ist als die letzte
Vollendung der alttestamentlichen Botschaft vom Heil anzusehen. Sie ist die
kithnste und sicherste Ausdeutung geschichtlicher Gotteserfahrung, die in der
Religionsgeschichte vorkommt, mit nahezu logischer Zwangslaufigkeit aus der Uber-
lieferung eines fast tausendjdhrigen Geisteskampfes erwachsend.»

276 Phil 2, 6-8.

277 Bdew III. Teil, DS 321, 30 f. Vgl. Bdew 15, DS 259, 21 {.: su vernihteten
mich ... als ob ich ein ungenemer wurm were [Ps 21, 7: «vermis sum et non homo»].



Mystik und Metaphorik 283

Und vor diesem «entstellten Bilde» Gottes spricht der Diener: Wider-
bringe das entstelt bilde miner sele 78! Am Kreuz ist der Sohn unmehtig,
«kraftlos», und siglos geworden ?7°. Und die Weisheit sagt zum Diener:
Swenne du ... siglos wivst, und ... mit dinem stzmitigen herzen ... der an-
dren bli uberwindest: sich, so wirt daz war bilde mins tddes in div us
gewiirket 280, Beide Male ist der Grund des Uber-tragens nicht die Trans-
zendenz, sondern die condescensio Gottes. Auch wenn die Gedanken sich
kreuzen — ¢« Wiederherstellung» durch «Entstellung» | « Wirksamwerden »
durch «Gleichférmigkeit» —, so bleibt das Movens fiir das mefa-pherein
stets dasselbe: das « Mysterium Crucis».

Der kenosis-Gedanke wird nicht nur im Philipper-Brief, in hymni-
scher Sprache, artikuliert. Wir begegnen ihm auch, in einfacherer Form,
im 2. Korinther-Brief. Hier lesen wir: «Ihr kennt die Gnade unseres
Herrn ..., der, obwohl er reich war, um eurefwillen arm wurde, damit 747
durch seine Armut reich wiirdet» 2!, Nach diesem Paradigma artikuliert
nun Seuse manche seiner « Begehrungen», die er im III. Teil des Bdew
den 100 Betrachtungen beifiigt 282,

Alle mine gebresten — sagt er — werden in dinen wunden verheilet 283,
main bescheidenheit [Verstandigkeit, Einsicht] in dem sere [Schmerz] dins
hoptes vor aller anvechtunge gesterket und gezieret, und alles din liden nach
minem vermugenne von mir ervolget 8. Und weiter: Zarter herr, din
bitters trank maisse alle mine widerwertikeit in siuzikeit verkeren 285; din
bittere tod erschozze [mache gedeihen] mind kleind werk 28%; din sures
erarnen [Erwerben] binde dich 21t m1ir, din vriliches erlésen vereine mich. ...
mit dir 287, Die «Begehrungen» wollen das Uber-tragen, das us wiirken,
des zentralen Heilsereignisses zur Sprache bringen. Und das meta-pherein
des « fiir den Menschen» Geschehenen «zum Menschen» hin wird durch den
Wechsel von «dir» und «mir», von «dein» und «mein» als Bitte vorgetragen.

278 Bdew III. Teil, DS 321, 31.

219 Bdew 15, DS 260, 2 {.: Ich waz do worden der unmehtig und der siglos.

280 Bdew 15, DS 261, 26-262, 1.

281 2 Kor 8, 9.

282 Die 100 Leidensbetrachtungen bilden bekanntlich den Grundstock des
Bdew und stehen somit am Anfang von Seuses eigenstdndiger schriftstellerischer
Tatigkeit.

283 Vgl. Jes 53, 4 f.: «unsere Krankheit hat er [der ebed [ahwe] getragen ...,
durch seine Wunden sind wir geheilt.»

28+ Bdew III. Teil, DS 315, 30-33.

285 A.a. O., DS 320, 6 1.

286 A. a. 0., DS 320, 13:4.

287 A.a. O., DS 320, 25 f.



284 Mystikk und Metaphorik

An anderen Stellen begegnen wir folgenden Gedankengingen, die
Seuses Heil- und Gnadenlehre prazisieren: Vom Kreuz kommt alle Gerech-
tigkeit des Menschen: Hier inne lit min vollkommu gerechtikeit; dis
betrahten heis ich ewig wisheit, aller kunst volleheit, alles heiles richeit 258,
In der Betrachtung der «Passio» hat Seuse sein eigenes Leiden (gemeint
ist seine Schwermiitigkeit) iiberwunden: in dem lidenne verlor er alles
sin liden 2. In Gottes Leiden soll der Mensch alle Versuche der Selbst-
rechtfertigung vernichten: wvernihten der werke siner eigemen besse-
runge *°°; die «Kleinheit» seiner Bulle «versenken» und «verheften»: dre
kleinheit des simen in die grozheit miner besserunge versenken und
verheften, wie die Weisheit sagt 2.

Was hier gelehrt wird, ist alles andere als eine den christlichen Glau-
ben kompromittierende «Vergottung» des Menschen, alles andere als
eine die reale Situation ignorierende «theologia gloriae», sondern eine,
sich von scholastisch-abstrakten «Spitzfindigkeiten» distanzierende, von
mystischer Erfahrung getragene «theologia crucis». Nicht der Mensch,
sondern Gott allein hat die Initiative, — «entduBert» sich, «erniedrigt»
sich, nimmt « Knechtsgestalt» an (nach Paulus); wird «kraftlos», «sieglosy,
ja «kranky», um zu heilen (nach Seuse). Der Diener der ewigen Weisheit
maft sich nicht an, von Gott in sich zu reden, sondern spricht und
kiindet vom Gott des Glaubens, vom Gott «fiir uns» — durch «Gott mit
uns». «Metapher» ist gewil3 ein weites Gebiet sprachlicher Ausdrucks-
moglichkeiten. Und Seuse gebraucht metaphorische Ausdriicke, Wen-
dungen und Vergleiche in viel- und mannigfacher Weise, wie in Abschnitt
IT durch Beispiele verdeutlicht wurde. Seine zentralen mystischen Aus-

288 Bdew 14, DS 255, 1-3. Der vorausgehende Satz lautet: Usser dem minnek-
lichen lidenne [Jesu] nim ich ein villiges ersetzen mins kleines verdienens, DS 254,
27-255, 1. Zu Seuses Auffassung von «meritum»/« Verdienst» vgl. Bdew 24, DS 305,
23 f.: Owe, herre, ells min gevechtigkeit lit an diner grundlosen evbarmherzikeit, und
dazu die Augustinus-Zitate bei DENIFLE, a.a.O. (Anm. 1) 474, Anm. 1; ferner
Bdew 19, DS 276, 33-277, 3: herr, eines trdstet sich sins unschuldigen lebens, eins
grozer ttbunge und stremnges lebens, eins dises, daz ander des, aber alle min trost und
zitversicht lit genzklich an dinem lidenne, an diner besserunge und an dinem ver-
dienten lone, und dazu das Bernhard-Zitat bei DENIFLE, a.a. O. 428, Anm. 1;
schlieBlich die zeitgendssisches «Verrechnen» der Verdienste, BuBwerke und Ab-
ldasse visierenden Worte, Bdw 14, DS 259, 1-3: Und daz ich div es kurze, so wussest,
daz alle meister von zal noch von maze [geometrische Theologen] enkindin gerechnen
daz unmezig giit, daz verborgen ist in einziger betrahtunge mins [der ewigen Weisheit]
lidennes.

289 A a, O., DS 257, 3 1.

290 A, a. O., DS 258, 20.

291 A, a:. 0., DS:258; 281



Mystik und Metaphorik 285

sagen aber verweisen konstant auf die Metapher « Kreuz», ein Gleichnis,
das «Torheit» und «Gottes Kraft» zusammenbringt, — die Antipode aller
menschlichen Bemiihungen, Gott «gleich» zu werden und «Unsterblich-
keit» zu erwerben 2°2!

Zur Artikulierung der Metapher «Kreuz» bedient sich Seuse eines
doppelten Sprachschemas: Uber-tragung durch «paradoxe» Wendung der
Aussagen, — Uber-tragung durch Verbindung von «gleich» mit «gleichy.
Als Grundform des ersten kann angegeben werden: «Selbstfindung» (des
Menschen) durch «SelbstentduBerung» (Gottes), «Riickkehr» | «metanoia»
(des Menschen) durch «Aus-sich-heraustreten» (Gottes) 3. Als Grund-
form des zweiten: Wiederfindung des urspriinglichen «Bildesy durch
«Gleichformigkeit» mit dem Sohn, — der «das geknickte Schilfrohr nicht
brechen» wollte, um — «sieglos» — «das Recht zum Sieg» zu «fithren» 294,
Ausgangspunkt fiir diese mystische — stets para-doxe — Gleichnisrede
ist nicht irgendeine Analogie zwischen Geschaffenem und dem Schépfer,
sondern das in der christlichen Glaubensiiberlieferung zur Sprache kom-
mende «magnificum nostrae commercium reparationisy 25, «Commer-
cium» heiBt hier «Austausch», « Umgang», « Verkehr» zwischen Gott und
Mensch. Gemeint ist auch das «consors fieri», «gleiches Los» ertragen und
«gleichen Anteil» haben 2°¢. Das entscheidende Movens fiir die «héchste
Gleichnisy-rede nach Seuse ist die «reparatio», die « Wiederherstellung»
des Gottesbildes durch Jesu Kreuz und Auferstehung. Es handelt sich
somit um eine im transformatorischen « Wort vom Kreuz» begriindete
Metaphorik, — damit der Mensch «nicht mehr fiir sich selber lebe» und
«zur hochsten Klarheit» (iiber Gott und sich selber) gelange 7.

292 Zur « Vergédttlichung» nach griechischen Vorstellungen vgl. den Beitrag von
E. pes Praces im Art. «Divinisation», Dict. de Spiritualité I1I, 1370-1375.

293 Vgl. Mk 8, 35; Lk 9, 24; 17, 33; Mt 16, 25; 10, 39; Joh 12, 25.

294 Mt 12, 20.

295 Vgl. A. Braise: Lexicon Latinitatis Medii Aevi, Turnholti 1975, CC cont.
mediaevalis, 206; der zit. Text stammt aus dem Sacramentarium Leonianum.

296 Der ganze Text ist in der nach dem II. Vatikanischen Konzil erneuerten
Liturgie wieder aufgenommen worden, vgl. Missale Romanum, Editio typica,
Typis Polyglottis Vaticanis 1971, 397, Praefatio de Nativitate III: «Per quem
[Christum Dominum] hodie [in die nativitatis] commercium nostrae reparationis
effulsit, quia, dum nostra fragilitas a tuo Verbo suscipitur, humana mortalitas non
solum in perpetuum transit honorem, sed nos quoque, mirando consortio, reddit
aeternos.»

297 Bei dieser mystischen Wende von « Krankheit» zu «Heil», von «sieglos» zu
«Sieg», von «kraftlos» zu «Gottes Kraft» ist der Einflu der Seuse wohlbekannten
symbolisch-gleichnishaften Auslegung des Kreuzes in der altchristlichen liturgischen
Sprache und Hymnologie zu spiiren. Vgl. dazu bes. die in der Passionszeit gesun-



286 Mystik und Metaphorik

Sprachtheoretische Randglossen

Bevor wir zum letzten, dem Ziel des mystischen Weges gewidmeten
Abschnitt iibergehen, seien einige Bemerkungen zu sprachtheoretischen
Aspekten der susonischen Metaphorik eingefiigt. Dabei stiitzen wir uns
vorwiegend auf die Untersuchungen von P. RICEUR und E. JUNGEL zum
Thema «Metapher» 28, Es kann sich im Rahmen dieses Beitrages nur
um ein paar fliichtige Hinweise handeln, die das in den bisherigen Ab-
schnitten Ausgefithrte etwas verdeutlichen mégen.

(1) Metapher — metaphorische Aussage. — Unter «Metapher» ver-
steht man in der neueren Forschung und den damit verbundenen Theo-
rien nicht den metaphorischen Ausdruck als «ornatus» und Stilfigur,

genen Hymnen ¢in honore sanctae Crucis» des VENANTIUS FORTUNATUS, « Vexilla
regis prodeunt», 9. Strophe: «Salve, ara, salve, victima, | De passionis gloria, [ Qua
vita mortem pertulit | Et morte vitam reddidity», ed. H. SprrzMULLER: Carmina sacra
medii aevi, Bruges 1971 (Bibliothéque Européenne) 184; und «Pange, lingua,
gloriosi», 3. Strophe: «Hoc opus nostrae salutis | ordo depoposcerat, [ multiformis
perditoris | arte ut artem falleret | et medelam ferret inde, | hostis unde laeserat»,
a. a. O. 188. Ferner den Hymnus ¢«Salve, crux sancta» vom Fest der Kreuzerh6hung:
«Per lignum servi, per te, lignum, lzberi», 2. Strophe, a. a. O. 372; den auf die frith-
christliche (vgl. Justinus, Apol. I, 41) Glosse «a ligno» zu Ps 95, 10 verweisenden
Vers der 4. Strophe von «Vexilla regis»: «regnavit a ligno Deus»; und die Antiphon
vom Fest der Kreuzerh6hung: «O magnum pietatis opus! Mors mortua tunc est in
ligno, quando mortus Vita fuit», Breviarium iuxta ritum Ordinis Praedicatorum,
Romae 1962, Pars altera, 755 (= 1. Antiphona ad Laudes).

Auch wenn in Seuses Leidensmystik an manchen Stellen die Sensibilitat des
Dieners michtig durchbricht (vgl. z. B. Vita 22, DS 64, 31-65, 3), so ist bei seiner
Rede vom Kreuz doch stets die objektive, symbolisch-gleichnishafte Auslegung des
heilsgeschichtlichen Ereignisses mit zu beriicksichtigen. Fiir typisch spatmittel-
alterliches Empfinden (anders liegen die Dinge bei Hildegard von Bingen, gest.
1179) vgl. den «Laudismus sanctae Crucis» des BONAVENTURA, etwa Strophe 15:
«Tecum volo vulnerari, | Te libenter amplexari |/ In cruce desidero», SPITZMULLER
a.a. 0. 866; und dazu Seuse, Vita 15, DS 260, 17-24: ach, wafen, zarter got, wan
weve din armer diener da gesin, daz ich ... mit minem eingen liebe in den bittern tdd
were gegangen, oder, wolten si mich niut mit minem lieb han getotet, daz ich den herten
stein dines kviizes heti mit dien armen mins hevzen in jamer und Rlag umbvangen,
do er von mitlidenne zersprang, daz och min ellendes herz mit im nach dem geminten
were zersprungen!

298 PauL RIC®UR, EBERHARD JUNGEL: Metapher, zur Hermeneutik religioser
Sprache, Miinchen 1974 (EvTh, Sonderheft); darin P. Ricceur: Philosophische und
theologische Hermeneutik (24—45), P. Ricceur: Stellung und Funktion der Metapher
in der biblischen Sprache (45-70), E. Jiingel: Metaphorische Wahrheit, Erwa-
gungen zur theologischen Relevanz der Metapher als Beitrag zur Hermeneutik
einer narrativen Theologie (71-122). Ferner das umfangreiche und gewichtige
Buch von P. Ric&ur: La métaphore vive, Paris 1975 (Coll. L’ordre philosophique).



Mystik und Metaphorik 287

zur Ausschmiickung und Verlebendigung der Rede %°?, sondern die meta-
phorische Auferung als solche. «Metaphorisch ist nicht das Wort» —
schreibt JUNGEL — «sondern die Priadikation» 3%, und Ric@®UR spricht
in pointiertem Sinne von «énoncé métaphorique» 3!, «metaphorisch
Ausgesagtem». — Nun geht es bei Seuse gewill in manchen Passagen, wie
wir gesehen haben, um Stilfiguren, um meisterhaft «hingehauchte Bil-
der», wie BoEscH sich ausdriickt 3°2. Doch ist ebenso klar, daB3 der Diener
der ewigen Weisheit, bei all den kunstvoll aufgebauten, vorwirts dringen-
den und sich wieder auflésenden Bildern, seine Rede an bestimmten
Stellen konzentriert und zu eigentlichen Aussagen verdichtet, — zu Aus-
sagen tiber Jesus, iber das Kreuz und siber den Weg christlicher Glaubens-
erfahrung. Von besonderer Bedeutung ist, daB3 an den wichtigsten Stellen
verbale Metaphern 3% iiberwiegen, z. B. glichen, glichstan, bilden, entbilden,
siberbilden. Was mit diesen Verba verbunden wird, sind zentrale mysti-
sche und mystagogische Kernsitze.

(2) « Metaphorisch» — «ergentlichy». — Fiir fast simtliche moderne Auto-
ren, die sich zum Thema «Metapher» geduBert haben, ist die konven-
tionelle Gleichsetzung: «metaphorisch» = «uneigentlich», «eigentlichy =
«nicht-metaphorisch» problematisch geworden. So schreibt z. B. JUNGEL,
sich auf E. Lohmeyer, E. Fuchs, E. Biser, G. Eichholz, E. Giittge-
manns, D. O. Via, W. Magass u. a. berufend, das «Gleichnis» sei «ein be-
sonderes Genus eigentlicher Rede» 3. C. NORMAND untersucht die Be-

299 Nach BEpA ALLEMANN: Die Metapher und das metaphorische Wesen der
Sprache, in: Welterfahrung in der Sprache, Freiburg [i. Br.] 1968 (Weltgesprich,
1. Folge, 4) 2943, ist die Metapher als «Stilfigur im Sinne der rhetorischen Defini-
tion» — «tatsidchlich tot» (39). Dabei denkt Allemann an Metapher als « Kombina-
tionskunst», die nach antikem und aufgekliartem Verstindnis auf einem «verniinftig
geordneten Universum, das durch ein Netz von rationalen Analogien adiquat
wiederzugeben ist», beruht (40). Seuse gebraucht aber, wie wir gesehen haben,
Metaphern bestimmt nicht in diesem rationalistisch-aufgeklarten Sinne. — Vgl. auch
B. ALLEMANN: Wahrheit und Dichtung, in: Sprache und Wahrheit, Freiburg
[i. Br.] 1969 (Weltgesprach, 7), 32-46.

300 TUNGEL, a. a. O. 119 (These 7).

301 Rica@ur: La métaphore vive, 88-100 u. 6. Doch iibersieht dabei Ricceur
nicht die Funktion des metaphorischen « Wortes» im metaphorischen Diskurs, vgl.
161-171.

302 BoescH, Anm. 154.

303 Zur Bedeutung der verbalen Metapher in der griechischen Antike s. die
hervorragende Untersuchung von BRuUNO SNELL: Gleichnis, Vergleich, Metapher,
Analogie, Der Weg vom mythologischen zum logischen Denken, in seinem Buch:
Die Entstehung des Geistes, Gottingen 19754, 178-204.

304 JUNGEL, a. a. O. 76.



288 Mystik und Metaphorik

ziehung «Metapher» — «Begriff» und betont, daBl die Metapher stets ge-
schichtlich in einem «transitorischen System» (von Bedeutungen) zu
situieren sei 3%. Und F. VoNESSEN, der die Metapher sprachphilosophisch
erdrtert, kommt zum Schlul3, da3 die ganze Sprache in ihrem geschicht-
lichen Verlauf vom Grundvorgang des metapherein durchzogen, durch-
webt und getragen werde 3%, — DaB3 Seuses Metaphern, bei allem Uber-
tragen und Vergleichen und allen dabei gebrauchten paradoxen Wendun-
gen, Eigentliches aussagen wollen, diirfte kaum zu bezweifeln sein.
Fragt man nach dem Kriterium der Unterscheidung zwischen «eigent-
lich» und «uneigentlich», so wire auf Seuses ausdriickliche Berufung auf
das geschichtliche Schriftprinzip zu verweisen. « Eigentlich» ist, so konnte
man sagen, was den Zusammenhang mit der Schrift durch «verniinftige
Bilder» und «Gleichnisse» wahrt; «uneigentlich», was diesen Zusammen-
hang durch floierende vernunftikeit miBachtet oder kontraveniert.

(3) Metapher und Anrede. — Nun bleibt aber eine Differenz zwischen
metaphorischer und begrifflich- definierender Rede. Dazu JUNGEL: «Zur
eigentlichen und prézisierenden Redeweise der Metapher gehort die
Dimension der Anrede. Metaphern sprechen an und sollen ansprechen.
Das unterscheidet sie von der definierenden Aussage, die nicht anreden,
sondern ausschlieBlich feststellen will» 307, Weiter wird von Jiingel der
Zusammenhang zwischen Metapher und Erzdhlung herausgestellt:
«Metaphern erweitern und prézisieren die erzdhlte Welty 398, — Dall
Seuse wenig begrifflich-definierend vorgeht, haben wir an manchen
Stellen festgestellt. Dafiir pflegt er umso mehr den «Dialog, in dem er
sich von seinen Partnern ansprechen laBt, mit ihnen spricht und sich
selbst und die sich mit ihm im Gesprich Befindenden in «bild»- und
«gleichnisgebender Weise» anspricht. Ebenso gebraucht er Metaphern,
um Erzdhltes zu raffen und, das mehr Subjektive und Individuelle iiber-
steigend, allgemeingiiltige Aussagen zu machen, so z. B. bei der Rede

305 CLAUDINE NORMAND: Métaphore et Concept, Bruxelles 1976 (Coll. ¢«Dia-
lectiques), 54: «... s’il est sans doute illusoire (et méme dangereux pour la démarche
de la connaissance) de vouloir se passer de métaphores, il importe plus que jamais
de situer leur place toujours historique, dans un systéme transitoire donné, dont
I’évaluation doit prendre en compte le passage obligé par 1’épaisseur propre du
langage.»

306 FrRANZ VONESSEN: Die ontologische Struktur der Metapher, ZPhF 13 (1959)
397-418.

307 JUNGEL, a. a. O. 119 (These 2).

308 A.a. O. 120 (These 10).



Mystik und Metaphorik 289

vom «wehtuenden Unitergehen» 39 oder von der « Auskehr zu seines Néch-
sten heilsamer Beihilfey 310,

(4) Metapher und Referenz. — Am konsequentesten hat wohl Ri-
Cc®&UR Wesen und Funktion der Metapher reflektiert. Wenn Metapher
nicht nur Ausdruck, sondern Aussage ist, dann kann es sich nicht um
ein unverbindliches Spiel mit mdglichen Kombinationen von Bildern
handeln. Metaphern haben nicht nur einen «metaphorischen Sinn», sie
haben, wenn es sich um echte und urspriingliche handelt, auch Verweis-
Charakter. Das Denken iiber metaphorische Rede hat vom «metaphori-
schen Sinn» zur «metaphorischen Referenz» fortzuschreiten. Die Logik
der Studie VII: «Metapher und Referenz» 3!! ist unausweichlich. «Leben-
dige Metapher» meint nicht etwas Erstarrtes, sondern einen die (bestdn-
dig sich abnutzende) Sprache erneuernden und zugleich Erkenninis for-
dernden (Entdeckungs-)Vorgang 3'2. Im Abschnitt «ontologische Ex-
plizitierung des Referenz-Postulates» 33 bestimmt dann Ricceur das
«Seiny, auf das die Metapher verweist, als ein Sein in dialektischer Span-
nung von «ist» und «ist nicht»: «die Referenz der metaphorischen Aussage
kombiniert was ist mit dem, was mdglich ist» 314, JUNGEL spricht von der
«Moglichkeitsdimension» der Metapher 315, Metaphorische Rede spricht
der Wirklichkeit «mehr» zu, «als das jeweils Wirkliche aufzuweisen hat».
Die treffende und Wirklichkeit erschlieBende Metapher ist jene, die,
«ohne am Wirklichen vorbeizureden», iiber das rein Phinomenale « hinaus-
geht», d. h. jenes «Mehr an Sein» anspricht, das zum «Sein des Wirkli-
chen» gehort 316, — Dariiber, daBl Seuse in seiner mystischen und mysta-
gogischen Rede mehr als das bloB Phinomenale anspricht, kann kein
Zweifel sich erheben. Seine Metaphern gehen iiber das rein Feststellbare
hinaus %17, Dies jedoch nicht als reine Spekulation oder bloBe Vermutung,

309 Vita 20.

310 Vita 22.

311 Ric@ur: La métaphore vive, 273-321.

312 Zur Entdeckungs-funktion der Metapher nach Aristoteles s. JUNGEL,
a.a. 0., 92-98,

313 Ricaur: La métaphore vive, 384-399.

314 A a. O. 389: «...la référence de l’énonciation métaphorique met en jeu
I'étre comme acte et comme puissance.»

315 JUNGEL, a. a. O. 71-73.

316 A, a.O.71. Vgl. 119 (These 5): «Metaphern erweitern den Verstehens-
horizont, indem sie die Fixiertheit auf das Wirkliche durch Mégliches aufheben und
so das Sein von Seiendem infensivieren.»

317 Vgl. dazu die Ubersicht fiber die 5 semantischen Ebenen von Seuses meta-
phorischer Rede Anm. 197.



290 Mystik und Metaphorik

sondern als «erzihlender Bericht» iiber wirkliche Erfahrung 3!® oder als
exhortative und inzitative Rede im Blick auf mogliche Erfahrung. Was
der Diener mit seiner bilder- und gleichnisreichen Sprache entfaltet, ist
ein usgen des simen, ein Bereit- und Gelassen-, «sich selbst lassendes»
Offen-sein fiir stets neue Erfahrungen in der Nachfolge Jesu. Dall er
dieses Gespriach zunichst «streitend» und als widerriif mit sich selber
fithrt, gibt ihm Glaubwiirdigkeit, auch andere, die nehsten, zu «Auf-
bruch» und durpruch aufzurufen. Dall er dabei die Grenzen des Zumut-
baren kennt und seine Mitmenschen nicht iiberfordert, ist ein schones
Zeugnis fiir die Menschenfreundlichkeit des von mystischer Erfahrung
erfiillten drediers. Am deutlichsten zieht er die Grenzen zwischen fal-
scher, iiberstiegener « Vergottung» und wahrer, moglicher «Nachfolge»,
wenn er in seinem mystagogischen Entwurf betont, der Mensch kdinne
wohl anvahen im Glauben und z# nemen in der «Christusformigkeity,
«Vollkommenheit» aber und «vollkommenes Leben» sei jenseits dessen,
was im Hier und Jetzt zu erreichen ist.

(5) Metaphorische Wahrheit. — Wenn Metapher nicht nur, Bild mit
Bild kombinierend, Sinn entwirft, sondern nach dem MaB des Moglichen
Wirkliches sinnvoll anspricht, dann erhebt sich auch die Frage nach der
Wahrheit metaphorischer Rede. Das Denken iiber metaphorische Aus-
sagen hat — so fordert Ric@&URr — von «metaphorischem Sinn» und «meta-
phorischer Referenz» zur «metaphorischen Wahrheit» fortzuschreiten 31°,
Die besondere Art der durch Metaphern artikulierten Wahrheit nennt der
Verfasser der «Métaphore vive» eine «Spannungs-Wahrheit» 32°, eine
Wahrheit, die sich nach einem «Mehr» an Sein und Sinn hin «ausstreckt»
und ausrichtet 32!, Zur Verdeutlichung dieses Wahrheitsbegriffes ein

318 Bez. Seuses sorgfiltiger Unterscheidung zwischen dem, was nicht liplich
geschehen oder zu verstehen ist, und der gleichnishaften Auslegung der wider-
fahrenen Erfahrung vgl. die Texte zu Anm. 133 u. 134.

319 Ric@ur: La métaphore vive, 310-321: «Vers le concept de ‘vérité méta-

phorique’.»
320 A. a. O. 399: «vérité ‘tensionnelle’.»
321 A a. O. 398: «... conception ‘tensionnelle’ de la vérité; celle-ci récapitule

toutes les formes de ‘tension’ portées au jour par la sémantique: tension entre sujet
et prédicat, entre interprétation littérale et interprétation métaphorique, entre
identité et différence; puis elle les rassemble dans la théorie de la référence dé-
doublée; enfin elle les fait culminer dans le paradoxe de la copule, selon lequel
étre-comme signifie étre et n’étre pas.»



Mystik und Metaphorik 291

von H. BLUMENBERGS «Paradigmen zu einer Metaphorologie» 322 inspi-
riertes JUNGEL-Zitat: «Eine die anthropologische Fundamentalfunktion
der Metapher beriicksichtigende Hermeneutik hédtte demgegeniiber»— ge-
meint ist eine zu enge Lokalisierung der «adaequatio intellectus et rei»
in der urteilenden Vernunft — «die Aufgabe [was folgt sind Blumenbergs
Worte], ‘an die Substruktur des Denkens heranzukommen’ und aufzu-
decken, ‘mit welchem Mut sich der Geist in seinen Bildern selbst voraus
ist und wie sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte entwirft’» 323, —
Fragt man nach der Wahrheit der susonischen Metaphorik, so ist zu-
nédchst auf das grundlegende mit Cristo zu verweisen, und auf die Bitte
des Dieners um Austausch und Kommunikation von «dein» und «mein»
mit der Ewig Wisheit. Christus ist vorausgegangen, damit wir ihm nach-
folgen konnen. Die Wahrheit der Glaubenssprache ist im Voraus-Sein
Jesu und im Getragen-werden von seinem erarnen zu suchen. Erfahren
wird die Wahrheit dieser Metaphorik, wenn das auf das Eigene bedachte
«Selbst» 32 durchbrochen wird und sich 6ffnet zur Freiheit der Pro-
Existenz aufgrund des «Deus pro nobis». Was menschlichem Denken
voraus ist, ist die «gute Nachricht», und was die christliche Metaphorik
zur Sprache zu bringen und wirksam zu machen hat, sind die «verniinf-
tigen Bilder» der Botschaft Jesu. Die richtige Auslegung — was soviel
wie « Wahrheit» im kategorialen Sinne bedeutet — geschieht, wenn die
Bilder und Gleichnisse dieser Botschaft mit Mut, d. h. im Gehorsam
des Glaubens, die Geschichte der Freiheit des Geistes Jesu entwerfen. Was
beim Dialogieren des Dieners mit der minneklichen Wisheit iiberrascht,
ist das Insistieren auf die versinfiikeit des Gesprachs und auf die Unter-
scheidung zwischen falscher und geordenter friheit. Die Metapher fir die
«freien Geister», die sich selber verherrlichen, ist: daz wilde.

(6) Metaphorik im veligidsen Sprachgebrauch. — Metapher ist nicht
nur in der Sprache der Poesie (und ebenso in der Umgangssprache) von
Bedeutung. Sie spielt auch im Diskurs der wissenschaftlichen Forschung
eine nicht zu unterschitzende Rolle 3%5. Ferner konnen die der prizepti-

322 Hans BLUMENBERG: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Arch. fiir Be-
griffsgeschichte, Bd. 6, Bonn 1960, 7-142.

323 JUNGEL, a. a. O. 80 {.

32¢ Zum fiinffachen Sinn von sichk und mich nach Seuse vgl. Bdw 4, DS 334,
30-335, 9.

325 Zu Gebrauch und Bedeutung von Metaphern im wissenschaftlich forschen-
den Diskurs vgl. C. NorRMAND, a. a. O. (Anm. 305), bes. 37-69.



292 Mystik und Metaphorik

ven ethischen Rede vorausliegenden Werte nicht ohne Symbole ange-
messen zur Sprache gebracht werden. Von unentbehrlicher Funktion
ist die Metapher im religiosen Bereich. «Sacra doctrina utitur metapho-
ris» — sagt THOMAS VON AQUIN — «propter necessitatem» 326, Die Meta-
pher-Studien von RIC®UR und JUNGEL haben zum Ziel, einen Beitrag
«zur Hermeneutik religiéser Sprache» zu leisten. Und JUNGEL faBt seine
Ansicht zum Thema wie folgt zusammen: « Von Gott ist also eigentlich
nur dann die Rede, wenn metaphorisch von ihm geredet wird. Alle nicht-
metaphorische Rede von Gott wire nicht einmal uneigentliche Rede von
Gott ... deus definiri nequit» 37. — Nun haben wir bei Seuse gesehen, dall
ein Dreifaches gefordert wird: «bildgebende Weise», «gleichnisgebende
Weise» und «gute Unterscheidung». «Bild»- und «gleichnisgebende Weise»
hat zweifellos mit metaphorischer Rede zu tun. «Unterscheidung» visiert
einen nicht-metaphorischen Diskurs. «Bild» und «gleichnisgebende»
Sprache ist grundlegend fiir die religitse Erfahrung (sinnstiftend und
sinnprézisierend, sagten wir). Aber auch « Unterscheidung» tut not (hier
liegt ja die Spitze Seuses gegen die Briider und Schwestern vom «freien
Geist»). Dal es nicht nur ein Sprechen in Bildern und Gleichnissen, son-
dern auch ein Denken der Sache des Glaubens geben kann, wiirde Seuse,
als treuer Schiiler des groen Denkers Eckhart, kaum in Abrede stellen.
Worauf es ihm aber ankommt ist, da3 die durch Bilder und Gleichnisse
erzihlte, fremde oder eigene Erfahrung mit rechter Unterscheidung ge-
priift, bzw. verantwortet wird; und dal ebenso die Erfahrung, zu der die
Bilder und Gleichnisse aufrufen und auffordern, mit verniinftiger Unter-
scheidung legitimiert und in ihrem Wahrheitsanspruch ausgewiesen wer-
den kann. Die «bild»- und «gleichnisgebende Weise» bezeichnet die pri-
mdare Sprache des Glaubens, welche Erfahrung erdffnet, trigt und struk-
turiert. «Rechte Unterscheidung» tendiert zu einer Meta-Sprache, zur
Sprache reflektierter Verantwortung und Legitimation der in der Glau-
benssprache durch Bilder und Gleichnisse artikulierten Aussagen, und
der durch diese angesprochenen, bezeugten oder moglichen Erfahrung.
So verbindet der klaine diener, wie es uns scheint, in origineller und be-

326 THomAs vON AQUIN: Summa theologiae I, q. 1, a. 9, ad 1.

327 JUNGEL, a.a. O. 112, Doch nennt Jiingel den Grundsatz: «deus definiri
nequit» einen «nicht unproblematischen Satz» (a. a. Stelle) und betont, zwar nicht
ausdriicklich im Blick auf theologische Rede, jedoch allgemein: «Die Freiheit meta-
phorischer Sprache schlieBt das Verlangen nach einer die Freiheit kontrollierenden
Sprache, in der die Ubereinstimmung der Entdeckung mit dem Entdeckten aus-
sagbar wird, keineswegs aus» (121, These 14).



Mystik und Metaphorik 293

dachter Weise sowohl die Forderungen an die kritische Vernunft wie die
Anspriiche an die Freiheit und die das bloB Verniinftige transzendieren-
den Moglichkeiten des Geistes zu einem beachtenwert abgewogenen Kon-
zept des mystologein und mystagogein.

(7) Die christliche Grundmetapher. — «Gott entspricht sich» — sagt
E. JUNGEL — «auch und gerade im Widerspruch. Deshalb ist das Kreuz
Christi Grund und MaB fiir die Gott angemessene Metaphernbildung.
Jede theologische Metapher muf3 sich [in einer ‘theologia crucis’] mit
dem Kreuz Jesu Christi vertragen koénnen.» Das Kreuz wird von den
Christen als «Wende der Welt» geglaubt. «Ist das Kreuz aber als Wende
der Welt Grund und MafBstab metaphorischer Rede von Gott, dann ist
damit dieser Rede selber eine wendende, zur Umkehr bringende Funk-
tion eigen. Von Gott kann nicht so geredet werden, als ob alles beim Alten
bliebe ... Die Metapher ist ein ins Neue gewendetes Wort» 328, — Diese
theologischen Ausfithrungen treffen zu auf Seuses mystische Rede vom
«hochsten Gleichnis», das im « Wort vom Kreuz», der Botschaft Jesu fiir
ein neues, durch Glauben gewendetes Leben, griindet. Wie sehr beim
Jiinger der Wahrheit und Diener der Weisheit die Metapher vom Kreuz
Gegensdtzliches und Widerspriichliches wendet, «kraftlos» zu «Kraft»,
«sieglosy» zu «Sieg», und damit zu « Umkehr» und «Riickkehr» auffordert,
das haben wir anhand von Beispielen aufgezeigt und die zugrunde lie-
gende meta-phorische Sprachiiberlieferung (in Anmerkung) zuriickver-
folgt bis zu den alt- und friithchristlichen Doxologien.

IV. VoM GOTTLICHEN « Wo»

Nach der Darlegung der beiden Redeweisen «erzahlender Bericht»
und «Dialog», den Erwigungen zu den drei Grundelementen «Bildy,
«Gleichnis», « Unterscheidung» und der Erérterung dessen, was die Rede
vom «besten Bild» und vom «hdchsten Gleichnis» impliziert, seien nun
noch einige AuBerungen Seuses zu Ziel und Vollendung des mystischen
Weges prisentiert. Diesen mdchten wir nur wenig beifiigen, — der Diener
selber komme 77 eigener Sache zu Wort!

Zu These II betonten wir, es gehe in der susonischen Mystagogie
vor allem um den «Weg», das «Anfangen» und «Zunehmen» in der Jesus-

328 JUNGEL, a.a. 0. 117,



294 Mystik und Metaphorik

nachfolge, eine «detaillierte Beschreibung» der letzten mystischen Vol-
lendung, der «Unio», sei in den didaktischen Schriften kaum zu finden.
Natiirlich gibt es da und dort Berichte und Schilderungen, die das Thema
«Unio» vorbereiten und ankiinden. Von solchen mehr gelegentlichen
AuBerungen seien einige charakteristische Worte und Wortverbindungen
angefiihrt: indruk von got 32°; himelscher smak und himelsch senung [Ver-
langen] 3°; dez ewigen lebens ein usbrechendii sussekeit nach gegenwiirtiger,
stillestender, rivwigen enpfintlicheit [Erfahrung]33; entblozt gemait 332; sich
selber benomen und von allem wmattel geblozet 33%; verlorenheit des eigen
willen 33*; usgen der sinsheit in den willen der hohen gotheit 33 ; vereinunge
der blozen vernunft 33; ein einiges ein 337; inswebend einikeit 338; ein stillu
inswebende dvnsterheit 33°; got ellii ding worden 3%°; ellii ding in eime ane
alle manigvaltikeit 34 ; verswemmet in das einig ein ane gebildet minne und
gesprochnii wort ... gefriet und geflozet in das giit, dannan sii [die Minnenden]
geflossen sint 342,

Der eigentliche Ort indessen, wo Seuse in einem ldngeren, genau
geplanten und sorgsam aufgebauten Diskurs von der «Unio» spricht,
sind die Schluffkapitel 50-53 der Vita 3*3. In Kap 50 gibt der Diener der
wolgeiiptii tohter Antwort auf hohe fragen, in Kap. 51 eine usrihtunge
[Belehrung], wa got ist und wie got ist. In diesen beiden Kapiteln erscheinen
(am Rande) noch Schulfragen, und hdufig werden «auctoritates» wie

329 Vita 1, DS 8, 21.

330 Vita 2, DS 11, 17 1.

331 A a. O, DS 10, 24 1.

332 Vita 32, DS 95, 21.

333 Bdew 21, DS 279, 7 1.

33% Vita 32, DS 95, 4.

335 A.a. O, DS 95, 12.

336 Bdew 21, DS 279, 5.

337 Vita 32, DS 93, 20; vgl. Bdew 7, DS 225, 16.

338 Vita 30, DS 88, 12.

339 Bdw 2, DS 330, 14.

340 Vita 48, DS 163, 3.

341 Bdew 5, DS 341, 22 f{.

342 Bdew 7, DS 225, 16-18.

343 Der Aufbau des sog. «spekulativen Teiles» der Vita ist beachtenswert
und fiir Seuses Vorgehen bezeichnend: zunichst, als Grundlage, die Erorte-
rung der fiir den «wahren» mystischen Weg unentbehrlichen « Unferscheidungen»
(Kap. 46-48), dann eine ausgedehnte «Spruch»-Sammlung (Kap. 49), hierauf «Zohe
[philosophische und theologische] Lehre» (Kap. 50 u. 51), im Zentrum und als
Hohepunkt Mystologie (Kap. 52), gefolgt von «kurzen einfachen Worten», welche
evzdhlend vom Ende des Buches (Abschied von Elsbeth) berichten (Kap. 53 = Epilog).



Mystik und Metaphorik 295

Aristotiles, pseudo-hermetische Schriften, Augustinus, Anselm von Can-
terbury, Bonaventura, Thomas von Aquin u. a. zitiert. Von Kap. 51
an spricht Seuse substantivisch von wa, und meint damit ein gottliches
«Wo». Diesen «modus loquendi» hat der Diener wohl von seinem Lehr-
meister Eckhart ibernommen, der in seinem Kommentar zu Joh 1, 38:
«Rabbi, ubi habitas?» sagt, das «ubi» sei hier «depressive» zu verstehen,
«ut sit sensus: ... tu es ubz et locus omnium» 3**. Es handelt sich also bei
diesem «Woy» um ein Kapitel «natiirlicher Theologie», um den «Ort

34 EckHART: In Joh., n. 199, LW III, 168, 2-3: «Notandum quod ista pro-
positio potest legi etiam depressive, ut sit sensus: rabbi, tu habitas ubi, quasi
diceret tu es ubi et locus omnium. Hoc enim dicitur quis habitare, quod sibi pro-
prium est et ubi semper invenitur»; a.a. O., n. 200, 168, 12s.: «Sub hoc sensu
accipiendo quod hic dicitur: ubi kabitas notandum quod deus proprie locus et ubi
est omnium propter tria...» Eckhart nimmt hier fur die Beziehung Gott-Welt
eine Metapher auf, die auch Augustinus gebraucht, die in neuplatonischer Tradition
beheimatet ist und sich bis zur aristotelischen Lehre vom «natiirlichen Ort» zuriick-
verfolgen ldBt: der «locus omnium» ist Gott als «ontologischer Ruhepunkt von
allem». Diese Hinweise verdanken wir Herrn Kollegen RUeDI IMmBACH, Prof. fiir
mittelalterliche Philosophie an der Universitit Freiburg/Schweiz.

Von besonderer Bedeutung far diese Metaphorologie ist das pseudo-herme-
tische Buch der 24 Meister (11. Jahrh.), in welchem es heit: «Deus est sphaera
infinita, cuius centrum est ubique, circumferentia nusquam», was von Seuse wie
folgt tibersetzt wird: Dar umb spricht ein meister: got ist als ein civkellicher ving,
des rvinges mitlepunct allenthalb ist und sin umbswank niene, Vita 51, DS 178, 12-13;
vgl. Vita 53, DS 191, 13-15. Zum Buch der 24 Meister vgl. CLEMENS BAEUMKER:
Das pseudo-hermetische « Buch der vierundzwanzig Meister», in: ders.: Gesammelte
Vortrage und Aufsiatze, Beitr. z. Gesch. d. Philos. d. MA, 25 (1927) H. 1/2, 194-214;
der zit. Text 208. Zur mystischen Kreissymbolik allgemein vgl. die grundlegende
Studie von DieTrRICH MAENKE: Unendliche Sphédre und Allmittelpunkt, Halle 1937
(Neudr. Stuttgart-Bad Canstatt 1966).

Doch beschrankt sich Seuse nicht, bloB «Meister» zu zitieren, er artikuliert
auch in eigener Sprache einen beachtenswerten Diskurs iiber die ontologische Fun-
damentalunterscheidung zwischen «Seiendem» und «Sein», z. B. 176, 11 ff.: Nim
allein wesen an im selb, daz unvermischet sie mit nitwesen,; wan als nitwesen logent
alles wesens, also tit wesen an im selb, daz logent alles nittwesen ...; a. a. O., 177, 25:
so merkst du, daz es ist daz alley wurklichest, daz alley gegenwurtigest, daz aller vol-
komenst, in dem nit gebrest noh anderheit ist, demn daz es ein einiges ein ist in ain-
valtiger blofheit ...; a.a. O., 178, 8 fi.: Dis einvaltig luter wesen ist du evst obrest
sach aller sachlicher wesen, und von siner bisinder gegenwurtikeil so umbschlusset es
alle zitlich gewordenheit als ein anvang und ein ende allev dinge. Es ist allzemal in
allen dingen und ist allzemal uss allen dingen ... Seuses Alemannisch vermag, das
bekunden schon diese wenigen Fragmente, mit kunstvoll ausbalancierten Satzen
und wohltemperierter Vokalisation selbst hohe philisophische Gedankengidnge miihe-
los zur Sprache zu bringen. Doch ist dies noch nicht der dem eigentlichen Anliegen
Seuses entsprechende Sprachraum. Dieser wird erst im unmittelbar folgenden
Kap. 52 erreicht, aus dem die gleich folgenden Zitate stammen.



296 Mystik und Metaphorik

aller Orte», zu dem nach aristotelischer Vorstellung und neuplatonisch-
plotinischer wie augustinischer Tradition alle kosmischen, uranischen
und tellurischen Krifte streben, um jene «sphaera», «deren Mittelpunkt
sich iiberall und deren Grenze sich nirgends befinden».

Doch haben die Kap. 50 und 51 nur vorbereitenden Charakter. Den
Hohepunkt des letzten Teiles der Vita, des abschlieBenden und von Seuse
wohl in der Ulmer Zeit redigierten Zeugnisses seiner mystischen Ein-
sichten, bildet Kap. 52: Von dem aller hohsten iberflug eins gelepten
verninftigen gemiites 35, Nirgends spricht der Diener der ewigen Weis-
heit so explizit wie hier vom eigentlichen Thema der Mystik, der «Unio
mystica». Dabei handelt es sich nicht um ein natiirliches « Wo», den «lo-
cus omnium» antiker Philosophen und diesen sich anschlieBender christ-
licher Denker. Anlaf$} fiir die hier vorgetragene Rede sind nicht Senten-
zen der maister, auf die sich die Ausfithrungen im vorausgegangenen
Kapitel stiitzten, sondern einzig die scrift 346, und die erste Stelle, die
Seuse anfiihrt, ist das sinmeriche wort, daz der ewig sun sprach an dem
ewangelio: «wa ich bin,dasoloch min diener sin» 3*7. Das gottliche«Woy,
von dem anschliefend gesprochen wird, ist ein christologisches « Wox: das
«beim-Vater-Sein» des Auferstandenen, und die Rede vom #berflug eins
gelepten vernunftigen gemiites will nichts anderes zur Sprache bringen als
das mit Cristo «beim-Vater-Sein» der wahren und gefritwen diener. So-
viel wir sehen, ist diese Art, das Thema «Unio» einzufiihren, mit bibli-
scher Rede zu motivieren und zu begriinden, Seuses personlicher Beitrag
zu einer christlichen Mystologie 3*®. So flieBt denn in diesem Kapitel
auch die Sprache des Dieners, von Schulfragen befreit und durch rhyth-
mische Kadenzen das Bewegtsein von der Sache anzeigend, in reiner
lyrisch-mystischer Diktion. Angelpunkt der ganzen Rede vom #berflug
ist die mystologisch-metaphorische Wende vom «harten» zum «lustvollen
Won:

345 Vita 52, DS 184, 2 {. Vgl. dazu die Anm. 27 angefithrte Untersuchung von
Kurt RuUH: Seuse, Vita C. 52 und das Gedicht und die Glosse « Vom Uberschall».

346 Vgl. a. a. O., DS 184, 7. 8. 13 u. 186, 21.

347 A.a. O, DS 184, 12 {.; Zitat Joh 12, 26; vgl. Joh 14, 3; 17, 24; 7, 34.

348 Es fallt auf, daB in diesem «Unio»-Kapitel johanneische Theologie den
Ton angibt, auch wenn 186, 21 das fiir die christliche Mystik hochbedeutsame
paulinische Wort: «ich lebe, aber nicht mehr ich», Gal 2, 20 zitiert wird. Dieses
Wort wird auch Bdw 4, DS 335, 25-28, angefithrt und folgendermaBen kommen-
tiert: Und dis gelassen sich wirt ein kristformig ich von dem diu schrift seit von Paulo,
der da sprichet: «ich leb, nit me ich, Cristus lebt in mir.» Und daz heif ich ein wol-
gewegen sich [ein wohlgewogenes, vollwichtiges Sich].



Mystik und Metaphorik 297

Wer nu daz wa,
daz der sun nam
nah der menschheit
in stevbender wise
an sinem crize,

wer daz streng wa
wn nahvolg
niit hat geschiihet,
daz st wol maiglich
nah siner [ Jesu] gehaiss,

daz der daz lustlich wa
siner sunlichen blossen gotheit
werde in verninftiger frodenbernder wise niessende
in zit und in ewikait,
als verr es den maiglich 1ist,
miny und me 34,

Vom streng wa der «Nachfolge» zum lustlich wa der bloBen Gottheit
des «Sohnes» ist das dritte — und wohl eindriicklichste — Echo auf die
augustinische Rede vom christlichen Weg: «per Christum hominem ad
Christum Deump 3%°. Der Christus Logos ist der Grund der Eigentlich-
keit der Rede, das Kreuz die Rechtfertigung des Wahrheitsanspruches
der meta-phorischen Aussage.

Das Ziel des mystischen Weges wird mit kaum enden wollenden
Metaphern angesprochen. Mit Metaphern, die durch apophatische, mehr

349 Vita 52, DS 184, 13-19. Man beachte den Unterschied zwischen diesem
susonischen Kommentar zu Joh 12, 26 und den Erwigungen Eckharts zu Joh 1, 38,
Anm. 344.

350 Vgl. Anm. 222. Nach der Erwdhnung der «VerheiBung» (gehaif) Christi,
gemiB der es «wohl moglich ist», zum Sein-mit-Christus beim Vater zu kommen,
geht Seuse zu einem christologisch-trinitarischen Kommentar von Joh 12, 26 iiber:
Eya, wa ist nu daz wa dev bloflen gotlichen sunheit? Daz ist in dem bildvichen lieht
der gotlichen ainikeit ... 184, 20 {.; Und daz du dis dest baz merkest, so ist ze wussene,
daz in dem bildvichen lieht dev gétlichen einikeit ist ein inswebendu entsprunglichkeit
der personlichen entgossenheit uss dev almugenden ewigen gotheit ..., 185, 5-8; du
person des vaters allein genomen git nit selikeit, noh diu person des sunes allein, noh
dez heiligen geistes allein, mer die drie persomen inhangende in einikeil dez wesens
ist selikeit, 186, 25-187, 1. Weitere trinitarische Stellen in den SchluBkapiteln:
Vita 51, DS 178, 18-181, 23; Vita 53, DS 191, 13-192, 5; u. 193, 18-23.

20



298 Mystik und Metaphorik

noch durch kataphatische, bisweilen auch durch paradoxe Qualifikatoren
als mystische AuBerungen gekennzeichnet sind. Einige Beispiele: daz
endlos wa 3%'; daz nbervermimftig wa 3%; dis wilde gebirge des 1ibergotlichen
wa 353; der ... wiberunbekante ... aller hohste gibel 35*; ein vinster stillheit ...,
die nieman kan verstan wan der, in dem da lihtet di einikeit mit 1r selbs-
heit 355; stillheit der verklerten glanzenyichen dvinsterheit 3% ... Doch fehlen
auch nicht, was zu beachten ist, Ankliange an ethische Begriffe : verlornheit
sin selbsheit 357; vehtu friheit ane alle bossheit ... in entwordenr widerge-
bornheit 38 ... Von besonderer Bedeutung sind auch hier die verbalen
Metaphern, welche nicht nur das Ereignishafte des ans Ziel Kommens,
sondern ebenso das Dynamische der «Participatio» zum Ausdruck brin-
gen: Allhie her wn dis wbervernunftig wa erswinget sich der geist geist-
ende, und etwen von endloser hohi so wirt er fliegende, denn von grund-
loser tiefi so wirt er swimmende von den hohen wundern der gotheit 35° ...
Zum SchluB noch Seuses Abwandlung einer biblischen Verbalmetapher,
die zu jenen gehort, welche die christliche Rede von «Unio» am stirksten
beeinfluBt haben: «bleiben», bzw. «wohnen» 36°, Wo Gott «wohnt», da
soll der Mensch mit dem Sohne «mit-wohnend» werden: Daz selb vernunf-
tig wa, ... da ein bewerter diener sol dem ewigen sune mitwonend sin 361,

So werden auch hier, bei der Rede von der hichsten «Unio», trotz
der fast iiberbordenden Metaphorik, die Grenzen eingehalten 362, Daz einig
ein meint nicht die «Unio», — sondern Gott in seinem unmittelbaren
Gegen-iiber, den Grund von selig leben. Das Sein-am-Ziel wird mit Meta-
phern angesprochen, die nicht «Einung» im Sinne von Verschmelzung
oder Riickkehr zu einem «natiirlichen Ort» insinuieren, sondern jenes

351 DS 185, 3.

352 DS 185, 26.

353 DS 188, 20.

35¢ DS 190, 15.

355 DS 186, 11-13.

356 DS 189, 23.

357 DS 187, 22. Weitere Stellen zu «sich in Gott verlieren»: 187, 19; 188, 16;
189, 22; zu «Entfremdung»: 189, 1. 22; zu «sterben» des Geistes: 189, 10 ff.; un in
disem entwisten wa lit dii hohstu selikeit, 190, 1 f.

358 DS 186, 13-15.

359 DS 185, 26-29. Vgl. Kl Bfb IX, DS 388, 14-16.

360 Vgl. z. B. Joh 14, 23; 1 Joh 3, 24; 4, 13-16; Roém 8, 9. 11; 1 Kor 3, 16.

361 DS 187, 9 f. Vgl. 189, 8-10.

362 Vgl. z. B. DS 187, 23-188, 4: In diser entsunkenheit so verget dev geist, und
doch wit genzlich, ev gewinnet wol etliche eigenschaft dev gotheit, mey er wivt doch natur-
lich got mit; daz im geschiht, daz geschiht von gnaden, wan er ist ein iht, geschaffen
uss niht.



Mystik und Metaphorik 299

Sein-am-Ziel als Sein-in-Gemeinschaft ¢ dem Verherrlichten prizisieren.
Das wahrhaft gottliche «Wo» ist die frodenbernde Begegnung mit dem
als «Gottes-knecht» erhohten «Sohny. Leiden machet uzzer einem irden-
schen menschen einen himelschen menschen 32, und: wer nit gelitten hat,
waz weis der? 36720

DEeErR KARRNER

Die Lektiire von «Seuse» ist nicht leicht. Immer wieder st68t der
moderne Leser auf Stellen, die ihm Schwierigkeiten bereiten. Diese
sind verschiedener Art, nicht zuletzt auch sprachlicher. Ein besonderes
Problem ist das der Ubersetzung in eine heutige, wenn nicht gesprochene,
so doch vernehm- und verstehbare Sprache. Was Seuse sagen will und
wovon er berichtet, ist in sich schon schwierig und provozierend. Schwer-
verstdndlich fiir den heutigen Menschen ist auch die Welt des 14. Jahr-
hunderts, sowohl nach ihren harten Seiten: Kriege, Gewalttaten, Grau-
samkeit, Pest, Kirchenkimpfe, Interdikt und Inquisition, wie nach
ihren weniger harten Seiten: Ritterdienst, hofische Dichtung, Natur-
empfinden, Frommigkeit und Mystik. Wie sollte da die «einféltige»
Sprache eines «einfdltigen» Menschen seiner Zeit nicht den heutigen Leser
aus dem Geleise bringen? Im mhd Original — so betont B. BoEscH —
spielt die « Vokalisation» eine groBe Rolle. Sie verbindet die verschiede-
nen Sprachebenen, schafft Einheit und erlaubt selbst dort, wo Sprache
an ihre Grenze kommt, noch Laute zu artikulieren, die ohne entsprechen-
de «Instrumentierung» ungesagt bleiben miiBten. Das alles f4llt weg bei
der Ubersetzung, und was wir zu lesen bekommen, scheint dem Unkun-
digen ein Kunterbunt von Abstrusem und naiver, gut gemeinter Poesie.
Auf jeden Fall bereiten Tauler, mit seiner ruhigen Sprache, und Eck-
hart, mit seinen faszinierenden Gedankengingen, dem heutigen Leser
weit weniger Verstindnisschwierigkeiten, als die Schriften des «naiven»
Seuse. Auch wenn er mit seinem Hor auf Jahrhunderte hinaus wirksam
war, so haben doch Tauler und besonders Eckhart ein Echo in der Geistes-
geschichte gefunden, das kaum mit der Ausstrahlung ihres Schiilers zu
vergleichen ist. Wer «Seuse» liest, kommt fast in Verdacht ..., und den
Schriften geht es wie dem Autor, dem oft eine undankbare Rolle be-
schieden war.

3622 Bdew 13, DS 251, 2 {.; vgl. 1 Kor 15, 44-49.
362b A, a.0. DS 252, 3 [Sir 34, 9: «Qui non est tentatus, quid scit?]; Hor I, 13,
KinzLe 490, 11s.: Qui non est adversa passus, quid scit?



300 Mystik und Metaphorik

Die tragische Seite von Seuses Leben: Er wollte den Geist der « V-
ter» beleben, das Ordensleben erneuern, der Christenheit niitzlich sein
und der «guten Nachricht» dienen. Und was ist daraus geworden? Der
allgemeine Niedergang nahm zu. Hat die Stille um den alternden Aman-
dus mit dem wachsenden Widerstand gegen echte Reformbestrebungen
zu tun? Um die Mitte des 14. Jahrhunderts verschirft sich die Lage.
Das Ordensleben verweltlicht, die Privatisierung schreitet fort, die
«invidia clericorumy hiitet Privilegien und streitet um Besitz, die «rabies
theologorum» beschleunigt die ohnehin schon bedenkliche Dekadenz
des Studienbetriebes an kirchlichen Ausbildungsstdtten. War der am
Bodensee geborene Schwabe schon in seiner Jugend ein Verkannter — das
einfache Volk zwar liebte und verehrte ihn, und auch sein Priorat (in
schwieriger Zeit) kann kaum ein MiBerfolg gewesen sein 33 —, so scheinen
die Einsamkeit des brediers und Verstdndnislosigkeit fiir seine Sache,
auch und besonders von seiten seiner ndchsten Umgebung, in den spi-
teren und letzten Jahren noch zugenommen zu haben. Wenn sein Grab
seit Jahrhunderten schon verschollen ist 363, so trifft das uns und nicht
jenen, der sagte: und dennoh, wenne min lip verpiilvert wird, so begere ich,
daz von einem ieklichen piilverlin ein grundloses lob uf tringe dur den herten
stein, dur alle himel hin ... 3%,

Statt eines Epilogs sei zum Abschluf3 dieser Ausfithrungen ein Kata-
log Fragmente zusammengestellt, welche wenigstens ein paar Konturen
vom oft nur ungenau gezeichneten Bild des ussren und des inren men-
schen [ius etwas zu verdeutlichen beitragen mogen: Auf dem Ulmer
Holzschnitt von ca. 1470 ist zu lesen: hainrich [is ze costenz geborn am
bodmersee 3%5. Das Explicit des Hor bezeichnet den Autor mit folgenden
Abkiirzungen: ... fratris A[mandi] ordinis praedicatorum domus Clon-
stantiensis] 366, Sin eigne vater war der welt kint zemal gewesen 3%7; der
welt vol und zoh — als huswirt — mit strenger hertikeit gegen fromme Nei-
gungen seiner Gemahlin; und der Sohn vermerkt: daz kom von der wider-

363 Vgl. dazu bes. Vita 43, DS 145, 14-146, 17; u. auch Vita 7, DS 25, 3-18.

363a Vgl. BIHLMEYER, Einleitung 138* f.; und den Bericht tiber neuere und
neueste Nachforschung von ALBRECHT RIEBER: Auf der Suche nach dem Grab
Heinrich Seuses, in: E. Filthaut: Heinrich Seuse, Studien zum 600. Todestag
(s. Anm. 27), 455-477.

364+ Bdew 24, DS 308, 19-23.

365 BrHLMEYER, Einleitung 68*.

366 Hor, KUNzLE 605, 24 f.

367 Vita 42, DS 23, 21.



Mystik und Metaphorik 301

wertigen unglichheit 38. Dez dieners liplichii miiter waz och alle ir tage
ein vil grossi liderin ...; st waz vol gotes und heti gern dar nah gotlich ge-
lept 3%%; vor einer geschnitzten Kreuzabnahme #hinderkom si mneiswi
in enfintlicher wise der gross smerz ..., daz 1r herz neiswi evkrachete en-
pfintlich in ir libe ... 3%, Nach ihrem Tod spricht der diener von seiner
heilgii matter, mit der herzen und libe got wunder wiirkte bi ir lebene 31. Von
sich sagt der Diener: Er hate gar ein leblich natur in siner jugende, und:
er markte, daz er mit im selben berladen was 372, Ein blund muit war ihm
gegeben 373, doch: Do daz liden vast ward wahsende, do viberwand in einest
sin kRrankes gemaite 3. Ein suber junglin spricht zu ihm: du hast ein zart,
liebsiichende natur 375, Hiufig ist vom «Herz» des Minnesuchenden die
Rede 372, vom wilden 37%, senden [sehnsuchtsvollen] 377, vollen herz, das
er in Gottes Gnaden zu erkilen wiinscht 378, Sein Begehren kommt von
seines herzen grundlosem abgrunde 37°. Gen allen lidenden menschen hat
er ein mailtes herz 38, Mit «Spottreden» beworfen, beteuert er: Herr, ich
zvigen daz an dich, wan du ellii ding weist, daz mir daz hat gevolget von miner
maiter libe, daz ich en mailtes herz han gehabt alle min tag ... Dero armen
getriiwe vater hiess ich, aller gotesfriinden sunder frund waz ich ...wan mit
den weinenden weinet ich, mit den truvenden trurvet ich, unz daz ich st
maiterlich widerbrahte 38'. Sein duBerst empfindsames Wesen sucht er
mit Strenge in Ziigel zu halten: benime mir zartheit mins eigen libes! 382
T4t hin, i hin von mir wol ligen, lang schlafen, wol essen und trinken, zer-
ganklich ere, zartheit und wollust 3% Einst sei er ein suger [Geniesser] und
verwenter zertling gewesen, schreibt er 384, Askese hat er bis zur Erschop-

368 Vita 42, DS 142, 18-21.

369 A.a. O., DS 142, 17-20.

370 A, a. O., DS 143, 3-7.

3711 Vita 6, DS 24, 3 f.

372 Vita 15, DS 39, 3-5.

3713 Vita 36, DS 110, 4; vgl. Vita 3, DS 12, 12.
374 Vita 38, DS 123, 16 f.

375 Vita 20, DS 55, 22 u. 57, 111.

3758 Vita 3, DS 11, 27,

376 Vita, Prol., DS 8, 11; Vita 3, DS 12, 14.
377 Vita 3, DS 13, 3 1.

378 Vita 29, DS 84, 21 {.

379 Vita 31, DS 90, 32.

380 Vita 37, DS 117, 1 f.

381 Vita 29, DS 84, 23-85, 9.

382 Bdew III. Teil, DS 316, 9 {.; vgl. Bdew 3, DS 209, 7 {.
383 Bdew 21, DS 286, 15-17.

384 Vita 20, DS 57, 17 1.



302 Mystik und Metaphorik

fung geiibt, doch auch denen, die den durpruch erfahren, bleibt, so berich-
tet er, empfinden wol und we als ander lite, ja dieses Empfinden #ringet
in etwen naher demn andren von ire entgrobten zartheit 3%. «Entgrobte
Zartheity, d. h. von grober Sinnesart befreites, verfeinertes Empfinden,
nicht Apathie, ist das Ziel der Askese. Der sich in dieser Ubung bewihrt,
wird nicht gefeit gegen Leiden, neue und dtzendere als die selbstgewihl-
ten Priifungen sind sein Los. Was den von spitzen Verleumdungen ge-
troffenen dredier am meisten schmerzt: Daz ist min grossi klag! Liug, der
wirdige bredierovden der muiss nu von miner person also geswechet werden
... 386, Darauf wird ihm mitgeteilt: Und bredierorden, den ir klagent, der
sol got und allen bescheiden [Bescheid wissenden] menschen von dwren
wegen dest gevelliger sim 3%7. Nach langen schmerzlichen und ehrenriih-
renden Heimsuchungen erhilt er schlieBlich einen neuen Namen: guo-
dam novo mystico nomine ab ipsa [Sapientia] vocatus Frater Amandus,
dum wn cordis cubiculo ... secreta silentia petisset 38, Indessen bleibt er
in seinen Augen «Siinder»: ego quoque peccator cum sim 3%°, bezeichnet
sich als «widerspenstigen Stinder»: peccatorem recalcitrantem 3°° und nennt
sich eine «rauhe Distel»: ich als ein ruhe distel 3. Von «Biichern» ver-
steht er etwas 392, doch fillt ihm das Schreiben nicht leicht. Nur «ge-
zwungen» unterzieht er sich der Redaktion des Hor: Oro ... bonitatem ...,
qur me hunc laborem ... subire coegit, de ipsius pietate confidens 3%3. Doch
kann er auch sagen, er habe das Werk non nisi in praesentia magnae gratiae
geschrieben %4, Die Leser bittet der Autor: Nec praesumptions factum
hoc adscribite, sed ... supernae inspivationi, quae ... me die noctuque quies-

385 Vita 32, DS 94, 23 f.; der Text fihrt fort: es enhat aber da inne nit stat ze
belibene [keine bleibende Stitte], und nach dem ussen so blibent s vest vor ungehabt-
keit [Ungestiim], 94, 24-26.

386 Vita 38, DS 120, 20 {.

387 A.a. 0., DS 128, 13 {.

388 Hor II, 7, KunzLE 591, 6-9; vgl. Apok 2, 17: « Wer tiberwindet, dem will
ich ... einen neuen Namen geben, den niemand kennt, als wer ihn empfingt.» Zum
«neuen Namen» Seuses s. KUNzLE, Einleitung 14, Anm. 1, 51 f. n. Hor I, 1, 376, 11;
11, 7, 597, 14.

389 Hor 11, 5, KiNzLE 579, 23.

39 A a. 0., 580, 10s.

391 Bdew 24, DS 310, 14; vgl. Hor II, 5, KUNZLE 579, 16s.

392 Vgl. z. B. Vita 33, DS 97, 2 {., wo Seuse von Elsbeth Stagel sagt, sie habe
mit ivem kvanken libe ein vil gt biich [von den vergangenen heiligen swoestran, wie
selklich die leptan] zustande gebracht.

393 Hor, Prol., KtnzLE 367, 15s.; vgl. dazu auch Vita 38, DS 124, 8-15.

34 A.a O, 370, 11.



Mystik und Metaphorik 303

cere non permisit 3%, Was den humilis sapientiae discipulus 3¢ bewegt,
ist usker uf sines mehsten heilsamen behulfenheit 3°7. Apostolici ordinis
imitator nennt sich der bredier 3%, der von got getriben wurde uf sines
nehsten heil3%°. Dii unmessig zal devo kinden, di an im hangent, wird ihm
gesagt, daz sind elli di menschen, di in [den Diener] ... mit sunder
triiwe meinent *°°. Mit Eifer strebt er darnach, daz er wildes und zames got
widerbrechti *°. So er sah dit armen herzen in dem jemerlichen lidene [ge-
meint sind « Personen, Frauen, weltliche und geistliche», die von «Schwi-
che des Gemiites» in «6ffentliche Gebresten» gefallen] so war er mit in
weinende und troste su gitlich. Ev halff in und wagete dik sin zitlich ere
vast umb daz, daz ev in an sel und even wider gehulfi, und liess dar uf vallen
mat boser zungen rede, was gevallen mohte *°2. Von einer Fahrt nach Aachen
wird berichtet: lug, der diener ... ist komen, und hat den sussen namen
Jesus vil wit und breit mit begirde umb getragen ... und, wie die Apostel
das Verlangen hatten, daz si den namen allen menschen mit dem globen, ze
erkennen gebin, also hat er ganzen fliss, daz er den selben namen Jesus in
allen kalten herzen mit miwer minne wider enziinde *3. Die sprechendste
und wohl treffendste Metapher fiir sein Wirken unter den Menschen ist
das Bild vom «Kérrner» der ewigen Weisheit, der «aufgeschiirzt» durch
«Lachen» zieht: Mich dunket, ich sie sin [der ewigen Weisheit] karrer
und var ufgeschirzt durch die lachen, wie ich dit menschen uss der liefen
lachen ire suntlichen lebens an die schoni bringe; dar umb sol mir geniigen,
so er [die Weisheit] mir einen ruggin lerb [Roggenlaib] an min hand git *°4.
Geniigsam, nur ein Stiick Roggenbrot in der Hand, begehrt, der ein
«Diener der ewigen Weisheit zu werden» wiinscht %5, durch wusgen des
sinen und usker den Weg zu gehen und zu weisen zur schonheit mit grund-
loser litzelikent 4.

395 A, a. 0., 368, 17-369, 2.

396 Hor I1, 7, KiinzLE 591, 5s.
397 Vita 22, DS 63, 8.

398 Hor 11, 6, KiNzLE 584, 24.
399 Vita 22, DS 63, 9 f.

400 A, a. O., DS 63, 23-25.

401 Vita 38, DS 116, 14 1.

402 A a. 0., DS 117, 4-8.

403 Vita 45, DS 153, 10-18.

404 K1 Bfb VIII, DS 385, 24-27.
405 Vita, Prol.,, DS 7, 3 f.

406 Bdew 7, DS 228, 15.



	Mystik und Metaphorik : zu Seuses Dialog

