
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 3

Artikel: Mystik und Metaphorik : zu Seuses Dialog

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Mystik und Metaphorik

Zu Seuses Dialog

Zur Sprache des breiiger in tütschem lande, des Schwaben fus oder
Suse 1, haben sich manche und bedeutende Kenner geäußert. Zu erwäh-

1 Die mlid Zitate nach Karl Bihlmeyer : Heinrich Seuse, Deutsche Schriften,
im Auftrag der Württembergischen Kommission für Landesgeschichte, Stuttgart
1907 (Neudruck: Minerva, Frankfurt a. M. 1961), mit der üblichen Abkürzung «DS»;
die einzelnen Schriften mit den eingebürgerten Siglen: «Vita» Leben Seuses,
«Bdew» Büchlein der ewigen Weisheit, «Bdw» Büchlein der Wahrheit, «KlBfb»

Kleines Briefbüchlein, «Gr Bfb» Großes Briefbuch (vgl. Bihlmeyer xvn). Nach
Ansicht des kritischen Herausgebers des Horologium Sapientiae, Pius Künzle,
ist die handschriftliche Grundlage von Bihlmeyers Ausgabe so vorzüglich, daß eine
neue kritische Edition sich nicht aufdrängt. Bihlmeyer bietet : eine auf eingehendem
Quellenstudium beruhende «Einleitung» über die handschriftliche «Überlieferung»
von Seuses deutschen Schriften und «Seuses Leben und Werk» (1*-163*), dann die
Edition des mhd Textes mit Apparat und Anmerkungen (1-554), gefolgt von einem
mhd «Glossar» (559-628).

Für die Übertragung ins Nhd halten wir uns meistens an Walter Lehmann:
Heinrich Seuses Schriften, 2 Bde, Jena 1922, der uns den Anklang an die
mittelalterliche Sprache am besten zu wahren scheint. Zu erwähnen sind ferner Heinrich
Denifle: Die deutschen Schriften des Seligen Heinrich Seuse, München 1880 (mit
wertvoller Einleitung und hilfreichen Anmerkungen), und die jüngste Gesamtausgabe

von Georg Hofmann: Heinrich Seuse, Deutsche mystische Schriften, aus
dem Mittelhochdeutschen übertragen, Düsseldorf 1966.

Das Horologium Sapientiae wird mit der Abkürzung «Hör» zitiert nach Pius
Künzle: Heinrich Seuses Horologium Sapientiae, erste kritische Ausgabe unter
Benützung der Vorarbeiten von Dominikus Planzer, Freiburg (Schweiz) 1977

(Spicilegium Friburgense, 23), xxiv-692 S. Sämtliche bisherigen Besprechungen
betonen die vorbildliche, mit Akribie besorgte, auf der Einsicht von 233
Handschriften beruhende text- und überlieferungsgeschichtliche Fundierung dieser Edition

: Künzle hat die Genealogie der Hss. mit solcher Gründlichkeit bestimmt, daß
er sich im Apparat mit nur wenigen Varianten (5-7 Hss.) begnügen konnte. Das

16



234 Mystik und Metaphorik

nen wären Görres 2, Wackernagel 3, Preger 4, Bihlmeyer 5, Hey-

Werk beginnt mit einer ausführlichen «Einführung» (1-360) über Seuses Leben,
Echtheit und Entstehungszeit des Hör..., Handschriften, Drucke, Verbreitung...,
Bedeutung und Wertschätzung... Darauf folgt die kritische Edition des «Textes»
(361-605) mit Apparat: Angabe von Textvarianten, Verweise auf die Parallelstellen

im Bdew und Anmerkungen. Bezüglich letzterer sei vor allem die Identifikation
sämtlicher Schriftzitate sowie der Zitate und Anspielungen auf die Dominikaner-

Liturgie, ferner die zahl- und hilfreichen Hinweise auf die mittelalterliche und
patristische Literatur - und die einschlägige Sekundärliteratur dazu -
herausgestellt. Die Benützung des Opus wird durch ausführliche «Register» (626-692)
erleichtert.

2 Johann Joseph Görres: Einleitung zu Suso's Schriften, in: M. Diepen-
erock: Heinrich Suso's, genannt Amandus, Leben und Schriften, Regensburg 1829
S. xxviii—cxlviii. Daraus folgende Stellen: «Nun aber wird nicht leicht ein Anderer
gefunden werden, der die Erforschung seines innersten Seelengrundes dem einigermaßen

kundigen Forscher so leicht gemacht, als diese durch ihre unverfälschte
Lauterkeit bis in ihre tiefste Verborgenheit durchsichtige Natur. Er [Seuse] hatte
von Jugend auf ein minnereiches Herz: das ist der kürzeste Ausdruck,
auf den er sich selber gebracht, und in dem er sein ganzes Wesen ausgesprochen»
(cxxviii). «Von so vielen Tönen angerufen, konnte der Widerhall, den der
Reichbegabte in der Brust beschloß, nicht lautlos bleiben, und er hat in seinen Schriften
in jener schönen und klangvollen Sprache sich ausgehallt, die nichts ist als ein
lauteres, sich in ihr verströmendes Gemüth, und durch die überall das alte Minnelied

hindurch pulsiert» (cxxx/cxxxi). «Und nicht etwa hat er in bloß lyrischen
Ergüssen diese seine Minne ausgeathmet; episch hat er vielmehr sein Leben in ihr
gefaßt, und dies Leben nun zu einem großen Epos der Gottesminne ausgedichtet,
und so tritt, was er gebildet, uns als das Blühendste und Lieblichste, was die Mystik
hervorgebracht, entgegen» (cxxxi).

3 Wilhelm Wackernagel: Geschichte der deutschen Literatur, Bd. II,
Basel 18792, 429 f.; 429 wird Seuse ein «Minnesinger in Prosa» genannt.

4 Wilhelm Preger: Geschichte der deutschen Mystik im Mittelalter, Bd. II,
Leipzig 1881, 309-415 «Heinrich Suso»). Zu Seuses Sprache: «Daß bei ihm die
Persönlichkeit, der Adel und Reichthum seiner Natur so unmittelbar und lebendig
hervortrat, das gab seiner Rede nicht nur ein einzigartiges Gepräge, sondern regte
auch verwandte Gemüther in der mächtigsten Weise an. Denn mehr als bei vielen
anderen Schriftstellern ist das was er spricht und schreibt, der unmittelbare Ausfluß

des eigenen Erlebens Der Grundzug aber in seiner Individualität ist das
Gemüth, jene Kraft der Seele, die ein Mitempfinden hat mit dem innersten Wesen
der Menschen und Dinge um sie her und sich angezogen fühlt von den Gründen
und Quellen, aus denen das Leben hervorbricht» (372). Seuses Sprache wird «in
ihrer andringenden Herzlichkeit wie in ihrer rythmischen Bewegung» oft «zum
Gesang» (373). «Die Tiefe seines Gemüthes führt ihn denn auch der mystischen
Richtung zu ...; aber die Übermacht der Empfindung hindert oft bei der Behandlung

der schwierigsten Fragen die ruhige Auseinandersetzung und nimmt seiner
Rede zuweilen die Klarheit und Deutlichkeit» (37). Schließlich spricht Preger vom
«johanneischen Geist», der Seuses Schriften «durchweht» (374).

5 Bihlmeyer a. a. O. 146*f.: «Seuses Werk bezeichnet einen Höhepunkt der
deutschen mittelalterlichen Prosa; das alemannische Idiom ist darin in seiner
ganzen Biegsamkeit und Fülle angewandt ohne alle Maniertheit und Künstelei, in
naiver, unbewußter Schönheit. Man hat schon oft rühmend hervorgehoben, welche



Mystik und Metaphorik 235

er b, Lehmann 7, Heller 8 u. a. m. Selbst im Artikel eines Autors,
der seine Bedenken sowohl Seuse wie der «christlichen» Mystik gegenüber

nicht zurückhält, lesen wir: «Fühl- und Redeweise sind [bei Seuse]

ritterlich, minnesängerhaft, und zwar in der späten, oft verkünstelten
Form dieses Stils Aber auch wer dieser Verwandlung reiner Mystik
in eine problematische 'christliche' prinzipiell ablehnend gegenübersteht,

wird Seuse eine reiche Sprachkraft und Sprachphantasie, man
könnte sagen: ein exquisites Artistentum in aller passionierten
Süßlichkeit nicht absprechen dürfen» 9.

B. Boesch hat der «religiösen Sprache» Seuses eine eigene Studie
gewidmet10. Darin heißt es: «Seuse hat der religiösen Sprache, auf ande-

Bedeutung den deutschen Mystikern zur Ausbildung einer guten deutschen Prosa
zukam, und wie sie es verstanden haben, auch das Abstrakteste in deutscher Zunge
wiederzugeben. Seuse hat seinen wohlgemessenen Anteil an diesem Verdienst. Nicht
als ob er eigentlich ein sprachschöpferisches Genie gewesen, allein er hat es wie
kein zweiter verstanden, auch die feinsten Nuancen des Empfindungslebens treffend
und plastisch in einer anmutigen und bilderreichen Sprache auszudrücken, welche
in der Seele des Hörers oder Lesers unwillkürlich ähnliche Empfindungen auslöst.
Als Virtuose des religiösen Gefühls hat er das Wort seinen innersten Anschauungen
und Empfindungen zugebildet und mitunter auch in neuen Formen denselben
dienstbar gemacht. » - K. Bihlmeyer : Die Selbstbiographie in der deutschen
Mystik des Mittelalters, ThQ 114(1933) 504-544, S. 535 f. : «Die Sprache Seuses

ist... musikalisch beschwingt, kristallhell, ein reines, kraftvolles, biegsames
Alemannisch. »

6 Carl Heyer: Stilgeschichtliche Studien über Heinrich Seuses Büchlein der
ewigen Weisheit, Zs f dt Philologie 46 (1915) 175-228, 393-443, S. 441 : «Daß die
anklänge, die das Bdew zur höfischen lyrik bietet, nicht etwa bloß zufälliger natur
sind und somit lediglich in der augenblicklichen lyrischen Stimmung des Verfassers
ihre erklärung finden, geht aus einer selbstaussage Seuses hervor, die einerseits für
seine bekanntschaft mit weltlicher sangeskunst ganz unzweideutig zeugt, anderseits

auch sehr schön den durch Seuses bewußtes literarisches schaffen verkörperten
phantasiemäßigen prozeß einer Übertragung weltlicher minnemotive ins geistliche
veranschaulicht...» 442 f. : «In dieser Synthese des didaktischen und des affektmäßig

— rhetorisch - poetischen besteht die schöpferische stilistische leistung des
schwäbischen mystikers; durch die glückliche Vereinigung der kraft zum intensiven,

phantasievollen erleben mit einem feinentwickelten künstlerischen sinn für
die sprachliche form hat Seuse in der von den geistlichen denkern seiner tage oft
gering geachteten deutschen muttersprache werke hervorbringen können, um
derentwillen man ihn den 'letzten mittelhochdeutschen dichter' genannt hat.»

7 Lehmann a. a. O. (Anm. 1), Einleitung, bes. xxix.
8 Nikolaus Heller: Des Mystikers Heinrich Seuse O.Pr. Deutsche Schriften,

Regensburg 1926, Einführung, bes. lxxii f.
9 Harald Landry in Kindlers Literatur Lexikon im dtv, Bd. 5, München

1974, 1680.
10 Bruno Boesch: Seuses religiöse Sprache, in: Festgabe für Friedrich Maurer

zum 70. Geburtstag, Düsseldorf 1968, 223-245.



236 Mystik und Metaphorik

re Weise zwar als Eckhart, wesentliche Impulse gegeben, weniger auf
dem Gebiet der Wortschöpfung (des rein Begrifflichen und dessen

Neuprägung) noch der Satzgefüge (neuer Wege, schwierige Gedankengänge
in den Griff zu bekommen), wohl aber nach der Seite des Gefühls- und
Bildhaften. Für den Ausdruck der Innerlichkeit hat Seuse der deutschen

Sprache neue Bezirke eröffnet, vor allem in der Art, wie hier die verschiedenen

schon vorhandenen Ansätze in einer bisher ungeahnten, einen
seelischen Innenraum schaffenden Fülle vereinigt sind»11. Ein «Grundzug»

susonischer Sprache ist nach Boesch: «das rhythmisch ungemein
fein modulierte, unzähliger Steigerungen fähige Pathos des Hymnikers
und Predigers. Unruhe und Überfülle des Herzens sind das Movens dieser

Sprache. Das Zitat [aus Seuses Kommentar zum ,Sursum corda']
vermochte eine Vorstellung davon zu geben, was alles an stilistischen
Möglichkeiten einem Sprachgenie des 14. Jahrhunderts zu Gebote stand und
wie schwer es einem so ausschweifenden Geist wie Seuse gefallen ist,
sie in Grenzen zu halten» 12. Verschiedene «Gattungsstile» sind in Seuses

Schriften zu unterscheiden: «Legende», «Hymnik», «Gebet», «Predigt»
u. s. f. «Wenn dieser dauernde Wechsel der Ebenen» bei Seuse» -
bemerkt Boesch - «kaum als Stilbruch empfunden wird, so dank der überall

sich durchsetzenden rhythmischen Kurve und der klanglichen Ein-
färbung, einer 'Vokalharmonie' von virtuoser Instrumentierung»13.

Nach diesen Äußerungen eines heutigen Forschers sei dem «Diener
der ewigen Weisheit» das Wort erteilt. «Sprache und Wort» sind ja ein

Thema, das ihn sein ganzes Leben lang beschäftigt hat. Im Prolog des

Bdew schreibt er: Die sinne, die hie stant, sint einvaltig; so sint dû wort
noh einveltiger, wan su gant uzzer einer einvaltigen sele und gehôrent zu

einvaltigen menschen, dû noh habent gebresten ab ze legen 14. Im Hör nennt
Seuse seine Sprache einen sermo imperitus et incultus si barbarum
aliquid fortassis sonare videatur 15.

Die «Einfalt», bzw. die Naivität ist ein wichtiger Zug in Seuses

Wesen, im Unterschied zu Eckhart und zu Tauler, den beiden vom Prior
zu Konstanz so verehrten Mitbrüdern und Lehrmeistern. Eckhart ist
der hohe und stubtile Vertreter der sog. «spekulativen Mystik», ein

Genie, dessen Kraft des Denkens und faszinierende Macht der Rede oft

11 A. a. O. 230.
12 A. a. O. 233.
13 A. a. O. 234.
» DS 198, 9-11.
15 Künzle 365, 6-10.



Mystik und Metaphorik 237

mit den Größten deutscher Geistesgeschichte, besonders mit Hegel,
verglichen wurden. Tauler ist der weise, kluge, abgeklärte Lehrer des

geistlichen Lebens, auf dessen ethische Komponente J. Quint hingewiesen
hat16. Suso ist der Naive 17, der Verletzliche, der am meisten
Mißverständnissen Ausgesetzte, auch der im unmittelbarsten Sinne «Mystiker»,
«divina patiens», zu Nennende unter den HauptVertretern der
«deutschen» oder sog. «rheinischen Mystik» im ausgehenden Mittelalter 18.

Die hier folgenden Ausführungen zu Seuses «Dialog» und
«Metaphorik» sind auf das Thema Sprache und mystische Erfahrung ausgerichtet

- und möchten ein Beitrag sein zur Überwindung der unglückseligen
Alternative : die Mystik oder das Wort19. Zugleich sei in diese Studie
auch die susonische Mystagogie einbezogen. Plan und Artikulierung
der Hauptabschnitte mögen folgende Leitsätze anzeigen :

16 Josef Quint: Art. «Mystik», in: P. Merker - W. Stammler: Reallexikon
der deutschen Literaturgeschichte, Bd. II, Berlin 19652, 561: «Johannes Tauler,
der große Ethiker der Mystik».

17 Mit «naiv» ist natürlich nicht Mangel an Lehenserfahrung oder Klugheit
gemeint, sondern jene «Lauterkeit» und «durchsichtige Natur», von der Görres
spricht (vgl. Anm. 2, 1. Zitat). Zu einem anderen Aspekt von Seuses Unmittelbarkeit

K. Bihlmeyer: «Mag sich manches bei ihm als allzu weich, süßlich und selbst
schwärmerisch finden, den Tadler entwaffnet doch immer wieder seine Naivität,

seine Demut», Die Selbstbiographie... (s. Anm. 5), 536.
18 Der im französischen Sprachbereich übliche Ausdruck «Mystique rhénane»

hat die Stationen: Köln (Eckhart), Straßburg (Tauler) und Konstanz (Seuse) im
Auge. Doch wäre es verfehlt, diese mystische Bewegung auf das «Dreigestirn» zu
reduzieren. Aus dem Predigerorden wären zu erwähnen: Albert der Große (der in
der mystischen Literatur meistens bischof Albrecht genannt wird), Thomas von
Aquin (zu dessen Mystik s. vor allem M. Grabmann), Johannes von Sterngassen
(Schüler von Thomas und Lehrer von Tauler), Nikolaus von Straßburg, Dietrich
von Freiberg u. a.; die Dominikanerinnen Klöster: Straßburg (mit der Schwester
von Tauler), Adelshausen, Klingental, Medingen (mit Margareta Ebner), Engeltal
(mit Christine Ebner), Töß (mit Elsbeth Stagel), Oetenbach u. a. Von den
Benediktinerinnen seien wenigstens die drei bedeutendsten genannt : Hildegard von Bingen,
Mechthild von Magdeburg, Gertrud die Große. Von den Franziskanern: David von
Augsburg, Lamprecht von Regensburg, Heinrich Herp. Von den Kartäusern:
Ludolf von Sachsen und Dionysius der Kartäuser. Schließlich wäre die auch sprachlich

höchst bedeutsame flämische Mystik, mit dem Regularkanoniker und
Einsiedler Ruusbroec, zu erwähnen.

19 Vgl. Emil Brunner: Die Mystik und das Wort, Tübingen 19282, die
Disjunktion: «Entweder die Mystik oder das Wort» (5); dazu Fritz-Dieter Mass:
Mystik im Gespräch, Materialien zur Mystikdiskussion in der katholischen und
evangelischen Theologie Deutschlands nach dem ersten Weltkrieg, Würzburg 1972,
und die Besprechung dieses Buches von Alois M. Haas inFZPhTh20 (1973) 279-282.



238 Mystik und Metaphorik

I. Die von Seuse bevorzugten Sprechweisen sind nicht der spekulative

oder theoretische Diskurs, sondern der «erzählende
Bericht» und der «Dialog» im Wechsel von Frage und
Antwort, Rede und Gegenrede.

II. Seuse geht es weniger um detaillierte Beschreibung der höch¬

sten mystischen Vollendung, der «Unio», als um den tätigen und
leidenden Weg zu zunehmender «Christusförmigkeit»; dabei

spielen «Bild» und «Gleichnis» eine tragende Rolle.

III. Das «beste Bild» und das «höchste Gleichnis» auf dem Weg zur
«Christusförmigkeit», die Angelpunkte von Seuses mystischer
Metaphorik, sind Leben und Tod des historischen Jesus.

IV. Das Ziel des mystischen Weges: dort zu sein, «wo» der Aufer¬
standene ist.

I. Bericht und Dialog

Der Einfluß der spekulativen Theologie und Mystik auf Seuses

Vokabular ist unverkennbar. Etwas anderes ist die für Seuse typische
Sprechweise. Wenn wir diese vom «spekulativen Diskurs» abheben, so

ist damit zunächst Meister Eckhart gemeint. Eckhart, dessen Rede
meistens dadurch in Gang kommt, daß hohe und abstrakte Begriffe in
dialektische Spannung geraten : «Gott» und «Gottheit», «gut» und «Güte»,
«der Gerechte» und «die Gerechtigkeit», «werden» und «entwerden»,

«ungeschaffenes Nichts», «gebären» und zugleich «geboren werden»,
«Vater dessen werden, dessen Sohn wir sind» 20. Mit dem Stichwort
«theoretischer Diskurs» wird auf Tauler verwiesen, der bei allem Predigen

und Verkünden auch einem ausgesprochenen Hang zum Lehren,

20 Daß wir das Eckhartsche Sprach-«Spiel» nicht im abwertenden Sinne
verstehen, sollte aus dem in den Einleitungsworten über Eckhart Gesagten klar sein.
Seine Sprache ist weit entfernt von (späteren) nominalistischen «Spitzfindigkeiten».
Zudem verdient der ethische Wille, der besonders aus seinen Predigten und
Unterweisungen spricht, Beachtung. Auch die zahlreichen, in seinen Werken
eingestreuten Bemerkungen, die einen erstaunlichen Scharfblick für psychologische
Realitäten verraten. Schließlich die Tatsache, daß Eckhart nicht nur Professor
und Prediger war, sondern auch Prior, Provinzial der sächsischen und Generalvikar
der böhmischen Ordensprovinz, beauftragt, durchgreifende Reformen durchzuführen.

Die wohl eindruckvollste Würdigung von Eckharts Existenzanalyse und
der daraus entwickelten radikalen ethischen und sozialen Imperative ist im neuesten
Buch von Erich Fromm : Haben oder Sein, Stuttgart 1976, bes. 65-70, zu finden.



Mystik und Metaphorik 239

zur Artikulierung einer allgemeingültigen Theorie des geistlichen Lebens

nachgeht. Von allen diesen Sprechweisen sind auch Ansätze bei Seuse zu
finden. Was indessen die Eigenart seiner Sprache am deutlichsten von
der seiner Lehrer unterscheidet, ist das ausgeprägte Gefälle zum
«erzählenden Bericht». E. Krebs spricht schon beim Frühwerk Seuses,

demBdw, von einer «bewußten Wende ins Erzählende und Persönliche»21.

Erzählender Bericht

Der erzählende Bericht ist - wie A. M. Haas in einem beachtenswerten

Beitrag zur «Problematik von Sprache und Erfahrung» herausstellt

22 - die eigentliche Grundform mystischer Rede. «So war es!» bzw.

«so geschah es», «so ist mir widerfahren» sind die Paradigmen der auf

persönlicher Erfahrung beruhenden mystischen Sprechweise. Die lyrische

Identifikation «So ist es!» und die mystagogische Formel «So wird
es sein!» sind aus der unmittelbaren Grunderfahrung gewissermaßen
abgeleitete Formen mystischer Rede 23.

«Erzählender Bericht» führt in die Nähe der Autobiographie. Neuerdings

hat der bekannte amerikanische Theologe H. Cox «Autobiographie»
und «Volksgeschichten» die zwei wichtigsten Kategorien religiöser
Sprachkommunikation genannt2+. Beide sind unentbehrliche, sich gegenseitig

21 Engelbert Krebs: Art. «Seuse», in: W. Stammler - K. Langosch: Die
deutsche Literatur des Mittelalters, Verfasserlexikon, Bd. IV, Berlin 1953, Sp. 164-
180; Sp. 176: der «unpersönlichen Dialogform gibt Seuse im Büchlein der Wahrheit,
seinem Erstlingswerk, schon eine bewußte Wendung ins Erzählende und Persönliche».

22 Alois M. Haas : Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der
deutschen Mystik, in: W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas: Grundfragen

der Mystik, Einsiedeln 1974 (Kriterien, 33), 73-104. Vgl. dazu auch A. M.
Haas: Die Struktur der mystischen Erfahrung nach Mechthild von Magdeburg,
FZPhTh 22 (1975) 1-34; und ders.: Mechthild von Magdeburg - Dichtung und
Mystik, Amsterdamer Beiträge für Germanistik 2 (1972) 105-156.

23 Für den «erzählenden» mystischen «Bericht» ist nicht nur die
abendländische Tradition — mit den späten Höhepunkten der «Vida» der Theresia von
Avila und der « Selbstbiographischen Schriften » der Theresia von Lisieux -, sondern
ebenso die orientalische Tradition - etwa Symeon der Neue Theologe und die
«Erzählungen eines russischen Pilgers» - zu berücksichtigen. Zu Symeon vgl.
Walther Völker: Praxis und Theoria bei Symeon dem Neuen Theologen, Ein
Beitrag zur Byzantinischen Mystik, Wiesbaden 1974; zum russischen Pilger
Emmanuel Junclausen: Aufrichtige Erzählungen eines russischen Pilgers (hrg.
und eingeleitet von E. J.), Freiburg (i. Br.) 1974.

24 Harvey Cox: Verführung des Geistes, Stuttgart 1974. Im Vorwort: «Es
gibt zwei Arten von Geschichten, die als Vehikel religiösen Ausdruckes besonders



240 Mystik und Metaphorik

ergänzende Quellen für Kenntnis und Weitergabe religiöser Erfahrung.
Für Seuse sei auf K. Bihlmeyers Aufsatz «Die Selbstbiographie in
der deutschen Mystik des Mittelalters»25 und auf G. Mischs «Geschichte
der Autobiographie» 26 verwiesen. Sowohl Bihlmeyer wie Misch ziehen

Verbindungslinien von Augustinus zu Seuse. Die «Confessiones» des

Bischofs von Hippo gelten als «erste Autobiographie» nach abendländischem

Verständnis. Sie gehörten auch zur Pflichtlektüre der Novizen
im Predigerorden.

Nun ist aber Seuses Vita bestimmt keine Autobiographie nach modernen

Ansprüchen und Gesichtspunkten. Zwar ist das Problem der «Echtheit»

- besonders durch die Untersuchung von J. Schwietering - im
positiven Sinne geklärt worden 27. Doch bleiben damit die Fragen nach
Stil und genauer Bestimmung der literarischen Eigenart der Vita offen 28.

Verfehlt wäre es, bei allen Details gleich nach historischer Exaktheit zu
fragen 29. Der Autor schreibt weder ein «Protokoll» noch ein «Tagebuch».

wichtig sind. Da ist zunächst die Autobiographie oder das 'Zeugnis', der Bericht
in der ersten Person... Die zweite religiös bedeutsame Form des Geschichtenerzählens

bezeichne ich als die 'Religion des Volkes'. Hier geht es um die kollektive
Geschichte eines ganzen Volkes ...» (7 f.). Vgl. dazu auch Johann Baptist Metz:
Glaube in Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1977, 195-203 Exkurs: Theologie
als Biographie?»).

25 Vgl. Anm. 5.
26 Georg Misch : Geschichte der Autobiographie, Bd. IV, 1. Hälfte, 4. Kap. :

Heinrich Seuse, Frankfurt a. M. 1967 (eine Monographie von 198 Seiten!).
27 Julius Schwietering: Zur Autorschaft von Seuses Vita, in: J. Koch

(Hrsg.) : Humanismus, Mystik und Kunst in der Welt des Mittelalters, Leiden-Köln
1953 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters, Bd. 3), 146—158.

Vgl. dazu Kurt Ruh: Altdeutsche Mystik, Ein Forschungsbericht, Wirkendes
Wort 7 (1956/57) 135-146, 212-231, S. 222; ders.: Seuse, Vita c. 52 und das
Gedicht und die Glosse «Vom Überschall», in: E. M. Filthaut: Heinrich Seuse,
Studien zum 600. Todestag, Köln 1966, 191-212, S. 191, Anm. 5: «Daß die Vita
zu den authentischen Schriften Seuses gehört, dürfte seit J. Schwietering... nicht
mehr in Frage gestellt werden»; und Alois M. Haas: Nim din selbes war, Freiburg
(Schweiz) 1971 (Dokimion, 3), 189 f. Anm. 89.

28 Dabei ist es unentbehrlich, die «literarische Situation» zu berücksichtigen,
wie dies J. Schwietering tut und dafür vom «höfischen Roman» ausgeht und
zeigt, wie das Bild der «geistlichen Ritterschaft» nicht nur motivisch bedeutsam
ist, sondern auch «Aufbau und Gliederung im Sinne einer Kontinuität des
Geschehens» bestimmt. Vgl. dazu auch Anne-Marie Holenstein: Studien zur Vita
Heinrich Seuses, Zschr. f. Schweiz. Kirchengeschichte 62 (1968) 186-332.

29 Als Skandalon für eine «aufgeklärte Mentalität» werden meistens die Kap.
15-18 der Vita - über Seuses Bußübungen - zitiert. Wer wollte da aber — «besser
wissend» - urteilen? Besonders angesichts der maßvollen Ratschläge, die Seuses

Vita 35, DS 107, 18—108, 25, seiner geistlichen Tochter erteilt. Vgl. dazu auch
KIBfb, Brief IX, DS 388, 21-26 : Liplichû ûbunge hilfet etwaz, da ir nit ze vil ist;



Mystik und Metaphorik 241

Auch betreibt er nicht forcierte Selbstanalyse. Durch Bericht über
einzelne Lebensabschnitte will er das für andere Relevante seiner Erfahrung

zur Sprache bringen: vom anvahenden menschen, vom zunemenden

menschen, vom volkomen leben 30 ; von abgescheidenheit 31 und von usker

uf sines nehsten heilsamen behulfenheit 32. Das alles wird nicht theoreti-
sierend, sondern narrativ - «erzählend» - abgewandelt33. «Fabulieren»

wäre nicht das richtige Wort. Der Autor läßt sich behaften und steht
zu seinem Bericht34. Deshalb rekurrierten wir für die Kennzeichnung der

aber rehtü gelassenheit... das hilfet dem menschen usser allen den wellan und sezzet

in ze friden in allen dingen, der siX ordenlich kan nemen. Im übrigen sind die Kap. 15-
18 der Vita eine Art dramatischer Hinführung zu einem neuen Lebensabschnitt,
der mit Kap. 19 beginnt: Wie er ward gewiset in die vernünftigen Schäle zu der
kunst rechter gelassenheit, DS 53, 6 f.

30 Prot, zum Exemplar, DS 3, 4 f., 10 u. 18. Die «Periodisierung» des

geistlichmystischen Weges - mit den entsprechenden «Zäsuren» - wird von Seuse lange
nicht so weit getrieben wie etwa in der monastischen Literatur der «scalae Dei»
oder in der spanischen Mystik, etwa beim «Aufstieg zum Berge Karmel» Johannes'
vom Kreuz oder bei den «inneren Schlössern» der Theresia von Avila. Zu beachten
ist, daß Seuse im Prol. zum Exemplar vom «anfangenden» und «zunehmenden
Menschen», nicht aber vom «vollkommenen Menschen», sondern vom «vollkommenen

Leben» spricht. Vgl. Anm. 115 u. 116.
31 Vita 20, DS 59, 29.
32 Vita 22, DS 63, 8.
33 Dabei gibt es wahre Meisterstücke erzählerischer Miniaturkunst wie z. B.

die Geschichte «Vom schweren Leiden, das ihm einst von einem Gesellen zufiel»,
mit der Klimax vom «ungeheuren Bauer mit einer russigen Jacke», Vita 25, DS 74,
12-78, 19; oder «Vom Mörder», der Seuse «nachts» in einem «Wald» mit einem
«Speer» und einem langen «Messer» begegnet, Vita 26, DS 78, 21-81,3; oder die
Erzählung von der Geschichte seiner «leiblichen Schwester», die aus dem Kloster,
in dem sie sich «im Gehorsam geistlichen Lebens befand», «auszubrechen und sich
zu schädlicher Gesellschaft zu fügen begann», der Seuse nachging, sie «irgendwo»
in einem «kleinen Häuschen» fand und zurückbrachte, in eine andere Gemeinschaft,
an einen «tröstlicheren Ort» (sehr wahrscheinlich ins Dominikanerinnen-Kloster zu
St. Gallen), wo ihr «Ernst so groß» und ihr «Wandel so beständig in Tugenden
bis an ihren Tod» wurde, daß der Diener der ewigen Weisheit «Gott und der Welt
gegenüber an ihr für alles Leid und Leiden, das er je gehabt hatte, wohl
entschädigt ward», Vita 24, DS 70, 17-74, 10.

34 Im Prolog zur Vita berichtet Seuse vom geistlichen düpstal (Diebstahl)
seiner geistlichen Tochter und davon, wie daz ander teil der Nachschrift seiner
«Erzählungen » unverbrennet blieb und später in den Text der Vita (als « Grundstock »

integriert wurde; er selber habe nur: Etwaz gâter leere na ir tode in ir person
zû geleit, DS 7, 15-8,3. «Wenn etwas Fiktion ist» - schreibt Kurt Ruh zur Frage
der «Mitautorschaft» an der Vita - «so der Anteil, den der Verfasser der Elsbeth
Stagel zuschreibt»; womit Ruh nicht jede «Mitarbeit» Elsbeths an der Vita
ausschließen möchte, durch Schwietering sei «der Weg für eine Lösung des
Vitaproblems freigelegt», bemerkt er, Forschungsbericht (Anm. 27), 222. Zu Elsbeth
Stagel vgl. neben der LThK2 IX, 1006 angeführten Literatur, die - im Unterschied
zu anderen Darstellungen der mittelalterlichen Nonnenviten — die Zeit- und kultu-



242 Mystik und Metaphorik

ersten typisch susonischen Sprechweise auch nicht auf die oft verwendeten

literarischen Qualifikationen «Roman» oder «Epos», sondern wählten

den (literarisch) neutralen Terminus: «erzählender Bericht» 35. Wir
hätten auch «Zeugnis» oder «Rechenschaft» - über Erfahrung und
Erfahrenes - sagen können.

Am stärksten autobiographisch ist naturgemäß die Vita, deren

Titel schlicht der Suse heißt :

Es waz ein brediger in tütschem lande, von gehurt ein Swabe beginnt
der Bericht 36

; es was im we in siner unrüwigen wise, lesen wir weiter 37
;

und unz daz der milte got dur von entledgot mit einem gewsinden kere 38;

ferner In sinem anvang do geschah an sant Agnesentag 39. Doch finden
sich auch in den didaktischen Schriften zahlreiche autobiographische
Notizen. Z. B. : Es stund ein bredier ze einer zit nah einer metti vor einem

kruzifixus und klaget got inneklich 40
; und Es geschah vor vilen jaren,

do hat ein bredier in sinem anvang ein bitterliches liden von ungeordneter
swermûtikeit ...41. KÜnzle konnte anhand des Hör sogar einige Lebensdaten

zu Seuses Biographie rekonstruieren 42.

relie Difierenz zur heutigen Situation respektierende Würdigung von Adolf
Baumann: Elsbeth Stagels Weg zu Gott, Turicum (Vierteljahresschrift, Zürich) März/
Mai 1976, Nr. 1. 27-30; zu «Töss» (Elsbeths Kloster) die Beiträge in ders. Zeitschr.
Turicum, Sept./Nov. 1977, Nr. 3, 12-16.

Daß Seuse Verantwortung für «seinen Bericht» übernimmt, bezeugen die
Prologe zu sämtlichen Schriften — etwas durchaus nicht Geläufiges im Mittelalter —,

bes. der Prolog zum «Exemplar», der Originalausgabe, wo deutlich die Sorge des
Autors um die unverfälschte Erhaltung «seines» Textes zum Ausdruck kommt,
DS 4, 29-6, 16; vgl. dazu auch Prol. Hör, Künzle 371, 1-15. Zur «Echtheit» der
Vita und deren Qualifikation als authentische «Bezeugung» mystischer Erfahrung
schreibt Kurt Ruh: «Die Vita erscheint als ein auf ein klar umrissenes 'Bild' hin
geformtes, nicht als legendär aufgeputztes Leben Wer anders als Seuse selber
konnte dieses Leben zu einem geformten erheben?», der Verfasser sei «ein Gestalter
von hohem Rang», Forschungsbericht, an oben angeführter Stelle. Man könnte
kaum die Eigenart mystischer Erfahrung treffender kennzeichnen: nicht sporadische

«Erscheinungen», sondern «Lebenss-erfahrung, - wohl erlittene, aber
assimilierte, «geformte» Lebenserfahrung!

35 Mit «erzählend» ist eine für Seuse typische Redeweise gemeint, die auf
der Ebene des Lokutionären nach stilistischen Kriterien näher zu bestimmen wäre,
mit «Bericht» ein illokutionärer Akt im Sinne der Sprechakt-Theorie von John
L. Austin und John R. Searle.

36 Vita, Prol., DS 7,2.
37 A. a. O., DS 8,12.
38 A. a. O., DS 8,13 f.
39 Vita 2, DS 10,11 f.
40 Bdew Prol., DS 196, 2 f.
41 Bdew 14, DS 256, 24 f.
42 Künzle, z. B. Einführung, 50-53.



Mystik und Metaphorik 243

Dialog

Das Narrative ist ein wichtiges Element bei Seuse. Noch wichtiger
und zentraler für sein mystisches Zeugnis ist der «Dialog». Dazu schreibt
H. Landry: «Der Dialog [im Bdew] zeigt in der ausgeprägtesten Form
die besondere Art von Seuses .Mystik': ohne daß offene Widersprüche
zu früherem festzustellen sind, haben sich Stil und Atmosphäre hier bis

zur völligen Fremdheit von Eckharts Mystik entfernt» 43.

Die dialogisierenden Personen in den didaktischen Schriften sind:
im Bdw: der junger - dû warheit44, daz namenlos wilde - der junger45 ;

im Bdew: der diener - dû ewig wisheit46, der unbereit sterbende - der

diener41 ; im Hör: der discipulus - die Sapientia 48, die similitudo / imago
mortis - der discipulus 49. Auch in der Vita finden sich Dialoge, so vor
allem in den letzten Kapiteln des zweiten Teiles, zwischen der gut / wol-

geûeptû wisû thoter und dem diener 50.

Wackernagel verweist als mögliches Vorbild für Seuses Dialog
auf den Lucidarius, bzw. Honorius Augustodunensis 51. Bihlmeyer
bestreitet diesen Zusammenhang 52.

Künzle führt die einschlägige Literatur zur Dialogform in Spätantike

und Mittelalter auf: R. Hirzel, J. Walther, M. Manitius u. a.53.

Doch ist das Nachschlagen dieser Werke nicht allzu ergiebig für die

Bestimmung des Spezifischen von Seuses Dialog. Vor allem sind die
Hinweise auf «Streitgedichte» und auf die scholastisch-dialektische Lehrmethode

eher irreführend.

43 Landry a. a. O. (Anm. 9).
44 DS 329 ff.
45 DS 352-357.
46 DS 201 ff.
" DS 281-286.
48 Künzle 383 ff.
49 Künzle 528-539.
50 Vita 51-53, DS 176-195.
51 Wackernagel a. a. O. (Anm. 3) 429 f., Anm. 43. Zu Honorius Augustodunensis

vgl. LThK2 V, 477 f.
52 Bihlmeyer, Einleitung, 104*, Anm. 2.
53 Künzle, Einführung, 81 f., Anm. 6. Zu ergänzen wären etwa noch Peter

L. Schmidt: Zur Typologie und Literarisierung des frühchristlichen Dialogs, in:
Christianisme et formes littéraires de l'Antiquité tardive en Occident, (Fondation
Hardt) Genève 1977, 101-180, und Hannes Kästner: Mittelalterliche
Lehrgespräche, Berlin 1978 (Philolog. Studien u. Quellen, 94).



244 Mystik und Metaphorik

Gewiß ist die große Linie: Piaton - Augustinus - Boethius («De
consolatione philosophiae» ist eines der im Mittelalter meistgelesenen

Bücher) zu berücksichtigen 54. Doch handelt es sich bei diesen Autoren

um vorwiegend philosophisch ausgerichtete Dialoge. Seuses Dialog
gehört zu einer anderen Kategorie 55. Dafür könnte, als entferntes
Beispiel, auf die Bhagavad-gita, den klassischen Text der höchsten
indischen Mystik (der Bhakti-Frömmigkeit) hingewiesen werden : ein Dialog
zwischen dem «Erhabenen» (Krishna) und Arjuna. Doch kannte Seuse

dieses Buch der frommen Hindus sicher nicht. Auch die näher liegenden

Dialoge bei Mechthild von Magdeburg und Gertrud der Großen -
zwischen ausgesprochen personifizierten Partnern wie «Seele» und «Sinne»,
«Seele» und «Minne», «Gewissen» und «Erkenntnis»... - sind kaum als

unmittelbare Vorbilder für das an Seuses Zwiegespräch Typische zu
betrachten 56. So kommen am ehesten als «Quellen» Seuses die Dialoge
der biblischen Schriften in Betracht, etwa Hiob, das Hohelied und vor
allem die Psalmen, in denen ja nicht selten verschiedene Personen reden:
der Verfolgte und Gott, der Spötter und der Fromme, Freunde und
Feinde u. s. f.57

54 Zum Einfluß des Boethius auf die Herausbildung des mittelalterlichen
Dialogs vgl. A. Auer: Johannes von Dambach und die Trostbücher vom 11. bis
zum 16. Jahrhundert, Münster i. Westf. 1928, bes. 61 f. u. 66 f.

55 Zu Seuses Begriff von «philosophia» «spiritualis philosophia », Arsenius
«summus philosophus» etc.) vgl. Künzle, Einführung, 76-78.

56 Zu beachten ist allerdings, daß in den Exercitia spiritualia VII Gertruds
der Großen « die personifizierte Sapientia erstmals als Partner eines Zwiegespräches
mit der Seele auftritt», Künzle, Einführung, 83 (wo auch der Einfluß der
Viktoriner und Bonaventuras auf den «mystischen Dialog» betont wird). Doch ist bei
allen Anklängen nicht zu übersehen, daß bei Seuse eben nicht die «Seele», sondern
(mit Ausnahme der Personifizierung «mors» und der Figur des «Wilden») das Individuum,

der Süse, in höchst persönlichem Namen spricht. Daß eine so individualisierte

Sprache auch Nachteile hat und Gefahren in sich birgt, soll nicht übersehen
werden. Als Beispiel einer sich mehr in objektiven Kategorien (und Symbolen)
artikulierenden Sprache sei auf die Seherin Hildegard von Bingen (gest. 1179)
verwiesen.

Hildegard und Seuse repräsentieren zwei verschiedene, diametral entgegengesetzte

Sprachmodelle der mittelalterlichen Mystik. Eckhart mit seinem spekulativen

(intentional mystagogischen) Diskurs (von D. Mieth eine «Antisprache»
genannt) liegt auf einer anderen Ebene.

57 Man ist erstaunt, in Seuses Rede - trotz Minnesang und Ritterroman (des
«exquisiten Artistentums» nach H. Landry) - die Sprache der Bibel, gewissermaßen

als «Infrastruktur», so präsent zu finden. Künzle nennt die heilige Schrift
«Seuses erste und wichtigste Quelle» (Einführung 85). «Die hl. Schrift ist Seuse so

vertraut, daß er sich sozusagen in jedem beliebigen Zusammenhang an sie erinnert...»
(a. a. O.). Manchmal handelt es sich nur um ein einziges Wort (als « Assoziations »-



Mystik und Metaphorik 245

Im Prolog zum Hör sagt Seuse: Notandum quoque, quod locutio ista

quantum ad interrogationem discipuli et responsionem sapientiae vel e

converso solum posita est ad ferventiorem modum tradendi 5S. In der bisherigen

Literatur zu Seuse wurde in diesem Satz zusehr der «ferventior
modus tradendi» - daß die Lehre dest begirlicher sie59 - hervorgehoben.
Wichtiger scheint uns das Faktum zu sein, daß Seuse hier nicht die

geläufigen Termini der Scholastik «expositio» und «quaestio» verwendet,
sondern, wohl mit Absicht, die Ausdrücke locutio und interrogatio, «Rede»

und «Befragung» gebraucht. Ferner ist zu beachten, daß der «Schüler»
nicht nur Fragen stellt und Antwort erhält, sondern - econverso - auch
selber befragt wird und Red und Antwort zu stehen hat 60. Etwas weiter
bemerkt Seuse: Sciendum quod colloquium istud inter sapientiam et

discipulum hoc modo initium habuit... 61. Was folgt, ist ein colloquium,
ein «Zwiegespräch», und der discipulus unterläßt es nicht, autobiographische

Notizen beizufügen. So berührt selbst der Modus «Dialog» - wie
kunstvoll er auch redigiert - die Kategorie «Bericht». Er trägt die Spur
von Erfahrenem. Das mhd Wort für diesen Dialog: kosen 62, bzw. minnekosen

63, bezeichnet weniger ein Lehrgespräch, mit dem Ziel Begriffe zu
klären und Gedanken zu schärfen, denn ein lebendiges Sprechen, ein
Mitteilen von Person zu Person, von Gefühlen und Regungen durchzogen,
von einem Wort, das verbindlich ist und verbindet, getragen. Kosen mit
der Ewig Wisheit64 ist der treffendste Ausdruck für das susonische

dialogein. Man müßte nun den Anreden, den häufigen Zwischenrufen - o,

ach, owe, eya, wafen -, den dramatischen Wendungen des Gesprächs,
den hyperbolischen Steigerungen der Affekte und den oft lyrischen Aus-

Stütze), manchmal, an zentralen Stellen, um eigentliche Kernsätze des Diskurses.
Dankbar nimmt man in Künzles Edition die Identifizierung der Schriftzitate
entgegen. Hier sei bes. darauf hingewiesen, daß im Hör von allen atl. Schriften
die Psalmen am meisten zitiert werden, Hiob kommt an zweiter Stelle (vgl. Register
zum Text 647 f.).

58 Hör Prol., Künzle 366, 6-8.
59 Bdew Prol., DS 197, 26f.
60 Vgl. z. B. Bdew 9, DS 232, 13 f.: Ach herre, wie schiehest du mich an diser

vragel; kurz zuvor DS 232, 6 f. : Owe herr, daz beger ich von dir ze wissenne, wan
dû vrage ist mir ze hohe! und den Paralleltext Hör I, 8, Künzle 441, 10: Responde
ergo et tu mihi quod quaero; Bdw 10, DS 236, 5 f.: Ach, sûzer herr, wan getôrste ich
nu mit dinem urlob mit dir disputieren als der heilig Jeremias!

61 Hör Prol., Künzle 369, 4 s.
62 Bdew Prob, DS 197, 13; Vita 36, DS 113, 23; Minneb. III, DS 548, 2.
63 Vita 3, DS 12, 10; 4, DS 16, 33; Hör I, 8, Künzle 441, 5: amoris colloquia;

Bdew 9, DS 230, 27 : suze minnekosen diner sûzen gegenwûrtikeit.
64 Bdew Prob, DS 197, 13 f.



246 Mystik und Metaphorik

klängen im einzelnen nachgehen, um den sprachlichen Reichtum von
Seuses Dialog im Wechseln von Rede und Gegenrede, von Frage und
Antwort, Klage und Anspruch aufzuzeigen 65. Doch ist dies nicht unsere
Sache. Wir wenden uns im folgenden dem Partner des Gespräches zu.

Partner « Weisheit »

Wisheit - was bedeutet das für Seuse? 66 Zunächst fällt die Abwesenheit

jeglicher Bemühung auf, Wort und Begriff «Weisheit» theoretisch zu
klären. Von Hypostasenspekulationen keine Spur! Seuse visiert Konkretes.

Positiv sind folgende Referenzen als grundlegend für Seuses Dialog
herauszustellen : wisheit meint zuerst der wisheit bûcher, dann überhaupt
du heilig scrift, schließlich und vor allem den crucifixus 67. Das erste

hängt eng mit der Bekehrung des 18jährigen zusammen: der wisheit
bûcher. Wenn man dû ze tisch laz, und er [der Diener] denne derley minne-

65 Schon hier sei darauf aufmerksam gemacht, daß gerade der Dialog in
Seuses lateinischem Werk abflacht (weitere Hinweise dazu s. Anm. 90). Im folgenden
ein paar allgemeine Bemerkungen zu Seuses Latinität : Auch das Hör, für Theologen
und Seelsorger bestimmt, ist nicht ohne eine gewisse Eleganz geschrieben, erreicht
indessen nicht eine den deutschen Schriften ebenbürtige sprachliche Qualität.
Seuse beherrscht nach dem Urteil von Kennern «einigermaßen» die lateinische
Terminologie, was immerhin von beachtlicher humanistischer Bildung zeugt. Sein
Wortschatz ist mittelalterlich geprägt - so z. B. der Gebrauch von «specialis» und
die Wendungen «modernis temporibus», «artes sermocinales» usw. -, doch nicht
von Neologismen überwuchert. Was man zu lesen bekommt, ist auf jeden Fall
kein scholastisches «Küchenlatein». Manche Ausdrücke stammen aus der
Spätantike wie z. B. «sponsare», «sponsatio» u. a. Der Stil ist ruhiger und sachlicher
(belehrender) als in den deutschen Werken, dafür auch weniger lebendig und kaum
brillant. Was besonders an inhaltlich bedeutsamen Stellen auffällt, sind lange
Perioden, die oft anakoluthisch werden, mit abrupter, defekter Konstruktion.
Häufig sind nur noch Nebensätze mit Partizipien zu lesen, die erst nach mehreren
Anläufen, Steigerungen und Atempausen zu einem eigentlichen Satzganzen
verbunden werden. Ein Verfahren, das für mystisches Schrifttum typisch ist und z.B.
auch bei Plotin an manchen Stellen begegnet. Der Autor ringt, sich an der Grenze
des Aussagbaren findend, mit dem Mitzuteilenden und schafft sich seine eigene,
zum Idiolekt tendierende Sprache. Diese Hinweise verdanken wir einem Gespräch
mit Prof. Mario Puelma, Prof. für klassische Philologie an der Universität
Freiburg/Schweiz, der die Freundlichkeit hatte, einige Passagen des Hör nach der
kritischen Edition von P. Künzle einzusehen. Ein Vergleich zwischen dem Bdew
und dem Hör würde sich nicht zuletzt auch von sprachlichem Gesichtspunkt aus
nahelegen.

66 Zur Weisheit als «Symbol» und «Personifizierung» vgl. Bihlmeyer,
Einleitung 73*-76*; zum selben Thema auch Künzle, Einführung 71-81.

67 Seuse bewegt sich ganz im Raum der paulinischen Dialektik von menschlicher

und göttlicher «Weisheit», bzw. «Torheit» des Kreuzes, vgl. 1 Kor 1,17—3,4.



Mystik und Metaphorik 247

kosen horte ab ze lesen, so waz im vil wol ze mute68. An erster Stelle steht
die Weisheit Salomos 69, gefolgt vom Buch der Sprüche 70. Das Hohelied

spielt eine eher untergeordnete Rolle 71. Die Schrift ist das Zeugnis, auf
das sich Seuse in sämtlichen Werken72, bei allen seinen Erfahrungen
beruft 73. Dû einig wisheit in der heiligen serift ist ihm als minneklich als

ein lûtseligû minnerin 74, und jede «Seite», ja jedes «Wort» der Schrift
nimmt er als minnebrief der ewigen Weisheit entgegen, daran er sein

genügen haben will 75. Vom Gekreuzigten sagt er, er sei ein ufgetan
zertennet buch76, ein lebend buch, da man ellü ding an vindet77, und als

Besonders oft wird 1 Kor 1,24 zitiert: der gekreuzigte Jesus ist «Gottes Kraft»
und «Gottes Weisheit». Der Leitgedanke von Seuses mystagogischer Rede ist der
der paulinischen Verkündigung 1 Kor 2,2: «Denn ich beschloß, nichts anderes
unter euch zu wissen als Jesus Christus, und zwar als gekreuzigten»; Hör I, 14,
Künzle 493, 22 s.: Haec mea sublimior philosophia, 'scire Jesum, et hunc crucifixum'.

68 Vita 3, DS 12,8-11; vgl. Hör I, 1, Künzle 375, 9 s.
69 So vor allem in Vita 3 : Wie er kam in die geistlichen gemahelschaft der ewigen

wisheit (DS 11,20). Zitiert werden Stellen aus Weish 7 u. 8. Weisheit 8, 2-19 wird
die sophia als «ideale Braut für Salomo» vorgestellt. Hier - und nicht etwa im Hld -
ist die eigentliche Fundstelle für Seuses Thema der geistlichen gemahelschaft zu
lokalisieren. Was das für das minnerich herz des jungen Seuse bedeutet hat, ist
aus dem in Vita 4,11 u. 12 Geschilderten zu erahnen. Auf die Mißbräuche des

spunzieren [sponsieren] verweist Seuse Vita 41, DS 135, 14 u. 136, 22.
70 Vita 3 werden Stellen aus Spr 1-4,6 u. 23 angeführt. Weiter werden Sir

und Koh zitiert. In den fünf Weisheitsbüchern wird die Weisheit als «redende»
Person nur in Spr (1, 20-33; 8, 12-36; 9, 1-6) und Sir (24, 1-22) vorgestellt.

71 Hier wohl ein deutlicher Unterschied zu dem von Seuse so hochverehrten
Bernhard von Clairvaux. Für die mehr praktische Ausrichtung von Seuses
«Brautmystik» sei auf Hör II, 7 (ein entsprechendes Kapitel im Bdew fehlt) verwiesen:
Qualiter multi fideles possint sapientiam divinam desponsare (Künzle 590, 1 s.).
Mit «multi fideles» spricht Seuse alle Christen - und nicht nur Auserwählte - an.
Zu beachten ist, daß in diesem Resümee über das Thema «sponsatio» das NT 21 mal,
die Ps 5 mal, die Weish 2 mal und das Hld nur einmal zitiert werden.

72 Vgl. Bdw Prol., DS 328, 3; Bdew Prol., DS 197, 15 f.; Hör Prol., Künzle
365,11; Prol. zum Exemplar, DS 5,21; und dazu M.A.Fischer: Die Heilige
Schrift in den Werken des deutschen Mystikers Heinrich Seuse, Speyer 1936.

73 Vgl. z. B. Vita 52, DS 184, 7 f. : daz geleptü enpfindung mit der script meinunge
ein geliches ustragen gewänne [« daß erlebte Empfindung mit der Meinung der Schrift
volle Ubereinstimmung gewönne» Lehmann;] und den Anm. 83 zit. Text.

74 Vita 3, DS 11, 28-12,1.
75 Bdew 9, DS 231, 9-11; Hör I, 8, Künzle 437, 19-22: Si hoc non sufficit,

saltem de sacra scriptura contenta sit [anima], ubi me sufficienter, si diligens fuerit,
poterit invenire. Quamlibet paginam pro littera amorosa, tamquam in amoris solatium

per me sibi transmissam suscipiat.
76 Bdew 3, DS 209, 10-12 : Daz ist der anevang in der schûle der wisheit, den man

liset an dem ufgetan zertrennet [zertrennten, zerrissenen] büch mines gekrüzgeten libes.
77 Bdew 14, DS 256, 19; vgl. Hör I, 14, Künzle 494, 13 s. und Hör I, 3,

Künzle 393, 28 s. Zu beachten ist, daß Seuse nur von zwei Büchern spricht, dem



248 Mystik und Metaphorik

Wisheit ruft er den Sterbenden an: Owe wie tödest [vergehst, erstirbst]
du !78 Werden diese so grundlegenden und ausschlaggebenden Bezüge
zu buch, scrift und lebend buch nicht gebührend veranschlagt, so könnte
die literarische Kennzeichnung «personifizierte» Weisheit leicht zu
Mißverständnissen führen.

Gewiß, man muß bei Seuse - wie Haas bemerkt - zwischen dem

«empirischen Ich» und dem «literarischen Rollen-Ich» unterscheiden79.
Das gilt besonders, und so hat es Haas auch gemeint, für weite Strecken
der Vita, die evidenterweise ins Romanhafte einer ritterlichen aventiure
ausschreiten. Zu fragen ist aber, wie weit diese Unterscheidung in bezug
auf den Dialog mit der ewigen Weisheit trägt. Künzle nennt die Dialogform

bei Seuse einen «literarischen Kunstgriff» 80. Daß «Kunst» dabei ist,
wird niemand bestreiten. Ob Kunst-«gn^» die Sache trifft, ist eine andere

Frage. Das Phänomen, daß Seuse sich in seiner mystischen Rede

vorwiegend der Dialogform bedient, verlangt nach einer differenzierten

Erklärung. Das Resultat, der literarische Text «Dialog», ist nur die eine
Seite. Die andere ist die «Lebensgrundlage» der dialogischen Gestaltung81.
«Seuses ganzes Wesen neigt» - so schreibt Lehmann - «zur Dialogform»,
seine Seele sei «in einem ewigen Dialog mit Gott begriffen» 82. Dabei geht
es jedoch nicht um bloß subjektive Faktoren. Zur Herkunft seines Dialogs

bemerkt Seuse: Und daz geschah nit mit einem liplichen hosenne

es geschah allein mit betrahtunge in dem lieht der heiligen schrift 83. Das
«allein» ist vielsagend: das minnehosen, von dem die Rede ist, vollzieht

«liber vitae» im biblischen Sinn (Vita Prol., DS 7, 3) und dem Buch des Gekreuzigten.

Das «Buch der Natur», von dem Eckhart und Tauler reden, erwähnt er nicht.
78 Bdew 17, DS 271, 21 : Owe, du lütseliges antlûte [Antlitz] der schönen Wisheit,

wie tödest du!
79 Alois M. Haas: Nim din selbes war, Studien zur Lehre von der

Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse, Freiburg
(Schweiz) 1971 (Dokimion, 3), 155, vgl. 189-208.

80 Künzle, Einführung 81.
81 Vgl. Rudolf Wildbolz: Art. «Dialog», in: P. Meeker - W. Stammler:

Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte, Bd. I, Berlin 19582, 251-255;
S. 252: «Diese Beobachtung legt die Frage nach den Lebensgrundlagen dialogischer
Gestaltung nahe. Elemente derjenigen Haltung, der sich die dialogische Formung
von innen her aufdrängt sind: menschliche Umgänglichkeit, geistige Gemeinsamkeit,

Primat des Lebensmäßigen vor dem bloß Theoretischen und streng
Systematischen. Weiterhin lehrt die historische Erfahrung, daß die Dialogproduktion
gerade dort am fruchtbarsten ist, wo die Wirklichkeit selber reich ist an
bedeutenden Gesprächen ...».

82 Lehmann a. a. O. (Anm. 7), Einleitung, xxvi.
83 Bdew Prol., DS 197, 14-21.



Mystik und Metaphorik 249

sich nach dem Verständnis des Dieners nur im Umgang mit der Schrift.
Die wohl treffendste Formulierung für die enge Verbindung von «empirischem

Ich» und «literarischem Rollen-Ich» ist bei Boesch zu lesen, der in
einem Zuge von «den Spiegelungen des Menschen Seuse im Leitbild des

Dieners » und « der dialogischen Begegnung von Diener und göttlicherWeisheit

» spricht84. Doch verlangt Seuses DialogpraUs weitere Fräzisierungen.

«Stilum vertere))

Seuse betont, es gehe nicht um seine Person: Nec est taliter acci-

piendum quasi discipulus fuerit talis ...85. Ausdrücklich spricht er: pro
quolibet in genere ; bald in persona hominis perfecti, nach Art eines geübten,
vollkommenen Menschen; bald in persona imperfecti, nach Art eines
Menschen, der noch manche Gebresten abzulegen hat; dann wiederum in
persona alicuius hominis, qui affectuose Christum diligit, wie ein Mensch,
der Christus mit seinem ganzen Gemüte hebt ; dann wiederum in persona
peccatoris, wie ein in Sünden Verstrickter. Et sie diversimode stilum vertit,
so wendet der Dialogierende - je nachdem, secundum quod tunc materiae

congruit - den Redestil. «Stil» hat hier nur wenig mit Stilistik im
literarischen Sinn zu tun. Stilum vertere bedeutet: «in persona alterius»
sprechen, reden, kosen.

Im Paralleltext des Bdew heißt es: Er [der Diener] nimt an sich, als

ein lerer tun sol, aller menschen person 86. Als ein lerer tun sol verweist -
nicht ohne kritischen Unterton - auf eine besondere Art der Unterweisung.

Stilum vertere meint ein hermeneutisches Prinzip. Dazu könnte man
auf eine «Randbemerkung» Schleiermachers verweisen, die lautet:
«Die divinatorische [Methode] ist die welche indem man sich selbst

gleichsam in den andern verwandelt, das individuelle unmittelbar aufzufassen

sucht» 87. Die mit diesen Termini umschriebene Methode stimmt
mit Seuses Rede und Intention überein: sein dia-logein gilt dem
konkreten Menschen, nicht der Weitergabe einer abstrakten «Lehre».

84 Boesch a. a. O. (Anm. 10), 245 (Hervorhebung von uns).
85 Hör Prol., Künzle 366, 8-17; vgl. Bdew Prol., DS 198, 1-5.
86 Bdew Pro!., DS 198, 1; vgl. dazu unmittelbar vorher, DS 197, 28-30: Er

[der Diener] meint dar inne [mit Frage und Antwort zwischen Diener und Weisheit]
ein gemein lere geben, da heida, er und ellü menschen, mugen an vinden, ein ieklicher
daz, daz in angehöret.

87 Friedrich D. E. Schleiermacher: Hermeneutik, Nach den Handschriften
neu herausgegeben und eingeleitet von Heinz Kimmerle, Heidelberg 1959, 109
(Die kompendienartige Darstellung von 1819).

17



250 Mystik und Metaphorik

Dies führt die Analyse des susonischen Dialogs in eine neue

Richtung: weg von der Konzentration auf das eigene Ich, hin zum «Geselligen»

zum «Miteinander von Menschen im Medium des Sprechens», wie eine

literargeschichtliche Definition von «Gespräch» besagt88. «Gespräch»
ist auch ein Grundparadigma in der neueren hermeneutischen Reflexion.
Gadamer hat dafür die existenzphilosophische Formel geprägt: «das

Gespräch, das wir sind »89. «'Seuse' ist ein Gespräch», könnte man sagen.
Auf jeden Fall ist die Rede des Dieners und Interpreten der ewigen
Weisheit ein «Sem-im-Gespräch».

Seuse ist ein Meister des Dialogs 90. Und dies verdient umso mehr

Beachtung, als die Dialogform im deutschen Sprachraum - wie im
Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte ausgeführt wird - einen
eher bescheidenen Platz einnimmt91. Beim dialogein - und nicht beim

allgemein Dichterischen oder Lyrischen - hätte, so scheint es uns, eine

entsprechende Würdigung von Seuses mystischer Sprache einzusetzen.
Indessen sei, zum Abschluß dieses Paragraphen, auf die Motive hinge-

88 R. Wildbolz a. a. O. (Anm. 81), 251: «Anders als der Monolog, welcher
wesentlich die Ausdrucksform der einsamen, abgetrennten Individualität ist und
daher zum lyrischen Sichaussagen tendiert, neigt der Dialog seinem Wesen nach
zum Dramatischen. Darin ist zweierlei inbegriffen: das Miteinander von Menschen
im Medium des Sprechens und ihre Auseinandersetzung durch Rede und Gegenrede. »

89 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Tübingen (1960) 19723,
360: «Wir suchen von dem Gespräch aus, das wir sind, dem Dunkel der Sprache
nahezukommen»; ders.: Kleine Schriften I, Tübingen 1967, 160 u. 210: «das
unendliche Gespräch über die menschliche Bestimmung»; 111: «das unendliche
Gespräch in Richtung auf die Wahrheit, das wir sind»; Wahrheit und Methode, 360:
«im gelingenden Gespräch» geraten die miteinander redenden Partner «unter die
Wahrheit der Sache, die sie zu einer neuen Gemeinsamkeit verbindet.»

90 Zu bemerken ist allerdings, daß der Dialog in den deutschen Werken Seuses

lebendiger und - wie bereits C. Gröber (abgesehen von seiner falschen These bez.
des Verhältnisses Bdew - Hör) festgestellt hat - «gewandter» fließt, «frei von der
Weitläufigkeit des Monologs», der sich im Hör bisweilen «nach Art einer Abhandlung

dahinschleppt» (vgl. C. Gröber: Der Mystiker Heinrich Seuse, Freiburg i. Br.
1941, 108). Künzle fügt (Einführung 50) bei, daß der Dialog im Hör «in den meisten
der [im Vergleich zum Bdew] zugefügten Kapitel, so in I, 1 und 12, II, 1 und 8

überhaupt nicht in Gang kommt, während er in II, 6-7 fast ganz zurücktritt. »

91 R. Wildbolz a. a. O. (Anm. 81), 252: «Der deutsche Anteil an der
europäischen Dialogliteratur ist verhältnismäßig klein. Es gibt nur wenige deutsche
Dialoge, die an die großen dialogischen Gebilde der Weltliteratur heranreichen.
Es besteht daher auch keine wirkliche Dialogtradition innerhalb der deutschen
Literatur. Jedes noch so bescheidene Aufblühen läßt fremde Anregungen sichtbar
werden.» Merkwürdig ist, daß Wildbolz im Abschnitt über das Mittelalter (§ 3)

zwar die «Lehrgespräche» und «Streitgespräche» (wobei es sich nach W. um eine
«dialogische Einkleidung» handelt) erwähnt, kurz auf den «mystischen Dialog»
verweist, jedoch Seuse keines Wortes würdigt.



Mystik und Metaphorik 251

wiesen, die den Diener der Weisheit von innen her drängen zum Reden

in aller menschen person. Das eigentliche und treibende Movens ist das

paulinische «gaudere cum gaudentibus, flere cum flentibus: idipsum
invicem sentientes»92, das «sich freuen mit den Fröhlichen», das «weinen

mit den Weinenden» und das «einerlei Sinnes sein miteinander ». Auch was
bei Paulus folgt, kann auf den Diener der göttlichen Weisheit bezogen
werden: «non alta sapientes, sed humilibus ccwsentientes»93, «nicht in
hoher Weisheit sich ergehend, sondern mffühlend mit den Geringen» 9+.

Damit sind wir beim bredier Suse 95 angelangt, der nicht «für sich» mit
der Weisheit sprechen will: sein kosen mit der Ewig Wisheit bewegt ihn
hin zu den Menschen, und zwar wie es kaum knapper und umfassender

ausgedrückt werden könnte: pro quolibet in genere, für einen jeden dieser

Art, ob Fortgeschrittener oder Anfänger96.

Selbstgespräche

Nach dem Zwiegespräch mit der Ewig Wisheit und dem Sprechen
in aller menschen person ist schließlich noch eine dritte Dimension des

susonischen dialogein zu erwähnen. Eine Dimension, welche die zwei
soeben beschriebenen und auseinanderstrebenden Sprechrichtungen wieder

zusammenbringt und auf einen Punkt hin konzentriert. Dafür wählen

wir den Terminus «Selbstgespräch» und meinen damit nicht einen

92 Rom 12, 15-16a.
93 Rom 12, 16b.
94 Für Seuses pastoralen Sinn und milde Beurteilung ethisch «schwieriger

Fälle» vgl. z. B. Hör II, 7, Künzle 595, 15-20. Die praktisch-pastorale Seite von
Seuses Mystik haben bes. herausgestellt Dominikus Planzer: Heinrich Seuses
Lehre über das geistliche Leben, Freiburg i. Br. 1960; Ephrem M. Filthaut:
Heinrich Seuse in dominikanisch-priesterlich-seelsorglicher Sicht, in : E. M. Füthaut
[Hrsg.] : Heinrich Seuse, Studien zum 600. Todestag, 1366-1966, Köln 1966, 267-
304; und daselbst, 305-318, Kunibert M. Gieraths: Die pastorale Klugheit in
den aszetischen Forderungen bei Jordan von Sachsen und Heinrich Seuse.

95 Mit bredier bezeichnet sich Seuse als Mitglied des Predigerordens. Für die
Verwurzelung Seuses in der dominikanischen Tradition und Spiritualität vgl.
Künzle, Einführung, 87-103. Aus dem Prolog zu den ersten Konstitutionen des

Predigerordens sei die Zielsetzung: «proximorum animabus utiles esse», «den
Mitmenschen nützlich sein», angeführt, krit. Ed. von A. H. Thomas: De oudste
Constituties van de Dominicanen, Löwen 1965 (Bibliothèque de la Revue d'histoire
ecclésiastique, 42), 311, 18 f. (der zitierte Passus wurde 1220, also noch zu
Lebzeiten des hl. Dominikus, in den Text der Konstitutionen eingefügt).

96 Seuse geht es vor allem um den ersten begin, wie man sül an vahen (Vita 33,
DS 98, 11), um den anvahenden menschen (Vita 1, 34, 35, 41), auch um die infirmi
und fragiles, die impotentes und simplices (Hör II, 7, Künzle 594, 4 u. 16).



252 Mystik und Metaphorik

Monolog, bei dem sich stets dasselbe selbstbewußte «Selbst» ausspricht,
sondern eine Art interrogativer Rede, bei der der Sprechende sein sich
suchendes «Ich» abspricht. Solche Dialoge sind bei Seuse häufig in der

Vita zu finden, am ausgeprägtesten dort, wo von einer «Wende», vom
Beginn einer neuen Etappe geistlicher Erfahrung berichtet wird. So

gleich am Anfang, wo der Diener von der geswinden endrunge, der ge-
swinden kere, der geswintlichen abker spricht97. Die Rede und Gegenrede
wird mit folgenden Worten eingeleitet: Do im dise indruk von got be-

schah, do erhüben sich bald etliche vorstrite... Und die waren also: ...98;

Dem widerstund dû anvehtung mit einem inschießenden gedank also:

was folgt steht jeweils in direkter Rede. Ein inschießend gedank, der «da»

zu reden beginnt, ist eine für den Diener der Weisheit ebenso typische
wie plastische Wendung. Weiter lesen wir: Do dû gnade in disem strite

an ime gesigte, do kom ein vientlicher gedank in frûndes bild und riet im
also'. 10°. In Vita 3, Wie er kam in die geistlichen gemahelschaft, heißt
es: Daz widerzugen frômdû bilde, und gedaht also: ...101 ; und: Daz
widersprach ein gütlicher gedank also : ...102. Hier geht es weniger um ein kosen

oder minnekosen, denn um einen widerruf103, einem strite104, ein gevehte105.

In Vita 19, beim Eintritt in die «höchste Schule» der «Kunst der rechten
Gelassenheit», wird gesagt: Er [der Diener] begond in im selben mit im
selben einreden und sprach also : ...106. Dies ist die exakteste Beschreibung
von Seuses Selbstgespräch: in im selben - mit im selben - ein reden.

Doch ist noch eine weitere bezeichnende Formel anzuführen: Do er

[der Diener] also gelag in den nôten do sprach neiswas in ime also : 107;

Da sprach neiswaz in dem grund siner sele also : ...108; do kom ein stilli
in sin sele, und in einer Vergangenheit der sinnen do sprach neiswas in ime
also ...109. Die Erfahrungsnähe dieser Wendungen liegt auf der Hand. Es

sprach neiswaz, - was für ein «was» ist das, das «da» zu sprechen anhebt?

97 Vita Prot, DS 8, 14 f. u. 18.
98 Vita 1, DS 8, 21-23.
99 A. a. O., DS 8, 25 f.

100 A. a. O., DS 9, 4 f.
101 Vita 3, DS 13. 5 f.
102 A. a. O., DS 13, 14.
103 Vita 1, DS 8, 28.
104 A. a. O., DS 9, 4.
105 A. a. O., DS 9, 23.
106 Vita 19, DS 54, 18 f.
107 Vita 20, DS 57, 31 f. ; vgl. 58, 4 f.
108 Vita 38, DS 124, 24 f.
109 Vita 44, DS 152, 10-12.



Mystik und Metaphorik 253

Man ist geneigt auf die Heideggersche Formel «die Sprache spricht»
zu rekurrieren 110. Doch dürfte es angebrachter sein, in diesem Zusammenhang

an Schriftsteller wie Robert Walser und Günter Eich zu erinnern,
die jene beklagen, welche die Fähigkeit verloren haben, auf «innere Worte
zu hören», Dabei handelt es sich nicht um harmlose Einflüsterungen. Der
Diener spricht von «Streitgesprächen», im Gegensatz zu minnekosen.

Von Streitgesprächen, die den Widerstreit zwischen dem «alten» und
dem «neuen», dem äußeren» und dem «inneren Menschen» zur Sprache

bringen. Lug, daz dû natur sie ungeladen und der usser mensch einförmig
mit dem inren m. Die Sache dieses Streitgespräches ist das für jede echte

mystische Erfahrung so grundlegende und unentbehrliche Ringen um eine

dem Anspruch Gottes entsprechende Selbsterkenntnis des Menschen U2.

Wir fassen zusammen: In Seuses dialogein sind drei Grundrichtungen
oder -dimensionen zu unterscheiden :

(1) kosen, minnekosen mit der göttlichen Weisheit (transzendentes
Gegenüber) im lieht der heiligen schrift (kategoriales Gegenüber) ;

(2) stilum vertere, Reden in aller menschen person (soziale Dimension) ;

(3) strite, gevehte, widerruf, Selbstgespräch zu Selbsterkenntnis und
Selbstwerdung (personale Konzentration).

Das erste betrifft das Zentrum der mystischen Erfahrung, die nach
christlichem Verständnis stets Wort-erfahrung ist ; das zweite die mysta-
gogische Rede; das dritte die Grundlage aller echten Gotteserfahrung.

110 Martin Heidegger: Unterwegs zur Sprache, Pfullingen 1959, 12 u. ö; 33:
«Der Mensch spricht, insofern er der Sprache entspricht.» Ders. in einem Vortrag
im Jahr 1950, zit. in: Die Sprache, Darmstadt 1963, 110 Anm. 2: «Die Sprache
spricht, der Mensch spricht jedoch nur, indem er der Sprache entspricht.» Mit
diesen paradigmatischen Sätzen ist gemeint: Sein, bzw. Sinn von Sein kommt nur
im Menschen, bzw. in der Sprache zu sich selber. Dazu die Gleichungen: Sprache

«Haus des Seins» (Piatons Lehre von der Wahrheit mit einem Brief über den
Humanismus, Bern 1947, 115 [Brief über den Humanismus]); Sprache «Born
des Seins» (Unterwegs, 169); Sprache «Behausung des Menschenwesens» (Unterwegs,

115); «... damit die Sterblichen wieder lernen, in der Sprache zu wohnen»
(Unterwegs, 38; vgl. 33 u. 166).

111 Vita 49, DS 165, 8 f. Das ganze Kapitel besteht aus Leitsätzen zum Thema :

«äußerer» - «innerer Mensch». Zu: homo carnalis — spiritualis, vgl. Hör I, 13,
Künzle 489, 3 u. Bdew 13, DS 251, 2 f.

112 Zum Thema «Selbsterkenntnis» bei Eckhart, Tauler und Seuse sei auf die
umfassende Untersuchung von Alois M. Haas: Nim din selbes war (zit. Anm. 79)
verwiesen.



254 Mystik und Metaphorik

II. Bild und Gleichnis

Wie eingangs vermerkt, soll in diese Studie auch die susonische

Mystagogie einbezogen werden. Diese bestimmt zu einem großen Teil
den Sprachgebrauch des brediers Suse. Seine Lehr- oder Dialogmethode
richtet sich, so haben wir festgestellt, vorzugsweise an die «Anfangenden»,
die «Kleinen» und «Geringen» im biblischen Sinn 113. So erstaunt es

auch nicht, daß in den vom Verfasser buchli genannten Schriften
ausführliche Beschreibungen der «Unio», der höchsten mystischen Vollendung,

kaum zu finden sind. Eigentlich gibt es nur eine Stelle, wo Suso

ex professo von der Unio spricht (am Schluß der Vita). Was dem Diener
der ewigen Weisheit vor allem am Herzen liegt, ist der Weg zu zunehmender

«Christusförmigkeit». «Gottförmig» wird der Mensch durch das «mit
Christus gebildet werden». Wie wir in Leitsatz II formulierten, spielen
auf diesem Weg «Bild» und «Gleichnis» eine tragende, d. h. im Hörenden

und Lernenden grund-legende Rolle.

Mystagogie

Eine der instruktivsten Stellen zu diesem Thema ist im Prolog zum
Exemplar zu finden 114. Seuse erklärt hier den Plan der Vita anhand der

bekannten Drei-Wege-Lehre115 : vom anvahenden leben / anvahenden men-

113 Das von Seuse oft zitierte, ganz dem Thema «Pädagogie» gewidmete biblische

Weisheitsbuch der Sprüche (vgl. Anm. 70) beginnt mit den Worten: «Sprüche
dazu bestimmt, den Schlichten Klugheit zu verleihen (Spr 1,1-4).

114 Prol. zum Exemplar, DS 3, 2-18.
115 Der «via purgativa», «illuminativa» und «unitiva». Die «drei Wege» spielen

bei Eckhart keine Rolle, Tauler verwendet sie mehr in schematisch-systematisierter,
Seuse mehr in elastisch-adaptierter Weise. Vgl. dazu den mit reicher Literaturangabe
versehenen Artikel von A. Haas: Wege und Grenzen der mystischen Erfahrung
nach der deutschen Mystik, in: Mystische Erfahrung, Die Grenze menschlichen
Erlebens, Freiburg [i. Br.] 1976, 27-50. Ein Text der hochscholastischen Theologie,
den Seuse sicher kannte: Thomas von Aquin: Summa theologiae II/II, q. 24, a. 9:
« Utrum convenienter distinguantur gradus caritatis, incipiens, proficiens et perfecta. »

Für den plotinisch-neuplatonischen Hintergrund der «drei Wege» sei
verwiesen auf Weener Beierwaltes : Reflexion und Einung, in: W. Beierwaltes,
H. U. von Balthasar, A. M. Haas: Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 7-36.
In der spirituellen Theologie monastischer Tradition ging es oft um 7, 12 und mehr
Stufen, bzw. «Sprossen» der «scala Dei». Bei Bonaventura findet sich das
Dreierschema kombiniert mit anderen, komplizierteren Auftreibungsmodellen.



Mystik und Metaphorik 255

sehen, vom zünemenden menschen und vom seligen volkomen leben 116.

Das Grundwort leben deutet an, daß es sich dabei nicht um eine rein
chronologische Abfolge oder ein stetes, klar abgrenzbares Aufsteigen
von Stufe zu Stufe handelt117. Darauf, daß vom «anfangenden» und
«zunehmenden», nicht aber vom vollkommenen «Menschen», sondern

(in eschatologischer Perspektive) vom seligen volkomen leben gesprochen
wird, haben wir schon hingewiesen. Seuses originaler Beitrag besteht nun
darin, daß er - gestützt auf seine eigene Lebenserfahrung (es handelt sich

ja um die Vita) - die drei Wege oder Stadien mit einer dreifachen mysta-
gogischen Rede kombiniert:

(1) bildgebende wise,

(2) glichnusgebende wise,

(3) gut underschaid 118.

Wahl und Ordnung dieser Termini insinuieren eine - in der bisherigen

Literatur kaum gebührend berücksichtigte - Theorie der mystago-
gischen Unterweisung. Diese sei mit den folgenden Überlegungen etwas
verdeutlicht. Zunächst sind die Zuordnungen zu beachten: Anfangende
brauchen «Bilder», Zunehmende «Gleichnisse», Fortgeschrittene - nicht
ausdrücklich so benannte, doch mit der dritten Weise anvisiert - «gute
[rechte, ordentliche] Unterscheidung». Die Betonung der notwendigen
Funktion von «Bildern» zeugt von Seuses Sensibilität für psychologische,
bzw. entwicklungspsychologische Faktoren auf dem Weg der christlichen

Glaubenserfahrung. Daß Fortgeschrittene oder sich als solche

Wähnende - von «Vollkommenen » kann ohnehin nicht die Rede sein - mit
den strengsten Mahnungen versehen werden, hat sicher zeitgeschichtliche,

bzw. zeitkritische Hintergründe. An manchen Stellen spricht der

Diener von floierender, flatternder, aufgeblasener, hochmütiger
«Vernunft » 119, und seiner geistlichen fro thohter sagt er - mit Anspielung auf
«hohe», «übersinnliche», «überschwängliche Gedanken», die mehr «Lust»

116 Prol. zum Exemplar, DS 3, 3—5. 10 u. 17 f. — Anvahend — zûnemend —

volkomen auch Vita 36, DS 113, 20 f. Hör I, 13, Künzle 489, 30-490, 1: ineipientes -
proficientes — perfecti. Vita 53, DS 194, 5—7 : anvahend — zûnemend. An den übrigen
9 Stellen, wo von anvahenden menschen gesprochen wird (s. Bihlmeyer, Glossar 561),
ist nur vom «anfangenden Menschen» die Rede. Von zûnemend Leben wird nirgends
gesprochen; es gibt nur das anvahend leben - «in via», und das volkomen leben -
«in patria». Im KlBfb X unterscheidet Seuse: furben [reinigen, läutern, purgare] —

lieht [Licht] und warheit - volkomenheit, DS 390, 7. 17 u. 24.
117 Vgl. Anm. 30.
118 Prol. zum Exemplar, DS 3, 3. 8 f. u. 16.
119 Vgl. Bdw6, DS352, 14; Vita46, DS 158,15; Vita47, DS 158, 19 f. u. 23-25.



256 Mystik und Metaphorik

als «Wahrheit» eintragen 120 - : daz du mit nihtû maht verierren, wie höh

du iemer mit den sinnen fingest121.
Weiter ist - vom sprachtheoretischen Gesichtspunkt aus - auf Seu-

ses Gegenüberstellung : « Bild » und « Gleichnis » einerseits und « gute
Unterscheidung» andererseits aufmerksam zu machen. «Bild» und «Gleichnis»
haben mit metaphorischer Rede zu tun. Gut, noturftig, war underscheid122

bezeichnen eine nicht-metaphorische Rede. Seuse empfiehlt also beide
Redeweisen123: Metaphern sind notwendig, ja grundlegend; zu deren
rechter Verwendung aber braucht es gut underschaid, - diairesisl Dies

gilt in ganz besonderer Weise für den mystagogischen Diskurs. Die
Notwendigkeit von «guter Unterscheidung» für Fortgeschrittene oder
Fortschreitende ist emphatisch, und nicht exklusiv, zu verstehen. Auch
den Anfangenden gegenüber ist die Differenz zwischen ordenhaft und
nut ordenhaft 124 klar herauszustellen. Im einzelnen handelt es sich um
folgende Unterscheidungen : zwischen ussern und inren menschen12S,

zwischen warer und falscher vernünftigeit126, zwischen ordentlicher und
floierender vernünftigkeit127, zwischen warer und falscher gelassenheit128,
zwischen ordenlicher einvaltikeit und ungeordneter friheit129. Was unter
diesen Stichwörtern von Seuse an besonderen, im Plan des Ganzen
einkalkulierten Stellen entfaltet wird, ist eine, auf ein bestimmtes Ziel hin
artikulierte « Unterscheidungs t>-lehre. Sie dient dem Diener zur Strukturierung

seiner mystagogischen Unterweisung. Was anzustreben und schon
«in via» zu erreichen ist, kann mit war, rehtü friheit130 - im Unterschied
zu valsch und ledig friheit131 umschrieben werden.

120 Vgl. Vita 33, DS 97, 10-23.
121 Vita 46, DS 156, 15 f.
122 Prol. zum Exemplar, DS 3, 16; Vita 33, DS 97, 16 f.; Vita 48, DS 163, 7.
123 Zur Mischung von metaphorischer und nicht-metaphorischer Ausdrucksweise

- damit die Sprache weder zu «gewöhnlich» noch allzu «rätselhaft»
(unverständlich) sei - vgl. Aristoteles : Poetik 1458 a, 18-30, und Rhetorik 1404 b, 1-4.

124 Vgl. Bdw 6, DS 353, 10-14.
125 Prol. zum Exemplar, DS 3, 4—6: in weler ordenhafti ein reht anvahender

mensch sol den ußern und den inren menschen richten nah gotes aller liepsten willen;
vgl. Vita 49, DS 163-170.

126 Vita 46, DS 155-158.
12' Vita 47, DS 158-160.
128 Vita 48, DS 160-163. - Zu beachten ist der «Ort» dieser Unterscheidungslehre

(Vita 46—48) : nach den mehr vertraulichen Gesprächen mit der geistlichen
Tochter (Vita 33^15) - vor der Spruchsammlung (Vita 49) und der Behandlung
«hoher Fragen» für die «wohlgeübte Tochter» (Vita 50-53 Schluß der Vita).

129 Bdw Prol., DS 327, 27 f.; vgl. Bdw 6, DS 352-357.
130 Bdw 6, DS 353, 3; und Vita 52, DS 186, 13 f.
131 Bdw 6, DS 352, 9 f. u. 24. Vgl. ebenda, DS 353, 2-5: wan sölichü friheit



Mystik und Metaphorik 257

Schließlich sei noch darauf hingewiesen, daß «Bild» und «Gleichnis»

nicht scharf zu trennen sind. Die Semantik dieser beiden Termini ist
in Seuses Sprache fließend. Die wichtigsten Morpheme sind:

bild - glichnus - bischaft
imago - similitudo - figura

Auslegen

Zweimal gebraucht Seuse den Ausdruck: usgeleitü bischaft, «ausgelegtes

Gleichnis»132. Diese eigenartige und eigenwillige Wortverbindung
- sie stammt vom Diener der ewigen Weisheit selber und ist, nach dem

Urteil von Kennern, in der mhd Literatur außerhalb Seuse nicht zu
belegen - gibt Aufschluß über des brediers Auffassung von us legen, -
hermeneuein.

Im Vorwort zum Bdw sagt der Jünger, er habe die Weisung erhalten,
die Lehre von der rechten Unterscheidung zwischen «ungeordneter
Freiheit» und «ordentlicher Einfalt» nach der wise einer usgeleiten bischaft

darzulegen, also ob der junger fragti und du warheit antwürti 133. Hier
wird das Lehren in Frage- und -Antwort-Form als us legen durch «Gleichnis»

gekennzeichnet. Im Prolog zum Bdew spricht Seuse von den
«Gesichten, die hiernach folgen» und bemerkt dazu, sie seien nüt in liplicher
wise geschehen : sü sint allein ein usgeleitü bischaft134. Durch diese Worte
wird - mit beachtenswerter Sorge um die Klarheit des Berichtes - dem
Leser die Weisung erteilt, die Schilderungen von außerordentlichen
mystischen Erfahrungen allein als Auslegung in «gleichnishafter» Weise zu
verstehen. Im Paralleltext des Hör ist der weniger plastische Ausdruck
figurata locutio zu lesen 135. Was wird nun mit dieser «bildlichen Rede»,

mit diesem «ausgelegten Gleichnis» genau intendiert? Zur Beantwortung

dieser Frage sei eine weitere Bemerkung Seuses angeführt: Es ist
nahe alles in tögenlicher wise us geleit; vil stat hie [im Bdew] in lerewise,
daz ein vliziger mensche im selben us kiesen sol ze andehtigen gebeten136.

In tögenlicher wise us geleit - auch dies eine typisch susonische Wendung -
verwiset den menschen von aller selikeite und entfriet in siner waren friheit; wan
swem underscheides gebristet, dem gebristet ordenunge, und waz ane rehte ordenunge
ist, daz ist böse und gebreste

132 Bdw Prol., DS 328, 1; und Bdew Prol., DS 197, 23.
133 Bdw Prol., DS 327, 25-328, 2.
134 Bdew Prol., DS 197, 22 f.
135 Hör Prol., Künzle 366, 22; vgl. 367, 12 s.
136 Bdew Prol., DS 198, 6-8.



258 Mystik und Metaphorik

verweist auf ein Auslegen in «geheimnisvoller», d. h. «bild»- oder
«gleichnishafter» Weise137. In der lateinischen Fassung ist von den hujus figu-
ratae locutionis mysteria die Rede138. Seuses Intention ist somit klar:
er legt nicht «Bilder» oder «Gleichnisse» aus; er will durch «Bild» und
«Gleichnis» auslegen. Sein Berichten wie sein Unterweisen sind ein

interpretierendes Zur-Sprache-bringen von Erfahrungen, von erfahrenen

Erfahrungen und zu erfahrenden Erfahrungen. Schließlich sei noch

festgehalten, daß Seuse nicht selten mit Nachdruck von us legen oder uslegun-

ge spricht139.
Der Diener der ewigen Weisheit versteht sich als Interpret. Und er

ist nicht nur ein gewandter Ubersetzer der Botschaft, die er auszurichten

hat, er macht sich auch Gedanken über die Kirnst des «Dolmetschens»

und reflektiert über die Beziehung von Sprache und sprachlich verfaßter
Wirklichkeit. Seine meta-sprachliche Formel: Auslegen durch Sprache,
durch «Bild» und «Gleichnis» bringt seine Gedanken ganz in die Nähe

moderner Sprach- und Metaphertheorien 14°. Was der Diener auslegt,
sind nicht Texte, sondern Ereignisse und Erfahrungen, schlußendlich
der Mensch auf der Suche nach seiner Bestimmung. Die Schrift ist dabei

Hilfe, nicht Objekt der Interpretation. Das Ziel der mystagogischen
Unterweisung ist, den Initiand zu eigenen Erfahrungen anzuleiten, ihm
behilflich zu sein, seine Erfahrungen zu ordnen und richtig auszulegen,
oder, wie es im angeführten Text aus dem Prolog zum Bdew heißt, um
«eine Art Belehrung», bei der «ein fleißiger Mensch sich seiher» das Nütz-

137 vgi_ Lexer: Mittelhochdeutsches Wörterbuch II (Stuttgart 1974),
1481-1483: tougen dunkel, finster; verborgen, geheim, heimlich; geheimnisvoll,
wunderbar ; im Stillen, ohne Aufhebens ; Heimlichkeit, Geheimnis (geheimer
Ratschluß, mysterium, sacramentum) ; tougen buoch Apokalypse. Die Übersetzung von
in tögenlicher wise us geleit mit: «in bild- oder gleichnishafter Weise ausgelegt»
ergibt sich aus dem Kontext und der Referenz zu : bischaft belehrende Geschichte,
Fabel; Ausdeutung einer solchen Vor-zeichen, Vor-bedeutung; sowie zum
äquivalenten Ausdruck: bispel zur Belehrung erdichtete Geschichte, Fabel, Gleichnis,
Sprichwort (vgl. Lexer a. a. O., Bd. I, 283 u. 284 f.).

138 Hör Prol., Künzle 367, 12 s.
139 Vgl. neben den schon angeführten Stellen Predigt I, DS 503, 1 u. 4.
i4° pjjr dell nach m. Heidegger und R. Bultmann artikulierten hermeneu-

tischen Grundsatz : Ausgelegt-werden durch Sprache ist wichtiger als Auslegen von
Texten, und die von E. Fuchs und G. Ebeling geprägte Formel: nicht sosehr
Verstehen von Sprache, sondern Verstehen (Aus-legen) durch Sprache, vgl. J.-B. Brant-
schen: Zeit zu Verstehen, Wege und Umwege heutiger Theologie, zu einer
Ortsbestimmung der Theologie von Ernst Fuchs, Freiburg/Schw. 1974 (ökumenische
Beihefte, 9), 212-219. Auf neuere Metaphertheorien wird im nächsten Abschnitt
verwiesen.



Mystik und Metaphorik 259

liehe und Passende «auswählen soll». Nach diesen Präzisierungen zu
Seuses Mystagogie und Auslegungslehre im allgemeinen seien nun die
beiden grundlegenden Auslegungskategorien «Bild» und «Gleichnis» im
einzelnen etwas näher untersucht.

«Bild»

Das Lexem bild erscheint bei Seuse in folgenden morphologischen
Abwandlungen: bildunge, bilder, bilden ...; bildlich, bildrich, bildlos,
bildgebend. Das semantische Feld reicht von gezeichnetem oder gemaltem
Bild, pictura; über Phantasma, Gesicht, Erscheinung; imago, exemplar,
Vorbild, Symbol; bildhaften Ausdruck, figura, Metapher; bis zu Grundwort

als Vehikel eines Leitbildes.
In wiefern brauchen nun Anfangende «Bilder»? Zunächst handelt

es sich um gemalte Bilder 141. Der junge Seuse läßt sich auf Pergament
ein Bild der ewigen Weisheit malen; ein Bild, das er mitnimmt auf die
«hohe Schule» in Köln (zu Meister Eckhart), um es täglich zu betrachten

142. In Konstanz läßt er in «seiner Kapelle» durch einen Künstler
gemalet bilden und guten Sprüchen der alten veter anbringen143, und
schickt eine Kopie davon seiner geistlichen Tochter, Elsbeth Stagel in
Töß 144. Zahlreich sind die Anspielungen auf die zeitgenössische bildende
Kunst: Johannes-Liebe, Gabelkreuz, «zerdehnter» Leib des Crucifixus,
«spasimo» oder Zusammenbrechen Marias unter dem Kreuz 145, Pietà
146. Bihlmeyer nimmt sogar an, Seuse habe mit eigener Hand gemalt,
bzw. das «Exemplar» illustriert oder zumindest Entwürfe dazu geliefert

147. Auf jeden Fall hat «Bild» für Seuse mit Anschauung in präzisem
Sinne zu tun.

Weiter handelt es sich um Sinnbilder wie z. B. das «Fußtuch»148,
auch um literarische wie «Aal» 149, «Panther» 15°, «Pelikan» 151 u. a. m.

141 Vgl. Hör II, 7, Künzle 597, 27.
142 Vita 35, DS 103, 16-24.
143 A. a. O., DS 104, 1.
144 A. a. O., DS 107, 1-6.
145 Vgl. H. Denifle, a. a. O. (Am. 1) 416, Anm. 5 (zu Bdew 17, DS 269, 26 f.).
146 Vgl. Bihlmeyer, Einleitung 57*-62*.
147 A. a. O., 46*, 55*, 58* f., 132*.
148 KIBfb III, DS 368, 27 f.; vgl. Vita 20, DS 58, 5 ff.; KIBfb II, DS 363, 22f.
149 Vita 1, DS 9, 16 f.
150 Vita 3, DS 12, 15 f.
151 Vita 33, DS 99, 2.



260 Mystik und Metaphorik

Ferner fallen unter die Kategorie «Bild» auch einfache Sätze, Sentenzen,

Sprüche. Denen, die auf Gottes Wegen zu wandeln begehren, erteilt der
Diener im Kl Bfb den Rat, stets «etwas gut' Rat oder Spruch im Mund
der Seele zum Kauen zu haben»: Ein bewerter gotesfründ soll alle zit etwas

guter bild aid Spruch haben in der sele mund zu küwene, da von sin herz en-
zûndet werde zu gote 152.

In diesem Zusammenhang wäre nun auf die Funktion der Metapher
bei Seuse einzugehen; auf Metapherbildung und Metapherngebrauch, auf

Häufung und Reihung der Metaphern zu ganzen Sequenzen wie etwa:
«wilde Wüste», «hoher Fels», «lebende Steine», «reine Wilde», «Uchte

Auen»...153. Dazu das Urteil eines Kenners: «Seuses größte Leistung» -
sagt Boesch - hegt «im Bildbereich. Den Schleier sinnenhafter
Ausdrücke webt er mit hohem stilistischen Können. Er ist der Meister der

hingehauchten Bilder, der zarten und berückenden Übergänge vom Wirk-
Uchen zur Vision ...»154.

152 KIBfb XI, DS 391, 20-22. - Unmittelbar anschließend spricht Seuse von
der Verehrung des Namens «Jesus»: so sol alwent daz guldin fürspan JHS uf unser
herz gezeichnet sin (DS 392, 6 f.). Auch hier handelt es sich um ein «Bild», bzw.
Schrift-«zeichen», Monogramm, das der Diener auf seinem Herz zu tragen wünscht :

ut nomey. eius mellifluum litteris aureis super latitudinem cordis mei superscribatur
(Hör I, 6, Künzle 433, 23s.); das er dann mit einem Griffel eingraviert: ferro
acuto super nuda praecordia pectoris sui infixit (Hör II, 7, Künzle 596, 12-14);
eine Geste, die er anderen nachzuahmen ausdrücklich verbietet: neque illud
ullo modo imitari debere, quod sibi ex singulari dono datum fuit (a. a. O., 597, 9s.).
Vgl. Vita 4, DS 209 f.; Vita 42, DS 143, 20-144, 2; Vita 45, DS 153-155; und den
Kommentar dazu von Künzle, Einführung 51-53. Mit der für heutige Mentalität
etwas befremdenden Geste des Einritzens des «Namens» ahmt der Diener
mittelalterliche Liebesbräuche nach : Herr, lüg, die minner diser weit die zeichent irù liep
uf ir gewant, ja er will diese augenscheinlich übertreffen: ach minne minü, so han
ich dich in daz frisch blut mins herzenssafes gezeichnet (Vita 4, DS 16, 33-35). Eine
mögliche biblische Referenz: scribe illam in tabulis cordis tui! Spr 7,3. Ein weiteres
Symbol ist das «Bild» der Minnefackel. Am Schluß des lyrischen Diskurses zum
Thema «Gotteslob» spricht der Diener den Wunsch aus, selber ein ufflamendü
vürinü [feurige] minnevackel dins [Gottes] lobes zu werden (Bdew 24, DS 313, 17 f.
u. 25) ; simul quoque cor meum in laude tua aperiatur... ac flammeo ardore laudis
tuae facula immensa exsurgat (Hör II, 5, Künzle 583, 14-16; vgl. 584, 1).

153 Bdew 5, DS 211, 5-11.
154 Boesch, a. a. O. (Anm. 10), 240. - In diesem Zusammenhang wäre auch

auf Seuses «Musikalität» hinzuweisen, vgl. dazu A. M. Haas: Nim din selbes war
(Anm. 27), 197, Anm. 111. Zu den zahlreichen Stellen, wo der Diener der Weisheit
sich musikalischer Termini bedient, vgl. Bihlmeyer, Einleitung 81*; zum katapha-
tischen Ausdruck überschal (Vita 36, DS 112, 4; KIBfb V, DS 376, 16) vgl. Kurt
Ruh : Seuse, Vita c. 52 und das Gedicht und die Glosse «Vom Überschall» (Anm. 27).
Dabei geht es nicht bloß um: schal, schalmien, psalterjen, hellen, klenken, respons,



Mystik und Metaphorik 261

Doch ist Seuses bilderreiche Sprache alles andere als ein Schwelgen
in Bildern. Es handelt sich um einen differenzierten Prozeß. «Der

Kampf» zwischen Seuses «bildreicher Phantasie und dem Streben nach
dem schlechthin Bildlosen» - schreibt Lehmann - «durchzieht sein ganzes

Leben»; der Diener der Weisheit vertrete «am stärksten unter den

Mystikern den Satz, daß man nur durch Bilder zum Bildlosen gelangen
kann»155. Und Boesch bemerkt: «Auf diesem Weg bedient sich das

religiöse Denken des Bildes, in der Absicht, durch Entbildung sich dem
Kern auf neue Weise zu nähern. Der Mystiker vertraut also seine auf
logisch-wissenschaftliche Weise nicht zu fassenden Gedanken den
Bildern an, nicht um sie zu verbildlichen, sondern um hintergründige
Dimensionen zu öffnen» 15S. Die Dialektik von bild und bildlos wird auch

von Haas hervorgehoben 157. Doch sei ergänzend darauf hingewiesen,
daß der bredier Gott nicht nur bildlos nennt, sondern ebenso bildrich. Im
wichtigen Kap. 52 der Vita ist dreimal vom bildrichen lieht der gôtlichen
ainikeit die Rede, in dem aller dinge bild beschlossen ist, und zwar
einvalteklich und weslich nüt na inbildender zûvallikeit158. «Bildreich»
meint hier den Reichtum der Gedanken oder Ideen Gottes. Ein «bild»-lo-
ser Gott wäre ein gedankenarmer oder ideenloser Gott.

Lûterent ûch von cveatürlichen bilden mit wisheit\ heißt es in der

Minneregel159. Auf «kreatürliche», allzu natürliche Bilder ist zu verzichten.

Anders verhält es sich mit den «guten vernünftigen Bildern». Daz

gûtû vernûnftigû bilde nû werin ze verwerfenne wird dem Jünger in einem

süss still gedöne, luter süsse hellung, aller schonst gesang in dem himelschen hofe von
dem fr&lichen ingesinde, harphen reisen und uf blenken sondern um die
eigenartigen, merkwürdigen Syntagmen, die der Diener bildet, um seine musikalischen
Eindrücke zu schildern: inmitten in siner sele vernimmt er ein unmesseklich süzz

Erklingen (Vita 5, DS 18, 25 f.); auf die Frage: ach, waz ist daz da singet? erhält
er die Antwort: du solt müssen, daz dise wolsingender Knabe dir singet, und daz er
dich meinet mit sinem gesang (Vita 11, DS 31, 21-24) ; ein süss melodie versetzt ihn
in ein zerflossenheit siner sele, daz er im kein liplich glichnuss kond geben (womit
Seuse andeuten will, daß er keinen Vergleich zu finden vermöge, über kein liplich
glichnuss verfüge, um die wahrgenommene Melodie in Worte zu fassen: daz un-
sprechlich ist allen zungen) ; darauf sinkt er nider an die erde als ein mensch, dem

von unhraft gebrosten ist; das Bewußtsein wieder erlangt, stimmt er ein in daz
gedöne, «so wie die geistlichen Klänge noch in seiner Seele waren»: als die geisch-
liehen klenke dennoh [als Nachklang] in siner sei waren (KIBfb VIII, DS 386, 3-30).

155 Lehmann, a. a. O. (Anm. 1), Einleitung, xli.
156 Boesch, a. a. O. (Anm. 10), 329.
157 Haas: Nim din selbes war (Anm. 27), 182, 190 f., 208.
158 Vita 52, DS 187, 2-5; DS 184, 21 u. 185, 6.
159 GrBfb xxviu, DS 494, 19 f.



262 Mystik und Metaphorik

kreftgen inschlag (innerer Erleuchtung) gesagt 16°. Gelazenheit ist ein edel

wort - und wird auch bild genannt161. Damit sind wir beim letzten Sinn

von Seuses «Bild»-Verständnis angelangt. Gemeint ist ein Grundwort,
ein Leitbild, das den Menschen zu führen vermag. Inrlichü gelazenheit

bringet den menschen zu der nehsten [höchsten] warheit162. Doch wird auch
dieses «edle Wort» - das eigentliche Leitbild Seuses - von etlichen
mißbraucht, zu ungeordenter friheit. Und schon will der Jünger es fallen
lassen. Sogleich aber wird er vermahnt und belehrt: daz man dar umb
daz gute nüt sol verwerfen von des bösen wegen 163. Auch hier, bei diesem

edlen Bild, geht es also nicht ohne «vernünftige Unterscheidung». Diese

hat den rechten Gebrauch zu regeln; vermag indessen nicht, und soll
und darf nicht die grundlegende Rolle bildgebender wise beeinträchtigen
oder gar ausschalten. Vom Leitbild gelazenheit wäre auf die Figur der

Ewig Wisheit, und von dieser auf das exemplar, das minnekliche bilde

Jesu, überzugehen. Doch damit werden wir uns im nächsten Abschnitt,
anläßlich der «mystischen Metaphorik», eingehender zu befassen haben.
So sei zum Schluß der oft zitierte mystagogische Grundsatz Seuses angeführt

: bild mit bilden us triben164. Wenn der Diener so sehr die Notwendigkeit

von «Bildern» - «guten», «rechten», «vernünftigen», d. h. Gottes
Gedanken und Willen gemässen - betont, so meint er damit vor allem
anderen, man solle das Bild des alten durch das Bild des neuen
Menschen, se Christo conformando, austreiben.

« Gleichnis »

Von der Wurzel glich sind folgende Derivate zu nennen: geliehen,

gelichnuze, glicheit, glichnus; glichstan, glichförmelich; unglich, unglicheit.
Im Lateinischen steht das Wortspiel: similis, dissimilis, similitudo

Ähnlichkeit und Gleichnis). Für die Semantik ist folgendes zu
vermerken: «Bild» verweist auf eine einfachere Bedeutungsstruktur, die

Staffelung von zwei Sinnebenen. «Gleichnis» bezeichnet eine komplexere
Struktur. «Bild» steht näher zu Symbol, «Gleichnis» näher zu analogia
in ursprünglicher Bedeutung: Verhältnis, proportio.

160 Bdw Prol., DS 327, 16.
161 A. a. O., DS 326, 15 u. 327, 1.
162 A. a. O., DS 326, 13 f.
163 A. a. O., DS 327, 8 f.
164 Vita 53, DS 191, 9.



Mystik und Metaphorik 263

Für glichnus steht bei Seuse oft bischaft: belehrende Geschichte,

Ausdeutung einer solchen, Vor-zeichen, Vor-bedeutung165. Bi-schaft ist
eine ähnliche Bildung wie bi-spel, lat. pro-verbium und gr. par-oimia. Die
sinnverwandten hebr. Termini lauten: maschal, Spruch, Denkspruch
(parabola) und melizah, rätselhafter Lehrspruch (interpretatio). Die biblische

Quelle für die «gleichnisgebende» Rede ist das von Seuse öfters
zitierte Weisheitsbuch der Sprüche 166.

Neben dem enarrare und dialogein pflegt der Diener in meisterhafter
Weise das paraballein: das Nebeneinander-aufschichten, das Aufs-Spiel-
setzen von zugleich rätselhaften wie frappierenden Vergleichen 167.

Die zahlreichen, in Seuses Schriften eingestreuten Sentenzen und
Sprüche zu sammeln und genauer zu untersuchen, würde eine eigene Studie

erfordern. Hier sei nur auf die beiden «Spruchsammlungen» des Dieners

- Vita 35 und 49 - hingewiesen. Bei der ersten handelt es sich um
Zitate aus den Collationes des Johannes Cassianus und den Vitae pa-
trum168. Was wir lesen, sind meistens kurze und leicht einprägsame
Lehrsprüche wie:

«Ein Ursprung aller Seligkeit ist,
sich selbst still halten und in
Einsamkeit» 169.

«Wie ein Fisch außerhalb des Wassers,

ist der Mönch außerhalb des

Klosters» 171.

Ein Ursprung aller selikeit ist, sich
selb still halten und in einikeit 17°.

Der visch usrent dem wasser und
der mûnch ussrent dem kloster 172.

Seuse nennt diese Rede nah bild richer wise 173 und im Titel heißt
es, es handle sich um ersten bilden und lere eins anvahenden menschen 174.

Anders verhält es sich in Vita Kap. 49. Die in dieser Sammlung vorge-

165 Vgl. M. Lexer, a. a. O. (Anm. 137), Bd. I, 283-285.
166 vgl. Anm. 70 u. 113. Maschal und melizah, Spr 1, 6, werden in Vg mit

parabola und interpretatio wiedergegeben.
167 Vgl. Anm. 136-138 (zu: in tdgenlicher wise us geleit).
168 Vgl. Künzle, Einführung 86; und dazu bes. Hör II, 3, 547, 6-24.
169 Nach der Übertragung von Lehmann, a. a. O. (Anm. 7), Bd. I, 89.
170 DS 104, 8 f.
171 Vgl. Anm. 169.
172 DS 104, 15 f.
173 DS 103, 15.
174 DS 103, 2.



264 Mystik und Metaphorik

legten Sprüche stammen von Seuse selber und sind für die reifere Els-
beth175 und damit für zünemende menschen bestimmt. Wenigstens drei

Beispiele seien hier aufgeführt:

«Ein Mensch kann die Dinge nicht
verstehen; verhält er sich abwartend,

so verstehen ihn die Dinge »176.

Ein mensch mag die sachen nit be-

grifen: sie müssig, so begriffent in
die sachen 177.

«Selig der Mensch, der nicht zu sehr

Eigenwillen in Wort und Tat kundtut;

je mehr solchen Handelns und
Redens, umso mehr haftet
Unwesentliches sich ihm an» 178.

Selig ist der mensch, der nût vil
wisen noch Worten füret ; ie mer wisen

und Worten, ie me zûvellen 179.

«Wem Innerlichkeit auch im
Äußern zuteil wird, dem wird Innerliches

im stärkeren Maße zuteil als

dem, welchem Innerlichkeit nur im
Innerlichen gegeben wird 18°.

Swem inrkait wirt in usserkeit, dem

wirt inrkeit inrlicher, denn dem
inrkait wirt in inrkait181.

175 Auch die erste Sammlung, Vita 35, wurde für Elsbeth zusammengestellt;
doch reagierte die geischtlich tohter auf die Sprüche der Wüstenväter mit
asketischem Übereifer, der vom Diener mit Mahnungen zum Maßhalten gerügt wird,
vgl. DS 107, 1-17.

176 Nach der vorzüglichen, die sprachlichen Nuancen respektierenden und
durch (leichte) Paraphrasierung wiederzugeben suchenden Übertragung von Adolf
Baumann: Elsbeth Stagels Weg zu Gott (s. Anm. 34), 30.

177 DS 164, 22 f. Die durch diesen Satz artikulierte Wendung - nicht sosehr
die Sachen «begreifen», als vielmehr von den Sachen «begriffen werden» - suggeriert
einen VerStehens- begriff, wie er in der neueren hermeneutischen Philosophie von
M. Heidegger eingeführt und von H.-G. Gadamer in zahlreichen sprachlichen
Ausdrucksvarianten entfaltet wurde. Vgl. dazu Anm. 110, 140 u. 89). Das sie

müssig appelliert an die «Gelassenheit».
178 S. Anm. 176.
179 DS 167, 3 f. Diese Sentenz, zunächst eine Warnung vor Plerophorie, bzw.

ein Plädoyer für diszipliniertes Reden, verweist auf die tiefer liegende Differenz
zwischen wesentlichem und unwesentlichem Sein des Menschen (ie mer züvellen —

umso mehr Akzidentelles, Unwesentliches haftet ihm an).
180 S. Anm. 176.
181 DS 167, 15 f. Dieser Spruch kann als Seuses — mit Virtuosität formulierter

— Beitrag zum Thema «Actio» — «Contemplatio» betrachtet werden. Er zeigt,
wie «innerlich» und «äußerlich» nicht im psychologischen Sinn von intro- und
extravertiert, sondern als (spirituelle) existentiale Kategorien zu verstehen sind.



Mystik und Metaphorik 265

Was bei diesen kaum mehr «Bilder» zu nennenden Sentenzen

frappiert, sind die Subtilität des Gedankens, das Überraschende und Pikante

des Vergleiches. Es geht hier - wie Seuse selber sagt - um ein (für
Fortschreitende bestimmtes) vernünftiges inleiten dez ussren menschen

zu siner inrekeit182. Was den Unterschied zwischen «Bild» und «Gleichnis»,

zwischen «bildgebender» und «gleichnisgebender» Rede nach Seuse

ausmacht, das könnte wohl am geeignetsten aufgrund einer eingehenden

Analyse der Sprachstruktur der besonders typischen Sprüche in Kap. 35

und 49 der Vita herausgestellt und paradigmatisch beschrieben werden.
Bei den «gleichnishaften» Sinnsprüchen von Kap. 49 geht es meistens

um einen spiegelnden Vergleich, um eine kontrastierende ana-logia
zwischen einem «richtigen», «vernünftigen» - und einem «falschen»,
«ungeordneten» Verhalten.

Zum Schluß sei noch auf die kombinatorische Wendung : bildgehend

glichnus 183 aufmerksam gemacht. In Kap. 53 der Vita bittet die geistliche

Tochter den Diener, ihr die «geheimnisvollen [heimlichen, verborgenen]

Gedanken» über die «Verborgenheit der bloßen Gottheit» anzudeuten,

bzw. etwie zu entwerfen daz ich es dest baz verstünde 184. Zunächst
widersteht der Diener diesem Wunsch : wie kan man bildlos gebilden unde

wiselos bewisen, daz über alle sinne [Gedanken] und über menschlich Vernunft
ist?195 Doch gibt er schließlich nach und erzählt die Ring-Parabel: «Wer
einen schweren Stein inmitten eines stillstehenden Wassers kräftig würfe,
so entstünde ein Ring in dem Wasser, und der Ring machte aus seiner

Kraft einen anderen, und dieser wieder einen anderen, und je nach
Kraft des Wurfes weit und breit» 186. Der erste Kreis ist ein Sinnbild
für vermögenden kraft gôtlicher nature in dem vater ; der zweite ein Sinnbild
für den sun, geboren in der Gleichheit göttlicher Kraft nah person ; der
dritte ein Sinnbild für beider geist, glich ewig, glich almehtig187. Was Seuse

hier seiner geistlichen Tochter - am Schluß der Vita 188 - in «bild»- und
«gleichnishafter» Weise vorführen will, ist eine Spiegelung des Deus

unus et trinus im vernünftigen gemute 189, nach eines menschen forme, die

182 DS 163, 13 f.
183 Vita 53, DS 191, 1; vgl. 192, 4.
184 DS 191, 1 f.
185 DS 191, 6 f.
186 DS 191, 16-21.
187 DS 191, 21-29.
188 Der Titel des Schlußkapitels lautet: Diss bûches meinunge ein beschliessen

mit kurzen einvaltigen Worten, DS 190, 22 f.
189 DS 192, 2.

18



266 Mystik und Metaphorik

uss dez herzen innigosten gründe entspringt 19°. Die Ring-Parabel Seuses

wurde schon oft zur Klärung der Herkunft von Bruder Klausens
«Radskizze» herangezogen 191. Das gemalte Bild, das sich in den letzten
Lebensjahren des Eremiten in der Ranft-Kapelle befand, ist nicht ein
«Visionsbild» (wie fälschlich gesagt wird), sondern eine «Meditationstafel»,

eine Art christlich-trinitarischen «Mandalas» 192. Seuse erzählt die

Ring-Parabel zu biltlichen betrahtung wie er sagt193. Zu beachten ist
aber, daß auf die Erzählung und theologische Erläuterung der Sinnbilder
weitere, explizitierende und applizierende Diskurse folgen : zunächst die

mystische Auslegung in «Gleichnis»-form, mit dem Vergleich zwischen
dem obresten überweslichen geist und seinem lühten [Leuchten] im
vernünftigen gemûte 194; dann die mystagogische Mahnrede gegen jene, die
eine «schädliche Abwendung» vom «vernünftigen Adel» (nach dem
Abbild der Dreieinigkeit) nehmen, sich liplicher lüste zuwenden und Gottes
lühtend bild... verkleiben [verkleben]195. «Bild», «Gleichnis» und Mahn-
rede zusammen bilden eine Einheit und artikulieren die «bild»- und
«gleichnishafte», theologische, mystische und mystagogische Rede. Ja
Seuse fügt sogar noch einen vierten Diskurs, eine ethisch ausgerichtete
Unterweisung hinzu, die mit der Aufforderung beginnt: Nim och nu
eben war, wie der widerfluß dez geistes nah biltlicher wise in rehter orden-

hafti geschafen ist...196. Vier Ebenen also werden kombiniert, und auf

jeder ist ein Vergleich - analogia, proportio - zu finden 197. Das Ganze

also nicht bloß eine analoge, sondern eine ana-logierende Redeweise, im
Sinne einer differenzierten proportionalitas proportionum.

190 DS 191, 30 f.
191 Vgl. Wilhelm Oehl: Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschr. f.

Schweiz. Kirchengeschichte 11 (1917) 161-174, 241-254; zur Radskizze: 242-248;
und Robert Durrer: Bruder Klaus, Die ältesten Quellen Bd. II, Sarnen 1921,
1068-1077.

192 Bekanntlich gehören zur Praxis des Mandata vier Elemente : 1. ein für die
Meditation bestimmtes anschauliches Bild von «geometrisch-zentrierter»
Grundstruktur (yantra) ; 2. ein figuraler «Inhalt» oder Gehalt (dhyâna) ; 3. die «Benennung»
des Inhaltes (mantra, Wort) ; 4. die für das Wirksam-werden des Bildes erforderliche
«Inspiration» (prânapratisch-thâna, Odem). Daß Bruder Klaus die Radskizze mit
«geometrisch-zentrierter» Grundstruktur täglich meditierte, geht schon daraus
hervor, daß er die Skizze, bzw. das Bild, ein büch nennt, in dem er die kunst diser lere (die
Lehre der Dreieinigkeit) studiere, vgl. Durrer, a. a. O., I 363 Pilgertraktat 1487).

193 DS 191, 15.
194 DS 191, 34-192, 2.
195 DS 192, 6-8.
196 DS 192, 14 ff.
197 Genau genommen handelt es sich sogar um fünf semantische Ebenen, die



Mystik und Metaphorik 267

Wir fassen das Ergebnis unserer Nachforschung zu «Bild» und
«Gleichnis» zusammen: «Bild» ist für den mystischen Diskurs nach Seuse

grundlegend (sinnproduzierend), «Gleichnis» mehr weiterführend
(sinnpräzisierend). «Gleichnis» setzt «Bild» voraus und kann und darf nicht
die unentbehrliche Funktion des Symbolischen überspielen. Die
Dialektik von «Bild» und «bildlos» (bildlos ist nicht Gott, sondern die Wahrheit)

hat eine bedeutsame Funktion zu erfüllen. Seuses Rede ist nicht
ein einfaches Erbauen, sondern ein Streit, ein Ringen um das richtige
Verstehen (von Urbild und Abbild). «Unterscheidung» kommt als drittes
(und ebenso wichtiges) Element zu «Bild» und «Gleichnis» hinzu.
«Unterscheidung» geht nie über «Bild» und «Gleichnis» hinaus, bedingt indessen

die richtige Auslegung, das rechte Verstehen, und artikuliert (strukturiert)
sowohl die mystische wie die mystagogische Rede. «Bilder» geben und
durch «Gleichnisse» auslegen, sind die Grundvorgänge der vom Diener
der Weisheit reflektierten und mit Leidenschaft betriebenen Kunst der

richtigen Wegweisung zu geordenter vernünftekeit und warer friheit198.

Seuse mit seinem para-ballein «auf-schichtet»: 1. die anschaulich-sinnbildhafte
Ebene, die durch einen «bildgebenden» Diskurs zur Sprache kommt (191, 15-21) :

ein «schwerer Stein», der «kräftig» in ein «stillstehendes Wasser» geworfen wird und
drei «kräftige» Kreise zieht; 2. die transzendente Ebene, die durch einen
«gleichnisgebenden» Diskurs anvisiert wird (191, 21-29) ; der «Vater», der das Wort «spricht»,
und der den beiden «gleiche Geist» die drei großen ringe, 192, 3) ; 3. die katego-
riale, jedoch trans-empirische Ebene, die in «Gleichnis »-form angesprochen wird
(191, 30-192, 5) : das vernünftige gemûte, in dem nah biltlicher glichnust [drei] kleinû
ringlü us flûssent; 4. die an Erfahrung und Beobachtbares appellierende Ebene
(192, 6-13): das «Verkleben» des edlen Bildes, bzw. das «Wiederaufleuchten» und
Sich-bemerkbar-machen des Geistes; 5. die durch Verhalten und Handeln zu
erreichende Ebene (192, 14-30): das «Sich-hinkehren» zu Gott, das Kreuz-auf-
sich-nehmen und Jesus-nachfolgen.

Die 1. Ebene wird durch (anschauliche) sinnbildliche Rede; die 2. Ebene durch
(theologisch) explizierende Rede; die 3. Ebene durch (in gleichnishafter Auslegung
Verborgenes aufdeckende) mystische Rede; die 4. Ebene durch (exhortative)
mystagogische Rede; die 5. Ebene durch (imperative) ethische Rede zur Sprache gebracht.

Auf allen fünf Ebenen geht es um Vergleiche, die dynamisch, nicht statisch,
artikuliert werden : bei 1—3 handelt es sich um zirkuläre Bewegungen, bei 4 um zwei
auseinanderstrebende kontradiktorische Bewegungen, bei 5 um eine kontinuierlichlineare

Bewegung, mit bestimmtem Ausgangspunkt und genauem Ziel.
Wollte man diesen relativ kurzen Text (50 Zeilen), der 5 verschiedene semantische

Ebenen durchläuft, nach logischen Gesichtspunkten analysieren, so käme man
auf: 10 (5x2) notionale Akte, 15 (5x3) Termini, 30 (5x6) einfache oder direkte
Relationen und 60 (6 + 12 + 18 + 24) analogierbare oder proportionale Relationen.

198 Seuse ist also nicht nur «der liebenswürdigste unter den Mystikern», der
Mann des «Gemütes» und der «frommen Gefühle». Er verdient etwas mehr Beachtung,

als daß die doch reichlich abgedroschenen Bilder vom «geistlichen Minnesang»
und «Helden» eines zu Gottesminne sublimierten «Ritterromanes» suggerieren



268 Mystik und Metaphorik

III. Mystische Metaphorik

Von Bild und Gleichnis ist zu dem, was der Diener der ewigen Weisheit

prädikativ «das beste Bild» und «das höchste Gleichnis» nennt,
weiter zu schreiten. Was unter diesen Worten zur Sprache kommt, ist
das primäre Movens von Seuses mystischer und mystagogischer Rede.

Diesem Movens entspricht — auf einer tieferen Schicht als der der bisher

analysierten Sprachebenen - der Vorgang des metapherein. Den Grund,
bzw. die bewegende Sache dieser «mystischen Metaphorik» haben wir in
Leitsatz III mit den Stichworten «Leben und Tod des historischen Jesus»

angegeben. «Historischer Jesus» meint in diesem Zusammenhang nicht

- wie in dem nach K. Barth zur «Dichotomie» neigenden Theologenjargon

- Gegensatz zum «Christus des Glaubens», sondern will die Referenz
der Rede des Dieners zur «Geschichte Jesu» signalisieren. Die Quelle
seiner mystischen Metaphorik ist nicht die göttliche Transzendenz an
sich, sondern die geschichtliche Dimension des Logos des christlichen
Glaubens.

Zum Vokabular

Zunächst seien die wichtigsten Vokabeln zusammengestellt, die
den Vorgang des metapherein in susonischer Sprache vehikulieren. Dabei

geht es nicht bloß um die Termini: bild, glichnus, bischaft. Ein weit
gespanntes Netz von Wörtern wird da ausgebreitet, ein in Bewegung
geratener Verein von assoziierten Lexemen, Morphemen und Phonemen.

Wenigstens die signifikantesten davon seien hier aufgeführt :

bilden, entbilden, überbilden, vor bilden, ab bilden, nach bilden, um
bilden

formen, überförmen, förmlich, formlos, mitförmig

mögen. Schon seine fein konstruierten, ebenso knappen wie dichten Sprüche verraten
scharfen Verstand und hohe Geistesgaben. Seine Sprache ist vielschichtig, sein
Vokabular sicher fließend, wenn es sich um dichterische Aussagen handelt, doch
nicht durchgehend, auf allen Linien. Wo Seuse reflektiert, fehlt es nicht an Präzision

und Konsistenz der Sprache. Wenn «Bild» und «Gleichnis» sich berühren, so
hat das sachliche Gründe. «Unterscheidung» hat mit «wahr» und «falsch», mit
«Ordnung» und «Unordnung», mit «rechter» und «flatterhafter Vernunft» zu tun.
«Bild», «Gleichnis» und «Unterscheidung» werden in origineller Weise kombiniert.
Als Termini gebraucht sie der Autor définit und konstant. Sie bilden das
metasprachliche Instrumentar zur Rechenschaft über die mystische Rede.



Mystik und Metaphorik 269

formare, conformare, deformare, transformare, formosus, formositas,
deformis, deformatus, deformitas

imago, speculum, exemplar

similis, similitudo, dissimilis, dissimilitudo

glich, glichen, entglichen, glicheit, glichnus, glichstan

Wer auch nur flüchtig in Seuses Schriften geblättert, wird die
Bedeutung dieser Wortgebilde, besonders dort, wo Wesentliches zur Sprache
kommt, kaum übersehen haben.

Eckhart - Seuse

Bevor wir auf die Sache der susonischen Metaphorik näher eingehen,
seien ein paar Bemerkungen zu Sprachdifferenzen zwischen Eckhart
und Seuse eingefügt. Zwischen Eckhart - und Seuse, der als junger,
knapp dreißigjähriger Lektor seinem mit kirchlichen Autoritäten in
Schwierigkeiten geratenen, berühmten und betagten Magister mit einer

eigenen, Partei ergreifenden Verteidigungsschrift (dem Bdw) zu Hilfe
eilt; der, durch Eckharts weisen und brüderflehen Rat von jahrelangen
Skrupeln befreit, dem «heiligen Meister» - wie er ihn in diesem

Zusammenhang ehrfurchtsvoll anredet - bis ans Ende seines Lebens in
Dankbarkeit verbunden bleibt199 ; und der, im Vergleich zum edeln trank dez

hohen meisters, seine eigene Lehre des klainen dieners groben trank nennt 20°.

Die folgenden Bemerkungen betreffen: 1. die Rede vom «Nichts», 2. die
Rede von der «Nachfolge» und 3. den Gebrauch der Verba «bilden»,
«entbilden», «überbilden».

(1) Die Rede vom «Nichts». - Auch Seuse nennt, besonders im Bdw
und in Kap. 52 der Vita, Gott ein «Nichts»: niht, nihtekeit, nitwesen;

nût, nûtsin, nütwesen; ausformuflert : istige namenlose nihtekeit, «wesentliche

namenlose Nichtigkeit»201. Zur Differenz: Sie ist weniger in der

Betonung des auch von Eckhart herausgestellten unendlichen quafltati-

199 Vgl. Vita 21, DS 63, 1-6. Nach Vita 6, DS 22, 27-23, 12 erscheint der
selig meister Eghart nach dem Tode Seuse und erläutert ihm die Lehre von der
fürderlichest Übung der gelassenheit.

200 Vita 33, DS 99, 14 f. ; auch hier, in einem Brief an Elsbeth Stagel, nennt
Seuse seinen Lehrer den heiligen maister Eghard, DS 99, 12.

201 Vita 52, DS 187, 11. Vgl. dazu Minoru Nambara: Die Idee des absoluten
Nichts in der deutschen Mystik und ihre Entsprechung im Buddhismus, Archiv
für Begriffsgeschichte, Bd. 6, Bonn 1960, 143-277 ; zu Seuse 201-208.



270 Mystik und Metaphorik

ven Unterschiedes zwischen Gott und Mensch, einer verschiedenen «Ontologie»,

als in einer vorsichtigeren, den Verstehensmöglichkeiten «Anfangender»

Rechnung tragenden Artikulierung der mystischen Lehre zu
lokalisieren. «Der Mensch wird nimmer in diesem Nicht so gänzlich
vernichtet» - schreibt der Jünger der Wahrheit - «seinen Sinnen bleibt
dennoch Unterscheidung ihres Ursprunges und der Vernunft ebenso ihr
eigenes [freies] Wählen»: kiesen 202. Selbst in der höchsten mystischen
Einigung mit Gott «empfindet der Geist wohl, daß er von einem Anderen

gehalten wird. Darum ist das, was ihn hält, eigentlicher ein Etwas als

ein Nichts»: eigentlicher iht denn niht 203.

(2) Die Rede von der aNachfolge)). - Eckhart spricht vorwiegend, ja
eigentlich ausschließlich von Go#es-nachfolge. Wie man gote volgen sol

lautet der Titel der 22. Rede der Unterweisung 204. Gote... nâchvolgen
heißt : sînem willen nächfolgen 205. An der einzigen Stelle, wo Eckhart
explizit von Christus-nachfolge spricht, lesen wir, Christus habe «viele
Werke getan in der Meinung, daß wir ihm geistig und nicht leiblich
nachfolgen sollen» 206. Für Seuse hingegen bedeutet «Nachfolge» stets Jesus-
nachfolge, wurkliche nachvolgunge des hohen hildes unseres herren Jesu 207,

getrûwe nachvolge sines reinen spiegellichen lebennes und guter lere 208. Zu
beachten in diesen Texten: die Verbindung von «Nachfolge» und «Bild»,
von « Nachfolge » und « spiegelndem » (wie in einem Spiegel vorleuchtendem)
Leben Jesu, zu dem sich «gelassene» (sich selbst lassende) Menschen

«kraftvoll kehren und sich dem gleich halten» 209. Vor allem geht es dem
Diener der Weisheit um das nachvolgen Jesu in seinem minnerichen
liden 210, um die fußstapfen, die nach Golgotha führen 2U.

(3) Der Gebrauch der Verba « bilden », « entbilden », « überbilden ». - Das

Wortspiel «entbilden» - «überbilden» kommt auch bei Eckhart etliche

202 Bdw 6, DS 353, 27-31.
203 Vita 52, DS 187, 13-15.
204 Meister Eckhart: Deutsche Werke, ed. Josef Quint, Bd. V., Stuttgart

1963, 284, 8; vgl. RdU 17, 249, 4.
205 Pr 59 «Daniel der wîssage sprichet: wir volgen dir nach», DW II, 628, 2.
206 RdU 17, DW V, 253, 8 f.; Übertragung nach Josef Quint a. a. O. 523.
207 Gr Bfb xxiii, DS 475, 1 f.
208 Bdw 5, DS 339, 22 f.
209 A. a. O., DS 339, 23 f.: vermiigentlich kerent und sich dem glich haltent.
210 Bdew 3, DS 208, 32 : nahvolgen dins senftmütigen lebennes und dins minnerichen

lidens.
211 Vgl. Vita 13, DS 35, 2; 36, 2; Vita 41, DS 138, 28; Bdew 20, DS 277, 31;

Bdew III. Teil, 100 Betrachtungen, DS 322,10; Kl Bfb IV, DS 371,3; Gr Bfb
xvii, DS 459, 28.



Mystik und Metaphorik 271

Male vor. Die höchsten Kräfte der Seele sollen - so lesen wir im Buch der

göttlichen Tröstungen - ir selbes entbildet werden und in gote aleine
überbildet und in gote und ûz gote geborn werden 212. « Ü&erbilden» hat bei Meister

Eckhart stets mit der «Gottesgeburt» in der Seele zu tun 213. «Bilden»
wird nur in der Konstruktion von in bilden verwendet. Der Wille, der
sin selbes ûzgegangen, ist in den willen gotes gebildet und geformiret 214.

Daß der Mensch sich in Christus soll in gebildet haben, bedeutet, daß er
sich aktiv in «allen» seinen «Werken» in ihn «hineinzubilden» hat 215.

Anders liegen die Dinge bei Seuse. Im Bdw wird von den Geläuterten,

die ein gotfôrmig gemut haben, gesagt, sie seien entbildet und
überbildet in des ersten exemplars einikeit216. Der wohl bekannteste Ausspruch
Seuses, der oft als Zusammenfassung seiner geistlichen Lehre zitiert
wird, steht im sog. «spekulativen (später beigefügten) Schluß» der Vita,
Kap. 49. Er lautet:

Ein gelassener mensch muss

entbildet werden von der creatur,

gebildet werden mit Cristo,
und überbildet in der gotheit217.

Der dreigliedrig ausformulierte Spruch lehnt sich an die traditionelle
Drei-Wege-Lehre - der «via purgativa», «illuminativa» und «unitiva» -
an 218. Was überrascht, sind die Prägnanz der Formulierung und die

gewählt-präzise Korrespondierung von Präfixen und Konjunktionen:

gebildet von

gebildet mit
MÔerbildet in

212 Eckhart, BgT 1, DW V, 11, 12 f.
213 Vgl. Pr 41 «Qui sequitur iustitiam», DW II, 293, 8-10; Pr 46 «Haec est

vita aeterna», DW II, 380, 5-381, 3; BgT 1, DW V, 11, 14 f. u. 12, 5 f.
214 RdU 10, DW V, 218, 9-11.
215 RdU 18, DW V, 259, 5-11; vgl. RdU 16, DW V, 246, 6-9.
216 Bdw 4, DS 338, 5; vgl. Bdw 5, DS 339, 10-13, mit (implizitem) Zitat von

2 Kor 3, 18.
217 Vita 49 zweite Spruchsammlung II, von Seuse selber verfaßter Sentenzen),

DS 168, 9 f.
218 Vgl. Anm. 115; nach der dort zit. Studie von A.M. Haas: Wege und

Grenzen der mystischen Erfahrung nach der deutschen Mystik, S. 30, spielt die
Drei-Wege-Lehre nicht nur praktisch bei Eckhart keine Rolle, sondern wird «die
Metapher des Weges für den Verlauf des geistlichen Lebens» von Eckhart sogar
«ironisiert».



272 Mystik und Metaphorik

Im Zentrum steht das gebildet... mit Cristo, - ein Syntagma, das

bei Eckhart fehlt Mit dem mittleren Stichus wird der ganze Spruch auf
das geschichtlich vorgelebte, exemplarische, spiegelliche Leben Jesu
zentriert. Denn : kein «ewfbildet werden», kein ««èerbildet» ohne «gebildet
werden mit Christus »! «Mit Christus» ist eine dem paulinischen en Christo

benachbarte Formulierung. Mitfôrmig mit dem bilde des sunes gotes lautet
im Bdw die Übersetzung von Rom 8, 29 219.

Zu beachten ist ferner die durchgehend passive Verbalform. Bei
Eckhart bedeutet in bilden, wie wir festgestellt haben, daß der Mensch

sich aktiv durch «Werke» in Christus «hineinzubilden» hat. Seuse spricht
von einem anderen Vorgang. Die Einleitungsformel Eingelassener Mensch

muss besagt, daß der Mensch bereit, bzw. «gelassen» sein soll, «entbildet»,
«gebildet» und «überbildet» zu werden. Der Hauptakzent hegt nicht auf
Wirken oder Handeln, sondern auf dem mystischen «patiens divina» 219 a

Der Spruch kann praxiologisch (und dies ist nach der Einleitungsformel
der primäre Sinn) gedeutet werden. Die mystagogische Anweisung lautet

219 Bdw 4, DS 334, 18.
2i9a Ps-Dionysius: De divinis nominibus, cap. 2; PG 3, 648 B: «Hierotheus

doctus est non solum discens, sed et patiens divina. » — Hier müßte man nun auf
den Zentralbegriff der susonischen Mystik «Gelassenheit» - lazen, sich laszen, ge-
lazzen, gelazenheit — näher eingehen. Nach Bihlmeyer, Einleitung 90* f., bedeutet
«Gelassenheit» in der Vita [mehr] «praktische Bewährung der Geduld in
Heimsuchungen und Widerwärtigkeiten», im Bdw [mehr] «die mystische Vereinigung der
Seele mit Gott». Nach Lehmann, a. a. O. (Anm. 1), Einleitung xlv, ist «Gelassenheit»

bei Seuse «zweifacher Art»: «die erste Stufe ist das sich nicht widersetzende
Aufnehmen und Ertragen von irdischen Mühsalen, das Leben aequo animo»;
«weiterhin ist dann Gelassenheit das Überlassen der Seele an Gott, — der Zustand
der Empfänglichkeit für das Einströmen der Gottheit». Dazu ein paar typische
Formulierungen :

— glichstan in lieb und in leide sich gote lidklich lassen und ufniht belieben (Vita 38,
DS 127, 6-8) ;

— entwerden (Vita 49, DS 164, 11) ;

— so man ie minr hie tût, so man in der warheit ie me hat getan (Vita 19, DS 54, 13 f.) ;

— ein genzù, volhomnü gelassenheit sin selbs in entwordenheit... in einem usgene
des sines stan (Vita 19, DS 54, 2-6);

— von got sin selber us gan got dur got lassen («um Gottes willen auf Gott
verzichten», Vita 6, DS 23, 19 f.);

— ein gelazenheit ob aller gelazenheit ist gelazen sin in gelazenheit (Bdew 9, DS 232,16f.).

Im lateinischen Text des Hör sind weder ein äquivalentes Wort für gelazenheit
noch den Konstruktionen von lazen auch nur annähernd vergleichbare Wortspiele
zu finden. Die einzigen Spuren, die wir ausfindig machen konnten, sind : exspoliatio
propriae voluntatis (Hör I, 15, Künzle 502, lis.); desertio (Hör I, 15, 505, 17); se

ipsum deserere (Hör I, 13, 487, 16; vgl. 505, 15).



Mystik und Metaphorik 273

dann: Wenn du den füsstapfen Jesu folgen willst, dann sollst du dich - in
Gelassenheit - «entbildet werden», «gebildet werden» und «überbildet»
werden lassen Der Spruch kann aber auch als Aussage über den mystischen

Weg verstanden werden. In expliziter Grammatik: Wer den

füsstapfen Jesu folgt, der wird (durch Gottes Kraft und wirksame Gnade)
«entbildet werden von der Kreatur», gebildet werden mit Christus», «und
überbildet in der Gottheit». Auf die für heutige Vorstellung schwierige
Formulierung «entbildet werden von der Kreatur» und auf den genauen
Sinn des «überbildet in der Gottheit» werden wir im gleich folgenden
Paragraphen zurückkommen. Nun zur Sache, die den avidus sapientiaediscipu-
lus 220 bewegt.

Das « beste Bild»

Im Brief X des Kl Bfb spricht Seuse von der Notwendigkeit der
«Bilder». «Da aber die Seele wegen der Schwachheit des schweren Leibes
dem lauteren Gut in bildloser Weise nackt nicht anhaften kann, so muß
sie etwas Bildhaftes haben, das sie da hineinleitet». Dann fährt er fort
und sagt: Und daz best dar zu, daz ich verstau, daz ist daz minnekliche
bilde Jesu Christi; wan da hat man got und menschen, da hat man den,

der alle heiligen hat geheiliget, da vindet man leben, daz ist der höhst Ion und
obrester nuzz. Und so er in daz selb bilde wird gebildet, so wirt er denne

als von gotes geist in die gôtlichen gùnlichi [Herrlichkeit, Gütlichkeit] dez

himelschen herren überbildet von klarheit ze klarheit, von klarheit siner
zarten menscheit zu der klarheit siner gotheit221. Die Schlußworte: von
klarheit siner zarten menscheit zu der klarheit siner gotheit sind Seuses

Version des augustinischen «per Christum hominem ad Christum De-

um» 222; wir würden heute sagen: vom geschichtlichen Jesus zur
Herrlichkeit des Auferstandenen.

220 Hör II, 1, Künzle 519, 19s.
221 Kl Bfb X, DS 391, 3-10; darauf folgt: Wan so wir in [Jesus] ie diker mit

begirlichen ogen minnecklich an büken und alles unser leben nah im bilden, so wir
in ewigkeit sin weslich selikeit ie adellicher werden niessend [genießend], 391, 10-13.

222 Augustinus: In Jo tr. 13, n. 4 CC lat., xxxvi, 132, 14-16: «Per Christum
hominem ad Christum Deum; per Verbum carnem factum, ad Verbum quod in
principio erat Deus apud Deum»; In Jo tr. 42, n. 8, CC lat., xxxvi, 369, 23 s. :

«divinitas eius quo imus, humanitas eius qua imus»; Sermo 141 (wahrsch. Ps-
Augustinus), n. 4, Opera ed. S. Mauri, V, Paris 1683, Sp. 684: «Per ipsum vadis,
ad ipsum vadis»; Sermo 261, n. 7, a. a. O., Sp. 1068: «Per hominem Christum tendis
ad Deum Christum.»



274 Mystik und Metaphorik

Hier ist nun Seuses in langer Lebenserfahrung gereifter Weisheitsspruch

vom «entbildet werden», «gebildet werden» und «überbildet»
wieder aufzunehmen. «Entbildet werden von der Kreatur», - was heißt
das? Auf jeden Fall ist nicht Zerstörung der «Natur» gemeint. In
Anlehnung an daz klar lieht, den lieben sant Thomas, den lerer 223, sagt Seuse

zur «Weisheit»: und wan du, der herr der natur, nit bist ein Zerstörer der

nature - du bist der natur ein volbringer - da von, minneklicher herr, so

sag mir wie sùze aber din minne si2U. Mit «Kreatur» verbindet der
Diener das «Anhaften» am Kreatürlichen. So kann er sagen, das furben
[Reinigen, Läutern] bestehe «in einem Austreiben alles dessen, was Kreatur

oder kreatürlich ist mit irreführendem Anhaften», nach ierreklichem

anhaften', ferner in einem Austreiben aller begirde und kumbre [Kummer,
Traurigkeit], daz den menschen in keiner wise vermiteln [vermitteln, bzw.

von Nutzen sein] mag ; dem sol er [der Mensch] us gan 225. Lûterent uch

von creatûrlichen bilden ...-lautet eine kurtze regel-hebent uch zu himel wert

mit Cristo sunder valscheit,... sint senftmütig in demütikeit, und ûch sol

werden aire warheit underscheit 226. Was das best und minnekliche bilde

Jesu austreiben, wovon es befreien und «entbilden» soll, sind «Anhaften»,
«Begierde» und «Traurigkeit», die den Menschen hindern, zur «wahren»,

«vernünftigen Freiheit» zu gelangen. - Das «Bild» Jesu aber «entbildet»
nicht nur, es führt auch hin zum «überbildet». Was heißt nun überbildet

in der gotheit? Merkwürdig ist, daß Seuse nicht - wie man erwarten
würde -«in die Gottheit überbildet» (vergottet) sagt, sondern: «überbildet
in der Gottheit». Auch dürfte es kaum Zufall sein, daß im dritten Stichus
das «werden» fehlt. Wie bei der Rede vom volkomen leben (von dem das

«überbildet» ja spricht) so scheint auch an dieser Stelle der streng escha-

tologische Aspekt Grammatik und Syntax der Sprache Seuses zu bestimmen.

«In der Gottheit überbildet» meint Jesus als «Weg» und als «Wahrheit

und Leben » 227.

Jesus, der geschichtliche, ist für den Diener der ewigen Weisheit
eikön I imago des «unsichtbaren Gottes» 228. Die Rede von «Bild» und
«Gleichnis» ist auf dem Hintergrund der biblischen Texte von der Er-

223 Vita 51, DS 180, 16 f.
224 Bdew 6, DS 222, 22-26.
225 Kl Bfb X, DS 390, 7-11.
226 Gr Bfb XXVIII, DS 494, 19-22.
227 Joh 14, 6. Kl Bfb X, DS 391, 6 f. wird leben eschatologisch verstanden

und der höhst Ion und obrester nuzz genannt.
228 Kol 1, 15; vgl. 2 Kor 4, 4; Joh 12, 45; 14, 9.



Mystik und Metaphorik 275

Schaffung des Menschen nach dem «Bild» [imago) und «Gleichnis» (simili-
tudo) Gottes zu interpretieren 229. Das Besondere liegt jedoch darin, daß

es für Seuse nur ein «Bild» und «Gleichnis» Gottes zu geben scheint,

- nämlich Jesus. Vom natürlichen Menschen als Bild und Gleichnis
Gottes ist nirgends die Rede. Einzig im Hör wird (im Blick auf die mens
und die übernatürliche Bestimmung des Menschen!) die imago trinitatis
erwähnt 23°. Was Seuses Denken und Reden beherrscht, ist die Soterio-

logie, die «Heils»-lehre. Der Mensch ist deformatus und muß von
«falschen», «unvernünftigen» Bildern, vom «Ver-bildet»-sein «e«f-bildet
werden». Was Seuse, alles Sekundäre beiseite lassend, betont: das «entbildet
werden von der Kreatur», dem «alten Menschen», ist nur durch das
«gebildet werden mit Christus», dem «neuen Menschen», zu erreichen. Das
«überbildet in der Gottheit» meint ein pneumatisch-eschsdologisches
Geschehen. «Von Gottes Geist» - und von ihm allein - wird der Mensch

in die gôtlichen gûnlichi [Gütlichkeit, Herrlichkeit] überbildet 231.

«Überbildet» ist die susonische Version des paulinischen meta-morphousthai
(verwandelt, von einer alten in eine neue «Form» umgestaltet werden)
von 2 Kor 3, 18, - einer der wichtigsten Stellen für die christliche Mystik

232 «In der Gottheit überbildet» heißt: von Christus in sein eigenes
eikön überbildet sein 233 oder - wie Seuses dichteste Formel lautet - ordenlich

gefriet stan dur den sun in dem sun 234. «Durch den Sohn in dem Sohn»

gefriet stan ist das Werk des göttlichen (und eschatologischen) Geistes,

in dem der «Herr» (proleptisch) anwesend ist - und zugleich «Freiheit»
ist 235. Der obreste überwesliche geist - so lesen wir in Kap. 53 der Vita - der

229 Gen 1, 26 f.; vgl. Gen 5, 1; 9, 6; Weish 2, 23.
230 Hör I, 9, Künzle 453, 12.
231 Kl Bfb X, DS 391, 8 f.
232 2 Kor 3, 18 : «Wir alle aber spiegeln mit aufgedecktem Angesiebt die

Herrlichkeit des Herrn wider und werden [dadurch] verwandelt von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit...»; Kl Bfb X, DS 391, 7-9: so wirt er [der Mensch] denne als von
gotes geist in die gôtlichen gûnlichi [Herrlichkeit] dez himelschen herren überbildet
von hlarheit ze klarheit.

233 2 Kor 3, 18: «in dasselbe Bild verwandelt»; Kl Bfb X, DS 391, 7-9: in
daz selb bilde gebildet... in die gôtlichen gûnlichi dez himelschen herren [Jesus
Christus] überbildet; Bdw 5, DS 339, 12 f.: in die innemunge überförmiger einikeit
des selben bildes [Jesu Christi].

234 Vita 53, DS 193, 9.
235 Vgl. dazu den schwierigen, von den Exegeten verschieden interpretierten

Vers 2 Kor 3, 17 (der die Rede vom «verwandelt» werden in das Bild Jesu, V. 18,
vorbereitet), wo der «Herr» (wohl Jesus, der erhöhte) mit dem seine Gegenwart
aktualisierenden «Geist» gewissermaßen identifiziert, und gesagt wird: «wo aber der
Geist des Herrn ist, da ist Freiheit».



276 Mystik und Metaphorik

hat den menschen geedelt, daz er im von siner ewigen gotheit lûhtet [leuchtet,
bzw. widerspiegelnd zurückscheint] 236.

Die in diesem Paragraphen analysierten Gedankengänge Seuses

sind von solcher Dichte und Präzision, daß die - in der bisherigen
Literatur zuwenig zur Geltung gebrachten - intellektuellen Fähigkeiten des

kleinen Lektors zu Konstanz in ihrem eigentlichen Medium : der sprachlichen

Prägnanz erscheinen 237. Was frater Amandus - nicht bloß der

«liebenswürdige», sondern der die Ewig Wisheit liebende, bzw. von dieser

gebebt zu werden wünschende - betreibt, ist ein theo-logein im ursprünglichsten

Sinne: ein Reden «zu Gott» oder Reden «von Gott» 238. Was dabei

besonders auffällt, ist zunächst die Nähe zur Sprache der Schrift.
Von «Paraphrasieren» im abwertenden Sinne zu sprechen, wäre fehl am
Platz. Dafür ist Seuses Rede zu frisch, zu schöpferisch, zu original, zu

erfahrungsnah und erfahrungsgesättigt oder - um mit Boesch zu spre-

236 Vita 53, DS 191, 34-192, 1.
237 Die intellektuellen Fähigkeiten Seuses sind - bei aller Betonung seiner

«dichterischen» Veranlagung und Sensibilität (gemûte) - nicht gering zu
veranschlagen. 1322 wird er nach Köln an das «Studium generale» geschickt: ze Cilne
zu schule (Vita 42, DS 143. 10), Do der diener... ze Coin brediete (Vita 44 DS 152,
28 f.). Als Lektor nach Konstanz zurückgekehrt, schreibt er das Bdw (1326/27),
zwei Jahre darauf das Bdew (1328) und wiederum vier Jahre später das für
Theologen, Seelsorger und Prediger bestimmte Hör (1334). Daß der junge Seuse auch
an die Möglichkeit einer akademischen Laufbahn dachte, geht aus folgender Äußerung

hervor: Praedictus discipulus, cum scientiis humanitus inventis specietenus
insistere proponeret, coeperunt plurimae vanitates quasi post tergum suum succrescere,
et coepit ad honores ac promotiones plus quam oportuit aspirare temporales (Hör I, 3

Künzle 545, 14-17). Von eigenständiger Urteilsbildung zeugt seine (ironisierende)
Kritik am mittelalterlichen (spätscholastischen) Lehrbetrieb, zusammengefaßt
Hör II, 1 : De diversitate admiranda doctrinarum atque discipulorum (Künzle 519—

526), aus der dann, als Kontrast zu den pugnae verborum und opinionum novitates,
die Konzentration von Seuses summa philosophia auf vier Hauptpunkte hervorgeht :

(1) De scientia utilissima homini mortali, quae est scire mori (Hör II, 2 ; vgl. Bdew 21) ;

(2) Formula compendiosa vitae spiritualis (Hör II, 3 ; vgl. Bdew 22) ;

(3) Qualiter Christus in sacramento eucharistiae sit devote recipiendus (Hör II, 4;
vgl. Bdew 23) ;

(4) Qualiter aeterna sapientia sit ex toto corde et ex tola anima iugiter omni tempore
laudanda (Hör II, 5; vgl. Bdew 24).

Das vorzüglichste Zeugnis für Seuses hohe geistige - und sprachliche - Begabung
ist zweifellos seine tiefe Verbundenheit und Freundschaft mit dem hohen, heiligen
und seligen maister Eghard.

238 In den ältesten Konstitutionen des Predigerordens wird im Abschnitt
«De praedicatoribus» gesagt: «se habeant sicut viri evangelici... cum Deo vel de

Deo secum vel proximis loquendo», Dist. II, cap. 31, ed. A. H. Thomas (Anm. 95)
363, 11-13. Von Dominikus heißt es in den Acta Canonizationis, n. 13: «semper
cum Deo vel de Deo loquebatur», MOPH XVI, Rom 1935, 135.



Mystik und Metaphorik 277

chen - zu «rhythmisch», zu «klanglich», von zu «virtuoser Instrumentierung».

Die biblischen Stellen, welche die soeben skizzierten Variationen
zum Thema «das beste Bild» - gewissermaßen kontrapunktisch - durchziehen

und tragen, sind christologische Kernsätze vorab paulinischer,
dann johanneischer Theologie 239. Ferner überrascht die Belesenheit
Seuses in der patristischen und der profanen klassischen Literatur. Für
eine entsprechende Würdigung dieser Seite der susonischen Schriften hat
Künzle in seiner Edition des Hör eine mit größter Sorgfalt erarbeitete,
verläßliche Basis bereitgestellt 24°. Es dürfte so leicht nicht sein, einen
zweiten mystischen Autor anzugeben, der in einem solchen Maße einen

so breiten Strom gemeinchristlicher Tradition in sein Schrifttum
eingearbeitet, wie der klaine diener der ewigen Weisheit241. Auf jeden Fall
ist der Reichtum überlieferter Glaubenssprache bei Seuse vielschichtiger
und weiter gestreut als bei Eckhart oder Tauler oder der späteren Theo-

logia Deutsch.

Das «höchste Gleichnis»

Wie in Abschnitt II ausgeführt, weist «Bild» mehr in die Richtung
von Symbol, «Gleichnis» will den Sinn der Bilder durch analogein,
«vergleichen» und paraballein, «an die Seite stellen» oder «näher bringen»,
präzisieren. So ist nach der Identifikation «des besten Bildes» nun die
Referenz der Rede Seuses von «dem höchsten Gleichnis» näher zu
bestimmen.

«Gleichnis» kann sich zunächst auf «alles Vergängliche» beziehen.

Und unter den deutschen Mystikern hat keiner wie der bredier Suse die

Welt und die Natur geliebt, verherrlicht und besungen 242. Sihstu es reht

an - sagt er - so ist kein creaturli so kleines, es si dir ein stapf [vestigium,

239 Die wichtigsten Stellen seien hier nochmal angeführt: Kol 1, 15; 2 Kor 3,
17 f.; 4, 4; Joh 12, 45; 14, 9.

24° Vgl. Künzle, Register zum Text, Quellen, Parallelen und Literatur 642-
652. Zu beachten ist - neben den zahlreichen Schriftzitaten - die häufige
Verwendung liturgischer Texte, vgl. dazu Einführung 86.

241 Erstaunlich ist die Einbeziehung eines so breiten Traditionsgutes in den
frühen Schriften des 30jährigen, nicht erst bei der späten Überarbeitung der Vita
in den «stillen Jahren» des 60- oder 70jährigen Seuse.

242 Dazu schreibt Bihlmeyer, Einleitung 142*: «Man hat mit Recht gesagt,
daß dieser unvergleichliche Mann des Gemütes [Seuse] in bezug auf die Überfülle
der Herzenszartheit und den lyrischen Schwung seines Denkens und Fühlens nur
einen Nebenbuhler hat - Franz von Assisi. Mit diesem teilt er auch die Liebe zur
N atur. »



278 Mystik und Metaphorik

Spur], got zu nehen [näher zu kommen] 243
; wan ein ieklichs ding hat ein

widerkaphen [verwundertes Zurückschauen] zu sinem ersten Ursprünge 244 ;

und : wen da kreature sich kreature vindet [wenn Kreatur sich als Kreatur
empfindet], da ist si vergichtig [bekennt sie] irs schephers und ir gotes 245.

Beim «Sursum corda» sieht der Diener um sich «alle Kreaturen, die Gott
je geschaffen in Himmelreich und Erdreich und in den vier Elementen»
und ruft «ein jegliches sonderlich mit Namen, sei es Vogel der Luft,
Tier des Waldes, Fisch des Wassers, Laub und Gras des Erdreiches und
den unzähligen Sand im Meere und dazu all das kleine Gestäube, das

im Sonnenglanz erscheint», daz unzallich grien in dem mere, und dar zu
alles daz klein gestuplach, daz in der sunne glänz schinet...246. Doch will
Seuse keine verba declamatoria 247. Gottes Lob erklingt umso reiner, «je
freier von sinnlichen Formen», daz lob ist so vil glicher, so vil es me von allen
kreaturen nach inbildunge geledget [entledigt, frei gemacht] ist 248. Selbst
der höchste Himmel, der caelum empyreum, wird - in affektischem

(Schluß-)Exkurs - nur ein grob glichnüs genannt 249.

Anders verhält es sich mit der kontrastierenden Wendung vom
«höchsten Gleichnis». Dieses ist für den Diener der Weisheit an das

krüz, die «einzige Hoffnung», gebunden 25°.

Wenn Seuse vom lebend buch spricht, dann ist das nicht das «Buch
der Natur», sondern das ufgetan zertrennet buch von Jesu gekrüzgeten
libes 251. Ipsa [seil, passio Domini] est velut quidam liber vitae, in quo omnia
saluti necessaria inveniuntur 252. Nu zühe mich - sagt der Diener zur
Weisheit -dur lieb und leid von aller diser weit zu dir an din krûz, volbringe
in mir dins kruzes nehsten glicheit, daz min sele dich werde niessende

in diner aller höchsten klarheit 253. «Nun ziehe mich» ist eine Anspielung
auf das johanneische Jesus-Wort: «Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad me ipsum»25+. Volbringe in mir dins kruzes nehsten

243 Gr Bfb XVI, DS 455, 18 f.
244 Bdw 3, DS 332, 19 f.
245 A. a. O., DS 332, 10-12.
246 Vita 9, DS 28, 3-18.
247 Hör II, 5, Künzi.e 576, 6.
248 Bdew 24, DS 306, 13 f.
249 Bdew 12, DS 241, 24.
25° Ygi vita 13, DS 35, 29 f, mit dem Zitat «O crux ave, spes unica» aus dem

Hymnus «Vexilla regis prodeunt», vgl. dazu Anm. 297.
251 Bdew 3, DS 209, 10-12.
252 Hör I, 14, Künzle 494, 13 s.
253 Bdew 18, DS 274, 26-28.
254 Job 12, 32.



Mystik und Metaphorik 279

glicheit kann sowohl mit: «vollbringe in mir deines Kreuzes höchste

Gleichheit», wie mit: «vollbringe in mir deines Kreuzes höchstes

Gleichnis» wiedergegeben werden. Das mhd glicheit bedeutet nicht nur
«Gleichheit» / «Gleichmäßigkeit», sondern auch «Gleichnis» / «Mysterium»

255. Im Paralleltext des Hör heißt es: ipsiusque [seil, passionis

Domini] similitudinem induere debes 256. Auch hier ist der Doppelsinn
von similitudo «Gleichnis» und «Gleichförmigkeit» gemeint.

Das Vollbringen des «höchsten Gleichnisses» (durch «Gleichförmigkeit»)

ist für Seuse die Jesus-nachfolge, die «das eigene Kreuz auf sich
nehmen» einschließt 257. Hier hegt die eigenthehe Pointe des «näher

bringen» und «an die Seite stellen» des mystischen paraballeinl Diese
Nähe zum leidenden Christus indessen hat zum Ziel: daz min sele dich
werde niessende in diner aller höchsten klarheit. Gleichförmigkeit mit
Christus und Kreuzesnachfolge sind «Phase», Durchgang, die «enge
Pforte», um zur Anschauung der «bloßen Gottheit» zu gelangen. So

sagt die Ewig Wisheit zum diener : Du must den durpruch nemen dur
min gelitnen menscheit, solt du warlich komen zu miner blossen gotheit 258.

Hier die zweite susonische Version des augustinischen «per Christum
hominem ad Christum Deum»: dur min gelitnen menscheit - zu miner
blossen gotheit

In diesem Zusammenhang erreichen dann auch die Ausdrücke
«bilden» und «gleichförmig werden» ihre letzte Prägnanz: Du solt min trostlos

krüz vor dinû 5gen stellen, und solt dir min marter ze herzen laszen gan
und alles din liden dar nach bilden 259. Im Hör: Memoriam passionis
meae semper debes in corde habere, et omnes tribulationes et adversitates

quas pateris ad ipsam referre, ipsiusque similitudinem quantum possi-
bile est induere debes 26°. Der höchste Sinnspruch über dem seraphischen

Christus: Lern liden cristfôrmklich !261

255 Vgl. M. Lexer, a. a. O. (Anm. 137), Bd. I, 812-815 und Matthias Lexers
mittelhochdeutsches Taschenwörterbuch, Leipzig 197434, 59.

256 Hör I, 15, Künzle 505, 11.
257 Vita 35, DS 107, 11 f.: Der lieb Cristas sprach mit: «nement min krüz uf

üch», er sprach: nieder mensch neme sin krüz uf sich!»; DS 108, 9-11: lüge allein
ieder mensch zü im selb und merk, waz got von im well, und sie dem gnüg und laß
ellü endrü ding beliben; DS 108, 25: das krüz enpfah, so es dir kome!

258 Vita 13, DS 34, 11 f.; 34, 9-11: weist dü nit, daz ich das tor bin, dur daz

alle die waren gotesfründ müssent in dringen, die zü rechter selikeit son komen?
259 Bdew 18, DS 273, 28-30.
260 Hör I, 15, Künzle 505, 9-11.
261 Vita 43, DS 145, 4.



280 Mystik und Metaphorik

Funktion der Personalpronomina

Ein besonderes Element in Seuses mystischer Gleichnisrede vom
Kreuz sind die Personalpronomina. Sie haben deiktische Funktion und

bringen explizit zur Sprache, was das «vollbringe in mir deines Kreuzes
höchstes Gleichnis» intendiert. So kann der Diener zur Weisheit sagen:
ich enwiste nit, daz ich in zit icht anders von lere wünschen s ölte, denn daz

ich mir und allen dingen kônde sterben und dir alleine leben 262. Und die

Weisheit spricht zum Diener: sich [siehe], als dik [so oft] du von minnen
alsus dir selb erstirbest, als dike ergrünet und erblùjet sich min töd an dir263.

Nach Empfehlung des Sich-vertiefens in das zertennet buch des gekrûz-

geten libes sagt die Wisheit: Und luge, so ein mensch getüt alles sin ver-

mugen, ob mir dennoh ieman in aller diser weit si, als ich im bin264? Der

frappierendste Wechsel von Person und Konstruktion der Pronomina ist
im Hör zu lesen :

Da ergo te, ut in te me recipiam,
qui me per te perdidi 265.

«Gib also dich, damit ich mich in dir empfange,
der ich mich durch dich verloren habe »

Knapper, gedrängter und inhaltserfüllter könnte das Gleichnis vom
Kreuz nicht zur Sprache gebracht werden. Die voll ausformulierte,
rhythmisch gegliederte und in der Weisheit Mund gelegte Aussage lautet :

Ich gib mich dir
und nime dich dir
und vereine dich mit mir ;

du verlürest dich
und wirst verwandelt in mich 266.

262 Bdew 21, DS 279, 18-20.
263 Bdew 15, DS 261, 10 f.
264 Bdew 3, DS 209, 12-14.
265 Hör I, 8, Künzle 439, 23 s. Vgl. 445, 3, wo Seuse, ein Hosea-Zitat variierend,

die Sapientia sprechen läßt: Perditio tibi ex te, in me tantum auxilium tuum;
und 447, 31^-48, 2, wo in fast augustinischer Rhetorik zu jenen, die sich vagabundo
corde von der Stimme Gottes abwenden, gesagt wird: O quam turpe est discipulo
amoris seipsum tantum oblivisci, ut eius non advertat verba interna, cuius ubique
circumdatur praesentia. Merito proinde tamquam ab indigno se subtrahit, cum te non
in te nec in se, sed extra te et se in mundi strepitu invenit.

266 Bdew 23, DS 299, 6-8.



Mystik und Metaphorik 281

Im Hintergrund dieser Artikulierung steht ein berühmtes
Augustinus-Wort: «Nec tu me in te mutabis sed tu mutaberis in me» 267,

und Seuses Variation desselben ist sehr wahrscheinlich auch als Quelle
des Bruder-Klausen-Gebetes - nim mich mir und gib mich gancz zu aigen
dir 1. Vers in Fassung I) - zu betrachten 268. Auf das «sich verlieren»
in Gott werden wir im nächsten Abschnitt noch zurückkommen. Die
kürzeste Formel des Kreuzes-Gleichnisses steht in Kap. 15 des Bdew,
Von dem minnekosen under dem krüze:

ich ensol nit me mir leben,

sider du mir tôt bist 269.

Es geht also um den Christus «pro nobis», in der konkreten Zusage

«pro me». Der soeben angeführte Satz ist ein Echo auf die paulinische
Paränese 2 Kor 5, 15: «er [Christus] ist für alle gestorben, damit die,
welche leben, nicht mehr sich selbst leben, sondern dem, der für sie

gestorben und auferweckt worden ist. »

Somit schließt sich der Kreis der Redeweisen: von Erzählen zu
Dialog, vom mystischen zum mystagogischen, von bildgebender zu
gleichnisgebender Weise, und wieder zurück zu Dialog. «Dir» und «mir»,
«dich» und «mich» signalisieren und konkretisieren die Situation der

Begegnung. Nicht mehr «mir,» sondern «dir» - weil «du» «für mich» -
sind die Angelpunkte der susonischen Rede vom «höchsten Gleichnis»,

von glichstan, glicheit, glichen. «Ich», «mir», «mein», «mich» bezeichnen

in der Theologia Deutsch den menschlichen «Eigenwillen», im Kontrast
zu Gottes transzendentem Willen 27°. Seuses emphatischer Gebrauch
der Personalpronomina verweist auf das minnekosen unter dem Kreuz,
signalisiert und vehikuliert den Gleichnischarakter, die meta-phorische
Kraft des logos tou staurou 271.

267 Augustinus: Confessiones VII, 10,16; ed. P. de Labriolle (Coll. G. Budé)
t. I, Paris 1944, 162, 23-26: «Cibus sum grandium: cresce et manducabis me. Nec
tu me in te mutaberis sicut cibum carnis tuae, sed tu mutaberis in me.» Auch
Seuses Kap. 23 des Bdew handelt von der Eucharistie: Wie man got minneklich
enphahen sol. Im Hör II, 4, Künzle 562, 7—9, lesen wir: In Sacramento me ipsum
tibi tribuo, te tibi ipsi aufero, et te in me ipsum converto.

268 Vgl. dazu Kurt Ruh: Das Reimgebet des Nikolaus von Flüe, in: Volkskultur

und Geschichte, Festgabe für J. Dünninger, Berlin 1970, 562-569; und
Durrer, a. a. O. (Anm. 191) II, 787 n. 816.

269 Bdew 15, DS 261, 2.
270 Die Theologia Deutsch des Frankfurter Deutschherren, hrsg. v. K. F.

Riedler (nach der Ed. von F. Pfeiffer), Thalwil-Zürich 1947, Kap. 2, S. 187 ;

Kap. 3, S. 188; Kap. 16, S. 217; Kap. 22, S. 227; Kap. 43, S. 287.

19



282 Mystik und Metaphorik

Grund des Übertragens

Voraussetzung für Seuses mystische Gleichnisrede ist der christliche
Inkarnationsgedanke: «Factus est Deus homo, ut homo fieret Deus» 272.

Doch wird die Auslegung desselben vom Diener der ewigen Weisheit
weniger nach alexandrinischen, von griechischer Philosophie geprägten
Kategorien - «Verähnlichung» mit Gott durch «Erkenntnis» und
«Beschauung» - vollzogen 273, sondern (nach dem Vorbild der Kappadokier)
mehr heilsgeschichtlich begründet und - als « Rettung» des Menschen - an
Gottes Heilstaten «für den Menschen» gebunden 274. Seuses mystische
Metaphorik basiert auf zwei biblischen Gedanken, die als «Höhepunkte»
jüdisch-christlicher Mystik gelten: dem «stellvertretenden Leiden» des

ebed Jahwe, des «Knechtes Gottes», nach Deutero-Jesaja 275 - und der
kenosis, der «Entäußerung» Gottes, der «Erniedrigung» des Sohnes, dem
Gehorsam Jesu «bis zum Tod am Kreuz», nach Paulus 276.

Am Kreuz ist das «schöne, lichte Bild der väterlichen Güte» verunstaltet

worden, entsübert, «verunreinigt», «entstellt», wie Seuse sagt 277.

271 Vgl. 1 Kor 1, 18, wo das «Wort vom Kreuz», «Torheit» und «Gottes Kraft»,
die Botschaft Jesu bedeutet. - Wird der Gleichnischarakter der susonischen Rede
von Leiden und Kreuz übersehen, so könnten die Gedanken des heutigen Lesers
über die Psyche des Autors an manchen Stellen leicht auf Abwege geraten.

272 Augustinus: Opera, ed. S. Mauri t. V, Paris 1683, Appendicis Sermones,
p. 230 (Sermo 128, De Natali); vgl. Sermo 192, 1, a. a. O. 895: «Deos facturus qui
homines erant, homo factus est qui Deus erat. » Die Artikulierung des Inkarnationsgedankens

durch die Wende-Formel «Deus homo - homo Deus» läßt sich
zurückverfolgen bis zu Clemens von Alexandrien (Protrepticus I, 8).

273 Vgl. Diet, de Spiritualité III [1957] 1376-1380 (Art. «Divinisation»,
Patristique grecque, von I.-H. Dalmais); und a. a. O. 1370-1375 (Art. «Divinisation»,

Pensée religieuse des grecs, von E. des Places).
274 Vgl. a. a. O. 1380-1385.
275 Bes. Jes 53, 2-12 : «Er hatte weder Gestalt noch Schönheit...» Vgl. ThWNT

III [1938] 203, wo A. Oepke zu Jes 53, 5, «durch seine Striemen ward uns
Heilung», sagt: «In diesem ahnungsvollen Wort erreicht die alttestamentliche Religion,
über sich selbst hinausweisend, ihre höchste Höhe»; und ThWNT IV [1942] 172f.,
wo G. Quell zum ebed Jahwe als «Licht der Völker» (Jes 49, 6) bemerkt: «Diese
Ausführung des Erwählungsgedankens [des leidenden Gottesknechtes] in den
Begriff der Zeugenschaft für die Wahrheit Gottes im zweiten Jesaja ist als die letzte
Vollendung der alttestamentlichen Botschaft vom Heil anzusehen. Sie ist die
kühnste und sicherste Ausdeutung geschichtlicher Gotteserfahrung, die in der
Religionsgeschichte vorkommt, mit nahezu logischer Zwangsläufigkeit aus der
Überlieferung eines fast tausendjährigen Geisteskampfes erwachsend.»

276 Phil 2, 6-8.
277 Bdew III. Teil, DS 321, 30 f. Vgl. Bdew 15, DS 259, 21 f.: su vernihteten

mich als ob ich ein ungenemer wurm, were [Ps 21, 7: «vermis sum et non homo»].



Mystik und Metaphorik 283

Und vor diesem «entstellten Bilde» Gottes spricht der Diener: Widerbringe

das entstelt bilde miner sele 278 Am Kreuz ist der Sohn unmehtig,
«kraftlos», und siglos geworden 279. Und die Weisheit sagt zum Diener:
Swenne du siglos wirst, und mit dinem sûzmûtigen herzen der
andren übli überwindest: sich, so wirt daz war bilde mins tödes in dir us

gewürket 28°. Beide Male ist der Grund des Über-tragens nicht die
Transzendenz, sondern die condescensio Gottes. Auch wenn die Gedanken sich
kreuzen - «Wiederherstellung» durch «Entstellung» / «Wirksamwerden»
durch «Gleichförmigkeit» -, so bleibt das Movens für das meta-pherein
stets dasselbe: das «Mysterium Crucis».

Der Äe»osfs-Gedanke wird nicht nur im Philipper-Brief, in hymnischer

Sprache, artikuliert. Wir begegnen ihm auch, in einfacherer Form,
im 2. Korinther-Brief. Hier lesen wir: «Ihr kennt die Gnade unseres
Herrn der, obwohl er reich war, um euretwillen arm wurde, damit ihr
durch seine Armut reich würdet» 281. Nach diesem Paradigma artikuliert
nun Seuse manche seiner «Begehrungen», die er im III. Teil des Bdew
den 100 Betrachtungen beifügt 282.

Alle mine gebresten - sagt er - werden in dinen wunden verheilet 283,

min bescheidenheit [Verständigkeit, Einsicht] in dem sere [Schmerz] dins
hôptes vor aller anvechtunge gesterket und gezieret, und alles din liden nach

minem vermugenne von mir ervolget Und weiter: Zarter herr, din
bitters trank müsse alle mine widerwertikeit in sûzikeit verheren 285 ; din
bittere töd erschôzze [mache gedeihen] minû kleinû werk 286; din sures

eramen [Erwerben] binde dich zu mir, din vriliches erlösen vereine mich
mit dir 287. Die «Begehrungen» wollen das Über-tragen, das us würken,
des zentralen Heilsereignisses zur Sprache bringen. Und das meta-pherein
des«für den Menschen» Geschehenen «zum Menschen» hin wird durch den

Wechsel von «dir» und«mir», von «dein» und«mein» als Bitte vorgetragen.

278 Bdew III. Teil, DS 321, 31.
279 Bdew 15, DS 260, 2 f. : Ich waz do worden der unmehtig und der siglos.
280 Bdew 15, DS 261, 26-262, 1.
281 2 Kor 8, 9.
282 Die 100 Leidensbetrachtungen bilden bekanntlich den Grundstock des

Bdew und stehen somit am Anfang von Seuses eigenständiger schriftstellerischer
Tätigkeit.

283 Vgl. Jes 53, 4 f.: «unsere Krankheit hat er [der ehed Jahwe] getragen
durch seine Wunden sind wir geheilt.»

284 Bdew III. Teil, DS 315, 30-33.
285 A. a. O., DS 320, 6 f.
286 A. a. O., DS 320, 13 f.
287 A. a. O., DS 320, 25 f.



284 Mystik und Metaphorik

An anderen Stellen begegnen wir folgenden Gedankengängen, die
Seuses Heil- und Gnadenlehre präzisieren : Vom Kreuz kommt alle Gerechtigkeit

des Menschen: Iiier inné lit min vottkomnû gerechtikeit; dis
betrahten heis ich ewig wisheit, aller kunst volleheit, alles heiles richeit 288.

In der Betrachtung der «Passio» hat Seuse sein eigenes Leiden (gemeint
ist seine Schwermütigkeit) überwunden: in dem lidenne verlor er alles

sin liden 289. In Gottes Leiden soll der Mensch alle Versuche der
Selbstrechtfertigung vernichten: vernihten der werke siner eigenen
besserunge290', die «Kleinheit» seiner Buße «versenken» und «verheften»: die

kleinheit des sinen in die grozheit miner besserunge versenken und

verheften, wie die Weisheit sagt291.

Was hier gelehrt wird, ist alles andere als eine den christlichen Glauben

kompromittierende «Vergottung» des Menschen, alles andere als

eine die reale Situation ignorierende «theologia gloriae», sondern eine,
sich von scholastisch-abstrakten «Spitzfindigkeiten» distanzierende, von
mystischer Erfahrung getragene «theologia crucis». Nicht der Mensch,
sondern Gott allein hat die Initiative, - «entäußert» sich, «erniedrigt»
sich, nimmt « Knechtsgestalt » an (nach Paulus) ; wird «kraftlos», «sieglos»,

ja «krank», um zu heilen (nach Seuse). Der Diener der ewigen Weisheit
maßt sich nicht an, von Gott in sich zu reden, sondern spricht und
kündet vom Gott des Glaubens, vom Gott «für uns» - durch «Gott mit
uns». «Metapher» ist gewiß ein weites Gebiet sprachlicher
Ausdrucksmöglichkeiten. Und Seuse gebraucht metaphorische Ausdrücke,
Wendungen und Vergleiche in viel- und mannigfacher Weise, wie in Abschnitt
II durch Beispiele verdeutlicht wurde. Seine zentralen mystischen Aus-

288 Bdew 14, DS 255, 1-3. Der vorausgehende Satz lautet: Usser dem minnek-
lichen lidenne [Jesu] nim ich ein völliges ersetzen min s kleines verdienens, DS 254,
27-255, 1. Zu Seuses Auffassung von «meritum»/«Verdienst» vgl. Bdew 24, DS 305,
23 f.: Owe, herre, ellü min gerechtigkeit lit an diner grundlosen erbarmherzikeit, und
dazu die Augustinus-Zitate bei Denifle, a. a. O. (Anm. 1) 474, Anm. 1 ; ferner
Bdew 19, DS 276, 33-277, 3 : herr, eines tröstet sich sins unschuldigen lebens, eins

grozer übunge und strenges lebens, eins dises, daz ander des, aber alle min trost und
zûversicht lit genzklich an dinem lidenne, an diner besserunge und an dinem
verdienten lone, und dazu das Bernhard-Zitat bei Denifle, a. a. O. 428, Anm. 1 ;

schließlich die zeitgenössisches «Verrechnen» der Verdienste, Bußwerke und
Ablässe visierenden Worte, Bdw 14, DS 259, 1-3: Und daz ich dir es kürze, so wussest,
daz alle meisten von zal noch von maze [geometrische Theologen] enkindin gerechnen
daz unmezig gût, daz verborgen ist in einziger betrahtunge mins [der ewigen Weisheit]
lidennes.

289 A. a. O., DS 257, 3 f.
290 A. a. O., DS 258, 20.
291 A. a. O., DS 258, 28 f.



Mystik und Metaphorik 285

sagen aber verweisen konstant auf die Metapher «Kreuzt), ein Gleichnis,
das «Torheit» und «Gottes Kraft» zusammenbringt, - die Antipode aller
menschlichen Bemühungen, Gott «gleich» zu werden und «Unsterblichkeit»

zu erwerben 292

Zur Artikulierung der Metapher «Kreuz» bedient sich Seuse eines

doppelten Sprachschemas : Über-tragung durch «paradoxe» Wendung der
Aussagen, - Über-tragung durch Verbindung von «gleich» mit «gleich».
Als Grundform des ersten kann angegeben werden: «Selbstfindung» (des

Menschen) durch «Selbstentäußerung» (Gottes), «Rückkehr» / «metanoia»

(des Menschen) durch «Aus-sich-heraustreten» (Gottes) 293. Als Grundform

des zweiten: Wiederfindung des ursprünglichen «Bildes» durch
«Gleichförmigkeit» mit dem Sohn, - der «das geknickte Schilfrohr nicht
brechen» wollte, um - «sieglos» - «das Recht zum Sieg» zu «führen» 294.

Ausgangspunkt für diese mystische - stets para-doxe - Gleichnisrede
ist nicht irgendeine Analogie zwischen Geschaffenem und dem Schöpfer,
sondern das in der christlichen Glaubensüberlieferung zur Sprache
kommende «magnificum nostrae commercium reparationis» 295. «Commercium»

heißt hier «Austausch», «Umgang», «Verkehr» zwischen Gott und
Mensch. Gemeint ist auch das «consors fieri», «gleiches Los» ertragen und
«gleichen Anteil» haben 296. Das entscheidende Movens für die «höchste
Gleichnis »-rede nach Seuse ist die «reparatio», die «Wiederherstellung»
des Gottesbildes durch Jesu Kreuz und Auferstehung. Es handelt sich
somit um eine im transformatorischen «Wort vom Kreuz» begründete
Metaphorik, - damit der Mensch «nicht mehr für sich selber lebe» und
«zur höchsten Klarheit» (über Gott und sich selber) gelange 297.

292 Zur «Vergöttlichung» nach griechischen Vorstellungen vgl. den Beitrag von
E. des Places im Art. «Divinisation», Diet, de Spiritualité III, 1370-1375.

293 Vgl. Mk 8, 35; Lk 9, 24; 17, 33; Mt 16, 25; 10, 39; Joh 12, 25.
294 Mt 12, 20.
295 Vgl. A. Blaise: Lexicon Latinitatis Medii Aevi, Turnholti 1975, CC cont.

mediaevalis, 206; der zit. Text stammt aus dem Sacramentarium Leonianum.
296 Der ganze Text ist in der nach dem II. Vatikanischen Konzil erneuerten

Liturgie wieder aufgenommen worden, vgl. Missale Romanum, Editio typica,
Typis Polyglottis Vaticanis 1971, 397, Praefatio de Nativitate III: «Per quem
[Christum Dominum] hodie [in die nativitatis] commercium nostrae reparationis
effulsit, quia, dum nostra fragüitas a tuo Verbo suseipitur, humana mortalitas non
solum in perpetuum transit honorem, sed nos quoque, mirando consortio, reddit
aeternos. »

297 Bei dieser mystischen Wende von «Krankheit» zu «Heil», von «sieglos» zu
«Sieg», von «kraftlos» zu «Gottes Kraft» ist der Einfluß der Seuse wohlbekannten
symbolisch-gleichnishaften Auslegung des Kreuzes in der altchristlichen liturgischen
Sprache und Hymnologie zu spüren. Vgl. dazu bes. die in der Passionszeit gesun-



286 Mystik und Metaphorik

Sprachtheoretische Randglossen

Bevor wir zum letzten, dem Ziel des mystischen Weges gewidmeten
Abschnitt übergehen, seien einige Bemerkungen zu sprachtheoretischen
Aspekten der susonischen Metaphorik eingefügt. Dabei stützen wir uns

vorwiegend auf die Untersuchungen von P. Ricœur und E. Jüngel zum
Thema «Metapher» 298. Es kann sich im Rahmen dieses Beitrages nur
um ein paar flüchtige Hinweise handeln, die das in den bisherigen
Abschnitten Ausgeführte etwas verdeutlichen mögen.

(1) Metapher - metaphorische Aussage. - Unter «Metapher»
versteht man in der neueren Forschung und den damit verbundenen Theorien

nicht den metaphorischen Ausdruck als «ornatus» und Stilfigur,

genen Hymnen «in honore sanctae Crucis» des Venantius Fortunatus, «Vexilla
regis prodeunt», 9. Strophe: «Salve, ara, salve, victima, / De passionis gloria, / Qua
vita mortem pertulit / Et morte vitam reddidit», ed. H. Spitzmuller: Carmina sacra
medii aevi, Bruges 1971 (Bibliothèque Européenne) 184; und «Pange, lingua,
gloriosi», 3. Strophe: «Hoc opus nostrae salutis / ordo depoposcerat, / multiformis
perditoris / arte ut artem falleret / et medelam ferret inde, / hostis unde laeserat»,
a. a. O. 188. Ferner den Hymnus «Salve, crux sancta» vom Fest der Kreuzerhöhung:
«Per lignum servi, per te, lignum, liberie, 2. Strophe, a. a. O. 372; den auf die
frühchristliche (vgl. Justinus, Apol. I, 41) Glosse «a ligno» zu Ps 95, 10 verweisenden
Vers der 4. Strophe von «Vexilla regis»: «regnavit a ligno Deus»; und die Antiphon
vom Fest der Kreuzerhöhung: «O magnum pietatis opus! Mors mortua tunc est in
ligno, quando mortus Vita fuit», Breviarium iuxta ritum Ordinis Praedicatorum,
Romae 1962, Pars altera, 755 1. Antiphona ad Laudes).

Auch wenn in Seuses Leidensmystik an manchen Stellen die Sensibilität des

Dieners mächtig durchbricht (vgl. z. B. Vita 22, DS 64, 31-65, 3), so ist bei seiner
Rede vom Kreuz doch stets die objektive, symbolisch-gleichnishafte Auslegung des

heilsgeschichtlichen Ereignisses mit zu berücksichtigen. Für typisch spätmittelalterliches

Empfinden (anders liegen die Dinge bei Hildegard von Bingen, gest.
1179) vgl. den «Laudismus sanctae Crucis» des Bonaventura, etwa Strophe 15:
«Tecum volo vulnerari, / Te libenter amplexari / In cruce desidero», Spitzmuller
a. a. O. 866; und dazu Seuse, Vita 15, DS 260, 17-24: ach, wafen, zarter got, wan
were din armer diener da gesin, daz ich mit minem eingen liebe in den bittern tod

were gegangen, oder, wilten sü mich nût mit minem lieb han getötet, daz ich den herten
stein dines krûzes heti mit dien armen mins herzen in jamer und klag umbvangen,
do er von mitlidenne zersprang, daz öch min eilendes herz mit im nach dem geminten
were zersprungen!

298 Paul Ricœur, Eberhard Jüngel: Metapher, zur Hermeneutik religiöser
Sprache, München 1974 (EvTh, Sonderheft); darin P. Ricceur: Philosophische und
theologische Hermeneutik (24—4-5), P. Ricceur: Stellung und Funktion der Metapher
in der biblischen Sprache (45-70), E. Jüngel: Metaphorische Wahrheit,
Erwägungen zur theologischen Relevanz der Metapher als Beitrag zur Hermeneutik
einer narrativen Theologie (71-122). Ferner das umfangreiche und gewichtige
Buch von P. Ricœur: La métaphore vive, Paris 1975 (Coll. L'ordre philosophique).



Mystik und Metaphorik 287

zur Ausschmückung und Verlebendigung der Rede 299, sondern die

metaphorische Äußerung als solche. «Metaphorisch ist nicht das Wort» -
schreibt Jüngel - «sondern die Prädikation» 300, und Ricœur spricht
in pointiertem Sinne von «énoncé métaphorique»301, «metaphorisch
Ausgesagtem». - Nun geht es bei Seuse gewiß in manchen Passagen, wie
wir gesehen haben, um Stilfiguren, um meisterhaft «hingehauchte
Bilder», wie Boesch sich ausdrückt 302. Doch ist ebenso klar, daß der Diener
der ewigen Weisheit, bei all den kunstvoll aufgebauten, vorwärts drängenden

und sich wieder auflösenden Bildern, seine Rede an bestimmten
Stellen konzentriert und zu eigentlichen Aussagen verdichtet, - zu
Aussagen über Jesus, über das Kreuz und über den Weg christlicher
Glaubenserfahrung. Von besonderer Bedeutung ist, daß an den wichtigsten Stellen
verbale Metaphern 303 überwiegen, z. B. glichen, glichstan, bilden, entbilden,
überbilden. Was mit diesen Verba verbunden wird, sind zentrale mystische

und mystagogische Kernsätze.

(2) «Metaphorisch» - «eigentlich». - Für fast sämtliche moderne Autoren,

die sich zum Thema «Metapher» geäußert haben, ist die konventionelle

Gleichsetzung: «metaphorisch» «uneigentlich», «eigentlich»
«nicht-metaphorisch» problematisch geworden. So schreibt z. B. Jüngel,
sich auf E. Lohmeyer, E. Fuchs, E. Biser, G. Eichholz, E. Güttge-
manns, D. O. Via, W. Magass u. a. berufend, das «Gleichnis» sei «ein
besonderes Genus eigentlicher Rede» 304. C. Normand untersucht die Be-

299 Nach Beda Allemann: Die Metapher und das metaphorische Wesen der
Sprache, in: Welterfahrung in der Sprache, Freiburg [i. Br.] 1968 (Weltgespräch,
1. Folge, 4) 29-43, ist die Metapher als «Stilfigur im Sinne der rhetorischen Definition»

- «tatsächlich tot» (39). Dabei denkt Allemann an Metapher als
«Kombinationskunst», die nach antikem und aufgeklärtem Verständnis auf einem «vernünftig
geordneten Universum, das durch ein Netz von rationalen Analogien adäquat
wiederzugeben ist», beruht (40). Seuse gebraucht aber, wie wir gesehen haben,
Metaphern bestimmt nicht in diesem rationalistisch-aufgeklärten Sinne. - Vgl. auch
B. Allemann: Wahrheit und Dichtung, in: Sprache und Wahrheit, Freiburg
[i. Br.] 1969 (Weltgespräch, 7), 32-46.

300 Jüngel, a. a. O. 119 (These 7).
301 Ricœur: La métaphore vive, 88-100 u. ö. Doch übersieht dabei Ricœur

nicht die Funktion des metaphorischen «Wortes» im metaphorischen Diskurs, vgl.
161-171.

302 Boesch, Anm. 154.
303 Zur Bedeutung der verbalen Metapher in der griechischen Antike s. die

hervorragende Untersuchung von Bruno Snell: Gleichnis, Vergleich, Metapher,
Analogie, Der Weg vom mythologischen zum logischen Denken, in seinem Buch:
Die Entstehung des Geistes, Göttingen 19754, 178-204.

304 Jüngel, a. a. O. 76.



288 Mystik und Metaphorik

ziehung «Metapher» - «Begriff» und betont, daß die Metapher stets
geschichtlich in einem «transitorischen System» (von Bedeutungen) zu
situieren sei 305. Und F. Vonessen, der die Metapher sprachphilosophisch
erörtert, kommt zum Schluß, daß die ganze Sprache in ihrem geschichtlichen

Verlauf vom Grundvorgang des metapherein durchzogen, durchwebt

und getragen werde 306. - Daß Seuses Metaphern, bei allem
Übertragen und Vergleichen und allen dabei gebrauchten paradoxen Wendungen,

Eigentliches aussagen wollen, dürfte kaum zu bezweifeln sein.

Fragt man nach dem Kriterium der Unterscheidung zwischen «eigentlich»

und «uneigentlich», so wäre auf Seuses ausdrückliche Berufung auf
das geschichtliche Schriftprinzip zu verweisen. «Eigentlich» ist, so könnte

man sagen, was den Zusammenhang mit der Schrift durch «vernünftige
Bilder» und «Gleichnisse» wahrt; «uneigentlich», was diesen Zusammenhang

durch floierende vernunftikeit mißachtet oder kontraveniert.

(3) Metapher und Anrede. - Nun bleibt aber eine Differenz zwischen

metaphorischer und begrifflich- definierender Rede. Dazu Jüngel: «Zur
eigentlichen und präzisierenden Redeweise der Metapher gehört die
Dimension der Anrede. Metaphern sprechen an und sollen ansprechen.
Das unterscheidet sie von der definierenden Aussage, die nicht anreden,
sondern ausschließlich feststellen will» 307. Weiter wird von Jüngel der

Zusammenhang zwischen Metapher und Erzählung herausgestellt:
«Metaphern erweitern und präzisieren die erzählte Welt» 308. - Daß
Seuse wenig begriffhch-definierend vorgeht, haben wir an manchen
Stellen festgestellt. Dafür pflegt er umso mehr den «Dialog, in dem er
sich von seinen Fartnern ansprechen läßt, mit ihnen spricht und sich
selbst und die sich mit ihm im Gespräch Befindenden in «bild»- und
«gleichnisgebender Weise» anspricht. Ebenso gebraucht er Metaphern,
um Erzähltes zu raffen und, das mehr Subjektive und Individuelle
übersteigend, allgemeingültige Aussagen zu machen, so z. B. bei der Rede

305 Claudine Normand: Métaphore et Concept, Bruxelles 1976 (Coll.
«Dialectiques), 54: «... s'il est sans doute illusoire (et même dangereux pour la démarche
de la connaissance) de vouloir se passer de métaphores, il importe plus que jamais
de situer leur place toujours historique, dans un système transitoire donné, dont
l'évaluation doit prendre en compte le passage obligé par l'épaisseur propre du
langage. »

306 Franz Vonessen : Die ontologische Struktur der Metapher, ZPhF 13 (1959)
397-418.

307 Jüngel, a. a. O. 119 (These 2).
308 A. a. O. 120 (These 10).



Mystik und Metaphorik 289

vom «wehtuenden Untergehen» 309 oder von der « Auskehr zu seines Nächsten

heilsamer Beihilfe» 31°.

(4) Metapher und Referenz. — Am konsequentesten hat wohl Ri-
cœur Wesen und Funktion der Metapher reflektiert. Wenn Metapher
nicht nur Ausdruck, sondern Aussage ist, dann kann es sich nicht um
ein unverbindliches Spiel mit möglichen Kombinationen von Bildern
handeln. Metaphern haben nicht nur einen «metaphorischen Sinn», sie

haben, wenn es sich um echte und ursprüngliche handelt, auch Verweis-
Charakter. Das Denken über metaphorische Rede hat vom «metaphorischen

Sinn» zur «metaphorischen Referenz» fortzuschreiten. Die Logik
der Studie VII: «Metapher und Referenz»311 ist unausweichlich. «Lebendige

Metapher» meint nicht etwas Erstarrtes, sondern einen die (beständig

sich abnutzende) Sprache erneuernden und zugleich Erkenntnis
fördernden (Entdeckungs-)Vorgang312. Im Abschnitt «ontologische Ex-
plizitierung des Referenz-Postulates»313 bestimmt dann Ricceur das

«Sein», auf das die Metapher verweist, als ein Sein in dialektischer Spannung

von «ist» und «ist nicht»: «die Referenz der metaphorischen Aussage
kombiniert was ist mit dem, was möglich ist» 314. Jüngel spricht von der

«Möglichkeitsdimension» der Metapher 315. Metaphorische Rede spricht
der Wirklichkeit «mehr» zu, «als das jeweils Wirkliche aufzuweisen hat».
Die treffende und Wirklichkeit erschließende Metapher ist jene, die,
«ohne am Wirklichen vorbeizureden», über das rein Phänomenale «hinausgeht»,

d. h. jenes «Mehr an Sein» anspricht, das zum «Sein des Wirklichen»

gehört 316. - Darüber, daß Seuse in seiner mystischen und mysta-
gogischen Rede mehr als das bloß Phänomenale anspricht, kann kein
Zweifel sich erheben. Seine Metaphern gehen über das rein Feststellbare
hinaus 317. Dies jedoch nicht als reine Spekulation oder bloße Vermutung,

309 Vita 20.
310 Vita 22.
311 Ricœur: La métaphore vive, 273-321.
312 Zur Entdeckungs-funktion der Metapher nach Aristoteles s. Jüngel,

a. a. O., 92-98.
313 Ricœur: La métaphore vive, 384-399.
314 A. a. O. 389: «... la référence de l'énonciation métaphorique met en jeu

l'être comme acte et comme puissance.»
315 Jüngel, a. a. O. 71-73.
316 A. a. O. 71. Vgl. 119 (These 5): «Metaphern erweitern den Verstehens-

horizont, indem sie die Fixiertheit auf das Wirkliche durch Mögliches aufheben und
so das Sein von Seiendem intensivieren. »

317 Vgl. dazu die Übersicht über die 5 semantischen Ebenen von Seuses

metaphorischer Rede Anm. 197.



290 Mystik und Metaphorik

sondern als «erzählender Bericht» über wirkliche Erfahrung318 oder als

exhortative und inzitative Rede im Blick auf mögliche Erfahrung. Was
der Diener mit seiner bilder- und gleichnisreichen Sprache entfaltet, ist
ein usgen des sinen, ein Bereit- und Gelassen-, «sich selbst lassendes»

Offen-sein für stets neue Erfahrungen in der Nachfolge Jesu. Daß er
dieses Gespräch zunächst «streitend» und als widerruf mit sich selber

führt, gibt ihm Glaubwürdigkeit, auch andere, die nehsten, zu
«Aufbruch» und durpruch aufzurufen. Daß er dabei die Grenzen des Zumutbaren

kennt und seine Mitmenschen nicht überfordert, ist ein schönes

Zeugnis für die Menschenfreundlichkeit des von mystischer Erfahrung
erfüllten brediers. Am deutlichsten zieht er die Grenzen zwischen
falscher, überstiegener «Vergottung» und wahrer, möglicher «Nachfolge»,
wenn er in seinem mystagogischen Entwurf betont, der Mensch könne

wohl anvahen im Glauben und zu nemen in der «Christusförmigkeit»,
«Vollkommenheit» aber und «vollkommenes Leben» sei jenseits dessen,

was im Hier und Jetzt zu erreichen ist.

(5) Metaphorische Wahrheit. - Wenn Metapher nicht nur, Bild mit
Bild kombinierend, Sinn entwirft, sondern nach dem Maß des Möglichen
Wirkliches sinnvoll anspricht, dann erhebt sich auch die Frage nach der
Wahrheit metaphorischer Rede. Das Denken über metaphorische
Aussagen hat - so fordert Ricœur - von «metaphorischem Sinn» und
«metaphorischer Referenz»zur «metaphorischen Wahrheit» fortzuschreiten319.
Die besondere Art der durch Metaphern artikulierten Wahrheit nennt der
Verfasser der «Métaphore vive» eine «Spannungs-Wahrheit» 32°, eine

Wahrheit, die sich nach einem «Mehr» an Sein und Sinn hin «ausstreckt»
und ausrichtet321. Zur Verdeutlichung dieses Wahrheitsbegriffes ein

318 Bez. Seuses sorgfältiger Unterscheidung zwischen dem, was nicht liplich
geschehen oder zu verstehen ist, und der gleichnishaften Auslegung der
widerfahrenen Erfahrung vgl. die Texte zu Anm. 133 u. 134.

319 Ricœur: La métaphore vive, 310-321: «Vers le concept de 'vérité
métaphorique'. »

320 A. a. O. 399: «vérité 'tensionnelle'.»
321 A. a. O. 398: «... conception 'tensionnelle' de la vérité; celle-ci récapitule

toutes les formes de 'tension' portées au jour par la sémantique: tension entre sujet
et prédicat, entre interprétation littérale et interprétation métaphorique, entre
identité et différence; puis elle les rassemble dans la théorie de la référence
dédoublée; enfin elle les fait culminer dans le paradoxe de la copule, selon lequel
être-comme signifie être et n'être pas.»



Mystik und Metaphorik 291

von H. Blumenbergs «Paradigmen zu einer Metaphorologie» 322

inspiriertes JÜNGEL-Zitat : «Eine die anthropologische Fundamentalfunktion
der Metapher berücksichtigende Hermeneutik hätte demgegenüber»-
gemeint ist eine zu enge Lokalisierung der «adaequatio intellectus et rei»

in der urteilenden Vernunft - «die Aufgabe [was folgt sind Blumenbergs
Worte], 'an die Substruktur des Denkens heranzukommen' und
aufzudecken, 'mit welchem Mut sich der Geist in seinen Bildern selbst voraus
ist und wie sich im Mut zur Vermutung seine Geschichte entwirft' » 323. -
Fragt man nach der Wahrheit der susonischen Metaphorik, so ist
zunächst auf das grundlegende mit Cristo zu verweisen, und auf die Bitte
des Dieners um Austausch und Kommunikation von «dein» und «mein»

mit der Ewig Wisheit. Christus ist vorausgegangen, damit wir ihm
nachfolgen können. Die Wahrheit der Glaubenssprache ist im Voraus-Sew

Jesu und im Getragen-werden von seinem eramen zu suchen. Erfahren
wird die Wahrheit dieser Metaphorik, wenn das auf das Eigene bedachte
«Selbst» 324 durchbrochen wird und sich öffnet zur Freiheit der
ProExistenz aufgrund des «Deus pro nobis». Was menschlichem Denken

voraus ist, ist die «gute Nachricht», und was die christliche Metaphorik
zur Sprache zu bringen und wirksam zu machen hat, sind die «vernünftigen

Bilder» der Botschaft Jesu. Die richtige Auslegung - was soviel
wie «Wahrheit» im kategorialen Sinne bedeutet - geschieht, wenn die

Bilder und Gleichnisse dieser Botschaft mit Mut, d. h. im Gehorsam
des Glaubens, die Geschichte der Freiheit des Geistes Jesu entwerfen. Was
beim Dialogieren des Dieners mit der minneklichen Wisheit überrascht,
ist das Insistieren auf die verûnftikeit des Gesprächs und auf die
Unterscheidung zwischen falscher und geordenter friheit. Die Metapher für die
«freien Geister», die sich selber verherrlichen, ist: daz wilde.

(6) Metaphorik im religiösen Sprachgebrauch. - Metapher ist nicht
nur in der Sprache der Poesie (und ebenso in der Umgangssprache) von
Bedeutung. Sie spielt auch im Diskurs der wissenschaftlichen Forschung
eine nicht zu unterschätzende Rolle 325. Ferner können die der präzepti-

322 Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie, Arch, für Be-
grifisgeschichte, Bd. 6, Bonn 1960, 7-142.

323 Jüngel, a. a. O. 80 f.
324 Zum fünffachen Sinn von sich und mich nach Seuse vgl. Bdw 4, DS 334,

30-335, 9.
325 Zu Gebrauch und Bedeutung von Metaphern im wissenschaftlich forschenden

Diskurs vgl. C. Normand, a. a. O. (Anm. 305), bes. 37-69.



292 Mystik und Metaphorik

ven ethischen Rede vorausliegenden Werte nicht ohne Symbole
angemessen zur Sprache gebracht werden. Von unentbehrlicher Funktion
ist die Metapher im religiösen Bereich. «Sacra doctrina utitur metapho-
ris» - sagt Thomas von Aquin - «propter necessitatem» 326. Die
Metapher-Studien von Ricceur und Jüngel haben zum Ziel, einen Beitrag
«zur Hermeneutik religiöser Sprache» zu leisten. Und Jüngel faßt seine

Ansicht zum Thema wie folgt zusammen: «Von Gott ist also eigentlich
nur dann die Rede, wenn metaphorisch von ihm geredet wird. Alle
nichtmetaphorische Rede von Gott wäre nicht einmal uneigentliche Rede von
Gott... deus definiri nequit» 327. - Nun haben wir bei Seuse gesehen, daß

ein Dreifaches gefordert wird: «bildgebende Weise», «gleichnisgebende
Weise» und «gute Unterscheidung». «Bild»- und «gleichnisgebende Weise»

hat zweifellos mit metaphorischer Rede zu tun. «Unterscheidung» visiert
einen nicht-metaphorischen Diskurs. «Bild»- und «gleichnisgebende»

Sprache ist grundlegend für die religiöse Erfahrung (sinnstiftend und
sinnpräzisierend, sagten wir). Aber auch «Unterscheidung» tut not (hier
hegt ja die Spitze Seuses gegen die Brüder und Schwestern vom «freien

Geist»). Daß es nicht nur ein Sprechen in Bildern und Gleichnissen,
sondern auch ein Denken der Sache des Glaubens geben kann, würde Seuse,

als treuer Schüler des großen Denkers Eckhart, kaum in Abrede stellen.
Worauf es ihm aber ankommt ist, daß die durch Bilder und Gleichnisse

erzählte, fremde oder eigene Erfahrung mit rechter Unterscheidung
geprüft, bzw. verantwortet wird; und daß ebenso die Erfahrung, zu der die

Bilder und Gleichnisse aufrufen und auffordern, mit vernünftiger
Unterscheidung legitimiert und in ihrem Wahrheitsanspruch ausgewiesen werden

kann. Die «bild»- und «gleichnisgebende Weise» bezeichnet die
primäre Sprache des Glaubens, welche Erfahrung eröffnet, trägt und
strukturiert. «Rechte Unterscheidung» tendiert zu einer Meta-Sprache, zur
Sprache reflektierter Verantwortung und Legitimation der in der
Glaubenssprache durch Bilder und Gleichnisse artikulierten Aussagen, und
der durch diese angesprochenen, bezeugten oder möglichen Erfahrung.
So verbindet der klaine diener, wie es uns scheint, in origineller und be-

326 Thomas von Aquin: Summa theologiae I, q. 1, a. 9, ad 1.
327 Jüngel, a. a. O. 112. Doch nennt Jüngel den Grundsatz: «deus definiri

nequit» einen «nicht unproblematischen Satz» (a. a. Stelle) und betont, zwar nicht
ausdrücklich im Blick auf theologische Rede, jedoch allgemein: «Die Freiheit
metaphorischer Sprache schließt das Verlangen nach einer die Freiheit kontrollierenden
Sprache, in der die Übereinstimmung der Entdeckung mit dem Entdeckten
aussagbar wird, keineswegs aus» (121, These 14).



Mystik und Metaphorik 293

dachter Weise sowohl die Forderangen an die kritische Vernunft wie die

Ansprüche an die Freiheit und die das bloß Vernünftige transzendieren-
den Möglichkeiten des Geistes zu einem beachtenwert abgewogenen Konzept

des mystologein und mystagogein.

(7) Die christliche Grundmetapher. - «Gott entspricht sich» - sagt
E. Jüngel - «auch und gerade im Widersprach. Deshalb ist das Kreuz
Christi Grund und Maß für die Gott angemessene Metaphernbildung.
Jede theologische Metapher muß sich [in einer 'theologia crucis'] mit
dem Kreuz Jesu Christi vertragen können.» Das Kreuz wird von den
Christen als «Wende der Welt» geglaubt. «Ist das Kreuz aber als Wende
der Welt Grand und Maßstab metaphorischer Rede von Gott, dann ist
damit dieser Rede selber eine wendende, zur Umkehr bringende Funktion

eigen. Von Gott kann nicht so geredet werden, als ob alles beim Alten
bliebe Die Metapher ist ein ins Neue gewendetes Wort» 328. - Diese

theologischen Ausführungen treffen zu auf Seuses mystische Rede vom
«höchsten Gleichnis», das im «Wort vom Kreuz», der Botschaft Jesu für
ein neues, durch Glauben gewendetes Leben, gründet. Wie sehr beim

Jünger der Wahrheit und Diener der Weisheit die Metapher vom Kreuz
Gegensätzliches und Widersprüchliches wendet, «kraftlos» zu «Kraft»,
«sieglos» zu «Sieg», und damit zu «Umkehr» und «Rückkehr» auffordert,
das haben wir anhand von Beispielen aufgezeigt und die zugrunde
liegende meta-phorische Sprachüberlieferung (in Anmerkung) zurückverfolgt

bis zu den alt- und frühchristlichen Doxologien.

IV. Vom göttlichen «Wo»

Nach der Darlegung der beiden Redeweisen «erzählender Bericht»
und «Dialog», den Erwägungen zu den drei Grundelementen «Bild»,
«Gleichnis», «Unterscheidung» und der Erörterung dessen, was die Rede

vom «besten Bild» und vom «höchsten Gleichnis» impliziert, seien nun
noch einige Äußerungen Seuses zu Ziel und Vollendung des mystischen
Weges präsentiert. Diesen möchten wir nur wenig beifügen, - der Diener
selber komme in eigener Sache zu Wort!

Zu These II betonten wir, es gehe in der susonischen Mystagogie
vor allem um den «Weg», das «Anfangen» und «Zunehmen» in der Jesus-

328 Jüngel, a. a. O. 117.



294 Mystik und Metaphorik

nachfolge, eine «detaillierte Beschreibung» der letzten mystischen
Vollendung, der«Unio», sei in den didaktischen Schriften kaum zu finden.
Natürlich gibt es da und dort Berichte und Schilderungen, die das Thema
«Unio» vorbereiten und ankünden. Von solchen mehr gelegentlichen
Äußerungen seien einige charakteristische Worte und Wortverbindungen
angeführt: inclruk von got 329

; himelscher smak und Mmelsch senung
[Verlangen] 330 ; dez ewigen lebens ein usbrechendü sûssekeit nach gegenwürtiger,
stillestender, rûwigen enpfintlicheit [Erfahrung]331 ; entblôzt gemût332 ; sich
selber benomen und von allem mittel geblôzet 333 ; verlorenheit des eigen

willen 334
; usgen der sinsheit in den willen der hohen gotheit335 ; vereinunge

der blozen Vernunft 336
; ein einiges ein 337

; inswebend einikeit 338 ; ein stillû
inswebende dunsterheit 339 ; got ellû ding worden 340 ; ellû ding in eime ane

alle manigvaltikeit341 ; verswemmet in das einig ein ane gebildet minne und

gesprochnû wort... gefriet undgeflôzet in das gut, dannan su [die Minnenden]
geflossen sint 342.

Der eigentliche Ort indessen, wo Seuse in einem längeren, genau
geplanten und sorgsam aufgebauten Diskurs von der «Unio» spricht,
sind die Schlußkapitel 50-53 der Vita 343. In Kap 50 gibt der Diener der

wolgeûptû tohter Antwort auf hohe fragen, in Kap. 51 eine usrihtunge
[Belehrung] ,wagot ist und wie got ist. In diesen beiden Kapiteln erscheinen

(am Rande) noch Schulfragen, und häufig werden «auctoritates» wie

329 Vita 1, DS 8, 21.
330 Vita 2, DS 11, 17 f.
331 A. a. O., DS 10, 24 f.
332 Vita 32, DS 95, 21.
333 Bdew 21, DS 279, 7 f.
334 Vita 32, DS 95, 4.
335 A. a. O., DS 95, 12.
336 Bdew 21, DS 279, 5.
337 Vita 32, DS 93, 20; vgl. Bdew 7, DS 225, 16.
338 Vita 30, DS 88, 12.
339 Bdw 2, DS 330, 14.
340 Vita 48, DS 163, 3.
341 Bdew 5, DS 341, 22 f.
342 Bdew 7, DS 225, 16-18.
343 Der Aufbau des sog. «spekulativen Teües» der Vita ist beachtenswert

und für Seuses Vorgehen bezeichnend: zunächst, als Grundlage, die Erörterung

der für den «wahren» mystischen Weg unentbehrlichen « Unterscheidungen»
(Kap. 46^18), dann eine ausgedehnte « Spruch »-Sammlung (Kap. 49), hierauf « hohe

[philosophische und theologische] Lehre» (Kap. 50 u. 51), im Zentrum und als
Höhepunkt Mystologie (Kap. 52), gefolgt von «kurzen einfachen Worten», welche
erzählend vom Ende des Buches (Abschied von Elsbeth) berichten (Kap. 53 Epilog).



Mystik und Metaphorik 295

Aristotiles, pseudo-hermetische Schriften, Augustinus, Anselm von
Canterbury, Bonaventura, Thomas von Aquin u. a. zitiert. Von Kap. 51

an spricht Seuse substantivisch von wa, und meint damit ein göttliches
«Wo». Diesen «modus loquendi» hat der Diener wohl von seinem
Lehrmeister Eckhart übernommen, der in seinem Kommentar zu Joh 1, 38:
«Rabbi, ubi habitas?» sagt, das «ubi» sei hier «depressive» zu verstehen,
«ut sit sensus: tu es ubi et locus omnium» 344. Es handelt sich also bei
diesem «Wo» um ein Kapitel «natürlicher Theologie», um den «Ort

344 Eckhart: In Joh., n. 199, LW III, 168, 2-3: «Notandum quod ista pro-
positio potest legi etiam depressive, ut sit sensus: rabbi, tu habitas ubi, quasi
diceret tu es ubi et locus omnium. Hoc enim dicitur quis habitare, quod sibi
proprium est et ubi semper invenitur»; a. a. O., n. 200, 168, 12s.: «Sub hoc sensu
accipiendo quod hic dicitur: ubi habitas notandum quod deus proprie locus et ubi
est omnium propter tria...» Eckhart nimmt hier für die Beziehung Gott-Welt
eine Metapher auf, die auch Augustinus gebraucht, die in neuplatonischer Tradition
beheimatet ist und sich bis zur aristotelischen Lehre vom «natürlichen Ort»
zurückverfolgen läßt: der «locus omnium» ist Gott als «ontologischer Ruhepunkt von
allem». Diese Hinweise verdanken wir Herrn Kollegen Ruedi Imbach, Prof. für
mittelalterliche Philosophie an der Universität Freiburg/Schweiz.

Von besonderer Bedeutung für diese Metaphorologie ist das pseudo-hermetische

Buch der 24 Meister (11. Jahrh.), in welchem es heißt: «Deus est sphaera
infinita, cuius centrum est ubique, circumferentia nusquam», was von Seuse wie
folgt übersetzt wird: Dar umb spricht ein meister: got ist als ein cirketticher ring,
des ringes mitlepunct allenthalb ist und sin umbswank niene, Vita 51, DS 178, 12—13;

vgl. Vita 53, DS 191, 13-15. Zum Buch der 24 Meister vgl. Clemens Baeumker:
Das pseudo-hermetische «Buch der vierundzwanzig Meister», in: ders. : Gesammelte
Vorträge und Aufsätze, Beitr. z. Gesch. d. Philos, d. MA, 25 (1927) H. 1/2, 194—214;
der zit. Text 208. Zur mystischen Kreissymbolik allgemein vgl. die grundlegende
Studie von Dietrich Mahnke: Unendliche Sphäre und Allmittelpunkt, Halle 1937

(Neudr. Stuttgart-Bad Canstatt 1966).
Doch beschränkt sich Seuse nicht, bloß «Meister» zu zitieren, er artikuliert

auch in eigener Sprache einen beachtenswerten Diskurs über die ontologische
Fundamentalunterscheidung zwischen «Seiendem» und «Sein», z.B. 176,1111.: Nim
allein wesen an im selb, daz unvermischet sie mit nûtwesen; wan als nûtwesen logent
alles wesens, also tût wesen an im selb, daz logent alles nûtwesen ...; a. a. O., 177, 25:
so merkst du, daz es ist daz aller wûrklichest, daz aller gegenwûrtigest, daz aller vol-
komenst, in dem nit gebrest noh anderheit ist, denn daz es ein einiges ein ist in ain-
valtiger bloßheit...; a. a. O., 178, 8 ff.: Dis einvaltig luter wesen ist dû erst obrest
sach aller sachlicher wesen, und von siner bisinder gegenwürtikeit so umbschlûsset es

alle zitlich gewordenheit als ein anvang und ein ende aller dinge. Es ist attzemal in
allen dingen und ist attzemal uss allen dingen Seuses Alemannisch vermag, das
bekunden schon diese wenigen Fragmente, mit kunstvoll ausbalancierten Sätzen
und wohltemperierter Vokalisation selbst hohe philisophische Gedankengänge mühelos

zur Sprache zu bringen. Doch ist dies noch nicht der dem eigentlichen Anliegen
Seuses entsprechende Sprachraum. Dieser wird erst im unmittelbar folgenden
Kap. 52 erreicht, aus dem die gleich folgenden Zitate stammen.



296 Mystik und Metaphorik

aller Orte», zu dem nach aristotelischer Vorstellung und neuplatonisch-
plotinischer wie augustinischer Tradition alle kosmischen, uranischen
und tellurischen Kräfte streben, um jene «sphaera», «deren Mittelpunkt
sich überall und deren Grenze sich nirgends befinden».

Doch haben die Kap. 50 und 51 nur vorbereitenden Charakter. Den

Höhepunkt des letzten Teiles der Vita, des abschließenden und von Seuse

wohl in der Ulmer Zeit redigierten Zeugnisses seiner mystischen
Einsichten, bildet Kap. 52: Von dem aller höhsten Überflug eins gelepten

vernünftigen gemùtes 345. Nirgends spricht der Diener der ewigen Weisheit

so explizit wie hier vom eigentlichen Thema der Mystik, der «Unio

mystica». Dabei handelt es sich nicht um ein natürliches «Wo», den «locus

omnium» antiker Philosophen und diesen sich anschließender christlicher

Denker. Anlaß für die hier vorgetragene Rede sind nicht Sentenzen

der maister, auf die sich die Ausführungen im vorausgegangenen
Kapitel stützten, sondern einzig die scrift 346, und die erste Stelle, die
Seuse anführt, ist das sinneriche wort, daz der ewig sun sprach an dem

ewangelio : «zva ich bin.dasoloch min diener sint>M1. Das göttliche«Wo»,
von dem anschließend gesprochen wird, ist ein christologisches «Wo»: das

«beim-Vater-Sein» des Auferstandenen, und die Rede vom Überflug eins

gelepten vernünftigen gemùtes will nichts anderes zur Sprache bringen als

das mit Cristo «beim-Vater-Sein» der wahren und getrùwen diener.
Soviel wir sehen, ist diese Art, das Thema «Unio» einzuführen, mit biblischer

Rede zu motivieren und zu begründen, Seuses persönlicher Beitrag
zu einer christlichen Mystologie 348. So fließt denn in diesem Kapitel
auch die Sprache des Dieners, von Schulfragen befreit und durch
rhythmische Kadenzen das Bewegtsein von der Sache anzeigend, in reiner
lyrisch-mystischer Diktion. Angelpunkt der ganzen Rede vom Überflug
ist die mystologisch-metaphorische Wende vom «harten» zum «lustvollen
Wo»;

345 Vita 52, DS 184, 2 f. Vgl. dazu die Anm. 27 angeführte Untersuchung von
Kurt Ruh: Seuse, Vita C. 52 und das Gedicht und die Glosse «Vom Überschall».

346 Vgl. a. a. O., DS 184, 7. 8. 13 u. 186, 21.
347 A. a. O., DS 184, 12 f.; Zitat Joh 12, 26; vgl. Joh 14, 3; 17, 24; 7, 34.
348 Es fällt auf, daß in diesem « Unio »-Kapitel johanneische Theologie den

Ton angibt, auch wenn 186, 21 das für die christliche Mystik hochbedeutsame
paulinische Wort: «ich lebe, aber nicht mehr ich», Gal 2, 20 zitiert wird. Dieses
Wort wird auch Bdw 4, DS 335, 25-28, angeführt und folgendermaßen kommentiert

: Und dis gelassen sich wirf ein kristfôrmig ich von dem du Schrift seit von Paulo,
der da sprichet: «ich leb, nit me ich, Cristus lebt in mir. » Und daz heiß ich ein wol-
gewegen sich [ein wohlgewogenes, vollwichtiges Sich].



Mystik und Metaphorik 297

Wer nu daz wa,
daz der sun nam
nah der menschheit

in sterbender wise

an sinem crüze,

wer daz streng wa
in nahvolg
nüt hat geschûhet,
daz ist wol müglich
nah siner [Jesu] gehaiss,

daz der daz lustlich wa
siner sünlichen blossen gotheit
werde in vernünftiger frôdenbernder wise niessende

in zit und in ewikait,
als verr es den müglich ist,
minr und me 349.

Vom streng wa der «Nachfolge» zum lustlich wa der bloßen Gottheit
des «Sohnes» ist das dritte - und wohl eindrücklichste - Echo auf die

augustinische Rede vom christlichen Weg: «per Christum hominem ad

Christum Deum» 35°. Der Christus Logos ist der Grund der Eigentlichkeit

der Rede, das Kreuz die Rechtfertigung des Wahrheitsanspruches
der meta-phorischen Aussage.

Das Ziel des mystischen Weges wird mit kaum enden wollenden

Metaphern angesprochen. Mit Metaphern, die durch apophatische, mehr

349 Vita 52, DS 184, 13-19. Man beachte den Unterschied zwischen diesem
susonischen Kommentar zu Joh 12, 26 und den Erwägungen Eckharts zu Joh 1, 38,
Anm. 344.

35° Ygi Anm. 222. Nach der Erwähnung der «Verheißung» (gehaiß) Christi,
gemäß der es «wohl möglich ist», zum Sein-mit-Christus beim Vater zu kommen,
geht Seuse zu einem christologisch-trinitarischen Kommentar von Joh 12, 26 über:
Eya, wa ist nu daz wa der bloßen gitlichen sunheit? Daz ist in dem bildrichen lieht
der götlichen ainikeit... 184, 20 f. ; Und daz du dis dest baz merkest, so ist ze wüssene,
daz in dem bildrichen lieht der götlichen einikeit ist ein inswebendu entsprunglichkeit
der persönlichen entgossenheit uss der almugenden ewigen gotheit..., 185, 5-8; dû
person des vaters allein genomen git nit selikeit, noh dû person des sunes allein, noh
dez heiligen geistes allein, mer die drie personen inhangende in einikeit dez wesens
ist selikeit, 186, 25-187, 1. Weitere trinitarische Stellen in den Schlußkapiteln:
Vita 51, DS 178, 18-181, 23; Vita 53, DS 191, 13-192, 5; u. 193, 18-23.

20



298 Mystik und Metaphorik

noch durch kataphatische, bisweilen auch durch paradoxe Qualifikatoren
als mystische Äußerungen gekennzeichnet sind. Einige Beispiele: daz

endlos wa351 ; daz übervernünftig wa 352 ; dis wilde gebirge des übergütlichen

wa 353; der ûberunbekante aller höhste gibel 354; ein vinster stillheit...,
die nieman kan verstan wan der, in dem da lûhtet dû einikeit mit ir selbs-

heit 355; stillheit der verMerten glanzenrichen dünsterheit 356 Doch fehlen
auch nicht, was zu beachten ist, Anklänge an ethische Begriffe : verlornheit
sin selbsheit 357; rehtü friheit ane alle bossheit... in entwordenr widerge-
bornheit 358 Von besonderer Bedeutung sind auch hier die verbalen

Metaphern, welche nicht nur das Ereignishafte des ans Ziel Kommens,
sondern ebenso das Dynamische der «Participatio» zum Ausdruck bringen:

Allhie her in dis übervernünftig wa erswinget sich der geist geistende,

und etwen von endloser höhi so wirt er fliegende, denn von grundloser

tiefi so wirt er swimmende von den hohen wundern der gotheit 359

Zum Schluß noch Seuses Abwandlung einer biblischen Verbalmetapher,
die zu jenen gehört, welche die christliche Rede von «Unio» am stärksten
beeinflußt haben: «bleiben», bzw. «wohnen» 360. Wo Gott «wohnt», da
soll der Mensch mit dem Sohne «mit-wohnend» werden: Daz selb vernünftig

wa, da ein bewerter diener sol dem ewigen sune mitwonend sin 361.

So werden auch hier, bei der Rede von der höchsten «Unio», trotz
der fast überbordenden Metaphorik, die Grenzen eingehalten362. Daz einig
ein meint nicht die «Unio», - sondern Gott in seinem unmittelbaren
Gegen-über, den Grund von selig leben. Das Sein-am-Ziel wird mit
Metaphern angesprochen, die nicht «Einung» im Sinne von Verschmelzung
oder Rückkehr zu einem «natürlichen Ort» insinuieren, sondern jenes

351 DS 185, 3.
352 DS 185, 26.
353 DS 188, 20.
354 DS 190, 15.
355 DS 186, 11-13.
356 DS 189, 23.
357 DS 187, 22. Weitere Stellen zu «sich, in Gott verlieren»: 187, 19; 188, 16;

189, 22; zu «Entfremdung» : 189, 1. 22; zu «sterben» des Geistes: 189, 10 fi. ; un in
disem entmisten wa lit dû hdhstü selikeit, 190, 1 f.

358 DS 186, 13-15.
339 DS 185, 26-29. Vgl. Kl Bfb IX, DS 388, 14-16.
360 Vgl. z. B. Joh 14, 23; 1 Joh 3, 24; 4, 13-16; Rom 8, 9. 11; 1 Kor 3, 16.
361 DS 187, 9 f. Vgl. 189, 8-10.
362 Vgl. z. B. DS 187, 23-188, 4: In diser entsunkenheit so verget der geist, und

doch nit genzlich, er gewinnet wol etliche eigenschaft der gotheit, mer er wirt doch naturlich

got nit; daz im geschiht, daz geschiht von gnaden, wan er ist ein iht, geschaffen
uss niht.



Mystik und Metaphorik 299

Sein-am-Ziel als Sein-in-Gemeinschaft mit dem Verherrlichten präzisieren.
Das wahrhaft göttliche «Wo» ist die frödenbernde Begegnung mit dem
als «Gottes-knechtt> erhöhten «Sohn». Leiden machet uzzer einem irdenschen

menschen einen himelschen menschen 362a, und : wer nit gelitten hat,

waz weis der 362b

Der Kärrner

Die Lektüre von «Seuse» ist nicht leicht. Immer wieder stößt der
moderne Leser auf Stellen, die ihm Schwierigkeiten bereiten. Diese
sind verschiedener Art, nicht zuletzt auch sprachlicher. Ein besonderes

Problem ist das der Übersetzung in eine heutige, wenn nicht gesprochene,
so doch vernehm- und verstehbare Sprache. Was Seuse sagen will und
wovon er berichtet, ist in sich schon schwierig und provozierend.
Schwerverständlich für den heutigen Menschen ist auch die Welt des 14.

Jahrhunderts, sowohl nach ihren harten Seiten: Kriege, Gewalttaten,
Grausamkeit, Pest, Kirchenkämpfe, Interdikt und Inquisition, wie nach
ihren weniger harten Seiten: Ritterdienst, höfische Dichtung,
Naturempfinden, Frömmigkeit und Mystik. Wie sollte da die «einfältige»
Sprache eines «einfältigen» Menschen seiner Zeit nicht den heutigen Leser

aus dem Geleise bringen? Im mhd Original - so betont B. Boesch -
spielt die «Vokalisation» eine große Rolle. Sie verbindet die verschiedenen

Sprachebenen, schafft Einheit und erlaubt selbst dort, wo Sprache
an ihre Grenze kommt, noch Laute zu artikulieren, die ohne entsprechende

«Instrumentierung» ungesagt bleiben müßten. Das alles fällt weg bei
der Übersetzung, und was wir zu lesen bekommen, scheint dem Unkundigen

ein Kunterbunt von Abstrusem und naiver, gut gemeinter Poesie.

Auf jeden Fall bereiten Tauler, mit seiner ruhigen Sprache, und Eckhart,

mit seinen faszinierenden Gedankengängen, dem heutigen Leser
weit weniger Verständnisschwierigkeiten, als die Schriften des «naiven»
Seuse. Auch wenn er mit seinem Hör auf Jahrhunderte hinaus wirksam

war, so haben doch Tauler und besonders Eckhart ein Echo in der
Geistesgeschichte gefunden, das kaum mit der Ausstrahlung ihres Schülers zu
vergleichen ist. Wer «Seuse» best, kommt fast in Verdacht..., und den

Schriften geht es wie dem Autor, dem oft eine undankbare Rolle
beschieden war.

362a Bdew 13, DS 251, 2 f.; vgl. 1 Kor 15, 44-49.
362b A. a.O. DS 252, 3 [Sir 34, 9: «Qui non est tentatus, quid seit?] ; Hör I, 13,

Künzlb 490, Ils.: Qui non est adversa passus, quid seit?



300 Mystik und Metaphorik

Die tragische Seite von Seuses Leben: Er wollte den Geist der «Väter»

beleben, das Ordensleben erneuern, der Christenheit nützlich sein

und der «guten Nachricht» dienen. Und was ist daraus geworden? Der
allgemeine Niedergang nahm zu. Hat die Stille um den alternden Amandus

mit dem wachsenden Widerstand gegen echte Reformbestrebungen
zu tun? Um die Mitte des 14. Jahrhunderts verschärft sich die Lage.
Das Ordensleben verweltlicht, die Privatisierung schreitet fort, die

«invidia clericorum» hütet Privilegien und streitet um Besitz, die «rabies

theologorum» beschleunigt die ohnehin schon bedenkliche Dekadenz
des Studienbetriebes an kirchlichen Ausbildungsstätten. War der am
Bodensee geborene Schwabe schon in seiner Jugend ein Verkannter - das

einfache Volk zwar liebte und verehrte ihn, und auch sein Priorat (in
schwieriger Zeit) kann kaum ein Mißerfolg gewesen sein 363 -, so scheinen
die Einsamkeit des brediers und Verständnislosigkeit für seine Sache,
auch und besonders von seifen seiner nächsten Umgebung, in den
späteren und letzten Jahren noch zugenommen zu haben. Wenn sein Grab
seit Jahrhunderten schon verschollen ist 363a, so trifft das uns und nicht
jenen, der sagte: und dennoh, wenne min lip verpulvert wird, so begere ich,
daz von einem ieklichen pülverlin ein grundloses lob uftringe dur den herten

stein, dur alle himel hin ...364.

Statt eines Epilogs sei zum Abschluß dieser Ausführungen ein Katalog

Fragmente zusammengestellt, welche wenigstens ein paar Konturen
vom oft nur ungenau gezeichneten Bild des ussren und des inren
menschen fus etwas zu verdeutlichen beitragen mögen: Auf dem Ulmer
Holzschnitt von ca. 1470 ist zu lesen : hainrich Pus ze costenz geborn am
bodmersee 365. Das Explicit des Hör bezeichnet den Autor mit folgenden
Abkürzungen: fratris AJmandi] ordinis praedicatorum domus C[on-
stantiensis] 366. Sin eigne vater war der welt hint zemal gewesen 367 ; der

welt vol und zoh - als huswirt - mit strenger hertikeit gegen fromme

Neigungen seiner Gemahlin ; und der Sohn vermerkt : daz kom von der wider-

363 Vgl. dazu bes. Vita 43, DS 145, 14-146, 17; u. auch Vita 7, DS 25, 3-18.
363a Vgl. Bihlmeyer, Einleitung 138* f.; und den Bericht über neuere und

neueste Nachforschung von Albrecht Rieber: Auf der Suche nach dem Grab
Heinrich Seuses, in: E. Filthaut: Heinrich Seuse, Studien zum 600. Todestag
(s. Anm. 27), 455^-77.

364 Bdew 24, DS 308, 19-23.
365 Bihlmeyer, Einleitung 68*.
366 Hör, Künzle 605, 24 f.
367 Vita 42, DS 23, 21.



Mystik und Metaphorik 301

wertigen unglichheit 368. Dez dieners liplichû muter waz och alle ir tage

ein vil grossû liderin si waz vol gotes und heti gern dar nah gôtlich ge-

lept 369
; vor einer geschnitzten Kreuzabnahme hinderkom si neiswi

in enfintlicher wise der gross smerz..., daz ir herz neiswi erkrachete en-

pfintlich in ir libe 37°. Nach ihrem Tod spricht der diener von seiner

heilgû muter, mit der herzen und libe got wunder würkte bi ir lebene 371. Von
sich sagt der Diener : Er hate gar ein leblich natur in siner jugende, und :

er markte, daz er mit im selben überladen was 372. Ein blûnd mût war ihm
gegeben373, doch : Do daz liden vast ward wahsende, do überwand in einest

sin krankes gemûte37+. Ein suber junglin spricht zu ihm: du hast ein zart,
liebsüchende natur 375. Häufig ist vom «Herz» des Minnesuchenden die
Rede 375a, vom wilden 376, senden [sehnsuchtsvollen] 377, vollen herz, das

er in Gottes Gnaden zu erkülen wünscht 378. Sein Begehren kommt von
seines herzen grundlosem abgrunde 379. Gen allen lidenden menschen hat
er ein miltes herz330. Mit «Spottreden» beworfen, beteuert er: Herr, ich

zügen daz an dich, wan du ellü ding weist, daz mir daz hat gevolget von miner
muter libe, daz ich en miltes herz han gehabt alle min tag Dero armen
getrüwe vater hiess ich, aller gotesfründen sunder frund waz ich ...wan mit
den weinenden weinet ich, mit den trurenden truret ich, unz daz ich si
mûterlich widerbrahte381. Sein äußerst empfindsames Wesen sucht er
mit Strenge in Zügel zu halten: benime mir Zartheit mins eigen libesl 382

Tü hin, tu hin von mir wol ligen, lang schlafen, wol essen und trinken, zer-

ganklich ere, Zartheit und wollust 383 Einst sei er ein suger [Geniesser] und
verwenter zertling gewesen, schreibt er 384. Askese hat er bis zur Erschöp-

368 Vita 42, DS 142, 18-21.
369 A. a. O., DS 142, 17-20.
370 A. a. O., DS 143, 3-7.
371 Vita 6, DS 24, 3 f.
372 Vita 15, DS 39, 3-5.
373 Vita 36, DS 110, 4; vgl. Vita 3, DS 12, 12.
374 Vita 38, DS 123, 16 f.
375 Vita 20, DS 55, 22 u. 57, llf.
3"a Vita 3, DS 11, 27.
376 Vita, Prol., DS 8, 11; Vita 3, DS 12, 14.
377 Vita 3, DS 13, 3 f.
378 Vita 29, DS 84, 21 f.
379 Vita 31, DS 90, 32.
380 Vita 37, DS 117, 1 f.
381 Vita 29, DS 84, 23-85, 9.
382 Bdew III. Teil, DS 316, 9 f.; vgl. Bdew 3, DS 209, 7 f.
383 Bdew 21, DS 286, 15-17.
384 Vita 20, DS 57, 17 f.



302 Mystik und Metaphorik

fung geübt, doch auch denen, die den durpruch erfahren, bleibt, so berichtet

er, empfinden wol und we als ander lute, ja dieses Empfinden tringet
in etwen naher denn andren von ire entgrobten Zartheit38S. «Entgrobte
Zartheit», d. h. von grober Sinnesart befreites, verfeinertes Empfinden,
nicht Apathie, ist das Ziel der Askese. Der sich in dieser Übung bewährt,
wird nicht gefeit gegen Leiden, neue und ätzendere als die selbstgewählten

Prüfungen sind sein Los. Was den von spitzen Verleumdungen
getroffenen bredier am meisten schmerzt : Daz ist min grôssû klag Lüg, der

wirdige bredierorden der muss nu von miner person also geswechet werden
386. Darauf wird ihm mitgeteilt: Und bredierorden, den ir klagent, der

sol got und allen bescheiden [Bescheid wissenden] menschen von uwren

wegen dest gevelliger sin 387. Nach langen schmerzlichen und ehrenrührenden

Heimsuchungen erhält er schließlich einen neuen Namen: quo-
dam novo mystico nomine ab ipsa [Sapientia] vocatus Frater Amandus,
dum in cordis cubiculo secreta silentia petisset 388. Indessen bleibt er
in seinen Augen «Sünder»: ego quoque peccator cum sim3S9, bezeichnet
sich als «widerspenstigen Sünder» : peccatorem recalcitrantem 390 und nennt
sich eine «rauhe Distel»: ich als ein ruhe distel391. Von «Büchern»
versteht er etwas 39Z, doch fällt ihm das Schreiben nicht leicht. Nur
«gezwungen» unterzieht er sich der Redaktion des Hör: Oro bonitatem

qui me hunc laborem subire coegit, de ipsius pietate confidens 393. Doch
kann er auch sagen, er habe das Werk non nisi in praesentia magnae gratiae
geschrieben 394. Die Leser bittet der Autor: Nec praesumptioni factum
hoc adscribite, sed supernae inspirationi, quae me die noctuque quies-

385 Vita 32, DS 94, 23 f.; der Text fährt fort: es enhat aber da inne nit stat ze
belibene [keine bleibende Stätte], und nach dem ussen so blibent sü vest vor ungehabt-
keit [Ungestüm], 94, 24—26.

386 Vita 38, DS 120, 20 f.
387 A. a. O., DS 128, 13 f.
388 Hör II, 7, Künzle 591, 6-9; vgl. Apok 2, 17: «Wer überwindet, dem will

ich einen neuen Namen geben, den niemand kennt, als wer ihn empfängt.» Zum
«neuen Namen» Seuses s. Künzle, Einleitung 14, Anm. 1, 51 f. n. Hör I, 1, 376, 11;
II, 7, 597, 14.

389 Hör II, 5, Künzle 579, 23.
390 A. a. O., 580, 10s.
391 Bdew 24, DS 310, 14; vgl. Hör II, 5, Künzle 579, 16 s.
392 Vgl. z. B. Vita 33, DS 97, 2 f., wo Seuse von Elsbeth Stagel sagt, sie habe

mit irem kranken libe ein vil gût bûch [von den vergangenen heiligen swoestran, wie
selklich die leptan] zustande gebracht.

393 Hör, Prol., Künzle 367, 15s.; vgl. dazu auch Vita 38, DS 124, 8-15.
394 A. a. O., 370, 11.



Mystik und Metaphorik 303

cere non permisit 395. Was den humilis sapientiae discipulus 396 bewegt,
ist usker uf sines nehsten heilsamen behulfenheit 397. Apostolici ordinis
imitator nennt sich der bredier 398, der von got getriben wurde uf sines

nehsten heil399. Dû unmessig zal dero kinden, dû an im hangent, wird ihm
gesagt, daz sind ellû dû menschen, du in [den Diener] mit sunder

trüwe meinent 40°. Mit Eifer strebt er darnach, daz er wildes und zames got
widerbrechti 401. So er sah dû armen herzen in dem jemerlichen lidene
[gemeint sind «Personen, Frauen, weltliche und geistliche», die von «Schwäche

des Gemütes» in «öffentliche Gebresten» gefallen] so war er mit in
weinende und tröste sû gütlich. Er halff in und wägete dik sin zitlich ere

vast umb daz, daz er in an sei und eren wider gehulfi, und Hess dar uf Valien

mit böser zungen rede, was gevallen mohte 402. Von einer Fahrt nach Aachen
wird berichtet: lüg, der diener ist komen, und hat den süssen namen
Jesus vil wit und breit mit begirde umb getragen und, wie die Apostel
das Verlangen hatten, daz sû den namen allen menschen mit dem globen, ze

erkennen gebin, also hat er ganzen fliss, daz er den selben namen Jesus in
allen kalten herzen mit nûwer minne wider enzünde 403. Die sprechendste
und wohl treffendste Metapher für sein Wirken unter den Menschen ist
das Bild vom «Kärrner» der ewigen Weisheit, der «aufgeschürzt» durch
«Lachen» zieht: Mich dunket, ich sie sin [der ewigen Weisheit] karrer
und var ufgeschûrzt durch die lachen, wie ich dû menschen uss der tiefen
lachen ire sûntlichen lebens an die schôni bringe ; dar umb sol mir genügen,

so er [die Weisheit] mir einen ruggin leib [Roggenlaib] an min hand git 404.

Genügsam, nur ein Stück Roggenbrot in der Hand, begehrt, der ein
«Diener der ewigen Weisheit zu werden» wünscht 405, durch usgen des

sinen und usker den Weg zu gehen und zu weisen zur Schönheit mit grundloser

lûtzelikeit 406.

395 A. a. O., 368, 17-369, 2.
396 Hör II, 7, Künzle 591, 5s.
397 Vita 22, DS 63, 8.
398 Hör II, 6, Künzle 584, 24.
399 Vita 22, DS 63, 9 f.
400 A. a. O., DS 63, 23-25.
401 Vita 38, DS 116, 14 f.
402 A. a. O., DS 117, 4-8.
403 Vita 45, DS 153, 10-18.
404 Kl Bfb VIII, DS 385, 24-27.
405 Vita, Pro!., DS 7, 3 f.
406 Bdew 7, DS 228, 15.


	Mystik und Metaphorik : zu Seuses Dialog

