
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RuediImbach

Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

Zu einem Sammelband, hrsg. von Wolfgang Kluxen *

Obwohl dieser Band aus einer Reihe von Veranstaltungen zum Thomas-
Jahr 1974 hervorgegangen ist, soll er Ziele verfolgen, welche auch unabhängig
von diesem Anlaß Beachtung verdienen. Diese Ziele formuliert der Herausgeber

W. Kluxen in der Einleitung: ein philosophisches Gespräch mit Thomas

aus historischer Perspektive (cf. S. 9-10) oder eine kontextgetreue
Interpretation, die es erlauben soll, Thomas als Partner der gegenwärtigen
philosophischen Diskussion einzustufen. Man kann in diesem Band zwei Teile
unterscheiden. In einem ersten Teile legen namhafte neuere Thomasforscher
Ergebnisse ihrer Forschung vor. Im zweiten Teile zeigen jüngere Forscher
des «Colloquium philosophicum» (Bonn) die Entwicklung des Philosophiebegriffs

im Mittelalter von Eriugena bis Occam auf, «so daß Thomas in der
Mitte seiner Epoche erscheint» (S. 12).

W. Kluxen will in seinem Beitrag, der den Titel trägt «Philosophische
Perspektiven im Werk des Th. v. A.» (S. 15-37), zeigen, welche philosophischen

Sichtweisen des Aquinaten für das zeitgenössische Denken relevant
sein könnten, denn der Rang eines Denkers hängt ab von der «Kraft der
Perspektiven, die sein Denken auftut» (S. 16). Ein naiv unmittelbarer
Zugang zum Denken der Vergangenheit ist allerdings nicht mehr möglich; die
neuscholastische Position ist überholt (S. 17-20) und die historische
Forschung macht auf die Notwendigkeit einer hermeneutischen Vermittlung
aufmerksam (S. 21). Nach der Ansicht von W. Kluxen ist es eine heute von
allen anerkannte Tatsache, daß sich Thomas als Theologe verstanden hat und
als solcher auch gelesen werden will (S. 24; cf. auch S. 212). Sein Denken ist
«Synthese» von Theologie und Philosophie. Welches sind bedeutsame
philosophische Sehweisen, welche ein Thomasstudium entdecken kann? Für das
Verstehen des thomistischen Denkens ist der Schöpfungsbegriff grundlegend.
Damit ist seine Auffassung vom Eigenstand der creatura angesprochen,
Lehre, die eine Autonomie der Welterkenntnis gegenüber der Gotteserkennt-

* Wolfgang Kluxen [Hrsg.] : Thomas von Aquin im philosophischen
Gespräch. - Freiburg [i. Br.]/München: Alber 1975. 291 S. (Alber-Broschur
Philosophie.)



218 Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

nis zur Folge hat, letztlich aber gegründet ist in der These, daß die Erkenntnis
des Besonderen diejenige des Allgemeinen nicht voraussetzt. Diese

Konzeption ist insbesondere für die Seinslehre des Aquinaten folgenreich: Das
Seiende als primum cognitum ist das «sinnlich Gegenwärtige», die quiditas rei
sensibilis (S. 29), das «je besondere Seiende» (S. 30). Die thomistische Ontologie

ist demzufolge Substanzontologie, aber gleichzeitig Ontologie des actus
essendi. Das Spezifische der thomistischen Metaphysik kann daher folgendermaßen

zusammengefaßt werden: «Die allgemeinen Strukturen zeigen sich
am einzelnen Seienden» (S. 33). Allein in der sorgfältigen Analyse des
Einzelnen ergeben sich Ausblicke auf das Ganze. Der Partizipationsgedanke
kann als der Grundgedanke dieser Gesamtschau, die allerdings stets den
Bezug zum Konkreten bewahrt, bezeichnet werden (cf. S. 36).

Es ist offensichtlich, daß der Autor der Problematik des Seienden im
Gespräch mit Thomas eine Vorrangstellung zugesteht. Dasselbe gilt auch
von seiner Darstellung der Philosophie des Thomas in der von J. Speck
herausgegebenen Philosophiegeschichte (Grundprobleme der großen Philosophen,

I, Göttingen 1972; S. 177-220). Es soll nicht bestritten werden, daß
die Analyse des Seienden ein fundamentaler Aspekt des thomistischen Denkens

ist, aber man kann sich dennoch fragen, ob, wenn es darum geht, die
Grundgedanken der thomistischen Synthese in Hinsicht auf die philosophische

Diskussion der Gegenwart darzustellen, die Problematik der
Transzendentalien übergangen werden darf. Gehört dieser Aspekt der Lehre des

Aquinaten nicht gerade zu den aktuellsten? Ich meine, daß diese Doktrin
besondere Beachtung verdient, weil in diesem Lehrstück die Frage nach der
Bedeutung von «Seiend» in ihrer notwendigen Beziehung zum menschlichen
Intellekt gestellt wird. Zwar hat Thomas den von Avicenna übernommenen
Primat des Seienden (primo autem in conceptione intellectus cadit ens) nie
in Frage gestellt, aber er hat, in der Erörterung der sogenannten Transzendentalien,

gezeigt, wie die menschliche Erkenntnis der Wirklichen sich
entfaltet, d. h. er hat auf eine grundsätzliche Weise über die Beziehung des
menschlichen Geistes zum Wirklichen nachgedacht. Aus diesem Nachdenken
ergibt sich, daß der Name «Seiend» nur eine Dimension des Wirklichen
auszudrücken vermag. Durch seine Lehre von der Einheit, Wahrheit und Gutheit

alles Seienden versucht Thomas diese Eindimensionalität zu überwinden.

Aber der Traktat der Transzendentalien wirft nicht nur ein anderes
Licht auf die Wirklichkeitsanalyse des Aquinaten, sondern er birgt in sich
ebenfalls Ansätze zu einer Geisttheorie, die eine Interpretation, die sich
allein auf die Analyse des Seienden beschränkt, allzuleicht übersieht : Primo
igitur intelligitur ipsum ens et ex consequenti non ens, et per consequens
divisio, et per consequens multitudo, in cuius ratione cadit divisio, sicut in
ratione unius indivisio» (In Met. IV, lect. 3, n. 566). Diesem Text, der von
der Genese des transcendentale unum spricht, wären andere zur Seite zu
stellen, die zeigen, wie alles, was ist, sofern es ist, möglicher Bezugspunkt
einer denkend-wollenden Vernunft ist.

B. Lakebrinks Erörterung von Geist und Welt bei Th. v. A. (S. 38-
72) ist, wie bereits der Titel anzeigt, eine kritische Auseinandersetzung mit



Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin 219

K. Rahners Transzendental-Thomismus. Im Namen einer klassischen
Thomasdeutung werden insbesondere drei Problemfelder einer
transzendentalphilosophischen Thomasdeutung attackiert.

a) Raum und Materie sind nicht identisch - These, die der Autor Rahner
vorwirft -, vielmehr ist die Räumlichkeit, ihrerseits Fundament der Zeitlichkeit,

in der Materialität begründet. «Erst das substantielle Stoff-Form-
Gefüge des Körper-Dinges vermag die Akzidentalität des Quantitativen aus
sich heraus zu setzen» (S. 47).

b) Die transzendentale Interpretation des Thomismus übersieht nicht
nur die Abhängigkeitsverhältnisse zwischen Substanz, Quantität und Qualität,

sondern mißachtet ganz allgemein «das transphänomenale An-Sich der
Dinge» (S. 50; cf. ebenfalls S. 44, 48). Der «Panhistorismus der modernen
Herakliteer» (S. 53) ist nach B. Lakebrink blind für die Vor-Zeitlichkeit der
Substanz : «Das Sein ist jedenfalls in erster Linie Sache der Substanz» (S. 54).
Das Sein als solches ist ungeschichtlich (cf. S. 56).

c) Schließlich betont der Autor die absolute Ungeschichtlichkeit des

Geistigen: «Nicht die Geschichtlichkeit, sondern die Ewigkeit bricht im
geistigen Erkennen des Menschen auf» (S. 65).

Lakebrinks Auseinandersetzung mit jener Denkrichtung, deren
Vertreter er als moderne Herakliteer apostrophiert, verlangte eine eingehende
und sorgfältige Diskussion, die den Rahmen dieser Besprechung sprengen
würde. Der allzu polemische Stil der Untersuchung entkräftet an mancher
Stelle die Argumentation. Aus philosophiehistorischer Perspektive sei nur
folgendes angemerkt: Eine Verteidigung der Objektivität der Zeit im Namen
des Thomismus (cf. S. 50-52) sollte sich der Grundlagen dieser Lehre besser

vergewissern (z. B. In Phys. IV, lect. 4, n. 629, 636). Es ist überdies doch
beachtenswert, daß die Lehre der Subjektivität der Zeit durchaus nicht eine
neuzeitliche Fragestellung ist, sondern - ganz abgesehen vom XI. Buch der
Confessiones - sich auch einem Leser des IV. Buches der Physik stellen
konnte. Die These, quod aevum et tempus nihil sunt in re, sed solum in
apprehensione wurde 1277 von Bischof Tempier verurteilt, was zeigt, daß
es auch im XIII. Jahrhundert Anhänger dieser Auffassung gab. Auch nach
der Verurteilung wurde sie immer wieder aufgegriffen und verteidigt. Ein
besonders sprechendes Zeugnis dafür ist der Traktat Dietrichs von Freiberg
De natura continuorum, temporis, spatii et vacui, in dem der Dominikaner mit
aller Deutlichkeit sagt, daß die Seele Prinzip und Ursprung des Seins der
Zeit sei.

Die Erkenntnislehre des Aquinaten steht im Zentrum des Vortrages
von G. Verbeke, der Gewißheit und Ungewißheit im Denken des Aquinaten
untersucht (S. 73-100). Gibt es bei Thomas ein fundamentum inconcussum
der Erkenntnis? Will man diese Frage ernsthaft beantworten, so muß man
erklären, was es bedeutet, wenn das ens als das Ersterkannte bezeichnet
wird, auf das alle Erkenntnis zurückgeführt werden kann, wie es in Ver. 1,1
heißt. Diese Seinserkenntnis ist wie diejenige der ersten Prinzipien habituell,
d. h. sie ist nicht durch Erfahrung gewonnen, bedarf aber zu ihrer Verwirklichung

der Sinneserfahrung. So ist nach G. Verbeke das Seiende als primum



220 Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

notum «ein Licht, das die Erfassung aller anderen Erkenntnisse ermöglicht»
(S. 85). In diesem Sinne ist das erste Intelligible Grundlage aller Erkenntnis,
«grundlegende Kategorie des Wissens» (S. 88). Wenn auch Thomas an mehreren

Stellen die Sicherheit der Erkenntnis der ersten Prinzipien klar ausspricht,
gibt es, nach Verbeke andere Texte, aufgrund derer sich die Stellung der
Grundprinzipien als zweideutig erweist. Der intellectus principiorum ist nicht
absolut unfehlbar, da dessen Aktualisierung vom Erfahrungswissen abhängig
ist (cf. S. 91-92). «Dieser zusammengesetzte Zustand ist unvermeidlich Quelle
des Irrtums» (S. 92). Auch die Selbsterkenntnis ist nicht absolut sicher
(S. 93 ff.). «In seiner gesamten vernünftigen Tätigkeit ist der Mensch dem
Irrtum ausgesetzt» (S. 97). Die unablässige Bedrohung durch den Irrtum ist
Antrieb zu noch intensiverem Forschen - dies lehren Leben und Doktrin
des Aquinaten (cf. S. 99-100).

Es scheint mir, daß der sonst verdienstvolle Aufsatz des Löwener
Professors in zwei Punkten einer Klärung bedürfte.

1. Die Unterscheidung zwischen der Erkenntnis des ens als primum
cognitum und dem intellectus principiorum, verdiente eine genauere Analyse.
Der Leser könnte sogar an mancher Stelle dazu verführt werden zu glauben,
es handle sich um dasselbe. Natürlich besteht ein Parallelismus zwischen den
beiden Grunderkenntnissen, aber das Verhältnis müßte geklärt werden.
Wenn ich richtig sehe, so ist der intellectus entis das Fundament des intellectus
principiorum. Der folgende Text jedenfalls legt diese Deutung nahe: Ad
huius evidentiam sciendum est, quod cum duplex sit operatio intellectus:
una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisibilium intelligentia :

alia, qua componit et dividit : in utroque est aliquod primum : in prima qui-
dem operatione est aliquod primum, quod cadit in conceptione intellectus,
scilicet hoc dico ens; nec aliquid hac operatione potest mente concipi, nisi
intelligatur ens. Et quia hoc principium, impossibile est esse et non esse

simul dependet ex intellectu entis... ideo hoc etiam principium est naturaliter
primum in secunda operatione intellectus, scilicet componentis et dividentis
(In Met. IV, lect. 6, n. 605).

2. Es scheint mir nicht exakt zu sagen, daß nach Thomas der Mensch
im Erfassen der ersten Prinzipien sich irren kann. Die ersten Prinzipien sind,
wie Thomas im Anschluß an Aristoteles oft sagt, per se nota omnibus. In
seiner Aristotelesinterpretation (In Met. IV, lect. 6, n. 597), wo es darum geht,
die Eigenschaften des Widerspruchsprinzips zu deuten, sagt Thomas, daß
das principium contradictionis deshalb als das Bekannteste (notissimum)
anzusprechen sei gerade deshalb, weil es diesseits aller Täuschung liegt. Nicht
in der Erkenntnis der Prinzipien, in ihrer Anwendung droht die Gefahr des

Irrtums.
Die Abhandlung von A. Kenny über den Willen im Denken des Th. v. A.

(S. 101-131) konfrontiert die thomistische Lehre mit markanten Schriften zu
diesem Thema aus dem Bereich der englischsprachigen Philosophie der
Gegenwart (G. E. M. Anscombe, J. L. Austin, G. Ryle, L. Wittgenstein),
aber auch mit den klassischen Lehren von Descartes, James und Hume. Die
Willenstheorie des Aquinaten ist als media via zwischen einer extrovertierten



Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin 221

und einer introvertierten Tradition einzustufen (S. 105). Der Aquinate hat
die Lehre des Aristoteles in einem entscheidenden Punkte verbessert, indem
er das Wollen nicht nur als Handeln um eines Zieles willen verstanden hat,
sondern als ein Handeln, das fähig ist, von sich selbst Rechenschaft zu
geben: «Wir kommen daher zu dem Schluß, daß man den menschlichen
Willen am treffendsten als die Fähigkeit, begründet zu handeln, kennzeichnet»

(S. 121). Der Aquinate hat nach den Darlegungen von A. Kenny eine
eigene Lehre des praktischen Schlusses entwickelt. Dieses praktische Schließen

erzwingt keine Schlußfolgerungen, im Gegensatz zum theoretischen
Schluß. Hier ist der Spielraum der Freiheit: «In der Kontingenz der
Schlußfolgerungen des praktischen Schließens sah der hl. Thomas den fundamentalen

Grund der Freiheit des menschlichen Willens» (S. 130). Entweder ist
diese letzte Formulierung ungenau und spiegelt also die Auffassung des
Autors nur unvollständig wider oder es handelt sich hier um eine Reduktion
der Freiheit auf die Wahlfreiheit. Damit ist aber der Raum menschlicher
Freiheit, glaube ich, zu klein veranschlagt. Wenn der Mensch suorum operum
principium (Ia Ilae, Prologus) ist, dann ist Freiheit Selbstbestimmung und
nicht nur Möglichkeit, zwischen zwei indifferenten Gütern zu wählen.

G. Jüssen geht in seinem Beitrag dem Verhältnis von analytischer
Philosophie und thomistischem Denken nach. Nach der Meinung des Autors
bestehen zwischen diesen beiden Weisen zu philosophieren nicht nur
Ähnlichkeiten der philosophischen Haltung - Mißtrauen gegenüber unüberprüfbaren

Thesen, Rolle der sprachlich-logischen Analyse -, sondern das
Instrumentarium der analytischen Philosophie ermöglicht eine Interpretation der
thomistischen Philosophie, welche neue Akzente setzt. Der Autor zeigt, daß
ein solches Vorgehen durchaus fruchtbar sein kann, indem er die Arbeiten
von T. P. Geach und J. C. Doig referiert und z. T. ergänzt. Der Autor macht
mehrmals darauf aufmerksam, daß die Analyse der Prädikation - möglicher
Ansatz zu einer Diskussion mit der analytischen Denkweise - bei Thomas
eine zentrale Rolle spielt. Man kann dafür eine Bestätigung finden in zwei
Texten, auf die hier hingewiesen sei: In Met. V, lect. 9, n. 889-92; In Phys.
III, lect. 5, n. 322. In diesen beiden recht einzigartigen Texten versucht
Thomas, - in wesentlich konsequenterer Weise als Aristoteles - die
Kategorien aus der Struktur der Prädikation abzuleiten: modi autem essendi

proportionales sunt modis praedicandi, sagt er im Physikkommentar. Die
grundlegenden Möglichkeiten des Verhältnisses von Prädikat und Subjekt
ergeben den Rahmen für diese Deduktion der Stammbegriffe.

Der zweite Teil des Buches ist in seiner Konzeption neu und bemerkenswert.

Eigentlich werden zwei Ziele verfolgt: einerseits soll die Entwicklung
des Philosophiebegriffs von Scotus Eriugena bis Occam aufgezeigt werden
und andererseits soll zugleich gezeigt werden, welche epochale Stelle Thomas
in dieser Entwicklung einnimmt. Dieser zweite Teil ist in mancher Hinsicht
anregender als der erste.

G. Schrimpf legt dar, wie die Philosophie des Scotus Eriugena die
bildungspolitischen Zielsetzungen des Karolingerreiches aufgreift und in sei-



222 Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

nem Periphyseon einen Versuch zur Systematik der gesamten christlichen
Weisheit entwirft, stets dem Imperativ der durchgängigen Rationalität
gehorchend.

Mit Recht weist G. Jüssen auf die Vermittlerrolle Wilhelms von
Auvergne hin, dessen Philosophiebegriff neuen Konzeptionen Ausdruck
gibt. Prozessualer Wissenschaftsbegriff (S. 195) und skeptisch-kritische
Einschätzung menschlicher Erkenntnis (S. 197) charakterisieren dieses neue
Ideal.

G. Wieland weist die zunehmende Verselbständigung der Dialektik
innerhalb der Septem artes auf, eine Entwicklung, welche die von Albert dem
Großen erstmals vollzogene Aristotelesrezeption vorbereitet.

W. Kluxen skizziert, wie Thomas die Aufgabe, welche das XIII.
Jahrhundert den Denkern stellt, einlöst: Thomas anerkennt eine Vielfalt selbständiger

Wissenschaften, sein eigenes System hingegen ist eine theologische
Synthese: «Theologie bezieht sich auf Philosophie für intellektuelle
Dienstleistungen, als auf eine 'ancilla' » (S. 223). Trotzdem ist gerade diese Synthese
Anlaß zur Entwicklung spezifisch philosophischer Probleme. Duns Scotus
versteht das Verhältnis der beiden Wissenschaften anders, wie L. Honne-
felder ausführt. Es kann in bezug auf Metaphysik und Theologie von einer
Heterogenität sowohl des Objektes als auch der Erkenntnisquellen gesprochen

werden (S. 238). Zwar ist der christliche Glaube «Anlaß zur Kritik der
Philosophie» (S. 240), aber diese Kritik ist Grund einer Transformation der
Philosophie. Innerhalb der Kontroverse zwischen Philosophie und Theologie

entsteht eine neue Gestalt der Metaphysik: Lehre vom ens inquantum
ens als Lehre der Transzendentalien. Bei Occam hingegen wird, gemäß der
Darstellung von J. P. Beckmann, der Anspruch auf strenge Wissenschaftlichkeit

zum grundlegenden philosophischen Impetus. Nicht so sehr der
Inhalt oder ein besonderer Gegenstandsbereich, sondern die strenge Methode
kennzeichnen die Philosophie in ihrer Eigenart.

Obwohl, das sei betont, dieser zweite Teil in mancher Hinsicht
Hervorragendes enthält und in seiner Gesamtkonzeption neu ist, sind doch einige
grundsätzliche Bedenken anzumelden, welche die diesen Arbeiten gemeinsame

Auffassung der Entwicklung der Philosophie betreffen. Die Autoren
haben sich für eine mögliche Deutung der Entfaltung der mittelalterlichen
Philosophie entschieden. Im Anschluß an W. Kluxen verstehen sie die
Scholastik als Prozeß der Verwissenschaftlichung (cf. S. 185 und öfters).
Aristoteles spielt in diesem so verstandenen Geschehen eine bedeutsame Rolle:
«Philosophie ist in ihrer inhaltlichen und methodischen Gestalt für beide
Autoren (d. h. Thomas und Duns Scotus) grundsätzlich das, was sich im voll
rezipierten Opus Aristotelicum als solche zeigt» (S. 272). Abgesehen davon,
daß die gewählte Sehweise Gefahr läuft, dem Vorurteil des Fortschritts zum
Opfer zu fallen - als wäre das zeitlich Spätere stets das Bessere -, erschöpfen
Rationalität und Wissenschaftlichkeit keineswegs die Möglichkeiten
mittelalterlichen Denkens. Es darf daran gezweifelt werden, ob es gerade diese

Aspekte sind, welche als Faktoren der Emanzipation gewertet werden können.

Gibt es nicht in der platonischen Tradition, welche kaum Erwähnung



Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin 223

findet, Themen des Denkens, die ebenso, wenn nicht sogar stärker auf die
Neuzeit hinweisen Ich denke etwa an die augustinischen Analysen des
Selbstbewußtseins in De Trinitate, an die Thesen Eckharts und den Weltentwurf

des Kusaners. Gibt es nicht Aufgaben der Philosophie, welche durch
die Reduktion der Philosophie auf die aristotelische - wie sie bei Duns Sco-

tus, nicht aber bei Thomas vollzogen wird - verdrängt worden sind? Man
denke etwa an den Primat der Selbsterkenntnis, der nicht nur gewisse
erkenntnistheoretische Positionen der Neuzeit vorbereitet hat (Descartes),
sondern auch gewisse Einsichten der Existenzphilosophie antizipiert: quod
nos sumus, primum est nobis. Oder: Non ergo sapiens, qui sibi non est. Das
sind Sätze des Bernhard von Clairvaux h dessen philosophischer Ansatz im
allgemeinen sicher als traditionell bezeichnet werden kann, aber dessen
Reflexion dennoch der Zukunft Perspektiven vermittelt hat, deren Bedenken

trotz der Aristotelesrezeption seine Bedeutung nicht eingebüßt hat: die
Frage nach dem Sinn der Existenz ist auch eine sinnvolle, philosophische
Aufgabe - smpiXeia tyjç im platonischen Verstand. Gründet nicht letztlich

alles philosophische Bemühen in der Frage, die wir für uns selbst sind

1 Opera II, S. 7, 2-3; Opera III, S. 414, 18-19.


	Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

