Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Philosophisches Gesprach mit Thomas von Aquin
Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RuepI IMmBAcH

Philosophisches Gesprich mit Thomas von Aquin

Zu einem Sammelband, hrsg. von Wolfgang Kluxen *

Obwohl dieser Band aus einer Reihe von Veranstaltungen zum Thomas-
Jahr 1974 hervorgegangen ist, soll er Ziele verfolgen, welche auch unabhiangig
von diesem Anlaf3 Beachtung verdienen. Diese Ziele formuliert der Heraus-
geber W. Kluxen in der Einleitung: ein philosophisches Gespriach mit Tho-
mas aus historischer Perspektive (cf. S. 9-10) oder eine kontextgetreue Inter-
pretation, die es erlauben soll, Thomas als Partner der gegenwirtigen philo-
sophischen Diskussion einzustufen. Man kann in diesem Band zwei Teile
unterscheiden. In einem ersten Teile legen namhafte neuere Thomasforscher
Ergebnisse ihrer Forschung vor. Im zweiten Teile zeigen jiingere Forscher
des «Colloquium philosophicum» (Bonn) die Entwicklung des Philosophie-
begriffs im Mittelalter von Eriugena bis Occam auf, «so daB3 Thomas in der
Mitte seiner Epoche erscheint» (S. 12).

W. KLUXEN will in seinem Beitrag, der den Titel tragt « Philosophische
Perspektiven im Werk des Th. v. A.» (S. 15-37), zeigen, welche philosophi-
schen Sichtweisen des Aquinaten fiir das zeitgendssische Denken relevant
sein konnten, denn der Rang eines Denkers hdngt ab von der «Kraft der
Perspektiven, die sein Denken auftut» (S. 16). Ein naiv unmittelbarer Zu-
gang zum Denken der Vergangenheit ist allerdings nicht mehr moéglich; die
neuscholastische Position ist iiberholt (S.17-20) und die historische For-
schung macht auf die Notwendigkeit einer hermeneutischen Vermittlung
aufmerksam (S. 21). Nach der Ansicht von W. Kluxen ist es eine heute von
allen anerkannte Tatsache, dal sich Thomas als Theologe verstanden hat und
als solcher auch gelesen werden will (S. 24; cf. auch S. 212). Sein Denken ist
«Synthese» von Theologie und Philosophie. Welches sind bedeutsame philo-
sophische Sehweisen, welche ein Thomasstudium entdecken kann? Fiir das
Verstehen des thomistischen Denkens ist der Schopfungsbegriff grundlegend.
Damit ist seine Auffassung vom Eigenstand der creatura angesprochen,
Lehre, die eine Autonomie der Welterkenntnis gegeniiber der Gotteserkennt-

* WoLFGANG KLUXEN [Hrsg.]: Thomas von Aquin im philosophischen Ge-
sprach. — Freiburg [i. Br.]/Miunchen: Alber 1975. 291 S. (Alber-Broschur Philo-
sophie.)



218 Philosophisches Gespriach mit Thomas von Aquin

nis zur Folge hat, letztlich aber gegriindet ist in der These, daB die Erkennt-
nis des Besonderen diejenige des Allgemeinen nicht voraussetzt. Diese Kon-
zeption ist insbesondere fiir die Seinslehre des Aquinaten folgenreich: Das
Seiende als primum cognitum ist das «sinnlich Gegenwiértige», die quiditas rei
sensibilis (S. 29), das «je besondere Seiende» (S. 30). Die thomistische Onto-
logie ist demzufolge Substanzontologie, aber gleichzeitig Ontologie des actus
essendi. Das Spezifische der thomistischen Metaphysik kann daher folgender-
maflen zusammengefalt werden: «Die allgemeinen Strukturen zeigen sich
am einzelnen Seienden» (S. 33). Allein in der sorgfiltigen Analyse des Ein-
zelnen ergeben sich Ausblicke auf das Ganze. Der Partizipationsgedanke
kann als der Grundgedanke dieser Gesamtschau, die allerdings stets den
Bezug zum Konkreten bewahrt, bezeichnet werden (cf. S. 36).

Es ist offensichtlich, daB der Autor der Problematik des Seienden im
Gespriach mit Thomas eine Vorrangstellung zugesteht. Dasselbe gilt auch
von seiner Darstellung der Philosophie des Thomas in der von J. Speck her-
ausgegebenen Philosophiegeschichte (Grundprobleme der grofen Philoso-
phen, I, Gottingen 1972; S. 177-220). Es soll nicht bestritten werden, daf3
die Analyse des Seienden ein fundamentaler Aspekt des thomistischen Den-
kens ist, aber man kann sich dennoch fragen, ob, wenn es darum geht, die
Grundgedanken der thomistischen Synthese in Hinsicht auf die philoso-
phische Diskussion der Gegenwart darzustellen, die Problematik der Trans-
zendentalien iibergangen werden darf. Gehort dieser Aspekt der Lehre des
Aquinaten nicht gerade zu den aktuellsten? Ich meine, dafl diese Doktrin
besondere Beachtung verdient, weil in diesem Lehrstiick die Frage nach der
Bedeutung von «Seiend» in ihrer notwendigen Beziehung zum menschlichen
Intellekt gestellt wird. Zwar hat Thomas den von Avicenna iibernommenen
Primat des Seienden (primo autem in conceptione intellectus cadit ens) nie
in Frage gestellt, aber er hat, in der Erorterung der sogenannten Transzen-
dentalien, gezeigt, wie die menschliche Erkenntnis der Wirklichen sich ent-
faltet, d. h. er hat auf eine grundsitzliche Weise iiber die Beziehung des
menschlichen Geistes zum Wirklichen nachgedacht. Aus diesem Nachdenken
ergibt sich, daf3 der Name «Seiend » nur eine Dimension des Wirklichen aus-
zudriicken vermag. Durch seine Lehre von der Einheit, Wahrheit und Gut-
heit alles Seienden versucht Thomas diese Eindimensionalitdt zu iiberwin-
den. Aber der Traktat der Transzendentalien wirft nicht nur ein anderes
Licht auf die Wirklichkeitsanalyse des Aquinaten, sondern er birgt in sich
ebenfalls Ansdtze zu einer Geisttheorie, die eine Interpretation, die sich
allein auf die Analyse des Seienden beschriankt, allzuleicht iibersieht: Primo
igitur intelligitur ipsum ens et ex consequenti non ens, et per consequens
divisio, et per consequens multitudo, in cuius ratione cadit divisio, sicut in
ratione unius indivisio» (In Met. IV, lect. 3, n. 566). Diesem Text, der von
der Genese des transcendentale unum spricht, wédren andere zur Seite zu
stellen, die zeigen, wie alles, was ist, sofern es ist, moglicher Bezugspunkt
einer denkend-wollenden Vernunft ist.

B. LAXKEBRINKS Erérterung von Geist und Welt bei Th. v. A. (S. 38—
72) ist, wie bereits der Titel anzeigt, eine kritische Auseinandersetzung mit



Philosophisches Gesprach mit Thomas von Aquin 219

K. Rahners Transzendental-Thomismus. Im Namen einer klassischen Tho-
masdeutung werden insbesondere drei Problemfelder einer transzendental-
philosophischen Thomasdeutung attackiert.

a) Raum und Materie sind nicht identisch — These, die der Autor Rahner
vorwirft —, vielmehr ist die Radumlichkeit, ihrerseits Fundament der Zeitlich-
keit, in der Materialitit begriindet. «Erst das substantielle Stoff-Form-
Gefiige des Korper-Dinges vermag die Akzidentalitit des Quantitativen aus
sich heraus zu setzen» (S. 47).

b) Die transzendentale Interpretation des Thomismus iibersieht nicht
nur die Abhédngigkeitsverhidltnisse zwischen Substanz, Quantitidt und Quali-
tit, sondern miBachtet ganz allgemein «das transphdnomenale An-Sich der
Dinge» (S. 50; cf. ebenfalls S. 44, 48). Der «Panhistorismus der modernen
Herakliteer» (S. 53) ist nach B. Lakebrink blind fiir die Vor-Zeitlichkeit der
Substanz: «Das Sein ist jedenfalls in erster Linie Sache der Substanz»y (S. 54).
Das Sein als solches ist ungeschichtlich (cf. S. 56).

c) SchlieBlich betont der Autor die absolute Ungeschichtlichkeit des
Geistigen: « Nicht die Geschichtlichkeit, sondern die Ewigkeit bricht im gei-
stigen Erkennen des Menschen auf» (S. 65).

Lakebrinks Auseinandersetzung mit jener Denkrichtung, deren Ver-
treter er als moderne Herakliteer apostrophiert, verlangte eine eingehende
und sorgfiltige Diskussion, die den Rahmen dieser Besprechung sprengen
wiirde. Der alizu polemische Stil der Untersuchung entkriftet an mancher
Stelle die Argumentation. Aus philosophiehistorischer Perspektive sei nur
folgendes angemerkt: Eine Verteidigung der Objektivitdt der Zeit im Namen
des Thomismus (cf. S. 50-52) sollte sich der Grundlagen dieser Lehre besser
vergewissern (z. B. In Phys. IV, lect. 4, n. 629, 636). Es ist iiberdies doch
beachtenswert, daB die Lehre der Subjektivitiat der Zeit durchaus nicht eine
neuzeitliche Fragestellung ist, sondern — ganz abgesehen vom XI. Buch der
Confessiones — sich auch einem Leser des IV. Buches der Physik stellen
konnte. Die These, quod aevum et tempus nihil sunt in re, sed solum in
apprehensione wurde 1277 von Bischof Tempier verurteilt, was zeigt, da3
es auch im XIII. Jahrhundert Anhinger dieser Auffassung gab. Auch nach
der Verurteilung wurde sie immer wieder aufgegriffen und verteidigt. Ein
besonders sprechendes Zeugnis dafiir ist der Traktat Dietrichs von Freiberg
De natura continuorum, temporis, spatii et vacut, in dem der Dominikaner mit
aller Deutlichkeit sagt, dal die Seele Prinzip und Ursprung des Seins der
Zeit sei.

Die Erkenntnislehre des Aquinaten steht im Zentrum des Vortrages
von G. VERBEKE, der GewiBheit und UngewiBheit im Denken des Aquinaten
untersucht (S. 73-100). Gibt es bei Thomas ein fundamentum inconcussum

~der Erkenntnis? Will man diese Frage ernsthaft beantworten, so muf3 man
erkldren, was es bedeutet, wenn das ens als das Ersterkannte bezeichnet
wird, auf das alle Erkenntnis zuriickgefiihrt werden kann, wie es in Ver. 1,1
heifit. Diese Seinserkenntnis ist wie diejenige der ersten Prinzipien habituell,
d. h. sie ist nicht durch Erfahrung gewonnen, bedarf aber zu ihrer Verwirk-
lichung der Sinneserfahrung. So ist nach G. Verbeke das Seiende als primum



220 Philosophisches Gesprach mit Thomas von Aquin

notum «ein Licht, das die Erfassung aller anderen Erkenntnisse ermdoglicht»
(S. 85). In diesem Sinne ist das erste Intelligible Grundlage aller Erkenntnis,
«grundlegende Kategorie des Wissens» (S. 88). Wenn auch Thomas an mehre-
ren Stellen die Sicherheit der Erkenntnis der ersten Prinzipien klar ausspricht,
gibt es, nach Verbeke andere Texte, aufgrund derer sich die Stellung der
Grundprinzipien als zweideutig erweist. Der intellectus principiorum ist nicht
absolut unfehlbar, da dessen Aktualisierung vom Erfahrungswissen abhingig
ist (cf. S. 91-92). «Dieser zusammengesetzte Zustand ist unvermeidlich Quelle
des Irrtums» (S.92). Auch die Selbsterkenntnis ist nicht absolut sicher
(S. 93 ff.). «In seiner gesamten verniinftigen Tatigkeit ist der Mensch dem
Irrtum ausgesetzt» (S. 97). Die unablédssige Bedrohung durch den Irrtum ist
Antrieb zu noch intensiverem Forschen — dies lehren Leben und Doktrin
des Aquinaten (cf. S. 99-100).

Es scheint mir, daf3 der sonst verdienstvolle Aufsatz des Lowener Pro-
fessors in zwei Punkten einer Kldarung bediirfte.

1. Die Unterscheidung zwischen der Erkenntnis des ens als primum
cognitum und dem intellectus principiorum verdiente eine genauere Analyse.
Der Leser konnte sogar an mancher Stelle dazu verfithrt werden zu glauben,
es handle sich um dasselbe. Natiirlich besteht ein Parallelismus zwischen den
beiden Grunderkenntnissen, aber das Verhdltnis miite geklirt werden.
Wenn ich richtig sehe, so ist der intellectus entis das Fundament des intellectus
principiorum. Der folgende Text jedenfalls legt diese Deutung nahe: Ad
huius evidentiam sciendum est, quod cum duplex sit operatio intellectus:
una, qua cognoscit quod quid est, quae vocatur indivisibilium intelligentia:
alia, qua componit et dividit: in utroque est aliquod primum: in prima qui-
dem operatione est aliquod primum, quod cadit in conceptione intellectus,
scilicet hoc dico ens; nec aliquid hac operatione potest mente concipi, nisi
intelligatur ens. Et quia hoc principium, impossibile est esse et non esse
simul dependet ex intellectu entis... ideo hoc etiam principium est naturaliter
primum in secunda operatione intellectus, scilicet componentis et dividentis
(In Met. IV, lect. 6, n. 605).

2. Es scheint mir nicht exakt zu sagen, dal nach Thomas der Mensch
im Erfassen der ersten Prinzipien sich irren kann. Die ersten Prinzipien sind,
wie Thomas im Anschlufl an Aristoteles oft sagt, per se nota omnibus. In sei-
ner Aristotelesinterpretation (In Met. IV, lect. 6, n. 597), wo es darum geht,
die Eigenschaften des Widerspruchsprinzips zu deuten, sagt Thomas, dal
das principium contradictionis deshalb als das Bekannteste (notissimum) an-
zusprechen sei gerade deshalb, weil es diesseits aller Tduschung liegt. Nicht
in der Erkenntnis der Prinzipien, in ihrer Anwendung droht die Gefahr des
Irrtums.

Die Abhandlung von A. KEnNy {iber den Willen im Denken des Th. v. A.
(S. 101-131) konfrontiert die thomistische Lehre mit markanten Schriften zu
diesem Thema aus dem Bereich der englischsprachigen Philosophie der
Gegenwart (G. E. M. Anscombe, J.L. Austin, G. Ryle, L. Wittgenstein),
aber auch mit den klassischen Lehren von Descartes, James und Hume. Die
Willenstheorie des Aquinaten ist als media via zwischen einer extrovertierten



Philosophisches Gesprach mit Thomas von Aquin 221

und einer introvertierten Tradition einzustufen (S. 105). Der Aquinate hat
die Lehre des Aristoteles in einem entscheidenden Punkte verbessert, indem
er das Wollen nicht nur als Handeln um eines Zieles willen verstanden hat,
sondern als ein Handeln, das fihig ist, von sich selbst Rechenschaft zu
geben: «Wir kommen daher zu dem Schlu3, dal man den menschlichen
Willen am treffendsten als die Fahigkeit, begriindet zu handeln, kennzeich-
net» (S. 121). Der Aquinate hat nach den Darlegungen von A. Kenny eine
eigene Lehre des praktischen Schlusses entwickelt. Dieses praktische Schlie-
Ben erzwingt keine SchluB3folgerungen, im Gegensatz zum theoretischen
Schluf3. Hier ist der Spielraum der Freiheit: «In der Kontingenz der Schlul3-
folgerungen des praktischen SchlieBens sah der hl. Thomas den fundamen-
talen Grund der I'reiheit des menschlichen Willens» (S. 130). Entweder ist
diese letzte Formulierung ungenau und spiegelt also die Auffassung des Au-
tors nur unvollstindig wider oder es handelt sich hier um eine Reduktion
der Freiheit auf die Wahlfreiheit. Damit ist aber der Raum menschlicher
Freiheit, glaube ich, zu klein veranschlagt. Wenn der Mensch suorum operum
principium (Ia Ilae, Prologus) ist, dann ist Freiheit Selbstbestimmung und
nicht nur Moéglichkeit, zwischen zwei indifferenten Giitern zu wéhlen.

G. JUsseEN geht in seinem Beitrag dem Verhidltnis von analytischer
Philosophie und thomistischem Denken nach. Nach der Meinung des Autors
bestehen zwischen diesen beiden Weisen zu philosophieren nicht nur Ahn-
lichkeiten der philosophischen Haltung — Mi3trauen gegeniiber uniiberpriif-
baren Thesen, Rolle der sprachlich-logischen Analyse —, sondern das Instru-
mentarium der analytischen Philosophie ermdéglicht eine Interpretation der
thomistischen Philosophie, welche neue Akzente setzt. Der Autor zeigt, dal
ein solches Vorgehen durchaus fruchtbar sein kann, indem er die Arbeiten
von T. P. Geach und J. C. Doig referiert und z. T. ergdnzt. Der Autor macht
mehrmals darauf aufmerksam, daBl die Analyse der Priadikation — moglicher
Ansatz zu einer Diskussion mit der analytischen Denkweise — bei Thomas
eine zentrale Rolle spielt. Man kann dafiir eine Bestdtigung finden in zwei
Texten, auf die hier hingewiesen sei: In Met. V, lect. 9, n. 889-92; In Phys.
I1I, lect. 5, n. 322. In diesen beiden recht einzigartigen Texten versucht
Thomas, — in wesentlich konsequenterer Weise als Aristoteles — die Kate-
gorien aus der Struktur der Priddikation abzuleiten: modi autem essendi
proportionales sunt modis praedicandi, sagt er im Physikkommentar. Die
grundlegenden Moglichkeiten des Verhiltnisses von Priadikat und Subjekt er-
geben den Rahmen fiir diese Deduktion der Stammbegriffe.

Der zwezite Teil des Buches ist in seiner Konzeption neu und bemerkens-
wert. Eigentlich werden zwei Ziele verfolgt: einerseits soll die Entwicklung
des Philosophiebegriffs von Scotus Eriugena bis Occam aufgezeigt werden
und andererseits soll zugleich gezeigt werden, welche epochale Stelle Thomas
in dieser Entwicklung einnimmt. Dieser zweite Teil ist in mancher Hinsicht
anregender als der erste.

G. ScariMPF legt dar, wie die Philosophie des Scotus Eriugena die
bildungspolitischen Zielsetzungen des Karolingerreiches aufgreift und in sei-



222 Philosophisches Gesprach mit Thomas von Aquin

nem Periphyseon einen Versuch zur Systematik der gesamten christlichen
Weisheit entwirft, stets dem Imperativ der durchgidngigen Rationalitdt
gehorchend.

Mit Recht weist G. JUsseN auf die Vermittlerrolle Wilhelms wvon
Auvergne hin, dessen Philosophiebegriff neuen Konzeptionen Ausdruck
gibt. Prozessualer Wissenschaftsbegriff (S. 195) und skeptisch-kritische Ein-
schdatzung menschlicher Erkenntnis (S.197) charakterisieren dieses neue
Ideal.

G. WieELAND weist die zunehmende Verselbstindigung der Dialektik
innerhalb der septem artes auf, eine Entwicklung, welche die von Albert dem
Groflen erstmals vollzogene Aristotelesrezeption vorbereitet.

W. KLuxEN skizziert, wie Thomas die Aufgabe, welche das XIII. Jahr-
hundert den Denkern stellt, einlost: Thomas anerkennt eine Vielfalt selbstian-
diger Wissenschaften, sein eigenes System hingegen ist eine theologische
Synthese: « Theologie bezieht sich auf Philosophie fiir intellektuelle Dienst-
leistungen, als auf eine ‘ancilla’» (S. 223). Trotzdem ist gerade diese Synthese
AnlaB3 zur Entwicklung spezifisch philosophischer Probleme. Duns Scotus
versteht das Verhiltnis der beiden Wissenschaften anders, wie L. HONNE-
FELDER ausfiihrt. Es kann in bezug auf Metaphysik und Theologie von einer
Heterogenitiat sowohl des Objektes als auch der Erkenntnisquellen gespro-
chen werden (S. 238). Zwar ist der christliche Glaube «Anla3 zur Kritik der
Philosophie» (S. 240), aber diese Kritik ist Grund einer Transformation der
Philosophie. Innerhalb der Kontroverse zwischen Philosophie und Theo-
logie entsteht eine neue Gestalt der Metaphysik: Lehre vom ens inquantum
ens als Lehre der Transzendentalien. Bei Occam hingegen wird, gemal der
Darstellung von J. P. BECKMANN, der Anspruch auf strenge Wissenschaft-
lichkeit zum grundlegenden philosophischen Impetus. Nicht so sehr der
Inhalt oder ein besonderer Gegenstandsbereich, sondern die strenge Methode
kennzeichnen die Philosophie in ihrer Eigenart.

Obwohl, das sei betont, dieser zweite Teil in mancher Hinsicht Hervor-
ragendes enthdlt und in seiner Gesamtkonzeption neu ist, sind doch einige
grundsdtzliche Bedenken anzumelden, welche die diesen Arbeiten gemein-
same Auffassung der Entwicklung der Philosophie betreffen. Die Autoren
haben sich fiir ezne mégliche Deutung der Entfaltung der mittelalterlichen
Philosophie entschieden. Im Anschluf an W. Kluxen verstehen sie die
Scholastik als Prozef der Verwissenschaftlichung (cf. S. 185 und o6fters). Ari-
stoteles spielt in diesem so verstandenen Geschehen eine bedeutsame Rolle:
«Philosophie ist in ihrer inhaltlichen und methodischen Gestalt fiir beide
Autoren (d. h. Thomas und Duns Scotus) grundsitzlich das, was sich im voll
rezipierten Opus Aristotelicum als solche zeigt» (S. 272). Abgesehen davon,
daB die gewdhlte Sehweise Gefahr lduft, dem Vorurteil des Fortschritts zum
Opfer zu fallen — als wire das zeitlich Spitere stets das Bessere —, erschopfen
Rationalitait und Wissenschaftlichkeit keineswegs die Moglichkeiten mittel-
alterlichen Denkens. Es darf daran gezweifelt werden, ob es gerade diese
Aspekte sind, welche als Faktoren der Emanzipation gewertet werden kon-
nen. Gibt es nicht in der platonischen Tradition, welche kaum Erwdhnung



Philosophisches Gespriach mit Thomas von Aquin 223

findet, Themen des Denkens, die ebenso, wenn nicht sogar stirker auf die
Neuzeit hinweisen? Ich denke etwa an die augustinischen Analysen des
SelbstbewuBtseins in De Trinitate, an die Thesen Eckharts und den Weltent-
wurf des Kusaners. Gibt es nicht Aufgaben der Philosophie, welche durch
die Reduktion der Philosophie auf die aristotelische — wie sie bei Duns Sco-
tus, nicht aber bei Thomas vollzogen wird — verdringt worden sind ? Man
denke etwa an den Primat der Selbsterkenntnis, der nicht nur gewisse er-
kenntnistheoretische Positionen der Neuzeit vorbereitet hat (Descartes),
sondern auch gewisse Einsichten der Existenzphilosophie antizipiert: guod
nos sumus, primum est nobis. Oder: Non ergo sapiens, qui sibi non est. Das
sind Sdtze des Bernhard von Clairvaux !, dessen philosophischer Ansatz im
allgemeinen sicher als traditionell bezeichnet werden kann, aber dessen
Reflexion dennoch der Zukunft Perspektiven vermittelt hat, deren Beden-
ken trotz der Aristotelesrezeption seine Bedeutung nicht eingebii3t hat: die
Frage nach dem Sinn der Existenz ist auch eine sinnvolle, philosophische
Aufgabe — ¢mpéleix 17 Yuy¥jc im platonischen Verstand. Griindet nicht letzt-
lich alles philosophische Bemiihen in der Frage, die wir fiir uns selbst sind ?

1 Opera II, S. 7, 2-3; Opera III, S. 414, 18-19.



	Philosophisches Gespräch mit Thomas von Aquin

