
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Die Predigt als Kommunikationsakt

Autor: Marsch, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760479

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Edgar Marsch

Die Predigt als Kommunikationsakt

Textologisch-didaktische Erwägungen *

In diesem Beitrag geht es nicht darum, den Akt der Herstellung
einer Homilie zu systematisieren und Regeln aufzustellen, nach denen

der Homilet zu handeln habe. Die Homilie läßt sich als Redetypus
beschreiben, aber sie wird dabei auch immer ein kreativer Akt bleiben.
Dieser Aufsatz ist daher mit «Erwägungen» überschrieben und nicht
mit «Anweisungen». Es wird dabei der Versuch unternommen, die Predigt

als besondere Sprachverwendungssituation gesprochener Sprache

komplex zu sehen. Dazu ist es nötig, kommunikationstheoretisch
relevante Bedingungen der Homilie als Redeakt zu überprüfen und
textwissenschaftlich signifikante Merkmale zu beschreiben.

Aus einer solchen Skizze ergeben sich natürlicherweise auch
praktische Schlußfolgerungen, die in der Form des Hinweises und der
Empfehlung an den Homileten gerichtet sind. Sie sind als Orientierungsmarken

zu verstehen, nicht aber als ein starres Schema, nach dem bei
der Herstellung einer Homilie vorzugehen ist. Die Linien, die von diesen

Vorschlägen in die Praxis des Homileten zu ziehen sind, sollen nicht
eng einschränken, sondern Freiheit lassen, wo dies möglich ist.
Demgegenüber gibt es aber auch Grundbedingungen des Redens vor Hörern,
die als feste Regeln zu beachten sind, wenn der Kommunikationsablauf
optimal und wünschenwert seinen Zweck erfüllen soll. Regeln und
Hinweise sollen unter folgenden Aspekten formuliert werden:

* Der hier vorgelegte Beitrag zur Homilie ist die erweiterte Fassung zweier
Einführungsvorträge, die ich auf Einladung von Prof. G. Schüepp vor Studenten
der Homiletik 1974 und 1976 in Freiburg im Ü. gehalten habe. G. Schüepp und
H. Stirnimann danke ich für Hinweise und wertvolle Anregung.



188 Die Predigt als Kommunikationsakt

Die Sprache als Basis liturgischen Handelns (1)

Das Verhältnis von Sprechakt und Schreibakt (2)

Die besondere Kommunikationssituation der Homilie (3)

Voraussetzungen der Kommunikation (4)

Thema, Referenzakte und situativer Kontekt der Homilie (5)

Die Phase der Aufbereitung vor der Inskription (6)

Die Konstruktion des Textes (7) mit Hinweisen auf eine
hörerzentrierte Sprachwahl.
Der situative Bezug der Homilie als Sprechhandlung (8).

1. Die Sprache ist die Basis

Die Sprache ist Grundlage liturgischen Handelns. Es ist sicher

nicht zu weit gegriffen zu sagen, daß sie Voraussetzung des Handelns
in der kirchlichen Gemeinschaft überhaupt ist. Das ist heute nicht
mehr bloße These, sondern es ist eine Tatsache x. Darüber sind sich
fast alle einig, die an dieser Sprache teilhaben und als Sprecher oder
Hörer an ihrem Gebrauch teilnehmen. Es ist daher nicht überflüssig
zu betonen, daß es gilt, überall dort, wo Glaubensinhalte zur Aussage
kommen sollen, die Verantwortung gegenüber der Sprache zu schärfen.
Diese Forderung richtet sich vor allem an die Homiletik, aber auch

an die praktische Theologie insgesamt.

1 Eine gute Beurteilung des Pegelstands in der Aufmerksamkeit gegenüber
der Sprachfrage (aus der Sicht der evangelischen Theologie) ermöglicht Helmut
Fischers Studie: Glaubensaussage und Sprachstruktur, Hamburg 1972. H. Fischer
richtet nicht nur Fragen an die Kommunikationswissenschaft, sondern versucht
auch, unter den Vorzeichen «Botschaft» und «Verkündigung» Antworten
bereitzustellen. Die Konstitution über die heilige Liturgie (Sacrosanctum Concilium)
weist im Unterteil C, Art. 33, auf die grundsätzliche Rolle der Liturgie als «Sprache»
hin und macht in Art. 35 deutlich, «daß in der Liturgie Ritus und Wort aufs engste
miteinander verbunden sind». Kommunikationstheoretisch relevant ist etwa auch
der Hinweis darauf, daß der Ritus «frei von unnötigen Wiederholungen» sein solle
(vgl. Abschnitt 7.e) dieses Aufsatzes). K. Rahner und H. Vorgrimler weisen auf
die Verdienstlichkeit dieser Artikel hin: «Es ist heute, nachdem die nachkonziliäre
liturgische Arbeit in der Sprachenfrage entschlossen vorangegangen ist, leicht, die
Forderung einer arkanen Sakralsprache als Nonsens und diese selbst als museales
Relikt und als Widerspruch gegen das kommunikative Wesen der Sprache zu
entlarven» (Kleines Konzilskompendium, Herder-Bücherei 270/273, S. 42). Neben
dieser leicht polemischen Äußerung findet sich da aber auch das Zugeständnis:
«Freilich sind bisher die sprachlichen Probleme noch nicht gelöst, denn die bloße
Übersetzung des in Jahrhunderten erstarrten liturgischen Textes hat erst recht
neue Schwierigkeiten aufgeworfen. » Dies bezieht sich sicher auch auf die Sprache
der Predigt, über die der Konzilstext in Art. 35, 2 übrigens nur wenig sagt.



Die Predigt als Kommunikationsakt 189

Sowohl übertriebener Sprachzauber als auch extreme Entzauberung
der Sprache sind im Feld der Interaktion von Sprecher und Hörer
innerhalb einer Predigt als Sprachereignis in gleicher Weise Symptome
eines «falschen» Sprachgebrauchs. Der Homilet darf weder extremer
Mystë noch einseitiger Sprachzertrümmerer sein. Unbesonnener
Sprachgebrauch kann unaufmerksam machen, verschrecken und sogar Dissens

erzeugen. Unangemessene Mystagogie läßt die Predigt zu einer
Geheimbotschaft werden, die nicht mehr verstanden wird. Harter Sprachrealismus

verlagert die Predigt auf eine Ebene der Sprache, wo der der

Glaubensaussage ureigene Charakter des Geheimnisses verlorengeht.
Sicher gibt es eine spezifische Schicht von Rezipienten, die solche

Predigtsprache nicht verstehen, weil sie sie ablehnen. Oberflächliche

Sprachwahl und Jargon andererseits lassen die Aussage verklingen,
ohne das Ohr des Adressaten zu treffen, da sie ihn nicht aufmerksam

zu machen vermögen. Ob Glaubensaussagen Gehör finden und die

intendierte Wirkung erzielen, das hängt überwiegend von der Sprache
ab, die zwischen Sprecher und Hörer vermittelt. Einen problemlosen
Gebrauch der Sprache gibt es da nicht. Daß es Predigten gibt, die
einfach verhallen, und demgegenüber Predigten mit Folgen, oft schweren

Folgen für die kirchliche Gemeinschaft, in der sie gehalten wurden,
zeigt, daß lange Zeit dem Problem «Sprache» in der Homiletik nicht
die Aufmerksamkeit entgegengebracht wurde, die notwendig war 2.

Gerade die Besinnung auf andere Funktionen der Predigt als jener
der Proklamation von Glaubenswahrheiten setzt gesteigerte Sensibilität
gegenüber der Sprache voraus. Welchen Beitrag können in diesem

Zusammenhang Textwissenschaft und Kommunikationswissenschaft leisten?

2 Für eine vorkritische (auch vorkonziliäre) Phase gilt sicher die Meinung, die
Sprache sei nur unbedeutende «Hohlform», «Gefäß» oder «Behälter» für ewige
Wahrheiten, die demnach nur in einem «weltlichen Bettlergewand» zum Ausdruck
kommen. Gegenüber den Leistungen der Sprache wurden eher ihre Unzulänglichkeiten

betont. Dieser schädliche Dualismus mit seiner schiefen Form-Inhalt-Dicho-
tomie wurde erst im Zuge des Yaticanum II deutlich gemacht. Andererseits führte
das Bestreben, das Mysterium Christi sichtbar zu machen, vielfach dazu, daß die
Sprache als Vehikel der Botschaft Christi selbst zu einem Arcanum gemacht wurde.
Vgl. K. Rahner und H. Vorgrimler, Kleines Konzilskompendium. Alle
Konstitutionen, Dekrete und Erklärungen des II. Vaticanums in der bischöflich
beauftragten Übersetzung, Freiburg i. Br. 1966 Herder-Bücherei 270/273), darin:
Einleitung, S. 42. Symptomatisch für den Mangel im Hinblick auf das hier interessierende

Problem ist auch die Tatsache, daß im ausführlichen Sachregister zum
Kompendium das Lexem «Sprache» in seiner Bedeutung für religiöse Kommunikation
fehlt. Andererseits wird die Dringlichkeit dieses Anliegens neuerdings verstärkt
gesehen. Ich verweise auf die letzten Tagungsberichte der Homiletischen Gesellschaft.



190 Die Predigt als Kommunikationsakt

2. Sprechakt und Schreibakt

«Eine Rede sei keine Schreibe», der Kern dieses Wortspiels bezieht
sich auf das Wesen adressierter Texte 3 und betont, daß die Herstellung
solcher Texte heute nicht mehr einseitig unter stilistischen Aspekten,
sondern vor allem unter kommunikationstheoretischen Voraussetzungen
gesehen wird. Vor der Fixierung des Redetextes im Schreibakt
(Inskription) ist die Überprüfung dreier wichtiger Komponenten nötig,
die sich auf die Situation des Sprechaktes beziehen. Diese drei pragma-
linguistischen A's sind: Anlaß, Adressat und Absicht4. Der Sprechakt
wird nur zu einem Kommunikationsakt, wenn die Konstituenten der
Kommunikationssituation optimal einkalkuliert sind. Die Kritiker
der traditionellen Schreib- und Stillehre gehen zuweilen soweit, daß

sie der «pragmatischen Situation» eines adressierten Textes mehr Gewicht
beimessen als der «semantischen Situation». So etwa, als käme es auf
Überzeugen mehr an als auf den Inhalt der Überzeugungsrede. Sicher

verbürgen Wohlgeformtheit, Klarheit, Deutlichkeit und grammatische
Richtigkeit noch nicht die Kommunikation, die von anderen Bedingungen

zusätzlich abhängig ist.
Die Homilie muß daher immer der «pragmatischen Situation»

Rechnung tragen. Ihrem kommunikativen Wesen nach ist sie wie

Zuspruch, Weisung, Werbung, Propaganda, Angriff und Verteidigung
den schriftlichen Dialogformen zuzurechnen, wobei die Situation des

Vortragens noch hinzukommt. Es ist bei dieser Subsumierung jedoch
eine Einschränkung nötig. Für die Predigt gelten nicht alle jene
Voraussetzungen, die für eine kommunikationstheoretisch orientierte Didaktik

des adressierten Schreibens grundlegend sind. Eines scheint
ausgeschlossen zu sein: Werbung zum Beispiel ist darauf angewiesen, die

Regeln sprachlicher Lenkung so subtil und unauffällig im Werbetext
anzuwenden, daß das Ziel erreicht wird, ohne daß die Strategie dem

Adressaten auffällt. Die Überzeugung funktioniert fast selbstverständlich,

da die Mittel der Steuerung des umworbenen Adressaten unauffällig

sind. Anders verhält es sich bei der Homilie. Auch sie ist auf Über-

3 Der Terminus «adressierter Text» hat sich heute für die Gesamtheit der
«schriftlichen Dialogformen» eingebürgert, die sich «appellativ» (eine der drei
Funktionen in K. Bühlers Organonmodell von 1918) an Adressaten richten. Vgl.
K. Bühler, Sprachtheorie. 2. Auflage, Stuttgart 1965.

4 Vgl. dazu J. Lehmanns Erläuterungen über «100 schriftliche Dialogformen»
in: Blätter für den Deutschlehrer 1970, Heft 3, S. 65 ff.



Die Predigt als Kommunikationsakt 191

zeugen aus. Aber für sie gilt in besonderem Maße eine der Sprechakt-
Regeln, die John R. Searle aufgestellt hat5: nämlich die «sincerity rule»,
die gewährleisten soll, daß der Kommunikationsakt offen, aufrichtig und
ernsthaft ohne versteckte Strategien beginnen und ablaufen kann.

Predigen will also nicht «um jeden Preis» überzeugen, sondern in
Freiheit dazu einladen, auf das Angebot der Rede einzugehen. Dabei
stellen sich bei der Abfassung der Predigt gewiß Probleme, vor allem
eines: Wie weit darf ich als Prediger die Mittel der Sprache zu meinem
Redezweck einsetzen, ohne- dabei in die Gefahr zu kommen, die Redeinhalte

mit ihrem plausiblen Überzeugungsgrad noch zusätzlich durch
eine zweite. Sprache zu unterlegen, die sich versteckt ausgelegter Redetaktiken

und damit einer sprachlich unlauteren Beeinflussungsstrategie
bedient. Diese Grenzen lassen sich nur schwer bestimmen. Klare Regeln
können da kaum aufgestellt werden. Die richtige Entscheidung ergibt
sich aus dem Feingefühl des Predigers gegenüber der Sprache, das er
sich durch Übung aneignen muß.

Allgemeine Regeln können aufgestellt werden. Um ihrem Zweck

gerecht zu werden, muß die Homilie in der Phase der Aufbereitung und
der Konstruktion bestimmte kommunikationstheoretische, textologische
und didaktische Bedingungen berücksichtigen. Auf die Phase der

Präsentation gehe ich in diesem Rahmen nicht ein. Was ist zu beachten?

3. Die besondere Kommunikationssituation

Bei der Bestimmung der Kommunikationslage und ihrer Besonderheiten

greife ich auf das bekannte Kommunikationsmodell Karl Bühlers

zurück (1918) 6, das durch F. de Saussures Genfer Vorlesungen
beeinflußt wurde (um 1900) und von Roman Jacobson um 1960 weiterentwickelt

wird7. Karl Bühlers berühmtes Organonmodell gliedert aus der

Kommunikation drei wichtige konstituierende Felder aus:

den Sprecher die Sache den Hörer

5 J. R. Searle, Speech acts, Cambridge 1969 (dt. Übersetzung: Sprechakte,
Frankfurt a. M. 1971). Vgl. S. J. Schmidt, Texttheorie. Probleme einer Linguistik
der sprachlichen Kommunikation, München 1973, S. 50 ff., 116.

6 Karl Bühler, Sprachtheorie, 1918, 2. Auflage 1965, S. 28, hebt in der Trias
von Sender - Sache - Empfänger die Zeichenfunktionen « Ausdruck - Darstellung -
Appell» hervor. Das Organonmodell mit der Bestimmung der Zeichenfunktionen
erstmals in: Sprachtheorie, 1934, S. 24 ff.

7 Zu Sender Adresser) und Empfänger Adressée) kommen im Modell die



192 Die Predigt als Kommunikationsakt

Der Sprecher bringt als Sender (Addresser, Adressant) die Sache

(Gesprächsgegenstand) als Nachricht (Information, Message) zum
Ausdruck (Symptom), und der Hörer als Empfänger (Addressee, Adressat)
erhält diese Nachricht als Signal (Appell). Voraussetzung für die
Kommunikation sind ferner ein dem Sender wie dem Empfänger gemeinsamer

«code» und der Kanal als Verbindung zwischen Sender und
Empfänger («contact»).

Im Dialog herrscht Duplex-Betrieb, d.h. wie beim Telefonieren ist
der Kanal (Kommunikationsmedium) nach beiden Richtungen durchlässig

und Sprecher- bzw. Hörerrolle alternieren. Bei der Predigt ist
die Kommunikationslage etwas anders. Es gibt Reden, bei denen das

Publikum durch Beifall, Zuruf oder Zwischenruf eingreift und dadurch
eine gegebene Rederichtung bestätigen oder auch korrigieren kann.
Hier werden Ansätze eines besonderen Dialogs deutlich. Bei der Homilie
sind solche Eingriffe der Zuhörer kaum denkbar und höchst selten.
Dennoch muß der Prediger die Verbindung («contact») 8 nach Möglichkeit

ständig kontrollieren, um Gewißheit zu haben, daß man ihm
zuhört. Es kommt zwar nicht zu einer offenen Interaktion zwischen Sprecher

und Hörer. Aber latent findet Interaktion statt und bestimmte
Reaktionsmuster in der versammelten Gemeinde sind sicher beobachtbar.

Anzeichen für gespanntes und erhöhtes Interesse, aber auch
Anzeichen der Ermüdung sollten vom Prediger registriert werden.

Es kann sich die Notwendigkeit der Improvisation ergeben, die

von der schriftlich fixierten Predigtvorlage wegführt, wenn dies aus
Reaktionen der Zuhörer ablesbar ist. Ist der Prediger in der Lage, auf
solche Reaktionen durch Improvisation einzugehen, so verstärkt sich
die Interaktion und es ergibt sich in Ansätzen ein Dialog, der nicht nur
auf gedankliche Abläufe im Adressaten beschränkt bleibt. Auseinandersetzung

- ist sie nicht in die Predigt selbst eingebaut - ist im allgemeinen
nicht möglich. Auch Rückfragen zur Kontrolle des richtigen Verständnisses

sind ausgeschlossen, wenn nicht ein Predigtgespräch nach der
Messe stattfindet.

Elemente «Context# (Situation der Informationsübertragung), «Message» (Nachricht),

«Contact» (Verbindung zwischen Sender und Empfänger) und der «code»

(gleiche sprachliche Kompetenz bei Sender und Empfänger) hinzu. Kommunikationsmodell

(erweitert) : vgl. S. J. Schmidt, S. 107 ff.
8 Auf die «Suchprozesse» zwischen Sprecher und Hörer, die den «contact»

ermöglichen, gehen neuere psycholinguistische Untersuchungen ein, die an Searle
und Austin anschließen, vgl. dazu Max Miller, Psycholinguistische Probleme der
Referenz, in: LiLi 6 (1976), Heft 23/24, S. 83, 85 ff.



Die Predigt als Kommunikationsakt 193

Die Predigt ist also stark sprecherzentriert. Sie sollte gerade
deshalb betont hörergerichtet sein, damit der an sich irreversible «Simplexkanal»

Kommunikation möglich macht. Die Homilie ist also von ihrer
Sprache her immer so anzulegen, daß sie die der Kommunikationssituation

eigene Einseitigkeit überwindet. Bevor im einzelnen Regeln
über diese besondere Sprachverwendungssituation erläutert werden

sollen, sind zunächst einige Grundbedingungen zu nennen.

4. Einige Voraussetzungen der Kommunikation

Ich beziehe mich auf die Grundelemente des Kommunikationsmodells.

Damit der Sprechakt zu Kommunikation führt, genügt es

nicht, daß der Sprecher sendet und der Empfänger empfangsbereit ist.
Die Nachricht des Sprechers als Sender ist für den Hörer als Empfänger

nur akzeptabel, wenn Sprecher- und Hörer-Kompetenz gleich sind,
d. h. beide über ein angenähert gleiches sprachliches Kenntnissystem
verfügen. Erst dann werden Informationen, die der Sprecher kodiert,
auch vom Hörer dekodiert, wodurch sie erst verstanden werden können.
Die Gemeinsamkeit im «code» 9 ist demnach notwendig. Setzen wir
diesen Gedanken um in die Situation der Predigt: Der Homilet wird
nur verstanden, wenn er die Sprache spricht, die von allen Zuhörern
verstanden wird.

Hinzu kommt eine weitere Tatsache, der Rechnung zu tragen ist.
Die Nachricht, die der Homilet als Sprecher an die Zuhörer ausgibt,
wird durch bestimmte Schemata des Handelns in Sprache getragen.
Diese Schemata entsprechen den Regeln des Sprachspiels 10, das gegenüber

der Kommunikation in der Homilie als Sprechakt eine stützende
Funktion erfüllt. Dieses Sprachspiel mit einer genauen Markierung
des Einsatzes, der Weiterführung, Förderung, Lenkung und Gliederung
des Spielablaufs und einer deutlichen Markierung des Schlusses sichert
den «contact» zwischen Sprecher und Hörer als Teilnehmer einer
Sprechhandlung. Die Homilie darf sich daher nicht ins Überzeitliche oder

Ortsungebundene abheben oder als bloßer Ausdruck 11 beim Sprecher

9 Zur «code»-Theorie vgl.: Herbert Dormagen, Zur Entstehungsgeschichte
der Kode-Theorie, in: LiLi 2 (1972), Heft 7, S. 89-96. B. Bernstein, Studien zur
sprachlichen Sozialisation, Düsseldorf 1972, S. 154—175 Sprache und Lernen,
Bd. 7). Vgl. auch S. J. Schmidt, a. a. O., S. 107 f.

10 S. J. Schmidt, Texttheorie, S. 45 f.
11 Die Äußerung («utterance») von Wörtern und Sätzen ist nur ein Aspekt

13



194 Die Predigt als Kommunikationsakt

bleiben. Sie muß auf den situativen Kontext12 bezogen sein : das Sprechen

über ein Thema vor Zuhörern in einem Hier und Jetzt. Nur in
diesem Bezug ist Sprecher-Hörer-Kontakt möglich. Die Homilie als

Sprechhandlung hat einen sehr konkreten «Spiel-Raum», den Raum
der versammelten Gemeinde. Diese situative Gegebenheit erlegt ihr
Spielregeln auf. Es soll hier keine umfassende Typisierung solcher
Schemata versucht werden. Festzuhalten ist, daß solche Sprechhand-
lungselemente dann gut gewählt sind, wenn sie der Verhaltenserwartung

der Zuhörer entsprechen. Ich gebe ein Beispiel: Es gibt Typen der

Sprachhandlung, die besonders gut dazu geeignet sind, das notwendige
Eingangsinteresse zu Beginn der Homilie beim Zuhörer zu erzeugen.
Solche Mittel sind altbekannt und haben in der Geschichte der Predigt
Tradition, etwa das Predigtspiel des Mittelalters oder Predigtmärlein 13.

Eine kurze Erzählung kann diese Funktion erfüllen, ebenso eine Situation,

die der Homilet seiner Redeabsicht entsprechend selbst entwirft
und die der Erschließung des Themas dienen soll. Ich komme darauf
noch einmal zurück.

5. Thema, Referenz und Situation

Die Predigt ist einseitige Äußerung. Sie ist «utterance», d. h. lebendiger

Vortrag und nicht Wiedergabe einer Aufzeichnung14. Sie ist

des Kommunikationsakts («uttering act»). Wichtig ist, daß die Wörter und Sätze
in der Illokution an einen (oder mehrere) Zuhörer gerichtet sind. Vgl. Searle,
Speech acts, p. 23.

12 Zum «situativen Kontext» (auch weiterer Kontext) : Vgl. die Erläuterungen
unter 5.a) und 8.

13 Die Mittel der Episierung (Erzählen) und der Dramatisierung (Darstellen)
der Verkündigung kommen heute sicher zu kurz. Vor allem dem Erzählen sollte in
der homiletischen Kommunikation mehr Platz eingeräumt werden. Vgl. unter
diesem Aspekt die allgemeinen Überlegungen von E. Gülich, Ansätze zu einer
kommunikationsorientierten Erzähltextanalyse (am Beispiel schriftlicher und
mündlicher Erzähltexte), in: W. Haubrichs (Hrsg.), Erzählforschung 1, Göttingen
1976, S. 224-256 Beiheft 4 zu LiLi 1976).

14 Gegenüber Searle faßt Kasher den Begriff der Äußerung weiter. Zur Äußerung

gehört die «Inskription», der «Situationsindex» und anderes. Den Begriff der
«Inskription» übernehme ich von Kasher, fasse ihn aber enger, d. h. er soll hier nur
auf den Akt der Verschriftlichung der Homilie und die Vorwegnahme der Redesituation

bezogen sein. Vgl. A. Kasher, Sentences and Utterances reconsidered. In:
Foundations of Language 8 (1972), S. 313-345. «Äußerung» innerhalb einer Theorie
der sprachlichen Kompetenz : Siehe die Ausführungen von S. Kanngiesser,
Untersuchungen zur Kompetenztheorie, in: LiLi 2 (1972), Heft 7, S. 13-46.



Die Predigt als Kommunikationsakt 195

Sprechereignis. Im Hinblick darauf sind vier Bereiche zu unterscheiden,
die ineinander wirken 15 :

a) Der situative Kontext, d. h. Erwartungslage und Stimmung der

Zuhörer; der Ort: der Kirchenraum und seine Bedingungen, die
Gemeinde und das in ihr spezifische Gefüge sozialer Schichtungen;
die Zeit: abends, morgens, samstags, feiertags oder sonntags; die
Zeitdauer der Homilie.

b) Indices der Referenz, d. h. Überprüfung der Aussagen, die in der
Homilie formuliert werden sollen, im Hinblick auf die verschiedenen
Referenzakte (innertextuell und zwischen dem Text der Homilie
und der extratextuellen Wirklichkeit).

c) Inskription des Textes der Homilie, d. h. Gliederung der zum Predigt¬
thema gesammelten Gedanken, Wahl bestimmter Hilfsmittel zur
Veranschaulichung, Festlegung eines günstigen Argumentationsverlaufs

mit zwei bis drei Argumentationsschwerpunkten,
Überprüfung der sprachlichen Mittel.

d) Vorwegnahme der Präsentation, d. h. Einüben der
rhythmischeuphonischen Produktion des Predigttextes nach Sprechphasen,
die frei zusammenhängend formuliert werden können, nach
Sprechpausen, die der Atmung, der Gewichtung, der Spannung und der

Gliederung dienen, nach Artikulationsdruck (Lautstärke) und
Tonhöhe, nach der variierenden Sprechgeschwindigkeit. Auf Fragen
einer solchen Abstufung der Predigt als Sprechablauf, also die
Prosodie der Predigt, gehe ich hier nicht ein.

Die Aufbereitung der Homilie in allen vier Bereichen ist Voraussetzung

einer optimalen Konstruktion des Textes im Hinblick auf den

Sprechakt.
Schwer zu beurteilen - aber dennoch wichtig - sind die

Bedingungen, die in Zusammenhang mit der Zuhörerschaft in der Kirche
stehen. Die versammelte Gemeinde macht den wesentlichen Teil des

«weiteren Kontexts» der Predigt aus16. Diese Bedingungen im Situations-

15 Situationsindices, Referenzindices und Inskription sind übernommen von
Kasher (vgl. Fn. 14). Vgl. dazu auch Kanngiesser, a. a. O., S. 36-38.

16 Die Unterscheidung von «engerem» und «weiterem Kontext» ist in der
Linguistik (v. a. Pragmatik) heute gängig. Engerer Kontext ist der Text, z. B. eine
Stelle in ihrem Kontext. Der «weitere» oder auch «situative Kontext» bezieht sich
auf die raum-zeitliche Situation mit den Sprechteilnehmern in der Kommunikation.
Man spricht hier auch von «Kontextreferenz»: vgl. Max Miller, a. a. O., S. 89 ff.
(vgl. Fn. 8).



196 Die Predigt als Kommunikationsakt

kontext lassen sich schwer ermitteln, vielleicht nur im Durchschnitt. Es

lassen sich möglicherweise auch Extreme festlegen, über die der Homilet
auf keinen Fall hinausgehen darf. Festlegungen in diesem Bereich werden
meist durch eine gewisse Unscharfe charakterisiert sein. Welche Fragen
gehören in das Feld der Überlegungen zum Situationskontext?

Der Homilet sollte ungefähr den Sprachstand und den Bildungsstand

seiner Zuhörer kennen. Bei der Konstruktion der Predigt ist
schichtenspezifische Rücksichtnahme angebracht. Der Homilet, der

vom Lande kommt, wird als Gast in einer Großstadtpfarrei sich auf
eine andere Sprache besinnen müssen. Er ist zu einem « code-switching »,

einem Kode-Wechsel gezwungen, wenn er die Gemeinde ansprechen will.
Die Theorie sprachlicher Kompetenz geht in ihrer Grammatik

vom «idealen Sprecher» aus. Bei der Herstellung seiner Predigt muß
der Homilet immer von einem ganz bestimmten Publikum ausgehen.

Den «idealen Hörer» gibt es nicht. Die eine Predigt, die einmal für alle

und für alle Zeiten geschrieben worden ist, kann es daher auch nicht
geben. Aus diesem Grunde wird auch die Wiederverwendung einmal

gehaltener Homilien fragwürdig. Ein solcher Text wird ja nicht allein
für ein bestimmtes Publikum, sondern für eine Zuhörerschaft zu einem

bestimmten Zeitpunkt hergestellt. Wird aktuelle Zeit in den Predigttext

mit eingebaut (z. B. Ereignisse, die aufmerksam gemacht haben),
so sind nach einiger Zeit solche Texte «verbraucht» und überholt.

Neben grundsätzlichen Fragen nach dem sozialen Milieu in der
Gemeinde als potentieller Zuhörerschaft kann eine Bedarfsanalyse
einen Einblick in die Interessen- und Erwartungslage geben. Was will
ich Die Intention des Homileten stellt sich im Autor-Akt17 diese

Frage. In der Stoffsammlung gibt die Autor-Intention schon die ihr
wichtige Ausrichtung zu erkennen. Aber dieser Absicht sind gerade im
Gegenstandsfeld der Homilie Grenzen gesetzt: Was darf ich? Wo liegt
die Reizschwelle in der Gemeinde, wieweit darf ich herausfordern, ohne

daß ich dabei zurückstoße? Das Zumutbarkeitskriterium zieht einer
Homilie je nach Struktur der Zuhörerschaft engere oder weitere Grenzen.

Der Homilet kann mit seinem Anliegen, seinem Thema, an der
Gemeinde vorbeisprechen, er kann sie aber treffen, wenn er z. B. Fragen

17 In der Pragmatik schriftlicher Dialogformen werden die sog. drei A's
unterschieden: Anlaß - Absicht - Adressat. Ihnen entsprechen drei Aspekte: der
Autor-Akt, der kommunikative Aspekt, der Akt des Schreibprozesses mit dem

Text-Aspekt (vgl. Lehmann, a. a. O., Fn. 4).



Die Predigt als Kommunikationsakt 197

angeht, die einen bedeutenden Stellenwert in der Lebensumwelt dieser

Gemeinde haben. Die Gemeinde soll nicht als eine christliche Gemeinde

unter vielen angesprochen werden, sondern sie soll sich angesprochen
fühlen als Gemeinde an diesem Ort und zu diesem Zeitpunkt. Welche
Mittel dabei sprachlich einzusetzen sind, darauf ist im Abschnitt
«Inskription» (6.) einzugehen.

In engem Zusammenhang mit dem Situationsindex steht die Referenz.

Die Homilie ist nicht nur etwas in sich Abgeschlossenes, sondern
sie ist ein «Zeigefeld» (K. Bühler). Sie besteht aus Bezügen und
Verweisen. Sie ist offen angelegt, damit sie ihren Zweck erreichen kann
und damit der Hörer anderseits Zugang zu ihr findet. Nach einer naiven
Lexikondefinition ist Predigen «das Wort Gottes durch Auslegen eines

biblischen Textes verkündigen». Dem Wort «Verkündigen» ist - das

ist zuzugeben - in der praktischen Theologie eine ganz bestimmte
Sinngebung zugewiesen. Auf sie gehe ich nicht ein. Predigen als Sprechereignis

ist nur zu einem kleinen Teil «Verkündigen», der moderne Homilet
alles andere als ein «Verkünder».

Der Homilet macht als Sprecher vor Zuhörern Aussagen, die er
in Sätzen formuliert (Illokution) 18. Die Predigt ist ein kompliziert
zusammengesetzter Sprechakt (lokutiver Akt) und zugleich ein
mehrschichtiger Referenzakt. Der Begriff der Referenz ist nicht eindeutig.
Er wird unterschiedlich verwendet (semantisch, pragmatisch) 19. Es
ist an dieser Stelle festzulegen, welche Rolle er bei der Aufbereitung
einer Homilie spielt. Worauf referiert die Predigt?

Es ist davon auszugehen, daß «Referenz eine Funktion des
Gebrauchs sprachlicher Ausdrücke in kommunikativen Handlungsspielen
ist»20.

Welche Funktionen im Sinne einer Referenz hat die Sprachverwendung

im «kommunikativen Handlungsspiel» der Homilie? Es lassen

sich drei Funktionen ausgliedern, die einmal von situativer Relevanz

18 J. L. Austin und nach ihm Searle beschreiben die Elemente des Sprechakts
lokutiver Akt). Er unterscheidet Illokution und Perlokution, d. h. adressatenbezogenes

Sprechen und Konsequenzen der Sprechhandlung. Vgl. J. L. Austin,
How to do things with words, Oxford 1962. Siehe auch Fn. 5 : Austin und Searle
haben die Sprechakttheorie begründet. Allgemeine Hinweise bei S. J. Schmidt,
Texttheorie, S. 59 und 119.

19 Der psycholinguistische Ansatz der «Referenz»: vgl. M. Miller, a. a. O.,
S. 83 ff. Der pragmatische Ansatz: Siehe die Erläuterungen bei S. J. Schmidt,
Texttheorie, S. 76 ff.

20 Schmidt, Texttheorie, S. 54-55, 81.



198 Die Predigt als Kommunikationsakt

(a), dann kommentierend (b) und schließlich durch das Merkmal der

Anweisung (Instruktion) (c) gekennzeichnet sind:

a) Die Referenz zur engeren oder weiteren Lebenswirklichkeit der
Gemeinde als Kommunikationspartner in der Homilie. Der Predigt
ist eine soziokommunikative Rolle eigen, wie schon oben erläutert
wurde.

b) Die Referenz zur Heiligen Schrift; die Funktion der SprachVer¬

wendungssituation «Homilie» besteht darin, das Evangelium (auch
konkret: die frohe Botschaft des entsprechenden Predigttages) zu
«erklären» und für die Zuhörer zu aktualisieren.

c) Die Referenz zum System der Religion (Theologie und kirchliche
Lehrmeinung), wobei auch die dogmatische Dimension berührt sein

kann. Die Homilie erfüllt dabei die Funktion der Vermittlung
zwischen dem Glauben des einzelnen und der Kirche.

Zu Punkt (c) ist eine einschränkende Anmerkung nötig. Homilie
mit dem Referenzindex «Anweisung» zum Glauben kann nicht bedeuten,
daß Glaubens-« Sätze » als «Regulativa» (Habermas)21 den Zuhörern
vorgelegt werden, die nun unter allen Umständen zu akzeptieren sind.
Einerseits ist der kritische Zuhörer von heute der Sprache gegenüber
mißtrauisch geworden. Zwei Ursachen dafür sind Mißbrauch und Abnutzung,

denen die Sprache heute ausgesetzt ist. Der Sprachverschleiß,
auf dessen Ursachen hier nicht einzugehen ist, stellt den Homileten
immer wieder vor die Frage der Brauchbarkeit seiner Sprache. In der
Homilie muß er dieser Sprache seinen Tribut zollen, zugleich aber immer
wieder versuchen, sie zu überwinden, um zu einer Sprache zu finden,
die den Glaubensinhalten entspricht.

Ein anderer Grund zur Vorsicht besteht sicher auch darin, daß

der Begriff des Glaubens heute nicht mehr eng gefaßt ist. Er ist nicht
mehr bezogen auf «Sätze», die Glaubensinhalte definieren. Die Homilie
darf daher auch kein Instruktionsschema wie der Katechismus sein.

Glauben ist sicher ein perlokutiver Akt 22. Aber er ist nicht auf Sprache

21 J. Habermas, Vorbereitende Bemerkungen zu einer Theorie der kommunikativen

Kompetenz, in: J. H. / N. Luhmann, Theorie der Gesellschaft oder
Sozialtechnologie, Frankfurt a. M. 1971, S. 101-141. Habermas bestimmt die «Regulativa»

als eine von vier Klassen illokutiver Akte. Vgl. die Bewertung in: E. Eggs,
Zum Universalitätsanspruch der Sprechakttheorie, in : LiLi 4 (1974), Heft 14, S. 62 f.

22 «Glauben» als «Konsequenz» der Sprachhandlung «Homilie» beim Zuhörer.
Zu Perlokution: vgl. Fn. 18. Vgl. auch S. J. Schmidt, Texttheorie, S. 77: «Perlo-
kutionsefiekte» als «intendierte Folgehandlungen», die ein Sprecher erreichen möchte.



Die Predigt als Kommunikationsakt 199

beschränkt, etwa auf die einfache Antwort «Ich glaube». Im Glauben

sieht man heute eher auch die Komponente der Entscheidung und des

Handelns 23. Die Homilie kann daher nicht Keferenzakt zum «System
des Glaubens» sein, indem sie sprachlich formulierte Sätze mit der

Anweisung «zu glauben» vorlegt. Im christlichen Glaubensverständnis
ist die Sinnfrage heute neu gestellt24. Dies hat auch Auswirkungen
auf die Art und Weise der Kommunikation in der Homilie, wo immer
wieder an die Bereitschaft, zu glauben, appelliert wird.

Zu den drei oben erläuterten Referenzakten ist noch ein weiterer

hinzuzufügen, und zwar der Bezug der Homilie im Ganzen auf ein
Thema. Alle Sätze sollen auf ein einheitliches Thema referieren : d) Die
Korreferenz.

Die Homilie als kommunikatives Handlungsspiel ist auf ein
einheitliches Thema angewiesen. Alle Sätze verweisen auf ein gemeinsames

Denotat, das mit den Referenzakten (b) und (c) in engem Zusammenhang

steht. Wechselt der Homilet sein Thema plötzlich, unvermittelt
im Sprechablauf (etwa bei einer impulsiven Improvisation), so ist dieser

«Schnitt»25 für den Zuhörer nicht motiviert. Er kann nicht unbedingt
die Assoziation nachvollziehen, die über den «Schnitt» hinweg vermitteln
würde, zumal diese Assoziation unausgesprochen ist. Der Leser hätte an
einer solchen Stelle im Text die Möglichkeit des rekursiven Lesens. Er
geht mit dem Leseblick solange vom Unbekannten zum Bekannten
zurück, bis er die Verbindung erschlossen hat. Für den Hörer einer

Predigt besteht die Möglichkeit eines Rückgriffs nicht, daher sollten
Schnitte vermieden werden.

Die innertextuellen Bezüge werden korrekterweise nicht als «Referenz»

bezeichnet. Verweisrichtungen von Satz zu Satz in syntaktischer
und semantischer Hinsicht sind Relationen, die bei der Inskription
hergestellt werden. Es geht dabei um die kommunikativ günstige Anordnung

der Sätze im transphrastischen Bereich des ganzen Textes. Wie
ist da sinnvoll zu koordinieren? Auf diese Frage ist anhand einiger
Beispiele unter Punkt 6 einzugehen.

23 Vgl. W. Kasper, Einführung in den Glauben, 3. Auflage, Mainz 1973,
S. 16 und 152 ff. J. Ratzinger, Einführung in das Christentum, München 1971,
S. 39. H. Fries/E. Emrich, «Über Gott und die Welt», Ein Interview über
Glaubensprobleme der Gegenwart, München 1970, S. 16, 60, 68.

24 Kasper, Einführung, S. 31-33.
25 Zum « Schnitt »-Begriff in der Literaturwissenschaft: Vgl. W. Iser, Die

Appellstruktur der Texte, Konstanz 1970, S. 14-16 Konstanzer Universitätsreden

28).



200 Die Predigt als Kommunikationsakt

Das erläuterte extratextuelle Bezugssystem (a-d) ist bei der
Konstruktion des Predigttextes zu beachten. Alle vier Bereiche wirken
zusammen. Die Referenz aktualisiert sich im Kommunikationsakt der
Homilie. Aber die «Voraussetzungssituationen», denen Homilet und
Zuhörer unterworfen sind, sind schon bei der Herstellung des Textes
vorauszuberechnen 25. Es stellt sich bei der Prüfung der Referenz auch
die Frage, welche Aussagen auszuwählen sind, damit sie dem Verstehens-,
Bedürfnis- und Interessenhorizont der Gemeinde entsprechen. Decken
sie kein Bedürfnis, so erzeugen sie auch kein Interesse. Eine «Voraussetzung»

in der Erwartungslage des Hörers wird dann ignoriert. Werden

Aussagen nicht verstanden, so ist der Sprachstand der Hörer nicht
berücksichtigt. Was nicht verstanden wird, kann auch nicht vom
Zuhörer akzeptiert werden. Bezieht der Homilet sachliche Widersprüche,
Unscharfen oder Widersprüche gegen die Lehrauffassung der Kirche
in seine Predigt mit ein, so wird er seiner eigenen «Voraussetzungssituation»

nicht gerecht und handelt gegen eine Funktion der Homilie.
Er wird entweder nicht verstanden oder er erzeugt in der Zuhörerschaft
einen Dissens.

6. Aufbereitung und Inskription

Nach der Klärung einiger kommunikationstypischer Bedingungen
der Homilie ist auf zwei praktische Arbeitsphasen einzugehen, wie sie

vermutlich in der Praxis des Homileten üblich sind. Was ist gegeben?

Gegeben sind ein Evangelientext oder mehrere, der Zeitpunkt (Tag,
Tageszeit, Tag im Kirchenjahr) und eine besondere «geschichtliche»
Situation: der Monat, die vergangene Woche, der vorhergehende Tag
mit den entsprechenden Ereignissen im engeren und weiteren Lebensbereich

der Gemeinde. Gegeben ist ferner der Ort: Die Kirche als

Versammlungsort mit mehr oder minder guten technischen Voraussetzungen.

Sie können die Akustik im allgemeinen betreffen, die eventuell
durch eine Übertragungsanlage gestützt wird. Sie können sich auf den

Raum mit seinen besonderen Verteilungsmerkmalen und Gliederungseigenheiten

beziehen. Die Frage, die sich dabei stellt, ist: In welchem

26 Der Homilet ist gehalten, die Homilie im voraus zu «dialogisieren». Vgl.
K.-H. Bausch, Vorschlag zu einer Typik der Kommunikationssituationen in der
gesprochenen deutschen Standardsprache, in: Bericht der Forschungsstelle Freiburg

«Gesprochene Sprache», Tübingen 1975, S. 76-78 Forschungsberichte des

Instituts für deutsche Sprache Mannheim, Band 7).



Die Predigt als Kommunikationsakt 201

räumlichen Verhältnis stehen die Kommunikationspartner zum Homileten?

Wichtig für den Kontakt in der Sprachverwendungssituation
«Homilie» als kommunikatives Handlungsspiel ist nicht nur der
abgegrenzte Wahrnehmungsraum, den alle Kommunikationspartner teilen,
sondern auch die wechselseitige «optische und akustische Wahrnehmbarkeit»

27. Der Homilet, der fremd in einer Gemeinde ist, tut gut daran,
sich vor dem Sprechanlaß einmal in den Raum zu begeben und das

Kriterium der Wahrnehmbarkeit zu kontrollieren. Vermag ich den

Raum zu überblicken Werde ich von allen gesehen Gibt es nicht nur
akustischen, sondern auch Augenkontakt in diesem Kirchenraum?
Der Homilet kann kaum etwas ändern, aber er kann sich auf Besonderheiten

einstellen. Dazu gehört auch die Kontrolle der Übertragungsanlage.

Es ist zu prüfen, ob die an der Verstärkeranlage eingestellten
Werte (Tonhöhe, Lautstärke) der Stimme des Homileten entsprechen
oder ob sie verzeichnen. Unstimmigkeiten im Übertragungskanal können
den Kommunikationsakt stören.

Technischen Fragen ist damit Rechnung getragen. Bevor die

Umsetzung in Sprache erfolgt, überprüft der Homilet in der Aufbereitung
vor allem die drei Bereiche, die zu Punkt 5. b (Referenzakte) angegeben
sind. Es stellen sich vier situations- und themabezogene Fragen:

Zu wem spreche ich (die Adressaten)
Was ist gegeben? (Anlaß, Evangelium)
Was will ich? (die Absicht)
Was muß ich und was darf ich? (grobe Inhalte der beabsichtigten
Argumentation in ihrem Verhältnis zur Glaubenssituation in der

Gemeinde).

Sind diese Fragen in der Aufbereitungsphase beantwortet, so hat
der Homilet die Silhouette der Predigt, vielleicht auch schon den
Argumentationsverlauf (Grobgliederung) umschrieben. Der nächste Schritt
zielt auf die Konstitution des Redetextes. Er bezieht sich auf die

Umsetzung des Konzepts in Sprache.

27 S. J. Schmidt, Texttheorie, S. 48.



202 Die Predigt als Kommunikationsakt

7. Die Konstruktion des Redetextes

Wie heikel dieser Akt der Transformation ist, darauf wurde schon

oben hingewiesen. Der Schreibakt dient nicht der einmaligen und
endgültigen schriftlichen Fixierung, so wie man einen Aufsatz schreibt,
eine Abhandlung, eine Erörterung, einen Bericht. Der Schreibakt
fixiert und nimmt gleichzeitig den Sprechakt voraus. Die Situation
des Redens vor der versammelten Zuhörerschaft im Kirchenraum, d. h.

der «situative Kontext» der Homilie, muß beim Schreiben antizipiert
werden. Der Homilet formuliert gewissermaßen einem imaginativen
Hörer gegenüber. Im Zuge des Schreibens simuliert er ständig die
Situation des Sprechens; denn er will ja eine Homilie aus Papiersprache
vermeiden. Und er muß zugleich auch die Lage des voraussichtlichen
Hörers simulieren: Wie wird der Verlauf der Rezeption meiner Homilie
sein? Auf welche Weise muß ich dem Hörer Rechnung tragen im Verlauf

meiner Homilie?
Der Homilet hat Sachentscheidungen getroffen, ein Thema

gefunden, das inhaltlich und von den Aktualisierungsmöglichkeiten her
dem Evangelium oder einem besonderen Tagesanlaß entspricht. Er
hat mehrere Vermittlungsziele (Wissen) und Argumentationsziele
(Überzeugen) festgelegt und eine Gliederung des Verlaufs erstellt. Die Predigt
als adressierter Text soll funktionsgerecht generiert werden. Die Homilie
wird in der Regel - außerhalb besonderer religiöser Gemeinschaften 28

- drei Funktionen haben, die in etwa den in der Didaktik üblichen
Zielbereichen entsprechen 29 :

eine cognitive Funktion (Erklären, Unterweisen, Kommentieren) ;

eine affektiv-evaluative Funktion (Entscheidungshilfe);
eine pragmatische Funktion (Verhalten und Handeln auslösen).

Sind die Bedingungen einer reibungslosen Kommunikation erfüllt
und sind die Zuhörer kommunikations- und handlungsbereit, so werden

28 Es ist denkbar, daß der Homilie unter bestimmten Voraussetzungen auch
eine emotive Funktion zukommen kann (Erlebnis- und «Gefühls»-Förderung im
religiösen Bereich). Sicher dürfte dies für charismatische Bewegungen der neueren
Zeit zutreffen.

29 Diese Systematik «cognitiv - affektiv/evaluativ - emotiv - pragmatisch»
habe ich für den Bereich der Literaturdidaktik als Zielbereiche umschrieben. «Affek-
tiv-evaluativ » : Dies bezieht sich auf die Förderung von Wertungsverhalten und
Entscheidungsfähigkeit gegenüber von Texten oder durch Texte v. a. erzählenden
Charakters.



Die Predigt als Kommunikationsakt 203

sie verstehen, entscheiden und handeln. Ob eine Homilie im
Kommunikationsakt beim Hörer «ankommt», das hängt deshalb von einer

funktionsgerechten Konstruktion des Predigttextes ab.

Es wird dabei ein schriftlicher Text hergestellt, dessen Bestimmung

aber nicht die Eingabe in den schriftlichen Kommunikationsverkehr

ist. Vielmehr soll er akustisch und prosodisch angemessen im
Vortrag präsentiert werden. Die Homilie darf also nicht «verschrift-
licht» werden, sondern sie soll - zumindest phasenweise - einen besonderen

Dialog simulieren. Dieser «Dialog» ist - wie unter Punkt (3)

erläutert - um den einen Sprechpartner verkürzt. Dieser nimmt lediglich
als Hörer teil. Die Reaktionen, die im Dialog «Satz für Satz» mit der
sonst möglichen Sprecher-Hörer-Alternation zu erwarten wären, sind
in der Aufbereitungs- und Konstruktionsphase zu simulieren und im
Text entsprechend zu berücksichtigen.

Solche Reaktionen wären etwa:

«Das habe ich nicht ganz verstanden, es war etwas zu kompliziert.
Erklären Sie es bitte genauer »

«Bitte noch mal, der Satz war etwas zu lang. Ich konnte Ihnen
nicht ganz folgen. »

«Das Wort kenne ich nicht, was bedeutet es?»

«Das war zuviel auf einmal!»
«Ist das wirklich so? Ich zweifle.»

Oder:

«Das kann ich nicht akzeptieren! Es trifft für mich nicht zu.»
«Das habe ich anders gelernt.»

Dies sind nur einige der möglichen Reaktionen. Bei der Konstruktion

des Textes ist nach solchen Reaktionen des Hörers zu fragen. Sie

sind durch zusätzliche Formulierungsarbeit in den Text einzuplanen.
Antworten sind vorzusehen. Denn: Der Leser eines Textes kann dort,
wo es kompliziert wird, Leseschleifen machen. Er kann zurückgehen
(Regression). Der Zuhörer kann dies nicht. Der Redeablauf ist vom
Hörer aus nicht aufzuhalten. Der Homilet hat also in der Inskriptionsphase

der Regression vorzubauen. Er muß versuchen, sie in den Text
miteinzubeziehen. Neben diesem wichtigen Problem des Dialogisierens

des Textes, das die ganze Phase der Konstruktion begleitet, stellt
sich die Frage nach den einzelnen Schritten der Konstruktion der Homilie.

Wie fange ich an? Dies ist die erste Frage, die sich stellt.



204 Die Predigt als Kommunikationsakt

a) Eingangsverhalten

Ein vielfach geübter Brauch besteht darin, die Homilie mit einer
Schlüsselzeile aus dem Evangelium zu beginnen. Der Homilet dezentriert

sich dabei als Sprecherperson und verweist auf eine allgemeingültige

Sentenz, die nicht bezweifelt wird.
Ein solcher Anfang ist solide, wenn die gewählte Schlüsselzeile

auffällig und interessant genug ist, die Zuhörer sofort zu fesseln. Vom
ersten Satz muß ein Reizimpuls ausgehen, der aufhorchen läßt; denn
der erste Satz hat nicht nur die Funktion, einzuleiten und «zum Thema

zu kommen». Er hat auch die Rolle eines phatischen Signals 30, das

etwa so paraphrasiert werden kann: «Aufpassen, hier beginnt die Homilie.»

Das optische Signal besteht bereits darin, daß der Homilet im
Raum den Standort wechselt und sich dorthin begibt, von wo aus
normalerweise zur Gemeinde gesprochen wird (Ambo). Zu diesem optischen
Signal, das nicht unbedingt von allen gesehen wird (optische Hindernisse

wie Säulen etc.), muß noch ein akustisches Signal hinzukommen,
das den Beginn der Kommunikation anzeigt. Dies kann eine Anrede
sein, indem der Sprecher sich durch das Signal «Liebe Zuhörer» an die
Hörer adressiert. Er kann sich aber auch als Sprecherperson gewissermaßen

«zurückziehen» (dezentrieren) und ein Zitat aus dem Evangelium
oder eine andere Sentenz voranstellen. Der Grad der Aufmerksamkeit,
der durch eine solche erste Formel erzeugt wird, hängt vom «Reiz»
und von der «Fängigkeit» dieses ersten Satzes ab. Er soll zumindest

Erwartung auslösen. Er kann aber, wenn er glücklich gewählt ist, schon

Interesse, Spannung, vielleicht sogar ein Gefühl persönlicher Betroffenheit

auslösen. Ein solches Redeschema als Einstieg ist nicht
unproblematisch. Topisches Sprechen hat dort seine Funktion, wo es nicht
zu Leerformeln oder abgenutzten Sätzen greift. Auf die Funktion der
Sentenzen in der Rede komme ich noch einmal zurück (vgl. Punkt 7. h).

Aufgrund gewisser Vorbehalte gegenüber diesem Schema, das oft
zur Interaktionsroutine erstarrt, sind andere Möglichkeiten zu prüfen.
Eine weitere besteht darin, die Homilie durch eine Erschließungssituation

einzuleiten. Was ist damit gemeint? Der Homilet stellt an den

30 J. L. Austin unterscheidet im lokutiven Akt einen phonetischen (Artikulation),

einen phatischen (Konstruktion) und einen rhetischen Teil (Proposition).
Phatische Signale verweisen auf den weiteren Kontext und dienen der hörerbezogenen

Gliederung des Textes. Vgl. Punkt 8, Fnn. 46 und 47.



Die Predigt als Kommunikationsakt 205

Anfang des Textes einen konkreten Fall (z.B. ein Ereignis). Dieser
bildet den Ausgangspunkt in der Argumentation. Er hat die Funktion
eines Gleichnisses. Er ist anschaulich, aus dem Leben gegriffen und
ermöglicht Bewertung und Entwicklung in bezug auf den weiteren
Verlauf der Homilie. Ein solcher Fall kann vom Homileten konstruiert
sein. Es kann sich aber auch um ein reales Ereignis aus der Zeitung
handeln, das der Hörer als «bekannt» identifiziert. Dadurch wird der

Zugang zur Homilie zusätzlich erleichtert. Nun muß eine solche

Erschließungssituation nicht bloß eine «operale» Funktion haben: nämlich die
der Einführung oder der Hinführung. Sie kann auch zentral sein. Die
Homilie kann sich insgesamt auf diesen Fall beziehen und ihn damit
ernst nehmen.

Es sei noch eine dritte Möglichkeit des Eingangsverhaltens genannt :

die erzählerische. Der Homilet wählt einen kurzen erzählenden Prosatext

aus, der seinen Zielen entspricht. Die moderne Literatur bietet ein breites

Spektrum interessanter Kürzestprosa an: moderne Fabeln und Parabeln,
moderne Kalendergeschichten und Kurzgeschichten. Besonders die

Kurzgeschichte, die in der Regel Ausschnitte aus dem Alltag bringt,
ist wegen der ihr eigenen «Offenheit» gut geeignet. «Offenheit»: das

bedeutet, daß der Erzähler sich mit Kommentaren, Deutungen,
Psychologie und Wertung sehr zurückhält. Dadurch sind im Text keine

Vorentscheidungen getroffen. Der Text wird dadurch erörterbar und
befragbar. Diese scheinbar «afunktionelle Dissonanz» macht diese Textsorte

geeignet, nach Zusammenhängen, Motiven und Ursachen zu
fragen. Kurzgeschichten als knappe «Augenblicksfixierungen» (Walter
Höherer) bringen ein kurzes, klar aufgebautes Stück Oberflächenhandlung

31. Der Homilet hat die Möglichkeit, die «Tiefe» eines solchen

Textes auszuloten und von seiner Zielsetzung her zu interpretieren.
Erzählen und Handeln stehen in engem Zusammenhang zueinander.

Gut gewählte und gut ausgewertete Texte können positive Handlungsimpulse

vermitteln. Kurzgeschichten können auf diese Weise

unaufdringliche «exempla» sein. Ein erzählerischer Einsatz wird daher auch

von den Ansätzen einer «narrativen Theologie» her - dort wo sie

Verfahren der praktischen Theologie berührt - ihre besondere Rechtfertigung

beziehen 32.

31 Zur Kurzgeschichte: vgl. K. Doderer, Die Kurzgeschichte in Deutschland.
Ihre Form und ihre Entwicklung, Darmstadt 1973.

32 Vgl. D. Mieth, Moral und Erfahrung. Beiträge zur theologisch-ethischen
Hermeneutik, Freiburg 1977, S. 60 ff. Abschnitt «Narrative Ethik»).



206 Die Predigt als Kommunikationsakt

b) Sprache und Argumentationsverlauf

Die Umsetzung des in der Aufbereitung grob umrissenen Redeplans

in Sprache richtet sich bei der Homilie wie bei jeder anderen

Textsorte gesprochener Sprache nach der textsortenspezifischen «Modalität

der Themenbehandlung» 33. Die Forschungsstelle für «Gesprochene

Sprache» beim IdS in Freiburg i. Br. hat drei Modalitäten unterschieden,
die jedoch jede für sich nicht streng abgegrenzt definiert werden können.
Sie stellen eher eine Intensitätsskala dar:

Die Rede kann, je nach dem Grad der Argumentativität :

argumentativ (Häufung logischer Konjunktionen),
deskriptiv (beschreibend, darstellend, erzählend) und
assoziativ (geringe logische Verknüpfung; Themenwechsel) sein.

In der Homilie wird der argumentative Modus gegenüber dem

deskriptiven vorherrschen. Die Homilie will nicht überreden, sondern

überzeugen. Dazu muß sie sich argumentativer Redetechniken bedienen.
Assoziatives Vorgehen ist ungünstig. Es zeigt sich dem kritischen
Beobachter und Hörer von Homilien vor allem in zwei verschiedenen

Erscheinungsformen. Manche Homilie ist spekulativ angelegt. Sie geht
von Kernfragen oder Schlüsselwörtern aus, die durchaus wichtig sind.
Aber die Homilie folgt dann keinem geordneten Argumentationsgang,
sondern sie umkreist das Thema und variiert es in vielen Sätzen. Diese

Art des «Kreisens» um das Thema kann durchaus die Rolle der Bewußt-
seinsschärfung gegenüber einem Problem gut erfüllen. Aber solche

Homilien kommen oft über das, was als Projektion am Anfang ausgegeben

wurde, nicht hinaus. Sie kommen zu keinem Ergebnis, zu keiner

Ableitung, die dem Zuhörer Gewißheit verschafft und gestellte Fragen
beantwortet. Vielfach beschränken sich solche Predigten auf
Wiederholungen, wobei nur die Sprache variiert.

Ebenso fragwürdig ist die andere extreme Form assoziativen
Vorgehens, nämlich des «Springens» von Thema zu Thema. Der Hörer hat
nicht Anteil an den assoziativen Brücken, die ein Thema mit dem anderen

verbinden. Er wird mit Information überlastet. «Schnitte»34 in der

33 K.-H. Deutrich, Redekonstellation und Sprechsituation. Versuch zur
Beschreibung eines Kommunikationsaktes, in: Gesprochene Sprache. Bericht der
Forschungsstelle Freiburg des Instituts für deutsche Sprache Mannheim, Tübingen
1975, S. 118-126.

34 Siehe Fn. 25.



Die Predigt als Kommunikationsakt 207

Abwicklung des Themas geben dem Diskurs immer wieder eine andere

Dichtung und verwirren. Die Kommunikation wird behindert. Beides

ist für den Rezeptionsablauf ungünstig: Anspruchslosigkeit (Kreisen)
wie Überbeanspruchung (Springen) führen am Schluß der Homilie
zur Frage: Was hat er nun eigentlich gesagt? Das sprachliche
Grundmerkmal der Homilie wird also vor allem argumentativ sein. Wie soll

es sich in der Predigt äußern, damit sich der Hörer als stiller, aber doch

aktiver Kommunikationspartner in die Homilie einschaltet?

c) Satz und Satzkoordination

Der Zuhörer hat es schwer, und es wird ihm mit Sätzen häufig
schwer gemacht. Der Leser hat es leichter. Er kann bei langen Sätzen

rekursiv lesen. Ferner speichert das Lesegedächtnis viel leichter und
und länger, weil es sich individuell der Lesefähigkeit des Lesers

entsprechend die günstigste Lesegeschwindigkeit selbst wählt. Abgesehen
davon, daß der Leser bei einer entsprechend geschulten Blickspanne
ganze Wortgruppen, Sätze, oft einen ganzen Sinnschritt auf einmal
erfaßt und Aussagen auf diese Art und Weise viel schneller sammeln
kann als der Zuhörer. Der Zuhörer kann nicht ganze Sätze oder Satzteile
auf einmal erfassen. Er muß die akustischen Signale, die ihn erreichen,
Zeichen um Zeichen, Schritt für Schritt kombinieren, bis sie sich zu
einer sinnvollen Einheit vervollständigt haben. Gibt es im Verlauf der

Rezeption eine Lücke, eine Störung oder eine Ablenkung, so kann der

Zuhörer das Informationsdefizit, das da entsteht, nicht korrigieren,
indem er «zurückgeht».

Der Zuhörer dekodiert also je nach Sprechgeschwindigkeit des

Homileten allmählich Wort für Wort und kann daher nur entsprechend

kürzere Sinnschritte erfassen und behalten. Der schlechteste

Satz in einer Homilie wäre derjenige, dessen Anfang vom Hörer bereits

vergessen ist, wenn der Sprecher zum Satzende kommt. Dies ist ein

extremes Beispiel, aber es zeigt, wo die Schwierigkeit liegt : Der Homilet
will argumentieren, muß sich zu diesem Zweck längerer Sätze und
Satzgefüge in logischer Koordination bedienen, aber er muß gleichzeitig

der Gefahr ausweichen, das Aufnahmevermögen der Zuhörer zu
überfordern. Der Satzbogen in einem Gliedsatzgefüge darf nur so lange
und so weit gespannt werden, wie das Erinnerungsvermögen des Hörers

(für den ganzen Satz!) reicht. Auf diese Frage und auf Lösungsmöglichkeiten

ist an Beispielen einzugehen.



208 Die Predigt als Kommunikationsakt

In welchem Verhältnis sollen Parataxe und Hypotaxe zueinander
stehen? Wie ist bei der Satzkoordination vorzugehen? Wenn eine Ho-
milie unterweist und anweist, so ist sie auf Begründungen angewiesen.
Die Sätze in einem Text manifestieren sich immer linear. Aber gerade
in einer Homilie, die verstanden sein will und überzeugen soll, kommt
es nicht nur auf eine feste Linearität, sondern vor allem auf logische
Relationen zwischen Satz und Folgesatz im Dienste der Argumentation
an. Jeder einzelne Aspekt, den der Homilet in Sätzen entwickelt, jede
semantische Repräsentation im einzelnen zum Thema im Ganzen soll

vollständig und klar durch eine ausreichend lange und logisch kohärente
Satzfolge abgeschlossen werden. Exkurse, Einfälle und andere
Spontaneitäten können in einer solchen Kette vom Thema und von der

Argumentationslinie ablenken. Die Frage nach der Satzbildung und
der Satzkoordination kann von verschiedenen Richtungen her gestellt
werden. Die erste und wichtigste Koordinate, von der Richtwerte abzulesen

sind, ist soziolinguistischer Art: Welche Sprache sprechen und
verstehen die Zuhörer? Welcher «code» ist anzusetzen?

Ganz unabhängig davon, welche sozialen Schichten sich in seiner
Zuhörerschaft repräsentieren, ist der Homilet grundsätzlich gehalten,
über seine eigene Sprache hinauszugehen und eine Sprachwahl zu treffen,
die dem Durchschnitt der Zuhörer entspricht. Im Anschluß an sozio-

linguistische Studien B. Bernsteins 35 unterscheidet man zwei Klassen

von Kodes, die schichtenspezifisch sein können. Bürgertum, Intellektuelle

und Oberschicht bedienen sich demnach eines «elaborierten
Kodes», der schichtenspezifischen normativen StilVorstellungen
entspricht. Welche Merkmale sind für diesen Kode kennzeichnend? Es

gehören dazu eine relativ komplexe, stark gegliederte Syntax, viele
funktionale Partikel, unpersönliche Redeweise («es», «man»), Nominalstil

(viele Substantive, Adjektiva, resp. im Satz: viele Adverbien und
Adverbialkonstruktionen). Die sog. «gehobene Sprache» ist abwechslungsreich

in Wortwahl und Syntax 36 und geht über das «Grunddeutsch» 37

hinaus.

35 B. Bernstein, Studien zur sprachlichen Sozialisation, Düsseldorf 1972,
S. 175-200. Vgl. dazu auch: W. Steinig, Soziolekt und soziale Rolle. Untersuchungen

zu Bedingungen und Wirkungen von Sprachverhalten unterschiedlicher
gesellschaftlicher Gruppen in verschiedenen sozialen Situationen, Düsseldorf 1976,
S. 89 f.

36 W. Steinig, Soziolekt, S. 84 ff.
37 J. Alan Pfeffer, Grunddeutsch. Erarbeitung und Wertung dreier

deutscher Korpora, Tübingen 1975 Forschungsberichte des Instituts für deutsche



Die Predigt als Kommunikationsakt 209

Eine solche schichtenspezifische Merkmalstypik unterliegt sicher
der Vergröberung. Kennt der Homilet sein «Publikum», so wird die

Voraussagbarkeit der hörerspezifischen Sprache zwar die Sprachwahl
im Hinblick auf die Homilie erleichtern, aber niemals absolut sicher

gestalten. Gerade für die Wirkung der Homilie wird es wichtig sein,
eine einfache «Grundsprache» zu finden, von der sich dann besonders

wichtige Aussagen in der Rede abheben können. Um die Zuhörer zum
Aufhorchen zu bringen, sollte sich der Sprecher gerade nicht dem
Konformitätsdruck einer Sprache beugen. Die Zuhörer sollen nicht unbedingt

in der Sprache des Homileten ihre eigene Sprache wiedererkennen.
Die Gefahr, die für den Homileten sicher immer besteht, ist die, daß

er sich eines «elaborierten Kodes» bedient, weil dies seiner eigenen

Sprache entspricht. In diesem Fall -würde er nur eine Schicht in seiner
Zuhörerschaft ansprechen und über die anderen hinwegreden, vielleicht

sogar in ihnen einen Abwehrmechanismus auslösen. Der Homilet sollte
bei der Konstruktion des Predigttextes also sowohl gegen seine eigene

Sprache wie auch allgemein gegen die Dominanz eines «elaborierten
Kodes» ankämpfen.

Er sollte sich eher des Stilregisters eines «restringierten Kodes»
der «unteren» Schichten bedienen, ohne die entsprechenden Stigma-
Signale (z. B. ausgesprochene Fehler oder Slang-Wörter) 38 zu
übernehmen. Merkmale eines solchen Kodes sind: keine starke hypotaktische

Gliederung, sondern Parataxe, geringe Varianz in der Wortwahl,
eher Verbalstil, keine Ausschmückung, keine Einkleidung in «schöne

Worte», standpunktbezogenes Sprechen («ich»), keine unpersönlichen
Formulierungen. Der Homilet wird - um sprachlich eine günstige
Kommunikationslage zu schaffen - zwischen den Extremwerten beider
Kodes Vermitteln. Um seiner Redeabsicht willen muß er sich bestimmter
syntaktischer Mittel bedienen, die den Charakteristiken «Begründung,
Finalität, Kausalität, Konzession» u. s. w. im Satz dienen. Entsprechende
syntaktische Strukturen sind gekennzeichnet durch subordinierte
Gliedsätze (Nebensätze). Also würde dies zu einer hypotaktischen
Gliederung in der Homilie führen. Dennoch gibt es auch sprachliche Mittel,
durch die Argumentationsabläufe in Parataxe erreicht werden können.

Sprache Mannheim, Band 27). Es ist darauf hinzuweisen, daß auch eine regionale
Mundart neben der Standardsprache eine wichtige Funktion als Grundsprache der
Homilie erfüllen kann, wenn sie dem Sprachstand der Hörer voll entspricht.

38 Zum Verhältnis von Prestige- und Stigma-Signalen: vgl. W. Steinig, Sozio-
lekt, S. 88 f.

14



210 Die Predigt als Kommunikationsakt

d) Parataxe mit Füllwortkoordination

Die Homilie ist appellativ angelegt. Sie will argumentieren und
überzeugen. Zu diesem Zweck kann sie auf komplizierte Kausal- und
Finalstrukturen verzichten, wenn sie sich bestimmter Partikelgruppen bedient,
die kausale, finale, konsekutivische oder konzessive Funktion haben39.

Ein Beispiel:

_ «Wir sind erlöst.»
Die beiden Satze

[ «Jesus ist für uns gestorben.»

stehen in einem Folge- und Begründungsverhältnis zueinander. Die
«normale» Satzkoordination wäre also hypotaktisch:

«Weil Jesus für uns gestorben ist, sind wir erlöst.»

Eine solche «logische» Formulierung (Ursache - Folge) ist nicht
falsch, aber sie entspricht nicht der einfachen «gesprochenen Sprache».
Eine Füllwortkoordination würde sich in diesem Fall der Partikel «ja»
oder «doch» bedienen:

«Wir sind erlöst. Jesus ist ja (oder: doch) für uns gestorben.»

Die kausale und konsekutivische Relation wird vom Hörer selbst

über die Partikel «ja» realisiert. Lange Sätze werden vermieden. Die Analyse

der gesprochenen Sprache hat gezeigt, daß die Rede auf hypotaktische

Gefüge nicht angewiesen ist. Durch kurze, unscheinbare Modalpartikel

wie «ja, doch, auch, wohl, nicht» usw. werden anstelle von
komplizierteren hypotaktischen Gefügesätzen kurze, prägnante parataktische
Satzfolgen hergestellt. Diese Technik der sog. FüllWortkoordination
bewirkt eindringlichen Redestil. Eindringlichkeit ist ein Merkmal der

Parataxe. Varianz ist aber auch beim Gebrauch dieses Mittels
angebracht. Monotonie soll syntaktisch nicht entstehen. Sie würde sich

nachteilig auf die Kommunikation auswirken. Festzuhalten ist:
Sprachteilhabe an einem restringierten Kode bedeutet zunächst einmal be-

39 Zur Füllwortkoordination : G. Schulz, Uber die dürftige Syntax im restringierten

Kode, in: LiLi 2 (1972), Heft 7, S. 99 ff. Zur Partikel «ja»: W. Bublitz/M.
v. Roncador, Über die deutsche Partikel «ja», in: Syntaktische und semantische
Koordination, hrsg. von I. Batori u. a., Tübingen 1975, S. 137-190 Studien zur
deutschen Grammatik 2).



Die Predigt als Kommunikationsakt 211

schränkte Auswahl in bezug auf Adverbien und begrenztes Vermögen
bei der Bildung stark gegliederter Gefügesatzstrukturen, wie sie ein

argumentativ angelegter Text eigentlich vorschreibt. Der restringierte
Kode weicht aus: Er bedient sich bestimmter Stütz- und Füllwörter,
die modale, aber auch - wie am Beispiel oben gezeigt wurde - koor-
dinative Funktion erhalten können. Eine ähnliche Leistung wie die

Modalpartikel in der Füllwortkoordination leisten die Konjunktionalpartikel,

wie z. B. «daher, deshalb, immerhin, freilich, trotzdem, somit
usw.»40. Adversative, disjunktive, modale, kausale, finale, konzessive
und kopulative Verzweigungen in Sätzen lassen sich durchaus auf diese

Weise durch klare und unkomplizierte Parataxe generieren.
Hauptsatzsequenzen dienen der Klarheit der Argumentation, der Eindringlichkeit

und der «Übersichtlichkeit» für den Hörer. Füllwörter wie «ja,
wohl» usw. haben zudem immer eine modale41 Funktion. Sie stellen
ein Einverständnis her. «Ja» könnte demnach paraphrasiert werden mit
«darüber sind wir uns einig». Ihr konnotativer Wert liegt darin, daß

der Hörer «affektiv beteiligt» und damit in den «Dialog» der Homilie
immer wieder einbezogen wird.

e) Syntaktische Wiederholung

Die Kybernetik geht davon aus, daß bei Wiederholung die
Informationsentnahme zurückgeht42. Warum ist das so? Es wird lediglich
der Informationsgehalt dort entnommen, wo die Nachricht, die sich
dann mehrmals wiederholt, das erste Mal eingegeben wird. Die
Information fließt an dieser Stelle ins Langzeitgedächtnis ab und wird dort
gespeichert. Kommt die gleiche Information wieder, so wird sie zwar
«gelesen», aber sie muß nicht verarbeitet werden, da sie schon gespeichert
d. h. einmal verstanden worden ist. Das hat einen günstigen Effekt,
wenn es dem Homileten in bestimmten Situationen der Sprachverwendung

und der Predigt auf komplizierte Sätze ankommt.

40 D. Clément/W. Thümmel: Grundzüge einer Syntax der deutschen
Standardsprache, Frankfurt a. M. 1975, S. 45, 51, 56, 61.

41 Vgl. G. Schulz, Über die dürftige Syntax S. 100 f.
42 F. v. Cube, Grundsätzliche Probleme bei der Anwendung der Glannon'-

schen Formel auf Wahrnehmungstheorie und Lerntheorie, in: Grundlagenstudien
aus Kybernetik und Geisteswissenschaft, Bd. 1, 1960. Zur «Wiederholung» und
«subjektiven Auswahl» bei Kommunikation mit mehreren: ders., Kybernetische
Grundlagen des Lernens und Lehrens, 2. Auflage 1968, S. 94 ff.



212 Die Predigt als Kommunikationsakt

Ein Beispiel43 :

Denn wessen Ohr wäre da taub, nicht aufzuhorchen,

wenn gesagt wird: «Freuet euch, ihr Armen»?
Und wessen Sinn wäre da so stumpf, nicht aufmerksam

zu werden, wenn gesagt wird: «Freuet euch,

ihr Hungrigen»?

Und wessen Herz wäre da gänzlich verzagt, nicht
wiederum Hoffnung zu schöpfen, wenn gesagt wird :

«Freuet euch, die ihr Verfolgung leidet»?

Die Wiederholung syntaktischer Strukturen (Konsekutivsätze in
Frageform) wirkt hier für die Kommunikation sicher nicht belastend,
obwohl die Sätze nicht einfach sind. Denn durch die Wiederholung
prägt sich die Bedeutung der Struktur (Folge : Wenn - dann) im Zuhörer
ein, und er wird jeweils die in dieser Struktur enthaltene Neuinformation

leicht entnehmen können. Die syntaktische Rekurrenz ermöglicht

also in gewissen Fällen hypotaktische Gliederung des Redeablaufs.
Es ergeben sich lange Sätze, die aber durch die Wiederholung typischer
Strukturen gut verstanden werden.

/) Der Gebrauch der Frage

An das oben angegebene Beispiel schließt sich direkt das Problem
der Frage in der Homilie an. Sie kann eine kognitive Funktion haben,
weil sie den Zuhörer in eine bestimmte Richtung des Argumentationsgangs

steuert. Die Frage ist also grundsätzlich ein gutes rhetorisches

Mittel, um den Denkprozeß der Zuhörer zu fördern und Erwartung zu
provozieren. In französischen Homilien ist die Frage - dies sage ich aus

Erfahrung, ohne es hier direkt belegen zu können - sehr häufig. Dort,
wo Fragen überhand nehmen, wird - dies ist kritisch einzuwenden - eben

nur noch gefragt oder «hinterfragt» (ein Modewort!), aber nicht mehr

Stellung bezogen. Bedenklich ist die Variation einer Grundfrage in
mehreren Interrogativsätzen. Hier beginnt die Predigt zu «kreisen»,
sie wird assoziativ und kommt im Dienste der Argumentation nicht
mehr voran. Gebraucht man Fragen zu oft im Text, so ermüdet die

Sensibilität der Zuhörer gegenüber der Frage und sie reagieren schließ-

43 Folgende Stelle entnehme ich einer Homilie (Zum 6. Sonntag, Lesejahr C,

1977), die mir Heinrich Stirnimann zur Verfügung stellte.



Die Predigt als Kommunikationsakt 213

lieh nicht mehr auf entsprechende Intonanzbögen, die das Fragen als

besondere Sprachverwendung auszeichnen. Der Homilet treibt dann
ein überflüssiges Spiel mit der Hörererwartung; denn Fragen sollen

ja in erster Linie der Zielsetzung und der Erwartungssteuerung dienen.
Werden Fragen durch Wiederholung abgeschliffen, so wird ihr Einsatz

schließlich sinnlos. Einen solchen Effekt der Abnutzung können
die sog. Dialogismen herbeiführen, wenn sie zu häufig eingesetzt werden.

Dialogismen sind z. B. Scheinfragen, rhetorische Fragen, Klassen von
Fragen also, bei denen die Fragestellung überflüssig ist, weil die
Antwort schon auf der Hand liegt oder der Frage mitgegeben ist. Rhetorische

Fragen haben ihren Platz in einer Homilie: z.B. um der Hervorhebung,

der Akzentuierung eines bestimmten Gedankens willen. Aber
sie dürfen nicht zu oft eingesetzt werden. An Schlüsselstellen in der

Argumentation sind sie angebracht.
Auch in Phasen der Ableitung und der Überleitung eines Gedankens

können Fragen eine wichtige Lenkungs- und Gliederungsfunktion
erfüllen. Fragen lösen einen Stau der Hörererwartung aus. Wo dieser
Stau beabsichtigt ist, können Fragen mit einer besonderen akustischen
Produktion eingesetzt werden. Dort empfehlen sich Fragen, die auf ein

«Objekt», einen Sachverhalt oder Verhalten zielen. Entscheidungsfragen,

die nur mit «ja» oder «nein» zu beantworten sind, sind weniger
günstig. Fragen sollen längere Argumentationsphasen einleiten und
nicht mit dem nächsten Satz Antwort affirmativ / negativ) abgetan
sein. Ein Beispiel:

Ungünstig wäre:

Wie oft begegnet man hilfsbedürftigen Menschen

Verhalten wir uns da immer ganz richtig?

Besser wäre:

Immer wieder begegnen wir hilfsbedürftigen Menschen.

Wie sollen wir uns da verhalten

g) Verbale Stützkonstruktionen

Verbale Stützkonstruktionen werden durch besondere Trägersätze

eingeleitet 44. In der gesprochenen Sprache sind Einleitungen zu

44 Zur Rolle der Trägersätze: Vgl. Gesprochene Sprache. Bericht der
Forschungsstelle Freiburg, S. 198 ff. Zum Verhältnis «Einfachsatz» und «Gefügesatz»
und Möglichkeiten ihrer Auflösung: Vgl. auch A. Weiss, Syntax spontaner
Gespräche, Düsseldorf 1975, S. 26, 54.



214 Die Predigt als Kommunikationsakt

Selbstzitaten wie «Ich meine,...» oder «Ich kann nur sagen,...» häufig.
Sie dienen zuweilen der Abgrenzung der eigenen Position oder Meinung
gegenüber einer anderen. Meistens sind es Leerformeln, die lediglich
eine phatische Funktion haben, nämlich den Beginn einer wichtigeren
Aussage zu signalisieren. Häufig wird auch die unpersönliche Form
verwendet: z. B. «Es ist zu betonen, daß...» usw. Solche Stützelemente

gehören zu den heute verbreiteten Bauformen der Papiersprache.
Semantisch gesehen sind es Leerformeln, die lediglich die «pragmatische
Situation» des Textes signalisieren. Sie verweisen auf den Sprecher
(Schreiber) und seine Absicht, die dem Stützsatz folgende Aussage
hervorzuheben oder ihr durch Verallgemeinerung den Anstrich der

Allgemeingültigkeit zu geben. Der Homilet darf in der Regel nicht auf
solche Stützkonstruktionen setzen. Er muß immer erklären und begründen,

warum die Aussage, die er macht, wichtig ist. Hinter einer solchen

Begründung steht er mit seiner Person, für eine solche Erklärung steht
er mit seiner Person ein. Deshalb muß er in eine wichtige Begründung
seine ganze persönliche Überzeugungskraft investieren, und er kann
sich dabei nicht auf unpersönliche Trägersätze wie «Es ist nicht zu
bestreiten, daß...» stützen.

Schon die Auflösung der hypotaktischen Gliederung solcher
Stützkonstruktionen (Trägersatz - Folgesatz) und ihre Umwandlung in
zwei koordinierte Sätze verändert und verbessert. Dazu ein Beispiel:

Es ist nicht zu leugnen, daß es heute immer noch viel Hunger in
der Welt gibt.

Auflösung der Stützkonstruktion :

Auch heute gibt es noch viel Hunger in der Welt. Wer wollte das

bestreiten? Die Zahlen bestätigen es (z. B. Sahelzone)...

h) Topisches Sprechen

Im Zusammenhang mit den Erläuterungen zur Füllwortkoordination

wurde auf einen wichtigen Effekt modaler Ausdrücke
hingewiesen 45. Die konnotative Funktion einer Partikel wie «ja» oder «sicherlich»

kann umschrieben werden mit «affektiver Beteiligung». Durch

45 Weiß spricht von «Setzungen»: vgl. Weiss, Syntax S. 32 ff. Steinig
(Soziolekt, S. 88) nennt sie «Stereotype» und reiht sie unter die text-stilistischen
Stigma-Signale ein. Vgl. auch A. Wenzel, Stereotype in gesprochener Sprache,
München 1978.



Die Predigt als Kommunikationsakt 215

solche Adverbien wird der Zuhörer einbezogen. Das kann vorteilhaft
sein. Es gibt aber bestimmte Ausdrücke mit formelhaftem Charakter,
die gemieden werden sollten. Dazu gehören Sentenzen, die stereotyper
Art sind wie

Das war schon immer so.

So ist das Leben.
Daran kann man nichts ändern.
Was kann man da schon machen

(und viele andere).

Derartige Formeln stehen anstelle von eigentlich erforderlichen
Begründungen, die der Sprecher zu vertreten hätte. Anstelle ausführlicher

Begründungen tritt eine topische Formel. Sie wird zur rhetorischen

Rechtfertigungsinstanz. Im Umgang mit solchen Formeln und den

Modaladverbien ist Vorsicht geboten. Modalisierende Partikel wie
«erwiesenermaßen, unzweifelhaft, selbstverständlich» machen eine

Aussage besonders dann problematisch, wenn der Zuhörer den Mangel
an Begründung empfindet. Sätze, die auf solche Weise modalisiert werden,
dienen nur schlecht der Argumentation. Solche Modaladverbien werden

zur Ausflucht, weil es an Begründungsvermögen mangelt.

8. Der situative Bezug

Der Homilet verfertigt einen Redetext. Er arbeitet dabei - dies

wurde schon oben erläutert - vorwegnehmend; denn Zweck seiner

Formulierungsarbeit ist es ja, den Text in den «weiteren Kontext»
der Homilie als Sprechereignis zu übertragen. Bei der Konstruktion
des Redetextes muß dieser Situation schon Rechnung getragen werden.
Der situative Bezug wird hergestellt durch sog. Indexausdrücke45,
die sich auf den «weiteren Kontext» der Homilie in der Vortragssituation
beziehen. Solche kontextuellen Elemente sind Deixeme wie «hier, ich,

46 Ch. S. Peirce nennt « indexikalisch » solche Ausdrücke, die sich nicht auf
Kommunikationsinhalte, sondern eher auf die Kommunikationssteuerung beziehen
(vgl. S. J. Schmidt, Texttheorie, S. 30). Dazu gehören alle Morpheme, die auf den
weiteren, den situativen Kontext verweisen, also kontextabhängig sind. Es gehören
alle deiktischen Elemente dazu, die auf die Redesituation verweisen. Sie haben
verschiedene Namen: Indikatoren, Indexwörter, Kontextwörter. Eine wichtige
Gruppe bilden die Pronomina, die der Anrede dienen. Vgl. dazu : U. Ammon, Zur
sozialen Funktion der pronominalen Anrede im Deutschen, in: LiLi 2 (1972),
Heft 7, S. 43-88.



216 Die Predigt als Kommunikationsakt

wir, ihr, da, in dieser Stunde, heute, jetzt» usw. Solche Morpheme
treten im Redetext immer wieder auf und machen ihn auf besondere
Weise «aktuell». Sie verweisen auf das «hic et nunc» der Homilie, auf
die Einmaligkeit dieses gerade ablaufenden Verkündigungsaktes. Bei
der Konstruktion des Textes wird der Homilet darauf bedacht sein,
wohl dosiert solche Signale der situativen Referenz immer wieder
einzusetzen. Im lokutiven Akt der Homilie machen solche Indikatoren
den «phatischen Teil»47 aus: d. h. sie zeigen an, daß sich die Rede von
einem Anwesenden an die Anwesenden richtet, daß diese Rede genau
für diesen Ort und für diese Zeit bestimmt ist. Sie machen die
Kontextabhängigkeit der Homilie deutlich, und sie drücken aus, daß die Rede

beginnt, daß sie fortdauert, daß sie gegliedert ist und daß sie zu Ende
ist. Dazu kommen sicher noch viele andere, auch paralinguale Mittel
(z. B. Gestik). Die Homilie ist Sprechhandlung und die deiktischen
Elemente in ihrer Gesamtheit nehmen auf diese Handlung Bezug.

Eine wichtige Rolle spielt dabei die pronominale Anrede. In ihr
wendet sich der Sprecher an seine Zuhörer. Die Wahl der richtigen
Anrede zum richtigen Zeitpunkt ist wichtig. Der Homilet hat in der
Homilie die Möglichkeit der «asymmetrischen Anrede». Er kann sich

anaphorischer Morpheme wie «Du» und «Ihr» neben «Sie» bedienen,
ohne daß dies anstößig wirkt. Je nach Dringlichkeit seines Redeanliegens

wird er variieren. Alles dies ist notwendig. Denn der Text soll ja
nicht bei ihm bleiben, sondern er soll als Nachricht, als Botschaft zum
Zuhörer gelangen, der angesprochen wird. Er muß sich angesprochen
fühlen.

Der Homilet, der dieses Grundanliegen ernst nimmt, wird auch
ohne ein ausführliches Regelinventar den angemessenen Text formulieren

und damit zu seinen Zuhörern durchdringen. Die Predigt ist
schließlich über alle ihre textsortenspezifischen Merkmale hinaus Keryg-
ma. Der Homilet ist Herold und Rufer, der immer wieder die
Heilsbotschaft aktualisiert. Hier entfalten sich in der Homilie sicher
theologische Komponenten, die linguistisch nicht mehr beschreibbar sind.

« Vgl. Fnn. 14, 15 und 30.


	Die Predigt als Kommunikationsakt

