
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: "Wer sein Leben gewinnen will..."

Autor: Leroy, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herbert Leroy

«Wer sein Leben gewinnen will...»

Erlöste Existenz heute *

Die Evangelien überliefern das in der Überschrift angedeutete Jesuswort

in verschiedener Gestalt: «Wer sein Leben zu erhalten sucht, wird
es verlieren ; aber wer es verliert, wird am Leben bleiben. » So steht das

Wort Lk 17,33. Und Mt 10,39 heißt es: «Wer sein Leben findet, wird es

verlieren, aber wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es finden. »

Mk 8,35 formuliert: «Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer
aber sein Leben verliert um meinetwillen und um des Evangeliums willen,
wird es retten!» Mt 16,25 und Lk 9,24 ist dieses Markuswort in ähnlicher
Weise abgewandelt: «Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer
aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es finden» (Mt) - bzw.
«retten» (Lk). Und Johannes 12,25 lautet es: «Wer sein Leben lieh hat,

verliert es ; aber wer sein Leben haßt in diesem Kosmos, wird es für das

ewige Leben bewahren.» In sechsfacher Variation hebt also dieses Wort
das eine hervor: Der sein Leben retten Wollende wird es verlieren; der
sein Leben Verlierende wird es retten. Die ursprüngliche Form des

Wortes ist aus den überlieferten Formulierungen lediglich erschließbar.
Einmal aus der streng antithetischen Fassung von «retten wollen -
verlieren; verlieren - retten», die das Wort Mk 8,35; Lk 9,24 prägt. Zum
anderen aus der Zusatzlosigkeit beim Leben-verlieren und Leben-hassen

in Lk 17,33 und Joh 12,25, die das Wort allgemein gehalten, ohne die

* Leicht geänderte Fassung eines Vortrages im Rahmen einer Tagung der
Kathol. Akademie der Diözese Rottenburg in Stuttgart am 19. September 1976
zum Thema «Anspruch auf Glück?». Es ist nur die Literatur angegeben, auf die
direkt Bezug genommen wird.



172 «Wer sein Leben gewinnen will...»

erklärende Bemerkung «um meinetwillen und des Evangeliums willen»
überliefern. Diese Zusätze stammen aus der Martyriumsparänese 1 : es

wird die Mahnung ausgesprochen, das Leben - will man es im
Endgericht nicht verlieren -, nicht zu schonen, sondern im Bekenntnis zu
Jesus einzusetzen. Die Situation der Verfolgung hat zu solcher Aktualisierung

durch die Urchristenheit geführt. Wir werden also gut daran tun,
die ursprüngliche Gestalt des Jesuswortes in der strengen Antithese von
Retten und Verlieren des Lebens und in der Offenheit des Wortes
hinsichtlich des Zieles, um dessentwillen das Leben eingesetzt werden soll,

zu erblicken. Das Wort wird also in seiner ursprünglichen Gestalt wohl
lauten: «Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; aber wer sein

Leben verliert, wird es retten.» Oder, wie es Lk 17,33 steht: «Wer sein

Leben zu erhalten sucht, wird es verlieren ; aber wer es verliert, wird es

lebendig machen» 2. Die lukanische Formulierung ist weniger griffig als

die markinische, die «retten wollen» und «verlieren» antithetisch
verwendet und zwar ausschließlich, so daß ein begrifflich klarer doppelter
Gegensatz herausspringt: Wer retten will, verliert - aber wer verliert,
rettet. Bei Lk hingegen ist vom Suchen oder Streben, für sich zu
erhalten die Rede, das aber ein Verlieren ist und vom Verlieren, das ein

zum Leben Zeugen, ein lebendig Machen ist. Begrifflich ist die Formulierung

weniger exakt, aber sie läßt einen Blick frei für das, was mit
«retten» und «verlieren» in der von Mk abhängigen Form gemeint ist.
Das Retten-wollen ist demnach das Bestreben, für sich zu haben - das

Leben also für sich fest und sicher zu haben. Und derjenige, der von
solchem Bestreben beherrscht wird, verliert gerade das, was er haben

will bzw. zu haben sucht. Wer aber das Gegenteil zum Beherrschenden
seines Lebens erwählt, wer also nicht das Leben für sich haben will, wer
es preisgibt und darin verliert, der erweckt es neu zum Leben. Das

endgültige «Retten» ist der Zeugung des Lebens verglichen und geschieht in
seiner Breisgabe.

Die Lk 17,33 überlieferte Terminologie läßt also noch einen Vollzug
erkennen, der dem Menschen zugemutet wird; der Drohung und Ver-

1 Vgl. Herbert Braun, Das «Stirb und Werde» in der Antike und im Neuen
Testament, in: Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt,
Tübingen 31971, S. 136-158; S. 138 f.

2 Lk 17,33 : "Oç èàv ^7)-rf)OY) rqv Jux»)v auToö Trspt7totv)aaa6at, «ttoXsctsi aùrfjv,
xai ôç av à7toXéaei, ^tpoyovfjaei aùrrçv (7repi7rotf)cra<îTai - für sich retten, erhalten

machen, daß einer oder etwas am Leben bleibt, übrig bleibt ; twoyovelv — lebendig

machen, am Leben erhalten - zum Leben zeugen).



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 173

heißung in einem ist und dessen Annahme oder Ablehnung darüber
entscheidet, ob der Mensch lebendig wird oder stirbt. Es ist ein Wort, das

in die letzte Entscheidung stellt. Unter diesem Wort hat der Mensch die

Möglichkeit, sich selbst und sein Leben mitsamt der Welt, in der er ist,
neu zu verstehen und auf eine neue Weise zu leben, was er ist - oder
sich dieser Möglichkeit zu begeben und dann zu scheitern. Diese drei

Aspekte aber - die Radikalität der Forderung, hier antithetisch gefaßt;
die noch nicht zu reflektierter Begrifflichkeit verdichtete Terminologie;
und die Eröffnung eines neuen Selbstverständnisses in der Situation der

Entscheidung - sind, soweit wir heute sehen, Zeichen der Verkündigung
Jesu. Wir haben es also wohl mit einem authentischen Jesuswort zu tun.

I

Das Wort Jesu ruft in die Entscheidung, die Möglichkeit des neuen
Lebens zu ergreifen und das Leben preiszugeben, damit es lebendig
werde. Das ist ein Paradox! Es ist ein Widerspruch in sich! Denn Leben
retten wollen, kann doch nicht zum Ziel haben, es zu verlieren - und

genau so wenig kann das Verlieren des Lebens ein Lebendigmachen sein!
Es ist also eine Aussage, die nicht von der aristotelischen Logik geprägt
ist - und diese Logik hat ja unsere Denkgewohnheiten so tief beeinflußt,
daß die ihr entsprechenden Aussagen alleine als natürlich und
selbstverständlich empfunden werden und alles andere unsinnig zu sein

scheint3. Die paradoxe Logik, von der dieses Jesuswort geprägt ist,
ergreift eine andere Seite der Wirklichkeit. Es geht ihr weniger - ich

sage nicht, daß es ihr gar nicht darum gehe - aber es geht ihr weniger
um das gedanklich Erfaßbare, begrifflich Artikulierbare und damit auch
in einem Denksystem dem einzelnen und dem ganzen Zuzuordnenden,
sondern um das Erleben, um die Erfahrung der Wirklichkeit. Sie ist also

auf die Seite der Wirklichkeit hin geöffnet, die sich dem gedanklichen
Zugriff nur als Widerspruch kundtut. Diese Widersprüche sind nicht
begrifflich verrechenbar. Die Wirklichkeit, die sich in ihr zeigt, ist nur
in der Erfahrung, im eigenen Erleben ergreifbar. Bedenkt man dies,
dann werden die formalen Besonderheiten an diesem Jesuswort auf
einmal deutlich. Wir hatten festzustellen, daß die Terminologie, in der
wohl ältesten Fassung, auffallend offen ist, und zwar so, daß ein Vollzug,

3 Vgl. Erich Fromm, Die Kunst des Liebens, übers, v. G. Eichel, Zürich
1975 1956), S. 13.



174 «Wer sein Leben gewinnen will...»

ein Erleben, eine Erfahrung erkennbar wird, nämlich die : das Leben für
sich bewahren zu wollen ist recht eigentlich der Verlust dieses Lebens.

Umgekehrt aber ist das nicht Haben-wollen, das Preisgeben also, das

Sich-öffnen und in den dann einsetzenden Prozeß Hineingehen ein

Lebendigmachen. Diese Wirklichkeit kann gedanklich nicht ergriffen
werden. Sie kann lediglich ausgesprochen werden. Und solcher Ausspruch
muß dann auch notwendigerweise paradox klingen. Ergriffen wird diese

Möglichkeit erst, wenn der Angesprochene sich dem Anspruch des Wortes
öffnet und die Erfahrung riskiert. Dann wird er in der Preisgabe des

Lebens, die er schmerzlich erfährt, sein Neuwerden erleben. Und auf
solche Erfahrung drängt Jesus: drohend und verheißend. Es kommt also

darauf an, sich von der Drohung treffen und von der Verheißung locken

zu lassen.

Nachdem uns die Gedanken über den formalen Charakter dieses

Wortes, seine Paradoxie, auf ihren eigenen Wegen wieder zur wesentlichen

Aussage zurückgeführt haben, wollen wir von der Formulierung
unseres Themas her noch einmal versuchen, an den eigentlichen Sinn
heranzukommen, und darauf achten, durch welche Bereiche der Weg
diesmal führt. Es kommt ja immer wesentlich darauf an, möglichst breite
Schichten des eigenen Wesens mit der Wirklichkeit zu berühren, die es

zu erfassen gilt.
Der Untertitel für unsere Überlegungen lautet: «Erlöste Existenz

heute». Es ist unterstellt, daß das Preisgeben und darin das Lebendigwerden

des Lebens etwas mit unserer Existenz heute zu tun hat.
Dadurch ist nun nicht nur eine, sondern - wie mir scheint - die wesentliche
Seite der Wirklichkeit, von der das Jesuswort spricht, herausgestellt.
Es ist uns deutlich geworden - und wir haben ja gerade dies auf einem
zweiten Gang zur Wirklichkeit dieses Wortes bestätigt gefunden -, daß

das Wort Jesu zu einem Vollzug auffordert. So wie es in seiner
paradoxen Form dasteht, ist es gedanklich wohl analysierbar, behält aber

unter dem logischen Aspekt betrachtet seinen Charakter als Widerspruch
in sich selbst. Wer es gedanklich verstehen will, beschäftigt sich mit
Hülsen. Er weiß dann wohl etwas; er weiß, daß es sich um ein paradoxes
Wort drohenden und zugleich verheißenden Charakters handelt, aber

mehr weiß er nicht. Die Wirklichkeit öffnet sich erst im Vollzug, darin
also, daß ich mich auf dieses Wort einlasse; darin, daß ich es riskiere;
darin, daß ich mein Leben, mein Selbstverständnis, meine Welt, in der

ich bin und die ich bin, in Frage stellen lasse durch diese mir noch nicht
bekannte Wirklichkeit, von der Jesus spricht. Und darin besteht das



«Wer sein Leben gewinnen will...» 175

Verlieren, das Preisgeben: ich meine doch, mich zu haben. Und nun
kommt es darauf an, gerade dieses Haben sein zu lassen4; zuzusehen,
wie eine Maske nach der anderen fällt, um einem Neuen Raum zu geben,
das nur in dem Maße und in der Weise erstehen kann, als ich nicht mehr
haben will, sondern - soll ich sagen: nur noch? - bin! Darum alleine

geht es. Nur auf diese Weise ergreift mich, wandelt mich die Wirklichkeit,

von der Jesus spricht.
Und damit kommt nun auch heraus, was mit Erlösung gemeint ist.

Was wird denn gelöst? Alles, was ich mir selbst zurechtgelegt und
aufgerichtet und in mühsamen Prozessen zusammenzementiert habe.
Indem ich es preisgebe, indem ich riskiere, es sein zu lassen, wird alles das

abfallen und zusammensinken, was Schein und Selbstbetrug, Fassade,

leere Hülse ist. Möglicherweise hat es sogar schon lange gehalten.
Möglicherweise ließ sich damit auch ganz gut leben - daß einem gelegentlich
nicht ganz wohl bei der Sache war, ist ja nicht so wichtig. Dafür findet
sich leicht eine plausible Erklärung. Wir können meistens mit beliebig
vielem aufwarten. Von all dem, was vor der Wahrheit und Lauterkeit
dieses Wortes nicht standhält, wird die neue Wirklichkeit lösen. Ich
werde die Erlösung ganz konkret erfahren. Erlöst bin ich in dem Maße,

in dem ich mich sein lasse.

Und nun ist eben die Frage nicht zu umgehen, ob ich das tatsächlich

will. Hier fällt die Entscheidung - nicht im gedanklichen Bereich.

Und es ist uns ja schon deutlich geworden, daß das Jesuswort in
seiner Drohung und seiner Verheißung zu solcher Entscheidung
auffordert. Dabei steht eines unumstößlich fest: die Sache ist gefährlich.
Sie ist Gefahr in des Wortes eigentlicher Bedeutung5: Versuch und

Erfahrung im Wagnis des Lebens, das einmal begonnen, nicht mehr

ungestraft zurückgenommen werden kann. Gefahr, in der ich mich selbst

fahren lasse und gerade darin er-fahre. - Man muß wissen, daß die

Christenheit beim Eintritt in die hellenistische Welt sich rasch immer
weiter von ihrem jüdischen Ursprung entfernt hat. So konnte es dahin

kommen, daß spätestens im 4. Jahrhundert - aber der Prozeß setzt schon

viel früher ein - das «rechte Bekenntnis» ausschlaggebend ist. Es kommt
darauf an, was einer sagt: «Si quis dixerit... AS.» - «Wenn einer sagt,

4 Vgl. Erich Fromm, Die Kunst des Liebens, S. 93 f.
5 Vgl. Friedrich Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache,

bearbeitet von Walther Mitzka, 19Berlin 1963, s. v. Gefahr, S. 239: idg. Wurzel
per - «versuchen, wagen, Gefahr», griechisch: nsXpa - Erfahrung, Versuch;
lateinisch: periculum - Gefahr; experimentum - Versuch, Prüfung; peritus - erfahren.



176 «Wer sein Leben gewinnen will...»

dann sei er ausgeschlossen». Irriges Reden und Lehren trennt von der

Gemeinschaft der Kirche. Für irriges Verhalten und Leben dagegen hat
man Verständnis. Das kann vergeben, notfalls auf weite Strecken hin
toleriert werden. Im Judentum aber entscheidet das Handeln. Reden

darf einer manches und diskutiert wird über alles. Entscheidend ist, was

er tut. So lag und liegt die Betonung auf dem richtigen Weg des Lebens,
auf der Halacha. Und ob es uns nun gefällt oder nicht: Jesus war Jude.
Und das Neue Testament ist voll davon, daß ihm daran lag, die Menschen

auf den Weg zu bringen, auf seinen Weg. Die theologische Reflexion der
Urchristenheit hat dies ja denn auch unüberbietbar verdichtet im Wort
des johanneischen Christus: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das

Leben» 6. Ein Weg ist für mich erst Weg, wenn ich ihn gehe. Die Wahrheit

ergreift man nach Johannes, indem man sie tut, und das Leben
wird empfangen und gelebt. Es kann also gar nicht verwundern, daß das

Jesuswort, mit dem wir heute morgen umgehen, einen ethischen
Anspruch erhebt. Das gilt es ernst zu nehmen. Man muß sich offenhalten
für den ethischen Anspruch Jesu, den Albert Schweitzer ganz mit Recht
einen Moralisten - im wahren und darum besten Sinn des Wortes -
genannt hat. Und das heißt zugleich: Man muß sich in acht nehmen vor
des Gedankens Blässe, die mindestens auf weite Strecken hin unser
westliches Christentum besorgniserregend angekränkelt hat.

Das also muß man wissen, ehe man sich mit Jesus einläßt. Wem es

zu gefährlich ist, der soll - wenn er ganz redlich sein kann - eingestehen,
daß es eben nicht seine Sache sei, sich selbst von ihm her zu verstehen.
Dazu gehört aber - meiner Meinung nach - nicht weniger Mut und
Lauterkeit, als zu dem Entschluß, es zu riskieren. Dazwischen liegt das

breite Feld der Rationalisierungen, Christentum nach Maßgabe des

jeweils Möglichen. Es richtet andere - nur nicht mich; es hilft symptomatisch,

aber nicht radikal; es heilt niemanden; es befreit niemanden; es

ist gesellschaftlich tragbar, solange es dem Geschmack des Publikums
behagt, und es ist zu bestimmten Anlässen schön. Man kann sich damit
arrangieren - nur ist im Grunde nicht einzusehen, wozu es überhaupt nötig
ist. Diese Frage muß man verdrängen. Und wenn man seine Ruhe haben

will, schafft man das auch. Man hat sein Christentum. Aber wer ist man?
So hat uns das Wort von der «Erlösten Existenz heute» - wie mir

scheint - durch manches, was unser konkretes Leben auszumachen

scheint, wieder zu dem drohenden und verheißenden Anspruch Jesu

6 Vgl. Joh 14,6; 3,21; 1 Joh 1,6.



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 177

zurückgeführt: «Wer sein Leben zu erhalten sucht, wird es verlieren;
aber wer es verliert, wird es lebendig machen!» Das, wofür das Leben

eingesetzt werden muß, will es selbst lebendig werden, ist in diesem Wort
nicht ausdrücklich gesagt. Kann man erkennen, was das ist Und kann

man es dann auch sagen? Vergessen wir nicht, was wir uns schon klar
gemacht haben! Es ist ein paradoxes Wort. Sein Sinn wird nur ein Stück
weit nach den Gesetzen der Logik expliziert ; ergriffen wird es erst durch
die Erfahrung. Wenn wir also nun versuchen, gedanklich zu erhellen,
was das sein möchte, wofür das Leben eingesetzt werden muß, wenn es

lebendig werden soll, werden uns wieder bestenfalls begriffliche Zeichen,
höchstwahrscheinlich paradoxer Art entgegentreten. Wir sind - wollen
wir die sich in ihnen meldende Wirklichkeit erfassen - vom Risiko des

Wagnisses nicht entbunden. Aber es wird etwas sichtbar von dem, was

gewagt werden soll7. Dadurch wird die Drohung drohender und die

Verheißung lockender. Das Leben wird intensiver: es fängt also schon an
Wenn wir die Frage beantworten wollen, «wofür» das Leben

eingesetzt werden muß, so kann dies in dem uns hier gebotenen Rahmen
so geschehen, daß wir versuchen, die Antwort aus dem Ganzen der
Verkündigung und der Taten Jesu zu erheben. «Der irdische Jesus hat
gepredigt. Das heißt auf jüdischem Boden: er hat nicht theoretisch
belehren wollen, sondern es kam ihm darauf an, daß die Hörer seine

Botschaft annehmen und ihr gehorchen» 8. Jesu Worte sind für die
älteste Schicht der Überlieferung das Entscheidende. Sie gilt es zu tun :

«Jeder, der diese meine Worte hört und tut, gleicht einem klugen Mann,
der sein Haus auf Felsen gebaut hat... Und jeder, der diese meine Worte
hört und sie nicht tut, gleicht einem törichten Manne, der sein Haus auf
Sand gebaut hat» (Mt 7,24.26). Darum darf sich der Mensch der Worte
Jesu nicht schämen (Mk8,38; Lk9,26); «darum soll er, wenn er im
nahen Endgericht vor dem Menschensohn bestehen will, Jesus bekennen

(Lk 12,8), ihn nicht verleugnen (Lk 12, 9) und an ihm keinen Anstoß
nehmen (Mt 11,6; Lk 7,23)» 9. Wenn wir nun fragen, in welchem Sinn
dieses Bekennen zu Jesus, dieses Annehmen seiner Worte gemeint sei,

dann fallen drei Tatbestände besonders ins Auge, die im folgenden kurz
zu kennzeichnen sind.

7 Vgl. Herbert Braun, Das «Stirb und werde» in der Antike und im Neuen
Testament, S. 139.

8 Herbert Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, in:
Gesammelte Studien (s. Anm. 1), S. 243-282; S. 247.

9 Ders. ebd. S. 247 f.

12



178 «Wer sein Leben gewinnen will...»

1. Jesus verschärft die Forderung Gottes. Die im mosaischen Gesetz

vorgesehene Ehescheidung lehnt er ab: «Jeder, der seine Frau entläßt
und eine andere heiratet, bricht die Ehe; und wer eine Geschiedene

heiratet, bricht die Ehe» (Lk 16,18). Er verbietet den Schwur: «Ihr
habt gehört, daß zu den Alten gesagt worden ist : Du sollst nicht falsch

schwören, sondern du sollst dem Herrn deinen Eid halten Ich aber sage
euch: Ihr sollt überhaupt nicht schwören! Weder beim Himmel, weil er
der Thron Gottes ist; noch bei der Erde, weil sie der Schemel seiner Füße

ist; noch bei Jerusalem, weil sie die Stadt des großen Königs ist! Auch
bei deinem eigenen Haupte sollst du nicht schwören; denn du kannst
kein einziges Haar weiß machen oder schwarz!» (Mt 5,33-36). Hatte das

mosaische Gesetz durch das ius talionis «Auge um Auge, Zahn um Zahn»
der willkürlichen Wiedervergeltung Grenzen gesetzt, so verwirft Jesus

jegliche Wiedervergeltung : «Tretet dem Bösen nicht entgegen! Sondern

wo immer dich einer auf die rechte Backe schlägt, dem halte auch die
andere hin Und dem, der mit dir prozessieren und dir ein Hemd nehmen

will, laß auch den Mantel! Und wenn dich einer eine Meile mitzugehen
nötigt, dann geh' zwei mit ihm! Wer dich bittet, dem gib; und wer von
dir borgen will, den weise nicht ab!» (Mt 5,39-42). Jesus verbietet
überhaupt, über andere zu richten: «Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet
werdet! Denn mit dem Urteil, das ihr über andere fällt, wird Gott über
euch selbst urteilen, und mit dem Maß, mit dem ihr anderen zumeßt,
wird Gott euch zumessen!» (Mt 7,1 f). Darüber hinaus erhebt Jesus die

Forderung der Feindesliebe: «Ihr habt gehört, daß gesagt wurde: Du
sollst deinen Nächsten lieben und deinen Feind hassen. Ich sage euch

aber: Liebt eure Feinde und betet für eure Verfolger, so werdet ihr zu
Söhnen eures Vaters im Himmel. Denn er läßt seine Sonne über Böse

wie Gute aufgehen und läßt regnen über Gerechte wie Ungerechte. Wenn
ihr nur liebt, die euch lieben, was für einen Lohn habt ihr dafür? Tun
nicht auch die Zöllner genau das Gleiche Und wenn ihr nur eure Brüder

grüßt, was tut ihr Außerordentliches? Tun nicht das Gleiche auch die

Heiden? Ihr aber sollt vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist!» (Mt 5,44-48). Die Ungeheuerlichkeit dieser Forderung
ist schlechterdings nicht mehr zu überbieten. Ihre Unfaßlichkeit wird
aber wohl nirgends so deutlich empfunden wie in der Warnung Jesu vor
dem Sammeln irdischer Schätze und der Aufforderung, auf Besitz zu
verzichten: «Verkauft, was ihr habt, und gebt es als Almosen! Macht
euch Geldbeutel, die nicht verschleißen, - einen unerschöpflichen Schatz

im Himmel, an den kein Dieb herankommt und den keine Motte ver-



«Wer sein Leben gewinnen will..,» 179

dirbt. Denn wo euer Schatz ist, da wird auch euer Herz sein » (Lk 12,33 f ;

vgl. Mt 6,19-21 ; Mk 10,17-22 parr). Jesus verpflichtet den Menschen zu

göttlicher Vollkommenheit!10 Seine Forderungen sind im selben Maße

radikal wie er selbst sein Leben dem fordernden Willen Gottes unterwirft.

Er hat nichts, worauf er sein Haupt legen kann; er zieht umher
ohne feste Bleibe; er lebt von dem, was andere ihm geben.

2. Zu diesem zuerst zu nennenden Tatbestand der Verschärfung der

Forderung Gottes kommt ein zweiter! Jesus streicht das Lohnstreben
und Ansprucherheben durch n. Solches Ansprucherheben war im Judentum

gerade in den Kreisen der Frommen praktisch mit der Toraerfüllung
verbunden. Es fällt auf, daß Jesus trotz der Verschärfung der Tora vom
Lohnstreben, das sich doch nun in den gängigen Vorstellungen bestens

rechtfertigen ließe, nicht nur nichts wissen will, sondern es strikte
ablehnt: «Wenn einer von euch einen Knecht hat, der pflügt oder das Vieh
hütet, wird er etwa zu ihm, wenn er vom Felde kommt, sagen: Setze

dich gleich zu Tisch? Wird er nicht vielmehr zu ihm sagen: Mach mir
das Abendessen, gürte dich und bediene mich; wenn ich gegessen und
getrunken habe, kannst du essen und trinken Bedankt er sich etwa bei
dem Knecht, weil er getan hat, was ihm befohlen wurde? So sollt auch
ihr es halten : Wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen wurde, sollt
ihr denken: Wir sind unwürdige Knechte. Wir haben nur unsere
Schuldigkeit getan» (Lk 17,7-10). Jesus warnt direkt vor der Gefährlichkeit
der Tora-Korrektheit, wie an der Geschichte vom barmherzigen Vater
und den beiden Söhnen und den Gleichnissen vom verlorenen Schaf und
der verlorenen Drachme deutlich wird: «Ich sage euch: Ebenso wird
auch im Himmel mehr Freude herrschen über einen einzigen Sünder,
der umkehrt, als über neunundneunzig Gerechte, die keine Umkehr nötig
haben» (Lk 15,7). Und was schon im Felde der Toraverschärfung sichtbar
wurde, das erkennt man auch hier: Jesus selbst, der die Tora verschärft
und zur radikalen Erfüllung des Gotteswillens auffordert, bricht bewußt
das Sabbatgebot, wie die Heilung des Gelähmten am Sabbat zeigt. Er
ist - wie es Mk 3,5 heißt - voller Zorn und Trauer über die Verhärtung
der Herzen der Pharisäer, die nur arglistiges Schweigen für seine Frage
haben: «Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes statt Böses zu tun, ein Leben

zu retten, statt es zugrunde gehen zu lassen?» (Mk 3,4). Und er stellt
generell fest: «Der Sabbat ist für den Menschen da, nicht der Mensch

für den Sabbat!» (Mk 2,27).

10 Vgl. Herbert Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, S. 247.
11 Vgl. Herbert Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, S.248.



180 «Wer sein Leben gewinnen will...»

3. Der dritte Tatbestand ist in dem Durchstreichen von
Lohnstreben und Ansprucherheben sowie in der Warnung vor der Gefährlichkeit

der Tora-Korrektheit schon grundgelegt und wird, so könnte

man sagen, nun komplettiert: Jesus spricht das Heil den Gottlosen, den

Verachteten, den Sündern zu. Er schert sowohl aus der asketischen

Täuferbewegung aus, wie er auch gegen die pharisäische Heiligung des

Lebens durch Rituale im weitesten Sinne, also durch priesterliche
Observanzen, ausdrücklich Stellung nimmt: «Johannes ist gekommen, er
ißt nicht und trinkt nicht, und sie sagen: Er ist besessen. Der Menschensohn

ist gekommen, er ißt und trinkt; darauf sagen sie: Dieser Fresser

und Säufer; dieser Kumpan der Zöllner und Sünder! Und doch hat die
Weisheit durch die Taten, die sie bewirkt hat, recht bekommen!»

(Mt 11,18 f). Gott nimmt die Gottlosen an. Und das hat Jesus nicht nur
zu sagen, sondern er gesellt sich zu ihnen und provoziert dadurch alle

Frommen quer durch die Bewegungen des Judentums seiner Zeit. Gottes
Erbarmen ist grenzenlos; er pocht nicht auf die Frömmigkeit.

Was ergibt sich? - Neben der radikalisierten Tora steht eine dem
offiziellen wie dem heterodoxen Judentum gleich anstößige radikalisierte
Gnade. Der radikal fordernde Gott ist derselbe, der radikal begnadet.
Und er begnadet gerade die, die seiner radikalen Forderung eben nicht
nachkommen! Das ist ein Widerspruch in sich. Es ist ein Paradox!

Wie nicht anders zu erwarten, begegnen wir also wiederum einer

Wirklichkeit, die sich paradox artikuliert. Denn es muß ja auffallen,
daß bei Jesus nirgends erkennbar wird, daß diese Paradoxie theologisch
durchreflektiert wäre. Weder ist die Toraverschärfung, die Jesus fordert,
zu einem System von Vorschriften, noch die Annahme der Sünder und
der Verachteten zu einer durchsystematisierten Gnadenlehre geworden.
Die Systemlosigkeit der Forderungen Jesu wie seines Umgangs mit den

Menschen macht deutlich, daß die von Jesus ausgesprochene Forderung
ebenso wie die von ihm zugesprochene Gnade Gottes immer dem
einzelnen zugewendet werden. Es handelt sich nicht um allgemeine Lehren,
sondern um ein Geschehen, das die Menschen in der Umgebung Jesu
erfahren. Solches Geschehen aber wird als Einheit erfahren. Stellt es sich
auch gedanklich - wie wir sahen - als Paradoxie dar, so ist die Erfahrung
doch eine. Wer sich auffordern läßt, vollkommen zu sein wie Gott, indem
er radikal den göttlichen Willen zu erfüllen trachtet, erfährt sich gerade
darin als den Gottlosen, der aus der Reihe der Frommen ausgegliedert,
den Sündern zugesellt nur aus dem Erbarmen lebt. Die Radikalität der

Forderung macht Ansprüche zunichte. Solange die Erfüllung einer For-



«Wer sein Leben gewinnen will...» 181

derung Ansprüche trägt, ist sie nicht radikal, nicht in sich selbst gegründet.

Wird sie in dieser letzten Konsequenz erfahren, dann fallen
Ansprüche und Geltung auf Grund der erfüllten Forderung ab. Der Mensch,
der so lebt, muß nicht mehr und will deshalb auch nicht mehr Lohn
haben, Anspruch auf Geltung, Anerkennung, Besitz und Glück haben.

Er ist vielmehr einer, der sich sein läßt und gerade darin vom Erbarmen
Gottes angenommen erfährt. Konkret geschieht dies in der Nachfolge
Jesu, im « Hinter-Jesus-Hergehén». Und das bedeutet, alles zu lassen

und zu sein wie er ist. Es bedeutet, das Leben zu wagen in der Preisgabe
alles dessen, was als Gewinn erscheint, und in diesem Verlieren lebendig
zu werden. «Wer sein Leben zu erhalten sucht, wird es verlieren; wer es

aber verliert, wird es lebendig machen» 12.

II

Kann man zum Sinn dieses Wortes und zu der von ihm erfüllten
erlösten Existenz noch Konkretes sagen? - Man kann es versuchen.
Doch wird eine allgemein gültige Konkretisierung schwer möglich sein,
weil es sich eben um eine Wirklichkeit handelt, die als Ereignis erfahren
und nicht als Idee gedacht sein will. Was indes geschehen kann, ist
Ausschau halten nach Menschen, die auf diese Weise ihr Leben gewonnen
haben und in der Preisgabe ihres Lebens neu aufgelebt sind. Doch kann
das Betrachten solcher Menschen - das muß von Anfang an klar sein -
nicht vom eigenen Wagnis dispensieren, falls man sich dazu entschließen

will. Es kann indes ermutigen und bestärken und die Hoffnung vor dem

Verlöschen bewahren.
Das Neue Testament enthält die Bekenntnisse solcher Menschen.

Versuchen wir, das Zeugnis eines von ihnen etwas näher zu betrachten
und die Grundzüge der erkannten Wirklichkeit herauszustellen! Paulus
schreibt im Philipperbrief: «Wenn ein anderer meint, er könne auf
irdische Vorzüge vertrauen, so könnte ich es noch mehr. Ich bin am
achten Tag beschnitten, bin aus dem Volk Israel, vom Stamm Benjamin,
ein Hebräer von Hebräern, lebte als Pharisäer nach dem Gesetz, habe

voll Eifer die Kirche verfolgt und war untadelig in der Gerechtigkeit,
wie sie das Gesetz vorschreibt. - Doch was mir damals ein Gewinn war,

12 Vgl. Erich Dinkler, Jesu Wort vom Kreuztragen, in: Signum Crucis.
Aufsätze zum Neuen Testament und zur Christlichen Archäologie, Tübingen 1967,
S. 77-98; hier besonders S. 95-98.



182 «Wer sein Leben gewinnen will...»

das habe ich um Christi willen als Verlust erkannt. Ja, ich sehe sogar
alles als Verlust an, weil die Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn,
alles übertrifft. Seinetwegen habe ich alles aufgegeben und halte es für
Unrat, um Christus zu gewinnen und in ihm zu sein. Nicht meine eigene

Gerechtigkeit suche ich, die aus dem Gesetz hervorgeht, sondern jene,
die durch den Glauben an Christus kommt, die Gerechtigkeit, die Gott
kraft des Glaubens schenkt. Christus will ich erkennen und die Macht
seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen Leiden;
gleichgestaltet werden seinem Tode. Ob ich wohl gelangen möchte zur
Auferstehung aus den Toten?» (Phil 3,4b-ll).

Was Paulus über sein Leben «im Judentum» - wie er sich Gal 1,13

ausdrückt - sagt, trägt den Charakter des Habens, des Ansprucherhebens,

des Rühmens. Er hat Vorzüge aufzuweisen, angeborene und
erworbene: aus dem Stamm Benjamin, Hebräer von Hebräern, dem
Bundesvolk Israel durch das Zeichen der Beschneidung ausdrücklich
zugeordnet. Dies alles empfindet er als Vorzüge, die ihm freilich durch
seine Geburt «in Heiligkeit» - wie es im jüdischen Sprachgebrauch heißt -
ohne sein Mittun zugefallen sind. Gleichwohl stellen sie einen Besitz dar,
auf den er sein Vertrauen setzen kann. Er rühmt sich, etwas zu sein.

Aber dieses Sein ist im Grunde ein Haben. Er ist, was er hat. Darum

gilt es, zu vermehren, auszugestalten, auszubauen und aufzubauen, was

er hat. Und so erwirbt er Vorzüge hinzu, die der eigenen Leistung
entsprungen und darum in einer besonderen Weise Anlaß des Rühmens sind.
Er lebt als Pharisäer nach dem Gesetz. Die Geburt in Heiligkeit wird
als Verpflichtung erkannt, nun in Heiligkeit zu leben. Das geschieht bei

Pharisäern in der Übernahme priesterlicher Observanzen, um Tag und
Nacht, alle Tätigkeit und Ruhe zu heiligen: untadelig zu werden in der

Gerechtigkeit, wie das Gesetz sie vorschreibt. Paulus ist untadelig
geworden. Er ist ein Gerechter. Als solcher verfolgt er die Kirche «voll
Eifer», wie er sagt, weil das die Konsequenz seines Weges ist. So steht

er als ein Frommer da, der seine Frömmigkeit hat und auf sie pochen
kann. Er setzt sein ganzes Vertrauen darauf 13.

Und da geschieht's! «Aber» - was ihm Gewinn war, das erkennt er
als Verlust. Und diese Einstellung dauert an bis zu dem Zeitpunkt, an
dem er jetzt den Philippern davon schreibt. Paulus hält daran fest, daß

es tatsächlich auch Verlust ist und bleibt. Er gibt alles auf und hält es

13 Vgl. Herbert Braun, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie,
S. 249.



«Wer sein Leben gewinnen will...» 183

für Unrat - wie er sich ausdrückt. Was ist geschehen, daß es zu dieser

Umwertung aller Werte kommt; daß ihm seine einstigen Vorzüge nun
alle als Unrat erscheinen?

Er hat Christus erkannt, den allein es zu gewinnen gilt. Aber das

ist ein anderes «gewinnen» als er es bislang verfolgte. Er gewinnt ihn
nicht, um ihn zu besitzen, so als ob er ihn haben könnte, um sich dann
etwas darauf zu gute zu halten, daß er ihn hat! - Nein, er wird vielmehr
von ihm gewonnen. Er erkennt ihn als den, der durch die Auferweckung
aus den Toten zu neuem Leben erstanden ist. Und indem er dies erkennt,
wird ihm klar, daß sein eigenes Leben, das auf den eigenen
Ruhmesanspruch um seiner Gerechtigkeit willen gegründet war, im Grunde gar
kein Lebendigsein sondern ein Totsein war. Er hat sich in sich selbst

begraben. Da erreicht ihn das neue Leben des Auferweckten und ruft
den Toten, damit er lebe. Und alles fällt von ihm ab: Ruhm und Eifer
und Frömmigkeit und Gerechtigkeit. Und er, der Pharisäer, ist denen

zugeordnet, die er als Sünder verachtet und um der Heiligkeit Gottes
willen verfolgt hatte. Und nun will er nur noch eines: an dem Neuen,
das ihn ergriffen hat, festhalten. Was alles in ihm und von ihm abfällt,
erfährt er als Teilhabe an den Leiden Christi. Er wird seinem Tode

gleichgestaltet. Er ist «in Christus» neu geschaffen worden. Und so kann

er hoffen, zur Auferstehung von den Toten zu gelangen, weil die Macht
der Auferweckung ihn bereits ergriffen hat.

Sein Leben ist aus der Selbstsicherung in eigener Gerechtigkeit, die

er zu haben meint, hinausgetreten in die Offenheit, in der allein ihn die

Wirklichkeit des Lebens in neuer Erkenntnis berührt und wandelt. Und
es ist gerade diese Offenheit, die ihn sein läßt: «Brüder, ich rede mir
nicht ein, daß ich es schon ergriffen hätte. Eines aber tue ich: Ich
vergesse, was hinter mir liegt und strecke mich aus nach dem, was vor mir
ist... Das wollen wir bedenken, wir Vollkommenen. Und wenn ihr über
etwas anders denkt, wird Gott euch auch das offenbaren! Nur müssen

wir festhalten, was wir erreicht haben» (Phil 3,13. 15 f). Wie anders

nimmt sich doch nun das Wort vom Vollkommensein aus! Da ist nichts
mehr vom Anspruch auf die selbstgewirkte Untadeligkeit dessen, der
sich etwas auf seine Gesetzeserfüllung zugute tat. Es ist die Vollkommenheit,

die ihn lockt und auf dem Weg in Atem hält, ihn überrascht mit
neuer Offenbarung und begleitet mit neuer Erkenntnis. «Ich glaube
nämlich», so schreibt er nach Korinth, «Gott hat uns Apostel auf den

letzten Platz gestellt wie Todgeweihte; denn wir sind zum Schauspiel
geworden für die Welt, für Engel und Menschen. Wir stehen als Toren



184 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

da um Christi willen, ihr dagegen seid kluge Leute in Christus. Wir sind
schwach, ihr seid stark; ihr seid angesehen, wir sind verachtet. Bis auf
diese Stunde hungern und dürsten wir, gehen in Lumpen, werden mit
Fäusten geschlagen und sind heimatlos. Wir mühen uns ab und arbeiten
mit eignen Händen ; wir werden beschimpft und segnen ; wir werden
verfolgt und halten stand; wir werden geschmäht und trösten. Wie der
Dreck der Welt sind wir geworden, verstoßen von allen bis heute»

(1 Kor 4,9-13). Die Preisgabe des eigenen Lebens kann wohl nirgends
deutlicher hervortreten als in den alltäglichen Situationen, in denen
Paulus sie erleidet. Aber in einem wird ihm gerade da auch das neue
Leben bewußt, das aus solcher Preisgabe ersteht : das Standhaltenkönnen
im Kesseltreiben der Verfolgung, die gegen ihn losbricht; das Vermögen,
andere zu trösten, obwohl er selbst in der Schmach ist ; die erstaunliche

Erfahrung, selbst ein Segen zu sein für andere unter aller Lästerung, die

über ihn ausgeschüttet wird. Die Sicherheit des Recht-Habens gibt es

nicht mehr, statt dessen die sich immer wieder eröffnende Erfahrung
des Neuwerdens aus dem Leben Christi. Und darum kann Paulus sagen:
«Ich habe gelernt, mich mit allem zu begnügen. Ich weiß Entbehrungen
zu ertragen, ich kann im Überfluß leben. In jedes und alles bin ich
eingeweiht : in Sattsein und Hungern, Überflußhaben und Entbehren. Alles

vermag ich durch ihn, der mich stark macht» (Phil 4,11-13). «Deswegen
habe ich meine Freude an jeder Schwachheit, an Mißhandlungen und
Nöten, an Verfolgungen und Ängsten, die ich für Christus ertrage; denn

wenn ich schwach bin, dann bin ich stark» (2 Kor 12,10). - Auf den

ersten Blick kann jemand meinen, das seien Rationalisierungen eines

lebensuntüchtigen Menschen, der sich eben nur so über Wasser halten
kann, daß er aus der Not eine Tugend macht. Und nicht nur auf den

ersten Blick kann man das meinen Wie soll denn ein vernünftiger und
gesunder Mensch Freude haben können an jeder Schwachheit, an
Ängsten und Verfolgungen und Nöten, die er zu ertragen hat? Aber
nach allem, was wir bisher erfahren haben, sollte uns der letzte Satz
vorsichtig machen: «Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark!» Die
Quintessenz, die Paulus hier aus seinen Erfahrungen zieht, ist ja wiederum
ein Paradox. Bei Lichte besehen ist es in seinem Inhalt das jesuanische
Paradox von radikaler Forderung und totaler Erbarmung Gottes - nur
jetzt im Bekenntnis des Paulus aus dem eigenen Lebensvollzug gewonnen
und ausgesprochen. Das jesuanische Paradox ist also lebbar Es erhebt
nicht nur den Anspruch, daß der Mensch es leben müsse, sondern es

erweist sich im verkündigten Evangelium als die Ermöglichung neuen



«Wer sein Leben gewinnen will...» 185

Selbstverständnisses des Menschen unter der Drohung und Verheißung
Jesu. Als solche den Menschen beanspruchende Ansage künftigen Heiles
wird es von Paulus verkündigt und zwar so, daß seine eigene Erfahrung,
durch die allein die Wirklichkeit des Evangeliums ergriffen werden kann,
in seine Verkündigung mit eingeht. Und darum kann er nach allem, was

er den Philippern über seine eigene Geschichte geschrieben hat,
hinzufügen: «Ahmt auch ihr mich nach, Brüder, und achtet auf jene, die nach
dem Vorbild leben, das ihr an uns habt!» (Phil 3,17).

Wie alles auf dieser Ebene des Lebensvollzuges, auf der die letzten
Entscheidungen fallen, so ist auch dies in fataler Weise mißverständlich.
Es kann nicht in der Weise um eine Imitatio Pauli gehen, daß ich mich

sozusagen in den Geist und die Welt des 1. Jahrhunderts zurückversetze.
Ein solcher Versuch wäre von vornherein zum Scheitern verurteilt und
müßte sich auf die eigene Lebensgestaltung verheerend auswirken. Damit
bestreite ich nicht, daß es in christlicher Spiritualität und Aszetik derlei
Vorschläge gegeben hat, noch und wieder gibt. Man muß sich vor solch
unerleuchteten Ratschlägen nicht nur in acht nehmen, sondern sie

energisch zurückweisen. Denn sie sind in durchaus gut gemeintem, aber

unvernünftigem Glauben dazu angetan, die Fragen der eigenen Zeit und
des eigenen Lebens mit Antworten zu versehen, die im 1. Jahrhundert
Gültigkeit beanspruchten und bewährten, sie aber in fremden Zusammenhängen

nicht erweisen können, weil sie nicht für sie geschaffen sind. Die
heutigen Fragen nach Sinn des Lebens und Glück der Menschen können -
auch und gerade vom Neuen Testament, und das will heißen: von Jesus

von Nazareth her - nur dann beantwortet werden, wenn heutige
Menschen im Bewußtsein ihrer eigenen Gefährdung und des desolaten Zu-
standes ihrer Welt sich dem drohenden und verheißenden Anspruch
Jesu aussetzen, sich sein zu lassen und darin lebendig zu erfahren für
sich und andere. Die Tatsache, daß das im ersten Jahrhundert in der
hellenistischen Welt von Paulus gelebt werden konnte - und die neu-
testamentliche Überlieferung zeigt dasselbe für andere Räume und
Zeiten - ermutigt zu diesem Unternehmen, legt aber inhaltlich nicht
fest, was zu.geschehen hat. Das einzige, das von Jesus her konstant
bleibt und sich in veränderter Zeit und Gestalt neu entfaltet, ist die

Ermöglichung der Neuorientierung angesichts der Radikalität der
göttlichen Forderung und der Totalität des göttlichen Erbarmens. Diese

paradoxe Einheit zu leben in der Erfahrung der Preisgabe und des

Lebendigwerdens ist die Chance, die das Evangelium der Welt heute

einräumt, und nichts erscheint dringlicher als das Gespräch derer, die



186 «Wer sein Leben gewinnen will...»

die Notwendigkeit dieses Wagnisses eingesehen haben und bereit sind,
die Konsequenzen daraus zu ziehen. Mit dem Tradieren von Formeln ist
nichts gewonnen, schon gar nicht, wenn sich herausstellt, daß das

Evangelium eine Wirklichkeit ist, die sich gedanklich paradox artikuliert
und erst im Einsatz des Lebens ergriffen wird. Ich rede hier nicht blinden

Erweckungsbewegungen das Wort. Intellektuelle Redlichkeit fordert die

Verantwortung des eigenen Lebenskonzeptes vor sich und anderen - und
das geht nicht ab ohne lautere Analyse der eigenen Motivation wie der
sachlichen Gegebenheiten. Und da fängt das Preisgeben im Sein - Lassen

schon an. Die Schwelle, hinter der der Vollzug beginnt, liegt mitten in
der Erkenntnis. Und sie kann ungestraft nur in einer Richtung
überschritten werden.

In seinem Buch «Das neue Leben», in dem Dante die Gedichte
seiner Liebe zu Beatrice, die in der «göttlichen Komödie» sowohl

Verkörperung der Theologie und der göttlichen Gnade wie zugleich der

emporziehenden Liebesmacht überhaupt ist, selbst gesammelt und
gedeutet hat, markiert er die Wende seines Lebens mit einem Satz, mit
dem ich unsere Gedanken beschließen möchte: «Ich habe den Fuß an

jene Stelle des Lebens gesetzt, über welche keiner hinausgehen kann,
der die Absicht hat, wiederzukehren»14.

14 Dante Alighieri, Das neue Leben, zweisprachige Ausgabe, besorgt
v. E. Laatks, übersetzt v. K. Federn, Darmstadt 1963, S. 19.


	"Wer sein Leben gewinnen will..."

