Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: "Wer sein Leben gewinnen will..."
Autor: Leroy, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERBERT LEROY

«Wer sein Leben gewinnen will ...»

Erloste Existenz heute *

Die Evangelien iiberliefern das in der Uberschrift angedeutete Jesus-
wort in verschiedener Gestalt: « Wer sein Leben zu erhalten sucht, wird
es verlieren; aber wer es verliert, wird am Leben bleiben.» So steht das
Wort Lk 17,33. Und Mt 10,39 heiBt es: « Wer sein Leben findet, wird es
verlieren, aber wer sein Leben um meinetwillen verliert, wird es finden.»
Mk 8,35 formuliert: « Wer sein Leben reften will, wird es verlieren; wer
aber sein Leben verliert um meinetwillen und um des Evangeliums willen,
wird es retten!» Mt 16,25 und Lk 9,24 ist dieses Markuswort in dhnlicher
Weise abgewandelt: « Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; wer
aber sein Leben um meinetwillen verliert, wird es finden» (Mt) — bzw.
¢retten» (Lk). Und Johannes 12,25 lautet es: « Wer sein Leben lieb hat,
verliert es; aber wer sein Leben haBt in diesem Kosmos, wird es fiir das
ewige Leben bewahren.» In sechsfacher Variation hebt also dieses Wort
das eine hervor: Der sein Leben retten Wollende wird es verlieren; der
sein Leben Verlierende wird es retten. Die urspriingliche Form des
Wortes ist aus den iiberlieferten Formulierungen lediglich erschlieBbar.
Einmal aus der streng antithetischen FFassung von «retten wollen — ver-
lieren; verlieren — retten», die das Wort Mk 8,35; Lk 9,24 prigt. Zum
anderen aus der Zusatzlosigkeit beim Leben-verlieren und Leben-hassen
in Lk 17,33 und Joh 12,25, die das Wort allgemein gehalten, ohne die

* Leicht gednderte IFassung eines Vortrages im Rahmen einer Tagung der
Kathol. Akademie der Ditzese Rottenburg in Stuttgart am 19. September 1976
zum Thema «Anspruch auf Glick?». Es ist nur die Literatur angegeben, auf die
direkt Bezug genommen wird.



172 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

erklirende Bemerkung «um meinetwillen und des Evangeliums willen»
iiberliefern. Diese Zusdtze stammen aus der Martyriumsparidnese 1: es
wird die Mahnung ausgesprochen, das Leben — will man es im End-
gericht nicht verlieren —, nicht zu schonen, sondern im Bekenntnis zu
Jesus einzusetzen. Die Situation der Verfolgung hat zu solcher Aktuali-
sierung durch die Urchristenheit gefithrt. Wir werden also gut daran tun,
die urspriingliche Gestalt des Jesuswortes in der strengen Antithese von
Retten und Verlieren des Lebens und in der Offenheit des Wortes hin-
sichtlich des Zieles, um dessentwillen das Leben eingesetzt werden soll,
zu erblicken. Das Wort wird also in seiner urspriinglichen Gestalt wohl
lauten: « Wer sein Leben retten will, wird es verlieren; aber wer sein
Leben verliert, wird es retten.» Oder, wie es Lk 17,33 steht: « Wer sein
Leben zu erhalten sucht, wird es verlieren; aber wer es verliert, wird es
lebendig machen» 2. Die lukanische Formulierung ist weniger griffig als
die markinische, die «retten wollen» und «verlieren» antithetisch ver-
wendet und zwar ausschlieBlich, so daB ein begrifflich klarer doppelter
Gegensatz herausspringt: Wer retten will, verliert — aber wer verliert,
rettet. Bei Lk hingegen ist vom Suchen oder Streben, fiir sich zu er-
halten die Rede, das aber ein Verlieren ist und vom Verlieren, das ein
zum Leben Zeugen, ein lebendig Machen ist. Begrifflich ist die Formu-
lierung weniger exakt, aber sie 1iBt einen Blick frei fiir das, was mit
«retten» und «verlieren» in der von Mk abhingigen Form gemeint ist.
Das Retten-wollen ist demnach das Bestreben, fiir sich zu haben — das
Leben also fiir sich fest und sicher zu haben. Und derjenige, der von
solchem Bestreben beherrscht wird, verliert gerade das, was er haben
will bzw. zu haben sucht. Wer aber das Gegenteil zum Beherrschenden
seines Lebens erwidhlt, wer also nicht das Leben fiir sich haben will, wer
es preisgibt und darin verliert, der erweckt es neu zum Leben. Das end-
giiltige «Retten» ist der Zeugung des Lebens verglichen und geschieht in
seiner Preisgabe.

Die Lk 17,33 {iberlieferte Terminologie 1i3t also noch einen Vollzug
erkennen, der dem Menschen zugemutet wird; der Drohung und Ver-

1 Vgl. HERBERT BRrRAUN, Das «Stirb und Werde» in der Antike und im Neuen
Testament, in: Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt,
Tibingen 31971, S. 136-158; S. 138 {.

2 Lk 17,33: “Og &av Loy whv duyiv adtod nepiwornoacor, dmoréost adtny,
xat &g v amoréoet, Lwoyovnoel adthy (meptrotnoastar — fir sich retten, erhalten
= machen, daB einer oder etwas am Leben bleibt, tibrig bleibt; Cq)oyovsi'v — leben-
dig machen, am Leben erhalten — zum Leben zeugen).



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 173

heiung in einem ist und dessen Annahme oder Ablehnung dariiber ent-
scheidet, ob der Mensch lebendig wird oder stirbt. Es ist ein Wort, das
in die letzte Entscheidung stellt. Unter diesem Wort hat der Mensch die
Moglichkeit, sich selbst und sein Leben mitsamt der Welt, in der er ist,
neu zu verstehen und auf eine neue Weise zu leben, was er ist — oder
sich dieser Moglichkeit zu begeben und dann zu scheitern. Diese drei
Aspekte aber — die Radikalitit der Forderung, hier antithetisch gefalit;
die noch nicht zu reflektierter Begrifflichkeit verdichtete Terminologie;
und die Eréffnung eines neuen Selbstverstindnisses in der Situation der
Entscheidung - sind, soweit wir heute sehen, Zeichen der Verkiindigung
Jesu. Wir haben es also wohl mit einem authentischen Jesuswort zu tun.

I

Das Wort Jesu ruft in die Entscheidung, die Méglichkeit des neuen
Lebens zu ergreifen und das Leben preiszugeben, damit es lebendig
werde. Das ist ein Paradox! Es ist ein Widerspruch in sich! Denn Leben
retten wollen, kann doch nicht zum Ziel haben, es zu verlieren — und
genau so wenig kann das Verlieren des Lebens ein Lebendigmachen sein!
Es ist also eine Aussage, die nicht von der aristotelischen Logik geprigt
ist — und diese Logik hat ja unsere Denkgewohnheiten so tief beeinflu3t,
daB3 die ihr entsprechenden Aussagen alleine als natiirlich und selbst-
verstindlich empfunden werden und alles andere unsinnig zu sein
scheint 3. Die paradoxe Logik, von der dieses Jesuswort geprigt ist,
ergreift eine andere Seite der Wirklichkeit. Es geht ihr weniger — ich
sage nicht, dal} es ihr gar nicht darum gehe! — aber es geht ihr weniger
um das gedanklich Erfaflbare, begrifflich Artikulierbare und damit auch
in einem Denksystem dem einzelnen und dem ganzen Zuzuordnenden,
sondern um das Erleben, um die Erfahrung der Wirklichkeit. Sie ist also
auf die Seite der Wirklichkeit hin gedffnet, die sich dem gedanklichen
Zugriff nur als Widerspruch kundtut. Diese Widerspriiche sind nicht
begrifflich verrechenbar. Die Wirklichkeit, die sich in ihr zeigt, ist nur
in der Erfahrung, im eigenen Erleben ergreifbar. Bedenkt man dies,
dann werden die formalen Besonderheiten an diesem Jesuswort auf ein-
mal deutlich. Wir hatten festzustellen, dafl die Terminologie, in der
wohl dltesten FFassung, auffallend offen ist, und zwar so, daB3 ein Vollzug,

3 Vgl. Erica FromMm, Die Kunst des Liebens, iibers. v. G. EicHEL, Ziirich
1975 (= 1956), S. 13.



174 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

ein Erleben, eine Erfahrung erkennbar wird, nidmlich die: das Leben fiir
sich bewahren zu wollen ist recht eigentlich der Verlust dieses Lebens.
Umgekehrt aber ist das nicht Haben-wollen, das Preisgeben also, das
Sich-6ffnen und in den dann einsetzenden ProzeB Hineingehen ein
Lebendigmachen. Diese Wirklichkeit kann gedanklich nicht ergriffen
werden. Sie kann lediglich ausgesprochen werden. Und solcher Ausspruch
mub dann auch notwendigerweise paradox klingen. Ergriffen wird diese
Méglichkeit erst, wenn der Angesprochene sich dem Anspruch des Wortes
offnet und die Erfahrung riskiert. Dann wird er in der Preisgabe des
Lebens, die er schmerzlich erfihrt, sein Neuwerden erleben. Und auf
solche Erfahrung driangt Jesus: drohend und verheilend. Es kommt also
darauf an, sich von der Drohung treffen und von der Verheiung locken
zu lassen.

Nachdem uns die Gedanken iiber den formalen Charakter dieses
Wortes, seine Paradoxie, auf ihren eigenen Wegen wieder zur wesent-
lichen Aussage zuriickgefithrt haben, wollen wir von der Formulierung
unseres Themas her noch einmal versuchen, an den eigentlichen Sinn
heranzukommen, und darauf achten, durch welche Bereiche der Weg
diesmal fithrt. Es kommt ja immer wesentlich darauf an, moglichst breite
Schichten des eigenen Wesens mit der Wirklichkeit zu beriihren, die es
zu erfassen gilt.

Der Untertitel fiir unsere Uberlegungen lautet: «Erléste Existenz
heute». Es ist unterstellt, dal das Preisgeben und darin das Lebendig-
werden des Lebens etwas mit unserer Existenz heute zu tun hat. Da-
durch ist nun nicht nur eine, sondern — wie mir scheint — die wesentliche
Seite der Wirklichkeit, von der das Jesuswort spricht, herausgestellt.
Es ist uns deutlich geworden — und wir haben ja gerade dies auf einem
zweiten Gang zur Wirklichkeit dieses Wortes bestitigt gefunden —, daf3
das Wort Jesu zu einem Vollzug auffordert. So wie es in seiner para-
doxen Form dasteht, ist es gedanklich wohl analysierbar, behdlt aber
unter dem logischen Aspekt betrachtet seinen Charakter als Widerspruch
in sich selbst. Wer es gedanklich verstehen will, beschiftigt sich mit
Hiilsen. Er weill dann wohl etwas; er weil}, daB es sich um ein paradoxes
Wort drohenden und zugleich verheilenden Charakters handelt, aber
mehr weill er nicht. Die Wirklichkeit 6ffnet sich erst im Vollzug, darin
also, daB3 ich mich auf dieses Wort einlasse; darin, daf3 ich es riskiere;
darin, daB ich mein Leben, mein Selbstverstindnis, meine Welt, in der
ich bin und die ich bin, in Frage stellen lasse durch diese mir noch nicht
bekannte Wirklichkeit, von der Jesus spricht. Und darin besteht das



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 175

Verlieren, das Preisgeben: ich meine doch, mich zu haben. Und nun
kommt es darauf an, gerade dieses Haben sein zu lassen *; zuzusehen,
wie eine Maske nach der anderen fillt, um einem Neuen Raum zu geben,
das nur in dem Mafe und in der Weise erstehen kann, als ich nicht mehr
haben will, sondern — soll ich sagen: nur noch? — bin! Darum alleine
geht es. Nur auf diese Weise ergreift mich, wandelt mich die Wirklich-
keit, von der Jesus spricht.

Und damit kommt nun auch heraus, was mit Erlésung gemeint ist.
Was wird denn gelost? Alles, was ich mir selbst zurechtgelegt und auf-
gerichtet und in mithsamen Prozessen zusammenzementiert habe. In-
dem ich es preisgebe, indem ich riskiere, es sein zu lassen, wird alles das
abfallen und zusammensinken, was Schein und Selbstbetrug, IFassade,
leere Hiilse ist. Moglicherweise hat es sogar schon lange gehalten. Mog-
licherweise lie} sich damit auch ganz gut leben — dall einem gelegentlich
nicht ganz wohl bei der Sache war, ist ja nicht so wichtig. Dafiir findet
sich leicht eine plausible Erklirung. Wir kénnen meistens mit beliebig
vielem aufwarten. Von all dem, was vor der Wahrheit und Lauterkeit
dieses Wortes nicht standhilt, wird die neue Wirklichkeit 16sen. Ich
werde die Erlosung ganz konkret erfahren. Erlost bin ich in dem MaBe,
in dem ich mich sein lasse.

Und nun ist eben die Frage nicht zu umgehen, ob ich das tatsidch-
lich will. Hier fillt die Entscheidung — nicht im gedanklichen Bereich.
Und es ist uns ja schon deutlich geworden, dafl das Jesuswort in sei-
ner Drohung und seiner Verheifung zu solcher Entscheidung auf-
fordert. Dabei steht eines unumstoBlich fest: die Sache ist gefdhrlich.
Sie ist Gefahr in des Wortes eigentlicher Bedeutung : Versuch und
Erfahrung im Wagnis des Lebens, das einmal begonnen, nicht mehr
ungestraft zuriickgenommen werden kann. Gefahr, in der ich mich selbst
fahren lasse und gerade darin er-fahre. — Man mul wissen, dal} die
Christenheit beim Eintritt in die hellenistische Welt sich rasch immer
weiter von ihrem jiidischen Ursprung entfernt hat. So konnte es dahin
kommen, daB spitestens im 4. Jahrhundert — aber der Prozel3 setzt schon
viel frither ein — das «rechte Bekenntnis» ausschlaggebend ist. Es kommt
darauf an, was einer sagt: «Si quis dixerit ... AS.» — « Wenn einer sagt,

+ Vgl. EricH FromM, Die Kunst des Liebens, S. 93 £,

5 Vgl. FriepricH KLuGE, Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache,
bearbeitet von WALTHER MiTzka, ¥Berlin 1963, s. v. Gefahr, S. 239: idg. Wurzel
per — «versuchen, wagen, Gefahry». griechisch: weipax — Erfahrung, Versuch; latei-
nisch: periculum - Gefahr; experimentum — Versuch, Priifung; peritus — erfahren.



176 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

... dann sei er ausgeschlossen». Irriges Reden und Lehren trennt von der
Gemeinschaft der Kirche. Fiir irriges Verhalten und Leben dagegen hat
man Verstindnis. Das kann vergeben, notfalls auf weite Strecken hin
toleriert werden. Im Judentum aber entscheidet das Handeln. Reden
darf einer manches und diskutiert wird iiber alles. Entscheidend ist, was
er tut. So lag und liegt die Betonung auf dem richtigen Weg des Lebens,
auf der Halacha. Und ob es uns nun gefillt oder nicht: Jesus war Jude.
Und das Neue Testament ist voll davon, dafl ihm daran lag, die Menschen
auf den Weg zu bringen, auf seinen Weg. Die theologische Reflexion der
Urchristenheit hat dies ja denn auch uniiberbietbar verdichtet im Wort
des johanneischen Christus: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben» 6. Ein Weg ist fiir mich erst Weg, wenn ich ihn gehe. Die Wahr-
heit ergreift man nach Johannes, indem man sie tut, und das Leben
wird empfangen und gelebt. Es kann also gar nicht verwundern, daf} das
Jesuswort, mit dem wir heute morgen umgehen, einen ethischen An-
spruch erhebt. Das gilt es ernst zu nehmen. Man muB sich offenhalten
fiir den ethischen Anspruch Jesu, den Albert Schweitzer ganz mit Recht
einen Moralisten — im wahren und darum besten Sinn des Wortes — ge-
nannt hat. Und das heiBlt zugleich: Man muf sich in acht nehmen vor
des Gedankens Blisse, die mindestens auf weite Strecken hin unser west-
liches Christentum besorgniserregend angekrinkelt hat.

Das also mull man wissen, ehe man sich mit Jesus einlifft. Wem es
zu gefihrlich ist, der soll — wenn er ganz redlich sein kann — eingestehen,
dalB es eben nicht seine Sache sei, sich selbst von ihm her zu verstehen.
Dazu gehért aber — meiner Meinung nach — nicht weniger Mut und
Lauterkeit, als zu dem Entschlul3, es zu riskieren. Dazwischen liegt das
breite Feld der Rationalisierungen, Christentum nach MaBgabe des je-
weils Moglichen. Es richtet andere — nur nicht mich; es hilft symptoma-
tisch, aber nicht radikal; es heilt niemanden; es befreit niemanden; es
ist gesellschaftlich tragbar, solange es dem Geschmack des Publikums
behagt, und es ist zu bestimmten Anldssen schén. Man kann sich damit
arrangieren — nur ist im Grunde nicht einzusehen, wozu es iiberhaupt ndtig
ist. Diese Frage mufl man verdringen. Und wenn man seine Ruhe haben
will, schafft man das auch. Man #at sein Christentum. Aber wer 7sf man?

So hat uns das Wort von der «Erlosten Existenz heute» — wie mir
scheint — durch manches, was unser konkretes Leben auszumachen
scheint, wieder zu dem drohenden und verheilenden Anspruch Jesu

6 Vgl. Joh 14,6; 3,21; 1 Joh 1,6.



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 177

zuriickgefithrt: «Wer sein Leben zu erhalten sucht, wird es verlieren;
aber wer es verliert, wird es lebendig machen!» Das, wofiir das Leben
eingesetzt werden mul}, will es selbst lebendig werden, ist in diesem Wort
nicht ausdriicklich gesagt. Kann man erkennen, was das ist? Und kann
man es dann auch sagen? Vergessen wir nicht, was wir uns schon klar
gemacht haben! Es ist ein paradoxes Wort. Sein Sinn wird nur ein Stiick
weit nach den Gesetzen der Logik expliziert; ergriffen wird es erst durch
die Erfahrung. Wenn wir also nun versuchen, gedanklich zu erhellen,
was das sein mochte, wofiir das Leben eingesetzt werden muf3, wenn es
lebendig werden soll, werden uns wieder bestenfalls begriffliche Zeichen,
hochstwahrscheinlich paradoxer Art entgegentreten. Wir sind — wollen
wir die sich in ihnen meldende Wirklichkeit erfassen — vom Risiko des
Wagnisses nicht entbunden. Aber es wird etwas sichtbar von dem, was
gewagt werden soll 7. Dadurch wird die Drohung drohender und die
VerheiBung lockender. Das Leben wird intensiver: es fingt also schon an!

Wenn wir die Frage beantworten wollen, «wofiir» das Leben ein-
gesetzt werden mubB, so kann dies in dem uns hier gebotenen Rahmen
so geschehen, da3 wir versuchen, die Antwort aus dem Ganzen der Ver-
kiindigung und der Taten Jesu zu erheben. «Der irdische Jesus hat
gepredigt. Das hei3t auf jiidischem Boden: er hat nicht theoretisch
belehren wollen, sondern es kam ihm darauf an, dal die Hérer seine
Botschaft annehmen und ihr gehorchen»?® Jesu Worte sind fiir die
dlteste Schicht der Uberlieferung das Entscheidende. Sie gilt es zu tun:
« Jeder, der diese meine Worte hort und tut, gleicht einem klugen Mann,
der sein Haus auf Felsen gebaut hat ... Und jeder, der diese meine Worte
hort und sie nicht tut, gleicht einem térichten Manne, der sein Haus auf
Sand gebaut hat» (Mt 7,24.26). Darum darf sich der Mensch der Worte
Jesu nicht schamen (Mk 8,38; Lk 9,26); «darum soll er, wenn er im
nahen Endgericht vor dem Menschensohn bestehen will, Jesus bekennen
(Lk 12,8), ihn nicht verleugnen (Lk 12, 9) und an ihm keinen Anstof
nehmen (Mt 11,6; Lk 7,23)» °. Wenn wir nun fragen, in welchem Sinn
dieses Bekennen zu Jesus, dieses Annehmen seiner Worte gemeint sei,
dann fallen drei Tatbestinde besonders ins Auge, die im folgenden kurz
zu kennzeichnen sind.

7 Vgl. HERBERT BRAUN, Das «Stirb und werde» in der Antike und im Neuen
Testament, S. 139.

8 HERBERT BRAUN, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, in: Ge-
sammelte Studien (s. Anm. 1), S. 243-282; S. 247.

9 DERs. ebd. S. 247 {.

12



178 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

1. Jesus verschirft die Forderung Gottes. Die im mosaischen Gesetz
vorgesehene Ehescheidung lehnt er ab: « Jeder, der seine Frau entlif3t
und eine andere heiratet, bricht die Ehe; und wer eine Geschiedene
heiratet, bricht die Ehe» (Lk 16,18). Er verbietet den Schwur: «Ihr
habt gehort, daB zu den Alten gesagt worden ist: Du sollst nicht falsch
schworen, sondern du sollst dem Herrn deinen Eid halten! Ich aber sage
euch: Ihr sollt iberhaupt nicht schworen! Weder beim Himmel, weil er
der Thron Gottes ist; noch bei der Erde, weil sie der Schemel seiner Fii3e
ist; noch bei Jerusalem, weil sie die Stadt des groen Konigs ist! Auch
bei deinem eigenen Haupte sollst du nicht schwoéren; denn du kannst
kein einziges Haar weill machen oder schwarz!» (Mt 5,33-36). Hatte das
mosaische Gesetz durch das ius talionis «Auge um Auge, Zahn um Zahn»
der willkiirlichen Wiedervergeltung Grenzen gesetzt, so verwirft Jesus
jegliche Wiedervergeltung: « Tretet dem Bdsen nicht entgegen! Sondern
wo immer dich einer auf die rechte Backe schligt, dem halte auch die
andere hin! Und dem, der mit dir prozessieren und dir ein Hemd nehmen
will, 1a auch den Mantel! Und wenn dich einer eine Meile mitzugehen
notigt, dann geh’ zwei mit ihm! Wer dich bittet, dem gib; und wer von
dir borgen will, den weise nicht ab!» (Mt 5,39-42). Jesus verbietet iiber-
haupt, iiber andere zu richten: «Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet
werdet! Denn mit dem Urteil, das ihr iiber andere fillt, wird Gott iiber
euch selbst urteilen, und mit dem Mal, mit dem ihr anderen zumebt,
wird Gott euch zumessen!» (Mt 7,1 f). Dariiber hinaus erhebt Jesus die
Forderung der Feindesliebe: «Ihr habt gehort, daB gesagt wurde: Du
sollst deinen Néchsten lieben und deinen Feind hassen. Ich sage euch
aber: Liebt eure Feinde und betet fiir eure Verfolger, so werdet ihr zu
Sohnen eures Vaters im Himmel. Denn er lit seine Sonne iiber Bose
wie Gute aufgehen und 1Bt regnen tiber Gerechte wie Ungerechte. Wenn
ihr nur liebt, die euch lieben, was fiir einen Lohn habt ihr dafiir? Tun
nicht auch die Zéllner genau das Gleiche? Und wenn ihr nur eure Briider
griiBt, was tut ihr AulBerordentliches? Tun nicht das Gleiche auch die
Heiden? Ihr aber sollt vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel
vollkommen ist!» (Mt 5,44-48). Die Ungeheuerlichkeit dieser Forderung
ist schlechterdings nicht mehr zu tiberbieten. Thre UnfaBlichkeit wird
aber wohl nirgends so deutlich empfunden wie in der Warnung Jesu vor
dem Sammeln irdischer Schitze und der Aufforderung, auf Besitz zu
verzichten: «Verkauft, was ihr habt, und gebt es als Almosen! Macht
euch Geldbeutel, die nicht verschleien, — einen unerschopflichen Schatz
im Himmel, an den kein Dieb herankommt und den keine Motte ver-



«Wer sein Leben gewinnen will ..,» 179

dirbt. Denn wo euer Schatz ist, da wird auch euer Herz sein!» (Lk 12,33f;
vgl. Mt 6,19-21; Mk 10,17-22 parr). Jesus verpflichtet den Menschen zu
gottlicher Vollkommenheit! 1 Seine Forderungen sind im selben Male
radikal wie er selbst sein Leben dem fordernden Willen Gottes unter-
wirft. Er hat nichts, worauf er sein Haupt legen kann; er zieht umher
ohne feste Bleibe; er lebt von dem, was andere ihm geben.

2. Zu diesem zuerst zu nennenden Tatbestand der Verscharfung der
Forderung Gottes kommt ein zweiter! Jesus streicht das Lohnstreben
und Ansprucherheben durch 1. Solches Ansprucherheben war im Juden-
tum gerade in den Kreisen der Frommen praktisch mit der Toraerfiillung
verbunden. Es fillt auf, daBl Jesus trotz der Verschirfung der Tora vom
Lohnstreben, das sich doch nun in den gidngigen Vorstellungen bestens
rechtfertigen lieBe, nicht nur nichts wissen will, sondern es strikte ab-
lehnt: «Wenn einer von euch einen Knecht hat, der pfliigt oder das Vieh
hiitet, wird er etwa zu ihm, wenn er vom Felde kommt, sagen: Setze
dich gleich zu Tisch? Wird er nicht vielmehr zu ihm sagen: Mach mir
das Abendessen, giirte dich und bediene mich; wenn ich gegessen und
getrunken habe, kannst du essen und trinken? Bedankt er sich etwa bei
dem Knecht, weil er getan hat, was ihm befohlen wurde? So sollt auch
ihr es halten: Wenn ihr alles getan habt, was euch befohlen wurde, sollt
ihr denken: Wir sind unwiirdige Knechte. Wir haben nur unsere Schul-
digkeit getan» (Lk 17,7-10). Jesus warnt direkt vor der Gefdhrlichkeit
der Tora-Korrektheit, wie an der Geschichte vom barmherzigen Vater
und den beiden S6hnen und den Gleichnissen vom verlorenen Schaf und
der verlorenen Drachme deutlich wird: «Ich sage euch: Ebenso wird
auch im Himmel mehr Freude herrschen iiber einen einzigen Siinder,
der umkehrt, als iiber neunundneunzig Gerechte, die keine Umkehr nétig
haben» (Lk 15,7). Und was schon im Felde der Toraverschirfung sichtbar
wurde, das erkennt man auch hier: Jesus selbst, der die Tora verschirft
und zur radikalen Erfiillung des Gotteswillens auffordert, bricht bewuft
das Sabbatgebot, wie die Heilung des Gelihmten am Sabbat zeigt. Er
ist — wie es Mk 3,5 heil3t — voller Zorn und Trauer iiber die Verhdrtung
der Herzen der Pharisder, die nur arglistiges Schweigen fiir seine Frage
haben: «Ist es erlaubt, am Sabbat Gutes statt Boses zu tun, ein Leben
zu retten, statt es zugrunde gehen zu lassen?» (Mk 3,4). Und er stellt
generell fest: «Der Sabbat ist fiir den Menschen da, nicht der Mensch
fiir den Sabbat!» (Mk 2,27).

10 Vgl. HERBERT BrRAUN, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, S.247.
11 Vgl. HERBERT BRAUN, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie, S.248.



180 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

3. Der dritte Tatbestand ist in dem Durchstreichen von Lohn-
streben und Ansprucherheben sowie in der Warnung vor der Gefdhr-
lichkeit der Tora-Korrektheit schon grundgelegt und wird, so koénnte
man sagen, nun komplettiert: Jesus spricht das Heil den Gottlosen, den
Verachteten, den Siindern zu. Er schert sowohl aus der asketischen
Tduferbewegung aus, wie er auch gegen die pharisdische Heiligung des
Lebens durch Rituale im weitesten Sinne, also durch priesterliche Ob-
servanzen, ausdriicklich Stellung nimmt: « Johannes ist gekommen, er
it nicht und trinkt nicht, und sie sagen: Er ist besessen. Der Menschen-
sohn ist gekommen, er iBt und trinkt; darauf sagen sie: Dieser Fresser
und Siufer; dieser Kumpan der Zoéllner und Siinder! Und doch hat die
Weisheit durch die Taten, die sie bewirkt hat, recht bekommen!»
(Mt 11,18 f). Gott nimmt die Gottlosen an. Und das hat Jesus nicht nur
zu sagen, sondern er gesellt sich zu ihnen und provoziert dadurch alle
Frommen quer durch die Bewegungen des Judentums seiner Zeit. Gottes
Erbarmen ist grenzenlos; er pocht nicht auf die Frommigkeit.

Was ergibt sich? — Neben der radikalisierten Tora steht eine dem
offiziellen wie dem heterodoxen Judentum gleich anstéB8ige radikalisierte
Gnade. Der radikal fordernde Gott ist derselbe, der radikal begnadet.
Und er begnadet gerade die, die seiner radikalen Forderung eben nicht
nachkommen! Das ist ein Widerspruch in sich. Es ist ein Paradox!

Wie nicht anders zu erwarten, begegnen wir also wiederum einer
Wirklichkeit, die sich paradox artikuliert. Denn es mul} ja auffallen,
dal} bei Jesus nirgends erkennbar wird, daB diese Paradoxie theologisch
durchreflektiert wire. Weder ist die Toraverschirfung, die Jesus fordert,
zu einem System von Vorschriften, noch die Annahme der Stinder und
der Verachteten zu einer durchsystematisierten Gnadenlehre geworden.
Die Systemlosigkeit der Forderungen Jesu wie seines Umgangs mit den
Menschen macht deutlich, daB die von Jesus ausgesprochene Forderung
ebenso wie die von ihm zugesprochene Gnade Gottes immer dem ein-
zelnen zugewendet werden. Es handelt sich nicht um allgemeine Lehren,
sondern um ein Geschehen, das die Menschen in der Umgebung Jesu
erfahren. Solches Geschehen aber wird als Ewnheit erfahren. Stellt es sich
auch gedanklich — wie wir sahen — als Paradoxie dar, so ist die Erfahrung
doch eine. Wer sich auffordern 146t, vollkommen zu sein wie Gott, indem
er radikal den gottlichen Willen zu erfiillen trachtet, erfihrt sich gerade
darin als den Gottlosen, der aus der Reihe der Frommen ausgegliedert,
den Siindern zugesellt nur aus dem Erbarmen lebt. Die Radikalitit der
Forderung macht Anspriiche zunichte. Solange die Erfiillung einer For-



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 181

derung Anspriiche trigt, ist sie nicht radikal, nicht in sich selbst gegriin-
det. Wird sie in dieser letzten Konsequenz erfahren, dann fallen An-
spriiche und Geltung auf Grund der erfiillten Forderung ab. Der Mensch,
der so lebt, muf nicht mehr und will deshalb auch nicht mehr Lohn
haben, Anspruch auf Geltung, Anerkennung, Besitz und Gliick haben.
Er ¢st vielmehr einer, der sich sein l@f¢ und gerade darin vom Erbarmen
Gottes angenommen erfihrt. Konkret geschieht dies in der Nachfolge
Jesu, im «Hinter-Jesus-Hergehen». Und das bedeutet, alles zu lassen
und zu sein wie er ist. Es bedeutet, das Leben zu wagen in der Preisgabe
alles dessen, was als Gewinn erscheint, und in diesem Verlieren lebendig
zu werden. « Wer sein Leben zu erhalten sucht, wird es verlieren; wer es
aber verliert, wird es lebendig macheny 2.

I1

Kann man zum Sinn dieses Wortes und zu der von ihm erfiillten
erlosten Existenz noch Konkretes sagen? — Man kann es versuchen.
Doch wird eine allgemein giiltige Konkretisierung schwer moglich sein,
weil es sich eben um eine Wirklichkeit handelt, die als Ereignis erfahren
und nicht als Idee gedacht sein will. Was indes geschehen kann, ist Aus-
schau halten nach Menschen, die auf diese Weise ihr Leben gewonnen
haben und in der Preisgabe ihres Lebens neu aufgelebt sind. Doch kann
das Betrachten solcher Menschen — das mull von Anfang an klar sein —
nicht vom eigenen Wagnis dispensieren, falls man sich dazu entschlieBen
will. Es kann indes ermutigen und bestdrken und die Hoffnung vor dem
Verloschen bewahren.

Das Neue Testament enthdlt die Bekenntnisse solcher Menschen.
Versuchen wir, das Zeugnis eines von ihnen etwas ndher zu betrachten
und die Grundziige der erkannten Wirklichkeit herauszustellen! Paulus
schreibt im Philipperbrief: «Wenn ein anderer meint, er koénne auf
irdische Vorziige vertrauen, so kénnte ich es noch mehr. Ich bin am
achten Tag beschnitten, bin aus dem Volk Israel, vom Stamm Benjamin,
ein Hebrier von Hebridern, lebte als Pharisier nach dem Gesetz, habe
voll Eifer die Kirche verfolgt und war untadelig in der Gerechtigkeit,
wie sie das Gesetz vorschreibt. — Doch was mir damals ein Gewinn war,

12 Vgl. EricH DINKLER, Jesu Wort vom Kreuztragen, in: Signum Crucis.
Aufsitze zum Neuen Testament und zur Christlichen Archédologie, Tiibingen 1967,
S. 77-98; hier besonders S. 95-98.



182 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

das habe ich um Christi willen als Verlust erkannt. Ja, ich sehe sogar
alles als Verlust an, weil die Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn,
alles tibertrifft. Seinetwegen habe ich alles aufgegeben und halte es fiir
Unrat, um Christus zu gewinnen und in ihm zu sein. Nicht meine eigene
Gerechtigkeit suche ich, die aus dem Gesetz hervorgeht, sondern jene,
die durch den Glauben an Christus kommt, die Gerechtigkeit, die Gott
kraft des Glaubens schenkt. Christus will ich erkennen und die Macht
seiner Auferstehung und die Gemeinschaft mit seinen Leiden; gleich-
gestaltet werden seinem Tode. Ob ich wohl gelangen méchte zur Auf-
erstehung aus den Toten?» (Phil 3,4b-11).

Was Paulus iiber sein Leben «im Judentum» — wie er sich Gal 1,13
ausdriickt — sagt, trigt den Charakter des Habens, des Anspruch-
erhebens, des Rithmens. Er hat Vorziige aufzuweisen, angeborene und
erworbene: aus dem Stamm Benjamin, Hebrier von Hebriern, dem
Bundesvolk Israel durch das Zeichen der Beschneidung ausdriicklich
zugeordnet. Dies alles empfindet er als Vorziige, die ihm freilich durch
seine Geburt «in Heiligkeit» — wie es im jiidischen Sprachgebrauch hei3t -
ohne sein Mittun zugefallen sind. Gleichwohl stellen sie einen Besitz dar,
auf den er sein Vertrauen setzen kann. Er rithmt sich, etwas zu sein.
Aber dieses Sein ist im Grunde ein Haben. Er ist, was er hat. Darum
gilt es, zu vermehren, auszugestalten, auszubauen und aufzubauen, was
er hat. Und so erwirbt er Vorziige hinzu, die der eigenen Leistung ent-
sprungen und darum in einer besonderen Weise Anlall des Rithmens sind.
Er lebt als Pharisier nach dem Gesetz. Die Geburt in Heiligkeit wird
als Verpflichtung erkannt, nun in Heiligkeit zu leben. Das geschieht bei
Pharisiern in der Ubernahme priesterlicher Observanzen, um Tag und
Nacht, alle Tétigkeit und Ruhe zu heiligen: untadelig zu werden in der
Gerechtigkeit, wie das Gesetz sie vorschreibt. Paulus ist untadelig ge-
worden. Er ist ein Gerechter. Als solcher verfolgt er die Kirche «voll
Eifer», wie er sagt, weil das die Konsequenz seines Weges ist. So steht
er als ein Frommer da, der seine Frommigkeit 4a¢ und auf sie pochen
kann. Er setzt sein ganzes Vertrauen darauf 3.

Und da geschieht’s! «Aber» — was ihm Gewinn war, das erkennt er
als Verlust. Und diese Einstellung dauert an bis zu dem Zeitpunkt, an
dem er jetzt den Philippern davon schreibt. Paulus hilt daran fest, daf3
es tatsdchlich auch Verlust ist und bleibt. Er gibt alles auf und hilt es

13 Vgl. HErRBERT BRAUN, Der Sinn der neutestamentlichen Christologie,
S. 249.



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 183

fiir Unrat — wie er sich ausdriickt. Was ist geschehen, dal3 es zu dieser
Umwertung aller Werte kommt; daBl ihm seine einstigen Vorziige nun
alle als Unrat erscheinen?

Er hat Christus erkannt, den allein es zu gewinnen gilt. Aber das
ist ein anderes «gewinnen» als er es bislang verfolgte. Er gewinnt ihn
nicht, um ihn zu besitzen, so als ob er ihn haben kénnte, um sich dann
etwas darauf zu gute zu halten, daB3 er ihn hat! — Nein, er wird vielmehr
von ihm gewonnen. Er erkennt ihn als den, der durch die Auferweckung
aus den Toten zu neuem Leben erstanden ist. Und indem er dies erkennt,
wird ihm klar, daBl sein eigenes Leben, das auf den eigenen Ruhmes-
anspruch um seiner Gerechtigkeit willen gegriindet war, im Grunde gar
kein Lebendigsein sondern ein Totsein war. Er hat sich in sich selbst
begraben. Da erreicht ihn das neue Leben des Auferweckten und ruft
den Toten, damit er lebe. Und alles fillt von ihm ab: Ruhm und Eifer
und Frommigkeit und Gerechtigkeit. Und er, der Pharisier, ist denen
zugeordnet, die er als Siinder verachtet und um der Heiligkeit Gottes
willen verfolgt hatte. Und nun will er nur noch eines: an dem Neuen,
das ihn ergriffen hat, festhalten. Was alles in ihm und von ihm abfillt,
erfihrt er als Teilhabe an den Leiden Christi. Er wird seinem Tode
gleichgestaltet. Er 7sf «in Christus» neu geschaffen worden. Und so kann
er hoffen, zur Auferstehung von den Toten zu gelangen, weil die Macht
der Auferweckung ihn bereits ergriffen hat.

Sein Leben ist aus der Selbstsicherung in eigener Gerechtigkeit, die
er zu haben meint, hinausgetreten in die Offenheit, in der allein ihn die
Wirklichkeit des Lebens in neuer Erkenntnis beriihrt und wandelt. Und
es ist gerade diese Offenheit, die ihn sein 1iBt: «Briider, ich rede mir
nicht ein, daB ich es schon ergriffen hitte. Eines aber tue ich: Ich ver-
gesse, was hinter mir liegt und strecke mich aus nach dem, was vor mir
ist ... Das wollen wir bedenken, wir Vollkommenen. Und wenn ihr iiber
etwas anders denkt, wird Gott euch auch das offenbaren! Nur miissen
wir festhalten, was wir erreicht haben» (Phil 3,13. 15 f). Wie anders
nimmt sich doch nun das Wort vom Vollkommensein aus! Da ist nichts
mehr vom Anspruch auf die selbstgewirkte Untadeligkeit dessen, der
sich etwas auf seine Gesetzeserfiillung zugute tat. Es ist die Vollkommen-
heit, die ihn lockt und auf dem Weg in Atem hilt, ihn iiberrascht mit
neuer Offenbarung und begleitet mit neuer Erkenntnis. «Ich glaube
ndmlich», so schreibt er nach Korinth, «Gott hat uns Apostel auf den
letzten Platz gestellt wie Todgeweihte; denn wir sind zum Schauspiel
geworden fiir die Welt, fiir Engel und Menschen. Wir stehen als Toren



184 «Wer sein Leben gewinnen will ...»

da um Christi willen, ihr dagegen seid kluge Leute in Christus. Wir sind
schwach, ihr seid stark; ihr seid angesehen, wir sind verachtet. Bis auf
diese Stunde hungern und diirsten wir, gehen in Lumpen, werden mit
Fiusten geschlagen und sind heimatlos. Wir miithen uns ab und arbeiten
mit eignen Hinden; wir werden beschimpft und segnen; wir werden ver-
folgt und halten stand; wir werden geschmiht und trésten. Wie der
Dreck der Welt sind wir geworden, verstoen von allen bis heute»
(1 Kor 4,9-13). Die Preisgabe des eigenen Lebens kann wohl nirgends
deutlicher hervortreten als in den alltidglichen Situationen, in denen
Paulus sie erleidet. Aber in einem wird ihm gerade da auch das neue
Leben bewuBt, das aus solcher Preisgabe ersteht: das Standhaltenkénnen
im Kesseltreiben der Verfolgung, die gegen ihn losbricht; das Vermdogen,
andere zu trosten, obwohl er selbst in der Schmach ist; die erstaunliche
Erfahrung, selbst ein Segen zu sein fiir andere unter aller Listerung, die
iiber ihn ausgeschiittet wird. Die Sicherheit des Recht-Habens gibt es
nicht mehr, statt dessen die sich immer wieder eréffnende Erfahrung
des Neuwerdens aus dem Leben Christi. Und darum kann Paulus sagen:
«Ich habe gelernt, mich mit allem zu begniigen. Ich weill Entbehrungen
zu ertragen, ich kann im UberfluB leben. In jedes und alles bin ich ein-
geweiht: in Sattsein und Hungern, UberfluBhaben und Entbehren. Alles
vermag ich durch ihn, der mich stark macht» (Phil 4,11-13). « Deswegen
habe ich meine Freude an jeder Schwachheit, an MiBhandlungen und
Néten, an Verfolgungen und Angsten, die ich fiir Christus ertrage; denn
wenn ich schwach bin, dann bin ich stark» (2 Kor 12,10). — Auf den
ersten Blick kann jemand meinen, das seien Rationalisierungen eines
lebensuntiichtigen Menschen, der sich eben nur so iiber Wasser halten
kann, daB er aus der Not eine Tugend macht. Und nicht nur auf den
ersten Blick kann man das meinen! Wie soll denn ein verniinftiger und
gesunder Mensch Freude haben konnen an jeder Schwachheit, an
Angsten und Verfolgungen und Noten, die er zu ertragen hat? Aber
nach allem, was wir bisher erfahren haben, sollte uns der letzte Satz vor-
sichtig machen: « Wenn ich schwach bin, dann bin ich stark!» Die Quint-
essenz, die Paulus hier aus seinen Erfahrungen zieht, ist ja wiederum
ein Paradox. Bei Lichte besehen ist es in seinem Inhalt das jesuanische
Paradox von radikaler Forderung und totaler Erbarmung Gottes — nur
jetzt im Bekenntnis des Paulus aus dem eigenen Lebensvollzug gewonnen
und ausgesprochen. Das jesuanische Paradox st also lebbar! Es erhebt
nicht nur den Anspruch, dal der Mensch es leben miisse, sondern es
erweist sich im verkiindigten Evangelium als die Ermdoglichung neuen



«Wer sein Leben gewinnen will ...» 185

Selbstverstindnisses des Menschen unter der Drohung und VerheiBung
Jesu. Als solche den Menschen beanspruchende Ansage kiinftigen Heiles
wird es von Paulus verkiindigt und zwar so, daf seine eigene Erfahrung,
durch die allein die Wirklichkeit des Evangeliums ergriffen werden kann,
in seine Verkiindigung mit eingeht. Und darum kann er nach allem, was
er den Philippern iiber seine eigene Geschichte geschrieben hat, hinzu-
fiigen: « Ahmt auch ihr mich nach, Briider, und achtet auf jene, die nach
dem Vorbild leben, das ihr an uns habt!» (Phil 3,17).

Wie alles auf dieser Ebene des Lebensvollzuges, auf der die letzten
Entscheidungen fallen, so ist auch dies in fataler Weise miverstidndlich.
Es kann nicht in der Weise um eine Imitatio Pauli gehen, dal ich mich
sozusagen in den Geist und die Welt des 1. Jahrhunderts zuriickversetze.
Ein solcher Versuch wire von vornherein zum Scheitern verurteilt und
miite sich auf die eigene Lebensgestaltung verheerend auswirken. Damit
bestreite ich nicht, daBl es in christlicher Spiritualitdt und Aszetik derlei
Vorschlige gegeben hat, noch und wieder gibt. Man muB} sich vor solch
unerleuchteten Ratschligen nicht nur in acht nehmen, sondern sie ener-
gisch zuriickweisen. Denn sie sind in durchaus gut gemeintem, aber un-
verniinftigem Glauben dazu angetan, die Fragen der eigenen Zeit und
des eigenen Lebens mit Antworten zu versehen, die im 1. Jahrhundert
Giiltigkeit beanspruchten und bewédhrten, sie aber in fremden Zusammen-
hdngen nicht erweisen konnen, weil sie nicht fiir sie geschaffen sind. Die
heutigen Fragen nach Sinn des Lebens und Gliick der Menschen kénnen —
auch und gerade vom Neuen Testament, und das will heilen: von Jesus
von Nazareth her — nur dann beantwortet werden, wenn heutige Men-
schen im BewuBtsein ihrer eigenen Gefihrdung und des desolaten Zu-
standes ihrer Welt sich dem drohenden und verheiBenden Anspruch
Jesu aussetzen, sich sein zu lassen und darin lebendig zu erfahren fiir
sich und andere. Die Tatsache, daBl das im ersten Jahrhundert in der
hellenistischen Welt von Paulus gelebt werden konnte — und die neu-
testamentliche Uberlieferung zeigt dasselbe fiir andere Riume und
Zeiten — ermutigt zu diesem Unternehmen, legt aber inhaltlich nicht
fest, was zu.geschehen hat. Das einzige, das von Jesus her konstant
bleibt und sich in verdnderter Zeit und Gestalt neu entfaltet, ist die
Ermoéglichung der Neuorientierung angesichts der Radikalitdt der gott-
lichen Forderung und der Totalitit des gdttlichen Erbarmens. Diese
paradoxe Einheit zu leben in der Erfahrung der Preisgabe und des
Lebendigwerdens ist die Chance, die das Evangelium der Welt heute
einrdumt, und nichts erscheint dringlicher als das Gesprdch derer, die



186 « Wer sein Leben gewinnen will ...»

die Notwendigkeit dieses Wagnisses eingesehen haben und bereit sind,
die Konsequenzen daraus zu ziehen. Mit dem Tradieren von Formeln ist
nichts gewonnen, schon gar nicht, wenn sich herausstellt, dal} das
Evangelium eine Wirklichkeit ist, die sich gedanklich paradox artikuliert
und erst im Einsatz des Lebens ergriffen wird. Ich rede hier nicht blinden
Erweckungsbewegungen das Wort. Intellektuelle Redlichkeit fordert die
Verantwortung des eigenen Lebenskonzeptes vor sich und anderen — und
das geht nicht ab ohne lautere Analyse der eigenen Motivation wie der
sachlichen Gegebenheiten. Und da fingt das Preisgeben im Sein — Lassen
schon an. Die Schwelle, hinter der der Vollzug beginnt, liegt mitten in
der Erkenntnis. Und sie kann ungestraft nur in einer Richtung iiber-
schritten werden.

In seinem Buch «Das neue Leben», in dem Dante die Gedichte
seiner Liebe zu Beatrice, die in der «gdttlichen Komddie» sowohl Ver-
korperung der Theologie und der gottlichen Gnade wie zugleich der
emporziehenden Liebesmacht iiberhaupt ist, selbst gesammelt und ge-
deutet hat, markiert er die Wende seines Lebens mit einem Satz, mit
dem ich unsere Gedanken beschlieBen mdchte: «Ich habe den FuBl an
jene Stelle des Lebens gesetzt, iiber welche keiner hinausgehen kann,
der die Absicht hat, wiederzukehren» 4.

14+ DANTE ALIGHIERI, Das neue Leben, zweisprachige Ausgabe, besorgt
v. E. LaATKsS, iibersetzt v. K. FEDERN, Darmstadt 1963, S. 19.



	"Wer sein Leben gewinnen will..."

