
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Aristoteles und das Problem

von Substanzialität und Sein

Gerhard Müller gewidmet

I. Einführung

Der Seins-Begriff der griechischen Ontologie involviert eine

Vorstellung von Zeitlosigkeit, - Zeitlosigkeit nicht verstanden als Eigenschaft

etwa von omnitemporalen oder ewigen Sätzen 1, sondern
dingsprachlich verstanden als Eigenschaft eben jener Dinge (tx Övtoc), von
denen in solchen Sätzen die Rede ist. Diese übrigens nicht nur für die
antike Philosophie charakteristische Tendenz, Eigenschaften von Sätzen

auf jene Dinge zu übertragen, von denen in ihnen die Rede ist 2, führte
im Falle der Entdeckung des logisch atemporalen «ist» durch Parme-
nides 3 sozusagen zwangsläufig zur Konzeption eines unveränderlichen,
starren Seienden. Sie steht auch der Genese der platonischen Ideenwelt
Pate 4 und scheint für Aristoteles' spätere Sondierung der Bedeutungen

1 Siehe etwa P. F. Strawson, Introduction into Logical Theory, London
1967, S. 151. 199-200 u. ö. ; W. V. O. Quine, Word and Object, Cambridge Mass.
1960, § 9, § 40; Philosophie der Logik, Stuttgart 1973, S. 22 u. ö.

2 Vgl. etwa M. Fürth, «Elements of Eleatic Ontology». In: Journal of the
History of Ideas 7 (1968) 111 f.

3 Dieser Gedanke wurde sehr gut artikuliert von G. E. L. Owen, « Plato and
Parmenides on the Timeless Present». In: Monist 50 (1966) 318.

4 Eine Reihe dieser Implikationen untersuchte G. Prauss, Piaton und der
logische Eleatismus, Berlin 1966. - Entscheidend für die Konzeption der Ideen als
Seiendes, was sich nicht verändert, ist übrigens die auch für Aristoteles maßgebliche

Überlegung, daß sich unveränderliches Wissen nur auf Gegenstände beziehen



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 121

von «Substanz» eine gewisse Rolle zu spielen, sofern diese ja von der
Annahme ausgeht, daß der faktischen Mehrdeutigkeit vom «sein» so

etwas wie eine brennpunktartige Verankerung 5 im Zentralbegriff der

ouata vorausgeht.
Dies erhellt daran, daß «Substanz» weitgehend unterschiedslos auf

Dinge Anwendung findet, welche entweder nach der Art konkreter
Individuen über das Merkmal der Beharrlichkeit verfügen oder aber nach
der Art prozeßfreier Entitäten, die Aristoteles übrigens nie präzis identifiziert,

sogar das Merkmal der Unvergänglichkeit aufweisen 6 oder als

Dinge betrachtet werden, die nicht in der Zeit sind 7. Und wie gewichtig
dieser Gesichtspunkt für Aristoteles' Sondierung der Bedeutung von
«Substanz» tatsächlich ist, läßt sich womöglich daran ermessen, daß
Aristoteles eben im Blick auf die Frage nach der Substanz dazu neigt,
die begrifflich abtrennbare Form qua prozeßfreie Entität mit dem
Individuum selbst zu identifizieren 8 und die Substanz als atemporale Aktivität

zu betrachten (s. u.).
Diese Behauptung einer Art von ontologischen Identität 9 kommt

kaum von ungefähr. Denn genau genommen ist sie - für sich betrachtet -
so obskur, daß sie nur dann als philosophische Option verständlich
gemacht werden kann, wenn erkannt wird, daß sie auf dem Boden
bestimmter Annahmen bezüglich der Realität erwächst, die von der

Vorstellung der Dauerhaftigkeit ausgehen und auch unausgesprochen
so etwas wie einen heuristischen Leitfaden für die aristotelischen
Fragestellungen abgeben.

*

kann, die ihrerseits unveränderlich sind. Den begrifflichen Hintergrund dieser
Überlegungen, die noch von der Vorstellung von Wissen als Gesehen haben auszugehen
scheinen, untersuchte J. Hintikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle's
Theory of Modality, Oxford 1973, S. 82.

5 Der in der Literatur heute gebräuchliche Terminus «focal meaning» kam
durch G. E. L. Owen in die Diskussion: «Logic and Metaphysics in Some Earlier
Works of Aristotle». In: I. Düring, G. E. L. Owen (Hrsg.), Aristotle and Plato
in the Mid-Fourth Century, Göteborg 1960, S. 163-190. Owens Überlegungen
wurden von W. Lezsl kritisiert: Logic and Metaphysics in Aristotle. Aristotle's
Treatment of Equivocity and its Relevance to his Metaphysical Theory, Padua 1970.

6 Siehe etwa Met. 1033b5—19 u. ö.
7 Siehe Phys. 221b3-7.
8 Vgl. Met. 1031bl7-18, dazu E. Hartman, «Aristotle on the Identity of

Substance and Essence». In: Philosophical Review 85 (1976) 545-561.
9 Diesen Ausdruck verwendet E. Vollrath, Die These der Metaphysik,

Wuppertal 1969, S. 41 u. ö.



122 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

Die nachfolgenden Erörterungen bemühen sich entsprechend weniger
um eine detaillierte Nachzeichnung der sogenannten Substanz-Lehre als

vielmehr um den Versuch der Sondierung eben dieser Annahmen. Eine
gewisse Klärung dieser Voraussetzungen mag dazu beitragen, die Intention

der aristotelischen Seinsfrage in einem klareren Licht erscheinen

zu lassen. Im Interesse der Klärung dieser und anderer Punkte scheint
es angebracht, Aristoteles' Überlegungen zum Wesen der Substanz
zunächst einer kritischen Prüfung zu unterziehen, um dann auf dem Hintergrund

des Befundes der begrifflichen Assimilation des Status der Essenz

an den der Substanz (s. u.) zu einigen Feststellungen grundsätzlicher Art
zu gelangen.

II. Zwei Repräsentanten von 'Substanz'

Oùcua bedeutete zunächst alles andere als das, was heute mehr oder

weniger vage mit den Worten «Essenz» bzw. «Substanz» verbunden wird.
Dieses vom Verb «sein» (eïvai) abgeleitete abstrakte Substantiv10, das

seit Boethius' Kommentierung der aristotelischen Kategorien-Schrift
und seit der lateinischen Tradition meist irreführend durch «Substanz»

wiedergegeben wird, ist ein Wort der Alltagssprache und kann hier z. B.
«Besitz» bedeuten, gewissermaßen ein Segment greifbarer Realität -
also das, was wirklich da ist11. Bei Piaton findet sich dieses Wort öfters
in der Bedeutung von «Wirklichkeit»: Die ouata ist z. B. das Sein, die
wahrhafte Wirklichkeit, die dem Fluß der sich wandelnden Dinge
entgegengesetzt ist; oder sie ist das Sein im Gegensatz zum Werden 12. Daß
diese Vorstellung keinesfalls nebulös ist, kann leicht daran ersehen

werden, daß ein absolut konstruiertes, quasi als einstelliges Prädikat
verwendetes « ist » im normalen Griechisch soviel bedeuten kann wie « ist
der Fall», «ist wirklich»13, und daß der behauptete Sachverhalt p in der
Regel als gewissermaßen greifbares Segment der Wirklichkeit verstanden

10 Siehe C. H. Kahn, The Greek Verb 'Be' in Ancient Greek, Dordrecht —

Boston 1973, S. 452-462.
11 Das trifft auch für « tö ov» zu, vgl. W. Jaeger, The Theology of the Early

Greek Philosophers, Oxford 1947, S. 197 Anm. 2.
12 Vgl. S. Mansion, «Die erste Theorie der Substanz». In: F. P. Hager

(Hrsg.), Metaphysik und Theologie des Aristoteles, Darmstadt 1969, S. 116.
13 Den Begriff 'veridical use' hatte C. H. Kahn geprägt: «The Greek Verb

'to be' and the Concept of Being». In: Foundations of Language 2 (1966) 245-265. -
Einige systematische Implikationen untersuche ich in: «On Language, Thought,
and Reality in Ancient Greek Philosophy». In: Dialectica 1977, vgl. auch A. Graeser,

«Parmenides über Denken und Sagen». In: Museum Helveticum 34 (1977).



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 123

wurde: Der in einem singulären Satz von der Art 'a ist F' behauptete
Sachverhalt p wird sozusagen dem begrifflichen Status jenes Dinges a

angeglichen, von dem in dem Satz «p» die Rede ist ". Und das semantische

Prädikat «wahr», «wirklich» wird gewissermaßen in die Dinge
selbst hineinverlegt. Jedenfalls scheinen die zahlreichen Vorstellungen,
die mit dem Wort « oùaix» assoziiert werden, irgendwie in einem Begriff
von 'Realität' zu konvergieren. Und Aristoteles, der an berühmter und
oft zitierter Stelle die alt-ehrwürdige Seinsfrage auf die Frage «Welches

ist die Substanz? » (Met. Z 1, 1028b2-4) reduziert, scheint die Frage nach
der Substanz in der Tat als Versuch der Sondierung eines Begriffes von
Realität zu verstehen.

Was also ist oùaia? Entwickelt Aristoteles präzise Kriterien, nach
denen eine Klärung der Bedeutung des Wortes oùaix in den Blick
genommen werden könnte, welche zudem auch eine Beantwortung der

Frage nach der Brennpunktbedeutung von «sein» ermöglichen würde?

Ja und Nein.
*

Jeder Versuch einer Klärung des aristotelischen Substanz-Begriffes
hat ganz elementar dem Umstand Rechnung zu tragen, daß die

Verwendungsweise des Wortes oioioc (nicht anders als die von « cpbcnç» i. e.

«Natur», oder unserem «Wesen») rein vom syntaktischen Verhalten her
betrachtet zwei Möglichkeiten zu erkennen gibt15 :

(1) 'x ist eine oùaix'
(2) 'y ist die oùaix von z'

Daß das Wort oùaix in Sätzen vom Typus (1) eine andere Bedeutung

hat als im Falle seiner Verwendung in Sätzen vom Typus (2), liegt
auf der Fland. Wir können diesen Unterschied vorläufig so markieren,
daß wir von Substanzt einerseits und Substanz2 andererseits sprechen.
Der Unterschied, um den es hier geht, entspricht etwa dem, der im
syntaktischen Verhalten unseres Wortes «Wesen» zu Tage treten kann.
So bedeutet «Wesen» in einem Satz wie 'Auf dem Planeten Pluto gibt
es Wesen (und dieses « ist ein solches)' natürlich nicht dasselbe wie

etwa im Falle der Redeweise von Gleichheit als Wesen der Gerechtigkeit.
Diesen Unterschied im Auge zu behalten, ist insofern wichtig, als selbst

14 P. F. Strawson macht auf ein ähnliches Phänomen bei J. Austin
aufmerksam: Logico-Linguistic Papers, London 1971, S. 194-195.

15 Dieser Punkt wird z. B. auch von R. Dancy herausgestellt: Sense and
Contradiction. A Study in Aristotle, Dordrecht 1975, S. 95.



124 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

in unserer Rede über die singulären abstrakten Termini als Bedeutungen
zugeordneten Entitäten latent die Neigung vorherrscht, das definito-
risch erfaßte Wesen Q einer solchen Entität R seinerseits als Wesenx und
damit als Entität vom Typus der Substanz! zu betrachten.

Hat Aristoteles den oben beschriebenen Unterschied als solchen ins

Auge gefaßt Auf den ersten Blick sieht es vielleicht so aus, als habe er
tatsächlich zwei verschiedene Verwendungsweisen (8üo Tporcot16) des

Terminus o'jg'ia spezifiziert, die.mit dem in (1) und (2) charakterisierten
Verhalten übereinstimmen:

«Es ergibt sich also, daß man von oùeûa auf zwei Weisen spricht:
(*) als dem letzten Substrat, das nicht mehr von etwas anderem
prädiziert wird; (**) und als dem, was ein bestimmtes Etwas ist
und abgesondert ist: Von solcher Art sind Gestalt und Form eines

jeden Dinges. »

(Met. 1017b23-28)

Um Mißverständnissen vorzubeugen, soll auf diese Unterscheidung
entsprechend mit Substanz* und Substanz** Bezug genommen werden 17.-

Die aristotelische Präzisierung von Substanz* stützt sich offenbar auf das

Kriterium der Nicht-Prädizierbarkeit von Termini, die als (Eigen)Namen
für konkrete Einzeldinge eintreten:

«Alle diese Dinge nennt man oùola, weil sie nicht von einem Subjekt
prädiziert werden, sondern das übrige von ihnen.»

{Met. 1017bl3-14)

Dieses Kriterium, das mit einem für Aristoteles wichtigen und viel
diskutierten Zusatz [«und was nicht in einem anderen Ding ist» 181 zum
Zwecke der Spezifizierung substanzieller Entitäten vis-à-vis nicht sub-
stanzieller Entitäten 19 im Rahmen der komplexen Ontologie 20 der so-

16 Der Ausdruck «auf zwei Weisen» (xaxa 8üo TpÔTrouç) wird, so sagt J. Hin-
tikka, Time and Necessity (oben, Anm. 4) S. 26, da verwendet, wo keine Homony-
mität involviert ist («duality of applications rather than homonymity»). Dieser
Punkt bedarf allerdings näherer Untersuchung.

17 Im Anschluß an Thomas, In Metaph. 903-904, ed. Cathala, S. 209 hat
J. Deniger versucht, diesen Text anders zu verstehen: Wahres Sein in der
Philosophie des Aristoteles, Meisenheim 1961, S. 75. Denigers Eingriff in den Text kann
die systematischen Schwierigkeiten, von denen noch zu sprechen ist, allerdings
nicht ausräumen.

18 Cat. 2al2-13; G. E. L. Owen, «Inherence». In: Phronesis 10 (1965) 97-105.
19 Die diesbezügliche Unterscheidung in der Kategorienschrift bezieht sich

genau genommen auf 'substanzielle Individuen' einerseits und 'nicht-substanzielle
Individuen' andererseits. Zur Diskussion sei hier auf folgende Arbeiten verwiesen:
G. E. M. Anscombe, « Aristotle». In: G. E. M. Anscombe, P. Geach, Three Philos-



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 125

genannten Kategorien-Schrift in Anspruch genommen ist [Cat. V, 2a

11-13), scheint also zu besagen, daß x genau dann als Substanz
anzusprechen ist, wenn es nicht als Prädikat oder Attribut einer anderen

Entität y in Erscheinung tritt, d. h. wenn der für x eintretende Name
in einem genuin prädikativen Satz nicht die Prädikatstelle belegen kann.

Daß diese Regelung, die vermutlich mit der in P. F. Strawsons Buch
'Individuais' als «traditionelle Auffassung» bezeichneten Position identifiziert

werden kann 21, erklärungsbedürftig ist, liegt insofern auf der

Hand, als Aristoteles' Theorie der Prädikation 22 eine Reihe von Unklarheiten

zu erkennen gibt, die allerdings hier nicht eigens diskutiert werden
sollen. Wichtig ist an dieser Stelle nur der Hinweis, daß Aristoteles
bisweilen dazu neigt, genuine Identitätsaussagen wie «Das Weiß(e) da ist
Sokrates» als Fälle 'akzidenteller Prädikation' zu interpretieren 23, - und
dies offenbar deshalb, weil - wie er meint - einer genuin prädikativen
Entität (i. e. 'das Weiß') eine substanzielle Entität (i. e. 'Sokrates')
zugesprochen ist. Im Übrigen bleibt auch unklar, genau wann Aristoteles
einen substantivisch gebrauchten Ausdruck wie «das Weiß(e) » [to Xsuxov]
als Zeichen für eine Eigenschaft versteht, über die ein Gegenstand
verfügt, wann als Zeichen für den Gegenstand selbst, der eben diese Eigenschaft

hat. Theoretisch kann der Ausdruck natürlich auch für das

Abstraktem selbst eintreten. Eben diese Frage stellt sich übrigens auch

bezüglich der Verwendung des Ausdrucks «das seiende» [to Öv], der
entsprechend quasi für die platonische Idee als Abstraktem eintreten kann,
aber auch für eine Eigenschaft, über die ein Ding verfügt, oder für das

Ding selbst, welches zur Klasse der seienden Dinge gehört. Doch dazu

später. Unmittelbar wichtiger ist nämlich die Feststellung, daß Aristo-

ophers, Oxford 1961, S. 9; B. Jones, «Individuais in Aristotle's Categories». In:
Phronesis 17 (1972) 107-123; J. Annas, «Individuais in Aristotle's Categories. Two
Querries». In: Phronesis 19 (1974) 146-152 und B. Jones, «An Introduction in the
First Five Chapters of Aristotle's Categories». In: Phronesis 20 (1975) 146-172.

20 Vgl. R. E. Allen, «Substance and Predication in Aristotle's Categories ».

In: E. N. Lee, A. P. D. Mourelatos, R. Rorty (Hrsg.), Exegis and Argument.
Studies in Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos, Assen 1973, S. 370.

21 Zur Diskussion siehe etwa J. Engman, «Aristotle's Distinction between
Substance and Universal». In: Phronesis 18 (1973) 139.

22 Vgl. dazu J. M. E. Moravcsik, «Aristotle on Predication». In: Philosophical
Review 76 (1967) 80—87.

23 Vgl. Anal. Pr. 43a32-36 u. ö., S. Cashdollar, «Aristotle's Account of
Incidental Perception». In: Phronesis 18 (1973) 168 Anm. 24; A. Graeser,
«Aristotle's Framework of Sensibilia». In: G. E. L. Owen, G. E. R. Lloyd (Hrsg.),
Aristotle on Mind and Senses, Cambridge 1977.



126 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

teles mit seiner Rede von der Substanz als Subjekt der Prädikation zu
erkennen gibt, daß er unter Prädikation keine rein linguistisch/semantische

Beziehung versteht24.
Prädikative Strukturen haben für ihn offenbar so etwas wie ein

fundamentum in re. Sie stehen für eine bestimmte Seinsstruktur. Und
das «prädiziert werden» bedeutet, wie E. Tugendhat richtig sagte, «nicht
eine urteilsimmanente Beziehung und meint auch nicht primär (wie sich

aus den Worten nahelegen könnte) die Beziehung zu Aussagen, nicht
das faktische Angesprochenwerden des Seienden, sondern es steht für
eine bestimmte Seinsstruktur»25. Da aber Aristoteles anders als die

stoischen Philosophen nach ihm keinen Unterschied zwischen onto-
logischen und linguistischen Fragestellungen machte und sich weniger
für die Sprache als solche 26 als vielmehr für die den Worten in Gestalt

von Bedeutungen gegenüberstehenden Dinge (ovtoc) interessiert27, ist es

auch nicht verwunderlich, daß es sich bei dem, was prädiziert wird, für
Aristoteles nicht eigentlich um Termini, sondern um die von den Termini
bedeuteten Dinge handelt28. So betrachtet ist das oben erwähnte
Kriterium also vergleichsweise eindeutig.

Anders scheint das für die Präzisierung von Substanz** ins Auge
gefaßte Kriterium weniger brauchbar zu sein. Zwar spezifizieren die
letzten Zeilen (s. o.) Substanz** offenbar analog Substanz2 im Sinne von
«Substanz von etwas». Denn von diesen Substanzen wird hier kraft ihrer
Charakterisierung als Gestalt und Form individueller Dinge deutlich als

Wesen eben jener Dinge gesprochen, die zuvor noch als genuine
Subjektstellen-Beleger klassifiziert und entsprechend als Substanzen vom Typus
(1) bzw. (*) bezeichnet wurden. Und insofern mag der Eindruck
naheliegen, daß die von Aristoteles hier ins Spiel gebrachte Distinktion der
Sache nach eben jenen Unterschied ins Auge faßt, den wir zuvor bezüglich

der syntaktischen Verhaltensweise des Terminus oûcda beobach-

24 Siehe jedoch R. Dancy, «On Some of Aristotle's First Thoughts About
Substances». In: Philosophical Review 84 (1975) 356, der betont, daß Aristoteles
den Ausdruck «prädiziert werden» in den Fällen gebraucht, wo es um Worte geht.
Diese Behauptung ist kaum korrekt.

25 E. Tugendhat, ti kata Tinos, Freiburg 1958, S. 23.
26 Uber die aristotelische Sprachauffassung handelt M. T. Larkin, Language

in the Phüosophy of Aristotle, Den Haag 1972.
27 Vgl. A. Graeser, «On Language, Thought and Reality in Ancient Greek

Philosophy» (oben, Anm. 13).
28 Vgl. Anal. Pr. 43a25. Dazu siehe J. Lukasiewicz, Aristotle's Syllogistic,

Oxford 1951, S. 6 und kritisch G. Patzig, Die aristotelische Syllogistik3,
Göttingen 1969, S. 20-21.



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 127

teten. - Doch ist diese Zuversicht unbegründet. Denn der eigentliche
begriffliche Gehalt der Charakterisierung von Substanz** vermittels der
Ausdrücke toSs ti (i. e. ein bestimmtes Etwas) und ^copicrrov (i. e.

abgetrennt/abtrennbar) scheint doch in eine andere Richtung zu weisen.

Und diese Richtung verheißt Probleme, - Probleme, die ihrerseits auf
die Frage nach der eigentlichen Natur des Unterscheidungskriteriums
selbst zurückfallen. Denn die in der Sache wichtige Erläuterung «Von
solcher Art sind Gestalt und Form eines jeglichen Dinges» kommt nämlich

insofern überraschend, als die Ausdrücke «ein bestimmtes Etwas»
und «abtrennbar» bzw. «abgetrennt» ihrer eigentlichen Verwendung nach

so bestimmt sind, daß sie Entitäten vom Typus Substanzt bzw.
Substanz* charakterisieren. Aber gerade um genuine Subjektstellenbeleger
in singulären konkreten Sätzen kann es sich im Falle dieser Repräsentanten

von ouata gar nicht handeln.
Nun verwendet Aristoteles « ^wpicrrov» tatsächlich so, daß es auf

eine Reihe durchaus verschiedener Dinge zutrifft. Als abgesondert bzw.
abtrennbar können danach einmal jene Entitäten bezeichnet werden,
die nach der Art konkreter Individuen - 'objective particulars' in der

Terminologie Strawsons - in dem Sinne selbständig und unabhängig
existieren, daß sie den Grund ihrer Existenz anders als die sogenannten
Qualitäten, Quantitäten etc. in sich selbst tragen 29. Wohingegen etwa

Qualitäten von Aristoteles deshalb zur Klasse der seienden Dinge
gerechnet werden, weil es Dinge von der Art der Substanzen gibt, die von
ihnen qualifiziert werden 30, existieren diese nicht attributiven Entitäten
sozusagen schlechthin 31. Von solcher Art sind also die raum-zeitlichen,
abzählbaren Einzeldinge. In einem nicht wirklich präzis definierbaren
anderen Sinn können offenbar auch jene Entitäten als abgesondert
angesprochen werden, die wie die konkreten Einzeldinge von anderen

Dingen isoliert bestehen, aber darüberhinaus noch materiefrei sind 32.

29 Met. 1022a32-33, Anal. Post. 73b6-10, und J. Barnes, Aristotle's Posterior

Analytics, Oxford 1975, S. 116 bezüglich jener Verwendung des Ausdrucks
« xaö'aüri», welche er den «ontological use» nennt.

30 Met. 1028al8-20; K. Specht, «Das ontologische Problem der Qualitäten
bei Aristoteles». In: Kant Studien 55 (1964) 102-118.

31 Auf diesen Gedanken geht D. M. Mackinnon näher ein: «Aristotle's
Conception of Substance». In: H. Bambrough (Hrsg.), New Essays on Plato and
Aristotle, London 1965, S. 109.

32 Zur Existenz materiefreier Entitäten äußert sich H. F. Cherniss, Aristotle's
Criticism of Plato and the Academy, Baltimore 1946, S. 174 ff. und A. R. Lacey,
«Ousia and Form in Aristotle». In: Phronesis 10 (1965) 54-69.



128 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

Ob es derartige Dinge in der Ontologie des Aristoteles wirklich gibt,
bleibt irgendwie unklar 33. Allenfalls der unbewegte Beweger - in der

Tradition vielfach als 'reine Form' angesprochen - kann als Exemplar
dieser vielleicht nur hypothetisch diskutierten Klasse von Entitäten
angesehen werden. In einem dritten Sinn wendet Aristoteles den Ausdruck
«abgetrennt» bzw. «abtrennbar» offenbar auf das Wesen oder die Form
raum-zeitlicher Dinge an, - allerdings auch mit dem qualifizierenden
Zusatz «TÛ Xoycp», d.h. «dem Begriff nach», «begrifflich», «auf Grund
von Reflexion» (H 1, 1042a9). Dieser Zusatz scheint in dem Augenblick
geboten, wo Aristoteles von den raum-zeitlichen Individuen als

«uneingeschränkt» gesondert spricht (à7rXcoç). Diese Vorstellungen erweisen

sich bei Lichte besehen als unklar. Jedoch scheint Aristoteles zu meinen,
daß sich das Wesen eines Dinges gedanklich isohert ins Auge fassen

lasse und somit als distinkte Entität zu behandeln sei34.

Vermutlich ist es genau diese Ebene, auf der sich die merkwürdig
anmutende Anwendung des ungrammatikalischen Ausdruckes «ein
bestimmtes Etwas» (Z 1, 1029a27-30) auf die Form erklären ließe: Die
Form, die das sogenannte Was-Sein eines substanziellen Dinges
repräsentiert, wird sozusagen individualisiert und damit allerdings auch zu
so etwas wie einem genuinen Referenten. Nun hat man in der Tat von
jeher darauf aufmerksam gemacht, daß jede einseitige Auslegung des

toSs ti als wahrnehmbares Ding eine durchaus «vulgäre Vorstellung»
sei35. Das mag sein. Nur erklärt dieser Hinweis nicht eben viel36. In der

33 E. Ryan, «Pure Form in Aristotle». In: Phronesis 18 (1973) 209-224, hält
die These der Existenz reiner Formen für eine Konstruktion der Aristoteles-Interpreten.

Faktisch kann Ryans interessante Arbeit jedoch nicht darüber
hinwegtäuschen, daß Aristoteles auf Grund seines eigenen Ansatzes in systematische
Schwierigkeiten gerät. Denn prozeßfreie Entitäten bzw. ewige Dinge müßten einerseits

im Sinne von Substanzi analog der natürlichen Substanzen betrachtet werden,
andererseits qua materiefreie Dinge als reine Formen und mithin als Substanzen
analog Substanz2.

34 Aristoteles vertritt bekanntlich die These, daß Wissen soviel heißt wie
die Essenz eines Dinges zu kennen (1031b20-22). Wenn aber Wissen so definiert
ist, daß es sich bei den Gegenständen des Wissens um Allgemeines (i. e. Universalien)

handelt (980a27-981al2, Anal. Post. 100al6-bl, De Anima 432al-8), so
dürfte es sich bei der in Frage stehenden Form des Individuums nicht um eine
singulare Entität handeln. Vgl. H. Cherniss, Aristotle's Criticism of Plato and
the Academy (oben, Anm. 32) S. 339 u. ö.

35 E. Tugendhat, ti rata Tinos (oben, Anm. 25) S. 25, Anm. 22.
36 Einige Probleme im Zusammenhang der aristotelischen Verwendung des

Ausdruckes to8c ti diskutiert J. Owens, The Doctrine of Being in the Aristotelian
Metaphysics, 3Toronto 1963, S. 388. Seine Unterscheidung zwischen «singular»



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 129

Kategorienschrift wurden echte Universalien (i. e. genera und species)

als Substanzen betrachtet, zugegebenermaßen im Unterschied zu den

sogenannten eigentlichen (xupfcoç) Substanzen als «zweite Substanzen».

Aber der to8s Ti-Status wurde für sie ausgeschlossen, vermutlich
deshalb, weil diese sogenannten zweiten Substanzen als gemeinsame Prädikate

verschiedener Individuen auftreten. Hier aber scheint der Indivi-
dualbegriff als substanzielle Entität behandelt zu werden, und
merkwürdigerweise werden in diesem Kontext die Termini «bestimmtes
Etwas» und «abgetrennt»/«abgesondert» nur auf die Substanzen**

angewendet, nicht aber auch auf jene jeweils unverwechselbaren
Gegenstände, die unter den jeweiligen Begriff fallen, d. h. Substanzen* bzw.
Substanzenj. Impliziert Aristoteles hier, daß Substanzen vom Typus (*)
bzw. (1) nicht als Repräsentanten des t68s ti betrachtet werden sollen
Wohl kaum. Denn dies könnte er auf dem Boden seiner eigenen
Voraussetzungen nur dann tun, wenn unter «Substanz» (*) hier nicht etwa
konkrete Individuen begriffen würden, sondern deren materielle
Substrate. Aber der Kontext von A 8 läßt über den Status der oûcdoa vom
Typus (*) keinen Zweifel aufkommen : Es handelt sich hier um konkrete
Individuen. Indem Aristoteles jedoch die Form qua Individualbegriff als

to8s ti versteht, läuft er Gefahr, den begrifflichen Status der Substanzen

vom Typus (2) an den der Substanzen vom Typus (1) anzugleichen.

III. Weitere Schwierigkeiten

Auf jeden Fall scheint er die sogenannten begrifflich abtrennbaren
Wesen als genuine Wirklichkeitsstücke betrachtet zu haben, als

Exemplifikationen des Begriffes von Substanzt. Inwieweit die in Gestalt des

Kriteriums der Nicht-Prädizierbarkeit angezeigte Unterscheidung (*)
damit nicht virtuell aufgehoben wird, ist eine andere Frage. An einer
Stelle gibt Aristoteles zu erkennen, daß die Substanz ihrerseits nur
wiederum von der Materie prädiziert werden könne (Z 3, 1029a23-24).
Diese Auffassung müßte für «Substanz» hier allerdings die Bedeutung
von Substanz** voraussetzen 37. Und damit scheint er zu implizieren,

and «this» verschiebt allerdings nur die Frage, nach genau welchen Kriterien der
Ausdruck «ein bestimmtes Etwas» tatsächlich auf Gegenstände unterschiedlicher
Natur Anwendung finden kann.

37 Danach wäre die Form das Prädikat der Materie, - eine Vorstellung, die
von J. Brunschwig in seiner noch unveröffentlichten Arbeit «La forme, prédicat



130 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

daß es sich bei den Substanzen vom Typus (*), die ja als Einheit von
Materie und Form definiert sind, ihrerseits nicht wiederum auch um
Substanzen vom Typus (**) handeln soll. In diesem Fall wird das Faktum

der begrifflichen Angleichung der Substanzen vom Typus (2) an die

vom Typus (1) allerdings noch weniger durchschaubar, die Behauptung
einer ontologischen Identität also umso mehr erklärungsbedürftig.

Daß Aristoteles' Position tatsächlich unklar ist, sollte nicht
verhehlt werden. Einige Hinweise müssen genügen : In Met. H 1,1042a26-31
unterscheidet er ähnlich wie auch in De Anima B 1, 412a6-9 drei Typen
von Substanzen, - nämlich Substanz qua Form, qua Materie, qua (aus

beidem) Zusammengefügtes (crtivoXov). Letzteres wäre also genau das,

was im Sinne der Terminologie der Kategorienschrift unter den «ersten»
bzw. «eigentlichen Substanzen» zu verstehen wäre. Was die
Unterscheidung in Met. H 1 als schwierig erscheinen läßt, ist der Umstand,
daß sämtliche möglichen Instanzen von 'Substanz' als Exemplifikationen

von 'Substanz qua Substrat' ins Auge gefaßt werden. Dies deutet
auf eine systematisch äquivoke Verwendung des Terminus «Substrat»
hin. Daß Aristoteles ausgerechnet hier, wo er mit der Charakterisierung
der Substanz im Sinne von Xoyoç und jxopcpr) vermittels der Ausdrücke
«ein bestimmtes Etwas» und «abtrennbar»/«abgetrennt» in der Sache

ja ähnlich zu argumentieren scheint wie am Ende des einschlägigen
Kapitels im 'Philosophischen Lexikon' A 8 den Terminus Ü7roxsi(xsvov

in einem augenscheinlich weiten Sinn verwendet [i. e. logisches Subjekt
der Prädikation und metaphysisches Substrat für Bestimmungen], ist
erstaunlich. Denn tatsächlich läßt sich die in À 8 statuierte Unterscheidung

(s. o.) nur dann sinnvoll aufrechterhalten, wenn «Ü7tox£i[X£vov» hier
anders verstanden wird als in A 8. Aber gerade dies scheint nicht der
Fall zu sein. Denn die Typisierung in Met. H 1 folgt in dieser Beziehung
ziemlich exakt dem Zusammenhang von Met. Z 3. Und auch hier ist die
dreifache Explikation am Begriff des Substrates orientiert, der zuvor

de la matière?» (VI. Symposium Aristotelicum, Chantilly 1972) diskutiert wird.
Siehe auch J. Owens, «Matter and Predication in Aristotle». In: E. McMullin
(Hrsg.), The Concept of Matter in Greek and Medieval Philosophy, Notre Dame 1963,
S. 79-95, auch in: J. M. E. Moravcsik (Hrsg.), Aristotle. A Collection of Critical
Essays, New York 1967, S. 191-214. - Die Materie-Form-Beziehung wird bisweilen
als Erklärung der Genus-Species-Beziehung herangezogen: R. Rorty, «Genus as
Matter. A Reading of Metaphysics Z-H». In: Exegis and Argument (oben, Anm. 20)
S. 393-420; M. Grene, «Is Genus to Species as Matter to Form?». In: Synthese
28 (1974) 51-69; R. Rorty, «Matter as Goo: Comments on Grene's Paper». In:
Synthese 28 (1974) 71-78.



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 131

(1028b36-37) so definiert wurde, wie er im Rahmen der Spezifikation
von Substanz* erscheint. Nimmt man diesen Punkt ernst, so schwindet
auch die Hoffnung auf undurchlässige Unterscheidungskriterien.

Gewiß, man könnte geltend machen, daß Aristoteles' Argumentation

in Met. Z zunächst ein dialektisches Gepräge aufweist:
Lösungsmöglichkeiten werden konfrontiert und gegeneinander ausgespielt.
Gleichwohl bleibt unklar, wieso ausgerechnet Form als funktionaler
Gegenbegriff zu Materie für eine Explikation des Sinnes von «Substanz»

qua Substrat in Betracht gezogen wird 38. Der argumentative Zusammenhang

ist also keineswegs durchsichtig. Und die in 1029al-5 verfolgte
Explikation von 'Substanz' unter dem Gesichtspunkt Ü7roxsi[x£vov
verwischt jenen Unterschied, der im Philosophischen Lexikon einigermaßen
präzis herausgestellt zu sein schien. Denn mit der Orientierung der
möglichen Bedeutung Substanz** an dem Leitbegriff Û7tox£t(xsvov, der in A 8

einzig und allein der Spezifikation von Substanz* dienstbar gemacht
wird, wird auch die Unterscheidung zwischen Substanz* einerseits und
Substanz** andererseits wenn nicht schon gegenstandslos, so doch für
unsere Zwecke irrelevant.

Sollte dies Aristoteles' Absicht gewesen sein, so würde dies besagen,
daß die wirkungsgeschichtlich bedeutsame Unterscheidung zwischen
Substanz einerseits und Essenz andererseits de facto auf schwachen
Füßen steht39. Und ist es schon aussichtslos, die aristoteüsche Substanz-

Spekulation in dieser Weise präzisieren zu wollen, so zeigt das Faktum
der begrifflichen Assimilation der Substanz2 an den Status der Substanzi
eine weitere Konsequenz : Der Begriff der Substanz spielt für Aristoteles
nämlich genau da eine sozusagen cruzial wichtige Rolle, wo er - wie in
Met. Fl- die Möglichkeit einer platonisierenden Seinswissenschaft neu
in Betracht zieht40. Sein Optimismus bezüglich der Möglichkeit einer

38 Auch ein Hinweis auf Met. 1038b5-6 mit der Unterscheidung zweier
Bedeutungen von « Û7TOXst[Xsvov» läßt die gedankliche Assoziation in 1029a3 nicht
plausibler erscheinen. Was den gedanklichen Duktus der Argumentation in Met. Z
angeht, so gibt es eine Reihe von anderen Schwierigkeiten. So etwa auch in Gestalt
des Faktums, daß Z 3 in keiner Weise auf das Bezug nimmt, was in Z 2 entwickelt
wurde. Eine präzise Analyse des Buches Z würde die Vermutung erhärten, daß
hier sehr verschiedene Ansätze thematisiert sind. F. Grayeff, Aristotle and His
School, London 1974, S. 84—125 geht in der Beurteilung dieser Inkonzinnitäten
sogar so weit, daß er in Met. Z die Auffassungen von zwei, wenn nicht sogar drei
Generationen von peripatetischen Philosophen zusammengestellt findet.

39 Andere Erwägungen in dieser Richtung stellt auch E. Buchanan an:
Aristotle's Theory of Being, Cambridge, Mass. 1963, Kapitel I.

40 In diesem Punkt folge ich G. E. L. Owen, «The Platonism of Aristotle».



132 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

solchen Disziplin, welche das Seiende als seiendes in den Blick faßt41,

gründet nämlich in der Annahme, daß der faktischen Mehrdeutigkeit des

«ist» eine brennpunktartige Verankerung im Zentralbegriff der oùaia
vorausgeht. Grundlage dieser Art von paronymischer Ontologie, die von der
These ausgeht, daß «sein» auf mehrere Weisen ausgesagt wird, aber in
Bezug auf einen einzigen Begriff, eine einzige Natur, und in nicht
äquivoker Weise 42, ist jedoch die natürliche Substanz (i. e. Substanz1 bzw.

Substanz*), die ihrerseits wiederum - wie G. Patzig darlegte 43 -
sozusagen brennpunktartig auf die eine göttliche Substanz bezogen ist. Ob

in den Metaphysik-Büchern Z, H, 0 tatsächlich so etwas wie eine

Auflösung dieser doppelt paronymischen Ontologie zu registrieren ist und
Aristoteles entsprechend auch die Möglichkeit einer theologischen
Letztbegründung des brennpunktartigen Sinnes von «sein» schwinden sieht,

mag offenbleiben. Tatsache ist, daß auch die an Met. T 1 anschließende

- oder doch scheinbar anschließende - Erörterung in Met. Z 1 von dem

Begriff der natürlichen Substanz auszugehen scheint, daß aber die eigentliche

Erörterung in Met. Z und später immer mehr eine Orientierung an
dem Begriff der Form und des Wesens verrät und damit den zentralen

Begriff für das Prädikat «seiend» eigentlich in den der Substanz**
verlegt: Tatsächlich sagt Aristoteles: «oùufa ist die innewohnende Form,
aus welcher und der Materie die gesamthafte [seil, oürna] oùcria genannt
wird» (ZU, 1037a29-30), - eine Aussage, die zu implizieren scheint, daß

die natürliche Substanz ihrerseits als etwas verstanden werden soll, welches

im Blick und Bezug auf eine einizige Natur Substanz genannt wird 44.

Wie also läßt sich die sogenannte Brennpunktbedeutung von «sein»

einigermaßen sinnvoll erklären?

In: Proceedings of the British Academy 50 (1965) 125-150; auch in: J. Barnes,
M. Schofield, R. Sorabji (Hrsg.), Articles on Aristotle. I, London 1975, S. 14-34.

41 Genau was mit dem Ausdruck eigentlich gemeint ist, ist heute wiederum

- auf dem Hintergrund der Thesen P. Merlans - Gegenstand kontroverser
Diskussionen. Einen guten Überblick über die Deutungsversuche gibt H. Happ, Hyle.
Studien zum Aristotelischen Materiebegriff, Berlin 1971, S. 310-472.

42 Met. 1003a33-34. Dazu siehe G. E. L. Owens Arbeit (oben, Anm. 5) ; auch:
«A Proof in Ilspi iSstöv. In: Journal of Hellenic Studies 77 (1957) 103—111, «Aristotle

on the Snares of Ontology». In: New Essays on Plato and Aristotle (oben,
Anm. 31) S. 69-95. Vgl. aber auch G. Patzig, «Theologie und Ontologie in der
Metaphysik des Aristoteles». In: Kant Studien 52 (1960/1961) 185-219, K. E.
Specht, «Über die primäre Bedeutung der Wörter bei Aristoteles». In: Kant
Studien 51 (1959/1960) 102-113.

43 « Theologie und Ontologie in der Metaphysik des Aristoteles » (oben, Anm. 42)
S. 185 ff.

44 Diese Stelle mit der präpositionalen Wendung «von der/aus der» (èÇ o5)



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 133

IV. Sein und Sein

Welche Art von Antwort Aristoteles vorgeschwebt haben dürfte, ist
nicht schwer zu sagen. Sowohl die These von der Identität von Substanz
und Essenz45 wie auch der Rekurs auf das Akt-Potenz-Schema
dergestalt, daß es sich bei der Substanz und Form um Aktivität handelt 46,

zeigen, daß Aristoteles' Sondierung eines tragfähigen Begriffes von
Substanzialität letztlich mehr leisten soll als nur eine Orientierungshilfe bei
der Parzellierung dessen, was existiert. Aristoteles' diesbezügliche
Annahmen gehen nämlich über das hinaus, was als Gegenstandsontologie
anzusprechen wäre. Tatsächlich bedeutet sowohl die Behauptung einer

ontologischen Identität von Substanz und Essenz wie auch die These

von der Form und Substanz als Aktivität einen Versuch in die Richtung,
die Gegenstände selbst als Repräsentanten jener zugegeben vagen
Bedeutung von «sein» zu verstehen, die das Wort «ist» als Ausdruck des

Gegenbegriffes zu 'Werden', '(sich) Verändern' von jeher assoziierte 47.

*

Der Gedanke der ontologischen Identität des Seienden [i. e. des

Einzeldinges] mit seinem Sein [i. e. dem Was-sein] kann dieser

Vorstellung insofern Ausdruck geben, als ein beliebiger raum-zeitlicher

wird von einigen Forschern als Ausdruck der rçpèç cv-Relation interpretiert. Siehe

J. Owens, The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics (oben, Anm. 36)
S. 335 Anm. 33. Wenn Aristoteles dies sagen wollte, so sagt er es in einer sehr
obskuren Weise.

45 Vgl. oben, Anm. 8. Allerdings ist Aristoteles auch hier nicht wirklich
konsistent. Denn es gibt Stellen, die dahingehen, daß diese Entität nur für materiefreie

Entitäten gilt, - also für Entitäten nach der Art der platonischen Ideen.
Siehe E. Hartman, Philosophical Review 85 (1976) 555.

46 Met. 1050bl-2. Im Blick auf die bekannte Frage nach der eigentlichen
Bedeutung von «svlpyeia» behauptet E. Vollrath, Die These der Metaphysik
(oben, Anm. 9) S. 58 Anm. 11, daß dieser Terminus «von der Anwesenheit her zu
begreifen ist». Nun bedeutet Ivlpysta, wie K. von Fritz (Philosophie und sprachlicher

Ausdruck bei Demokrit, Piaton und Aristoteles, Darmstadt 1966, S. 68)
betont, nicht «Wirksamkeit» sondern den Zustand des «Im-Werk-Seins», - eine
Vorstellung, die die der «Anwesendheit» zwar zu enthalten scheint, aber deshalb
noch nicht von ihr her gedacht werden muß. — Eine vergleichsweise nüchterne
Diskussion bietet J. Stallmach, Dynamis und Energeia, Meisenheim 1959, S. 182ff.

47 Vgl. dazu auch C. H. Kahn, The Verb 'be' in Ancient Greek (oben, Anm. 10)
S. 392 u. ö.



134 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

Gegenstand - so meint Aristoteles - nur für den Fall als «nicht akzidentell
einer» anzusprechen ist, daß kontinuierlich ist, - kontinuierlich in dem

Sinn, daß seine Bewegung sowohl was Raum wie auch Zeit angeht, unter-
bruchslos ist48. Die Kontinuität der raum-zeitlichen Karriere eines
solchen Gegenstandes hängt jedoch an der Präsenz der individuellen Form49,
welche die Substanz als das begreifbar macht, was sie ist: Als Menge

von Elementen in einer fixierten Ordnung, die sich selbst zu dem
selbstdeterminierten Ziel bewegt50. Der Begriff der Bewegung enthält einen
Hinweis auf funktionelle Momente; und tatsächlich betrachtet Aristoteles

die Form zumal lebendiger Wesen bisweilen als das, was deren
charakteristische Verhaltensweisen ausmacht51. Doch hängen die
funktionellen Momente ihrerseits von den strukturellen Momenten ab 52. Und
da die Form qua Essenz die strukturelle Ordnung der Konstituentien
Materie, Bewegung und Ziel ausmacht, wird auch einsichtig, warum
Aristoteles meinte, daß die ouata nicht von dem getrennt sein könne,
dessen Wesen sie ist, und weshalb die Essenz als strukturelle Ordnung
der Substanz von dieser nicht wirklich verschieden sei. Mithin läßt sich

die Behauptung einer ontologischen Identität von Substanz und Essenz

als logisches Requisit für die Behauptung der Identität eines Dinges
durch die Zeit verstehen.

48 Vgl. Met. 1046a6, 1052a25-26.
49 Mit der Frage nach dem aristotelischen Verständnis der sogenannten

individuellen Form ergeben sich Sonderprobleme. Zwar sagt Aristoteles in der
Metaphysik anders als in der Kategorienschrift, daß nichts allgemein Prädizierbares
Substanz sei (1038b8-9), aber die Behauptung 1034a4-5, daß Sokrates und Kallias
der Form nach identisch sind, und daß sie dieselbe Form haben {Part. An. 644a
24-25), legt den Gedanken nahe, daß die Form, die als Substanz par excellence
gedeutet wird (1032bl-2, 1033bl7 u. ö.), doch den Status eines Universale hat. -
Siehe J. Lesher, «Aristotle on Form, Substance, and Universals». In: Phronesis
16 (1971) 169-178. - Die Theorie, daß Aristoteles sowohl eine universelle Form
wie auch eine besondere Form in Betracht zieht, wurde von R. Albritton, «Forms
of Particular Substances in Aristotle». In: Journal of Philosophy 54 (1957) 699-708
und W. Sellars, «Substance and Form in Aristotle». In: Journal of Philosophy
54 (1957) 688-699 vertreten.

50 Vgl. J. M. E. Moravcsik, «Aristotle on Adequate Explanation». In:
Synthese 28 (1974) 5.

51 Siehe N. White, «Aristotle on Sameness and Identity». In: Philosophical
Review 80 (1971) 195.

52 J. Bogen, «Moravcsik on Explanation». In : Synthese 28 (1974) 19-20 macht
geltend, daß Moravcsiks Charakterisierung der Form-Ursache als strukturelles oder
funktionelles Konstituens nicht auf sämtliche Fälle zutrifft, die Aristoteles vor
Augen hat. Das ist gewiß richtig. Doch orientiert sich Moravcsik m. E. am
aristotelischen Paradigma-Fall.



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 135

Die Behauptung, daß Substanz und Form Aktivität seien, scheint
diese Überlegung in gewisser Weise zu vervollständigen. Denn unter
'Aktivität' versteht Aristoteles eine Form der Betätigung, die nicht in
der Zeit ist und damit jeder Form von Veränderung gegenüber indifferent
ist. Dieser Gedanke bedarf der Erläuterung: Während prozeßhafte
Bewegungen für Aristoteles generell dadurch charakterisiert sind, daß sie in
Analogie zur Mittel-Zweck-Beziehung eine bestimmte, durch die Angabe
des Zieles definierte Zuständlichkeit herbeiführen, um dann abzubrechen,
handelt es sich bei der Aktivität um eine Form der Betätigung, die das

Ziel in sich selbst hat53. Sie ist mit der durch die Angabe des Zieles

(tsAoç) oder Werkes (epyov) definierten Zuständlichkeit gewissermaßen
identisch. Für die aristotelische Analyse des Unterschiedes zwischen

'Bewegung' und 'Aktivität' ist augenscheinlich die Beobachtung wichtig,
daß manche Verben ohne logischen Widerspruch zur gleichen Zeit im
Präsens und Perfekt Verwendung finden können. Genauer gesagt scheint
Aristoteles sagen zu wollen, daß die Verwendung bestimmter Verben im
Präsens (z. B.«lebt gut») jeweils das Perfekt enthält. Anders funktionieren
Ausdrücke wie «ein Haus bauen» so, daß das Präsens das Perfekt
ausschließt. Diese Überlegungen in Met. 0 8 und E. N. X 4 scheint Aristoteles

einer generellen Unterscheidung zwischen Aktivitäts-Verben und
Bewegungs-Verben dienstbar zu machen. Und so betrachtet wird dann
die Annahme entscheidend, daß Bewegungen stets in der Zeit sind
(E. N. 1179bal4), wohingegen Aktivitäten per negationem54 nicht in der
Zeit sind 55, sondern in einem gewissen Sinne als atemporal angesehen

53 Met. 0 8. Eine ausgezeichnete Studie zu diesem Problemkreis bietet J. L.
Ackrill, «Aristotle's Distinction Between Kinesis and Energeia». In: New Essays
on Plato and Aristotle (oben, Anm. 31) S. 121-142. Siehe auch M. H. Mullern,
«Types of Processes According to Aristotle». In: Monist 52 (1968) 237-251.

54 Die terminologische Verwendung von « Bewegung » und « Aktivität » schwankt
bekanntlich und hat entsprechend auch zu zahlreichen Mißverständnissen geführt,
so etwa im Fall von Met. 1047b30-32 (siehe J. Owens, The Doctrine of Being in
the Aristotelian Metaphysics (oben, Anm. 36) S. 405 und Anm. 15). Dagegen ist
an der vergleichsweise eindeutigen Stellungnahme in 1047a30 festzuhalten,
wonach keine Bewegung wirklich Aktivität sei. Vgl. M. H. Mullern, «Types of
Processes According to Aristotle» (oben, Anm. 53) S. 240.

55 Über die Bedeutung von Phys. 221b3^4 bin ich mir nicht im klaren.
Zurückhaltend im Urteil ist auch H. Wagner, Aristoteles. Physikvorlesung, Darmstadt

1967, S. 579. W. Marx, Einführung in Aristoteles' Theorie vom Seienden,
Freiburg 1972, S. 49, bemerkt in diesem Zusammenhang: «Der Sinn der Ewigkeit
bestimmt sich für die Ousia daraus, nicht-zeitlich oder außer-zeitlich zu sein. Die
Ousia als Eidos unterliegt weder der zerstörenden Macht der Zeit, noch ist sie
durch die Zahl einer nur räumlichen Bewegung meßbar... ». Diese Überlegungen
scheinen mir richtig zu sein.



136 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

werden. Wie Aristoteles dies genau verstanden wissen will, ist sehr unklar.
Doch wenn er meint, daß Präsens und Perfekt im Fall der Beschreibung
von Aktivitäten gleichermaßen anwendbar sind, so kann er damit
eigentlich nur sagen wollen, daß keines von beiden in dem Sinne anwendbar

ist, in welchem zeitlich bestimmte Aussagen normalerweise
Verwendung finden. Und wenn Aristoteles Substanz und Form als Aktivität
zu begreifen wünscht, Aktivitäten aber per se nicht in der Zeit sind, so

würde die Anwendung dieser Betrachtungsweise auf materiebehaftete,
durch Potenzialität gekennzeichnete und damit in der Zeit befindliche

Segmente der Realität soviel besagen, wie daß die Materie im Zustand
der durch die Form determinierten Aktivität insofern nicht in der Zeit
ist, als die Beschreibung dieser Aktivität keine eigentlich zeitlich
bestimmte Aussage trifft. Vermutlich würde Aristoteles sogar sagen, daß

die Substanz qua Aktivität über das Merkmal der Atemporalität verfügt.
Worin besteht nun diese Art von Aktivität und wieso hat sie Züge der

logischen Atemporalität? Aristoteles könnte damit einfach die
Überlegung verbunden haben, daß ein raum-zeitliches Segment der Wirklichkeit

dann als Aktivität anzusprechen ist, wenn die definitorische
Beschreibung hält; und das Moment der Atemporalität ist mit dem «ist»

gegeben, welches die Beziehung zwischen definiendum und definiens
ausdrückt. Doch bleibt dieser Punkt schon deshalb unklar, weil Aristoteles
den begrifflichen Status der Form des individuellen Dinges nie wirklich
präzisiert5S. Und diese fundamentale Unklarheit wirkt sich natürlich
dahingehend aus, daß auch die begriffliche Struktur der als Aktivitäten
betrachteten Segmente der Wirklichkeit schwer durchschaubar ist57.

Sofern Aristoteles sagt, daß eine Materie x dann der Aktivität nach ist,
wenn sie in die Form y gelangt ist (1050al5-16), scheint er die Zuständ-
lichkeit der Aktivität also durchaus propositional als Beziehung zwischen

zwei Entitäten « und y zu deuten 58. Sofern er jedoch Substanz und Form

56 Vgl. oben, Anm. 49.
57 Aristoteles scheint dies selbst anzudeuten. Denn in Met. 1048b6-8 sagt

er, daß man von Aktivität nicht im Falle sämtlicher Dinge in gleicher Weise spricht,
sondern nur « analogisch » (vgl. auch 1071a5-6). Dazu kommt, daß Aristoteles
auch die Verwendung von «sein» gemäß des Akt-Potenz-Schemas gliedert (1017a35—
107b9; vgl. 1051a35-bl).

58 Dieser Vorstellung scheint auch in Met. 1048a31 Ausdruck gegeben zu sein:
«Aktivität ist also das Vorhandensein einer Sache, nicht so wie wir sagen (daß sie)
der Möglichkeit nach vorhanden ist», - eine Aussage, die besagt, daß Atemporalität
in dem Bestehen eines Sachverhaltes lokalisiert ist, welcher durch eine singulare
prädikative Aussage bezüglich des Wesens eines Dinges getroffen wird.



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 137

als Aktivität identifiziert und Substanz im Sinne von Form i. e.

Substanz** bzw. Substanz2 als toSs -u versteht (s. o.), scheint er den begrifflichen

Gehalt,des prädikativen Ausdruckes isoliert ins Auge zu fassen

(1071a8-9).

Ungeachtet dieser Unklarheiten bezüglich der begrifflichen Struktur
der Aktivität fordert das Faktum der Erklärung der Substanz als Aktivität

für «oücda» im Prinzip ebenso wie für «sïvou» eine Bedeutung, die
sich augenscheinlich nicht in unserem Begriff der Existenz erschöpfen
kann. Denn ebenso wie «Substanz» logisch betrachtet zu einem nomen
actionis wird, wird auch «sein» - zumindest in seiner brennpunktartigen
Kernbedeutung - zu so etwas wie einem Aktivitäts-Verbum. In frivoler
Analogie zu M. Heideggers Verben «Nichten» und «Wesen» könnte man
dieses brennpunktartig auf die Substanz bezogene Aktivitäts-Verbum
«sein» etwa im Sinne von «sein Wesen treiben» verstehen. Da nun die
inhaltliche Bestimmung der Aktivität für Aristoteles konkret darauf
Rücksicht nimmt, wie die jeweilige Materie % eines Dinges a durch den

Eintritt in die Form y strukturiert ist59, orientiert sich die inhaltliche
Bestimmung des als Aktivitäts-Verbum behandelten «sein» generell an
der inhaltlichen Bestimmung der als Substanz interpretierten Aktivität.

Konkret sieht dies so aus, daß «sein» im Falle seiner Anwendung
als Prädikat auf lebendige Dinge soviel heißt wie « am Leben sein » 60

und im Falle seiner Verwendung in einem Satz wie «Eis ist» soviel

bedeutet, daß das Eis so-und-so verdichtet ist (H 2, 1042b25). Von einem
Stück Eis sagen, daß es ist, heißt demnach behaupten, daß es seine

Solidität hat, bewahrt und bleibt, was es ist. Eine ähnliche Vorstellung
scheint auch da vorzuliegen, wo Aristoteles sagt «Wenn ein Mensch

gesund ist, dann ist auch Gesundheit ; und die Gestalt der ehernen Kugel
ist gleichzeitig wie die eherne Kugel» (1070b21-24). Daß Aristoteles diese

Verwendung von «sein» als Aktivitäts-Verbum von der eigentlichen
Verwendung von «sein» als Verb der Existenz unterschieden wissen will,
steht außer Frage. Denn da, wo er die Fragen «Ist x?» und «Was ist x?»

unterscheidet, macht er geltend, daß die zweite Frage erst dann zur
Beantwortung ansteht, wenn ausgemacht ist, daß es einen derartigen
Gegenstand tatsächlich gibt (Anal. Post. 89b34-90al). Anders geht die

59 Met. 1071a8.
60 Vgl. De An. 415bl3, De Gen. Corr. 318b25, E. N. 1166a4-5.



138 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

Argumentation in Met. H 2 eindeutig dahin, daß man die Bedeutung
des «ist» im Falle seines Vorkommens in Sätzen von der Art « ^ ist» nur
dann kennt, wenn man weiß, was v-sein bedeutet. Während also der

Zusammenhang in Anal. Post. II 1 auf eine Verwendung des absolut
konstruierten, als einstelliges Prädikat behandelten «ist» als Verb der
Existenz hindeutet61, weist der Zusammenhang der Metaphysik-Stelle
für die Bedeutung von «...ist» auf die eines realen Prädikates, dessen

inhaltliche Bestimmung sich de facto nach dem richtet, was an die
grammatikalische Stelle des Subjektes tritt. Mithin ändert sich der deskriptive

Sinn von «ist» nicht nur entsprechend der Kategorien-Unterschiede.
Auch innerhalb der einzelnen Kategorien kommen solche Unterschiede

zum Tragen. Und wenn Aristoteles voraussetzt, daß der Terminus
«Aktivität» jeweils nur analogisch Verwendung findet, so gilt dies in
gewisser Weise wohl auch für das «ist» als unvollständiges deskriptives
Symbol. Indes bleibt festzuhalten, daß der Gedanke der in Gestalt der
Substanz verankerten Zentralbedeutung von «ist» damit nicht
desavouiert wird.

Diese Verwendung von «sein», die wir der Einfachheit halber mit
«sein» (*) markieren können, um sie von «sein» (**) als Verb der Existenz
zu unterscheiden 62, wird von Aristoteles erwähnt ; denn er macht
verschiedentlich darauf aufmerksam, daß «sein» auch gemäß der Akt-
Potenz-Unterscheidung ausgesagt wird63. Indes unterscheidet er «sein»

(*) nicht ausdrücklich von«sein»(**). Und die Frage, wie die Verwendung
von «sein» (*) zu der Verwendung von «sein» gemäß der Kategorien 64

61 Dies ist eine der wenigen Stellen, wo «ist» klar als unser Verb der Existenz
«es gibt...» markiert ist. (Ich stimme mit G. E. L. Owen, «Aristotle on the Snares
of Ontology» [oben, Anm. 31] S. 76 Anm. 1 in der Auffassung überein, daß Bonitz'
Emendation 1042b27 ebenso sinnentstellend ist wie Jaegers Ergänzung). Man mag
indes geltend machen, daß Aristoteles die Logik seiner eigenen Argumentation in
Anal. Post, und die damit verbundene Auszeichnung des «ist» als Verb der Existenz
selbst undurchsichtig macht. Vgl. u. a. C. H. Kahn, «Why Existence Does Not
Emerge as a Distinct Concept in Greek Philosophy ». In : Archiv für Geschichte
der Philosophie 58 (1976) 326.

62 Vgl. G. E. L. Owen, «Aristotle on the Snares of Ontology» (oben, Anm. 31)
S. 85. Meine Auslegung von «sein» (*) unterscheidet sich jedoch von der seimgen,
zumal in der Anwendung des Begriffes der Atemporalität. J. Hintikka würde
diesen Punkt vermutlich als anachronistisch bezeichnen, vgl. Time and Necessity
(oben, Anm. 10) S. 84.

63 Vgl. Anm. 57.
64 Aristoteles' Kategorien-Theorie bedarf weitergehender Analysen, trotz

J. M. E. Moravcsik, «Aristotle's Theory of Categories». In: Ders.: Aristotle
(oben, Anm. 37) S. 125-145, und G. Patzig, «Bemerkungen zu den Kategorien des



Aristoteles und das Problem von Substanzialitât und Sein 139

paßt, wird nicht eigens diskutiert. Beide Verwendungen (to (xsv/to Ss)

scheinen im gewissen Sinne unverbunden nebeneinander zu stehen. Doch

zwingt uns das Faktum der Erklärung der Substanz als Aktivität natürlich

zu der Annahme, daß Aristoteles die Bedeutung des rein klassifika-
torisch und sozusagen gegenstandsontologisch verwendeten «ist» der

Kategorien-Theorie offenbar metaphysisch angereichert: Während uns
der Rekurs auf die Kategorien-Distinktionen nämlich im Prinzip nur
darüber informiert, welcher Typus von Entität zur Sprache gebracht ist,
vermag die Orientierung an dem brennpunktartig auf die Substanz

bezogenen Aktivitäts-Verbum «sein» darüber Aufschluß zu erteilen, worin
die Tatsache der Existenz dieser oder jener Entität inhaltlich besteht.

Dieser Gesichtspunkt wird in dem formelhaften Ausdruck « (Seiendes)
als seiendes» markiert. Wenn also Aristoteles seine ursprünglichen
Bedenken gegen die Konzeption einer platonisierenden Seinswissenschaft
zurückstellt und den Gedanken verfolgt, daß sämtliche Dinge die sind (**)
unter einem Gesichtspunkt ins Auge gefaßt werden können, so betrifft
dieser Aspekt also die Art und Weise, wie sie den Sinn von «sein» (*)
repräsentieren.

Hier gibt es - dies wurde bereits angedeutet - signifikante
Unterschiede. Sie weisen darauf hin, daß Aristoteles ähnlich wie Piaton zur
Vorstellung eines 'ontologischen Komparativs' gelangte 65. Denn während

Eigenschaften «sein» (*) per definitionem nur mit Bezug auf jenen
Gegenstand repräsentieren, für den sie wahr sind, repräsentieren Dinge
in der Kategorie der Substanz - zumal im Zustand der svépysta - «sein(*) »

Aristoteles». In: Einheit und Vielheit. Festschrift C. F. von Weizsäcker (hrsg. von
G. Süssmann, E. Scheibe), Göttingen 1973, S. 60-76. - In einer neuen Arbeit (Der
Sinn von Sein in der älteren griechischen Philosophie, Heidelberg 1976, S. 13 ff.)
vertritt U. Hölscher die These, daß in A 7 nur das prädikative «ist» zur Debatte
steht (vgl. auch C. H. Kahn, «The Verb 'to be' and the Concept of Being» in:
Foundations of Language 2 (1966) 248 f.). Diese Beurteilung von 1017a22-30 dürfte
korrekt sein (vgl. auch E. Buchanan, Aristotle's Theory of Being [oben, Anm. 39]
S. 11). Indes zeigt das Kapitel Z 1, daß von Hölscher nicht in Betracht gezogen
wird, wie problematisch der Versuch einer solchen Festlegung tatsächlich ist. Denn
der Rekurs auf die Kategorien-Unterscheidung in Z 1 besagt ziemlich klar, daß
Aristoteles hier nicht an prädikative Sätze von der Art «* ist rot» denkt, sondern
vielmehr an Sätze wie «rot ist». D. h. : Die Bedeutungen des «ist» schwanken hier
gemäß des Subjekt-Terminus.

65 Vgl. neben W. Bröcker, «Piatons ontologischer Komparativ». In: Hermes
87 (1959) 415-425, und G. Vlastos, «Degrees of Reality in Plato». In: New Essays
on Plato and Aristotle (oben, Anm. 31) S. 58-75 (auch: Platonic Studies, Princeton
1973, S. 58-75) G. Mainberger, Die Seinsstufung als Methode und Metaphysik,
Freiburg 1959.



140 Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

sozusagen mustergültig. Denn die Art und Weise wie sie dies tun, bedarf -
so meint Aristoteles - keiner Beschreibung, in der ein Hinweis auf andere

Entitäten gegeben werden muß. Doch rechnet Aristoteles bekanntlich
mit einer Hierarchie von Substanzen. Und deren natürliche Rangordnung
läßt sich nach Maßgabe des Akt-Potenz-Schemas bestimmen, d. h. in
Orientierung an der Frage, bis zu welchem Grad sie prozeßfrei und somit

potenzialitätsfrei sind. Da es für Aristoteles nach allem was wir wissen

nur eine Substanz gibt, die absolut potenzfrei ist, hat man entsprechend

von der Annahme auszugehen, daß die Bedeutung des dem Status der
Aktivitäts-Verben begrifflich assimilierten «sein (*)» in der Tat den

Begriff der Veränderungslosigkeit66 zu Geltung bringen soll. Und man
könnte versucht sein, anzunehmen, daß Aristoteles' Sondierung des

Substanzbegriffes geradezu als Versuch gemeint war, diese von ihm
implizit destruierte metaphysische Kernbestimmung des Wortes «sein»

zu restituieren und wieder zum Gegenstand philosophischer Diskussion
werden zu lassen 67.

Parmenides' diesbezüglich konsequenzenreicher Vorschlag mußte

ja als gescheitert betrachtet werden. Denn er behandelte - wie Aristoteles
selbst moniert68 - « to sov» als Eigennamen einer substanziellen Entität,
deren Eigenschaften (i. e. Ungewordenheit, Unvergänglichkeit, Einzigkeit

etc.) vermittels einer reductio ad absurdum deduziert werden, welche

fehlerhaft ist. D. h. : Parmenides' Versuch, Ungewordenheit,
Unvergänglichkeit, Unveränderlichkeit etc. als analytisch im Seins-Begriff
enthalten zu demonstrieren, scheitert genau genommen daran, daß er
Aussagen von der Art 'c^Fa' als Behauptungen von der Art '^>(gx) (Fx)'
versteht, welche für ihn natürlich sinnlos sind. Anders scheitert Piatons
Versuch 69, den Sinn von «sein» im Sinne von «wirklich sein» durch eine

gleichnamige Idee Sein explizierbar zu machen daran, daß die Idee qua

66 Ähnliche Erwägungen stellt in einem anderen Zusammenhang J. Owens
an: The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics (oben, Anm. 36) S. 464;
kritisch hierzu: W. Lezsl, Aristotle's Conception of Ontology, Padua 1975, S. 169.

67 Ich glaube nicht, daß es dieser Sinn von «sein» ist, den M. Heidegger
(Was ist Metaphysik?, Frankfurt 1949, u. ö.) zu finden wünscht. - Eine anderweitig

informative Beurteilung gibt H. Seide, «Zur Seinsfrage bei Aristoteles und
Heidegger». In: Zeitschrift für Philosophische Forschung 30 (1976) 203-226, sowie
K. E. Specht, Sprache und Sein. Untersuchungen zur sprachanalytischen Grundlegung

der Ontologie, Berlin 1967, passim.
68 Vgl. Phys. I 6, Simplicius, In Phys. 126, 11.
69 Siehe generell A. Graeser, Piatons Ideenlehre. Sprache, Logik und

Metaphysik. Eine Einführung, Bern - Stuttgart 1975, Kapitel XI: «Die Ideen und das
'Sein'».



Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein 141

Idee nur den Status eines gemeinsamen Prädikates hat. Und Universalien

können, so meint Aristoteles, nicht als Instanzen des toSs ti
betrachtet werden 70. So betrachtet konnte Aristoteles also zu dem Befund
gelangen, daß sowohl das parmenideische Seiende wie auch die platonisch

wirklich seienden Dinge Un-Dinge sind : Handelt es sich hier schon

um so etwas wie hybride Konstruktionen, so können sie a fortiori auch

nicht als exemplarische Repräsentanten des metaphysischen Sinnes von
«sein» in Betracht gezogen werden.

Seine Reduktion der altehrwürdigen Seins-Frage (tI to öv) auf die

Frage «Welches ist die Seiendheit?» (Z 1, 1028b2-4) bedeutet - so meint
Aristoteles - den aussichtsreichen Versuch, den begrifflichen Status der

exemplarischen Repräsentanten des Sinnes von «sein» zu bestimmen.
Die prinzipiellen Schwierigkeiten eines solchen Unterfangens liegen auf
der Hand. Und offenbar wurden diese Schwierigkeiten von Aristoteles
auch als solche empfunden. Aber das Faktum der begrifflichen Assimilation

des Status der Substanzen vom Typus (2) an den der Substanzen

vom Typus (1) macht in Gestalt der aristotelischen Behauptung einer

ontologischen Identität von Substanz und Essenz aus der Not eine

Tugend. Denn die Identifikation des Seienden mit seinem Sein und die

Betrachtung dieses Seins als atemporale Aktivität scheint geeignet, die

metaphysische Komponente des Seins-Begriffs der griechischen Ontologie
erstmals faßbar zu machen. Insofern bedeuten Aristoteles' Überlegungen
zu Substanzialität und Sein einen historisch wichtigen Schritt. Doch ist
die griechische Ontologie eben darum auch unwiederholbar 71.

70 Siehe oben, Anm. 49.
71 Ähnliche Überlegungen macht W. Kamlah geltend: «Aristoteles' Wissenschaft

vom Seienden und die gegenwärtige Ontologie». In: Archiv für Geschichte
der Philosophie 49 (1967) 295-297.


	Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

