Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Avristoteles und das Problem von Substanzialitdt und Sein
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS GRAESER

Aristoteles und das Problem
von Substanzialitit und Sein

Gerhard Miiller gewidmet

I. Ewnfiihrung

Der Seins-Begriff der griechischen Ontologie involviert eine Vor-
stellung von Zeitlosigkeit, — Zeitlosigkeit nicht verstanden als Eigen-
schaft etwa von omnitemporalen oder ewigen Sdtzen!, sondern ding-
sprachlich verstanden als Eigenschaft eben jener Dinge (ta &vta), von
denen in solchen Sitzen die Rede ist. Diese iibrigens nicht nur fiir die
antike Philosophie charakteristische Tendenz, Eigenschaften von Sitzen
auf jene Dinge zu iibertragen, von denen in ihnen die Rede ist 2, fiihrte
im Falle der Entdeckung des logisch atemporalen «ist» durch Parme-
nides 3 sozusagen zwangsldufig zur Konzeption eines unveridnderlichen,
starren Seienden. Sie steht auch der Genese der platonischen Ideenwelt
Pate * und scheint fiir Aristoteles’ spitere Sondierung der Bedeutungen

! Siehe etwa P. F. STRAWsoON, Introduction into Logical Theory, London
1967, S. 151. 199-200 u. 6.; W. V. O. QuiNg, Word and Object, Cambridge Mass.
1960, § 9, § 40; Philosophie der Logik, Stuttgart 1973, S. 22 u. 6.

2 Vgl. etwa M. FurtH, «Elements of Eleatic Ontology». In: Journal of the
History of Ideas 7 (1968) 111 {1.

3 Dieser Gedanke wurde sehr gut artikuliert von G. E. L. OweN, «Plato and
Parmenides on the Timeless Present». In: Monist 50 (1966) 318.

*+ Eine Reihe dieser Implikationen untersuchte G. Prauss, Platon und der
logische Eleatismus, Berlin 1966. — Entscheidend fiir die Konzeption der Ideen als
Seiendes, was sich nicht verdndert, ist @ibrigens die auch fiir Aristoteles malgeb-
liche Uberlegung, daB sich unverinderliches Wissen nur auf Gegenstinde beziehen



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 121

von «Substanz» eine gewisse Rolle zu spielen, sofern diese ja von der
Annahme ausgeht, da der faktischen Mehrdeutigkeit vom «sein» so
etwas wie eine brennpunktartige Verankerung s im Zentralbegriff der
ovcta vorausgeht.

Dies erhellt daran, da3 «Substanz» weitgehend unterschiedslos auf
Dinge Anwendung findet, welche entweder nach der Art konkreter Indi-
viduen iiber das Merkmal der Beharrlichkeit verfiigen oder aber nach
der Art prozeBfreier Entitdten, die Aristoteles tibrigens nie prizis identi-
fiziert, sogar das Merkmal der Unverginglichkeit aufweisen ¢ oder als
Dinge betrachtet werden, die nicht in der Zeit sind 7. Und wie gewichtig
dieser Gesichtspunkt fiir Aristoteles’ Sondierung der Bedeutung von
«Substanz» tatsdchlich ist, 1aBt sich womdglich daran ermessen, daf3
Aristoteles eben im Blick auf die Frage nach der Substanz dazu neigt,
die begrifflich abtrennbare Form gua prozeBireie Entitit mit dem Indi-
viduum selbst zu identifizieren ® und die Substanz als atemporale Aktivi-
tdt zu betrachten (s. u.).

Diese Behauptung einer Art von ontologischen Identitit ® kommt
kaum von ungefihr. Denn genau genommen ist sie — fiir sich betrachtet -
so obskur, daB3 sie nur dann als philosophische Option verstdndlich
gemacht werden kann, wenn erkannt wird, daB sie auf dem Boden
bestimmter Annahmen beziiglich der Realitit erwichst, die von der
Vorstellung der Dauerhaftigkeit ausgehen und auch unausgesprochen
so etwas wie einen heuristischen Leitfaden fiir die aristotelischen Frage-
stellungen abgeben.

kann, die ihrerseits unverinderlich sind. Den begrifflichen Hintergrund dieser Uber-
legungen, die noch von der Vorstellung von Wissen als Gesehen haben auszugehen
scheinen, untersuchte J. HiNTikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle’s
Theory of Modality, Oxford 1973, S. 82.

5 Der in der Literatur heute gebrduchliche Terminus «focal meaning» kam
durch G. E. L. OWEN in die Diskussion: «Logic and Metaphysics in Some Earlier
Works of Aristotle». In: I. DURrING, G. E. L. OWEN (Hrsg.), Aristotle and Plato
in the Mid-Fourth Century, Goteborg 1960, S.163-190. Owens Uberlegungen
wurden von W. LEzsL kritisiert: Logic and Metaphysics in Aristotle. Aristotle’s
Treatment of Equivocity and its Relevance to his Metaphysical Theory, Padua 1970.

6 Siehe etwa Met. 1033b5-19 u. 6.

7 Siehe Phys. 221b3-7.

8 Vgl. Met. 1031b17-18, dazu E. HARTMAN, ¢Aristotle on the Identity of
Substance and Essence». In: Philosophical Review 85 (1976) 545-561.

9 Diesen Ausdruck verwendet E. VorLraTH, Die These der Metaphysik,
Wuppertal 1969, S. 41 u. 6.



122 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

Die nachfolgenden Erérterungen bemiihen sich entsprechend weniger
um eine detaillierte Nachzeichnung der sogenannten Substanz-Lehre als
vielmehr um den Versuch der Sondierung eben dieser Annahmen. Eine
gewisse Klirung dieser Voraussetzungen mag dazu beitragen, die Inten-
tion der aristotelischen Seinsfrage in einem klareren Licht erscheinen
zu lassen. Im Interesse der Klirung dieser und anderer Punkte scheint
es angebracht, Aristoteles’ Uberlegungen zum Wesen der Substanz zu-
nichst einer kritischen Priifung zu unterziehen, um dann auf dem Hinter-
grund des Befundes der begrifflichen Assimilation des Status der Essenz
an den der Substanz (s. u.) zu einigen Feststellungen grundsétzlicher Art
zu gelangen.

I1I. Zwei Reprisentanten von ‘Substanz’

Odeta bedeutete zunichst alles andere als das, was heute mehr oder
weniger vage mit den Worten «Essenz» bzw. «Substanz» verbunden wird.
Dieses vom Verb «sein» (elva) abgeleitete abstrakte Substantiv 19, das
seit Boethius” Kommentierung der aristotelischen Kategorien-Schrift
und seit der lateinischen Tradition meist irrefithrend durch «Substanz»
wiedergegeben wird, ist ein Wort der Alltagssprache und kann hier z. B.
«Besitz» bedeuten, gewissermalen ein Segment greifbarer Realitit —
also das, was wirklich da ist 1. Bei Platon findet sich dieses Wort 6fters
in der Bedeutung von « Wirklichkeit»: Die odote ist z. B. das Sein, die
wahrhafte Wirklichkeit, die dem FluB3 der sich wandelnden Dinge ent-
gegengesetzt ist; oder sie ist das Sein im Gegensatz zum Werden 2. Daf3
diese Vorstellung keinesfalls nebulds ist, kann leicht daran ersehen
werden, dal3 ein absolut konstruiertes, quasi als einstelliges Priadikat
verwendetes «ist» im normalen Griechisch soviel bedeuten kann wie «ist
der Fall», «ist wirklich» '3, und daB der behauptete Sachverhalt $ in der
Regel als gewissermaBen greifbares Segment der Wirklichkeit verstanden

10 Sjehe C. H. KaunN, The Greek Verb ‘Be’ in Ancient Greek, Dordrecht —
Boston 1973, S. 452-462.

11 Das trifft auch firr « ©o év» zu, vgl. W. JAEGER, The Theology of the Early
Greek Philosophers, Oxford 1947, S. 197 Anm. 2.

12 Vgl. S. MansioN, «Die erste Theorie der Substanz». In: F.P. HAGER
(Hrsg.), Metaphysik und Theologie des Aristoteles, Darmstadt 1969, S. 116.

13 Den Begriff ‘veridical use’ hatte C. H. Kaun gepriagt: «The Greek Verb
‘to be’ and the Concept of Being». In: Foundations of Language 2 (1966) 245-265. —
Einige systematische Implikationen untersuche ich in: «On Language, Thought,
and Reality in Ancient Greek Philosophy». In: Dialectica 1977, vgl. auch A. GRAE-
SER, ¢ Parmenides iiber Denken und Sagen». In: Museum Helveticum 34 (1977).



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 123

wurde: Der in einem singulidren Satz von der Art ‘e ist 7 behauptete
Sachverhalt p wird sozusagen dem begrifflichen Status jenes Dinges a
angeglichen, von dem in dem Satz «p» die Rede ist *. Und das seman-
tische Pridikat «wahr», «wirklich» wird gewissermaBen in die Dinge
selbst hineinverlegt. Jedenfalls scheinen die zahlreichen Vorstellungen,
die mit dem Wort «odslo» assoziiert werden, irgendwie in einem Begrift
von ‘Realitit’ zu konvergieren. Und Aristoteles, der an berithmter und
oft zitierter Stelle die alt-ehrwiirdige Seinsfrage auf die Frage « Welches
ist die Substanz?» (Met. Z 1, 1028b2—4) reduziert, scheint die Frage nach
der Substanz in der Tat als Versuch der Sondierung eines Begriffes von
Realitdt zu verstehen.

Was also ist odota? Entwickelt Aristoteles prizise Kriterien, nach
denen eine Klidrung der Bedeutung des Wortes odste in den Blick ge-
nommen werden kénnte, welche zudem auch eine Beantwortung der
Frage nach der Brennpunktbedeutung von «sein» ermdglichen wiirde?
Ja und Nein.

*

Jeder Versuch einer Klarung des aristotelischen Substanz-Begriffes
hat ganz elementar dem Umstand Rechnung zu tragen, daB die Ver-
wendungsweise des Wortes odote (nicht anders als die von « gloig» 1. e.
«Natur», oder unserem « Wesen») rein vom syntaktischen Verhalten her
betrachtet zwei Moglichkeiten zu erkennen gibt 13:

(1) ‘x ist eine odola’
(2) ‘y ist die odcto von 2’

DaB das Wort odcte in Sitzen vom Typus (1) eine andere Bedeu-
tung hat als im Falle seiner Verwendung in Sitzen vom Typus (2), liegt
auf der Hand. Wir konnen diesen Unterschied vorldufig so markieren,
daBl wir von Substanz, einerseits und Substanz, andererseits sprechen.
Der Unterschied, um den es hier geht, entspricht etwa dem, der im
syntaktischen Verhalten unseres Wortes « Wesen» zu Tage treten kann.
So bedeutet « Wesen» in einem Satz wie ‘Auf dem Planeten Pluto gibt
es Wesen (und dieses x ist ein solches)’ natiirlich nicht dasselbe wie
etwa im Falle der Redeweise von Gleichheit als Wesen der Gerechtigkeit.
Diesen Unterschied im Auge zu behalten, ist insofern wichtig, als selbst

14 P, F, STRAWsoN macht auf ein #hnliches Phinomen bei J. Austin auf-
merksam: Logico-Linguistic Papers, London 1971, S. 194-195.

15 Dieser Punkt wird z. B. auch von R. Dancy herausgestellt: Sense and
Contradiction. A Study in Aristotle, Dordrecht 1975, S. 95.



124 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

in unserer Rede iiber die singuldren abstrakten Termini als Bedeutungen
zugeordneten Entitdten latent die Neigung vorherrscht, das definito-
risch erfafte Wesen Q einer solchen Entitdt R seinerseits als Wesen, und
damit als Entitdt vom Typus der Substanz, zu betrachten.

Hat Aristoteles den oben beschriebenen Unterschied als solchen ins
Auge gefaBt? Auf den ersten Blick sieht es vielleicht so aus, als habe er
tatsdchlich zwei verschiedene Verwendungsweisen (3o tpdmorl6) des
Terminus odectw spezifiziert, die mit dem in (1) und (2) charakterisierten
Verhalten iibereinstimmen:

«Es ergibt sich also, daB man von odsix auf zwei Weisen spricht:
(*) als dem letzten Substrat, das nicht mehr von etwas anderem
pradiziert wird; (**) und als dem, was ein bestimmtes Etwas ist

und abgesondert ist: Von solcher Art sind Gestalt und Form eines

jeden Dinges.» _
(Met. 1017b23-28)

Um MiBverstandnissen vorzubeugen, soll auf diese Unterscheidung
entsprechend mit Substanz* und Substanz** Bezug genommen werden 17.—
Die aristotelische Prizisierung von Substanz* stiitzt sich offenbar auf das
Kriterium der Nicht-Pridizierbarkeit von Termini, die als (Eigen)Namen
fiir konkrete Einzeldinge eintreten:

«Alle diese Dinge nennt man obeie, weil sie nicht von einem Subjekt

prdadiziert werden, sondern das iibrige von ihnen.»
(Met. 1017b13-14)

Dieses Kriterium, das mit einem fiir Aristoteles wichtigen und viel
diskutierten Zusatz [«und was nicht in einem anderen Ding ist» 18] zum
Zwecke der Spezifizierung substanzieller Entitdten vis-a-vis nicht sub-
stanzieller Entitdten !* im Rahmen der komplexen Ontologie ?° der so-

16 Der Ausdruck «auf zwei Weisen» (xatd 3o tpémove) wird, so sagt J. Hin-
TIKKA, Time and Necessity (oben, Anm. 4) S. 26, da verwendet, wo keine Homony-
mitdt involviert ist («duality of applications rather than homonymity»). Dieser
Punkt bedarf allerdings ndherer Untersuchung.

17 Im AnschluB an THoMmas, In Metaph. 903-904, ed. Cathala, S.209 hat
J. DENIGER versucht, diesen Text anders zu verstehen: Wahres Sein in der Philo-
sophie des Aristoteles, Meisenheim 1961, S. 75. Denigers Eingriff in den Text kann
die systematischen Schwierigkeiten, von denen noch zu sprechen ist, allerdings
nicht ausrdaumen,

18 Cat. 2a12-13; G. E. L. OwEN, «Inherence». In: Phronesis 10 (1965) 97-105.

19 Die diesbeziigliche Unterscheidung in der Kategorienschrift bezieht sich
genau genommen auf ‘substanzielle Individuen’ einerseits und ‘nicht-substanzielle
Individuen’ andererseits. Zur Diskussion sei hier auf folgende Arbeiten verwiesen:
G. E. M. ANSCOMBE, «Aristotle». In: G. E. M. ANscoMBE, P. Geacn, Three Philos-



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 125

genannten Kategorien-Schrift in Anspruch genommen ist (Cat. V, 2a
11-13), scheint also zu besagen, dal x genau dann als Substanz anzu-
sprechen ist, wenn es nicht als Prddikat oder Attribut einer anderen
Entitdt y in Erscheinung tritt, d. h. wenn der fiir x eintretende Name
in einem genuin priadikativen Satz nicht die Pridikatstelle belegen kann.

Daf} diese Regelung, die vermutlich mit der in P. F. Strawsons Buch
‘Individuals’ als «traditionelle Auffassung» bezeichneten Position identi-
fiziert werden kann 2!, erklarungsbediirftig ist, liegt insofern auf der
Hand, als Aristoteles’ Theorie der Priadikation 22 eine Reihe von Unklar-
heiten zu erkennen gibt, die allerdings hier nicht eigens diskutiert werden
sollen. Wichtig ist an dieser Stelle nur der Hinweis, dafl Aristoteles bis-
weilen dazu neigt, genuine Identitétsaussagen wie «Das WeiB(e) da ist
Sokrates» als Fille ‘akzidenteller Priadikation’ zu interpretieren 23, — und
dies offenbar deshalb, weil — wie er meint — einer genuin pradikativen
Entitét (i. e. ‘das Weil}’) eine substanzielle Entitét (i. e. ‘Sokrates’) zu-
gesprochen ist. Im Ubrigen bleibt auch unklar, genau wann Aristoteles
einen substantivisch gebrauchten Ausdruck wie «das Weil3(e)» [t6 Asundv]
als Zeichen fiir eine Eigenschaft versteht, iiber die ein Gegenstand ver-
figt, wann als Zeichen fiir den Gegenstand selbst, der eben diese Eigen-
schaft hat. Theoretisch kann der Ausdruck natiirlich auch fiir das Ab-
straktum selbst eintreten. Eben diese Frage stellt sich iibrigens auch
beziiglich der Verwendung des Ausdrucks «das seiende» [t &v], der ent-
sprechend quasi fiir die platonische Idee als Abstraktum eintreten kann,
aber auch fiir eine Eigenschaft, tiber die ein Ding verfiigt, oder fiir das
Ding selbst, welches zur Klasse der seienden Dinge gehort. Doch dazu
spater. Unmittelbar wichtiger ist ndmlich die Feststellung, dafl Aristo-

ophers, Oxford 1961, S. 9; B. JonEs, «Individuals in Aristotle’s Categories». In:
Phronesis 17 (1972) 107-123; J. AnNas, «Individuals in Aristotle’s Categories. Two
Querries». In: Phronesis 19 (1974) 146-152 und B. JonEs, «An Introduction in the
First Five Chapters of Aristotle’s Categories». In: Phronesis 20 (1975) 146-172.

20 Vgl. R. E. ALLEN, «Substance and Predication in Aristotle’s Categories».
In: E. N. LeEg, A. P. D. MoureLaTOos, R. RorTy (Hrsg.), Exegis and Argument.
Studies in Greek Philosophy Presented to Gregory Vlastos, Assen 1973, S. 370.

21 Zur Diskussion siehe etwa J. ENGMAN, «¢Aristotle’s Distinction between
Substance and Universal». In: Phronesis 18 (1973) 139.

22 Vgl. dazu J. M. E. MORAVCSIK, «Aristotle on Predication». In: Philosoph-
ical Review 76 (1967) 80-87.

23 Vgl. Anal. Pr.43a32-36 u. 6., S. CASHDOLLAR, ¢Aristotle’s Account of
Incidental Perception». In: Phronesis 18 (1973) 168 Anm. 24; A. GRAESER,
«Aristotle’s Framework of Sensibilia». In: G. E. L. OweN, G. E. R. LLoyDp (Hrsg.),
Aristotle on Mind and Senses, Cambridge 1977.



126 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

teles mit seiner Rede von der Substanz als Subjekt der Pridikation zu
erkennen gibt, daB er unter Pridikation keine rein linguistisch/seman-
tische Beziehung versteht 4.

Pridikative Strukturen haben fiir ihn offenbar so etwas wie ein
Sfundamentum in re. Sie stehen fiir eine bestimmte Seinsstruktur. Und
das «pradiziert werden» bedeutet, wie E. Tugendhat richtig sagte, «nicht
eine urteilsimmanente Beziehung und meint auch nicht primir (wie sich
aus den Worten nahelegen konnte) die Beziehung zu Aussagen, nicht
das faktische Angesprochenwerden des Seienden, sondern es steht fiir
eine bestimmte Seinsstruktur» 5. Da aber Aristoteles anders als die
stoischen Philosophen nach ihm keinen Unterschied zwischen onto-
logischen und linguistischen Fragestellungen machte und sich weniger
fiir die Sprache als solche 2¢ als vielmehr fiir die den Worten in Gestalt
von Bedeutungen gegeniiberstehenden Dinge (8vta) interessiert 27, ist es
auch nicht verwunderlich, daB es sich bei dem, was pridiziert wird, fiir
Aristoteles nicht eigentlich um Termini, sondern um die von den Termini
bedeuteten Dinge handelt 28. So betrachtet ist das oben erwidhnte Kri-
terium also vergleichsweise eindeutig.

Anders scheint das fiir die Prizisierung von Substanz** ins Auge
gefaBte Kriterium weniger brauchbar zu sein. Zwar spezifizieren die
letzten Zeilen (s. 0.) Substanz** offenbar analog Substanz, im Sinne von
«Substanz von etwas». Denn von diesen Substanzen wird hier kraft ihrer
Charakterisierung als Gestalt und Form individueller Dinge deutlich als
Wesen eben jener Dinge gesprochen, die zuvor noch als genuine Subjekt-
stellen-Beleger klassifiziert und entsprechend als Substanzen vom Typus
(1) bzw. (*) bezeichnet wurden. Und insofern mag der Eindruck nahe-
liegen, daB3 die von Aristoteles hier ins Spiel gebrachte Distinktion der
Sache nach eben jenen Unterschied ins Auge faBt, den wir zuvor beziig-
lich der syntaktischen Verhaltensweise des Terminus odstx beobach-

2% Siehe jedoch R. Dancy, «On Some of Aristotle’s First Thoughts About
Substances». In: Philosophical Review 84 (1975) 356, der betont, daB Aristoteles
den Ausdruck «priadiziert werden» in den Fillen gebraucht, wo es um Worte geht.
Diese Behauptung ist kaum korrekt.

25 E. TUGENDHAT, TI KATA TINOS, Freiburg 1958, S. 23.

26 Uber die aristotelische Sprachauffassung handelt M. T. LARKIN, Language
in the Philosophy of Aristotle, Den Haag 1972.

27 Vgl. A. GRAESER, «On Language, Thought and Reality in Ancient Greek
Philosophy» (oben, Anm. 13).

28 Vgl. Anal. Pr. 43a25. Dazu siehe J. Luxkasiewicz, Aristotle’s Syllogistic,
Oxford 1951, S. 6 und kritisch G. PaTtzig, Die aristotelische Syllogistik3, Got-
tingen 1969, S. 20-21.



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 127

teten. — Doch ist diese Zuversicht unbegriindet. Denn der eigentliche
begriffliche Gehalt der Charakterisierung von Substanz** vermittels der
Ausdriicke t63e 1u (i. e. ein bestimmtes Etwas) und ywptetov (i. e. ab-
getrennt [abtrennbar) scheint doch in eine andere Richtung zu weisen.
Und diese Richtung verheift Probleme, — Probleme, die ihrerseits auf
die Frage nach der eigentlichen Natur des Unterscheidungskriteriums
selbst zuriickfallen. Denn die in der Sache wichtige Erliuterung «Von
solcher Art sind Gestalt und Form eines jeglichen Dinges» kommt nim-
lich insofern iiberraschend, als die Ausdriicke «ein bestimmtes Etwas»
und «abtrennbar» bzw. «abgetrennt» ihrer eigentlichen Verwendung nach
so bestimmt sind, daB sie Entititen vom Typus Substanz, bzw. Sub-
stanz* charakterisieren. Aber gerade um genuine Subjektstellenbeleger
in singuldren konkreten Sidtzen kann es sich im Falle dieser Reprisen-
tanten von obgsio gar nicht handeln.

Nun verwendet Aristoteles « ywperotév» tatsichlich so, daBl es auf
eine Reihe durchaus verschiedener Dinge zutrifft. Als abgesondert bzw.
abtrennbar koénnen danach einmal jene Entitdten bezeichnet werden,
die nach der Art konkreter Individuen — ‘objective particulars’ in der
Terminologie Strawsons — in dem Sinne selbstdndig und unabhingig
existieren, daf} sie den Grund ihrer Existenz anders als die sogenannten
Qualitaten, Quantitdten etc. in sich selbst tragen ?°. Wohingegen etwa
Qualititen von Aristoteles deshalb zur Klasse der seienden Dinge ge-
rechnet werden, weil es Dinge von der Art der Substanzen gibt, die von
ihnen qualifiziert werden 3°, existieren diese nicht attributiven Entititen
sozusagen schlechthin 3'. Von solcher Art sind also die raum-zeitlichen,
abzdhlbaren Einzeldinge. In einem nicht wirklich prizis definierbaren
anderen Sinn kénnen offenbar auch jene Entitdten als abgesondert an-
gesprochen werden, die wie die konkreten Einzeldinge von anderen
Dingen isoliert bestehen, aber dariiberhinaus noch materiefrei sind 32

29 Met. 1022a32-33, Anal. Post. 73b6-10, und ]J. BARNES, Aristotle’s Poste-
rior Analytics, Oxford 1975, S. 116 beziiglich jener Verwendung des Ausdrucks
« %o’ adtd», welche er den «ontological use» nennt.

30 Met. 1028a18-20; K. SpecHT, «Das ontologische Problem der Qualititen
bei Aristoteles». In: Kant Studien 55 (1964) 102-118.

31 Auf diesen Gedanken geht D. M. MACKINNON niher ein: «Aristotle’s Con-
ception of Substance». In: R. BAMBRoOUGH (Hrsg.), New Essays on Plato and
Aristotle, London 1965, S. 109.

32 Zur Existenz materiefreier Entititen AuBert sich H. F. CHERNISS, Aristotle’s
Criticism of Plato and the Academy, Baltimore 1946, S. 174 ff. und A. R. LAcEY,
«Ousia and Form in Aristotle». In: Phronesis 10 (1965) 54-69.



128 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

Ob es derartige Dinge in der Ontologie des Aristoteles wirklich gibt,
bleibt irgendwie unklar 33. Allenfalls der unbewegte Beweger — in der
Tradition vielfach als ‘reine Form’ angesprochen — kann als Exemplar
dieser vielleicht nur hypothetisch diskutierten Klasse von Entititen an-
gesehen werden. In einem dritten Sinn wendet Aristoteles den Ausdruck
«abgetrennt» bzw. «abtrennbar» offenbar auf das Wesen oder die Form
raum-zeitlicher Dinge an, — allerdings auch mit dem qualifizierenden
Zusatz « 16 Adyw», d. h. «dem Begriff nach», «begrifflichy, «auf Grund
von Reflexion» (H 1, 1042a9). Dieser Zusatz scheint in dem Augenblick
geboten, wo Aristoteles von den raum-zeitlichen Individuen als «unein-
geschrinkt» gesondert spricht (amAdc). Diese Vorstellungen erweisen
sich bei Lichte besehen als unklar. Jedoch scheint Aristoteles zu meinen,
daB sich das Wesen eines Dinges gedanklich isoliert ins Auge fassen
lasse und somit als distinkte Entitdt zu behandeln sei 34.

Vermutlich ist es genau diese Ebene, auf der sich die merkwiirdig
anmutende Anwendung des ungrammatikalischen Ausdruckes «ein be-
stimmtes Etwas» (Z 1, 1029a27-30) auf die Form erkliren lieBe: Die
Form, die das sogenannte Was-Sein eines substanziellen Dinges repri-
sentiert, wird sozusagen individualisiert und damit allerdings auch zu
so etwas wie einem genuinen Referenten. Nun hat man in der Tat von
jeher darauf aufmerksam gemacht, dall jede einseitige Auslegung des
163 Tt als wahrnehmbares Ding eine durchaus «vulgire Vorstellung»
sei 3. Das mag sein. Nur erklirt dieser Hinweis nicht eben viel 3¢. In der

33 E. RvaN, «Pure Form in Aristotle». In: Phronesis 18 (1973) 209-224, halt
die These der Existenz reiner Formen fiir eine Konstruktion der Aristoteles-Inter-
preten. Faktisch kann Ryans interessante Arbeit jedoch nicht dariiber hinweg-
tauschen, daB3 Aristoteles auf Grund seines eigenen Ansatzes in systematische
Schwierigkeiten gerdt. Denn prozeBfreie Entititen bzw. ewige Dinge miillten einer-
seits im Sinne von Substanz, analog der natiirlichen Substanzen betrachtet werden,
andererseits qua materiefreie Dinge als reine Formen und mithin als Substanzen
analog Substanz,.

3% ARISTOTELES vertritt bekanntlich die These, dal Wissen soviel heillt wie
die Essenz eines Dinges zu kennen (1031b20-22). Wenn aber Wissen so definiert
ist, dal3 es sich bei den Gegenstinden des Wissens um Allgemeines (i. e. Univer-
salien) handelt (980a27-981al2, Amnal. Post. 100a16-bl, De Anima 432al1-8), so
diirfte es sich bei der in Frage stehenden Form des Individuums nicht um eine
singuldre Entitdt handeln. Vgl. H. CHERNiss, Aristotle’s Criticism of Plato and
the Academy (oben, Anm. 32) S. 339 u. 6.

35 E. TUGENDHAT, TI KATA TINOS (oben, Anm. 25) S. 25, Anm. 22.

3¢ Einige Probleme im Zusammenhang der aristotelischen Verwendung des
Ausdruckes t63¢ 11 diskutiert J. OWENs, The Doctrine of Being in the Aristotelian
Metaphysics, *Toronto 1963, S.388. Seine Unterscheidung zwischen «singular»



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 129

Kategorienschrift wurden echte Universalien (i. e. genera und species)
als Substanzen betrachtet, zugegebenermaflen im Unterschied zu den
sogenannten eigentlichen (xvplwe) Substanzen als «zweite Substanzeny.
Aber der 163 Ti-Status wurde fiir sie ausgeschlossen, vermutlich des-
halb, weil diese sogenannten zweiten Substanzen als gemeinsame Pridi-
kate verschiedener Individuen auftreten. Hier aber scheint der Indivi-
dualbegriff als substanzielle Entitit behandelt zu werden, und merk-
wiirdigerweise werden in diesem Kontext die Termini «bestimmtes
Etwas» und «abgetrennt»/«abgesondert» nur auf die Substanzen** an-
gewendet, nicht aber auch auf jene jeweils unverwechselbaren Gegen-
stinde, die unter den jeweiligen Begriff fallen, d. h. Substanzen* bzw.
Substanzen,. Impliziert Aristoteles hier, dal Substanzen vom Typus (*)
bzw. (1) nicht als Reprisentanten des t6de T betrachtet werden sollen?
Wohl kaum. Denn dies kénnte er auf dem Boden seiner eigenen Vor-
aussetzungen nur dann tun, wenn unter «Substanz» (*) hier nicht etwa
konkrete Individuen begriffen wiirden, sondern deren materielle Sub-
strate. Aber der Kontext von A 8 148t iiber den Status der odoion vom
Typus (*) keinen Zweifel aufkommen: Es handelt sich hier um konkrete
Individuen. Indem Aristoteles jedoch die Form gua Individualbegriff als
763¢ 11 versteht, liuft er Gefahr, den begrifflichen Status der Substanzen
vom Typus (2) an den der Substanzen vom Typus (1) anzugleichen.

III. Weitere Schwierigkeiten

Auf jeden Fall scheint er die sogenannten begrifflich abtrennbaren
Wesen als genuine Wirklichkeitsstiicke betrachtet zu haben, als Exem-
plifikationen des Begriffes von Substanz,. Inwieweit die in Gestalt des
Kriteriums der Nicht-Pridizierbarkeit angezeigte Unterscheidung (*)
damit nicht virtuell aufgehoben wird, ist eine andere Frage. An einer
Stelle gibt Aristoteles zu erkennen, dafl die Substanz ihrerseits nur
wiederum von der Materie priadiziert werden konne (Z 3, 1029a23-24).
Diese Auffassung miiBte fiir «Substanz» hier allerdings die Bedeutung
von Substanz** voraussetzen 37. Und damit scheint er zu implizieren,

and «this» verschiebt allerdings nur die Frage, nach genau welchen Kriterien der
Ausdruck «ein bestimmtes Etwas» tatsdchlich auf Gegenstinde unterschiedlicher
Natur Anwendung finden kann.

37 Danach wire die Form das Pridikat der Materie, — eine Vorstellung, die
von J. BRUNSCHWIG in seiner noch unverdffentlichten Arbeit «La forme, prédicat



130 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

daB es sich bei den Substanzen vom Typus (*), die ja als Einheit von
Materie und Form definiert sind, ihrerseits nicht wiederum auch um
Substanzen vom Typus (**) handeln soll. In diesem Fall wird das Fak-
tum der begrifflichen Angleichung der Substanzen vom Typus (2) an die
vom Typus (1) allerdings noch weniger durchschaubar, die Behauptung
einer ontologischen Identitdt also umso mehr erklirungsbediirftig.

Dal} Aristoteles’ Position tatsidchlich unklar ist, sollte nicht ver-
hehlt werden. Einige Hinweise miissen geniigen: In Met. H 1, 1042a26-31
unterscheidet er dhnlich wie auch in De Anima B 1, 412a6-9 drei Typen
von Substanzen, — ndmlich Substanz qua Form, gqua Materie, qua (aus
beidem) Zusammengefiigtes (c0vohov). Letzteres wire also genau das,
was im Sinne der Terminologie der Kategorienschrift unter den «ersten»
bzw. «eigentlichen Substanzen» zu verstehen wire. Was die Unter-
scheidung in Met. H 1 als schwierig erscheinen 1dBt, ist der Umstand,
daB simtliche moglichen Instanzen von ‘Substanz’ als Exemplifika-
tionen von ‘Substanz qua Substrat’ ins Auge gefa3t werden. Dies deutet
auf eine systematisch dquivoke Verwendung des Terminus «Substrat»
hin. DaB3 Aristoteles ausgerechnet hier, wo er mit der Charakterisierung
der Substanz im Sinne von Aéyog und popey) vermittels der Ausdriicke
«ein bestimmtes Etwas» und «abtrennbar»/«abgetrennt» in der Sache
ja dhnlich zu argumentieren scheint wie am Ende des einschligigen
Kapitels im ‘Philosophischen Lexikon’ A 8 den Terminus dmoxeipevov
in einem augenscheinlich weiten Sinn verwendet [i. e. logisches Subjekt
der Pridikation u#nd metaphysisches Substrat fiir Bestimmungen], ist
erstaunlich. Denn tatsidchlich 16t sich die in A 8 statuierte Unterschei-
dung (s. 0.) nur dann sinnvoll aufrechterhalten, wenn « broxeipevov» hier
anders verstanden wird als in A 8. Aber gerade dies scheint nicht der
Fall zu sein. Denn die Typisierung in Met. H 1 folgt in dieser Beziehung
ziemlich exakt dem Zusammenhang von Met. Z 3. Und auch hier ist die
dreifache Explikation am Begriff des Substrates orientiert, der zuvor

de la matieére?» (VI. Symposium Aristotelicum, Chantilly 1972) diskutiert wird.
Siehe auch J. Owens, «Matter and Predication in Aristotle». In: E. McMULLIN
(Hrsg.), The Concept of Matter in Greek and Medieval Philosophy, Notre Dame 1963,
S.79-95, auch in: J. M. E. Moravcsik (Hrsg.), Aristotle. A Collection of Critical
Essays, New York 1967, S. 191-214. — Die Materie-Form-Beziehung wird bisweilen
als Erkliarung der Genus-Species-Beziehung herangezogen: R. Rorty, «Genus as
Matter. A Reading of Metaphysics Z—Hy. In: Exegis and Argument (oben, Anm. 20)
S. 393-420; M. GrRENE, «Is Genus to Species as Matter to Form?». In: Synthese
28 (1974) 51-69; R. Rorty, «Matter as Goo: Comments on Grene’s Paper». In:
Synthese 28 (1974) 71-78.



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 131

(1028b36-37) so definiert wurde, wie er im Rahmen der Spezifikation
von Substanz* erscheint. Nimmt man diesen Punkt ernst, so schwindet
auch die Hoffnung auf undurchlissige Unterscheidungskriterien.

Gewil3, man konnte geltend machen, da3 Aristoteles’ Argumenta-
tion in Met. Z zunidchst ein dialektisches Geprige aufweist: Losungs-
moglichkeiten werden konfrontiert und gegeneinander ausgespielt.
Gleichwohl bleibt unklar, wieso ausgerechnet Form als funktionaler
Gegenbegriff zu Materie fiir eine Explikation des Sinnes von «Substanz»
qua Substrat in Betracht gezogen wird 3%, Der argumentative Zusammen-
hang ist also keineswegs durchsichtig. Und die in 1029al-5 verfolgte
Explikation von ‘Substanz’ unter dem Gesichtspunkt Umoxeipevov ver-
wischt jenen Unterschied, der im Philosophischen Lexikon einigermalBen
prézis herausgestellt zu sein schien. Denn mit der Orientierung der mog-
lichen Bedeutung Swubstanz** an dem Leitbegriff Owoxeipevoy, der in A 8
einzig und allein der Spezifikation von Substanz* dienstbar gemacht
wird, wird auch die Unterscheidung zwischen Substanz* einerseits und
Substanz** andererseits wenn nicht schon gegenstandslos, so doch fiir
unsere Zwecke irrelevant.

Sollte dies Aristoteles’ Absicht gewesen sein, so wiirde dies besagen,
dal die wirkungsgeschichtlich bedeutsame Unterscheidung zwischen
Substanz einerseits und Essenz andererseits de facto auf schwachen
Fiien steht 3% Und ist es schon aussichtslos, die aristotelische Substanz-
Spekulation in dieser Weise prizisieren zu wollen, so zeigt das Faktum
der begrifflichen Assimilation der Substanz, an den Status der Substanz,
eine weitere Konsequenz: Der Begriff der Substanz spielt fiir Aristoteles
ndamlich genau da eine sozusagen cruzial wichtige Rolle, wo er — wie in
Met. I' 1 — die Moglichkeit einer platonisierenden Seinswissenschaft neu
in Betracht zieht 0. Sein Optimismus beziiglich der Moglichkeit einer

38 Auch ein Hinweis auf Met. 1038b5-6 mit der Unterscheidung zweier Bedeu-
tungen von « Ywoxeipevovr 1iBt die gedankliche Assoziation in 1029a3 nicht plau-
sibler erscheinen. Was den gedanklichen Duktus der Argumentation in Mef. Z an-
geht, so gibt es eine Reihe von anderen Schwierigkeiten. So etwa auch in Gestalt
des Faktums, daB Z 3 in keiner Weise auf das Bezug nimmt, was in Z 2 entwickelt
wurde. Eine prédzise Analyse des Buches Z wiirde die Vermutung erhirten, daf
hier sehr verschiedene Ansitze thematisiert sind. F. GRAYEFF, Aristotle and His
School, London 1974, S. 84-125 geht in der Beurteilung dieser Inkonzinnititen
sogar so weit, da3 er in Met. Z die Auffassungen von zwei, wenn nicht sogar drei
Generationen von peripatetischen Philosophen zusammengestellt findet.

3% Andere Erwigungen in dieser Richtung stellt auch E. BUCHANAN an:
Aristotle’s Theory of Being, Cambridge, Mass. 1963, Kapitel I.

% In diesem Punkt folge ich G. E. L. OWEN, «The Platonism of Aristotle».



132 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

solchen Disziplin, welche das Seiende als seiendes in den Blick faBt #,
griindet nimlich in der Annahme, da} der faktischen Mehrdeutigkeit des
«ist» eine brennpunktartige Verankerung im Zentralbegriff der oot vor-
ausgeht. Grundlage dieser Art von paronymischer Ontologie, die von der
These ausgeht, daf «sein» auf mehrere Weisen ausgesagt wird, aber in
Bezug auf einen einzigen Begriff, eine einzige Natur, und in nicht dqui-
voker Weise *2, ist jedoch die natiirliche Substanz (i. e. Substanz, bzw.
Substanz*), die ihrerseits wiederum — wie G. Patzig darlegte 3 — sozu-
sagen brennpunktartig auf die eine goéttliche Substanz bezogen ist. Ob
in den Metaphysik-Biichern Z, H, © tatsichlich so etwas wie eine Auf-
16sung dieser doppelt paronymischen Ontologie zu registrieren ist und
Aristoteles entsprechend auch die Méglichkeit einer theologischen Letzt-
begriindung des brennpunktartigen Sinnes von «sein» schwinden sieht,
mag offenbleiben. Tatsache ist, dafl auch die an Met. I' 1 anschlieBende
— oder doch scheinbar anschlieBende — Erorterung in Mef. Z 1 von dem
Begriff der natiirlichen Substanz auszugehen scheint, dal} aber die eigent-
liche Erérterung in Met. Z und spédter immer mehr eine Orientierung an
dem Begriff der Form und des Wesens verriat und damit den zentralen
Begriff fiir das Pridikat «seiend» eigentlich in den der Substanz** ver-
legt: Tatsdchlich sagt Aristoteles: «odote ist die innewohnende Form,
aus welcher und der Materie die gesamthafte [scil. odoie] odote genannt
wird» (Z 11, 1037a29-30), — eine Aussage, die zu implizieren scheint, da3
die natiirliche Substanzihrerseits als etwas verstanden werden soll, welches
im Blick und Bezug auf eine einizige Natur Substanz genannt wird #4.

Wie also 1dBt sich die sogenannte Brennpunktbedeutung von «sein»
einigermallen sinnvoll erkldren?

In: Proceedings of the British Academy 50 (1965) 125-150; auch in: J. BARNES,
M. ScuorieELD, R. SorasjI (Hrsg.), Articles on Aristotle. I, London 1975, S. 14-34.

1 Genau was mit dem Ausdruck eigentlich gemeint ist, ist heute wiederum
— auf dem Hintergrund der Thesen P. MERLANS — Gegenstand kontroverser Dis-
kussionen. Einen guten Uberblick iiber die Deutungsversuche gibt H. Happ, Hyle.
Studien zum Aristotelischen Materiebegriff, Berlin 1971, S. 310-472.

42 Met. 1003a33-34. Dazu siche G. E. L. OwENs Arbeit (oben, Anm. 5); auch:
«A Proof in ITepl i8cév. In: Journal of Hellenic Studies 77 (1957) 103-111, «Aris-
totle on the Snares of Ontology». In: New Essays on Plato and Aristotle (oben,
Anm. 31) S. 69-95. Vgl. aber auch G. Parzig, «Theologie und Ontologie in der
Metaphysik des Aristoteles». In: Kant Studien 52 (1960/1961) 185-219, K. E.
SpecHT, «Uber die primire Bedeutung der Worter bei Aristoteles». In: Kant
Studien 51 (1959/1960) 102-113.

43 «Theologie und Ontologie in der Metaphysik des Aristoteles» (oben, Anm. 42)
S. 185 ff.

4 Diese Stelle mit der pripositionalen Wendung «von der/aus der» (¢€ od)



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 133

IV. Sein und Sein

Welche Art von Antwort Aristoteles vorgeschwebt haben diirfte, ist
nicht schwer zu sagen. Sowohl die These von der Identitdt von Substanz
und Essenz ¥ wie auch der Rekurs auf das Akt-Potenz-Schema der-
gestalt, daB es sich bei der Substanz und Form um Aktivitit handelt *¢,
zeigen, daB Aristoteles’ Sondierung eines tragfihigen Begriffes von Sub-
stanzialitiat letztlich mehr leisten soll als nur eine Orientierungshilfe bei
der Parzellierung dessen, was existiert. Aristoteles’ diesbeziigliche An-
nahmen gehen ndmlich tiber das hinaus, was als Gegenstandsontologie
anzusprechen wire. Tatsidchlich bedeutet sowohl die Behauptung einer
ontologischen Identitit von Substanz und Essenz wie auch die These
von der Form und Substanz als Aktivitdt einen Versuch in die Richtung,
die Gegenstinde selbst als Reprdsentanten jener zugegeben vagen Be-
deutung von «sein» zu verstehen, die das Wort «ist» als Ausdruck des
Gegenbegriffes zu ‘“Werden’, ‘(sich) Verdndern’ von jeher assoziierte *7.

Der Gedanke der ontologischen Identitdt des Seienden [i.e. des
Einzeldinges] mit seinem Sein [i.e. dem Was-sein] kann dieser Vor-
stellung insofern Ausdruck geben, als ein beliebiger raum-zeitlicher

wird von einigen Forschern als Ausdruck der mpdg év-Relation interpretiert. Siehe
J. OwenNs, The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics (oben, Anm. 36)
S. 335 Anm. 33. Wenn Aristoteles dies sagen wollte, so sagt er es in einer sehr
obskuren Weise.

*5 Vgl. oben, Anm. 8. Allerdings ist Aristoteles auch hier micht wirklich
konsistent. Denn es gibt Stellen, die dahingehen, daB diese Entitdt nur fiir materie-
freie Entitdten gilt, — also fiir Entitdten nach der Art der platonischen Ideen.
Siehe E. HARTMAN, Philosophical Review 85 (1976) 555.

46 Met. 1050b1-2. Im Blick auf die bekannte Frage nach der eigentlichen
Bedeutung von «&vépyeta» behauptet E. VoLLrRATH, Die These der Metaphysik
(oben, Anm. 9) S. 58 Anm. 11, daB8 dieser Terminus «von der Anwesenheit her zu
begreifen ist». Nun bedeutet évépyeie, wie K. von Fritz (Philosophie und sprach-
licher Ausdruck bei Demokrit, Platon und Aristoteles, Darmstadt 1966, S. 68)
betont, nicht «Wirksamkeit» sondern den Zustand des «Im-Werk-Seins», — eine
Vorstellung, die die der « Anwesendheit» zwar zu enthalten scheint, aber deshalb
noch nicht von ihr her gedacht werden muBl. — Eine vergleichsweise niichterne
Diskussion bietet J. StaLLMAcH, Dynamis und Energeia, Meisenheim 1959, S. 182 ff.

#7 Vgl. dazu auch C. H. Kaun, The Verb ‘be’ in Ancient Greek (oben, Anm. 10)
S. 392 u. 6.



134 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

Gegenstand — so meint Aristoteles — nur fiir den Fall als «nicht akzidentell
einer» anzusprechen ist, dal} kontinuierlich ist, — kontinuierlich in dem
Sinn, daB seine Bewegung sowohl was Raum wie auch Zeit angeht, unter-
bruchslos ist 8. Die Kontinuitdt der raum-zeitlichen Karriere eines sol-
chen Gegenstandes hdangt jedoch an der Prasenz der individuellen Form*?,
welche die Substanz als das begreifbar macht, was sie ist: Als Menge
von Elementen in einer fixierten Ordnung, die sich selbst zu dem selbst-
determinierten Ziel bewegt 5°. Der Begriff der Bewegung enthilt einen
Hinweis auf funktionelle Momente; und tatsichlich betrachtet Aristo-
teles die Form zumal lebendiger Wesen bisweilen als das, was deren
charakteristische Verhaltensweisen ausmacht 31. Doch hédngen die funk-
tionellen Momente ihrerseits von den strukturellen Momenten ab 2. Und
da die Form gqua Essenz die strukturelle Ordnung der Konstituentien
Materie, Bewegung und Ziel ausmacht, wird auch einsichtig, warum
Aristoteles meinte, dal3 die obsix nicht von dem getrennt sein konne,
dessen Wesen sie ist, und weshalb die Essenz als strukturelle Ordnung
der Substanz von dieser nicht wirklich verschieden sei. Mithin 148t sich
die Behauptung einer ontologischen Identitdt von Substanz und Essenz
als logisches Requisit fiir die Behauptung der Identitidt eines Dinges
durch die Zeit verstehen.

48 Vgl. Met. 1046a6, 1052a25-26.

4 Mit der Frage nach dem aristotelischen Verstandnis der sogenannten indi-
viduellen Form ergeben sich Sonderprobleme. Zwar sagt Aristoteles in der Meta-
physik anders als in der Kategorienschrift, daB nichts allgemein Pridizierbares
Substanz sei (1038b8-9), aber die Behauptung 1034a4-5, daB3 Sokrates und Kallias
der Form nach identisch sind, und da@ sie dieselbe Form haben (Part. An. 644a
24-25), legt den Gedanken nahe, daBl die Form, die als Substanz par excellence
gedeutet wird (1032b1-2, 1033b17 u. 6.), doch den Status eines Universale hat. —
Siehe J. LESHER, «Aristotle on Form, Substance, and Universals». In: Phronesis
16 (1971) 169-178. — Die Theorie, daB3 Aristoteles sowohl eine universelle Form
wie auch eine besondere Form in Betracht zieht, wurde von R. ALBRITTON, « Forms
of Particular Substances in Aristotle». In: Journal of Philosophy 54 (1957) 699-708
und W. SELLARS, «Substance and Form in Aristotle». In: Journal of Philosophy
54 (1957) 688-699 vertreten.

50 Vel. J. M. E. MoravcsIK, «Aristotle on Adequate Explanation». In: Syn-
these 28 (1974) 5.

51 Siehe N. WHITE, «Aristotle on Sameness and Identity». In: Philosophical
Review 80 (1971) 195.

32 J. BoGEN, «Moravcsik on Explanation». In: Synthese 28 (1974) 19-20 macht
geltend, daBB Moravcsiks Charakterisierung der Form-Ursache als strukturelles oder
funktionelles Konstituens nicht auf simtliche Fille zutrifft, die Aristoteles vor
Augen hat. Das ist gewil richtig. Doch orientiert sich Moravcsik m. E. am aristo-
telischen Paradigma-Fall.



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 135

Die Behauptung, dal Substanz und Form Aktivitdt seien, scheint
diese Uberlegung in gewisser Weise zu vervollstindigen. Denn unter
‘Aktivitdt’ versteht Aristoteles eine Form der Betdtigung, die nicht in
der Zeit ist und damit jeder Form von Verdnderung gegeniiber indifferent
ist. Dieser Gedanke bedarf der Erliuterung: Wihrend prozeBhafte Bewe-
gungen fiir Aristoteles generell dadurch charakterisiert sind, da3 sie in
Analogie zur Mittel-Zweck-Beziehung eine bestimmte, durch die Angabe
des Zieles definierte Zustiandlichkeit herbeifithren, um dann abzubrechen,
handelt es sich bei der Aktivitit um eine Form der Betdtigung, die das
Ziel in sich selbst hat 3. Sie ist mit der durch die Angabe des Zieles
(téhog) oder Werkes (£pyov) definierten Zustindlichkeit gewissermalen
identisch. Fiir die aristotelische Analyse des Unterschiedes zwischen
‘Bewegung’ und ‘Aktivitdt’ ist augenscheinlich die Beobachtung wichtig,
daB3 manche Verben ohne logischen Widerspruch zur gleichen Zeit im
Prisens und Perfekt Verwendung finden kénnen. Genauer gesagt scheint
Aristoteles sagen zu wollen, dall die Verwendung bestimmter Verben im
Prisens (z. B.«lebt gut») jeweils das Perfekt enthilt. Anders funktionieren
Ausdriicke wie «ein Haus bauen» so, daB3 das Prisens das Perfekt aus-
schlieBt. Diese Uberlegungen in Met. ® 8 und E. N. X 4 scheint Aristo-
teles einer generellen Unterscheidung zwischen Aktivitdts-Verben und
Bewegungs-Verben dienstbar zu machen. Und so betrachtet wird dann
die Annahme entscheidend, dal Bewegungen stets in der Zeit sind
(E. N.1179bal4), wohingegen Aktivitiaten per negationem 5* nicht in der
Zeit sind *°, sondern in einem gewissen Sinne als atemporal angesehen

53 Met. ® 8. Eine ausgezeichnete Studie zu diesem Problemkreis bietet J. L.
AcKRILL, «Aristotle’s Distinction Between Kinesis and Energeia». In: New Essays
on Plato and Aristotle (oben, Anm. 31) S. 121-142. Siehe auch M. H. MULLERN,
«Types of Processes According to Aristotle». In: Monist 52 (1968) 237-251.

** Die terminologische Verwendung von « Bewegung» und « Aktivitit» schwankt
bekanntlich und hat entsprechend auch zu zahlreichen Mi3verstindnissen gefiihrt,
so etwa im Fall von Met. 1047b30-32 (siehe J. OwWENs, The Doctrine of Being in
the Aristotelian Metaphysics (oben, Anm. 36) S. 405 und Anm. 15). Dagegen ist
an der vergleichsweise eindeutigen Stellungnahme in 1047a30 festzuhalten, wo-
nach keine Bewegung wirklich Aktivitit sei. Vgl. M. H. MULLERN, «Types of
Processes According to Aristotle» (oben, Anm. 53) S. 240.

55 Uber die Bedeutung von Phys. 221b3—4 bin ich mir nicht im klaren.
Zuriickhaltend im Urteil ist auch H. WAGNER, Aristoteles. Physikvorlesung, Darm-
stadt 1967, S. 579. W. Marx, Einfithrung in Aristoteles’ Theorie vom Seienden,
Freiburg 1972, S. 49, bemerkt in diesem Zusammenhang: «Der Sinn der Ewigkeit
bestimmt sich fiir die Ousia daraus, nicht-zeitlich oder auBer-zeitlich zu sein. Die
Ousia als Eidos unterliegt weder der zerstérenden Macht der Zeit, noch ist sie
durch die Zahl einer nur rdumlichen Bewegung meBbar ...». Diese Uberlegungen
scheinen mir richtig zu sein.



136 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

werden. Wie Aristoteles dies genau verstanden wissen will, ist sehr unklar,
Doch wenn er meint, dal Prisens und Perfekt im Fall der Beschreibung
von Aktivititen gleichermalBlen anwendbar sind, so kann er damit
eigentlich nur sagen wollen, daf3 keines von beiden in dem Sinne anwend-
bar ist, in welchem zeitlich bestimmte Aussagen normalerweise Ver-
wendung finden. Und wenn Aristoteles Substanz und Form als Aktivitit
zu begreifen wiinscht, Aktivitdten aber per se nicht in der Zeit sind, so
wiirde die Anwendung dieser Betrachtungsweise auf materiebehaftete,
durch Potenzialitit gekennzeichnete und damit in der Zeit befindliche
Segmente der Realitdt soviel besagen, wie daf8 die Materie im Zustand
der durch die Form determinierten Aktivitat insofern nicht in der Zeit
ist, als die Beschreibung dieser Aktivitdt keine eigentlich zeitlich be-
stimmte Aussage trifft. Vermutlich wiirde Aristoteles sogar sagen, daf
die Substanz qua Aktivitit iiber das Merkmal der Atemporalitit verfiigt.
Worin besteht nun diese Art von Aktivitdt und wieso hat sie Ziige der
logischen Atemporalitit? Aristoteles kénnte damit einfach die Uber-
legung verbunden haben, daf3 ein raum-zeitliches Segment der Wirklich-
keit dann als Aktivitdt anzusprechen ist, wenn die definitorische Be-
schreibung hilt; und das Moment der Atemporalitdt ist mit dem «ist»
gegeben, welches die Beziehung zwischen definiendum und definiens aus-
driickt. Doch bleibt dieser Punkt schon deshalb unklar, weil Aristoteles
den begrifflichen Status der Form des individuellen Dinges nie wirklich
prazisiert 6. Und diese fundamentale Unklarheit wirkt sich natiirlich
dahingehend aus, daB} auch die begriffliche Struktur der als Aktivitdten
betrachteten Segmente der Wirklichkeit schwer durchschaubar ist 7.
Sofern Aristoteles sagt, dall eine Materie x dann der Aktivitdt nach ist,
wenn sie in die Form y gelangt ist (1050a15-16), scheint er die Zustidnd-
lichkeit der Aktivitdt also durchaus propositional als Beziehung zwischen
zwel Entitdten ¥ und y zu deuten 8. Sofern er jedoch Substanz und Form

56 Vgl. oben, Anm. 49.

57 ARISTOTELES scheint dies selbst anzudeuten. Denn in Met. 1048b6-8 sagt
er, daB man von Aktivitit nicht im Falle simtlicher Dinge in gleicher Weise spricht,
sondern nur «analogisch» (vgl. auch 1071a5-6). Dazu kommt, dal ARISTOTELES
auch die Verwendung von «sein» gemif3 des Akt-Potenz-Schemas gliedert (1017a35—
107b9; vgl. 1051a35-bl).

58 Dieser Vorstellung scheint auch in Met. 1048a31 Ausdruck gegeben zu sein:
«Aktivitit ist also das Vorhandensein einer Sache, nicht so wie wir sagen (daB sie)
der Moglichkeit nach vorhanden ist», — eine Aussage, die besagt, dafl Atemporalitit
in dem Bestehen eines Sachverhaltes lokalisiert ist, welcher durch eine singulire
priadikative Aussage beziiglich des Wesens eines Dinges getroffen wird.



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 137

als Aktivitdt identifiziert und Substanz im Sinne von Form 1i.e. Sub-
stanz** bzw. Substanz, als 168¢ 1. versteht (s. o0.), scheint er den begriff-

lichen Gehalt des pridikativen Ausdruckes isoliert ins Auge zu fassen
(1071a8-9).

Ungeachtet dieser Unklarheiten beziiglich der begrifflichen Struktur
der Aktivitdt fordert das Faktum der Erklirung der Substanz als Aktivi-
tit fiir «odoto» im Prinzip ebenso wie fiir «elvawy eine Bedeutung, die
sich augenscheinlich nicht in unserem Begriff der Existenz erschopfen
kann. Denn ebenso wie «Substanz» logisch betrachtet zu einem nomen
actionis wird, wird auch «sein» — zumindest in seiner brennpunktartigen
Kernbedeutung — zu so etwas wie einem Aktivitits-Verbum. In frivoler
Analogie zu M. Heideggers Verben «Nichten» und « Wesen» kénnte man
dieses brennpunktartig auf die Substanz bezogene Aktivitdts-Verbum
«sein» etwa im Sinne von «sein Wesen treiben» verstehen. Da nun die
inhaltliche Bestimmung der Aktivitdt fiir Aristoteles konkret darauf
Riicksicht nimmt, wie die jeweilige Materie x eines Dinges a durch den
Eintritt in die Form y strukturiert ist 5, orientiert sich die inhaltliche
Bestimmung des als Aktivitdts-Verbum behandelten «sein» generell an
der inhaltlichen Bestimmung der als Substanz interpretierten Aktivitit.

Konkret sieht dies so aus, daB «sein» im Falle seiner Anwendung
als Pradikat auf lebendige Dinge soviel heifit wie «am Leben sein» ¢°
und im Falle seiner Verwendung in einem Satz wie «Eis ist» soviel
bedeutet, dall das Eis so-und-so verdichtet ist (H 2, 1042b25). Von einem
Stiick Eis sagen, daB es 7sf, heiBt demnach behaupten, dall es seine
Soliditdt hat, bewahrt und bleibt, was es ist. Eine dhnliche Vorstellung
scheint auch da vorzuliegen, wo Aristoteles sagt «Wenn ein Mensch
gesund ist, dann 2sf auch Gesundheit; und die Gestalt der ehernen Kugel
ist gleichzeitig wie die eherne Kugel» (1070b21-24). Dal} Aristoteles diese
Verwendung von «sein» als Aktivitdts-Verbum von der eigentlichen Ver-
wendung von «sein» als Verb der Existenz unterschieden wissen will,
steht auBer Frage. Denn da, wo er die I'ragen «Ist x?» und « Was ist x?»
unterscheidet, macht er geltend, dall die zweite Frage erst dann zur
Beantwortung ansteht, wenn ausgemacht ist, dal} es einen derartigen
Gegenstand tatsdchlich gibt (Anal. Post. 89b34-90al). Anders geht die

59 Met. 1071a8.
60 Vgl. De An. 415b13, De Gen. Corr. 318b25, E. N. 1166a4-5.



138 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

Argumentation in Met. H 2 eindeutig dahin, daf man die Bedeutung
des «ist» im Falle seines Vorkommens in Sdtzen von der Art « x ist» nur
dann kennt, wenn man weill, was x-sein bedeutet. Wihrend also der
Zusammenhang in Anal. Post. 11 1 auf eine Verwendung des absolut
konstruierten, als einstelliges Pridikat behandelten «ist» als Verb der
Existenz hindeutet ¢, weist der Zusammenhang der Metaphysik-Stelle
fiir die Bedeutung von «...ist» auf die eines realen Priadikates, dessen
inhaltliche Bestimmung sich de facto nach dem richtet, was an die gram-
matikalische Stelle des Subjektes tritt. Mithin dndert sich der deskrip-
tive Sinn von «ist» nicht nur entsprechend der Kategorien-Unterschiede.
Auch innerhalb der einzelnen Kategorien kommen solche Unterschiede
zum Tragen. Und wenn Aristoteles voraussetzt, dal der Terminus
«Aktivitit» jeweils nur analogisch Verwendung findet, so gilt dies in
gewisser Weise wohl auch fiir das «ist» als unvollstindiges deskriptives
Symbol. Indes bleibt festzuhalten, daB der Gedanke der in Gestalt der
Substanz verankerten Zentralbedeutung von «ist» damit nicht des-
avouiert wird.

Diese Verwendung von «sein», die wir der Einfachheit halber mit
«sein» (*) markieren kénnen, um sie von «sein» (**) als Verb der Existenz
zu unterscheiden 2, wird von Aristoteles erwidhnt; denn er macht ver-
schiedentlich darauf aufmerksam, daf «sein» auch gemdf der Akt-
Potenz-Unterscheidung ausgesagt wird 3. Indes unterscheidet er «sein»
(*) nicht ausdriicklich von «sein» (**). Und die Frage, wie die Verwendung
von «sein» (*) zu der Verwendung von «sein» gemdfl der Kategorien %4

61 Dies ist eine der wenigen Stellen, wo «ist» klar als unser Verb der Existenz
«es gibt ...» markiert ist. (Ich stimme mit G. E. L. OWEN, «Aristotle on the Snares
of Ontology» [oben, Anm. 31] S. 76 Anm. 1 in der Auffassung iiberein, da3 BoNiTz’
Emendation 1042b27 ebenso sinnentstellend ist wie JAEGERs Ergdnzung). Man mag
indes geltend machen, dall Aristoteles die Logik seiner eigenen Argumentation in
Anal. Post. und die damit verbundene Auszeichnung des «ist» als Verb der Existenz
selbst undurchsichtig macht. Vgl. u.a. C. H. KauN, « Why Existence Does Not
Emerge as a Distinct Concept in Greek Philosophy?». In: Archiv fir Geschichte
der Philosophie 58 (1976) 326.

62 Vgl. G. E. L. OWEN, «Aristotle on the Snares of Ontology» (oben, Anm. 31)
S. 85. Meine Auslegung von «sein» (*) unterscheidet sich jedoch von der seinigen,
zumal in der Anwendung des Begriffes der Atemporalitit. J. HINTIKKA wirde
diesen Punkt vermutlich als anachronistisch bezeichnen, vgl. Time and Necessity
(oben, Anm. 10) S. 84.

63 Vgl. Anm. 57.

64 Aristoteles’ Kategorien-Theorie bedarf weitergehender Analysen, trotz
J. M. E. Moravcsik, «Aristotle’s Theory of Categories». In: DERs.: Aristotle
(oben, Anm. 37) S. 125-145, und G. PaTziG, « Bemerkungen zu den Kategorien des



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 139

palt, wird nicht eigens diskutiert. Beide Verwendungen (6 pév/to 3¢)
scheinen im gewissen Sinne unverbunden nebeneinander zu stehen. Doch
zwingt uns das IFaktum der Erkldrung der Substanz als Aktivitdt natiir-
lich zu der Annahme, dall Aristoteles die Bedeutung des rein klassifika-
torisch und sozusagen gegenstandsontologisch verwendeten «ist» der
Kategorien-Theorie offenbar metaphysisch angereichert: Wihrend uns
der Rekurs auf die Kategorien-Distinktionen ndmlich im Prinzip nur
dariiber informiert, welcher Typus von Entitdt zur Sprache gebracht ist,
vermag die Orientierung an dem brennpunktartig auf die Substanz be-
zogenen Aktivitdts-Verbum «sein» dariiber Aufschlufl zu erteilen, worin
die Tatsache der Existenz dieser oder jener Entitit inhaltlich besteht.

Dieser Gesichtspunkt wird in dem formelhaften Ausdruck «(Seiendes)
als seiendes» markiert. Wenn also Aristoteles seine urspriinglichen Be-
denken gegen die Konzeption einer platonisierenden Seinswissenschaft
zurtickstellt und den Gedanken verfolgt, daB3 simtliche Dinge die sind (**)
unter einem Gesichtspunkt ins Auge gefaBt werden konnen, so betrifft
dieser Aspekt also die Art und Weise, wie sie den Sinn von «sein» (¥*)
reprasentieren.

Hier gibt es — dies wurde bereits angedeutet — signifikante Unter-
schiede. Sie weisen darauf hin, dafl Aristoteles dhnlich wie Platon zur
Vorstellung eines ‘ontologischen Komparativs' gelangte 5. Denn wih-
rend Eigenschaften «sein» (*) per definitionem nur mit Bezug auf jenen
Gegenstand reprisentieren, fiir den sie wahr sind, reprisentieren Dinge
in der Kategorie der Substanz - zumal im Zustand der évépyera — «sein(*)»

Aristoteles». In: Einheit und Vielheit. Festschrift C. F. von Weizsdcker (hrsg. von
G. SussMANN, E. ScHEIBE), Go6ttingen 1973, S. 60-76. — In einer neuen Arbeit (Der
Sinn von Sein in der dlteren griechischen Philosophie, Heidelberg 1976, S. 13 ff.)
vertritt U. HOLscHER die These, dal in A 7 nur das pradikative «ist» zur Debatte
steht (vgl. auch C. H. KanN, «The Verb ‘to be’ and the Concept of Being» in:
Foundations of Language 2 (1966) 248 £.). Diese Beurteilung von 1017a22-30 diirfte
korrekt sein (vgl. auch E. BucHanaN, Aristotle’s Theory of Being [oben, Anm. 39]
S. 11). Indes zeigt das Kapitel Z 1, daBl von Hoélscher nicht in Betracht gezogen
wird, wie problematisch der Versuch einer solchen Festlegung tatsidchlich ist. Denn
der Rekurs auf die Kategorien-Unterscheidung in Z 1 besagt ziemlich klar, daB
Aristoteles hier nicht an pridikative Sdtze von der Art «v ist rot» denkt, sondern
vielmehr an Sitze wie «rot ist». D. h.: Die Bedeutungen des «ist» schwanken hier
gemal des Subjekt-Terminus.

65 Vgl. neben W. BROCKER, «Platons ontologischer Komparativs. In: Hermes
87 (1959) 415425, und G. VLasTos, «Degrees of Reality in Plato». In: New Essays
on Plato and Aristotle (oben, Anm. 31) S. 58-75 (auch: Platonic Studies, Princeton
1973, S. 58-75) G. MAINBERGER, Die Seinsstufung als Methode und Metaphysik,
Freiburg 1959.



140 Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein

sozusagen mustergiiltig. Denn die Art und Weise wie sie dies tun, bedarf -
so meint Aristoteles — keiner Beschreibung, in der ein Hinweis auf andere
Entitdten gegeben werden muB. Doch rechnet Aristoteles bekanntlich
mit einer Hierarchie von Substanzen. Und deren natiirliche Rangordnung
14Bt sich nach MaBgabe des Akt-Potenz-Schemas bestimmen, d. h. in
Orientierung an der Frage, bis zu welchem Grad sie prozeBfrei und somit
potenzialitdtsfrei sind. Da es fiir Aristoteles nach allem was wir wissen
nur eine Substanz gibt, die absolut potenzfrei ist, hat man entsprechend
von der Annahme auszugehen, dafl die Bedeutung des dem Status der
Aktivitits-Verben begrifflich assimilierten «sein (*)» in der Tat den
Begriff der Verdnderungslosigkeit ¢ zu Geltung bringen soll. Und man
konnte versucht sein, anzunehmen, dafl Aristoteles’ Sondierung des
Substanzbegriffes geradezu als Versuch gemeint war, diese von ihm
implizit destruierte metaphysische Kernbestimmung des Wortes «sein»
zu restituieren und wieder zum Gegenstand philosophischer Diskussion
werden zu lassen 7.

Parmenides’ diesbeziiglich konsequenzenreicher Vorschlag multe
ja als gescheitert betrachtet werden. Denn er behandelte — wie Aristoteles
selbst moniert % — « t6 &év» als Eigennamen einer substanziellen Entitit,
deren Eigenschaften (i. e. Ungewordenheit, Unvergianglichkeit, Einzig-
keit etc.) vermittels einer reductio ad absurdum deduziert werden, welche
fehlerhaft ist. D.h.: Parmenides’ Versuch, Ungewordenheit, Unver-
ginglichkeit, Unverinderlichkeit etc. als analytisch im Seins-Begriff ent-
halten zu demonstrieren, scheitert genau genommen daran, dal3 er Aus-
sagen von der Art ‘v Fa’ als Behauptungen von der Art ‘eo(5x) (Fx)’
versteht, welche fiir ihn natiirlich sinnlos sind. Anders scheitert Platons
Versuch %, den Sinn von «sein» im Sinne von «wirklich sein» durch eine
gleichnamige Idee Sein explizierbar zu machen daran, dafl die Idee gqua

66 Ahnliche Erwigungen stellt in einem anderen Zusammenhang J. OWENs
an: The Doctrine of Being in the Aristotelian Metaphysics (oben, Anm. 36) S. 464 ;
kritisch hierzu: W. LEzsL, Aristotle’s Conception of Ontology, Padua 1975, S. 169.

67 Ich glaube nicht, daB es dieser Sinn von «sein» ist, den M. HEIDEGGER
(Was ist Metaphysik?, Frankfurt 1949, u. 6.) zu finden wiinscht. — Eine ander-
weitig informative Beurteilung gibt H. SEIDL, «Zur Seinsfrage bei Aristoteles und
Heidegger». In: Zeitschrift fir Philosophische Forschung 30 (1976) 203-226, sowie
K. E. SpecHT, Sprache und Sein. Untersuchungen zur sprachanalytischen Grund-
legung der Ontologie, Berlin 1967, passim.

68 Vgl. Phys. 1 6, Simplicius, I» Phys. 126, 11.

69 Siehe generell A. GRAESER, Platons Ideenlehre. Sprache, Logik und Meta-
physik. Eine Einfithrung, Bern-Stuttgart 1975, Kapitel X1: «Die Ideen und das
‘Sein’».



Aristoteles und das Problem von Substanzialitit und Sein 141

Idee nur den Status eines gemeinsamen Pridikates hat. Und Univer-
salien konnen, so meint Aristoteles, nicht als Instanzen des t6ds 7t be-
trachtet werden 7°. So betrachtet konnte Aristoteles also zu dem Befund
gelangen, dafl sowohl das parmenideische Seiende wie auch die plato-
nisch wirklich seienden Dinge Un-Dinge sind: Handelt es sich hier schon
um so etwas wie hybride Konstruktionen, so kénnen sie a fortzori auch
nicht als exemplarische Reprdsentanten des metaphysischen Sinnes von
«sein» in Betracht gezogen werden.

Seine Reduktion der altehrwiirdigen Seins-Frage (ti o 6v) auf die
Frage « Welches ist die Seiendheit?» (Z 1, 1028b2—4) bedeutet — so meint
Aristoteles — den aussichtsreichen Versuch, den begrifflichen Status der
exemplarischen Repridsentanten des Sinnes von «sein» zu bestimmen.
Die prinzipiellen Schwierigkeiten eines solchen Unterfangens liegen auf
der Hand. Und offenbar wurden diese Schwierigkeiten von Aristoteles
auch als solche empfunden. Aber das Faktum der begrifflichen Assimi-
lation des Status der Substanzen vom Typus (2) an den der Substanzen
vom Typus (1) macht in Gestalt der aristotelischen Behauptung einer
ontologischen Identitit von Substanz und Essenz aus der Not eine
Tugend. Denn die Identifikation des Seienden mit seinem Sein und die
Betrachtung dieses Seins als atemporale Aktivitdt scheint geeignet, die
metaphysische Komponente des Seins-Begriffs der griechischen Ontologie
erstmals faBbar zu machen. Insofern bedeuten Aristoteles’ Uberlegungen
zu Substanzialitdt und Sein einen historisch wichtigen Schritt. Doch ist
die griechische Ontologie eben darum auch unwiederholbar 7.

70 Sjehe oben, Anm. 49.

7t Ahnliche Uberlegungen macht W. KamLau geltend: «Aristoteles’ Wissen-
schaft vom Seienden und die gegenwdartige Ontologie». In: Archiv fiir Geschichte
der Philosophie 49 (1967) 295-297.



	Aristoteles und das Problem von Substanzialität und Sein

