
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Zur "Aporie der Zweinaturenlehre"

Autor: Pannenberg, Wolfhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfhart Pannenberg

Zur «Aporie der Zweinaturenlehre»

Brief an Christoph von Schönhorn

Lieber Herr Pater von Schönborn,

für Ihre Freiburger Antrittsvorlesung «Aporie der Zweinaturenlehre» *

möchte ich Ihnen sehr herzlich danken. Meine Christologie hat nur
selten so differenzierte Interpreten und eine so sachliche Auseinandersetzung

gefunden. Den ersten, darstellenden Abschnitten Ihrer
Vorlesung, insbesondere auch Ihren Ausführungen zu den Aussagen meines

Buches über die Bedeutung des Todes Jesu für seine Gottessohnschaft,
kann ich weitgehend zustimmen. Sie haben richtig in meinem Sinne

hervorgehoben, daß durch das Kreuzesgeschehen «die bisherige gesamte
Existenz Jesu» radikalisiert wird, indem sie «hineingerissen wird in den

Abgrund der trinitarischen Hingabe» (437). Zutreffend ist auch Ihre
Bemerkung, daß J. Moltmanns «Trinitarische Kreuzestheologie» in der

Linie dieses Gedankens zu sehen ist (ebd.). Allerdings hatte ich in der

Christologie die allgemein behauptete Wechselseitigkeit der Hingabe
des Sohnes an den Vater und des Vaters an den Sohn noch nicht im
Hinblick auf das Verhältnis des Vaters zum Kreuzesgeschehen inhaltlich

ausgeführt, wie es dann Moltmann getan hat. An dieser Stelle
erblicke ich bei ihm eine Weiterführung meiner Gedanken, die ich mir
dann auch meinerseits zu eigen machen konnte.

Nicht ganz einverstanden bin ich mit der Charakteristik der
Selbstpreisgabe Jesu im Kreuzesgeschehen durch den Hegeischen Begriff des

«Umschlags» (437), da in meiner Sicht diese Bedeutung des Kreuzes-

* FZPhTh 24 (1977) 428-445.



Zur «Aporie der Zweinaturenlehre» 101

geschehens vielmehr in der Konsequenz des gesamten vorherigen
Auftretens Jesu liegt. Daher könnte ich auch nicht sagen, daß «nur» in der

Todeshingabe Jesu an Gott - etwa im Unterschied zur vorherigen
Geschichte seines Auftretens - das Wesen seiner göttlichen Sohnschaft
bestehe, wie es durch Ihre Formulierung 437 nahegelegt sein könnte. Ein
weiterer kleiner Vorbehalt betrifft Ihre Erwähnung des Begriffs der

Enhypostasie auf S. 435 : Aus Ihrem Text muß man entnehmen, daß ich
den Begriff der Enhypostasie ablehne und für eine Bedrohung der echten

Menschlichkeit Jesu halte. Tatsächlich ist dieser Begriff aber in den

«Grundzügen der Christologie» 349 ff. letztlich positiv aufgenommen
worden, wenn auch in einer bestimmten Interpretation, und ich bin
wegen dieser Zustimmung zum Begriff der Enhypostasie von H. Berkhof
(siehe Nachwort 418 f.) heftig kritisiert worden.

Nun zu Ihren kritischen Ausführungen. Bez. der ersten Frage nach
dem Verhältnis der «psychologischen Sicht» des menschlichen Vertrauensverhaltens

Jesu zum Vater zur « ontologischen Wirklichkeit der trini-
tarischen Selbsthingabe des Sohnes» (439) wäre darauf zu achten, daß

ich «psychologische» Aussagen über Jesus nie direkt, sondern stets nur
als Rückschluß aus seinem Verhalten vollziehe. Das gilt auch für die
Rede von der «Selbstpreisgabe» Jesu im Kreuzesgeschehen, insofern die

Leidensgeschichte Jesu gerade nicht für sich, sondern als Konsequenz
seines vorherigen Auftretens interpretiert wird. Daß das im Verhalten
Jesu implizierte menschliche Vertrauensverhältnis zum Vater zugleich
das trinitarische Verhältnis des Sohnes zum Vater ist, ergibt sich
«rückwirkend» aus der Bestätigung seiner Einheit mit Gott dem Vater durch
das Geschehen der Auferweckung. Der von Ihnen vermißte «Schritt»
vom «menschlichen Vertrauensverhalten zum Vater» zur «trinitarischen
Selbsthingabe des Sohnes» ist also im Sinne der Argumentation meines

Buches nur durch Vermittlung des Ostergeschehens und seiner rückwirkenden

Bedeutung für die Konstitution der Person Jesu Christi zu
verstehen. Ihre dahingehenden Ausführungen S. 440 liegen ganz im Sinne

meiner Argumentation, so allerdings, daß die Konstitution der Person

Christi, also die Inkarnation selber eben von Ostern her gedacht ist.
Dabei ist nun durchaus im Sinne Ihrer zweiten Frage (441 ff.) die

«EigenVollkommenheit» des Menschen Jesus und in ihm des Geschöpf-
lichen überhaupt - wenn Sie so wollen, im Unterschied zur Eschatologie -
begründet und gewahrt. Daß Gott in der Menschwerdung «in endgültiger

Weise zu seiner Schöpfung Ja gesagt» hat (442), kann doch wohl
auch von Ihnen nicht im Ernst als Gegenposition zu der Argumentation



102 Zur « Aporie der Zweinaturenlehre »

meines Buches gemeint sein. Ein solcher Eindruck entsteht jedoch
durch die auf S. 444 gestellte «Frage, ob diese Versöhnung nicht durch
eine Aufhebung des Menschlich-Geschöpflichen ins Göttliche geschieht».
Eine solche Auffassung ist in meinem Buch 360 f. ausdrücklich
ausgeschlossen worden, wobei ich mich übrigens an dieser Stelle auf Maximus

Confessor berufen habe, für den mir leider bei der Abfassung meines

Buches noch keine so eingehenden Untersuchungen vorlagen, wie sie

von Ihnen und Garrigues inzwischen erarbeitet worden sind. Ich habe

auch sonst verschiedentlich die entscheidende Bedeutung seiner
Einsicht hervorgehoben, daß die Einheit von Gott und Mensch der
Verschiedenheit zwischen beiden nicht einfach entgegengesetzt ist, so daß

die Selbstunterscheidung des Geschöpfes von Gott geradezu eine Bedingung

seiner Gemeinschaft und «Einheit» mit ihm ist. Das bedeutet natürlich

die Unaufhebbarkeit der Differenz zwischen Schöpfer und Geschöpf,

sogar auch für die Eschatologie, entsprechend der Definitivität des

Schöpferwillens Gottes, die man trinitarisch in der Selbsthingabe des

Vaters an den Sohn begründet finden kann. Diese Definitivität der
göttlichen Bejahung des Geschöpfes begründet dann auch für das Geschöpf
eine «Differenzierung der Ebenen» von Schöpfung und Eschaton, wie
Sie sie 443 fordern und bei mir für «unmöglich» halten. Freilich muß

man zugleich sagen, wie Sie es ja denn auch zu meiner Freude auf S. 445

tun, daß «die beiden Ebenen von Schöpfung und Eschatologie in Gottes
Eudokia eins sind». Was Sie mit der Bemerkung meinen, daß «diese

geheimnisvolle Einheit der Ebenen in Gottes Ratschluß» es uns nicht
erlaube, «deren Differenz in eine Totalschau aufzuheben» (ebd.), ist mir
jedoch unverständlich. Um eine Beseitigung oder «Einebnung» dieser

Differenz geht es ja, wie nach dem soeben Gesagten deutlich sein sollte,
auch bei mir nicht. Wenn man aber, wie Sie selber betonen, sagen «muß»,
daß diese beiden Ebenen von Gott her eins sind, dann muß sich das

wohl auch denken lassen, denn wie sollte man sonst sagen «müssen»?

Die Schlußsätze Ihres Aufsatzes S. 445 bilden die einzige Stelle, an
der Ihre sonst sehr sachliche Auseinandersetzung etwas polemisch wird,
indem Sie sich bemühen, die allgemeinere Tragweite der von Ihnen
angeschnittenen Probleme sichtbar zu machen. Daß die «Differenz von Gott
und Welt, Gott und Mensch zu einem bloßen Moment des Gesamtprozesses

von göttlicher und menschlicher Selbstverwirklichung» werde,
habe ich so ja nicht behauptet, als ob dieser «Prozeß» sozusagen eine

über der Differenz von Gott und Mensch stehende Entität wäre.
Entscheidend für das von Ihnen angezogene Zitat ist gerade die Weise, wie



Zur « Aporie der Zweinaturenlehre » 103

die Selbstverwirklichung des Menschen und diejenige Gottes in meinem
Aufsatz über «Christologie und Theologie» dialektisch aufeinander bezogen

sind. Indem Sie den Schlußsatz dieser Argumentation aus seinem

Kontext herauslösen, wird es leicht, seinen Sinn zu verkennen. In
ähnlicher Weise erscheint mir auch Ihre Bezugnahme auf meine Bemerkungen

zu Phil. 2,6 ff. (444 Anm. 73) als hermeneutisch undifferenziert,
wenn Sie ohne weiteres unterstellen, daß meine Argumentation die dort
vorausgesetzte theologische Struktur «beiseite schiebt». Wenn jede
Auslegung über das im Text Gesagte hinaus auch beachten muß, was durch
das Sagen des Textes im Hinblick auf seinen Gegenstand geschieht, dann
müßte eine solche Anmerkung doch wohl als grundsätzlich diskutabel
betrachtet werden und Ihre Kritik könnte dann nur durch den Nachweis

erfolgen, daß im Vollzug der Aussage des Textes etwas anderes geschehen

sei, als das von der bestrittenen Interpretation Behauptete.
Generell habe ich den Eindruck, daß Sie die Nähe meines Denkens

zu Hegel überschätzen. Nur so kann ich mir auch erklären, daß Sie im
vorletzten Absatz Ihres Aufsatzes meine Theologie «im Bannkreis eines

Denkens» sehen, das «eine Absolutheit beansprucht, die menschlichem
Denken verwehrt ist» (445). Gerade darauf bezieht sich ja meine kritische
Auseinandersetzung mit Hegel, und ihm gegenüber versuche ich - was

übrigens mühsam genug ist, wenn man sich darauf einläßt, von Gott
nicht nur zu reden, sondern das damit Gesagte auch zu denken - die

Endlichkeit des theologischen wie des philosophischen Denkens
durchzuhalten, ohne damit in die von Hegel kritisierte Position einer
Verabsolutierung des Endlichen und damit einer Selbstvergottung jener scheinbaren

Demut zu geraten. Es wäre doch sehr merkwürdig, wenn
ausgerechnet der Punkt, an dem sich für mich das zentrale Problem
heutiger philosophischer Besinnung in der Auseinandersetzung mit dem
Erbe des Idealismus stellt, meinem theologischen Denkens ganz
entgangen sein sollte.

Mit herzlichen Grüssen

Ihr Prof. Dr. W. Pannenberg D.D.

München, den 17. Januar 1978


	Zur "Aporie der Zweinaturenlehre"

