Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung
Autor: Breuning, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILHELM BREUNING

Jesu Auferweckung
und unsere Auferweckung

Gegenseitige Evhellung threr Problematik

Jesu Auferweckung und die Hoffnung auf die Auferweckung der
Toten haben unmittelbar miteinander zu tun. Das braucht nicht eigens
bewiesen zu werden. Der Ausgangspunkt fiir die folgenden Uberlegungen
liegt eher darin, daB innerhalb beider Themenkreise in der jiingsten
Zeit viele Probleme bedacht wurden, deren Konsequenzen aufeinander
hin zwar unausweichlich sind, die aber nicht nur Konvergenzen auf-
decken, sondern in einigen Punkten gerade der Christologie auch neue
Fragen stellen. Der grundsitzliche Zusammenhang beider Inhalte
braucht — wie gesagt — nicht erst durch komplizierte Reflexionen her-
gestellt zu werden. Er ist zudem in der gelebten Spiritualitit mehr als
zu manch andern Zeiten bewuBt. Die &sterliche Dimension der Toten-
liturgie z. B. ist nicht mehr durch absolutes Trauer-Schwarz abgedun-
kelt — und das gilt nicht nur fiir die rubrikale Erlaubnis von violetten
MeBgewindern. Auch fiir die Verkiindigung, aus der wir regelmiBig
unsere Nahrung fiir das Christsein aufnehmen sollen, gilt wieder die
enge Bindung beider Inhalte.

I. DIE AUFERWECKUNG DER TOTEN IN DER GESCHICHTSTHEOLOGISCHEN
DEUTUNG ALS TREUE GOTTES: DIE TOTEN SIND NICHT VERGESSEN

Der Blick auf unsere eigene Eschatologie 1d8t uns Ostern in seiner
Wirklichkeit reicher ausschopfen, der Blick auf Jesu Auferweckung
bezeichnet einen der wenigen Kristallisationspunkte, von denen her



80 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

wir eschatologische Aussagen wagen. Man darf wohl sogar sagen, dal
es die Verbindung beider Inhalte ist, die einen ganz bestimmten fun-
damental-theologischen Zugang zum Glauben eroffnen hilft. Er ist
etwa fiir J. B. Metz charakteristisch und hat seine bisher wohl durch-
reflektierteste Darstellung bei Helmut Peukert! gefunden. Diesen
Versuchen gilt vor allem unsere Frage, wie tief die Wurzeln in die Chri-
stologie reichen.

1. Erliduterung des Modells am Wiirzburger Synodenbeschlufi « Unsere
Hoffnung»

Diesen Gedankengang hat in einer konzentrierten Form auch der
BeschluB der Wiirzburger Synode «Unsere Hoffnung» 2 aufgenommen.
Im Zusammenhang mit dem Thema von der Auferweckung der Toten
nennt der Text «unsere Berithrungsangst vor dem Tod iiberhaupt,
unsere Iiihllosigkeit gegeniiber den Toten» als Hauptgriinde fiir die
Inhumanitdt des géingigen Lebensstils in unserer Zeit. «Doch» — fdhrt
der BeschluB3 fort — «diese Frage nach dem Leben der Toten zu vergessen
und zu verdridngen ist zutiefst inhuman. Denn es bedeutet, die vergan-
genen Leiden zu vergessen und zu verdringen und uns der Sinnlosigkeit
dieser Leiden widerspruchslos zu ergeben.» Hier wird nun freilich die
kritische Tendenz des Gedankengangs deutlich. Ohne Antwort auf die
eschatologischen I‘ragen der Menschen entartet auch die beste und
menschenfreundlichste Sorge fiir das gegenwirtige Leben. «Kein Gliick
der Enkel (macht) das Leid der Viter wieder gut, und kein sozialer
Fortschritt versohnt die Ungerechtigkeit, die den Toten widerfahren
ist. Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des Todes und der Gleich-
gliltigkeit gegeniiber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch
fiir die Lebenden nur noch banale Versprechen parat haben.» Wie lautet
nun die eschatologisch kritisch orientierte Antwort auf diese Heraus-

! H. PEukeErT, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Diissel-
dorf 1976. — Inzwischen auch J. B. MET1z selbst: Glaube in Geschichte und Gesell-
schaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie. Mainz 1977.

2 In: Gemeinsame Synode der Bistiitmer in der Bundesrepublik Deutschland.
Beschliisse der Vollversammlung. Offizielle Gesamtausgabe I., Freiburg-Basel-
Wien 1976, 84—111. — Der hier besonders interessierende Abschnitt, aus dem auch
die folgenden Belegstellen genommen sind, ist iiberschrieben: « Auferweckung der
Toten» (S. 90-92). Zur Bedeutung von J. B. MeTz fiir Entwurf, Zustandekommen
und SchluB3fassung vgl. TH. SCENEIDER in der «Einleitung» zum Text, S. 72.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 81

forderung? «In dieser Situation bekennen wir Christen unsere Hoffnung
auf die Auferweckung der Toten. Sie ist keine schon ersonnene Utopie;
sie wurzelt vielmehr im Zeugnis von Christi Auferstehung, das von
Anbeginn die Mitte unserer christlichen Gemeinschaft bildet.» Ohne
den real leibhaftigen Sinn von Auferweckung antasten oder schmilern
zu wollen, bemiihen sich die Verfasser der Synodenaussage jedoch
sogleich, dem Inhalt von Auferweckung eine weitere, fiir heutiges Denken
plausible Umschreibung zuzufiigen, die Gottes eigentiimliches Ver-
halten in diesem ganzen Geschehen als «Gedenken» kennzeichnet. Weil
das Hoffnungswort von der Auferweckung der Toten «von einer Zukunft
fiir die Toten spricht, davon, daB sie, die lingst Vergessenen, unver-
geBlich sind im Gedenken des lebendigen Gottes und fiir immer in ihm
leben, spricht dieses Hoffnungswort von einer wahrhaft menschlichen
Zukunft». Rein menschlich gesehen kann eine Hoffnung auf Zukunft
nicht begriindet werden. Unsere menschlichen Verwirklichungen werden
«immer wieder von den Wogen einer anonymen Evolution iiberrollt,
von einem gleichgiiltigen Naturschicksal verschlungen». Das wvorher
genannte gesellschaftliche Fehlverhalten des Vergessens ist also offenbar
grundsitzlich nicht von Menschen zu beheben. Evolution und Natur-
schicksal erweisen sich als stirker. Wenn demgegeniiber das Hoffnungs-
wort von der Auferweckung der Toten «von einer Zukunft fiir die Toten
spricht, ist es ein Wort der Gerechtigkeit, ein Wort des Widerstands
gegen jeden Versuch, den immer wieder ersehnten und gesuchten Sinn
menschlichen Lebens einfach zu halbieren und ihn allenfalls fiir die jeweils
Kommenden, die Durchgekommennen, gewissermalen fiir die gliicklichen
Endsieger und NutznieBer unserer Geschichte zu reserviereny.
Versuchen wir das Ergebnis und seine Tragweite zu fassen, so
koénnten wir sagen, die in christlicher Tradition personal auf den ein-
zelnen bezogene Aussage vom Ewigen Leben, sei — unter Wahrung und
sogar mit Betonung ihrer personalen Giiltigkeit — besonders in ihrem
universalen Sinn herausgehoben worden. Eben dieser universale Sinn
erscheint dann als Bedingung fiir die Méglichkeit, dem einzelnen Augen-
blick im je einzelnen menschlichen Leben einen richtigen Ort zu geben,
ihn vom Egoismus des verkrampften Festhaltens zu lésen und ihn
gerade dadurch fiir seine Erfiilllung zu 6ffnen. Der Text selbst fiihrt
in seinem SchluBabschnitt zum Stichwort «Auferweckung der Toten»
die Konsequenz folgendermaBen durch: «Die Hoffnung auf die Aufer-
weckung der Toten, der Glaube an die Durchbrechung der Schranke
des Todes macht uns frei zu einem Leben gegen die reine Selbstbehaup-

6



32 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

tung, deren Wahrheit der Tod ist. Diese Hoffnung stiftet uns dazu an,
fiir andere da zu sein, das Leben anderer durch solidarisches und stell-
vertretendes Leid zu verwandeln. Darin machen wir unsere Hoffnung
anschaulich und lebendig, darin erfahren wir uns und teilen uns mit
als osterliche Menschen.» Und meinem Empfinden nach stellt das Wort
aus dem ersten Johannesbrief, das sich anfiigt und den Gedanken ab-
schlieBt, mehr als ein passendes Bibelzitat dar: « Wir wissen, dafl wir
vom Tod zum Leben hiniibergeschritten sind, weil wir die Briider lieben;
wer nicht liebt, der bleibt im Tode» (3,14).

2. Riickbezug der Eschatologie zur Solidaritit in menschlicher Geschichte

Diese zuletzt beschriebene Wende von der eschatologischen Hoff-
nung auf das gegenwirtige Leben zuriick ist ihrer Intention nach klar.
Was D. F. StrauBl im vorigen Jahrhundert spottend iiber den Christen
geschrieben hatte, hat sich den Christen, die es bleiben wollen, als Schreck-
gespenst tief eingepridgt. Er sagt: «Den ganzen reichen Hausrath der
kirchlichen Eschatologie iiberlit das moderne Ich ohne sonderliche
Gemiithsbewegung dem kritischen Brande, zufrieden, aus demselben
seine nackte Fortdauer nach dem Tode zu retten. Mit Continuitit des
BewuBtseins, versteht sich; sonst wiirde es ja nicht als Ich fortbestehen.
Dieser Unsterblichkeitsglaube ist die Seele der jetzigen Gefiihls- und
Verstandesreligiositit; der gebildete Fromme 146t sich eher noch seinen
Gott und Christus, als die Hoffnung auf Fortdauer nach dem Tode
nehmen» 3. Straul wurde wegen seines treffsicheren Sarkasmus als
Beleg gewdhlt. Im iibrigen artikuliert er eine breite Strémung von
Religions- und Christentumskritik. Die Besinnung auf die zentrale und
aktuelle Bedeutung der Hoffnung auf Ewiges Leben, wie sie der unter-
suchte Synodentext vorfiithrt, wird darin in ihrer Richtung als ein Stiick
Apologie deutlich. Aber so besehen, stellt sie auch ein Stiick verniinf-
tiger Apologie dar. Die von Strauf sicher nicht ganz grundlos gebrand-
markte Verzerrung wird nicht dadurch entkrampft, daB man die Escha-
tologie dort in UngewiBheiten verdimmern lit, wo wir eine klare
Antwort schulden. Die Hoffnung auf Auferweckung muf3 nicht zum
Heilsegoismus fithren. Thr Kern widerspricht eindeutig dieser Ver-
zerrung. Richtig verstanden befreit sie zur Liebe. Andererseits kommt

3 D. F. Strauss, Christliche Glaubenslehre, Bd. II, Tiibingen 1841, S. 697.
(Uebernommen von Greshake in: G. GRESHAKE — G. LoHFINK, Naherwartung, Auf-
erstehung, Unsterblichkeit (QD 71), Freiburg-Basel-Wien 1975, S. 99.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 83

es natiirlich auch darauf an, die recht stark hervorgehobene Riick-
beziehung der eschatologischen Aussage vom Ewigen Leben auf ihren
Lebenswert fiir das jetzige Verhalten nicht in die Methode der kurz-
schliissigen Apologetik entarten zu lassen, deren Karikatur wohl recht
gut mit Hilfe der Fabel vom Wettlauf des Hasen mit dem Igel zu zeich-
nen ist. Bekanntlich ist die Igeltaktik so schlau, daB in jedem Fall
herauskommt: Ich bin schon da!

Die Toten, die lingst Vergessenen, sind unvergellich im Gedenken
des lebendigen Gottes und leben fiir immer in ihm — das bleibt dann
offenbar die tragende Aussage des Synodentextes. Wenn sie stimmt,
greift alles richtig ineinander. Die Aussage selbst ist durch ein Argument
gesichert, das seiner logischen Struktur nach einen irgendwie experi-
mentalen Beweischarakter hat. Uber das «irgendwie» wird noch nach-
zudenken sein. Das Argument lautete: Die Hoffnung auf Totenerweckung
«wurzelt... im Zeugnis von Christi Auferstehung, das von Anbeginn
die Mitte unserer christlichen Gemeinschaft bildet.»

Auf die inhaltliche Gleichsetzung von Auferweckung und dem Leben
der Toten in Gott als einem UnvergeBlich-Aufgehobensein in Gottes
Gedenken haben wir schon hingewiesen. Warum es so wichtig ist, die
Toten nicht zu vergessen, warum also diese Ausdrucksform gewidhlt
ist, ging teilweise schon aus dem unmittelbaren Textzusammenhang
hervor. Die Voraussetzungen sollen aber aus dem weiteren Umkreis
dieser kritischen Eschatologie noch etwas vertieft werden.

3. Hintergriinde des Begriffs der anammetischen Solidaritit ber Metz und
Peukert: die geschichistheologische Diskussion zwischen Benjamin
und Horkheimer

Metz und Peukert haben das Stichwort von der «anamnetischen
Solidaritit» ins Gesprich der Theologie gebracht. Peukert erldutert
das Problem, wenn er im Eingehen auf wissenschafts- und handlungs-
theoretische Konzeptionen auf eine Struktur kommunikativen Handelns
stoBt, die er als das dubBerste Ideal dessen ansieht, was in der Neuzeit
im Blick auf sinnvolle Gestaltung gemeinsamen menschlichen Lebens
entworfen wurde. «Dieses Handeln vollzieht sich im Horizont einer
unbegrenzten Kommunikationsgemeinschaft. Es ist in seiner Freiheit
damit von allen herausgefordert, zugleich allen verpflichtet. Damit ist
es bestimmt von universaler Solidaritidt» . In diesem Horizont kommt
dem Verhalten des Menschen ein Moment des Unbedingten zu.



34 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

In welchem Sinn wird hier der platonisierende Begriff des Ideals
gebraucht? Das beschriebene Ideal unbegrenzter Kommunikations-
gemeinschaft in freier Solidaritit mit voll entfalteter Gegenseitigkeit
des Teilnehmens «ist der auf kommunikative Praxis verpflichtende
Vorgriff auf eine Menschheit, die in Auseinandersetzung mit der Natur
und in immer weiter getriebener Reflexion auf ihre Situation und ihre
Moglichkeit begreift, dal} sie selbst in ihrer freien geschichtlichen Bewe-
gung jeweils den Horizont entwirft, innerhalb dessen alle Fragen ent-
schieden werden miissen». Die Bewegung der Menschengeschichte ist
also derart zu sich selbst gekommen, dall ihre gegenwirtigen Tréger
dieser ihrer Situation in einer bis dahin nicht bewulit gewordenen Weise
ins Auge schauen: Sie sind «herausgerufen zu der Freiheit, sich in gegen-
seitig zugemuteter und zugestandener Freiheit selbst zu bestimmenny.
Daher kann Peukert folgern: «Freiheit in universaler, geschichtlich
zu realisierender Solidaritdt scheint die dullerste Grenze des Denk-
baren zu bezeichnen.»

«In der Mitte dieser Konzeption» bricht fiir Peukert hier, wo das
Ideal sozusagen bestimmt zu sein scheint, eine elementare Aporie auf.
Universale Solidaritdt bleibt angesichts des Schicksals der Toten ein
leeres Wort. Gilt fiir diese Aporie nur eine Art Appell an die persén-
liche Opferbereitschaft trotz allem Ungereimten und Unreimbaren
als Trost, wie er sich etwa bei V. Gardavsky ausdriickt: «Selbst ohne
Hoffnung auf die Ewigkeit, dem Tod unterworfen, werde ich zur Hoff-
nung fiir andere, die mich {iberleben: wenn unter mein Leben der Schlul3-
strich gezogen wird, dann ist die Summe, die verbleibt, die unerldBliche
Vorbedingung ihres Lebens. Gewil3, auch ihr Leben wird in der gleichen
Hoffnungslosigkeit enden. Aber nur um diesen héchsten Preis der
personlichen Niederlage wird die Hoffnung wachgehalten als eine Un-
abdingbarkeit des menschlichen Daseins iiberhaupt, als Hoffnung der
menschlichen Gesellschaft auf die Zukunft» 5. Die personliche Lauter-
keit dieses Versuches einmal unbezweifelt zugestanden: mit welchem
Recht verdienen Hoffnung, Zukunft, Menschheit — diese als letztlich
doch namenloses Heer — das Herz des Menschen? Werden sie nicht
konkret betrachtet zum Moloch, oder erweisen sie, weil sie ja keine
Hypostasen sind, nicht ihre Abstraktheit?

* Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale Theologie, S.273.
Ebendort stehen auch die nidchsten Belegstellen.

5 V. GarDAVSKY, Gott ist nicht ganz tot. Betrachtungen eines Marxisten
iiber Bibel, Religion und Atheismus, Miinchen 1970, S. 230.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 85

Peukert wihlt an dieser Stelle seines Entwurfs nun auch nicht
die Auseinandersetzung mit dieser Art marxistisch-existentialistischer
Todesbetrachtung nach dem Modell Gardavskys, sondern er deckt die
Schirfe der ihm zu Gesicht gekommenen Aporie auf, indem er einen
interessanteren Dialog zwischen W. Benjamin und M. Horkheimer aus
dem Jahr 1937 aufgreift, von dem er meint, es sei «eine der theologisch
bedeutsamsten Auseinandersetzungen unseres Jahrhunderts»® TUm
dem Gedanken zu wehren, man konne die Ergebnisse der Geschichte
wie einen festen Besitzstand von Giitern iibernehmen, spricht Benjamin
davon, das Werk der Vergangenheit sei an keiner Stelle abgeschlossen.
Horkheimer opponiert gegen den idealistischen Optimismus, der in
der undifferenzierten Art dieser These mitenthalten zu sein scheint. Mag
Geschichte noch so viel Offenheit nach vorne besitzen, an einer Stelle
darf die Endgiiltigkeit geschehener Geschichte nicht iibersehen werden,
weil das eine unmenschliche Verharmlosung wirklicher Leidensge-
schichte wire: «Das vergangene Unrecht ist geschehen und abgeschlos-
sen. Die Erschlagenen sind wirklich erschlagen» 7. Unschwer kénnen wir
hier den Ursprungsort des Gedankens erkennen, der den von uns unter-
suchten Synodentext geprigt hat. Aber gehen wir seiner Entwicklung
bei Benjamin und Horkheimer noch je einen weiteren Schritt nach.
Benjamin nimmt Horkheimers Hinweis, letzten Endes sei der Gedanke
der Unabgeschlossenheit der Geschichte theologisch, weiter daran
arbeitend, auf: «Das Korrektiv dieser Gedankenginge liegt in der
Uberlegung, daB die Geschichte nicht allein eine Wissenschaft, sondern
nicht minder eine Form des Eingedenkens ist. Was die Wissenschaft
«festgestellt» hat, kann das Eingedenken modifizieren. Das Eingedenken
kann das Unabgeschlossene (das Gliick) zu einem Abgeschlossenen und
das Abgeschlossene (das Leid) zu einem Unabgeschlossenen machen.
Das ist Theologie; aber im Eingedenken machen wir eine Erfahrung,
die uns verbietet, die Geschichte grundsitzlich atheologisch zu begreifen,
so wenig wir sie in unmittelbar theologischen Begriffen zu schreiben
versuchen diirfen» 8. Auch bei Horkheimer verschirft sich spiter noch

6 Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale Theologie, S.278.

7 M. HORKHEIMER, Brief vom 16.3.1937 an Benjamin, unv. Ms., mitgeteilt in:
R. TiIEpEMANN, Historischer Materialismus oder politischer Messianismus? In:
P. BurLtuaur (Hg.), Materialien zu Benjamins Thesen «iiber den Begriff der Ge-
schichte». Beitrige und Interpretationen, Frankfurt 1975, 77-121. (Hier entnom-
men von PEUKERT, a.a. O., S. 278.)

8 BENJAMIN, Passagen, Konvolut N, Bl. 8, unv. Ms., mitgeteilt ebenfalls bei T1E-
DEMANN, a. a. O. S. 88, und ebenfalls von PEUKERT, a. a. O. S. 279, iibernommen.



86 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

einmal die Konsequenz aus diesen Ansdtzen: «Der Glaube, dafl die
Gebete der Verfolgten in héchster Not, dal die Hoffnungen auf eine
iibermenschliche Instanz kein Ziel erreichen, und dall die Nacht, die
kein menschliches Licht erhellt, auch von keinem gottlichen durch-
drungen wird, ist ungeheuerlich. Die ewige Wahrheit hat ohne Gott
ebensowenig einen Grund und Halt wie die unendliche Liebe, ja, sie
wird zum undenkbaren Begriff. Aber ist Ungeheuerlichkeit je ein stich-
haltiges Argument gegen die Behauptung oder Leugnung eines Sach-
verhaltes gewesen, enthilt die Logik das Gesetz, daB ein Urteil falsch
ist, wenn seine Konsequenz Verzweiflung wire?» ® Wir haben die Ent-
wicklung, die bei Metz und Peukert zum Begriff der «anamnetischen
Solidaritdt» gefiihrt hat, so ausfiihrlich dargestellt, weil sie uns auch
die inhaltliche Entsprechung von Auferweckung der Toten und dem
Gedenken des lebendigen Gottes im Synodentext, kraft dessen die
Toten unvergeBlich bleiben, deutlich macht. Die Problematik bricht
auf, wenn man sich Horkheimer stellt: «Enthdlt die Logik das Gesetz,
daB ein Urteil falsch ist, wenn seine Konsequenz Verzweiflung wire?»
Peukerts Alptraum laBt sich leicht nachempfinden: «Wie kann man
die endgiiltige, nicht revidierbare Verlorenheit der Opfer des geschicht-
lichen Vorgangs, dem man sich selbst verdankt, iiberhaupt in der
Erinnerung behalten und dabei gliicklich sein, seine Identifikation fin-
den?... Die eigene Existenz wird von der Solidaritdt her, der sie sich
verdankt, zum Selbstwiderspruch» 0.

4. Dienst und Grenze des Gedankens anamnetischer Solidaritit

Dienst und Grenze des Gedankens der anamnetischen Solidaritit
werden in einem falBbar. Der Dienst besteht darin, dall der Inhalt der
Auferweckungsbotschaft als sozusagen notwendig erscheint, um einen
Weg aus der alles zerstérenden Wucht der von Peukert aufgewiesenen
Aporie zu finden. Horkheimers Stringenz im Aufweis, daB3 eine unend-
liche Liebe ohne Gott keinen Grund und Halt hat, macht aber auch
nachdenklich. Einerseits hat er Recht, wenn er sagt, unendliche Liebe
sei ohne Gott ein undenkbarer Begriff. Anderseits denkt er den Begriff.
Wir denken ihn, wenn wir die Méglichkeitsbedingungen anamnetischer

9 M. HorRkKHEIMER, Kritische Theorie, Bd. I, Frankfurt 1968, S. 372. (Vgl.
PEUKERT, a. a. O. S. 282.)
10 A a.0O.85.281f1.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 87

Solidaritdt umschreiben, wie es etwa der Synodentext tut. Eine Art
ontologischen Gottesbeweises? Gerade bei dieser Alternative wird man
betroffen angesichts Horkheimers I/dee der unendlichen Liebe. Von der
Reflexion her allein fiihrt kein Weg zur Bejahung des Seins einer unend-
lichen Liebe. Selbst wenn sich auf einem anderen Weg herausstellen
sollte, daB3 das Denken-K&nnen des Begriffs von absoluter Liebe in der
Tat mit ihrem Gegebensein zusammenhingt, so mull doch ihr wirk-
liches Gegebensein zunichst einmal durch sie selbst erfahren werden.
Post factum, nachtriglich, mag die Nicht-EinfaBbarkeit der absolu-
ten Liebe in ein ontologisch-apriorisches Argument noch einmal ein
bestitigendes Indiz dafiir sein, daBl der Empfinger von Liebe sie rich-
tig erfaBt hat, aber alles Verstehen bleibt Antwort auf Erfahrenes,
durchaus schopferische Antwort, keine sterile Nacherzihlung, aber kein
Riickgriff auf vorgingig Gewultes, das bloB der Aktuierung bedurfte,
iiber das der Nach-Denkende aber auch immer schon verfiigt hat. Die
Schwierigkeit jedoch, die sich fiir das Verstindnis von Metz und Peukert
sowohl wie des Synodentextes, aber auch fiir viele andere dhnliche
Versuche innerhalb der theologischen Tradition ergibt, die von der
Aporie des Menschen ausgehen, liegt eben im Aufweis des Stellenwerts
der menschlichen Not und Bediirftigkeit. Die richtige Anwendung ist
ein sehr komplexer Vorgang. Peukert mag als Beispiel dienen. Die
Aporie bricht bei ihm dort auf, wo das bejahte Ideal universaler Soli-
daritdt am endgiiltig geschehenen Unrecht an den bereits Toten schei-
tern muB. Wenn es hier scheinen koénnte, der Gedankengang versuche
nun die Bedingungen zu entwerfen, wie die Aporie doch noch zum ur-
spriinglichen Ideal hin durchfiithrbar sei, so sind demgegeniiber zwei
Dinge zu beriicksichtigen. Einmal: Die Aporie ist keine Liicke, die
durch die Einfithrung des nicht vergessenden Gottes eben an der schwa-
chen Stelle des ganzen Zusammenhangs geschlossen wird. Die wirk-
liche Solidaritidt unter Menschen enthiillt sich vielmehr als das Herein-
holen eines Subjekts, das nicht um seiner Funktion willen bend&tigt
werden darf, sondern das gerade die Not iiberwindet, weil es seiner
selbst machtige Liebe ist. Es geht nicht um ein im Denken iibersehenes
Moment, sondern um Offenbarung und deren Wahrnehmung. Damit
sind wir beim zweiten Beurteilungspunkt: Die Bedingungen fiir die
Moglichkeit universaler, freier Kommunikation sind dort, wo von Gott
gesprochen wird, nicht so entworfen, dafl eine Wirklichkeit vom Men-
schen her denkbar gemacht wird. Das geschieht zwar auch, aber gleich-
sam inklusiv und per accidens. Was letztlich geschieht, ist, dal eine



88 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

sich schenkende Wirklichkeit sich anbietet, daf3 sie aufruft, sich auf
sie einzulassen, und daf sie in Freiheit aufgenommen werden will. Von
daher mag vielleicht auch die mir nicht ganz klargewordene Anwendungs-
breite des Begriffs der «anamnetischen Solidaritit» bei Metz und Peukert
noch verstindlich werden. Das entscheidende Subjekt dieses Nicht-
Vergessens ist doch wohl Gott? Andererseits geht es auch darum, daf
Menschen nicht fiihllos vergessen. Soll gesagt sein, der Zugang zu die-
sem Reich realer Anamnese geschehe nicht spekulativ, sondern im Mit-
vollzug liebender Zuwendung? Vielleicht liegt Peukerts Antwort darin:
«Der Glaube ist in sich selbst eine Praxis, die als Praxis, also im kon-
kreten kommunikativen Handeln, Gott fiir die andern behauptet und
diese Behauptung im Handeln zu bewdhren sucht» 11,

II. DIE FUNDAMENTAL-THEOLOGISCHE BEDEUTUNG
VON OSTERN UND DIE VERMITTLUNG
DER ALLES BEGRUNDENDEN OSTERWIRKLICHKEIT

1. Die Einheit von Heilszeichen und Heilswirklichkeit ber Ostern

Die Behauptung Gottes fiir andere erweist sich so als Vorgang im
Rang gegenwirtiger Aktualitat. Sie 148t sich nicht als iiberaltet abtun.
Wenn alles so sehr auf Solidaritit hin ausgelegt werden kann — und
daran ist wohl kein Zweifel —, dann ist auch der Einwand entkriftet,
dem Glaubenden gehe es letztlich nur um seine eigene Rettung. Die
Universalitit des kommenden Gottesreiches gehort ebenso zu den
Bedingungen einer sinnvollen Geschichte jedes einzelnen wie die, dall
Gott die Leben schenkende Macht, aber auch die innerste Erfiillung
selbst ist. Die Behauptung Gottes fiir die anderen hidngt aber alles in
allem an der Wirklichkeit eines ganz bestimmten, konkreten, einzelnen
Ereignisses. Sie «wurzelt... im Zeugnis von Christi Auferstehung», wie
wir uns an den Synodentext zuriickerinnern. Auch in Peukerts Versuch
koénnte Gott nicht ernsthaft fiir irgendjemand behauptet werden, wenn
Jesus nicht auferweckt wire. Das bestitigt das, was K. Rahner einmal
grundsdtzlich im Blick auf alle fundamental-theologische Glaubens-
begriindung ausdriickte: « Wir kénnen uns auf die Frage nach der Aufer-
stehung Jesu und ihrer geschichtlichen Glaubwiirdigkeit beschrianken,...

11 A.a. 0. S. 301.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 89

da die Auferstehung sowohl eine héchste Identitit von Heilszeichen und
Heilswirklichkeit hat und unsere mit transzendentaler Notwendigkeit
gegebene Heils- und Auferstehungshoffnung anruft» 2

Wir konstatieren erstens einmal positiv, daB hier offenbar der wahr-
lich nicht neue, sondern traditionelle Zusammenhang von Auferstehung
und fundamentaltheologischer Aufgabe bekriftigt ist. Rahner selbst hat
an anderer Stelle einmal recht instruktiv ausgefiihrt, dal das gar kein
sehr bequemer Weg ist. Die Situation sei eher so, dall je nachdem mit
einiger Schwierigkeit zwar an die Auferstehung Jesu geglaubt werde, aber
daB die Hindernisse, die Auferweckung Jesu als Grund des Glaubens
zu erfassen — also wegen der Auferweckung zu glauben —, immer stirker
anwiichsen 13, Demgegeniiber mochten wir mit Rahner sehr betont
das Ereignis der Auferweckung und seine Vermittelbarkeit als Begriin-
dung des Glaubens in auch «fundamentaltheologischer» Art herausstellen.
Rahner gab zweitens selbst wieder die Begriindung fiir eine solche
Entscheidung, deren Tragweite wir noch weiter verfolgen miissen. Die
Auferweckung Jesu enthdlt «eine hochste Identitit von Heilszeichen
und Heilswirklichkeit». Drittens sprach Rahner von einer Ansprech-
barkeit in uns, die der Botschaft von der Auferweckung entgegenkomme
und eine Voraussetzung fiir das Erfassen ihres Realitdtsgehaltes sei:
die Osterbotschaft bedarf einer transzendentaltheologischen Vermitt-
lung. Gerade dazu haben wir bereits einiges gesagt, haben aber auch
auf die Schwierigkeit eines spekulativ mi3deutbaren Apriori aufmerk-
sam machen miissen. Wir wollen versuchen, von unserer eschatolo-
gischen Fragestellung her die hier auf uns zukommenden neuen Pro-
bleme einer Ostertheologie richtig zu erfassen und daraus zu Folgerungen
zu kommen.

12 K. RAHNER, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des
Christentums. Freiburg-Basel-Wien 1976, S. 260.

13 K. RANER, Bemerkungen zur Bedeutung der Geschichte Jesu fiir die
katholische Dogmatik, in: Schriften zur Theologie, Bd. 10, Ziirich—Einsiedeln-
Koéln 1972, S. 215-226 (= Beitrag in Festschrift fiuir H. Schlier, Die Zeit Jesu, Frei-
burg-Basel-Wien 1970, 273-283).



90 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

2. Die christologische A kzentuierung von Ostern macht die Probleme der Zu-
ordnung von Christologie und Eschatologie erst in ihrer Schivrfe deutlich

Der Glaube an die Auferweckung Jesu beinhaltet mehr als die
Anwendung einer allgemeinen und grundsitzlichen eschatologischen
Erkenntnis auf Jesus. Hoffnung auf Totenerweckung «wurzelt vielmehr
im Zeugnis von Christi Auferstehung». Wir hitten ohne Jesu Aufer-
weckung also keine Hoffnung? Wenn wir bejahen, haben wir uns mit
zwel Gegenfragen auseinanderzusetzen:

a) Ostern als Sonderfall?

Einmal gab es auch alttestamentlich schon eine feste Auferstehungs-
hoffnung, wenn auch erst als Frucht einer langen Entwicklung und
wenn z. B. zur Zeit Jesu dieser Glaube auch nicht von allen religidsen
Schattierungen der Juden geteilt wurde und wenn es auch Schwankungen
hinsichtlich der Frage gab, ob alle oder nur bestimmte Gerechte aufer-
stehen. Dennoch darf man sagen, dafl die aus dem jiidischen Glauben
iibernommene Erwartung der Totenauferweckung eine Voraussetzung
fiir Jesu und seiner Gemeinde Botschaft war. Die Gegenfrage wird aber
noch bedringender, wenn man der alttestamentlichen Entwicklung
nachgeht und in ihr den theologischen VertiefungsprozeB im Glauben
an die todesiiberwindende Macht Gottes wahrnimmt. Die Entwicklung
zeigt sich nun wirklich als ein ungemein anspruchsvoller ProzeB. Das
grundsitzliche Argument hat auch fiir den Christen nichts an Tiefe und
Kraft eingebiit. Unabhingig von einer genauen Einzeluntersuchung
wollen wir die hier durchbrechende Erkenntnis anhand des SchluB3-
gebetes von Ps. 73 ins BewuBtsein rufen. Der Beter, der sich mit dem
Theodizeeproblem alttestamentlicher Prigung — Wohlergehen der Frev-
ler und scheinbare Vergeblichkeit des Lebens des Gerechten — herum-
geplagt hat, findet den befreienden Durchbruch. Am Ende seiner Zwei-
fel erkennt er, daB er ein ziemlich dummer Esel — «ein stumpfes Tier»
— war: «Ich aber bleibe stets bei dir, du hiltst mich an meiner Rechten.
Du leitest mich nach deinem Ratschluf und nimmst mich am Ende
auf in Herrlichkeit. Was hab ich im Himmel auler dir? Neben dir
erfreut mich nichts mehr auf Erden. Moégen auch Fleisch und Herz
mir verschmachten, Fels meines Herzens und Anteil bleibt Gott mir
auf ewig» (23-26). Der Durchbruch, der hier Wortgestalt annimmt,
bedeutet doch dies: Der Beter hat zwar erfaBt, was Gott fiir ihn ist.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 91

Aber das ist erst die eine Seite. Er hat auch erfal3t, dal er etwas fiir
Gott bedeutet. Daher auch die sozusagen von Gott her gewonnene
Einsicht: Gott nimmt seine Zuwendung niemals zuriick. Die mensch-
liche Selbsterkenntnis ist hier sozusagen sekunddre Folge der primdren
Gotteserkenntnis. Das ist in seiner Art uniiberbietbar. Hei3t angesichts
solcher Gipfel von Glaubenseinsicht das Bekenntnis von Jesu Auferste-
hung nicht, dafl das Besondere dieser Auferstehung eben ihr Zeitpunkt
war, die Vorwegnahme dessen, was sich an allen am Ende ereignen soll?

b) Ist Auferweckung des ganzen Menschen erst seit Ostern Heulsziel?

Daran kniipft die zweite Gegenfrage an: Wenn die heute verschiedent-
lich vertretene These richtig ist, die Greshake auf die Formel gebracht
hat, «dal ¢m Tod Auferstehung des Leibes geschieht» ¥, macht das
nicht noch einmal Schwierigkeiten fiir die Auferweckung Jesu? Ist sie
dann nicht vollends in ein im Grund allgemeines eschatologisches
Geschehen aufgehoben und stellt dann ihr Erkanntwerden zwar den
entscheidenden Schritt zur Bildung der neutestamentlichen Gemeinde
dar, aber Jesus bleibt allenfalls Musterbeispiel, selbst wenn das Muster-
beispiel zundchst einmal in Form einer eben besonderen Bestitigung
Gottes durch die o&sterlichen Begegnungs-Widerfahrnisse offenbar
geworden wire? Aber auch das konnte nicht aufheben, daB Ostern
doch lediglich ein Ereignis wire, das im Grund ja mit allen geschieht,
nur daBl es damals als Bestdtigungsfunktion fiir Jesus wichtig war.
Doch die tiefere Einsicht in Gottes eschatologische Ziele mit den Men-
schen wiirde deren Abhidngigkeit von einem besonderen Osterereignis
relativieren. Die immer wieder betonte Abhdngigkeit der Hoffnung
auf Totenerweckung von Jesu Auferstehung kdme also hier ins Wanken.
Das AuBer-sich-Geraten der Jiinger iiber die unerwartete Auferwek-
kung wiirde zu einem zeitgebundenen Phdnomen.

3. Die eschatologische Heilsbedeutung des konkreten Osterereignisses

Eine grundsitzliche Schwierigkeit des angeschnittenen Problems
liegt in der Verschlungenheit von Erkenntnisvorgidngen und Wirklich-
keitsmitteilung. Beides 148t sich gerade angesichts des Phdnomens
«Offenbarung» gar nicht voneinander trennen. «Offenbarung» hei3t ja

14 G. GRESHAKE — G. LonFINK, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit,
S. 118.



92 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

nicht intellektuell-lehrhafte Wahrheitsmitteilung, sondern Selbster-
schlieBung Gottes. Damit sie aber geschehen kénne, mufl nicht nur
Gott sich 6ffnen und zuwenden, sondern auch der Mensch mul} aktiviert
werden, damit er empfangen — und zwar nichts als empfangen — kann.
Eine Eigenart des Offenbarungsvorgangs liegt aber darin, dal} die
Erkenntnis, die er vermittelt, nicht vom Geschehen der Vermittlung
gelost werden kann. Offenbarungserkenntnis ist als abstrahierte Erkennt-
nis gar nicht mehr méglich. Dies wird man auch fiir das Geschehen der
Auferweckung Jesu anwenden miissen. Man wird also immer beach-
ten miissen, wie die Erkenntnisse, dieim Zusammenhang mit ihr glaubens-
begriindend werden, eingebettet sind in den Zusammenhang der Wirk-
lichkeitsmitteilung, um die es letztlich geht.

a) Als sakvamentales Geschehen

Rahner spricht davon, dafl die Auferstehung die hiochste Identitit
von Heilszeichen und Heilswirklichkeit hat !, Das zielt in dieselbe
Richtung. Die gewdhlte Terminologie zeigt aber auch an, da} es sich
um die Sprache der Sakramente handelt: Heilszeichen und Heilswirk-
lichkeit in innerer Verkniipfung. Mit Hilfe dieser Ausdrucksform haben
wir in der Theologie unseres Jahrhunderts und besonders seit dem
Zweiten Vatikanum viele theologische Deutungen versucht: Jesus Chri-
stus als Ursakrament, die Kirche als Wurzelsakrament. Man wird auch
die gegenliufige Tendenz darin beachten miissen. Mit Hilfe eines neuen
Sakramentenverstindnisses wollte man sich gegen die blofe Neben-
einanderreihung von einzelnen sakramentalen Vollziigen wenden.
Sakramentalitdt bezeichnet dann eine dynamische Struktur in Schép-
fung und Bund: Eine einmalige, letztlich personal bezogene Wirklich-
keit wird in Dienst genommen, um das, was sie selbst im tiefsten emp-
fangen und erfahren durfte, weiterzugeben: «Zeichen» und « Werkzeug»
sind die beiden Kennzeichnungen, die aus der scholastischen Sakra-
mentendefinition {ibernommen werden, um anzuzeigen, da Sakramente
einen Dienst zu erfiillen haben; aber sie erfiillen ihre Funktion, weil
sie Zeichen sind, weil sie selbst von der grofferen Realitdt erfafft sind,
in deren Dienst sie stehen. In diesem Sinn sprechen wir auch vom Ver-
bum incarnatum als Ursakrament. Die Struktur dieses Denkens ent-
sprang also zunichst eher einer Inkarnationstheologie. Rahner hat nun
diese Struktur ausdriicklich auf die Geschichtsereignisse des Lebens

15 Vgl. oben im Zusammenhang der Anm. 12.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 93

Jesu ausgeweitet und damit eine christologisch-soteriologische Tendenz,
die im menschlichen Lebensvollzug Jesu selbst die heilschaffende
Mitteilung Gottes an die Menschenwelt sieht, mit Hilfe der sakramen-
talen Verstindnisweise nahezubringen versucht. Sie kommt einer
neutestamentlichen Grundauffassung entgegen, daBl Jesus zum Christus
gemacht worden ist.

Versuchen wir in gebotener Kiirze zu skizzieren, wie Rahner in
diesem Zusammenhang Ostern sakramental deutet, indem wir freilich
auch selbst weiterdenken.

Wir konstatieren zunidchst einmal, daB3 Rahner die von uns drin-
gend empfundene Frage auch kennt: Ist in Jesu Auferweckung «Aufer-
weckung» das allen Widerfahrende — oder ist sie ein Einmaliges? Wenn
man ihre Einmaligkeit in der Person Jesu — also in seiner Gottessohn-
schaft — begriindet sieht, so ist das zwar richtig, aber fiir Jesu mensch-
liches Schicksal zu duBerlich. Rahner empfindet offenbar ebenso, wenn
es bei ihm heillt: «Nach neutestamentlichem Verstindnis der Aufer-
stehung Jesu unterscheidet sich seine Auferstehung von unserer dadurch,
daB Jesus durch sie zum ‘Herrn’ und ‘Messias’ gemacht wurde» 6. Auch
das ist nun eine christologische Aussage, keine bloB anthropologisch
eschatologische, aber sie bezieht Jesu Schicksal und Geschichte mit ein.

Gerade von Jesu Geschichte her wird hier eher nun eine doppelte
Blickrichtung moéglich und nétig. Jesu Geschichte ist seine eigene, von
ihm gefiithrte. Jesu Auferstehung? Doch wohl nicht umsonst spricht
das Neue Testament mehr von «Auferweckung». Das darf man sicher
sagen, ohne «Auferstehung» auch schon im Neuen Testament zu iiber-
sehen oder als unangemessen zu empfinden. Vollends ist die Einsetzung
zum Herrn und Messias als Tat des Vaters zu sehen. Auferstehung Jesu
bedeutet in diesem Sinn dann immer etwas Einmaliges, nicht nur Voll-
zug der fiir alle giiltigen Eschatologie. Man wird aber auch dieses Gesche-
hen in seiner ganzen Entfaltung sehen miissen. Die Einsetzung Jesu
zum Christus ist zundchst das Ankommen und Angekommen-Sein
Jesu beim Vater. Rahner spricht vom endgiiltigen Gerettetsein Jesu.
Aber die Ankunft wire nicht die Einsetzung zum Christus, wenn sie
nicht gleichzeitig die Riickgabe Jesu an die Welt wire. Diese Riickgabe
stellt iiberhaupt konzentriert die Ostertat Gottes an Jesus und fiir uns
dar. Die Offenbarung dieser Wirklichkeit, ihr Wirksammachen fiir die
Jinger und nun umgekehrt das Ankommen dieser «Riickgabe» bei

16 Grundkurs, S. 272 f.



94 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

ihnen, ist selbst ein Moment an diesem — wenn ich so sagen darf — Haupt-
geschehen. Bei aller Schwierigkeit zu iibersetzen, was die von diesen
Widerfahrnissen Betroffenen und Angesprochenen erlebt haben und
wie der Osterglaube entstanden ist und sich entwickelt hat, behalten
die berichteten Ereignisse ihre Plausibilitit — aus den alten Argumenten:
Eine eigenschopferische Erfindung des Osterglaubens als Werk eines
bereits von sich her vorangeschrittenen Glaubens ist ein viel unwahr-
scheinlicherer Erkldrungsgrund und widerspricht der Naivitit des
Berichteten. Die Deutung der Begebenheiten als blo visiondres Gesche-
hen, wie es religionsgeschichtlich auch sonst vorkommt, kann der
theologischen Tiefendimension des &¢f7 kaum gerecht werden. Die
subjektive Glaubwiirdigkeit der Jiinger hebt zwar nicht die Notwendig-
keit auf, ihre Erfahrungen von ihren geschichtlichen Méglichkeiten her
zu untersuchen, bleibt aber im ganzen doch ein wichtiger Faktor.
SchlieBlich bekriftigt auch die ratio theologica, dall Ostern eben eine
«neue» Tat Gottes ist, die sich aus dem Kreuz erst entnehmen lifBt,
wenn man auch dieses bereits als Tat Gottes kennengelernt hat. Aber
gerade das wiiBte niemand, wenn Gott nicht in der Tat den Gekreuzig-
ten zuriickgeschenkt hétte 7.

Doch gerade vom Kreuz her miissen wir die andere Blickrichtung
wieder aufnehmen: Ostern und Kreuz bleiben Gottes Tat, aber das
Kreuz zeigt darin auch wieder, wie sehr das Ganze nicht weniger Jesu
Tat ist, seine erlittene und aufgenommene Geschichte. In der Tat scheint
der Bruch zwischen Kreuz und Ostern die von den Menschen her uniiber-
briickbare Kluft zwischen dem Jesus zugefiigten Tod und seiner Wieder-
kunft zu meinen, wiahrend Tod und Auferweckung von Jesus selbst her
als Kontinuitdt zu deuten sind. Was Gott der Welt in der Auferweckung
Jesu zuriickgibt, ist der Jesus, der inmitten dieser Welt, ja inmitten
des Todes sich in Liebe und aus Liebe iiberschreitend zu Gott kam.
Es ist eine sekunddre Frage, in welchen Kategorien Jesus diese seine
Selbstverfiigung ausdriickte. DaBl er aber nicht rein passiv verfiigt
wurde, sondern daf} seine «passio» héchst aktiv seine freie «actio» war,
sieht zumindest die katholische Tradition der Soteriologie als Grund
fir die in der Erlésung geschehende Anderung der Welt an.

Bei Rahner finden wir dann auch in diesem Zusammenhang wieder

17 Wenn ich richtig sehe, bleibt dieser Gedanke letztlich auch bei W. IKKASPER,
Jesus der Christus, Mainz 1974, 153-167, der Grund fiir das Vertrauen in die Zu-
verldssigkeit der Berichte.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 95

das Veranschaulichungsmodell des sakramentalen Geschehens. «Leben
und Tod Jesu (in einem genommen) sind... insofern ‘Ursache’ des Heils-
willens Gottes (insofern beide GréBen als unterschieden betrachtet
werden), als in ihnen eben dieser Heilswille sich real und irreversibel
setzt, insofern als — mit anderen Worten — also Leben und Tod Jesu
(oder der das Leben zusammenfassende und vollendende Tod) eine
Ursichlichkeit quasisakramentaler, realsymbolischer Art haben, in der
das Bezeichnete (hier: der Heilswille Gottes) das Zeichen (den Tod Jesu
mit seiner Auferweckung) setzt und durch es hindurch sich selbst be-
wirkt» 8. Wenn hier der Heilswille Gottes das beherrschende Subjekt
ist, so schlieft das nicht aus, sondern setzt es voraus, dafl Jesu Tod,
der das Heil bewirkt, selbst ebenso auch Jesu Tat ist und nicht bloBe
FFunktion Gottes. Vor der zitierten Stelle wird ndmlich ausgefiihrt, wie
Gottes Zusagewort — so wird dort die Initiative seiner Selbstmitteilung
bezeichnet — in Jesu Leben und Sterben geschichtlich-menschliche
Realitit geworden ist. «... dieser Tod (wird) als in freiem Gehorsam
vollzogener und das Leben restlos Gott iibergebender erst durch die
Auferstehung vollendet und fiir uns geschichtlich greifbar».

b) Concretum universale

Die theologische Kategorie des Sakramentes scheint — so verwandt
— dann eine Denkform zu sein, die an der Frage nach der geschichtlichen
Wirksamkeit des Lebens Jesu ansetzt und nahebringen will, wie dieses
einmalige Geschehen universale Beriihrungskraft haben kann, wie also
ein geschichtlich-begrenztes Geschehen eschatologischen Rang gewinnen
kann. Das Modell vermag vieles zu integrieren. Die zu bewahrende
Einmaligkeit des Geschehens ist selbst wieder begriindet in dem Wert,
den es als Jesu Selbstverfiigung in Gott hinein — aufgrund der zuvor-
kommenden Selbstmitteilung des Vaters — vor diesem selbst gewinnt.
Das Modell kann die eigene Schwerkraft von Kreuz und Auferweckung
behaupten, ohne diese Momente aus dem Ganzen der Geschichte Jesu
herauszulésen, vielmehr zeigt das ganze Leben Jesu auch den Ort von
Tod und Auferstehung. SchlieBlich, vielleicht das Wichtigste: Mag
Jesu Leben und die Aufnahmekraft seiner Jiinger geschichtlich die
Gottesiiberlieferung Israels notwendig voraussetzen und mag auch heute
eine fruchtbare Begegnung mit Jesus eine Offenheit zumindest fiir die
Gottesiiberlieferung implizieren, die Behauptung Gottes von Jesu

18 Grundkurs, S. 278.



96 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

Kreuz und Auferstehung her heillt letztlich, in Jesu Leben, Sterben
und Erhohtsein Gottes Offenbarung zu finden. Doch ist dabei zu beach-
ten, daB3 im Kontakt mit Jesus Christus mehr geschieht, als daf} sozu-
sagen eine Hypothese «Gott» verifiziert wird. Das geschieht in gewisser
Hinsicht auch, aber man mufl dabei erfassen, dafl die Erfahrung, in
Jesus Gott gefunden zu haben, noch einmal tiberboten wird durch die
Erfahrung, von Gott gefunden zu sein. Jedenfalls stiitzt der heutige
Osterglaube seine Begriindung zwar eminent auf das Osterereignis,
aber dessen gliubige Annahme ist integriert in eine ganze Christologie
und Ekklesiologie. Darin liegt auch die Wahrheit der einseitigen These
von R. Pesch . Wenn er exklusiv den Osterglauben in den Kontakt
mit dem irdischen Jesus begriindet, so iibersieht er das Neue von Ostern,
das nicht allein durch glaubenslogische SchluBfolgerungen zu erfassen
ist; aber er sieht richtig, daB ein Osterglaube ohne die in Jesu Leben
begonnene und auf Nachfolge dringende Persongemeinschaft mit ihm,
in der Tat nur ein dogmatischer Gotze wire.

Wenn wir von hier aus noch einmal zuriickblicken: Die Hoffnung
auf Totenerweckung wurzelt im Zeugnis von Christi Auferstehung...
Die Auferstehung Jesu zusammen mit dem Kreuz macht unendliche
Liebe «denkbar». Aber das bleibt zwiespiltig. Denn die Auferstehung
Jesu selbst ist etwas, das uns nicht durch Denkbarkeit und damit letzt-
lich nicht durch groBere Denkarbeit niherkommt — obwohl auch die
notwendig ist, um den Sinn des Geschehens umfassender zu verstehen
—, sondern sie ist, um ihre Wirklichkeit bejahen zu kénnen, gebunden
an die Realitit, die der lebendigen «traditio» Jesu jefzt zukommt. Sie
ist der bleibende Gehalt von Ostern. So gilt am Ende Rahners Grund-
prinzip der Eschatologie: « Die Eschatologie meint den erlosten Menschen,
wie er jetzt ist; von ihm aus weiB sie das Zukiinftige...; dieses Zukiinftige
... wird den Menschen gesagt, weil er seine Gegenwart nur bestehen kann,
wenn er sich in der Bewegung weil} auf seine Zukunft hin, die der unbe-
greifliche Gott in seinem eigenen Leben ist» 2°.

19 R, PescH, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu, in:
Th Q 153 (1973) 201-228. Vgl. auch die Weiterfithrung ebd. S. 270-283 und: A.
VOGTLE — R, PEscH, Wie kam es zum Osterglauben? Diisseldorf 1975, 136-184. —
Zur umfangreichen Diskussion, die Pesch ausloste, vgl. den Literatur- und For-
schungsbericht: J. KrREMER, Entstehung und Inhalt des Osterglaubens. Zur neue-
sten Diskussion, in: Th R 72 (1976) Sp. 1-14.

20 K. RAHNER, Eschatologie, in: Sacr. Mundi 1, 1188.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 97

¢) Schopfung in Christus

Der erloste Mensch, wie er jetzt ist — das ist der Mensch, der sich
mit dem Sohn auf dem Weg zum Vater weil3. «Mit dem Sohn» — die
innere Konsequenz der Christologie gebietet von der Vollendung des
Weges Jesu Christi her auch die Frage zu stellen, woher seine Liebe
kommt. Liebe 148t sich letztlich immer nur als Gnadenvorgang erfassen.
Das gilt bereits fiir die Schépfung, weil Schopfung konkret bereits
Geschenkcharakter hat. Alle Liebe in der Menschengeschichte ist immer
schon Antwort. Geniigt das auch zum Verstindnis Jesu Christi? Lift
sich Jesu Leben als in der Geschichte entstandene Antwort von unten
verstehen? W. Pannenberg versucht so zu kombinieren: «Abgesehen
von seiner Auferweckung von den Toten wire Jesus nicht Gott, obwohl
er von der Auferweckung her riickwirkend in seinem ganzen vordster-
lichen Leben mit Gott eins ist» 2!, Auferstehung im christologischen
Sinn enthilt eine innere Logik, «daB Jesus schon immer mit Gott eins
war, nicht erst von einem bestimmten Datum seines Weges ab» 22,
Pannenberg vermag das auch noch einmal eben unter Einbeziehung
der irdischen menschlichen Geschichte Jesu zu veranschaulichen: « Durch
die ihm widerfahrene Auferweckung von den Toten ist Jesus gerade
insofern der Offenbarer der Gottheit Gottes, als er durch sie darin be-
statigt wird, der ganz und gar Gott Hingegebene gewesen zu sein, wie
er es auch fortan ist. Eben als der dem Vater ganz Gehorsame ist er
der Offenbarer der Gottheit Gottes und also selbst untrennbar dem
Wesen Gottes zugehorig. So ist er der Sohn» 2.

Wir haben, nachdem wir selbst wieder vorsichtiger mit Schlag-
worten wie «Christologie von unten» oder «von oben» umzugehen gelernt
haben, auch wieder besser erfallt, wie wenig das Neue Testament hier
auseinanderrei3t. Gewill, Prdexistenzaussagen sind relativ selten, aber
sie sind auch erstaunlich frith 2*. W. Kasper urteilt, hierin auf der von
Pannenberg angedeuteten Linie fortfahrend: «Die Prédexistenzaussagen

21 W. PANNENBERG, Grundziige der Christologie, Giitersloh 31969, S. 230.

22 A.a. 0, S.152.

23 A.a. O, S.347.

2+ Vgl. M. HENGEL, Der Sohn Gottes. Die Entstehung der Christologie und
die judische Religionsgeschichte, Tiitbingen 1975, — F. MussNER, Urspriinge und
Entfaltung der neutestamentlichen Sohneschristologie. Versuch einer Rekonstruk-
tion, in: L. ScueFrczyk (Hg.), Grundfragen der Christologie heute (QD 72), Frei-
burg-Basel-Wien 1975, 77-113.

i



98 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

des Neuen Testaments bringen im Grunde in neuer und vertiefter
Weise den eschatologischen Charakter von Person und Werk Jesu von
Nazareth zum Ausdruck. Weil sich in Christus Gott selbst definitiv,
riickhaltos und uniiberbietbar geoffenbart und mitgeteilt hat, gehort
Jesus in die Definition des ewigen Wesens Gottes hineiny 2°.

Es kann hier zwar nicht darum gehen, dieses Thema in seine Ein-
zelheiten hineinzuverfolgen. Wichtig aber ist auch hier, der dsterlichen
Christologie bis dorthin zu folgen, wo sie trinitarisch wird, also ange-
sichts von Gottes SelbsterschlieBung wirklich bis in ihre letzte Liebe
mitzugehen. Die trinitarische Inklusion macht ndmlich ein Moment
deutlich, das in einer Christologie noch verdeckt bleiben kann, solange
sie Jesu Lebensverhalten und seinen Tod nur als die hochste Steigerung
des Geschopfseins sieht. Denn hier kommt man bei der Frage der Zu-
wendbarkeit der in Jesu Leben geschehenen Liebe nicht bis auf den
letzten Grund. Die Liebe Jesu Christi, seine Proexistenz, hat eine ur-
spriingliche Richtung auf jeden Menschen. Das neue Testament hat
dafiir schon die letztmogliche Antwort gefunden, deutlicher als sie
manchen spiteren Zeiten bewuBt war. Der erste Korintherbrief (8,6)
spricht von der universalen Schopfermittlerschaft Jesu Christi — «der
Herr, durch den alles ist und durch den auch wir sind». Der Epheser-
brief (1,4 ff.) fithrt aus, daB3 wir in Liebe durch Jesus Christus zur Sohn-
schaft hin vorausbestimmt sind. Der Rd&merbrief sieht uns als Ge-
schwister mit dem Sohn (8,29). In dieser Einbeziehung der Christologie
in eine schon trinitarische Schépfungs- und Erwihlungslehre 1i3t sich
das «Gott ist Liebe» erst in einer Welt behaupten, wie sie ist. Wenn wir
als Geschopfe auf Liebe angelegt sind — Rahner sucht das zu verifizieren
in dem, was er transzendentale Auferstehungshoffnung nennt, und wir
sind damit inhaltlich auch wieder in der Nihe von Metz, Peukert und
dem Synodentext —, dann ist das keine allgemeine Aussage, die erst
durch uns konkretisiert werden miiite: Auch hier ist das Universale
schon urspriinglich konkret: Wir sind auf Jesus Christus in seiner
konkreten Geschichtlichkeit und deren Kommunikationskraft hin
angelegt. Aber sowohl unsere personhafte Eigenstidndigkeit als auch
seine Proexistenz, die in einem exklusiven Sinn die Kraft hat, uns alle
zu sammeln, griindet auf der trinitarischen Relation der Liebe von
Vater und Sohn in Gott selbst. — Sie ist konkret auch der Ort, an dem
wir uns befinden: im Geist Gottes und seines Sohnes Jesus Christus.

25 Jesus der Christus, S. 207.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 99

Ostertheologie kann letztlich nur dann wirklich eschatologisch sein,
wenn sie auch tief genug in eine trinitdtstheologische Protologie hinein-
reicht. Dall es Gottes Liebe ist, die in Jesus Christus auf diese Weise
konkret-geschichtlich gewordenist, macht es sinnvoll, davon zu sprechen,
da die Menschengemeinschaft als ganze ein Haupt hat. Die Gemein-
samkeit aller Menschen bleibt kein abstraktes Ideal.



	Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

