
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

Autor: Breuning, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wilhelm Breuning

Jesu Auferweckung
und unsere Auferweckung

Gegenseitige Erhellung ihrer Problematik

Jesu Auferweckung und die Hoffnung auf die Auferweckung der
Toten haben unmittelbar miteinander zu tun. Das braucht nicht eigens
bewiesen zu werden. Der Ausgangspunkt für die folgenden Überlegungen

liegt eher darin, daß innerhalb beider Themenkreise in der jüngsten
Zeit viele Probleme bedacht wurden, deren Konsequenzen aufeinander
hin zwar unausweichlich sind, die aber nicht nur Konvergenzen
aufdecken, sondern in einigen Punkten gerade der Christologie auch neue
Fragen stellen. Der grundsätzliche Zusammenhang beider Inhalte
braucht - wie gesagt - nicht erst durch komplizierte Reflexionen
hergestellt zu werden. Er ist zudem in der gelebten Spiritualität mehr als

zu manch andern Zeiten bewußt. Die österliche Dimension der
Totenliturgie z. B. ist nicht mehr durch absolutes Trauer-Schwarz abgedunkelt

- und das gilt nicht nur für die rubrikale Erlaubnis von violetten
Meßgewändern. Auch für die Verkündigung, aus der wir regelmäßig
unsere Nahrung für das Christsein aufnehmen sollen, gilt wieder die

enge Bindung beider Inhalte.

I. DIE AUFERWECKUNG DER TOTEN IN DER GESCHICHTSTHEOLOGISCHEN

DEUTUNG ALS TREUE GOTTES : DIE TOTEN SIND NICHT VERGESSEN

Der Blick auf unsere eigene Eschatologie läßt uns Ostern in seiner

Wirklichkeit reicher ausschöpfen, der Blick auf Jesu Auferweckung
bezeichnet einen der wenigen Kristallisationspunkte, von denen her



80 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

wir eschatologische Aussagen wagen. Man darf wohl sogar sagen, daß

es die Verbindung beider Inhalte ist, die einen ganz bestimmten
fundamental-theologischen Zugang zum Glauben eröffnen hilft. Er ist
etwa für J. B. Metz charakteristisch und hat seine bisher wohl durch-
reflektierteste Darstellung bei Helmut Peukert1 gefunden. Diesen
Versuchen gilt vor allem unsere Frage, wie tief die Wurzeln in die Christ

ologie reichen.

7. Erläuterung des Modells am Würzburger Synodenbeschluß «Unsere

Hoffnung»

Diesen Gedankengang hat in einer konzentrierten Form auch der
Beschluß der Würzburger Synode «Unsere Hoffnung» 2 aufgenommen.
Im Zusammenhang mit dem Thema von der Auferweckung der Toten
nennt der Text «unsere Berührungsangst vor dem Tod überhaupt,
unsere Fühllosigkeit gegenüber den Toten» als Hauptgründe für die
Inhumanität des gängigen Lebensstils in unserer Zeit. «Doch» - fährt
der Beschluß fort - «diese Frage nach dem Leben der Toten zu vergessen
und zu verdrängen ist zutiefst inhuman. Denn es bedeutet, die vergangenen

Leiden zu vergessen und zu verdrängen und uns der Sinnlosigkeit
dieser Leiden widerspruchslos zu ergeben.» Hier wird nun freilich die
kritische Tendenz des Gedankengangs deutlich. Ohne Antwort auf die

eschatologischen Fragen der Menschen entartet auch die beste und
menschenfreundlichste Sorge für das gegenwärtige Leben. «Kein Glück
der Enkel (macht) das Leid der Väter wieder gut, und kein sozialer
Fortschritt versöhnt die Ungerechtigkeit, die den Toten widerfahren
ist. Wenn wir uns zu lange der Sinnlosigkeit des Todes und der
Gleichgültigkeit gegenüber den Toten unterwerfen, werden wir am Ende auch
für die Lebenden nur noch banale Versprechen parat haben.» Wie lautet
nun die eschatologisch kritisch orientierte Antwort auf diese Heraus-

1 H. Peukert, Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Düsseldorf

1976. - Inzwischen auch J. B. Metz selbst: Glaube in Geschichte und Gesellschaft.

Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie. Mainz 1977.
2 In : Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland.

Beschlüsse der Vollversammlung. Offizielle Gesamtausgabe I., Freiburg-Basel-
Wien 1976, 84-111. - Der hier besonders interessierende Abschnitt, aus dem auch
die folgenden Belegstellen genommen sind, ist überschrieben: «Auferweckung der
Toten» (S. 90-92). Zur Bedeutung von J. B. Metz für Entwurf, Zustandekommen
und Schlußfassung vgl. Th. Schneider in der «Einleitung» zum Text, S. 72.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 81

forderung? «In dieser Situation bekennen wir Christen unsere Hoffnung
auf die Auferweckung der Toten. Sie ist keine schön ersonnene Utopie;
sie wurzelt vielmehr im Zeugnis von Christi Auferstehung, das von
Anbeginn die Mitte unserer christlichen Gemeinschaft bildet.» Ohne
den real leibhaftigen Sinn von Auferweckung antasten oder schmälern

zu wollen, bemühen sich die Verfasser der Synodenaussage jedoch
sogleich, dem Inhalt von Auferweckung eine weitere, für heutiges Denken

plausible Umschreibung zuzufügen, die Gottes eigentümliches
Verhalten in diesem ganzen Geschehen als «Gedenken» kennzeichnet. Weil
das Hoffnungswort von der Auferweckung der Toten «von einer Zukunft
für die Toten spricht, davon, daß sie, die längst Vergessenen,
unvergeßlich sind im Gedenken des lebendigen Gottes und für immer in ihm
leben, spricht dieses Hoffnungswort von einer wahrhaft menschlichen

Zukunft». Rein menschlich gesehen kann eine Hoffnung auf Zukunft
nicht begründet werden. Unsere menschlichen Verwirklichungen werden
«immer wieder von den Wogen einer anonymen Evolution überrollt,
von einem gleichgültigen Naturschicksal verschlungen». Das vorher
genannte gesellschaftliche Fehlverhalten des Vergessens ist also offenbar

grundsätzlich nicht von Menschen zu beheben. Evolution und
Naturschicksal erweisen sich als stärker. Wenn demgegenüber das Hoffnungswort

von der Auferweckung der Toten «von einer Zukunft für die Toten
spricht, ist es ein Wort der Gerechtigkeit, ein Wort des Widerstands

gegen jeden Versuch, den immer wieder ersehnten und gesuchten Sinn
menschlichen Lebens einfach zu halbieren und ihn allenfalls für die jeweils
Kommenden, die Durchgekommennen, gewissermaßen für die glücklichen
Endsieger und Nutznießer unserer Geschichte zu reservieren».

Versuchen wir das Ergebnis und seine Tragweite zu fassen, so

könnten wir sagen, die in christlicher Tradition personal auf den
einzelnen bezogene Aussage vom Ewigen Leben, sei - unter Wahrung und

sogar mit Betonung ihrer personalen Gültigkeit - besonders in ihrem
universalen Sinn herausgehoben worden. Eben dieser universale Sinn
erscheint dann als Bedingung für die Möglichkeit, dem einzelnen Augenblick

im je einzelnen menschlichen Leben einen richtigen Ort zu geben,
ihn vom Egoismus des verkrampften Festhaltens zu lösen und ihn
gerade dadurch für seine Erfüllung zu öffnen. Der Text selbst führt
in seinem Schlußabschnitt zum Stichwort «Auferweckung der Toten»
die Konsequenz folgendermaßen durch: «Die Hoffnung auf die

Auferweckung der Toten, der Glaube an die Durchbrechung der Schranke
des Todes macht uns frei zu einem Leben gegen die reine Selbstbehaup-

G



82 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

tung, deren Wahrheit der Tod ist. Diese Hoffnung stiftet uns dazu an,
für andere da zu sein, das Leben anderer durch solidarisches und
stellvertretendes Leid zu verwandeln. Darin machen wir unsere Hoffnung
anschaulich und lebendig, darin erfahren wir uns und teilen uns mit
als österliche Menschen.» Und meinem Empfinden nach stellt das Wort
aus dem ersten Johannesbrief, das sich anfügt und den Gedanken
abschließt, mehr als ein passendes Bibelzitat dar: «Wir wissen, daß wir
vom Tod zum Leben hinübergeschritten sind, weil wir die Brüder lieben;
wer nicht liebt, der bleibt im Tode» (3,14).

2. Rückbezug der Eschatologie zur Solidarität in menschlicher Geschichte

Diese zuletzt beschriebene Wende von der eschatologischen Hoffnung

auf das gegenwärtige Leben zurück ist ihrer Intention nach klar.
Was D. F. Strauß im vorigen Jahrhundert spottend über den Christen

geschrieben hatte, hat sich den Christen, die es bleiben wollen, als Schreckgespenst

tief eingeprägt. Er sagt: «Den ganzen reichen Hausrath der
kirchlichen Eschatologie überläßt das moderne Ich ohne sonderliche

Gemüthsbewegung dem kritischen Brande, zufrieden, aus demselben
seine nackte Fortdauer nach dem Tode zu retten. Mit Continuität des

Bewußtseins, versteht sich; sonst würde es ja nicht als Ich fortbestehen.
Dieser Unsterblichkeitsglaube ist die Seele der jetzigen Gefühls- und
Verstandesreligiosität; der gebildete Fromme läßt sich eher noch seinen

Gott und Christus, als die Hoffnung auf Fortdauer nach dem Tode
nehmen»3. Strauß wurde wegen seines treffsicheren Sarkasmus als

Beleg gewählt. Im übrigen artikuliert er eine breite Strömung von
Religions- und Christentumskritik. Die Besinnung auf die zentrale und
aktuelle Bedeutung der Hoffnung auf Ewiges Leben, wie sie der
untersuchte Synodentext vorführt, wird darin in ihrer Richtung als ein Stück
Apologie deutlich. Aber so besehen, stellt sie auch ein Stück vernünftiger

Apologie dar. Die von Strauß sicher nicht ganz grundlos gebrandmarkte

Verzerrung wird nicht dadurch entkrampft, daß man die Eschatologie

dort in Ungewißheiten verdämmern läßt, wo wir eine klare
Antwort schulden. Die Hoffnung auf Auferweckung muß nicht zum
Heilsegoismus führen. Ihr Kern widerspricht eindeutig dieser

Verzerrung. Richtig verstanden befreit sie zur Liebe. Andererseits kommt

3 D. F. Strauss, Christliche Glaubenslehre, Bd. II, Tübingen 1841, S. 697.

(Uebernommen von Greshake in: G. Greshake - G. Lohfink, Naherwartung,
Auferstehung, Unsterblichkeit (QD 71), Freiburg-Basel-Wien 1975, S. 99.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 83

es natürlich auch darauf an, die recht stark hervorgehobene Rück-
beziehung der eschatologischen Aussage vom Ewigen Leben auf ihren
Lebenswert für das jetzige Verhalten nicht in die Methode der
kurzschlüssigen Apologetik entarten zu lassen, deren Karikatur wohl recht

gut mit Hilfe der Fabel vom Wettlauf des Hasen mit dem Igel zu zeichnen

ist. Bekanntlich ist die Igeltaktik so schlau, daß in jedem Fall
herauskommt: Ich bin schon da!

Die Toten, die längst Vergessenen, sind unvergeßlich im Gedenken
des lebendigen Gottes und leben für immer in ihm - das bleibt dann
offenbar die tragende Aussage des Synodentextes. Wenn sie stimmt,
greift alles richtig ineinander. Die Aussage selbst ist durch ein Argument
gesichert, das seiner logischen Struktur nach einen irgendwie experi-
mentalen Beweischarakter hat. Über das «irgendwie» wird noch
nachzudenken sein. Das Argument lautete : Die Hoffnung auf Totenerweckung
«wurzelt... im Zeugnis von Christi Auferstehung, das von Anbeginn
die Mitte unserer christlichen Gemeinschaft bildet.»

Auf die inhaltliche Gleichsetzung von Auferweckung und dem Leben
der Toten in Gott als einem Unvergeßlich-Aufgehobensein in Gottes
Gedenken haben wir schon hingewiesen. Warum es so wichtig ist, die
Toten nicht zu vergessen, warum also diese Ausdrucksform gewählt
ist, ging teilweise schon aus dem unmittelbaren Textzusammenhang
hervor. Die Voraussetzungen sollen aber aus dem weiteren Umkreis
dieser kritischen Eschatologie noch etwas vertieft werden.

3. Hintergründe des Begriffs der anamnetischen Solidarität bei Metz und
Peukert: die geschichtstheologische Diskussion zwischen Benjamin
und Horkheimer

Metz und Peukert haben das Stichwort von der «anamnetischen
Solidarität» ins Gespräch der Theologie gebracht. Peukert erläutert
das Problem, wenn er im Eingehen auf wissenschafts- und
handlungstheoretische Konzeptionen auf eine Struktur kommunikativen Handelns
stößt, die er als das äußerste Ideal dessen ansieht, was in der Neuzeit
im Blick auf sinnvolle Gestaltung gemeinsamen menschlichen Lebens
entworfen wurde. «Dieses Handeln vollzieht sich im Horizont einer

unbegrenzten Kommunikationsgemeinschaft. Es ist in seiner Freiheit
damit von allen herausgefordert, zugleich allen verpflichtet. Damit ist
es bestimmt von universaler Solidarität»4. In diesem Horizont kommt
dem Verhalten des Menschen ein Moment des Unbedingten zu.



84 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

In welchem Sinn wird hier der platonisierende Begriff des Ideals

gebraucht? Das beschriebene Ideal unbegrenzter Kommunikationsgemeinschaft

in freier Solidarität mit voll entfalteter Gegenseitigkeit
des Teilnehmens «ist der auf kommunikative Praxis verpflichtende
Vorgriff auf eine Menschheit, die in Auseinandersetzung mit der Natur
und in immer weiter getriebener Reflexion auf ihre Situation und ihre

Möglichkeit begreift, daß sie selbst in ihrer freien geschichtlichen Bewegung

jeweils den Horizont entwirft, innerhalb dessen alle Fragen
entschieden werden müssen». Die Bewegung der Menschengeschichte ist
also derart zu sich selbst gekommen, daß ihre gegenwärtigen Träger
dieser ihrer Situation in einer bis dahin nicht bewußt gewordenen Weise

ins Auge schauen: Sie sind «herausgerufen zu der Freiheit, sich in gegenseitig

zugemuteter und zugestandener Freiheit selbst zu bestimmen».
Daher kann Peukert folgern: «Freiheit in universaler, geschichtlich
zu realisierender Solidarität scheint die äußerste Grenze des Denkbaren

zu bezeichnen.»

«In der Mitte dieser Konzeption» bricht für Peukert hier, wo das

Ideal sozusagen bestimmt zu sein scheint, eine elementare Aporie auf.
Universale Solidarität bleibt angesichts des Schicksals der Toten ein
leeres Wort. Gilt für diese Aporie nur eine Art Appell an die persönliche

Opferbereitschaft trotz allem Ungereimten und Unreimbaren
als Trost, wie er sich etwa bei V. Gardavsky ausdrückt: «Selbst ohne

Hoffnung auf die Ewigkeit, dem Tod unterworfen, werde ich zur Hoffnung

für andere, die mich überleben : wenn unter mein Leben der Schlußstrich

gezogen wird, dann ist die Summe, die verbleibt, die unerläßliche

Vorbedingung ihres Lebens. Gewiß, auch ihr Leben wird in der gleichen
Hoffnungslosigkeit enden. Aber nur um diesen höchsten Preis der

persönlichen Niederlage wird die Hoffnung wachgehalten als eine

Unabdingbarkeit des menschlichen Daseins überhaupt, als Hoffnung der
menschlichen Gesellschaft auf die Zukunft»5. Die persönliche Lauterkeit

dieses Versuches einmal unbezweifelt zugestanden: mit welchem
Recht verdienen Hoffnung, Zukunft, Menschheit - diese als letztlich
doch namenloses Heer - das Herz des Menschen? Werden sie nicht
konkret betrachtet zum Moloch, oder erweisen sie, weil sie ja keine

Hypostasen sind, nicht ihre Abstraktheit

4 Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale Theologie, S.273.
Ebendort stehen auch die nächsten Belegstellen.

5 V. Gardavsky, Gott ist nicht ganz tot. Betrachtungen eines Marxisten
über Bibel, Religion und Atheismus, München 1970, S. 230.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 85

Peukert wählt an dieser Stelle seines Entwurfs nun auch nicht
die Auseinandersetzung mit dieser Art marxistisch-existentialistischer
Todesbetrachtung nach dem Modell Gardavskys, sondern er deckt die
Schärfe der ihm zu Gesicht gekommenen Aporie auf, indem er einen
interessanteren Dialog zwischen W. Benjamin und M. Horkheimer aus
dem Jahr 1937 aufgreift, von dem er meint, es sei «eine der theologisch
bedeutsamsten Auseinandersetzungen unseres Jahrhunderts»6. Um
dem Gedanken zu wehren, man könne die Ergebnisse der Geschichte
wie einen festen Besitzstand von Gütern übernehmen, spricht Benjamin
davon, das Werk der Vergangenheit sei an keiner Stelle abgeschlossen.
Horkheimer opponiert gegen den idealistischen Optimismus, der in
der undifferenzierten Art dieser These mitenthalten zu sein scheint. Mag
Geschichte noch so viel Offenheit nach vorne besitzen, an einer Stelle
darf die Endgültigkeit geschehener Geschichte nicht übersehen werden,
weil das eine unmenschliche Verharmlosung wirklicher Leidensgeschichte

wäre: «Das vergangene Unrecht ist geschehen und abgeschlossen.

Die Erschlagenen sind wirklich erschlagen» 1. Unschwer können wir
hier den Ursprungsort des Gedankens erkennen, der den von uns
untersuchten Synodentext geprägt hat. Aber gehen wir seiner Entwicklung
bei Benjamin und Horkheimer noch je einen weiteren Schritt nach.

Benjamin nimmt Horkheimers Hinweis, letzten Endes sei der Gedanke
der Unabgeschlossenheit der Geschichte theologisch, weiter daran
arbeitend, auf: «Das Korrektiv dieser Gedankengänge liegt in der

Überlegung, daß die Geschichte nicht allein eine Wissenschaft, sondern

nicht minder eine Form des Eingedenkens ist. Was die Wissenschaft

«festgestellt» hat, kann das Eingedenken modifizieren. Das Eingedenken
kann das Unabgeschlossene (das Glück) zu einem Abgeschlossenen und
das Abgeschlossene (das Leid) zu einem Unabgeschlossenen machen.
Das ist Theologie; aber im Eingedenken machen wir eine Erfahrung,
die uns verbietet, die Geschichte grundsätzlich atheologisch zu begreifen,
so wenig wir sie in unmittelbar theologischen Begriffen zu schreiben
versuchen dürfen» 8. Auch bei Horkheimer verschärft sich später noch

6 Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale Theologie, S. 278.
7 M. Horkheimer, Brief vom 16.3.1937 an Benjamin, unv. Ms., mitgeteilt in :

R. Tiedemann, Historischer Materialismus oder politischer Messianismus? In:
P. Bulthaup (Hg.), Materialien zu Benjamins Thesen «über den Begriff der
Geschichte». Beiträge und Interpretationen, Frankfurt 1975, 77-121. (Hier entnommen

von Peukert, a. a. O., S. 278.)
8 Benjamin, Passagen, Konvolut N, Bl. 8, unv. Ms., mitgeteilt ebenfalls bei

Tiedemann, a. a. O. S. 88, und ebenfalls von Peukert, a. a. O. S. 279, übernommen.



86 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

einmal die Konsequenz aus diesen Ansätzen: «Der Glaube, daß die
Gebete der Verfolgten in höchster Not, daß die Hoffnungen auf eine

übermenschliche Instanz kein Ziel erreichen, und daß die Nacht, die

kein menschliches Licht erhellt, auch von keinem göttlichen
durchdrungen wird, ist ungeheuerlich. Die ewige Wahrheit hat ohne Gott
ebensowenig einen Grund und Halt wie die unendliche Liebe, ja, sie

wird zum undenkbaren Begriff. Aber ist Ungeheuerlichkeit je ein
stichhaltiges Argument gegen die Behauptung oder Leugnung eines
Sachverhaltes gewesen, enthält die Logik das Gesetz, daß ein Urteil falsch

ist, wenn seine Konsequenz Verzweiflung wäre?»9 Wir haben die

Entwicklung, die bei Metz und Peukert zum Begriff der «anamnetischen

Solidarität» geführt hat, so ausführlich dargestellt, weil sie uns auch
die inhaltliche Entsprechung von Auferweckung der Toten und dem

Gedenken des lebendigen Gottes im Synodentext, kraft dessen die

Toten unvergeßlich bleiben, deutlich macht. Die Problematik bricht
auf, wenn man sich Horkheimer stellt: «Enthält die Logik das Gesetz,
daß ein Urteil falsch ist, wenn seine Konsequenz Verzweiflung wäre?»
Peukerts Alptraum läßt sich leicht nachempfinden: «Wie kann man
die endgültige, nicht revidierbare Verlorenheit der Opfer des geschichtlichen

Vorgangs, dem man sich selbst verdankt, überhaupt in der

Erinnerung behalten und dabei glücklich sein, seine Identifikation
finden?... Die eigene Existenz wird von der Solidarität her, der sie sich

verdankt, zum Selbstwiderspruch»10.

4. Dienst und Grenze des Gedankens anamnetischer Solidarität

Dienst und Grenze des Gedankens der anamnetischen Solidarität
werden in einem faßbar. Der Dienst besteht darin, daß der Inhalt der

Auferweckungsbotschaft als sozusagen notwendig erscheint, um einen

Weg aus der alles zerstörenden Wucht der von Peukert aufgewiesenen

Aporie zu finden. Horkheimers Stringenz im Aufweis, daß eine unendliche

Liebe ohne Gott keinen Grund und Halt hat, macht aber auch
nachdenklich. Einerseits hat er Recht, wenn er sagt, unendliche Liebe
sei ohne Gott ein undenkbarer Begriff. Anderseits denkt er den Begriff.
Wir denken ihn, wenn wir die Möglichkeitsbedingungen anamnetischer

9 M. Horkheimer, Kritische Theorie, Bd. I, Frankfurt 1968, S. 372. (Vgl.
Peukert, a. a. O. S. 282.)

10 A. a. O. S. 281 f.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 87

Solidarität umschreiben, wie es etwa der Synodentext tut. Eine Art
ontologischen Gottesbeweises? Gerade bei dieser Alternative wird man
betroffen angesichts Horkheimers Idee der unendlichen Liebe. Von der
Reflexion her allein führt kein Weg zur Bejahung des Seins einer unendlichen

Liebe. Selbst wenn sich auf einem anderen Weg herausstellen

sollte, daß das Denken-Können des Begriffs von absoluter Liebe in der

Tat mit ihrem Gegebensein zusammenhängt, so muß doch ihr
wirkliches Gegebensein zunächst einmal durch sie selbst erfahren werden.
Post factum, nachträglich, mag die Nicht-Einfaßbarkeit der absoluten

Liebe in ein ontologisch-apriorisches Argument noch einmal ein

bestätigendes Indiz dafür sein, daß der Empfänger von Liebe sie richtig

erfaßt hat, aber alles Verstehen bleibt Antwort auf Erfahrenes,
durchaus schöpferische Antwort, keine sterile Nacherzählung, aber kein

Rückgriff auf vorgängig Gewußtes, das bloß der Aktuierung bedurfte,
über das der Nach-Denkende aber auch immer schon verfügt hat. Die
Schwierigkeit jedoch, die sich für das Verständnis von Metz und Peukert
sowohl wie des Synodentextes, aber auch für viele andere ähnliche
Versuche innerhalb der theologischen Tradition ergibt, die von der

Aporie des Menschen ausgehen, liegt eben im Aufweis des Stellenwerts
der menschlichen Not und Bedürftigkeit. Die richtige Anwendung ist
ein sehr komplexer Vorgang. Peukert mag als Beispiel dienen. Die

Aporie bricht bei ihm dort auf, wo das bejahte Ideal universaler
Solidarität am endgültig geschehenen Unrecht an den bereits Toten scheitern

muß. Wenn es hier scheinen könnte, der Gedankengang versuche

nun die Bedingungen zu entwerfen, wie die Aporie doch noch zum
ursprünglichen Ideal hin durchführbar sei, so sind demgegenüber zwei

Dinge zu berücksichtigen. Einmal: Die Aporie ist keine Lücke, die

durch die Einführung des nicht vergessenden Gottes eben an der schwachen

Stelle des ganzen Zusammenhangs geschlossen wird. Die wirkliche

Solidarität unter Menschen enthüllt sich vielmehr als das Hereinholen

eines Subjekts, das nicht um seiner Funktion willen benötigt
werden darf, sondern das gerade die Not überwindet, weil es seiner

selbst mächtige Liebe ist. Es geht nicht um ein im Denken übersehenes

Moment, sondern um Offenbarung und deren Wahrnehmung. Damit
sind wir beim zweiten Beurteilungspunkt: Die Bedingungen für die

Möglichkeit universaler, freier Kommunikation sind dort, wo von Gott
gesprochen wird, nicht so entworfen, daß eine Wirklichkeit vom
Menschen her denkbar gemacht wird. Das geschieht zwar auch, aber gleichsam

inklusiv und per accidens. Was letztlich geschieht, ist, daß eine



88 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

sich schenkende Wirklichkeit sich anbietet, daß sie aufruft, sich auf
sie einzulassen, und daß sie in Freiheit aufgenommen werden will. Von
daher mag vielleicht auch die mir nicht ganz klargewordene Anwendungsbreite

des Begriffs der«anamnetischen Solidarität» bei Metz und Peukert
noch verständlich werden. Das entscheidende Subjekt dieses Nicht-
Vergessens ist doch wohl Gott? Andererseits geht es auch darum, daß

Menschen nicht fühllos vergessen. Soll gesagt sein, der Zugang zu
diesem Reich realer Anamnese geschehe nicht spekulativ, sondern im
Mitvollzug liebender Zuwendung? Vielleicht liegt Peukerts Antwort darin:
«Der Glaube ist in sich selbst eine Praxis, die als Praxis, also im
konkreten kommunikativen Handeln, Gott für die andern behauptet und
diese Behauptung im Handeln zu bewähren sucht»11.

II. DIE FUNDAMENTAL-THEOLOGISCHE BEDEUTUNG

VON OSTERN UND DIE VERMITTLUNG

DER ALLES BEGRÜNDENDEN OSTERWIRKLICHKEIT

7. Die Einheit von Heilszeichen und Heilswirklichkeit bei Ostern

Die Behauptung Gottes für andere erweist sich so als Vorgang im
Rang gegenwärtiger Aktualität. Sie läßt sich nicht als überaltet abtun.
Wenn alles so sehr auf Solidarität hin ausgelegt werden kann - und
daran ist wohl kein Zweifel -, dann ist auch der Einwand entkräftet,
dem Glaubenden gehe es letztlich nur um seine eigene Rettung. Die
Universalität des kommenden Gottesreiches gehört ebenso zu den

Bedingungen einer sinnvollen Geschichte jedes einzelnen wie die, daß

Gott die Leben schenkende Macht, aber auch die innerste Erfüllung
selbst ist. Die Behauptung Gottes für die anderen hängt aber alles in
allem an der Wirklichkeit eines ganz bestimmten, konkreten, einzelnen

Ereignisses. Sie «wurzelt... im Zeugnis von Christi Auferstehung», wie

wir uns an den Synodentext zurückerinnern. Auch in Peukerts Versuch
könnte Gott nicht ernsthaft für irgendjemand behauptet werden, wenn
Jesus nicht auferweckt wäre. Das bestätigt das, was K. Rahner einmal

grundsätzlich im Blick auf alle fundamental-theologische
Glaubensbegründung ausdrückte: «Wir können uns auf die Frage nach der
Auferstehung Jesu und ihrer geschichtlichen Glaubwürdigkeit beschränken,...

11 A. a. O. S. 301.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 89

da die Auferstehung sowohl eine höchste Identität von Heilszeichen und
Heilswirklichkeit hat und unsere mit transzendentaler Notwendigkeit
gegebene Heils- und Auferstehungshoffnung anruft »12.

Wir konstatieren erstens einmal positiv, daß hier offenbar der wahrlich

nicht neue, sondern traditionelle Zusammenhang von Auferstehung
und fundamentaltheologischer Aufgabe bekräftigt ist. Rahner selbst hat
an anderer Stelle einmal recht instruktiv ausgeführt, daß das gar kein
sehr bequemer Weg ist. Die Situation sei eher so, daß je nachdem mit
einiger Schwierigkeit zwar an die Auferstehung Jesu geglaubt werde, aber
daß die Hindernisse, die Auferweckung Jesu als Grund des Glaubens

zu erfassen - also wegen der Auferweckung zu glauben -, immer stärker
anwüchsen13. Demgegenüber möchten wir mit Rahner sehr betont
das Ereignis der Auferweckung und seine Vermittelbarkeit als Begründung

des Glaubens in auch «fundamentaltheologischer» Art herausstellen.
Rahner gab zweitens selbst wieder die Begründung für eine solche

Entscheidung, deren Tragweite wir noch weiter verfolgen müssen. Die
Auferweckung Jesu enthält «eine höchste Identität von Heilszeichen
und Heilswirklichkeit». Drittens sprach Rahner von einer Ansprechbarkeit

in uns, die der Botschaft von der Auferweckung entgegenkomme
und eine Voraussetzung für das Erfassen ihres Realitätsgehaltes sei:
die Osterbotschaft bedarf einer transzendentaltheologischen Vermittlung.

Gerade dazu haben wir bereits einiges gesagt, haben aber auch
auf die Schwierigkeit eines spekulativ mißdeutbaren Apriori aufmerksam

machen müssen. Wir wollen versuchen, von unserer eschatolo-

gischen Fragestellung her die hier auf uns zukommenden neuen
Probleme einer Ostertheologie richtig zu erfassen und daraus zu Folgerungen
zu kommen.

12 K. Hahner, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des
Christentums. Freiburg-Basel-Wien 1976, S. 260.

13 K. Rahner, Bemerkungen zur Bedeutung der Geschichte Jesu für die
katholische Dogmatik, in: Schriften zur Theologie, Bd. 10, Zürich-Einsiedeln-
Köln 1972, S. 215-226 Beitrag in Festschrift für H. Schlier, Die Zeit Jesu, Frei-
burg-Basel-Wien 1970, 273-283).



90 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

2. Die christologische Akzentuierung von Ostern macht die Probleme der

Zuordnung von Christologie und Eschatologie erst in ihrer Schärfe deutlich

Der Glaube an die Auferweckung Jesu beinhaltet mehr als die

Anwendung einer allgemeinen und grundsätzlichen eschatologischen
Erkenntnis auf Jesus. Hoffnung auf Totenerweckung «wurzelt vielmehr
im Zeugnis von Christi Auferstehung». Wir hätten ohne Jesu
Auferweckung also keine Hoffnung? Wenn wir bejahen, haben wir uns mit
zwei Gegenfragen auseinanderzusetzen :

a) Ostern als Sonderfall?

Einmal gab es auch alttestamentlich schon eine feste Auferstehungshoffnung,

wenn auch erst als Frucht einer langen Entwicklung und

wenn z. B. zur Zeit Jesu dieser Glaube auch nicht von allen religiösen
Schattierungen der Juden geteilt wurde und wenn es auch Schwankungen
hinsichtlich der Frage gab, ob alle oder nur bestimmte Gerechte
auferstehen. Dennoch darf man sagen, daß die aus dem jüdischen Glauben
übernommene Erwartung der Totenauferweckung eine Voraussetzung
für Jesu und seiner Gemeinde Botschaft war. Die Gegenfrage wird aber
noch bedrängender, wenn man der alttestamentlichen Entwicklung
nachgeht und in ihr den theologischen Vertiefungsprozeß im Glauben

an die todesüberwindende Macht Gottes wahrnimmt. Die Entwicklung
zeigt sich nun wirklich als ein ungemein anspruchsvoller Prozeß. Das

grundsätzliche Argument hat auch für den Christen nichts an Tiefe und
Kraft eingebüßt. Unabhängig von einer genauen Einzeluntersuchung
wollen wir die hier durchbrechende Erkenntnis anhand des Schlußgebetes

von Ps. 73 ins Bewußtsein rufen. Der Beter, der sich mit dem

Theodizeeproblem alttestamentlicher Prägung - Wohlergehen der Frevler

und scheinbare Vergeblichkeit des Lebens des Gerechten -
herumgeplagt hat, findet den befreienden Durchbruch. Am Ende seiner Zweifel

erkennt er, daß er ein ziemlich dummer Esel - «ein stumpfes Tier»

- war: «Ich aber bleibe stets bei dir, du hältst mich an meiner Rechten.
Du leitest mich nach deinem Ratschluß und nimmst mich am Ende
auf in Herrlichkeit. Was hab ich im Himmel außer dir? Neben dir
erfreut mich nichts mehr auf Erden. Mögen auch Fleisch und Herz
mir verschmachten, Fels meines Herzens und Anteil bleibt Gott mir
auf ewig» (23-26). Der Durchbruch, der hier Wortgestalt annimmt,
bedeutet doch dies: Der Beter hat zwar erfaßt, was Gott für ihn ist.



Jesu Auferweckung und unsere Aufervveckung 91

Aber das ist erst die eine Seite. Er hat auch erfaßt, daß er etwas für
Gott bedeutet. Daher auch die sozusagen von Gott her gewonnene
Einsicht: Gott nimmt seine Zuwendung niemals zurück. Die menschliche

Selbsterkenntnis ist hier sozusagen sekundäre Folge der primären
Gotteserkenntnis. Das ist in seiner Art unüberbietbar. Heißt angesichts
solcher Gipfel von Glaubenseinsicht das Bekenntnis von Jesu Auferstehung

nicht, daß das Besondere dieser Auferstehung eben ihr Zeitpunkt
war, die Vorwegnahme dessen, was sich an allen am Ende ereignen soll?

b) Ist Auferweckung des ganzen Menschen erst seit Ostern Heilsziel?

Daran knüpft die zweite Gegenfrage an : Wenn die heute verschiedentlich

vertretene These richtig ist, die Greshake auf die Formel gebracht
hat, «daß im Tod Auferstehung des Leibes geschieht»14, macht das

nicht noch einmal Schwierigkeiten für die Auferweckung Jesu? Ist sie

dann nicht vollends in ein im Grund allgemeines eschatologisches
Geschehen aufgehoben und stellt dann ihr Erkanntwerden zwar den

entscheidenden Schritt zur Bildung der neutestamentlichen Gemeinde

dar, aber Jesus bleibt allenfalls Musterbeispiel, selbst wenn das Musterbeispiel

zunächst einmal in Form einer eben besonderen Bestätigung
Gottes durch die österlichen Begegnungs-Widerfahrnisse offenbar

geworden wäre? Aber auch das könnte nicht aufheben, daß Ostern
doch lediglich ein Ereignis wäre, das im Grund ja mit allen geschieht,

nur daß es damals als Bestätigungsfunktion für Jesus wichtig war.
Doch die tiefere Einsicht in Gottes eschatologische Ziele mit den
Menschen würde deren Abhängigkeit von einem besonderen Osterereignis
relativieren. Die immer wieder betonte Abhängigkeit der Hoffnung
auf Totenerweckung von Jesu Auferstehung käme also hier ins Wanken.
Das Außer-sich-Geraten der Jünger über die unerwartete Auferwek-
kung würde zu einem zeitgebundenen Phänomen.

3. Die eschatologische Heilsbedeutung des konkreten Osterereignisses

Eine grundsätzliche Schwierigkeit des angeschnittenen Problems

liegt in der Verschlungenheit von Erkenntnisvorgängen und
Wirklichkeitsmitteilung. Beides läßt sich gerade angesichts des Phänomens

«Offenbarung» gar nicht voneinander trennen. «Offenbarung» heißt ja

14 G. Greshake - G. Lohfink, Naherwartung, Auferstehung, Unsterblichkeit,
S. 118.



92 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

nicht intellektuell-lehrhafte Wahrheitsmitteilung, sondern
Selbsterschließung Gottes. Damit sie aber geschehen könne, muß nicht nur
Gott sich öffnen und zuwenden, sondern auch der Mensch muß aktiviert
werden, damit er empfangen - und zwar nichts als empfangen - kann.
Eine Eigenart des Offenbarungsvorgangs liegt aber darin, daß die

Erkenntnis, die er vermittelt, nicht vom Geschehen der Vermittlung
gelöst werden kann. Offenbarungserkenntnis ist als abstrahierte Erkenntnis

gar nicht mehr möglich. Dies wird man auch für das Geschehen der

Auferweckung Jesu anwenden müssen. Man wird also immer beachten

müssen, wie die Erkenntnisse, die im Zusammenhang mit ihr
glaubensbegründend werden, eingebettet sind in den Zusammenhang der
Wirklichkeitsmitteilung, um die es letztlich geht.

a) Als sakramentales Geschehen

Rahner spricht davon, daß die Auferstehung die höchste Identität
von Heilszeichen und Heilswirklichkeit hat15. Das zielt in dieselbe

Richtung. Die gewählte Terminologie zeigt aber auch an, daß es sich

um die Sprache der Sakramente handelt: Heilszeichen und Heilswirklichkeit

in innerer Verknüpfung. Mit Hilfe dieser Ausdrucksform haben

wir in der Theologie unseres Jahrhunderts und besonders seit dem

Zweiten Vatikanum viele theologische Deutungen versucht: Jesus Christus

als Ursakrament, die Kirche als Wurzelsakrament. Man wird auch
die gegenläufige Tendenz darin beachten müssen. Mit Hilfe eines neuen
Sakramentenverständnisses wollte man sich gegen die bloße Neben-

einanderreihung von einzelnen sakramentalen Vollzügen wenden.
Sakramentalität bezeichnet dann eine dynamische Struktur in Schöpfung

und Bund: Eine einmalige, letztlich personal bezogene Wirklichkeit

wird in Dienst genommen, um das, was sie selbst im tiefsten
empfangen und erfahren durfte, weiterzugeben: «Zeichen» und «Werkzeug»
sind die beiden Kennzeichnungen, die aus der scholastischen
Sakramentendefinition übernommen werden, um anzuzeigen, daß Sakramente
einen Dienst zu erfüllen haben; aber sie erfüllen ihre Funktion, weil
sie Zeichen sind, weil sie selbst von der größeren Realität erfaßt sind,
in deren Dienst sie stehen. In diesem Sinn sprechen wir auch vom Ver-
bum incarnatum als Ursakrament. Die Struktur dieses Denkens

entsprang also zunächst eher einer Inkarnationstheologie. Rahner hat nun
diese Struktur ausdrücklich auf die Geschichtsereignisse des Lebens

15 Vgl. oben im Zusammenhang der Anm. 12.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 93

Jesu ausgeweitet und damit eine christologisch-soteriologische Tendenz,
die im menschlichen Lebensvollzug Jesu selbst die heilschaffende

Mitteilung Gottes an die Menschenwelt sieht, mit Hilfe der sakramentalen

Verständnisweise nahezubringen versucht. Sie kommt einer
neutestamentlichen Grundauffassung entgegen, daß Jesus zum Christus

gemacht worden ist.
Versuchen wir in gebotener Kürze zu skizzieren, wie Rahner in

diesem Zusammenhang Ostern sakramental deutet, indem wir freilich
auch selbst weiterdenken.

Wir konstatieren zunächst einmal, daß Rahner die von uns drängend

empfundene Frage auch kennt: Ist in Jesu Auferweckung
«Auferweckung» das allen Widerfahrende - oder ist sie ein Einmaliges? Wenn

man ihre Einmaligkeit in der Person Jesu - also in seiner Gottessohnschaft

- begründet sieht, so ist das zwar richtig, aber für Jesu menschliches

Schicksal zu äußerlich. Rahner empfindet offenbar ebenso, wenn
es bei ihm heißt: «Nach neutestamentlichem Verständnis der
Auferstehung Jesu unterscheidet sich seine Auferstehung von unserer dadurch,
daß Jesus durch sie zum 'Herrn' und 'Messias' gemacht wurde» 15. Auch
das ist nun eine christologische Aussage, keine bloß anthropologisch
eschatologische, aber sie bezieht Jesu Schicksal und Geschichte mit ein.

Gerade von Jesu Geschichte her wird hier eher nun eine doppelte
Blickrichtung möglich und nötig. Jesu Geschichte ist seine eigene, von
ihm geführte. Jesu Auferstehung? Doch wohl nicht umsonst spricht
das Neue Testament mehr von «Auferweckung». Das darf man sicher

sagen, ohne «Auferstehung» auch schon im Neuen Testament zu
übersehen oder als unangemessen zu empfinden. Vollends ist die Einsetzung
zum Herrn und Messias als Tat des Vaters zu sehen. Auferstehung Jesu
bedeutet in diesem Sinn dann immer etwas Einmaliges, nicht nur Vollzug

der für alle gültigen Eschatologie. Man wird aber auch dieses Geschehen

in seiner ganzen Entfaltung sehen müssen. Die Einsetzung Jesu

zum Christus ist zunächst das Ankommen und Angekommen-Sein
Jesu beim Vater. Rahner spricht vom endgültigen Gerettetsein Jesu.
Aber die Ankunft wäre nicht die Einsetzung zum Christus, wenn sie

nicht gleichzeitig die Rückgabe Jesu an die Welt wäre. Diese Rückgabe
stellt überhaupt konzentriert die Ostertat Gottes an Jesus und für uns
dar. Die Offenbarung dieser Wirklichkeit, ihr Wirksammachen für die

Jünger und nun umgekehrt das Ankommen dieser «Rückgabe» bei

16 Grundkurs, S. 272 f.



94 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

ihnen, ist selbst ein Moment an diesem - wenn ich so sagen darf -
Hauptgeschehen. Bei aller Schwierigkeit zu übersetzen, was die von diesen

Widerfahrnissen Betroffenen und Angesprochenen erlebt haben und
wie der Osterglaube entstanden ist und sich entwickelt hat, behalten
die berichteten Ereignisse ihre Plausibilität - aus den alten Argumenten :

Eine eigenschöpferische Erfindung des Osterglaubens als Werk eines

bereits von sich her vorangeschrittenen Glaubens ist ein viel
unwahrscheinlicherer Erklärungsgrund und widerspricht der Naivität des

Berichteten. Die Deutung der Begebenheiten als bloß visionäres Geschehen,

wie es religionsgeschichtlich auch sonst vorkommt, kann der

theologischen Tiefendimension des w<p07) kaum gerecht werden. Die

subjektive Glaubwürdigkeit der Jünger hebt zwar nicht die Notwendigkeit

auf, ihre Erfahrungen von ihren geschichtlichen Möglichkeiten her

zu untersuchen, bleibt aber im ganzen doch ein wichtiger Faktor.
Schließlich bekräftigt auch die ratio theologica, daß Ostern eben eine

«neue» Tat Gottes ist, die sich aus dem Kreuz erst entnehmen läßt,
wenn man auch dieses bereits als Tat Gottes kennengelernt hat. Aber
gerade das wüßte niemand, wenn Gott nicht in der Tat den Gekreuzigten

zurückgeschenkt hätte 17.

Doch gerade vom Kreuz her müssen wir die andere Blickrichtung
wieder aufnehmen: Ostern und Kreuz bleiben Gottes Tat, aber das

Kreuz zeigt darin auch wieder, wie sehr das Ganze nicht weniger Jesu
Tat ist, seine erlittene und aufgenommene Geschichte. In der Tat scheint
der Bruch zwischen Kreuz und Ostern die von den Menschen her
unüberbrückbare Kluft zwischen dem Jesus zugefügten Tod und seiner Wiederkunft

zu meinen, während Tod und Auferweckung von Jesus selbst her
als Kontinuität zu deuten sind. Was Gott der Welt in der Auferweckung
Jesu zurückgibt, ist der Jesus, der inmitten dieser Welt, ja inmitten
des Todes sich in Liebe und aus Liebe überschreitend zu Gott kam.
Es ist eine sekundäre Frage, in welchen Kategorien Jesus diese seine

Selbstverfügung ausdrückte. Daß er aber nicht rein passiv verfügt
wurde, sondern daß seine «passio» höchst aktiv seine freie «actio» war,
sieht zumindest die katholische Tradition der Soteriologie als Grund
für die in der Erlösung geschehende Änderung der Welt an.

Bei Rahner finden wir dann auch in diesem Zusammenhang wieder

17 Wenn ich richtig sehe, bleibt dieser Gedanke letztlich auch bei W. Kasper,
Jesus der Christus, Mainz 1974, 153-167, der Grund für das Vertrauen in die
Zuverlässigkeit der Berichte.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 95

das Veranschaulichungsmodell des sakramentalen Geschehens. «Leben

und Tod Jesu (in einem genommen) sind... insofern 'Ursache' des

Heilswillens Gottes (insofern beide Größen als unterschieden betrachtet
werden), als in ihnen eben dieser Heilswille sich real und irreversibel
setzt, insofern als - mit anderen Worten - also Leben und Tod Jesu
(oder der das Leben zusammenfassende und vollendende Tod) eine

Ursächlichkeit quasisakramentaler, realsymbolischer Art haben, in der
das Bezeichnete (hier: der Heilswille Gottes) das Zeichen (den Tod Jesu
mit seiner Auferweckung) setzt und durch es hindurch sich selbst
bewirkt»18. Wenn hier der Heilswille Gottes das beherrschende Subjekt
ist, so schließt das nicht aus, sondern setzt es voraus, daß Jesu Tod,
der das Heil bewirkt, selbst ebenso auch Jesu Tat ist und nicht bloße

Funktion Gottes. Vor der zitierten Stelle wird nämlich ausgeführt, wie
Gottes Zusagewort - so wird dort die Initiative seiner Selbstmitteilung
bezeichnet - in Jesu Leben und Sterben geschichtlich-menschliche
Realität geworden ist. «... dieser Tod (wird) als in freiem Gehorsam

vollzogener und das Leben restlos Gott übergebender erst durch die

Auferstehung vollendet und für uns geschichtlich greifbar».

b) Concretum universale

Die theologische Kategorie des Sakramentes scheint - so verwandt

- dann eine Denkform zu sein, die an der Frage nach der geschichtlichen
Wirksamkeit des Lebens Jesu ansetzt und nahebringen will, wie dieses

einmalige Geschehen universale Berührungskraft haben kann, wie also

ein geschichtlich-begrenztes Geschehen eschatologischen Rang gewinnen
kann. Das Modell vermag vieles zu integrieren. Die zu bewahrende

Einmaligkeit des Geschehens ist selbst wieder begründet in dem Wert,
den es als Jesu SelbstVerfügung in Gott hinein - aufgrund der
zuvorkommenden Selbstmitteilung des Vaters - vor diesem selbst gewinnt.
Das Modell kann die eigene Schwerkraft von Kreuz und Auferweckung
behaupten, ohne diese Momente aus dem Ganzen der Geschichte Jesu
herauszulösen, vielmehr zeigt das ganze Leben Jesu auch den Ort von
Tod und Auferstehung. Schließlich, vielleicht das Wichtigste: Mag
Jesu Leben und die Aufnahmekraft seiner Jünger geschichtlich die

Gottesüberlieferung Israels notwendig voraussetzen und mag auch heute
eine fruchtbare Begegnung mit Jesus eine Offenheit zumindest für die

Gottesüberlieferung implizieren, die Behauptung Gottes von Jesu

18 Grundkurs, S. 278.



96 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

Kreuz und Auferstehung her heißt letztlich, in Jesu Leben, Sterben
und Erhöhtsein Gottes Offenbarung zu finden. Doch ist dabei zu beachten,

daß im Kontakt mit Jesus Christus mehr geschieht, als daß

sozusagen eine Hypothese «Gott» verifiziert wird. Das geschieht in gewisser
Hinsicht auch, aber man muß dabei erfassen, daß die Erfahrung, in
Jesus Gott gefunden zu haben, noch einmal überboten wird durch die

Erfahrung, von Gott gefunden zu sein. Jedenfalls stützt der heutige
Osterglaube seine Begründung zwar eminent auf das Osterereignis,
aber dessen gläubige Annahme ist integriert in eine ganze Christologie
und Ekklesiologie. Darin liegt auch die Wahrheit der einseitigen These

von R. Pesch 19. Wenn er exklusiv den Osterglauben in den Kontakt
mit dem irdischen Jesus begründet, so übersieht er das Neue von Ostern,
das nicht allein durch glaubenslogische Schlußfolgerungen zu erfassen

ist; aber er sieht richtig, daß ein Osterglaube ohne die in Jesu Leben

begonnene und auf Nachfolge drängende Persongemeinschaft mit ihm,
in der Tat nur ein dogmatischer Götze wäre.

Wenn wir von hier aus noch einmal zurückblicken: Die Hoffnung
auf Totenerweckung wurzelt im Zeugnis von Christi Auferstehung...
Die Auferstehung Jesu zusammen mit dem Kreuz macht unendliche
Liebe «denkbar». Aber das bleibt zwiespältig. Denn die Auferstehung
Jesu selbst ist etwas, das uns nicht durch Denkbarkeit und damit letztlich

nicht durch größere Denkarbeit näherkommt - obwohl auch die

notwendig ist, um den Sinn des Geschehens umfassender zu verstehen

-, sondern sie ist, um ihre Wirklichkeit bejahen zu können, gebunden
an die Realität, die der lebendigen «traditio» Jesu jetzt zukommt. Sie

ist der bleibende Gehalt von Ostern. So gilt am Ende Rahners Grundprinzip

der Eschatologie : «Die Eschatologie meint den erlösten Menschen,
wie er jetzt ist; von ihm aus weiß sie das Zukünftige... ; dieses Zukünftige
...wird den Menschen gesagt, weil er seine Gegenwart nur bestehen kann,
wenn er sich in der Bewegung weiß auf seine Zukunft hin, die der
unbegreifliche Gott in seinem eigenen Leben ist»20.

19 R. Pesch, Zur Entstehung des Glaubens an die Auferstehung Jesu, in:
Th Q 153 (1973) 201-228. Vgl. auch die Weiterführung ebd. S. 270-283 und: A.
Vögtle - R. Pesch, Wie kam es zum Osterglauben? Düsseldorf 1975, 136-184. -
Zur umfangreichen Diskussion, die Pesch auslöste, vgl. den Literatur- und
Forschungsbericht: J. Kremer, Entstehung und Inhalt des Osterglaubens. Zur neuesten

Diskussion, in: Th R 72 (1976) Sp. 1-14.
20 K. Rahner, Eschatologie, in: Sacr. Mundi 1, 1188.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 97

c) Schöpfung in Christus

Der erlöste Mensch, wie er jetzt ist - das ist der Mensch, der sich

mit dem Sohn auf dem Weg zum Vater weiß. «Mit dem Sohn» - die

innere Konsequenz der Christologie gebietet von der Vollendung des

Weges Jesu Christi her auch die Frage zu stellen, woher seine Liebe
kommt. Liebe läßt sich letztlich immer nur als Gnadenvorgang erfassen.

Das gilt bereits für die Schöpfung, weil Schöpfung konkret bereits
Geschenkcharakter hat. Alle Liebe in der Menschengeschichte ist immer
schon Antwort. Genügt das auch zum Verständnis Jesu Christi? Läßt
sich Jesu Leben als in der Geschichte entstandene Antwort von unten
verstehen? W. Pannenberg versucht so zu kombinieren: «Abgesehen

von seiner Auferweckung von den Toten wäre Jesus nicht Gott, obwohl

er von der Auferweckung her rückwirkend in seinem ganzen vorösterlichen

Leben mit Gott eins ist»21. Auferstehung im christologischen
Sinn enthält eine innere Logik, «daß Jesus schon immer mit Gott eins

war, nicht erst von einem bestimmten Datum seines Weges ab»22.

Pannenberg vermag das auch noch einmal eben unter Einbeziehung
der irdischen menschlichen Geschichte Jesu zu veranschaulichen : « Durch
die ihm widerfahrene Auferweckung von den Toten ist Jesus gerade
insofern der Offenbarer der Gottheit Gottes, als er durch sie darin
bestätigt wird, der ganz und gar Gott Hingegebene gewesen zu sein, wie

er es auch fortan ist. Eben als der dem Vater ganz Gehorsame ist er
der Offenbarer der Gottheit Gottes und also selbst untrennbar dem
Wesen Gottes zugehörig. So ist er der Sohn» 23.

Wir haben, nachdem wir selbst wieder vorsichtiger mit Schlagworten

wie «Christologie von unten» oder «von oben» umzugehen gelernt
haben, auch wieder besser erfaßt, wie wenig das Neue Testament hier
auseinanderreißt. Gewiß, Präexistenzaussagen sind relativ selten, aber
sie sind auch erstaunlich früh 24. W. Kasper urteilt, hierin auf der von
Pannenberg angedeuteten Linie fortfahrend: «Die Präexistenzaussagen

21 W. Pannenberg, Grundzüge der Christologie, Gütersloh 31969, S. 230.
22 A. a. O., S. 152.
23 A. a. O., S. 347.
24 Vgl. M. Hengel, Der Sohn Gottes. Die Entstehung der Christologie und

die jüdische Religionsgeschichte, Tübingen 1975, - F. Mussner, Ursprünge und
Entfaltung der neutestamentlichen Sohneschristologie. Versuch einer Rekonstruktion,

in: L. Scheffczyk (Hg.), Grundfragen der Christologie heute (QD 72), Frei-
burg-Basel-Wien 1975, 77-113.

7



98 Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

des Neuen Testaments bringen im Grunde in neuer und vertiefter
Weise den eschatologischen Charakter von Person und Werk Jesu von
Nazareth zum Ausdruck. Weil sich in Christus Gott selbst definitiv,
rückhaltos und unüberbietbar geoffenbart und mitgeteilt hat, gehört
Jesus in die Definition des ewigen Wesens Gottes hinein»2S.

Es kann hier zwar nicht darum gehen, dieses Thema in seine

Einzelheiten hineinzuverfolgen. Wichtig aber ist auch hier, der österlichen

Christologie bis dorthin zu folgen, wo sie trinitarisch wird, also
angesichts von Gottes Selbsterschließung wirklich bis in ihre letzte Liebe

mitzugehen. Die trinitarische Inklusion macht nämlich ein Moment
deutlich, das in einer Christologie noch verdeckt bleiben kann, solange
sie Jesu Lebensverhalten und seinen Tod nur als die höchste Steigerung
des Geschöpfseins sieht. Denn hier kommt man bei der Frage der Zu-
wendbarkeit der in Jesu Leben geschehenen Liebe nicht bis auf den

letzten Grund. Die Liebe Jesu Christi, seine Proexistenz, hat eine

ursprüngliche Richtung auf jeden Menschen. Das neue Testament hat
dafür schon die letztmögliche Antwort gefunden, deutlicher als sie

manchen späteren Zeiten bewußt war. Der erste Korintherbrief (8,6)

spricht von der universalen Schöpfermittlerschaft Jesu Christi - «der

Herr, durch den alles ist und durch den auch wir sind». Der Epheser-
brief (1,4 ff.) führt aus, daß wir in Liebe durch Jesus Christus zur
Sohnschaft hin vorausbestimmt sind. Der Römerbrief sieht uns als
Geschwister mit dem Sohn (8,29). In dieser Einbeziehung der Christologie
in eine schon trinitarische Schöpfungs- und Erwählungslehre läßt sich
das «Gott ist Liebe» erst in einer Welt behaupten, wie sie ist. Wenn wir
als Geschöpfe auf Liebe angelegt sind - Rahner sucht das zu verifizieren
in dem, was er transzendentale Auferstehungshoffnung nennt, und wir
sind damit inhaltlich auch wieder in der Nähe von Metz, Peukert und
dem Synodentext -, dann ist das keine allgemeine Aussage, die erst
durch uns konkretisiert werden müßte: Auch hier ist das Universale
schon ursprünglich konkret: Wir sind auf Jesus Christus in seiner

konkreten Geschichtlichkeit und deren Kommunikationskraft hin
angelegt. Aber sowohl unsere personhafte Eigenständigkeit als auch
seine Proexistenz, die in einem exklusiven Sinn die Kraft hat, uns alle

zu sammeln, gründet auf der trinitarischen Relation der Liebe von
Vater und Sohn in Gott selbst. - Sie ist konkret auch der Ort, an dem

wir uns befinden: im Geist Gottes und seines Sohnes Jesus Christus.

25 Jesus der Christus, S. 207.



Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung 99

Ostertheologie kann letztlich nur dann wirklich eschatologisch sein,

wenn sie auch tief genug in eine trinitätstheologische Protologie hineinreicht.

Daß es Gottes Liebe ist, die in Jesus Christus auf diese Weise

konkret-geschichtlich geworden ist, macht es sinnvoll, davon zu sprechen,
daß die Menschengemeinschaft als ganze, ein Haupt hat. Die Gemeinsamkeit

aller Menschen bleibt kein abstraktes Ideal.


	Jesu Auferweckung und unsere Auferweckung

