
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

Autor: Haas, Alois M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760471

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760471
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois M. Haas

Transzendenzerfahrung
in der Sicht Meister Eckharts

unter besonderer Berücksichtigung des « Buchs der göttlichen Tröstung» *

Wer Meister Eckharts «Buch der göttlichen Tröstung» 1 zu lesen

beginnt, ist etwas erstaunt, wenn ihm anstatt konkreten Trosts
zunächst «Wahrheiten» genannt werden, die ihn trösten sollen 2. Dem
Leser wird zugemutet, bevor er überhaupt dazu kommt, sich Gedanken
über sein ihm und nur ihm zustoßendes Leid zu machen, eine den

individuellen Zustand der Leidverhaftetheit überschreitende Denk-

* Vortrag an der Centrale Interfaculteit der Universiteit van Amsterdam,
Afdeling Geschiedenis van de Filosofie im Rahmen eines Kolloquiums mit dem
Titel «Sankara - Eckehart, mystiek in Oost en West» (Prof. T. E. Vetter, Leiden,
hielt einen Vortrag über «De mystieke ervaring bij Sankara). Dr. Th. van Veithoven,
Drs. B. M. J. Nagel und ihren Studenten danke ich für reiche Anregungen in einer
langen und guten Diskussion.

1 Der Text bei J. Quint, Meister Eckhart, Die deutschen Werke (DW) 5:
M. Eckharts Traktate, Stuttgart 1963, S. 1—105. An Spezialliteratur zum Liber
«Benedictus» ist zu nennen: A. Auer, Johannes von Dambach und sein Verhältnis
zum Liber Benedictus des Meister Eckhart, in : Johannes von Dambach und
Trostbücher vom 11. bis zum 16. Jahrhundert, Münster i. W. 1928 BGPhMA 27),
S. 342-345 ; H. Appel, Anfechtung und Trost im Spätmittelalter und bei Luther,
Leipzig 1938; A. Auer, Leidenstheologie des Mittelalters, Salzburg 1947, S. 55-67;
K. Brethauer, Die Sprache Meister Eckharts im «Buch der göttlichen Tröstung»,
Diss. Göttingen 1931 ; L. L. Hammerich, Das Trostbuch Meister Eckeharts, ZfdPh
56 (1931) 69—98 ; H. Roos, Zur Datierung von Meister Eckharts Trostbuch, ZfdPh
57 (1932) 224—233; Roos, Zur Abfassungszeit von Meister Eckharts Trostbuch,
Orbis Litt. 9 (1954) 45-59; G. Théry, Le «Benedictus Deus» de Maître Eckhart, in:
Mélanges Joseph de Ghellinck II, Gembloux 1951, S. 905-935; M. Allweyer, Der
Begriff «leit» und «liden» bei M. Eckhart und Heinrich Seuse, Diss. Freiburg i. Br.
1951 ; E. Albrecht, Der Trostgehalt in M. Eckharts Buch der göttlichen Tröstung



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 57

bewegung 3 vorzunehmen in Richtung auf eine Wahrheit, die nicht als

und seine mutmaßliche Wirkkraft, Diss. FU Berlin 1953 ; L. Stiehl, Meister
Eckharts «Buch der göttlichen Tröstung», Studien zur Leidensphilosophie der spekulativen

deutschen Mystik, Diss. Wien 1954; H. Piesch, Der Aufstieg des Menschen
zu Gott nach der Predigt «Vom Edlen Menschen», in: U. Nix/R. Öchslin (Hrsg.),
M. Eckhart der Prediger, Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr. Freiburg i. Br.
1960, S. 167-199; W. Frühwald, Formzwang und Gestaltungsfreiheit in M.
Eckharts «Vom edeln Menschen», in: Unterscheidung und Bewahrung, FS H. Kunisch,
Berlin 1961, S. 132-146; G. Schrimpf, Des Menschen Seligkeit, Ein Vergleich
zwischen Plotins « Peri Eudaimonias », M. Eckharts «Buch der göttlichen Tröstung » und
Fichtes «Anweisung zum seligen Leben», in: K. Flasch (Hrsg.), Parusia, Studien
zur Philosophie Piatons und zur Problemgeschichte des Piatonismus, Festgabe für
J. Hirschberger, Frankfurt a. M. 1965, S. 431-454.

Eckharts Trostbuch ist mit Sicherheit «für die leidgeprüfte Königin Agnes
von Ungarn (um 1280-1364) » (Quint, DW 5, 6) verfaßt worden. Die Datierungen
des Werks schwanken je nach dem leidvollen Geschehen im Leben der Königin, auf
das es sich bezieht: «kurz nach 1305, wo Agnes nicht nur ihre Schwägerin, sondern
auch ihre sehr geliebte einzige Tochter Blanche durch den Tod verlor» (A. Spamer,
Zur Überlieferung der Pfeifferschen Eckharttexte, PBB 34 [1909] 376) ; «etwa 1314
oder wenig später» (Hammerich, a. a. O., S. 98; Roos, Zur Datierung, a. a. O.,
S. 233) ; zwischen 1308-1311, jedenfalls nach der Ermordung von Agnes' Vater
Albrechts I. von Habsburg im Jahre 1308 (Théry, a. a. O., S. 935). Quint (DW 5,
133, Anm. 47) läßt die Frage der Entstehungszeit - entweder zwischen 1308-1311
oder um 1314 - offen, relativiert aber die Beweisführung von Roos.

2 Tatsächlich gehört das BdgT nur bedingt in den geschichtlichen Ablauf
einer bestimmten literarischen Gattung, der Trostbücher, bei denen «in der
zunehmenden Verallgemeinerung des eigentlich auf den Tod bezüglichen Gedankenguts»
sich gewissermaßen eine Selbstaufhebung der Gattung- abzeichnet. «Meister
Eckharts 'Buch der göttlichen Tröstung', das von einem Todesfall veranlaßt ist, berührt
diese besondre Situation nicht und geht ganz in der theologischen Spekulation auf. »

(P. von Moos, Consolatio, Studien zur mittellateinischen Trostliteratur über den
Tod und zum Problem der christlichen Trauer, Darstellungsband, München 1971,
S. 221). E. Albrecht (a. a. O.) stellt sich auch die Frage, ob es überhaupt noch
Trost sei, den Eckhart seinen Lesern bietet (S. 2f.) ; ihre Darstellung versucht diese

Frage positiv zu beantworten, tönt aber den fundamentalen Charakter dieses
Trostes an, wenn sie festhält: «Der Trost Meister Eckharts besteht in der Aufzeigung

und Hinführung des Leidenden zu einer existentiellen Wesensvertiefung»
(S. 115). Tatsächlich dürfte Meister Eckhart seine Darlegungen in einem sehr
konkreten Sinn als trostreich und trostspendend verstanden haben, auch wenn sie dem
Schema der geläufigen Trostspendung ad hoc nicht entsprechen. Vgl. Quint, DW
5, 8, 9 ff. Die hier vorgetragene 1ère will troesten. Diese beiden Termini geben den
Spannungsbogen an, der Eckharts Anschauung über Leid und Trost prägt: Lehre
selber ist Trost, soweit sie existentiell wird Die ad hoc-Argumentation der üblichen
Trostbücher wird damit natürlich mehr oder weniger aufgehoben - auch wenn
Eckhart im zweiten Teil seine dreißig Trostgründe anführt -, weil 1ère immer einen
allgemeinen und allgemein gültigen Befund angibt. Literargeschichtlich ist der
Aussage von Moos' Recht zu geben, inhaltlich aber ist zuzugestehen, daß Eckhart
seine Lehre durchaus und fraglos als «Trost» versteht.

3 Es wäre ein Irrtum anzunehmen, daß in dieser Denkbewegung die
Aufhebung des Leids impliziert wäre, vielmehr ist dessen Annahme und - in Gehorsam



58 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

Resultat eigenen Denkens ins Auge gefaßt werden könnte, sondern die

gewissermaßen eine absolut vorgegebene ist. Das heißt, daß hier vom
Transzendentalen her gesprochen wird; daß von allem Anfang an das,

was alles weltlich leidvolle oder tröstliche Geschehen als eine periphere
Angelegenheit 4 erscheinen läßt, in den Blick gerückt werden soll; daß

gezeigt werden soll, wie der einheitliche Grund alles Seienden je schon

alle Besonderheiten und alle individuellen Verumständüngen der menschlichen

Existenz grundsätzlich und heilsam übergreift. Wer für diesen

Sachverhalt den Begriff «Transzendenz» brauchen will, muß sich klar
sein, daß er dann nicht anwendbar ist in dem geläufigen Sinn einer die

Bedingtheit alles geschöpflichen Seienden überschreitenden und von
ihm grundsätzlich abgehobenen und distanzierten Seins. Transzendenz

im eckhartschen Sinn meint vielmehr die sich selber transzendierende,
im Reichtum des Geschaffenen sich selber je neu bezeugende und als

Quellgrund erwirkende Fülle des göttlichen Seins, der göttlichen Gutheit,

Weisheit, Wahrheit und Gerechtigkeit. Gegenüber dieser
göttlichen Transzendenz auf das Geschöpf hin gibt es vonseiten des

Geschöpfs nur die Wehrlosigkeit der Identifikation, der Gleichheit, der

Einheit, der Liebe und Seligkeit5.

gegenüber Gottes Wirken und Willen - dessen lebensmäßige Aneignung gefordert.
Vgl. Quint, DW 5, 44, 10 ff.; dazu Schrimpf, a. a. O., S. 444.

4 Eine «periphere Angelegenheit» ist Leiden für den Christen nur, sofern er
nicht darin - auf paradoxe Weise - gehorsam seine Seligkeit findet: Und dar um.be

sprach ich dâ oben (Quint, DW 5, 39, 20 ff.), daz der guote mensche wil und wölte alle
zît lîden durch got, niht gellten hân ; lîdende hât er, daz er minnet. Er minnet lîden durch
got und lîdet durch got. Dar umbe und dar ane sô ist er gotes sun, nâch gote und in got
gebildet, der minnet durch sich selben, daz ist: er minnet durch minne, würbet durch
würken; und dar umbe minnet got und würbet âne underlaz. Und gotes würben ist sin
natüre, sin wesen, sin leben, sin saelicheit. Also waerliche : dem gotes sune, einem guoten
menschen, sô vil er gotes sun ist, durch got lîden, durch got würken ist sin leben, sin
würben, sin saelicheit, wan also sprichet unser herre: «saelic sint, die da lident durch
die gerechticheit» (Quint, DW 5, 44, 10-20). Das Leid soll also - sofern es gottgewollt
ist, nicht eskamotiert werden, im Gegenteil, es soll akzeptiert und als gehorsam auf
sich genommene «Seligkeit» gelebt werden! Dieser Aspekt betrifft nicht den hier
gemeinten: Das hier intendierte Leid besteht in der von Gott verurteilten Zuwendung

zum Geschöpflichen. Vgl. auch Auer, a. a. O., S. 56 ff.
5 Hierin ist dann das Leiden als ein von Gott geschicktes eingeschlossen. «So

bedeutet Leiden für Eckhart Auszeichnung und Hervorhebung aus Vielen. Es ist
der Grundton des ganzen für die geprüfte Königin Agnes von Ungarn geschriebenen
'Trostbuches'. Eckharts Lehre vom Leiden als dem Zeichen der Söhne Gottes ist
genährt aus ritterlichem Empfinden. So prägt sein Adel die Art seiner Lehre. Was
er dort als Lehre von dem Adel des Leidens aussagt, ist ganz deutlich aus eigenen
Erfahrungen hervorgegangen Aus adeliger Gesinnung leitet Eckhart höhere
Verpflichtung ab. Das Höchste, das der so Empfindende auf sich zu nehmen hat, ist das



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 59

Im Folgenden möchte ich drei Aspekte dieser Transzendenzerfahrung

im Sinne von Eckharts «Buch der göttlichen Tröstung» und
seiner Schrift «Vom edeln Menschen» darstellen. Ohne dem eher un-

Leiden. Leiden ist mit ritterlicher Haltung notwendig verbunden; ritterliche
Auszeichnung besteht wesentlich darin, daß man zum Leiden berufen ist. Diese Berufung

ist die der geistlichen Menschen, der mit und in Gott lebenden und von ihm
ausgesonderten. Die 'Welt' ist dessen unwert, daß sie leidet. So sehr hat Eckhart
seine Existenz, die er als die eines ritterlich Bevorzugten, als Adel empfindet, mit
dem Leidenkönnen und Leidenmüssen verbunden, daß er den weltlichen Leuten das
Vorrecht, leiden zu dürfen, bestreitet [Quint, DW 5, 56, 8 ff.]. Leiden ist so sehr
eine Bevorzugung, daß Gott nicht einmal zulassen kann, daß seine Freunde nicht
leiden.» (H. Kunisch, Meister Eckhart, Offenbarung und Gehorsam, München
1962, S. 32 f.). Auch wenn die Betonung des Ritterlichen allenfalls hier etwas
übertrieben ist - das Leid als Bevorzugung läßt sich durchaus evangelisch begründen -,
ist die Unterscheidung von geistlichem und weltlichem Leid für Eckhart konstitutiv;

immer vorausgesetzt, daß auch geistliches Leid letztlich Seligkeit ist: Ist min
lîden in gote und mitlîdet got, wie mac mir danne lîden leit gesîn, sô liden leit verliuset
und min leit in gote ist und min leit got ist? (Quint, DW 5, 54, 1-3; vgl. auch
Kunisch, a. a. O., S. 33). Die Zurückübertragung des Leids in Gott hinein, dieses
erstaunliche Motiv, das bei heutigen Theologen durchaus aktuell besprochen wird
(vgl. paradigmatisch H. U. von Balthasar, Theologie der drei Tage, Einsiedeln
1969; K. Kitamori, Theologie des Schmerzes Gottes, Göttingen 1972; H. Schürmann,

Jesu ureigener Tod, Exegetische Besinnungen und Ausblick, Freiburg i. Br.
1976, S. 143 ff.), wird schon machtvoll von Origenes angeschlagen: «Er stieg auf
die Erde herab aus Mit-leiden mit dem Menschengeschlecht, ja er litt unsere Leiden
bevor er das Kreuz erduldete und bevor er unser Fleisch anzunehmen sich würdigte.
Denn hätte er nicht gelitten, so wäre er nicht in den Wandel des Menschenlebens
eingetreten. Erst litt er, dann stieg er herab und ward sichtbar. Was ist das für ein
Leiden, das er da um unsertwillen litt Es ist die Leidenschaft der Liebe. Und der
Vater selbst, der Gott des All, 'langmütig und gar sehr mitleidend', leidet nicht auch
er gewissermaßen? Oder weißt du nicht, daß er, wenn er das Menschliche lenkt,
menschliches Leiden mit-leidet? 'Es ertrug' nämlich 'der Herr dein Gott deine
Sitten, so wie ein Mensch seinen Sohn erträgt'. Wie also der Sohn Gottes 'unsere
Leiden trägt', so 'erträgt' Gott unsere 'Sitten'. Auch der Vater ist nicht ohne Leiden

(Pathos). Wenn er gebeten wird, so erbarmt er sich und leidet mit, er erleidet
etwas von der Liebe, und er versetzt sich in jene, in welchen er in der Ansehung
der Größe seiner Natur nicht sein kann. » (Origenes, Geist und Feuer, ein Aufbau
aus seinen Schriften von H. U. von Balthasar, Salzburg 21938, S. 172 f. ; die
Stelle findet sich in der Horn, in Ezech. 6,6 [GCS 8, 384,21] ; vgl. auch H. Crouzel,
Origène et la «connaissance mystique», Paris 1961, S. 82, 261, 516). Aus dieser
Übertragung des Leids in Gott hinein resultiert dann die Formel vom «gekreuzigten
Gott» (vgl. E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt, Zur Begründung der Theologie
des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 1977,
S. 86, Anm. 31 ; Hinweis auf die Formel von Tertullian [vgl. dazu auch H. Kessler,
Die theologische Bedeutung des Todes Jesu, Eine traditionsgeschichtliche
Untersuchung, Düsseldorf 1970, S. 67, 70] ; J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, Das
Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie, München 31976, S. 49
[mit dem falschen Hinweis, die Formel sei in der deutschen Mystik aufgekommen] ;

Ders., Zukunft der Schöpfung, Gesammelte Aufsätze, München 1977, S. 75-78),



60 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

systematischen 6 Text allzusehr Gewalt anzutun, unterscheide ich einen

philosophischen, einen asketischen und einen mystischen Aspekt; es

handelt sich dabei um drei Formen der Erkenntnisweise 7, die Eckhart
letztlich nicht trennen würde, da sie für ihn identisch sind.

die auch bei Meister Eckhart aufscheint: Dar umbe ist got gestorben, daz ich sterbe

aller der werlt und allen geschaffenen dingen (Quint, DW 2, 84,2 f. ; zitiert bei Jüngel,
a. a. O., S. 86). In der 'Theologia deutsch' heißt es: Sich, da ist sund got also leid
und verdreust yn also sere, daz got aida selbs gernn wolt gemartert werden und leiplich
sterben (Ed. H. Mandel, Leipzig 1908, S. 67, 4-6). M. Eckharts Theologie des Leids
wäre ausführlich darzustellen, genau so wie seine Theologie der Gnade, die damit
verbunden ist (vgl. unzulänglich: H. Rondet, Gratia Christi, Essai d'histoire du
Dogme et de théologie dogmatique, Paris 1958, S. 236-238). Vgl. Allweyer, a. a. O.

(Anm. 1). S. 121 ff.
6 Zur Disposition vgl. Hammerich, a. a. O., S. 88-92; Albrecht, a. a. O.

S. 6-10.
7 Auf das Problem, das diese Differenzierung der Aspekte stellt, kann hier

nicht eingetreten werden. Es müßte im Rahmen einer Diskussion der schriftstellerischen

Rolle Meister Eckharts behandelt werden. Mit Gewißheit würde sich zeigen,
daß die mystisch-asketischen Intentionen Eckharts gerade auch in seinen
philosophischen und exegetischen Abhandlungen wirksam sind. Nur soviel sei versichert:
der Begriff «mystisch» ist hier im Sinne eines erfahrungshaften Innewerdens der
Vereinigung mit Gott gebraucht, wie er - ausschließlich - im christlichen Raum seit
den Vätern gebraucht wurde. Vgl. dazu L. Bouyer (unter Hinweis auf seine früheren

Forschungen: Mystique, essai sur l'histoire d'un mot, Supplément à La Vie
spirituelle 9 [1949] 3-23; deutsch in: J. Sudbrack [Hrsg.], Das Mysterium und die

Mystik, Würzburg 1974, S. 57—75) : Religieux et clercs contre Dieu, Paris 1975,
S. 95 ff. Meister Eckhart hätte gegen eine solche Anwendung des Mystik-Begriffs
nichts einzuwenden gehabt, auch wenn er ihn sehr viel exklusiver im Sinne der
Bibelexegese verwendet hat (vgl. H. Fischer, Zur Frage nach der Mystik in den
Werken Meister Eckharts, in: La mystique rhénane, Paris 1963, S. 109-132;
Fischer, M. Eckhart, Einführung in sein philosophisches Denken, München 1974,
S. 139-141). W. Beierwaltes schreibt, indem er das Verhältnis zwischen M. Eckhart

dem Mystiker und dem Philosophen aufs deutlichste erhellt (ohne eine
grundsätzliche Differenz zwischen beiden zuzulassen) : « Diese [voraufgegangene]
Interpretation des Satzes 'Ego sum qui sum' als Selbstauslegung des göttlichen Seins,
das im 'Sein' seinen Namen nennt, hat Konsequenzen für den Begriff des Seienden.
Das Sein ist Zielgrund des von ihm geschaffenen Seienden, es ist das, was ihm, dem
Seienden, fehlt, dessen immer intendierte Vollkommenheit. Die teleologische Struktur

des Seienden drückt sich in dessen 'Hunger' und 'Durst' nach dem Sinne aus:
'wer mich ißt, der ich das Sein bin' - 'ich bin der ich bin' ; 'der ist, hat mich gesandt' -
hungert immer noch, da ja (das Seiende) an sich bloß und (nur) Vermögen zum Sein
ist. Dieses Vermögen ist Verlangen und Durst nach dem Sein selbst. [LW 2, 274,
11 ff.]. Die teleologische Struktur des Seienden impliziert auch den Menschen:
wenn er ' Gott folgen', ihn in sich selbst 'gebären', ihn berühren und mit ihm eins
werden will, muß er alles 'verlassen' und einfach werden, wie das einfache und
reine Sein selbst'. Ich bin der ich bin' ist also Ermöglichung und Provokation dazu,
daß der Mensch sein kann, was er sein soll: aliquid altius se ipso homine. In dieser
Aussage ist lediglich berührt, was für Meister Eckhart als den Mystiker zentraler
Gedanke ist. Die Explikation des Gottes-Begriffs steht also nicht 'abstrakt' neben der

mystischen Existenz, sondern ist ihre rationale Voraussetzung und Begründung ; sie



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 61

I.

Es ist sinnvoll, um die Transzendenzerfahrung eines mittelalterlichen

scholastischen Denkers zu ermitteln, zunächst seine Stellung
zu den Transzendentalien aufzuzeigen 8. Diese Bestimmungen dessen,

was jede Gattung des Seins durchgreift und doch jenseits ihrer liegt,
sind denn auch Eckharts erstes Anliegen seines Trostbuches. Sie sind
als eigentliche Transzendentalien 9 - esse, unum, verum, bonum - oder
auch als perfectiones spirituales (oder termini générales) 10 - positive
Aussagen aus dem Bereich der Tugendlehre wie Weisheit, Gerechtigkeit
etc. - jene Bestimmungen, die sowohl von den Geschöpfen als auch von
Gott ausgesagt werden können. Bei Eckhart aber nicht so, als ob sie

fungiert nicht konträr zu einer Gotteserfahrung des Glaubens. Eckharts eigene Absicht,
Glaube und Denken nicht unvermittelbar zu dirimieren, zeigt sich gerade in seinem
hermeneutischen Grundsatz: ea quae sacra asserit fides Christiana et utriusque
testamenti scriptura, exponere per rationes naturales philosophorum (in
Joh. n. 2).» (Piatonismus und Idealismus, Frankfurt a. M. 1972, S. 66; Unterstreichung

von uns).
8 Es ist mehr als nur Zufall, wenn Meister Eckhart diesen Aspekt gerade im

ersten Teil des BgT entfaltet. Er ist für ihn der grundsätzlichste und entscheidendste :

In dem ersten (Teil) hät man etliche wârheit, dar ûz und dä von genomen wirt, daz den
menschen billiche und wol genzlîche getroesten mac und sol in allem sinem leide (Quint,
DW 5, 8, 11-13). Vgl. auch J. Koch, Zur Analogie-Lehre M. Eckharts, in: Kleine
Schriften I, Rom 1973, S. 378 f.

8 «'ens, unum, bonum, verum transcendentia sunt' (LW IV, 322,12; 1283,5),
so lautet der entscheidende Satz, der die ersten der Grundworte und der dazu
gehörenden Traktate bezeichnet. Bereits bei der Besprechung einzelner Grundworte

ergab es sich, daß immer wieder die Relation zu diesen ersten angegeben werden

mußte. Vom Sein und vom Seienden, von der Einheit und vom Einen, von der
Wahrheit und vom Wahren, von der Gutheit und vom Guten sowie von deren
jeweiligen Gegensätzen (LW I 150,1-4), diese vier Grundworte sind wirklich 'Grund',
Seinsgrund und Erkenntnisgrund aller Grundworte. Diese und deren Zusammenhang

untereinander eröffnen die Einleitung zum Philosophieren überhaupt. Und
damit ist das Thema dieser Philosophie als Transzendentalphilosophie eröffnet.»
(H.Fischer, Meister Eckhart, a.a.O. [Anm. 7], S. 83; a.a.O., S. 83-97 eine

genaue Darlegung von Eckharts Transzendentalphilosophie). Zu Eckharts Lehre
von den Transzendentalien vgl. auch noch J. Koch, a. a. O. (Anm. 8), S. 375—379;

D.Mieth, Die Einheit vonVita activa undVitacontemplativainden deutschen
Predigten und Traktaten M. Eckharts und bei Johannes Tauler, Untersuchungen zur
Struktur des christlichen Lebens, Regensburg 1969, S. 135, 141 ; K. Albert, M.
Eckharts These vom Sein, Untersuchungen zur Metaphysik des Opus tripartitum,
Saarbrücken 1976, S. 109-189.

10 Vgl. dazu H. Hof, Scintilla Animae, Eine Studie zu einem Grundbegriff in
M. Eckharts Philosophie mit besonderer Berücksichtigung des Verhältnisses zur
neuplatonischen und thomistischen Anschauung, Lund 1952, S. 186; D.Mieth,
a. a. O., S. 139-141, 157 f.



62 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

sowohl von den Geschöpfen als auch vom Schöpfer im selben Sinne

ausgesagt werden könnten, sondern so, daß sie von Gott im eigentlichen
Sinne, von den Geschöpfen im uneigentlichen ausgesagt werden müssen 11.

Das Verhältnis zwischen Gutheit und einzelnem Guten 12 stellt sich nach

Eckhart daher folgendermaßen dar : diu güete enist noch geschaffen noch

gemachet noch geborn; mer si ist gebemde und gebirt den guoten, und der

guote, als verre sô er guot ist, ist ungemachet und ungeschaffen und doch

geborn kint und sun der güete. Diu güete gebirt sich und allez, daz si ist,

in dem guoten; wesen, wizzen, minnen und würken giuzet si alzemâle in
den guoten, und der guote nimet allez sin wesen, wizzen, minnen und würken

von dem herzen und innigesten der güete und von ir aleine. Guot und güete

ensint niht wan éin güete al ein in allem sunder gebern und geborn-werden ;
doch daz gebern der güete und geborn-werden in dem guoten ist al ein wesen,

ein leben. Allez, daz des guoten ist, daz nimet er beidiu von der güete und

in der güete. Da ist und lebet und wonet er 13.

In diesem kurzen Abschnitt ist Eckharts philosophische Anschauung
vom Verhältnis zwischen Schöpfer und Geschöpf artikuliert. Deren

Differenz kommt darin zum Ausdruck, daß dieses von jenem
grundsätzlich abhängig ist; alles Positive am Menschen ist «geboren» und
wird je neu «geschaffen» vonseiten des schlechterdings Positiven, das

Gott ist. Der «Gute» definiert sich durch den schlechthinnigen Empfang
alles Guten von der Güte, die Gott ist. Und doch kann Eckhart die

Einheit des Guten und der Güte behaupten, allerdings unter der gewichtigen

Voraussetzung, daß man vom «Gebären» und «Geboren-Werden»

absieht; dann ergibt sich: Der Gute, insofern er gut ist, kann teilhaftig
werden der Ungeschaffenheit und Ungemachtheit Gottes, obwohl er

weiterhin «ein geborenes Kind» und «ein Sohn» der Güte bleibt. Aber
letztlich ist der Vorgang sowohl des Gebärens wie des Geboren-Werdens
ein und derselbe; er ist ein Leben zwischen Schöpfer und Geschöpf,
aber so, daß alle Aktivität Gott - der Güte - zugeschrieben wird; ihm
kommt im eigentlichen Sinne zu, was dem Geschöpf im uneigentlichen
zukommt.

11 Näherhin läßt sich dieses Verhältnis von Schöpfer und Geschöpf als das

von Ursache und Wirkung darstellen. Vgl. dazu R. Imbach, Deus est intelligere,
Das Verhältnis von Sein und Denken in seiner Bedeutung für das Gottesverständnis
bei Thomas von Aquin und in den Pariser Quaestionen M. Eckharts, Freiburg/
Schweiz 1976, S. 185.

12 Parallelen aus dem lateinischen Schrifttum M. Eckharts siehe bei Fischer,
M. Eckhart, a. a. O. (Anm. 7), S. 84-87.

13 Quint, DW 5, 9, 6-16.



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 63

Es ist klar, daß hier ein ganz bestimmter Begriff der Analogie 14

vorherrscht. Scholastisch kann es sich nur handeln um die Attributionsanalogie,

da sie genau ein solches FundierungsVerhältnis zwischen

Schöpfer und Geschöpf anzielt, wie es hier vorkommt15. Danach ist
das «Identitätsverhältnis», das Güte und einzelnes Gutes verbindet, als

dynamische Mitteilung des Guten vonseiten des Primum analogatum
an das sekundäre Analogat zu verstehen; die Güte erwirkt je neu und
dynamisch das Gute durch die Mitteilung seiner selbst. Das Verhältnis
zwischen den beiden ist das der Einheit, aber nicht einer blockhaft
monistisch verstandenen Einheit, sondern das einer Bewegungseinheit16.
Im Gegensatz zur Analogie der Proportionalität, die statisch verschiedene

Seinsregionen in ein und demselben Begriff vermittelt, handelt
es sich hier um ein Identitätsverhältnis, das die beiden Differenzpunkte

- Güte und einzelnes Gutes - zu Vollzugsmomenten eines einheitlichen
Vorgangs17 dynamisiert, ohne das bestimmende Abhängigkeitsver-

14 Zum Analogiebegriff M. Eckharts vgl. Hof, a.a.O. (Anm. 10), S. 80 ff. ;

Koch, a. a. O. (Anm. 8), S. 367-397 ; V. Lossky, Theologie negative et connaissance
de Dieu chez Maître Eckhart, Paris 1960, verschiedentlich; F. Brunner, L'analogie

chez Maître Eckhart, FZPhTh 16 (1969) 233-349; F. Brunner, Eckhart,
Paris 1969, S. 52-66; Mieth, a. a. O. (Anm. 9), S. 134-140; H. Fischer, a. a. O.

(Anm. 7), S. 116 ff.; Imbach, a. a. O. (Anm. 11), S. 185 ff.; Albert, a. a. O. (Anm.9),
S. 172-189.

15 J. Koch (a. a. O. [Anm. 8], S. 378) sieht allerdings in Eckharts Konzeption
der Analogie nicht bloß ein Kriterium, das die analogia attributionis von der ana-
logia proportionalitatis propriae unterscheidet, sondern tiefer einen Unterschied
«überhaupt zwischen aristotelisch-thomistischem und neuplatonischem Denken»,
einem Philosophieren 'von unten' und 'von oben' her, das sich geschichtlich in
Thomas von Aquin und Eckhart verwirklichte.

16 Vgl. dazu das Kapitel «Von der Unterschiedenheit in Ununterschiedenheit»
bei Fischer, a. a. O. (Anm. 7), S. 124-129: Die Bewegungseinheit ist nur möglich,
weil Geschöpf und Schöpfer zugleich ununterschieden und unterschieden voneinander
sind. «Das Geschöpf ist Gott ähnlich, denn in Gott und Geschöpf ist ein und
dasselbe, unähnlich aber, weil es hier und dort unter anderer Rücksicht ist (LW II,
117,9). In diesen Worten ist recht deutlich ein Abschluß der Ausführungen zum
Problem von Gleichheit-Ungleichheit zu erblicken; damit wird zugleich auch das
Verhältnis Ununterschiedenheit — Unterschiedenheit und Negation der Negation
zum Abschluß gebracht. Alle diese Darlegungen stehen unter dem Aspekt des

'Einen', ebenso wie dem der Analogie.» (Fischer, a. a. O., S. 127). Vgl. zum
Problemkreis um «Identität und Differenz», wie er sich bei Eckhart und dann auch
bei Cusanus darstellt, W. Beierwaltes, Identität und Differenz, Zum Prinzip
cusanischen Denkens, Opladen 1977 Rheinisch-Westfälische Akademie der
Wissenschaften, Vorträge G 220), S. 17 f.; Beierwaltes, Andersheit, Grundriß einer
neuplatonischen Begriffsgeschichte, Archiv für Begriffsgeschichte 16 (1972) 169 f.

17 Mieth, a. a. O. (Anm. 9), S. 132 ff., hat aufs schärfste auf dieser «Wirkeinheit»

zwischen Schöpfer und Geschöpf bei Eckhart insistiert. In seinem neuen



64 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

hältnis zu verwischen, das sich aus einem Verursachenden und einem
Verursachten konstituiert. Es ist offensichtlich, daß sich dieses Verursachte

nur durch das Geschenk definiert, das es vom Verursachenden

bekommt; als solches ist das Verursachte nichts in sich selbst18. Sein
Geschaffensein ist etwas, das, soweit es eine negative Bestimmung
darstellt und nicht die positive des göttlichen Seinszustroms meint,
überschritten werden muß auf den Schöpfer hin, der in den «höchsten

Kräften der Seele» 19 gegenwärtig ist. Denn hier, in diesen höchsten
Kräften der Seele, ist der mensche gotes geslehte... und gotes sippe 20.

Soweit würde es sich um eine reine Onto-Theologie handeln, nach
der Schöpfer und Geschöpf im Konzept der Attributionsanalogie
einander in einem einheitlichen Verhältnis zugeordnet werden, so daß alle

Dynamik der Begründung des Geschöpfs aufseiten Gottes läge. Daß

es sich bei diesem Philosophem aber zentral um eine mystische Ontologie

21 handelt, beweisen Eckharts Folgerungen, die er daraus zieht.
Die höchsten Kräfte der Seele sind mit Gott nicht identisch - daher

Werk: Dichtung, Glaube und Moral, Studien zur Begründung einer narrativen Ethik
mit einer Interpretation zum Tristanroman Gottfrieds von Straßburg, Mainz 1976

Tübinger Theologische Studien, Bd. 6), S. 52 (auch S. 144 ff.), möchte er eine
relationale anstatt einer proportionalen Analogie (im Anschluß an Meister Eckhart)
an den Anfang eines neuzeitlichen «Strukturdenkens» stellen. Vgl. auch Mieth,
Moral und Erfahrung, Beiträge zur theologisch-ethischen Hermeneutik, Freiburg/
Schweiz 1977, S. 29 f. Philosophiegeschichtlich wäre wohl für die Ursprünge einer
solchen «relationalen» und «dynamischen» Identität und deren rein strukturelle
Konzeption auf den Neuplatonismus zurückzugreifen. Vgl. Beierwaltes, Neopla-
tonica, Philos. Rundschau 16 (1969) 145, Anm. 15. Tatsächlich aber ist Eckhart
ein ganz entscheidender Exponent einer solchen relational-dynamisch verstandenen
Einheit von Schöpfer und Geschöpf. Vgl. H. Fischer, Grundgedanken der
deutschen Predigten, in: U. Nix/R. Öchslin (Hrsg.), Meister Eckhart der Prediger,
Festschrift zum Eckhart-Gedenkjahr, Freiburg i. Br. 1960, S. 25-72, besonders
aber S. 39-4-5.

18 Das Geschöpf ist nach Eckhart nicht bloß quasi nihil (wie bei Thomas von
Aquin), sondern purum nihil. Vgl. dazu Hof, a. a. O. (Anm. 10), S. 112-120;
Mieth, Die Einheit, a. a. O. (Anm. 9), S. 136. Eckhart, Quint, DW 1, 69,8-70,7.

19 Quint, DW 5, 11,6.
20 Quint, DW 5, 11,10.
21 Vgl. oben Anm. 7 die Ausführungen von Beierwaltes. Der Ausdruck

«mystische Ontologie» beinhaltet keinen unversöhnbaren Gegensatz (etwa wie er
durch eine rein philosophische und theologische Begrifflichkeit gegeben wäre),
wenigstens nicht unter dem Gesichtspunkt einer Geschichte der Mystik. Die Mystiker

machten immer schon ontologisch gemeinte Aussagen unter mystischen
Absichten, die man dann oft — mißverständlich — psychologisch verstand. Vgl. dazu
L. Cognet, Introduction à la vie chrétienne, I : Les problèmes de la spiritualité,
Paris 1967, S. 17 ff. ; R. Spaemann, Reflexion und Spontaneität, Studien über
Fénelon, Stuttgart 1963, S. 65 ff.



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 65

Eckharts Folgerung: Und doch, wan sie got selben niht ensint und in der
séle und mit der sêle geschaffen sint, sô müezen sie ir selbes entbildet werden

und in got aleine überbildet und in gote und ûz gote geborn werden, daz

got aleine vater si; wan alsô sint sie ouch gotes süne und gotes eingeborn sun.
Wan alles des bin ich sun, daz mich näch im und in sich gliche bildet und
gebirt. Ein sôgetân mensche, gotes sun, guot der güete sun, gereht sun der

gerehticheit, alsô verre als er aleine ir sun ist, so ist si ungeborn-gebernde,
und ihr geborn sun hât daz selbe eine wesen, daz diu gerechticheit hät und
ist, und tritet in alle die eigenschaft der gerehticheit und der wârheit 22.

Dem Geschaffenen zwingt die Seinsdynamik, die sich von Gott
her auf es richtet, einen Bewegungsablauf auf, der in nichts anderem
als in der Sohnwerdung besteht, im Einswerden also mit dem Vater,
wie es biblisch grundgelegt und im Leben Christi vorgezeichnet ist.
Zwei Schritte werden explizit genannt: 1. die höchsten Kräfte der Seele

müssen ihrer selbst entbildet werden, und sie müssen 2. in Gott
überbildet werden. Die Entbildung des Menschen vom Stigma des Geschaffen-
Seins impliziert ein asketisches Programm; die Überbildung, die
Transformation in Gott hat ihre mystischen Voraussetzungen. Diesen
Tatbeständen gilt es nun noch nachzugehen.

II.

Zunächst also das asketische Programm! Vermutlich geht es zu
weit, von einem Programm zu sprechen, wenn man Eckharts Stellung
zum Weg auf diese für ihn alles entscheidende letztliche Einheit des

Menschen mit Gott sprechen will23. Denn im Allgemeinen anerkennt
Eckhart keinen spezifischen Weg, der zu Gott führt, da das Wahrnehmen
der ontologischen Seinsabhängigkeit des Geschöpfs vom Schöpfer und
deren mystische Ratifikation einen Stufenweg an sich ausschließen.

In seiner Predigt «Vom edeln Menschen», die mit dem Trostbuch
zusammen nach Eckhart selbst eine editorische Einheit bildet24, spricht

22 Quint, DW 5, 11, 10-19.
23 Vgl. A. M. Haas, Wege und Grenzen der mystischen Erfahrung nach der

deutschen Mystik, in: Mystische Erfahrung, Die Grenzen menschlichen Erlebens,
Freiburg i. Br. 1976, S. 30 fi.

24 Vgl. Quint, DW 5, 44,27-45,3: Von dem, wie daz innigeste und daz oberste
der sêle schepfet und nimet gotes sun und gotes-sun-werden in des himelschen vaters
schôze und herzen, daz suoche näch dem ende dis buoches, da ich schrîbe « von dem edeln
menschen, der ûz vuor in ein verrez lant nemen an sich ein riche und wider ze komenne »

5



66 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

jedoch Eckhart im Anschluß an Augustinus 25 von sieben Graden und
Stufen des inneren Lebens; er nennt: 1. das Nacheifern heiliger
Menschen, 2. die Zuwendung zu Gott, 3. eifriges Verbundensein mit Gott
in der Liebe, 4. immer stärkeres Verwurzeltsein in der Liebe trotz
zunehmenden Versuchungen und Leiden, 5. befriedetes Leben im Reichtum

der höchsten Weisheit, 6. Entbildet- und Überbildetsein von Gottes

Ewigkeit und schließlich 7. das Hinüberverwandeltsein in das Bild Gottes
in ewige Ruhe und Seligkeit. Das ist aber - wenn man genauer zusieht

- nichts weiter als ein literarisches Zitat26. Im Grunde geht es bei

«Hier liegt... ein besonders wichtiger Hinweis vor, der die Echtheit und die
systematische Einheit des Buches der göttlichen Tröstung und der Predigt 'Vom edeln
Menschen' bezeugt und die eigenhändige Niederschrift Eckharts beweist. Viel
wesentlicher aber ist es, daß Eckhart selbst sich bewußt war, daß dieser Gedanke
einer besonderen Erläuterung bedürfe, die er im Gedankengang des Traktes nicht
weiter im einzelnen begründete. Und gerade daraus ist die Entstehung der Predigt
'Vom edeln Menschen' zu erklären. Es kann also kein Zweifel bestehen, daß es sich
hier um einen der Grundgedanken, wohl den entscheidenden Grundzug seiner Lehre
handelt. Die These von der Gottes-Sohnschaft wird in der Form der Predigt
entfaltet, bewiesen aus den Grundgedanken der gesamten Lehre. Und damit wird die
Predigt 'Vom edeln Menschen' zu der wichtigsten, tiefsten und zum Verständnis
der übrigen entscheidenden Predigt Eckharts; sie ist nicht nur als Kommentar zu
einer einzelnen Stelle zu betrachten.» (H. Fischer, Grundgedanken, a. a. O.

[Anm. 17], S. 70). Vgl. auch Piesch, a. a. O. (Anm. 1), S. 167 f. Zum
scholastischsystematischen Aufbau der Predigt vgl. Frühwald, a. a. O. (Anm. 1).

25 De vera religione c. 26, n. 49 ; Edition und Übersetzung von W. Thimme,
Zürich 1962, S. 444 f. Das Augustin-Zitat bei Eckhart, Quint, DW 5,111,23-112,24.
Zu einer Stufung der Leiderfahrung vgl. Allweyer a. a. O. (Anm. 1), S. 79-130.

26 Das zeigt sich im Folgenden, wo nur und ausschließlich vom reinen Bild
Gottes in der Seele die Rede ist : daz sich aber üftreget der sêle, daz ist blôz gates bilde,
gotes geburt, unbedecket blôz in blôzer sêle (Quint, DW 5, 114,4 f.). Diese Forderung
ist gestellt — letztlich ohne große Rücksichten auf die zu diesem Ziel hin vermittelnden

Wege -, weil Gott auf jegliche Vermittlung vonseiten des Menschen mit Befremden

reagiert: Allerleie mittel ist got vremde (Quint, DW 5, 114,21). Gott ist Einheit
und Eins. Daher: Bis ein, daz dû got mügest vinden! (Quint, DW 5, 115,8 f.). Gefährlich

ist das sich-ûzwert-kêren, selbst in die tagende ûzerlîcher ûebunge (Quint, DW 5,

113,27). Der Mensch hat «Mensch» zu werden, eine Bewegung, ein Sprung, der ein
völliges sich-unter-Gott-Beugen und -Fügen besagt, eine Demut radikalster Art in
einem Menschsein schlechthin, das etwas impliziert, daz über nature ist, über zit ist
und über allez daz, daz ze der zit (ist) geneiget oder nâch zît smacket, und daz selbe

spriche ich ouch von stat und von lîphafticheit. Noch vürbaz enhät der mensche in
einer mise mit nihte niht gemeine, daz ist, daz er nach disem noch nâch dem niht gebildet
noch gelichet st und von nihte niht enwizze, daz man in im niergen des nihtes niht
envinde noch gewar werde und daz im daz niht alsô gar benomen sî, daz man dâ aleine
vinde blôz leben, wesen, wârheit und güete (Quint DW 5, 115,25—116,6; a. a. O., S.129,
Anm. 43, reiche weitere, aus den lateinischen Werken entnommene Belege!). Die
Schärfe dieser Forderung nach reinem Menschsein ohne Rücksicht auf die Dimensionen

von Zeit und Raum ist für Eckhart ein konstitutiver Gedanke. Eckhart
liegt - das ist deutlich festzustellen - an der Konzeption der reinen, bloßen Men-



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 67

Eckhart auch im ethischen und asketischen Bereich um die radikale
und absolut verändernde innere Haltung, die keine
entwicklungspsychologische Voraussetzung gestattet 27. Das zeigt sich vor allem in
Eckharts Stellung zum Leid, so wie es sich ohne seine Grundlegung in
Gott präsentiert.

schennatur nicht aus einem vagen Piatonismus heraus sehr viel, sondern aus chri-
stologischen Überlegungen: Christus hat in der Menschwerdung eine allgemeine
Menschennatur angenommen; der Mensch kann, indem er sich dieser allgemeinen
Menschennatur angleicht, «christförmig» werden: Die meister sprechent, daz menschlich

natûre mit der zît niht habe ze tuonne und daz si zemâle unberüerlich si und dem
menschen vil inniger und naeher sî dan er im selber. Und dar umbe nam got menschliche

nature an sich und einigete sie sîner persônen. Dâ wart menschlich nature got,
wan er menschliche natûre blôz und keinen menschen an sich nam. Dar umbe, wilt dû
der selbe Krist sin und got sin, so ganc alles des abe, daz daz ewige wort an sich niht
ennam. Daz ewige wort nam keinen menschen an sich; dar umbe ganc abe, swaz
menschen an dir si und swaz dû sist, und nim dich näch menschlicher natûre blôz, sô bist dû
daz selbe an dem ewigen worte, daz menschlich natûre an im ist. Wan din menschliche
natûre und diu sine enhät keinen underscheit : si ist ein, wan, swaz si ist in Kristô, daz
ist si in dir. (Quint, DW 1, 420, 1-11; a. a. O., 420 ff., Anm. 2). Diesem Gedanken
hat schon H. Piesch (Meister Eckharts Ethik, Luzern 1935, S. 112-133) ein wichtiges

Kapitel gewidmet. Vgl. auch J. Kopper, Die Metaphysik M. Eckharts,
Saarbrücken 1955, S. 109 ff. Über die patristisch-ekklesiologischen Hintergründe dieses

Theologumenons vom allgemeinen Menschentum vgl. A. M. Haas, Nim din selbes

war, Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis bei M. Eckhart, J. Tauler und
H. Seuse, Freiburg/Schweiz (Dokimion, Bd. 3), S. 52 ff. Diese «physische»
Erlösungslehre, die auf einer Gleichsetzung von Menschheit Christi und Gesamtmenschheit

als Leib Christi beruht, ist kürzlich für Gregor von Nyssa hinsichtlich ihrer
philosophischen Hintergründe untersucht worden. Der Piatonismusverdacht konnte
hier weitgehend entkräftet werden. Weit eher spielen stoische und gnostische Motive
(in orthodox christlicher Umdeutung) eine Rolle. Vgl. R. M. Hübner, Die Einheit
des Leibes Christi bei Gregor von Nyssa, Untersuchungen zum Ursprung der
«physischen» Erlösungslehre, Leiden 1974. Den Piatonismusverdacht hat Thomas von
Aquin schon in S. th. 111,4,4, ausgesprochen und bestritten, daß der Gottessohn
eine bloße menschliche Natur (wie sie im Denken Gottes oder im Verstand des
Menschen ist) angenommen habe, eine Meinung, der Eckhart, wenn es um seine
Rechtfertigung geht, beipflichtet (vgl. G. Théry, Edition critique des pièces relatives au
procès d'Eckhart, Archives d'histoire doctrinale et littéraire 1 [1926] 233 f.), aber
interessiert ist er am soteriologisch verstandenen Theologumenon von der «bloßen»
Menschennatur.

27 Das heißt nicht, daß damit die sieben Stufen irrelevant wären; sie sind
aber wesentlich relativiert gegenüber einer älteren, lateinischen Kontemplationsmystik,

in der sie eine ungleich größere Rolle spielen. H. Piesch, Der Aufstieg,
a. a. O. (Anm. 1), S. 172-185, zeigt deutlich, daß Eckharts Aufforderung «Werde
Sohn» im Wesentlichen nichts anderes meint als «Werde, was du bist». Der Sohn,
im «Bild Gottes» in der Seele anlagemäßig vorgegeben, ist immer ein ganzer, auch
wenn sich dieses Bild erst im ewigen Leben der Seligen im Himmel als vollkommenes

präsentiert. Diese Voraussetzung aber nimmt allen entwicklungspsychologischen

Vorstellungen des geistlichen Lebens die Gebundenheit ans Zeitliche (vgl.
a. a. O., S. 184 f.).



68 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

In Gott gibt es kein Leid28. Wer frei werden will von Leid und

Ungemach, der hat sich zu Gott zu wenden29. Denn: Sicherlîche, allez

leit kumet dâ von, daz dû dich niht enkêrest in got noch ze gote aleine 30.

Damit ist nichts anderes als der Vorgang der Entbildung von sich selber

gemeint : Herumbe sol der mensch gar vlîzic sin, daz er sich entbilde sin
selbes und aller crêatûren, noch vater wizze dan got aleine; s<5 enmac in
niht leidic gemachen noch betrüeben, weder got noch créature, noch ge-

schaffenez noch ungeschaffenezLeid definiert sich für Eckhart durch
des Menschen Anhänglichkeit an Äußeres; der Mensch hat die Tendenz,
die Verhältnisse zu verkehren und der Kreatur ein Gutsein zuzubilligen,
das nur Gott zugeschrieben werden darf. Trost läßt sich aber nur in
Gott finden. Also muß man Gott allein in der Kreatur lieben und die

Kreatur allein in Gott, so ist der Rückbezug auf die einzig entscheidende
und einzig mögliche Analogie Rettung vor allem Leid.

Im zweiten Teil seines Trostbuches wird Eckhart, was das Leid
und die erforderte Einstellung zu ihm betrifft, wesentlich konkreter.
Es werden Trostgründe genannt, die punktuell das Leid entschärfen
und bei bestimmten Gelegenheiten mildern helfen 32. Aber auch in der

28 Quint, DW 5, 12,2 f. Aber auch hier gilt, daß alle wesentlichen Aussagen
Eckharts irgendwo durch ihr Gegenteil - immer in einem bestimmten Verständnis -
komplettiert werden müssen. Ein ganzer großer Abschnitt des BgT (Quint, DW 5,

51,1-54,7) trägt das Leid als ein Mitleiden mit der Kreatur in Gott hinein, so daß
schließlich gefragt werden kann: Ist mîn lîden in gote und mitlîdet got, wie mac mir
danne lîden leit gesîn, sô lîden leit verliuset und mîn leit in gote ist und mîn leit got ist?
(Quint, DW 5, 54,1-3). Im Leid um Gottes willen und im Leid in Gott, dâ vinde ich
got mîn lîden (Quint, DW 5, 54,5 f.). Letztlich ist gottgeschicktes, gottgewirktes, ja
in Gott selbst gegebenes Leid der Trost selbst. Daher ist die Ansicht (im Mittelalter
weithin die gebräuchliche), nach der der leidet, für eine geheime Sünde leidet,
abzuweisen als eine gropheit der liute (Quint, DW 5, 55,11) ; denn Leid ist für den guten
Menschen ein grôz gelücke und saelicheit (Quint, DW 5, 55,19; a. a. O., 44,17-20).

29 Quint, DW 5, 12,3 f.
30 A. a. O., 12,4 f.
31 A. a. O., 12,21-13,2.
32 Immer noch ist das Leid im Aspekt des Kreatürlichen gemeint. Der ganze

negative Aspekt des Leids - das Verhaftetsein an die Kreatur und das daraus
entstehende Leid - ist konterkariert durch einen positiven, gottgewollten, der seinen

Ursprung im Willen Gottes, selber mit dem Menschen mitzuleiden, hat. Daß dieser
Aspekt eminent christologisch ist, braucht nicht näher ausgeführt zu werden. Bei
Eckhart jedenfalls hat auch die Vorstellung des Leidens in Gott ihren Skopus in
der Mensch- und Sohnwerdung. Erbarmen und Mitleiden Gottes mit dem Menschen
ist seit alters als ein wichtiges Motiv der Menschwerdung Gottes betrachtet worden.
Vgl. R. Haubst, Vom Sinn der Menschwerdung, Cur Deus homo, München 1969,
S. 71-76. - Zu den Trostgründen Eckharts vgl. M. Bindchedler, Die Trostgründe
M. Eckharts für die Königin Agnes von Ungarn, FS von der Leyen, München 1963,
S. 401-407.



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 69

Fülle dieser Aussagen schlägt eine Haltung immer wieder durch, die

sich an der reinen Positivität Gottes orientiert und die auch alles Geschöpfliche

durchdringt. Die attributive Analogie durchwaltet alle Bezirke
des menschlichen Daseins, auch dort, wo irgendwelche Mängel
anzutreffen sind. Jeder Schaden und jeder Mangel ist bloß Teil und nie das

Ganze33; so sind auch Verluste nie total; etwas bleibt dem Menschen

immer 34, an das er sich halten kann. Auch bei starken gesundheitlichen

Schäden zeigt der Blick auf andere Menschen, denen es noch
schlechter geht, daß es absolut Schadhaftes nicht gibt35. Dem Leid
wohnt zudem ein gewisser Strafcharakter inne; erwächst es doch aus

Zuneigung zu vergänglichen Dingen36. Es gibt nur ein Entweder-
Oder : die Kreaturen mitsamt ihrem Leid oder Gott allein ohne Leid36a.

Scham müßte den erfüllen, in dem diu leidige crêatûre noch... lebet und

neiget in und wûrket in im diu werk 37. Keiner kann sich vermessen, ein
himmlischer Mensch zu sein, solange er durch lächerlich kleine Dinge
in Leid versetzt werden kann 38. Nur der Wille, den Willen Gottes zu
vollziehen, rettet aus dieser Befangenheit39. Dieser Entschluß reicht bis
dahin zu akzeptieren, daß Gottes Willen mir die Verdammnis diktieren
könnte, wenn es so sein müßte 40. Diese auf Rom 9,3 sich abstützende

Resignatio ad infernum gehört zum Repertoire aller Entbildungsmystik 41,

der bei Gelegenheit immer wieder Erfahrungscharakter zugebilligt
werden muß. Die entscheidende asketische Zumutung aus Eckharts
Mund ist zugleich eine mystische, so radikal und verbindlich ist sie:

ein rehte volkomen mensche sol sich selben sô tôt gewenet sin, sin selbes

entbildet in gote und in gotes willen so überbildet, daz alliu sin saelicheit

ist, sich selben und allez niht wizzen und got aleine wizzen, niht wellen

noch willen wizzen dan gotes willen und got wellen alsô bekennen, als got
mich bekennet, als sant Paulus sprichet (1 Kor 13,12) 42. Leid dürfte es

eigentlich für den guten Menschen nur der Sünde wegen geben; solches

Leid ist vollkommenes Leid 43. Mt 5,3 : «Selig sind die Armen des Geistes»

33 Quint, DW 5, 15, 10 ff.
34 A. a. O., 15, 17 ff. 37 A. a. O., 19, 7 f.
35 A. a. O., 17,1 ff. 38 A. a. O., 20, 3 ff.
36 A. a. O., 17, 9 ff. 39 A. a. O., 20,18.
36a A. a. O., 17, 15 ff. 30 A. a. O., 21,2 ff.
41 Vgl. M. Sandaeus, Theologia Mystica Clavis, Köln 1640; Neudruck:

Heverlee-Louvain 1963, S. 311-319; J. Sudbrack, Abwesenheit Gottes, Einsiedeln
1971, S. 13 ff. ; U. H.von Balthasar, Theologie der drei Tage, Einsiedeln 1969,
S. 55 ff. ; H. U. von Balthasar, Christlicher Stand, Einsiedeln 1977, S. 98, 339.

42 Quint, DW 5, 21,7-11.
43 A. a. O., 22,15.



70 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

ist als Armut des Willens zu interpretieren44. Und das ist die von Eckhart

absolut und schlechthin geforderte Haltung der Askese: eine

völlige Einförmigkeit mit dem göttlichen Willen, bis dahin, daß ich,
wenn Gott wollte, daß ich eine Sünde begangen hätte, nicht wollte, sie

nicht begangen zu haben, obwohl und gerade weil ich sonst um alles
Geschaffenen willen nie eine Sünde beginge 4S. Diese Haltung entspricht
wiederum genauestens der göttlichen: So wil der mensche gotes durch

got enbern und von gote durch got gesundert sîn, und daz ist aleine rehtiu
riuwe miner sünden; so ist mir sünde leit âne leit, als got hat leit aller
bôsheit âne leit 46. Der diese Haltung verwirklicht, dem wird auch in
der Entbehrung noch ein göttliches Geschenk und eine Gnade gereicht47.
«Ungemach» und «Gemach», «Lieb» und «Leid» werden zu austauschbaren

Begriffen, so daß die «Armut des Willens» sich letztlich als dessen

Reichtum darstellt, weil es sich ja immer um den göttlichen Willen
handelt. Und dieser weiß alles Leid dieser Welt hundertfach zu
vergelten (Mt 19,29) 48. Der Verlust aller Güter macht den Gewinn aller
Gutheit möglich, im Sinne der philosophischen Voraussetzung
Eckharts, die hier als evangelisches Paradox wiederum auftaucht49.

Eckharts asketische Auffassung der Armut ist mystisch begründet.
Denn diese Armut des Willens bedeutet ein radikales Leersein 50 : allez,

daz nemen sol und enpfenclich sin, daz sol und muos blôz sin51. Dieser
physikalische Grundsatz, wonach leer sein muß, was etwas aufnehmen soll,
wird hier zum moralisch-mystischen Lehrsatz : der arm ist an dem geiste,
der ist enpfenclich alles geistes, und aller geiste geist ist got. Vruht des

geistes ist minne, vröude und vride. Blôz, arm, niht-hân, itel-sin wandelt

44 A. a. O., 22,25 f. 47 A. a. O., 22,20 f.
45 A. a. O., 22,25 f. 48 A. a. O., 23,11 ff.
46 A. a. O., 22,9-11. 49 A. a. O., 25,1 ff.
50 Das mystische Motiv der Leere und des Leerwerdens wäre ein ausgesuchter

Gegenstand, an dem sich Unterschiede verschiedener Mystiken herausstellen ließen.
Denn die Forderung nach Leere ist meist jener Punkt in der mystischen Erfahrung,
da ihr Gegensatz, die Fülle, eintreffen darf. Beides ist dann jener in sich dialektische
Kohäsionspunkt, an dem sich am schärfsten die inhaltliche Bestimmung der Mystik
mit psychologischen Vorstellungen verbindet. Bei Eckhart gibt es jedenfalls Leere
nur um der Fülle des göttlichen Lebens willen. Vgl. J. Maritain, L'expérience
mystique naturelle et le vide, in: J. M., Oeuvres 1912-1939, Paris 1975, S. 1125-
1158; H. Waldenfels, Absolutes Nichts, Zur Grundlegung des Dialogs zwischen
Buddhismus und Christentum, Freiburg i. Br. 1976, besonders 119 ff. ; J.
Sudbrack, Von der Helle und von der Dunkelheit der Gotteserfahrung, Geist und
Leben 50 (1977) 335-349 ; R. C. Zaehner, Concordant Discord, The Interdependence
of Faiths, Oxford 1970, öfter.

51 Quint, DW 5, 28,8 f.



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 71

die nature 52. Wie das Wasser im Sog der Leere fähig ist, bergauf zu

steigen, so geschieht dem Menschen, der arm im Geiste ist, vil anders

Wunders, dâ von man nû niht sprechen ensol 53. Aber allgemein läßt sich

sagen, daß die Seele vor Leere zu Gott aufzusteigen fähig wird und in
Liebe sich mit ihm vereint54.

Leid wendet sich so in sein Gegenteil, in ein wunne, ein vröude, ein

herzeliep 55. Das ist nur möglich, weil die Nachfolge Christi ins Kreuz
ein Weg in die Freude ist; denn jeder Nachvollzug des göttlichen Willens
ist, auch wenn Leid impliziert ist, Freude. Zwar eigenwillig, aber doch

in der Konsequenz dieses Gedankens läßt sich dann Mt 16,24: «Si quis
vult post me venire, abneget semetipsum, et tollat crucem suam, et sequatur
me» folgendermaßen auslegen: daz ist: er sol abelegen und abetuon allez,

daz criuze und leit ist. Wan sicher: swer sin selbes verzigen haete und

waere ganze sin selbes ûzgegangen, dem enmôhte niht criuze wesen noch

leit noch liden; ez waere im allez ein wunne, ein vröude, ein herzeliep 56.

Eckharts Anleitung zur Askese ist, wie solche und ähnliche Stellen

zeigen, radikal, grundsätzlich und absolut. Deshalb drängt sich

im Reigen seiner Trostgründe neben diesem Gesichtspunkt vollständiger
Leerheit um der Fülle willen, völliger Armut des Geistes und des Willens

um der Freude willen, immer stärker der mystische Aspekt der

aus der Leere und Armut und Abgeschiedenheit resultierenden Einheit
und Gleichheit mit Gott vor. Ihm gilt es sich jetzt noch zuzuwenden.

III.

1. Der mystische Aspekt der von Eckhart geforderten asketischen
Indifferenz gegenüber den Kreaturen stellt nichts anderes dar als die

Folgerung gegenüber ihrer Prämisse: Alsô treget blôz, arm und itel aller
crêatûren die sêle ûf ze gote 57. Wie das physikalische Vakuum die Fülle
begründet, so die asketische Leere die Fülle der gott-menschlichen
Einheit. Das «Eine»58 ist Stichwort dieses Vorgangs. Es entsteht aus

Gleichheit und transformiert sich in Liebe :

52 A. a. O., 29,9 ff. 55 A. a. O., 45,18 f.
53 A. a. O., 29,12 f. 56 A. a. O., 45,15 ff.
54 A. a. O., 30,8 ff. 57 A. a. O., 308 f.
58 Dieses «Eine» ist nicht etwas, das außerhalb des Menschen wäre, sondern

es ist - ganz im Sinne der neuplatonischen, vor allem proklischen Philosophie - ein
unum in nobis. So schließt die Predigt «Von dem edeln Menschen» (Quint, DW 5,



72 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

Glîchnisse in allen dingen, sunderlîche mê und ze dem ersten in
gütlicher natûre, ist gehurt des einen, und glîchnisse von einem, in einem und
mit einem ist ein hegin und ursprunc der blüejenden, hitzigen minne.
Ein ist hegin âne allen begin. Glîchnisse ist begin von dem einen aleine

und nimet, daz ez ist und daz ez begin ist, von dem und in dem einen59. Diese

Einheit, die alle Gleichheit noch übersteigt, ist Gott ; sie zieht die Seele,

sie sich anverwandelnd, in sich hinein : daz glîchnisse, gehorn von einem,
ziuhet die sêle in got, als er ist ein in sîner verborgenen einunge, wan daz

meinet ein60. Sinnbild für diesen AnVerwandlungsprozeß ist das Feuer,
der Funke, der sich und alles vergessend, hinauf in den Himmel als

in seinen väterlichen Urgrund jagt61. Die Schau 62 Gottes in der einunge
ist Ziel dieser immer intensiveren gnadenhaften Anverwandlung des

Geschöpfs an seinen Schöpfer:
Und als vor ist gesaget von îtelkeit oder blôzheit, daz, nach dem als

diu sêle durnehtiger, bloezer und ermer ist und minner hat der crêatûren

und îteler ist aller dinge, diu niht got ensint, dar nâch nimet si got lûter-
lîcher und mê in gote und wirt vürbaz ein mit gote und sihet in got und

119,4-7) : Ich, sprichet unser herre in dem wîssagen Osee, wil die edeln sêle vüeren in
ein einoede, und ich wil dä sprechen in ir herze ein mit einem, ein von einem, ein in
einem und in einem ein êwiclîche. Amen. Eckhart spricht an verschiedensten Stellen
— im Zusammenhang mit dem vünkelin und dem etwaz in der Seele — von diesem
unum in anima: Quint, DW 1, 197,8 ff.; 198, Anm. 1 (weitere lat. und deutsche
Belege!); 380,8 ff.; Quint, DW 2, 66,1 ff.; 66 f., Anm. 1; 88,4 ff. Vgl. dazu J. Koch,
Piatonismus im Mittelalter, Krefeld 1948, S. 30 f.; J. Koch, Augustinischer und
dionysischer Neuplatonismus, Kleine Schriften I, Rom 1973, S. 23 ff.; H. Ebeling,
Meister Eckharts Mystik, Stuttgart 1941, Neudruck: Aalen 1966, S. 269 ff.; Hof,
a. a. O. (Anm. 10), S. 213 ff. W. Beierwaltes, Der Begriff des 'Unum in nobis*
bei Proklos, in: P. Wilpert (Hrsg.). Die Metaphysik im Mittelalter, Ihr Ursprung
und ihre Bedeutung, Berlin 1963 (— Miscellanea Mediaevalia 2), S. 255—266, besonders

S. 264 ff. ; Beierwaltes, Proklos, Grundzüge seiner Metaphysik, Frankfurt
a. M. 1965, S. 367 ff., besonders S. 376 f., Anm. 51; Beierwaltes, Philosophische
Marginalien zu Proklos-Texten, Philos. Rundschau 10 (1962) 56, Anm. 51; 75;
Beierwaltes, Bespr. von Proclus, Commentaire sur le Timée, 2 Bde., Paris 1966,
in: Gnomon 41 (1969) 133 ; Beierwaltes, Das Problem der Erkenntnis bei Proklos,
in: De Jamblique à Proclus, Vandœuvres-Genève 1975, S. 176 f.; Beierwaltes,
Piatonismus und Idealismus, Frankfurt a. M. 1972, S. 132 f.; R. Schürmann, M.
Eckhart ou La joie errante, Paris 1972, S. 95 f.; J. Trouillard, L'Un et l'âme
selon Proclus, Paris 1972, S. 122 ff. (ohne Bezugnahme auf Eckhart).

59 Quint, DW 5, 30,10-15.
60 A. a. O., 31,5-7.
61 A. a. O., 31,7 ff. Zum «Seelenfunken» vgl. Schürmann, a. a. O. (Anm. 59),

S. 91 f.
62 J. E. Crean, Mystical «schauen» in M. Eckhart and Jan van Ruusbroec,

Monatshefte 62 (1970) 37-44.



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 73

got in sie von antlitze ze antlitze als in einem bilde überbildet, als sant

Paulus sprichet, alsô spriche ich nû von glichnisse und von der minne
hitze: wan nâch dem, daz iht dem andern glicher ist, dar näch jaget ez mê

dar zuo und ist sneller und ist im sin louf süezer und wünniclicher ; und
ie ez verrer kumet von im selben und von allem dem, daz jenez niht enist,
dä ez zuo jaget, und ie unglicher <ez wirf) im selben und allem dem, daz

jenez niht enist, dar nâch wirt ez ie glicher dem, dar zuo ez jaget. Und wan
glichnisse vliuzet von dem einen und ziuhet und locket von der kraft und
in der kraft des einen, dar umbe engestillet noch engenüeget niht noch dem,

daz dä ziuhet, noch dem, daz dä gezogen wirt, biz daz sie in ein vereinet

werdent. Dar umbe sprach unser herre in dem wissagen Is ai a s und meinte,
daz kein hôch glichnisse und kein vride der minne engenüeget mir, biz

daz ich selbe in minem sune erschine und ich selbe in der minne des heiligen
geistes enbrant und enzündet wirde. Und unser herre bat sinen vater, daz

wir mit im und in im ein würden, niht aleine vereinet 63.

Freiwerden von sich selber, Gleichwerden mit Gott, das ist ein
Prozeß und eine Dynamik, bis die Ruhe sich aus dem Einswerden ergibt.
Prototyp für diesen Vorgang der dynamischen Einswerdung ist für
Eckhart die göttliche Einheit von Vater und Sohn und die evangelische
Forderung Christi, daß alle einswerden sollen (Joh 17,11). Diese Aussage

Christi legt es nahe, daß die menschliche Einswerdung mit Gott
einbezogen wird in den trinitarischen Prozeß des Hervorgangs des

Sohnes aus dem Vater.

2. Tatsächlich fehlt auch im Trostbuch nicht das für Eckhart ganz
zentrale Thema der Sohnesgeburt aus dem Herzen des Vaters, ein Geschehen,

in das der Gläubige, soll er überhaupt einswerden, unbedingt
integriert werden muß. Er, der Gläubige, soll selber als Sohn Gottes

gezeugt werden, in einem «inneren Werk», das im Herzen Gottes
vonstatten geht :

Daz inner werk nimet und schepfet allez sin wesen niergen dan von
und in gotes herzen; ez nimet den sun und wirt sun geborn in des himelschen

vaters schôze; daz üzer werk niht alsô, sunder ez nimet sine götliche güete
mittels des innigen Werkes, ûzgetragen und ûzgegozzen in einem nidervalle
der gekleideten gotheit mit underscheide, mit menge, mit teile, daz allez

und dem glich und ouch glichnisse selbe gote verre und vremde sint. Sie

haftent und behaftent und gestillent in dem, daz guot ist, daz erliuhtet ist,

63 Quint, DW 5, 32,8-33,9.



74 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

daz créature, ist, blint alzemäle güete und liehtes in in selben und des einen,

in dem got gebirt sinen eingebornen sun und in im alle, die gotes kint sint,
geborn süne. Dâ ist ûzvluz und ursprunc des heiligen geistes, von dem

aleine, alsam er gotes geist und geist got selber ist, enpfangen wirt der sun
in uns, und ist ûzvluz von allen den, die gotes süne sint, näch dem, daz

sie minner oder mê lûterlîche von gote aleine geborn sint, näch gote und in
gote überbildet und entriuwet aller menge, der man doch und noch vindet

in den obersten engein natiurlîche, noch, der ez wol bekennen wil, entriuwet
der güete, der wârheit und allem dem, daz, joch in einem gedanke und in
einem namen aleine, einen wän oder einen schalen keines underscheides

lîdet, und getriuwet dem einen, blôz allerleie menge und underscheides,

in dem ouch verliuset und wirt enbloezet aller underscheide und eigenschaft
und ist ein und sint ouch ein got-vater-sun-und-heiliger-geist64.

In diesem Text wird zunächst die Autonomie des «inneren Werks»

behauptet, soweit es gegen die «äußeren» Werke zu halten ist; in sich

ist es dagegen die reinste und absoluteste Abhängigkeit von Gott, und
zwar vom Innersten Gottes. Das «innere Werk» ist die Sohnesgeburt
des Menschen aus dem Herzen des Vaters selbst. Äußere Werke haben
bloß Teil an der alles Materielle prägenden Quantität, selbst dann,

wenn es sich um gute Werke handelt. Die Gottheit ist in diesem Bereich
der äußeren Tugendübung gewissermaßen bekleidet, d. h. verborgen.
Aber es käme doch alles darauf an, die «Gutheit» selbst, das «Licht an
sich» und das «Eine» selbst zu erreichen - Eckhart nimmt hier den

philosophischen Gedanken des terminus generalis wieder auf, der alle

Konkretionen des Guten übersteigt 65. In diesem Punkt der Gottheit

64 A. a. O., 41,1-21.
65 Man beachte, daß Eckhart gewissermaßen im Zentrum des religiös-mystischen

Geschehens seine «philosophische» Argumentation nicht nur nicht preisgibt,
sondern sie einbezieht. Daß Mystiker sich nicht bloß an religiös fixierte Theologu-
mena halten, sondern Philosopheme verschiedenster Art in ihre Redeweise einbeziehen,

ist nichts Neues. Denn «gerade die großen mystischen Heiligen und Schriftsteller

nehmen auf der Vorderseite ihres Bewußtseins und ihrer Voraussetzungen
nicht eine einfach sittliche und begehrungsmäßige, sondern eine ontologische und
vorher bestimmte Beziehung zwischen der Seele und Gott an, und nicht eine
einfach diskursive Erkenntnis, sondern eine unmittelbare, wenn auch unbestimmte
Erfahrung des Unendlichen und Gottes. » (F. von Hügel, Religion als Ganzheit, Aus
seinen Werken ausgewählt und übersetzt von M. Schlüter-Hermkes, Düsseldorf
1948, S. 253). Diese Tatsache beruht auf jener andern, daß es keine rein mystische
Art der Wirklichkeitserfassung gibt. «Gibt es, genau gesprochen, eine besonders
abgegrenzte, selbstgenügende, rein mystische Art der Wirklichkeitserfassung?
Bestimmt nicht; und ich glaube, daß alle Irrtümer des Mystizismus gerade von
der Behauptung ausgehen, daß die Mystik eine ganz getrennte, vollständig selbstän-



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 75

sind alle Söhne Gottes identisch mit dem Sohn Gottes, wenn auch als

geborene Söhne 6S. Einbezogen in diese Einheit, in der Gott selbst seine

trinitarischen Unterschiede verliert, fällt aller Unterschied gnadenhaft
dahin, und der Mensch findet sich im Quellgrund 67 der Gottheit selber
wieder.

dige Art der menschlichen Erfahrung sei. » Diese Bestreitung « bedeutet..., daß selbst
die scheinbar ausschließlich mystische Seele, gerade für die Fülle und die Gesundheit

der rein mystischen Akte und Zustände, von ihren vergangenen und gegenwärtigen

Berührungen mit dem Zufälligen, Zeitlichen und Räumlichen, mit sozialen
Tatsachen und Elementen ebenso wirklich abhängt wie von ihrer Gesammeltheit
und von der Erfahrung des Unendlichen in diesen Endlichkeiten und in ihr selbst,
die durch die Berührung mit dem Endlichen und die Erinnerung daran geweckt
wurde. Nur so erlangt die Mystik ihre wahre, volle Würde, die eben darin besteht,
nicht alles in einer einzelnen Seele, sondern etwas in jeder Menschenseele zu sein
und in vollster, weitester Entwicklung in einigen besonderen Naturen mit Hilfe
gewisser besonderer Gnaden und heldenhafter Tugenden das zu verwirklichen, was
irgendwie in jeder wahrhaft menschlichen Seele und in jedem echten, vollständigen,
durch Gnade vorbereiteten religiösen Akt und Zustand vorhanden ist» (a. a. O.,
S. 185 f.). Diese Bedingtheit der mystischen Erfahrung durch Irdisches, heißt
natürlich nicht, daß, wenn sie gefordert wird, an ihr Abstriche gemacht werden
könnten: die Forderung der Mystagogie, insbesondere Eckharts, ist immer absolut,
kompromißlos - aber nicht, weil es um mystische Erfahrung in ihrer Reinheit ginge,
sondern weil es um Glaubensgehorsam in schärfster Konsequenz geht. Vgl. auch
H. S. Denifle, Die deutschen Mystiker des 14. Jahrhunderts, Beiträge zur Deutung

ihrer Lehre, Aus dem literarischen Nachlaß hrsg. von O. Spiess, Freiburg/
Schweiz 1951, S. 12 ff.

66 Es wäre unnötig, je neu darauf hinzuweisen, daß Eckhart jegliche Art
Pantheismus aufs genaueste vermeidet, wenn die üble Fama von der «pantheisti-
schen Eckhartschen Mystik» nicht immer wieder - auch in anspruchsvollen
Publikationen - Urstände feiern würde (vgl. L. Kolakowski, Die Hauptströmungen des

Marxismus, Entstehung Entwicklung Zerfall, Erster Band, München 1977, S. 47.)
Auch der Vorwurf, Eckhart vernachlässige die Trinität (vgl. für viele G. Koepgen,
Die Gnosis des Christentums, Salzburg 1939, S. 79), trifft nicht zu: Erst der Sohn
gewordene wird der Gottheit geeint.

67 Der Ausdruck ist wörtlich zu nehmen, da in ihm der dynamische Charakter
von Eckharts Mystik angezeigt sein soll. Die Gefahr einer gewissen monistischen
Mystik, sich mit dem «unbeweglichen Herzen der wohlgerundeten Wahrheit» zu
begnügen (vgl. R. C. Zaehner, Our Savage God, London 1974, S. 131 f.), ist bei
Eckhart nie gegeben, sondern bei ihm ist Gott je neues, überraschendes Ereignis
von unerhörter gegenwerticheit (Quint, DW 5, 234,5). R. Otto, Westöstliche Mystik,
Vergleich und Unterscheidung zur Wesensdeutung, Dritte Auflage, überarbeitet
von G. Mensching, München 1971, S. 195 ff. Mieth, a. a. O. (Anm. 9), S. 159 ff.
(Nachzuprüfen wäre, ob sich Eckhart in seiner dynamischen Konzeption der
Mystik derart stark unterscheidet von Sankaras Mystik.) Zum theologischen
Begriff der «Gegenwart» (auch im mystischen Sinn) vgl. H. Stirnimann, Zur suppo-
sitalen und virtuellen Unmittelbarkeit, Divus Thomas 28 (1950) 255-274; Stirnimann,

« In statu viae Deum per essentiam amamus, non autem videmus », Zu einer
neuen Interpretation und deren Kritik, a. a. O., 395-410; Stirnimann, Zum Begriff
der Gegenwart, a. a. O., 29 (1951) 65-80.



76 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

3. Es ist notwendigerweise so, daß diese jede individuell geprägte
Gottesschau der älteren Kontemplationsmystik radikal überschreitende

Einheitsmystik68 im Konzept eines mystischen Exemplarismus69
kumuliert, in dem gewissermaßen der präexistentielle Zustand des

Geschöpfs als Gott in Gott, d. h. als Schöpfungsgedanke und Archetyp
alles Geschaffenen, repräsentiert wird. Alle Vermittlungen zwischen
Mensch und Gott sind wegzuräumen. Eckhart wird nicht müde, diese

Voraussetzung der Sohnesgeburt aus dem Herzen des Vaters festzulegen:
der mensche muoz aller bilde und sin selbes ûzgân und dem allem gar
verre und gar unglich werden, jâ, ob er wil und sol den sun nemen und

sun werden in des vaters schôz und herzen 70. Es geht Eckhart um die

Morgenerkenntnis, in der gegenüber der Abenderkenntnis, in der man
die Dinge nach ihren unterschiedlichen Merkmalen, so wie sie sind,
erkennt, alles nach seinem Sein in Gott, d.h. als Gott in Gott erkannt
wird: sô man aber die créature in gote bekennet, daz heizet und ist ein

morgenbekantnisse, und alsô schouwet man die créature âne alle under-
scheide und aller bilde entbildet und aller glicheit entglichet in dem einen,
daz got selber ist. Diz ist ouch der edel mensche, von dem unser herre sprichet :

« ein edel mensche gienc ûz», dar umbe edel, daz er ist ein und daz er bekennet

got und créature in einem 71. Von diesen Voraussetzungen her läßt sich

für Eckhart auch die uralte Problematik leichthin entscheiden, ob das

Ei vor dem Huhn oder das Huhn vor dem Ei anzusetzen sei. Der Gesichtswinkel

entscheidet, wer den Vorrang hat: Von der Natur her gesehen
entsteht das Huhn aus dem Ei, von Gott her betrachtet - der einzig
entscheidende Gesichtspunkt! - ist es so, daß Gott zuerst das Huhn
macht, bevor das Ei in seiner rein instrumentalen Funktion auftritt.
Das bedeutet, daß der Schöpfungsgedanke, wie er in Gott für jedes
Einzelwesen konzipiert wurde, als solcher relevant ist in dem Sinne,
daß er für jedes Wesen zur Heimat werden kann, in die es zurückkehrt.

68 Vgl. dazu die ältere Arbeit von J. Bernhart, Bernhardische und Eckhartische

Mystik in ihren Beziehungen und Gegensätzen, Eine dogmengeschichtliche
Untersuchung, Kempten/München 1912, mit ihrer Unterscheidung von jesuzen-
trischer (Bernhard) und logozentrischer (Eckhart) Mystik. Leider fehlt bislang eine
erschöpfende Untersuchung des Verhältnisses zwischen dominikanischer Mystik
des 14. Jahrhunderts und bernhardisch-viktorinischer des zwölften. Vgl. jedenfalls
die vielen Hinweise im großen Artikel «Contemplation» im DSp 2/2, Paris 1953,
Sp. 1643-2193, besonders Sp. 1948 ff.

69 Vgl. dazu Haas, Nim din selbes war, a. a. O., (Anm. 26), siehe Register.
70 Quint, DW 5, 114,18-20.
71 4. a. O., 116,15-19.



Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts 77

Eckharts Mystik besteht letztlich in nichts anderem als in der Forderung
nach der Rückkehr alles Geschaffenen in seinen Archetyp in Gott.

Es ist nochmals deutlich, daß hierin die alte Kontemplationsmystik,

die dem Akt des Gottschauens, der Liebe zu Gott und der
Erkenntnis Gottes, einen eigenen Erfahrungswert zubilligte, überschritten

wird72. Gott ist von absolutem Vorrang über alle individuelle Erfahrung

hinweg:
Alsô spriche ich, daz der edel mensche nimet und schepfet allez sin

wesen, leben und saelicheit von gote, an gote und in gote blôz aleine, niht
von got bekennenne, schouwenne oder minnenne oder swaz dem glich ist.
Dar umbe sprichet unser herre herziclîche wol, daz daz êwic leben ist:
bekennen got aleine einen wären got, niht : bekennen, daz man got bekennet73.

Wie solte der mensche bekennen sich got bekennende, der sich selben niht
enbekennet? Wan sicherliehe, der mensche der bekennet sich selben und
anderiu dinc zemäle niht dan got aleine, jâ, in dem, dä er saelic wirt und
saelic ist: in der wurzeln und in dem gründe der saelicheit. Sô aber diu
sêle bekennet, daz sie got bekennet, sô bekennet si von gote und sich 74.

Selbsterkenntnis des Geschöpfs gibt es für Eckhart nur in der

archetypischen Weise, daß das Ich sich so erkennt, wie es von Gott
erkannt ist. Eine selbständige Selbsterkenntnis, die von Gotteserkenntnis

nichts weiß, wäre ein Unding, das in den verabscheuenswerten
Bereich des rein Kreatürlichen fiele und daher wertlos wäre 75

72 Quint, DW 5, 117,20 f. Vgl. dazu M. Bindschedler, Die unzeitgebundene
Fruchtbarkeit in der Mystik M. Eckharts, in: Festschrift J. Quint anläßlich seines
65. Geburtstages überreicht, hrsg. von H. Moser, R. Schützeichel, K. Stackmann,

Bonn 1964, S. 29-33, besonders S. 32.
73 Hinter dieser Aussage steht eine scholastische Streitfrage: Utrum beatitudo

hominis consistât in actu hominis recto aut reflexo? (Jean de Pouilly, zitiert bei
Roos, Zur Datierung, a. a. O. [Anm. 1], S. 226), die Frage also, ob das Wesen der
menschlichen Seligkeit im Wissen um die beseligende Schau oder in der Schau
selber bestünde. Vgl. auch Roos, Zur Abfassungszeit, a. a. O. (Anm. 1), S. 55 f.,
und Quint, DW 5, 131 ff., Anm. 47.

74 Quint, DW 5, 117,19-28.
75 Vgl. dazu Haas, a. a. O. (Anm. 26), S. 31 ff.



78 Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

IV.

Der Weg, den wir abgeschritten haben, begann mit Eckharts
philosophischer Lehre über die Transzendentalien und termini generates,

setzte sich fort mit den aus dieser Lehre erwachsenden asketischen

Forderungen und gipfelte in Eckharts mystischer Spekulation über die
Einheit von Gott und Mensch und deren Austrag in der Sohnesgeburt
und im radikal ernst genommenen Exemplarismus. Wir haben uns

vor allem auf Texte aus dem Trostbuch abgestützt. Es ist für Eckharts
Lehre ein Schlüsselwerk und enthält, wie gezeigt, alle für ihn wesentlichen

Themen - vielleicht mit Ausnahme einer ausgefalteten
Seelengrundspekulation. Was wir abschließend feststellen können, ist das

Folgende: Eckhart erweist sich einmal mehr in einer seltenen Kom-
promißlosigkeit als Mystiker, der sowohl die philosophischen Gehalte
seiner Lehre wie die asketischen Forderungen seiner Ordenstradition 76

in den Dienst seiner Einheitsmystik stellt, die deshalb nicht monistisch
ist, weil sie Einheit zwischen Gott und Mensch nie blockhaft, sondern
immer als einen dynamisch erregten Bewegungszusammenhang
zwischen beiden Partnern deutet. Es geht Eckhart letztlich um die mystische

Ratifizierung dieses an sich bestehenden und vonseiten Gottes je
neu aktivierten Bezugs. Eckharts Mystik ist daher eine Mystik der
Seinsfreude und des Optimismus 77.

76 Ansätze, die spezifisch dominikanischen Momente der Spiritualität der
ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts zu erhellen, finden sich in der neuen kritischen Ausgabe

des «Horologium sapientiae» Heinrich Seuses durch P. Künzle, Freiburg/
Schweiz 1977, Vorwort.

77 Mieth, a. a. O. (Anm. 9), S. 136 ff. Vgl. auch L. Hödl, Metaphysik und
Mystik im Denken des M. Eckhart, Zs. f. kath. Theol. 82 (1960) 270 ff.


	Transzendenzerfahrung in der Sicht Meister Eckharts

