
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Gott als Vater - Söhne Gottes

Autor: Schenker, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760470

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Schenker

Gott als Vater — Söhne Gottes

Ein vernachlässigter Aspekt einer biblischen Metapher

1.

Der Gottesname « Vater» und der den Menschen verliehene Titel
«Gottessöhne» hangen eng zusammen. Welches ist die biblische, sowohl
alt- als auch neutestamentliche Bedeutung dieser Namen? Die Frage
scheint müßig zu sein, da sie schon tausendmal gestellt und tausendmal

beantwortet wurde. Bei näherem Zusehen gewinnt ein aufmerksamer

Leser der Schrift jedoch den Eindruck, es seien vielleicht doch
nicht alle Aspekte genügend ans Licht gehalten worden. Der
Überprüfung dieses Eindrucks ist die folgende Studie gewidmet. Warum
heißt Gott Vater? Was ist gemeint, wenn von Söhnen Gottes in der
Bibel die Rede ist

2.

In vielen Interpretationen wird die Auffassung vertreten, die
tatsächliche Zeugung von Menschen und namentlich von Königen durch
eine Vatergottheit sei die ursprüngliche Vorstellung, aus der später der

metaphorische Vatername jhwhs im Alten Testament herausgewachsen
sei1. In der religiösen Welt des alten Israel, soweit sie sich in den alt-

1 Z. B. G. Fohrer, uE6ç, B. Altes Testament, in ThWNT 8 (Stuttgart 1965)
352-353; J. Jeremias, Abba, in: Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie
und Zeitgeschichte (Göttingen 1966) 16-17; Ders., Die Botschaft Jesu vom Vater
(Calwer Hefte 92) (Stuttgart 1968) 7-11 (dieses Heft ist dem Aufsatz «Abba» in
allem parallel; es braucht daher im folgenden nicht mehr gesondert mitzitiert zu
werden) ; bes. W. Schlisske, Gottessöhne und Gottessohn im Alten Testament.



4 Gott als Vater - Söhne Gottes

testamentlichen Texten fassen läßt, gab es ja für die mythologische

Vorstellung eines fortzeugenden Gottes keinen Platz, denn wie hätte
sie sich mit jhwhs Eigenart vertragen können? Spuren dieser
mythologischen Anschauung fänden sich jedoch im Alten Testament. Das

religiöse Denken Israels habe also das Vaterbild Gottes seines ursprünglichen

Inhaltes entleert und zur reinen Metapher umgedeutet.

Phasen der Entmythisierung im Alten Testament, BWANT 5. Folge, 17

(Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1973) passim: zum König als Sohn Gottes siehe bes.
S. 90-94; 101-105; 108; 109-115 («Die hier [sc. in Ps 110] noch nicht radikal
vollzogene Abwehr eines mythisch-naturhaften Verständnisses der Gottessohnschaft
und damit der grundsätzlichen Zurückweisung der Idee des göttlichen Königtums
wird in den folgenden Texten immer konsequenter zur Geltung gebracht: Ps 2,7
bestimmt die Sohnesstellung des Königs als Adoption: Jahwe erwählt sich den
Gesalbten zum Sohn und Erben. Damit wird der Mythos mit Hilfe des
Rechtsdenkens aufgebrochen und aus der naturhaften Gottesbeziehung ein Rechtsverhältnis»,

S. 113); zum Volk Israel als Kind Gottes siehe bes. S. 166-172 («Die
Verkündigung der Erwählung Israels als Gottessohnschaft läßt sich in einer
Traditionsgeschichte ablesen, die als Verarbeitung der ursprünglich mythischen
Vorstellung von der Gottesehe ihren Anfang nimmt», S. 170. Es ist die Gesamtthese
Sch. s, daß Gottes Vaterschaft und die Gottessohnschaft des Königs und Israels
nur aus mythischem Denken ableitbar sind, aber dann in der alttestamentlichen
Welt entmythisiert wurden. Dabei bedeutet «mythisches Denken» die Vorstellung
einer Vatergottheit, die in einer Ehe Kinder zeugt, so daß das Band der Verwandtschaft

den zeugenden Vater mit den gezeugten Kindern und Söhnen «naturhaft»
zu einer Gemeinschaft verbindet.) So ähnlich bei der Deutung von Personennamen
schon M. Noth, Die israelitischen Personennamen im Rahmen der gemeinsemitischen

Namengebung, BWANT III, 10 (Stuttgart 1928) (Hildesheim 1966) 74 f.
(für ZN und HN), 77 f. (für DJ?, das aber «weniger die physische Naturgrundlage des
Gemeinschaftsverhältnisses von Gott und Stamm zum Ausdruck» brachte als ZK
und PIN, sondern «mehr das soziologische Moment der beiderseitigen persönlichen
Zusammengehörigkeit betont[e] »). Mit bemerkenswerter Zurückhaltung J. Hempel,
Gott und Mensch im Alten Testament. Studie zur Geschichte der Frömmigkeit,
BWANT III, 2 (Stuttgart 21936) 170-178, bes. 170 f., 176, 178 (das A. T. hat den
von außerhalb Israels übernommenen Gedanken Gottes als Vaters kräftig
umgeprägt) (hier auch ältere Lit.); siehe weiter: G. Quell, Der Vaterbegriff im AT,
in: ThWNT 5 (Stuttgart 1954) 965-969; E. Jenni, ZN 'äb Vater, in: ThHWAT I
(München-Zürich 1971) 14—15; H.Haag, jZ in: ThWAT 1 (Stuttgart-Berlin-
Köln-Mainz 1972) 677-680 («Der mögliche Einfluß der altorientalischen Vorstellungen

vom sakralen Königtum wird aber dadurch eingeschränkt, daß in Israel für
den Gedanken einer physischen Zeugung des Königs durch die Gottheit kein Platz
war», Sp. 678); Literatur und Diskussion auch bei W. Marchel, Abba, Père! La
prière du Christ et des chrétiens (Nouvelle édition entièrement refondue) (Analecta
Biblica 19A) (Rome 1971) 44-48 (dieser Teil fehlt in der 1. Aufl., Analecta Biblica
19, Rome 1963); Ders., Abba, Vater! Die Vaterbotschaft des Neuen Testaments
(Die Welt der Bibel 16) (Düsseldorf 1963) 14—26 (es handelt sich um «eine auszugsweise

Bearbeitung» ohne Fußnotenapparat der franz. 1. Aufl. 1963. Im folgenden
beziehen wir uns ausdrücklich nur noch auf die beiden französ. Auflagen) ; siehe
weiter V. Huonder, Israel Sohn Gottes (Orbis Biblicus et Orientalis 6) (Freiburg /



Gott als Vater - Söhne Gottes 5

Diese Umdeutung einmal vorausgesetzt, erheben sich zwei Fragen:
Warum hatte man das mit jhwh im eigentlichen Sinn unvereinbare

Attribut der Vaterschaft nicht aus der Überlieferung überhaupt
ausgeschieden? Warum hielt die JHWH-Tradition zäh an dem Vaternamen

fest, dem sie entmythisierend und schöpferisch zugleich einen neuen

Schweiz - Göttingen 1975) 26-27; Th. Vriezen, An Outline of Old Testament
Theology (Second Edition Revised and Enlarged) (Oxford 1970) 173 (in Anm. 1

ein zustimmender Hinweis auf P. A. H. de Boer, De Zoon van God in het Oude
Testament, 1958: die frühere Bedeutung der Vaterschaft Gottes als Blutsverwandtschaft

wich später der Bedeutung einer Gemeinschaft mit Gott, die auf dessen A uto-
rität und Fürsorge beruhte) ; De Boer hat in der revidierten, zweiten Fassung seines
Aufsatzes: The Son of God in the Old Testament, in: Syntax and Biblical Exegesis
(Oudtestamentische Studien 18) (Leiden 1973) 201, 205-207 das völlige Verblassen
der Vorstellung eventueller mythologischer Blutsverwandtschaft zwischen Gott
und Mensch stark betont) ; ferner G. von Rad, Theologie des Alten Testaments, I
Die Theologie der geschichtlichen Überlieferungen Israels (München 41962) 53-54,
332-333 (für den König von Juda).

Zu Hosea 11.1 vertritt dieselbe Ansicht einer mythologischen Herkunft der
Gottessohnschaft Israels H. W. Wolff, Dodekapropheton 1, Hosea, BK XIV/1
(Neukirchen 1961) 256-257.

Diese Sicht der Dinge liegt auch dem Artikel zugrunde: H.-J. Kraus, Vatername

Gottes, in: RGG 6 (Tübingen 31962) 1234, ebenso B.W.Anderson, God,
names of God, in : The Interpreter's Dictionary of the Bible. An Illustrated
Encyclopedia, 2 (Nashville - New York 1962) 415; gleichfalls J. Zobel, Der bildliche
Gebrauch der Verwandtschaftsnamen im Hebräischen mit Berücksichtigung der
übrigen semitischen Sprachen (Diss.) (Halle a. S. 1932) 11; L. Perlitt, Der Vater
im Alten Testament, in: Das Vaterbild in Mythos und Geschichte. Ägypten,
Griechenland, Altes Testament, Neues Testament, hrsg. v. H. Tellenbach)
(Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1976) 98 f. (von den mythologischen Vorstellungen einer
Zeugung durch Gott «zeigt[e] das A. T. nur noch ganz flache Spuren - flach vor
allem, weil die polytheistische Möglichkeit entfällt» [S. 98]).

Noch zurückhaltender ist J. L. McKenzie, The Divine Sonship of Men in the
Old Testament, in: CBQ 7 (1945) 326-339, bes. 339: er betrachtet die alttestament-
liche Auffassung von der Vaterschaft Gottes und der Gottessohnschaft des Menschen
als «a peculiar creation of the religion of the Old Testament», die nicht aus andern
altorientalischen Religionen «geliehen» sei. (In diesem Aufsatz findet man alle
einschlägigen Stellen zu Gottes Vaterschaft und zur Gottessohnschaft des Menschen
zusammengestellt und mit einem knappen Kommentar versehen.) C. Orrieux, La
paternité de dieu dans l'ancien testament, in: Lumière et vie 20 (1971) Nr. 104,
S. 59—74, hier 63, betrachtet es als unmöglich, die «signification particulière de la
paternité divine chez les Hébreux nomades, s'ils en connaissaient une (sic »,

festzustellen. (Das ganze Heft 104 ist übrigens der Vaterschaft Gottes gewidmet, und es

ist charakteristisch, welch einen breiten Raum neben den exegetischen und
theologischen Beiträgen die psychologische Deutung des Vater-(Sohn-) Bildes, zwei
Aufsätze, einnimmt, zu dem ein Aufsatz über Vaterbild und Autorität in der Gesellschaft

aus soziol. Sicht tritt, so daß leicht der falsche Eindruck entstehen könnte,
man habe den Symbolgehalt dieses Vater-Söhne-Bildes erschöpft, wenn man ihn
auf Autorität und auf affektive Beziehung hin aufgeschlüsselt hat.)



6 Gott als Vater - Söhne Gottes

Inhalt eingießen mußte? Die zweite Frage: Was ist dieser neue Inhalt
des Vaternamens für Jhwh?

Beginnen wir mit der Beantwortung der zweiten Frage. Vielleicht
wird von dieser Antwort her Licht auf die erste fallen. Die Vaterschaft
Gottes und die ihr auf Seiten der Menschen entsprechende Gotteskind-
schaft im Alten Testament haben verschiedene Deutungen empfangen.

Israels Gottessohnschaft oder Erstgeburtsrecht bei Gott (z. B.
Ex 4.22) ist bildhafte Veranschaulichung von Israels Erwählung2.

2 So z. B. W. Marchel, Abba, Père! (s. Anm. 1) 52, 228, 230 (1. Aufl.: S. 41,
251, 253-254): «Dans l'A. T. ...c'est l'élection du peuple par Yahvé qui fonde la
dénomination de Dieu comme Père... De toute évidence, l'origine de l'idée de paternité
divine, propre à l'A. T., ne doit être recherchée ni dans le système du totémisme, ni
dans le culte des ancêtres, ni dans le lien du sang, mais dans l'élection seule » (S. 228;
1. Aufl.: S. 251 mit geringfügigen Unterschieden; Hervorhebungen von mir, A. S.);
siehe auch J. Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 16-17; P. Pokorny, Der Gottessohn.
Literarische Übersicht und Fragestellung (Theologische Studien 109) (Zürich 1971)
10; W. Twisselmann, Die Gotteskindschaft der Christen nach dem Neuen Testament

(Beiträge zur Förderung christlicher Theologie 44) (Gütersloh 1939) 27;
V. Huonder, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 27 ; W. Rudolph, Hosea, KAT XIII 1

(Gütersloh 1966) 214 (zu Hos 11.1); W. Schlisske, Gottessöhne (s. Anm. 1) 170-
172. Ebenso E. Pax, Gotteskindschaft, in: LThK 4 (Freiburg i. Br. 21960) 1115;
J. Gnilka, Vaterschaft Gottes, in: LThK 10 (Freiburg i. Br. 21965) 618.

G. Fohrer, Geschichte der israelitischen Religion (de Gruyter Lehrbuch)
(Berlin 1968) 184 lehnt es ab, die Begründung des Vaternamens Gottes in der
Erwählung Israels zu sehen. Dieser Name drücke vielmehr Jhwhs personhafte Liebe zu
Israel aus (s. unten Anm. 5).

Sohnschaft Israels als Ausdruck der Erwählung ferner bei M. E. Boismard,
Dieu notre père, in: Grands thèmes bibliques, éd. M. E. Boismard u. a. (Paris o. J.
[= 1958]) 67, 69; bei E. Lohse, Grundriß der neutestamentlichen Theologie
(Theologische Wissenschaft 5) (Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1974) 36; G. Bornkamm,
Jesus von Nazareth (Urban-Bücher 19) (Stuttgart 4"51956) 114 f.; R. Schulte, Die
Vorbereitung der Trinitätsoffenbarung, in: Mysterium salutis. Grundriß einer
heilsgeschichtlichen Dogmatik, hrsg. v. J. Feiner und M. Löhrer, II (Einsiedeln-
Zürich-Köln 1967) 61 f.; bei J. Dupont, Les Béatitudes, t. III, Les Evangélistes,
EB (Paris 21973) 656: «mais ce titre (sc. Sohn Gottes) caractérise la prérogative
d'Israël comme tel».

Die Erwählung Israels als Grundlage der Vaterschaft Gottes hat schon M.-J.
Lagrange, La paternité de Dieu dans l'Ancien Testament, in: RB 5 (1908) 482-484
angegeben; siehe ferner O. Cullmann, Christologie du Nouveau Testament (Bibliothèque

théologique) (Neuchâtel 1958) 237 f.; W. Kasper, Jesus der Christus (Mainz
1974) 129.

B. M. F. van Iersel S. M. M., «Der Sohn» in den synoptischen Jesusworten.
Christusbezeichnung der Gemeinde oder Selbstbezeichnung Jesu?, SNT 3 (Leiden
1961) 105 sieht als psychologischen Anknüpfungspunkt der Vaterbezeichnung Gottes
im A. T. die Ehrfurcht und die Dankbarkeit des Menschen auf der einen, die Fürsorge
Gottes auf der andern Seite, aber in der theologischen Reflexion beruhe die
Vaterbezeichnung Gottes auf der Erwählung. - Vgl. auch Th. De Kruijf, Der Sohn des



Gott als Vater - Söhne Gottes 7

Der göttliche Ausspruch, daß Jhwh der Vater des Königs und der König
Jhwhs Sohn sei (2 Sam 7.14; Ps 89.27), bedeutet gleichermaßen die

Erwählung Davids und seines Hauses, d. h. seiner Nachfolger auf dem

Throne zu Jerusalem. Gottes Vaterschaft sei in diesem Fall nach der

Auffassung mancher als Adoptivvaterschaft zu verstehen. Jhwh adoptiere
den davidischen Königssohn bei seiner Thronbesteigung, so daß er

zum Königssohn werde (z. B. Ps 2.7) 3. Auch Israels Gottessohn-Würde

lebendigen Gottes. Ein Beitrag zur Christologie des Matthäusevangeliums (Ana-
lecta Biblica 16) (Rom 1962) 9 (Erwählung Israels), 11 (Erwählung des davidischen
Königs) ; siehe weiter A. Descamps, «Fiis de Dieu» (s. unten Anm. 4 Ende) 536, 570;
B. Duhm, Die Psalmen, KCHAX (Tübingen 21922) 9: der Sohnestitel und ganz
besonders der Name «Erstgeborener» drücken den Vorrang des so Bezeichneten vor
allen andern, Sklaven oder Geschwistern aus, und sie lassen ihn als Gottes Stellvertreter

erkennen (s. unten Anm. 63); daß Ex 4.22 f. einen Vorrang Israels vor den
andern Völkern bedeute, das lehnt ab J. L. McKenzie, Divine Sonship (s. Anm. 1)

326, aber er betont, daß diese Gottessohnschaft Israels Gottes besondere Liebe und
Israels besondere Würde besage; siehe weiter S. 327-330 zur Erwählung als Inhalt
von Israels Gottessohnschaft, S. 334 f. (zu Ps 2.7 «This verse is spoken by the
divinely chosen messianic king» [Hervorhebung von mir, A. S.]) ; G. Cooke, The
Israelite King as Son of God, in: ZAW 73 (1961) 202-225, hier 217 f., 224 f.
(Erwählung und Bund sind die Wurzeln von Israels Gottessohnschaft, die dann auf
David und sein Haus auf Grund ihrer Erwählung übertragen wurde); J. Hempel,
Gott und Mensch (s. Anm. 1) 177; C. Orrieux, paternité de dieu (s. Anm. 1) 67.

3 Siehe dazu neben der in Anm. 1 und 2 bereits angeführten Literatur M.
Hengel, Der Sohn Gottes. Die Entstehung der Christologie und die jüdisch-hellenistische

Religionsgeschichte (Tübingen 1975) 37—38; M. Noth, Gott, König, Volk
im Alten Testament. Eine methodologische Auseinandersetzung mit einer
gegenwärtigen Forschungsrichtung, in: ZThK 47 (1950) 157-191, für unsern Zusammenhang

185-188 Gesammelte Studien zum Alten Testament (Theologische Bücherei
6) (München 31966) 188-229, für unsern Zusammenhang 222-225; und siehe J.
Kühlewein, bën Sohn, in: ThHWAT 1 (München-Zürich 1971) 323; H.-J.
Kraus, Vatername (s. Anm. 1) 1234; mit reichen Literaturangaben J. Coppens,
Le messianisme royal. Ses origines. Son développement. Son accomplissement
(Lectio divina 54) (Paris 1968) 56-59, 63; N. Füglister, Alttestamentliche Grundlagen

(s. unten Anm. 10) 210-212; O. Michel-O. Betz, Von Gott gezeugt, in:
Judentum - Urchristentum - Kirche. Festschrift für Joachim Jeremias, hrsg. v. W.
Eltester, BZNW 26 (Berlin 1960) 3-5; J. Hempel, Gott und Mensch (s. Anm. 1)
174-176.

Aber die «Adoption» im strengen Sinn ist wohl kein zutreffender Begriff für
diese Erwählung Davids und seines Hauses durch Jhwh, siehe H. Donner, Adoption

oder Legitimation? Erwägungen zur Adoption im Alten Testament auf dem
Hintergrund der altorientalischen Rechte, in; Oriens Antiquus 8 (1969) 88-119, für
unseren Zusammenhang S. 113-114 (in Anm. 138 zu S. 113 schreibt D. : «... Seitdem
ist diese Auffassung [sc. die Proklamation des neuen Jerusalemer Königs zum
Sohne Jhwhs als Adoptionsakt] oft vertreten und — zumindest in Deutschland —

communis opinio geworden ...»), der in dieser Rede vom König als Gottessohn eine
rein bildliche Ausdrucksweise sieht: «Das alles führt zu der Frage, ob die Prokla-



8 Gott als Vater - Söhne Gottes

sei durch die «Adoption» Israels entstanden. Adoption sei dabei Bild
für die Erwählung.

mation der Gottessohnschaft des Königs vielleicht nicht mehr war als eine Bildrede,

die das besonders enge Verhältnis Jahwes zu seinem Stellvertreter, seinem
'Beamten', beschreiben sollte» (S. 114).

H. Haag, "p (s. Anm. 1) 678 hat diese Auffassung zur seinen gemacht. Auch
H. Gese, Natus ex Virgine, in : Probleme biblischer Theologie, Gerhard von Rad
zum 70. Geburtstag, hrsg. v. H. W. Wolff (München 1971) 80 Vom Sinai zum Zion.
Alttestamentliche Beiträge zur biblischen Theologie (BEvTh 64) (Tübingen 1974)
137 hatte schon angedeutet, daß man den Begriff Adoption nur als moderne
Interpretation der damaligen Gottessohn-Proklamation des Königs verstehen sollte.
Auch P. A. H. de Boer, Son of God (s. Anm. 1) 204, macht auf eine Schwierigkeit
aufmerksam, die Adoptionsvorstellung auf die Gottessohnschaft der judäischen
Könige anzuwenden. Im Gegensatz zu Donner hält er die Adoption für eine
israelitische Institution, und da sie mit der Erbschaft und deshalb mit dem Abiehen des

Adoptanten verbunden sei, passe sie nicht auf das Verhältnis Jhwhs zum König.
Diese Argumentation kommt an Hieb- und Stichfestigkeit nicht an Donners
gründlichere Behandlung desselben Themas heran. Gegen Donner hält H. J.
Boecker an der Adoption des neuen Königs durch Jhwh fest, siehe H. J. Boecker,
Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient (Neukirchener Studienbücher

10) 103-106, bes. 105 f. (Lit.!).
W. Twisselmann, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 27 f. und V. Huonder, Israel

Sohn Gottes (s. Anm. 1) 27 f. verwenden den Begriff Adoption für die Gottessohnschaft

Israels auf Grund seiner Erwählung durch Gott, ebenso E. Pax, Gotteskindschaft

(s. Anm. 2) 1115; O. Bauernfeind, Gotteskindschaft, in RGG 2 (Tübingen
31958) 1798 f. ; R. Schulte, Vorbereitung (s. Anm. 2) 62 ; K. H. Schelkle, Theologie

des Neuen Testaments, II Gott war in Christus (Kommentare und Beiträge
zum Alten und Neuen Testament) (Düsseldorf 1973) 207 f.; W. Kasper, Jesus (s.

Anm. 2) 129. Eine «etwas unscharfe» Adoptionsvorstellung in der alttestamentli-
chen Konzeption vom König oder von Israel als Gottessohn setzt auch L.
Perlitt, Vater (s. Anm. 1) 99 f. voraus; ebenso J. L. McKenzie, Divine Sonship
(s. Anm. 1) 335. G. Cooke, The Israelite King (s. Anm. 2) 209-216, sieht die
Schwierigkeiten, in Ps 2 ; 89 und 2 Sam 7 von einer adoptiven Gottessohnschaft des Königs
zu sprechen, da die Adoption im A. T. kaum bezeugt ist. Er schlägt vor, nur in
einem unscharfen, lockeren Sinn von Adoption zu sprechen und führt die Vorstellung

der Adoption auf eine altorientalische, vom A. T. übernommene Ausdrucksweise

zurück. Immerhin sei die Adoption die einzige Möglichkeit, die Sohnschaft
von Ps 2; 89 und 2 Sam 7 adäquat zu interpretieren.

Jüngst hat T. N. D. Mettinger, King and Messiah. The Civil and Sacral

Legitimation of the Israelite Kings (Coniectanea Biblica, Old Testament Series)
(Lund 1976) 265-267 die Diskussion gründlich und vorsichtig fortgesetzt und nimmt
wie G. Cooke (oben) an, die Adoptionsvorstellung als Erklärung der königlichen
Gottessohnschaft sei zusammen mit der ganzen königlich-politischen Terminologie,
die in der akkadischen Diplomatensprache üblich war, übernommen worden, ohne
daß es deswegen in Israel die Rechtsinstitution der Adoption geben mußte. Für M.
ist entscheidend, daß der König Sohn Gottes wird, denn Ps 2.7 ist performativ zu
verstehen, und das «heute» gibt den Zeitpunkt an, an dem der König zum Sohn
Gottes wird. Für diesen Vorgang paßt der Begriff Adoption am besten. Bei M.
findet sich auch weitere hit. zur Gottessohnschaft des Königs in Israel.



Gott als Vater - Söhne Gottes 9

Neben die Erwählung tritt als Deutung der Vaterschaft Jhwhs
seine Autorität, die mit der großen Autorität des israelitischen Vaters
im Kreise seiner Familie vergleichbar sei. Gottes Vatername hebe so

die Distanz hervor, die zwischen Israel und seinem Gott herrsche 4.

Gottes Vatername sei in der väterlichen Haltung Gottes, des Beschützers,

des fürsorgenden, besorgten Vaters begründet, der seine

Verantwortung wahrnehme, und dessen Liebe so unzerstörbar und hingebend
sei, wie nur die Elternliebe es ist5. Man begegnet auch der Meinung,

4 G. Fohrer, uE6ç (s. Anm. 1) 353, Z. 9 fi. ; Ders., Geschichte der israelitischen

Religion (s. Anm. 2) 184; H. Ringgren, 2N in; ThWAT 1 (Stuttgart-Berlin-
Köln-Mainz 1970) 18-19; E. Jenni, 2N 'üb Vater (s. Anm. 1) 6, 15 f., Th. Vriezen,
An Outline (s. Anm. 1) 173; G. Quell, Vaterbegriff (s. Anm. 1) 969, Z. 33 ff.; 970,
Z. 4 ff., Z. 35 ff.; W. Marchel, Abba, Père! (s. Anm. 1) 56 (1. Aufl. S. 45); W.
Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Teil I Gott und Volk (Göttingen
81968) 152 f.; J.Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 15; J. Gnilka, Vaterschaft Gottes
(s. Anm. 2) 618. Ferner ist die Souveränität Gottes, von dem der Mensch abhängt,
der Hauptinhalt des Vaternamens Gottes für E. Jacob, Théologie de l'Ancien
Testament (Bibliothèque théologique) (Neuchâtel 21968) 164; W. Schlisske,
Gottessöhne (s. Anm. 1) 177, 180; P. A. H. de Boer, Son of God (s. Anm. 1) 205 f. «In
summary, we may say that the expression, 'the son of god', had in the Old Testament
the basic meaning : he who belongs to the circle in which the god exercises fatherly
authority and for which he manifests fatherly concern (S. 205) The representation
of the people as a son of god is intended first of all to say that Yhwh has a right to be
worshipped, and he alone» (S. 206) (Hervorhebung von mir, A. S.).

Für A. Descamps, Pour une histoire du titre «fils de Dieu». Les antécédents

par rapport à Marc, in: L'évangile selon Marc. Tradition et rédaction (Bibl. Ephem.
Theol. Lovan. 34) (Löwen-Gembloux 1974) 529-571, hier S. 534, bedeutet der
Vergleich Gottes mit einem Vater seine Autorität und seine Liebe und setzt die
Erwählung und den Bund voraus; ähnlich L. Perlitt, Vater (s. Anm. 1) 100 f.: der
Vergleich Gottes mit einem Vater zielt «auf Autorität und Gehorsamsforderung des

pater familias» (siehe auch die folgende Anm.); G. Bornkamm, Das Vaterbild im
Neuen Testament, in: Das Vaterbild in Mythos und Geschichte hrsg. v. H. Tel-
lenbach (Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1976) 137 f.; J. Hempel, Gott und Mensch
(s. Anm. 1) 173, 176, 178 «sodann ist zu betonen, wie diese Assimilation des Vater-
Sohn-Bildes (sc. durch Israel) seine Eingliederung... in das Bewußtsein um die
HerrschersteWnng Jahves mit sich bringt» (Hervorhebung von J. H.).

5 Schutz und Fürsorge, Liebe und zärtliche Zuneigung, sowie Barmherzigkeit
werden oft genannt, um den Inhalt des Vaternamens Gottes auseinanderzufalten:
siehe die schöne Deutung der israelitischen Eigennamen, in denen Gott als Vater,
Bruder oder Oheim vorkommt, und in denen sich die Schutz- und Hilfeerwartung
der Gottheit gegenüber vertrauensvoll äußert, bei E. Dhorme, L'évolution
religieuse d'Israël, t. 1, La religion des Hébreux nomades (Bruxelles 1937) 317 f.;
G. Fohrer, u£6ç (s. Anm. 1) 353, Z. 21 ff. ; Ders., Geschichte der israelitischen
Religion (s. Anm. 2) 184; G. Quell, Der Vaterbegriff (s. Anm. 1) 970, Z. 13 ff.,
Z. 31 ff. ; H. Ringgren, 2N (s. Anm. 4) 17 f. ; Ders., Israelitische Religion (Die
Religionen der Menschheit, hrsg. v. C. M. Schröder, 26) (Stuttgart 1963) 77
(Gottessohnschaft Israels), 206 (Gottessohnschaft des Königs). R. äußert sich vorsichtig



10 Gott als Vater - Söhne Gottes

Gott trage den Vaternamen als Schöpfer 6. Oder es sei die Ähnlichkeit,

und eher negativ über eine ursprüngliche mythisch-naturhaft verstandene Bedeutung

des Vaternamens Gottes: «Offenbar handelt es sich hier nicht um irgendeine
mythologische Vorstellung von der göttlichen Herkunft des Volkes - was doch in
älteren Schichten der Religion möglich wäre -, sondern ist die Absicht vielmehr,
die Liebe und Fürsorge Jahwes einzuschärfen» (S. 77). «Die Annahme einer physischen

Zeugung ist... wohl ausgeschlossen (sc. des Königs in 2 Sam 7.14 und Ps 89.27—

28); alle Wahrscheinlichkeit spricht... dafür, daß hier eine Adoptionsformel
vorliegt. Demgemäß handelt es sich um ein Schutzverhältnis: der König steht unter
der besonderen Obhut Jahwes» (S. 206) (Hervorhebung von mir, A. S.); die Liebe
Jahwes zum König als zu seinem Sohn setzt auch N. Füglister, Alttestamentliche
Grundlagen (s. unten Anm. 10) 211 an die erste Stelle bei der «mit dem Gottessohn-
Titel verbundenen oder zu verbindenden Konnotationen»; ähnlich schon J. Hem-
pel, Gott und Mensch (s. Anm. 1) 173: «Das Bild (sc. von Gottes Vaterschaft)
umspannt fraglos stärker die Verbundenheit als den Abstand. »

E. Jenni, 3.N 'üb Vater (s. Anm. 1) 6, 17; W. Schlisske, Gottessöhne (s.

Anm. 1) 130 f., 133 f., 147, 155 f., 160, 166 f., 171 f., 182 usw. ; W. Marchel, Abba,
Père! (s. Anm. 1) 49 (1. Aufl. S. 37), 56 (1. Aufl. S. 45), 230 (1. Aufl. S. 253 f.);
J. Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 15, 17; siehe ferner O. Procksch, Theologie des
Alten Testaments (Gütersloh 1950) 507 f.; W. Eichrodt, Theologie I (s. Anm. 4)
31 f., 152 f.; W. Twisselmann, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 26, 28, 30; V. Huon-
der, Israel Gottes Sohn (s. Anm. 1) 24 f., 28 ; J. Kühlewein, fa bën Sohn (s. Anm. 3)

324 (mit einem zustimmend angeführten Zitat aus H. W. Wolff, Hosea, BK XIV/1
(Neukirchen 1961) 255 («ein intimes Fürsorge-, Führungs- und Gehorsamsverhält-
ist» [sc. ist mit dem Israel verliehenen Gottessohn-Namen begründet]) ; M. Hengel,
Sohn Gottes (s. Anm. 3) 37; H.-J. Kraus, Vatername (s. Anm. 1) 1234; J. Gnilka,
Vaterschaft Gottes (s. Anm. 2) 618; M. E. Boismard, Dieu notre père (s. Anm. 2)
67-69; O. Bauernfeind, Gotteskindschaft (s. Anm. 3) 1799; J. Dupont, Béatitudes

(s. Anm. 2) 660; J. Carmignac, Recherches sur le «Notre Père» (Paris 1969)
56 (bei C. reiche Lit. ; K. H. Schelkle, Theologie (s. Anm. 3) 207 f ; die Sorge des
Herrn für Israel ist der psychologische Anknüpfungspunkt für Gottes Vaternamen
nach B. M. F. van Iersel, «Der Sohn» (s. Anm. 2) 105; P. A. H. de Boer, Son of
God (s. Anm. 1) 205 f. (siehe das Zitat in unserer Anm. 4) ; L. Perlitt, Vater (s.
Anm. 1) 100 f. ; der Vergleich zielt «auf Liebe, Erbarmen und innerste Gebundenheit
des Vaters das tertium comparationis zwischen menschlichen Vätern und
göttlichem Vater ist... allein die lebendige, erbarmende Liebe» (zu Jes 63.15 f.); G.

Bornkamm, Vaterbild (s. Anm. 4) 137 f.; J. L. McKenzie, Divine Sonship (s.

Anm. 1) 326 f., 330, 333 («Few Old Testament passages express the love of Yahweh
for Israel with more exquisite tenderness»); McK. bezieht sich auf Jer 31.9, 20);
Ders., Divine Sonship and Individual Religion, in: CBQ 7 (1945) 32, 45-47 (McK.
wehrt sich hier gegen eine Auffassung von Gottes Vaterschaft, die nur väterliche
Autorität bedeutet, und hebt die Liebe als bestimmenden Inhalt dieser Vaterschaft
hervor) ; C. Orrieux, paternité de dieu (s. Anm. 1) 66-72 («un père pardonne plus
facilement qu'un mari», S. 66 zu Hosea! Die väterliche Liebe ist als verzeihende
Liebe gedeutet).

6 W. Twisselmann, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 27; Th. Vriezen, An Outline

(s. Anm. 1) 173; V. Huonder, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 29; E. Jenni, 2N

'äb Vater (s. Anm. 1) 15-16; E. Pax, Gotteskindschaft (s. Anm 2) 1115; W. Schliss-
ke, Gottessöhne (s. Anm. 1) 164,169; R. Schulte, Vorbereitung (s. Anm. 2) 61 f., 63.



Gott als Vater - Söhne Gottes ]

die zwischen Gott und dem Menschen walte oder walten müsse, t ie

das Vaterverhältnis schaffe 7.

Ferner habe die Verwandtschaft, die zwischen der Erziehung von
Kindern und der Führung, Anleitung und Bestrafung Israels durch

Jhwh besteht, Anlaß gegeben, diesen mit dem Vaternamen anzurufen 8.

G. Quell, Der Vaterbegriff (s. Anm. 1) betitelt den Schlußabschnitt, 971-
974: «Die Tendenz zur Universalität im Vaternamen Gottes», die auf der Schöpfung
beruht; J. Carmignac, Notre Père (s. Anm. 5) 56. B. M. F. van Iersel, «Der Sohn»
(s. Anm. 2) 105, Anm. 7 ; J. L. McKenzie, Divine Sonship (s. Anm. 1) 327, 329
(Erschaffung im Sinne der Erschaffung des Volkes Israel), 331 (zu Ps 103.13 f.) 332 (zu
Mal 2.10) ; diesen Inhalt der Vaterschaft Gottes betont stark J. Hempel, Gott und
Mensch (s. Anm. 1) 176 f.; auch C. Orrieux, paternité de dieu (s. Anm. 1) 72-74.

7 Siehe Th. Vriezen, An Outline (s. Anm. 1) 174: die priesterschriftliche
Bezeichnung des Menschen als Bild und Gleichnis Gottes ersetzt die Bezeichnung des

Menschen als Sohn oder Kind Gottes, wie aus dem Vergleich von Gen 1.26 mit
5.3 klar hervorgeht. Die Bedeutung dieser priesterschriftlichen Charakterisierung
des Menschen liegt nach V., S. 413 im Aufweis seiner «vocation to be God's vice-
regent on earth but most of all to reflect in his nature the nature of God, just as the
child is the image of the father» (Hervorhebung von mir, A. S.). Anders bestimmt
die Ähnlichkeit V. Huonder, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 24-25: «Denn der
erstgeborene Sohn gilt als der eigentliche Träger der väterlichen Lebenskraft.
Israel als Gottes erstgeborener Sohn wird so gleichsam zum Träger des göttlichen
Lebens, zum Inkarnationsprinzip Gottes.» (Hervorhebung von mir, A. S.; die
Ähnlichkeit ist hier das dem Vater und Sohn gemeinsame Leben, das als eine Art Kon-
tinuum zwischen Vater und Sohn verstanden ist.) Auf der Ähnlichkeit zwischen
Gott und den Menschen beruht die Gottessohnschaft der 7. Seligpreisung bei Mt 5.9
nach H. Windisch, Friedensbringer - Gottessöhne. Eine religionsgeschichtliche
Interpretation der 7. Seligpreisung, in : ZNW 24 (1925) 240-260, für unsern
Zusammenhang S. 240, 248 und 259; auch J. Dupont, Béatitudes (s. Anm. 2) 664 sieht
in der 7. Seligpreisung eine Ähnlichkeit zwischen Gott, dem Vater, und den
Friedensstiftern : denn «il y a conformité (sc. des Menschen) à la conduite miséricordieuse
de Dieu» (Hervorhebung von mir, A. S.) : beide, Gott und die Friedensstifter, kommen

in der Barmherzigkeit zusammen: «L'élément commun entre action pour la
paix et filiation divine doit se chercher dans la miséricorde» (ibid., Hervorhebung
von mir, A. S.).

Siehe weiter: L. Bouyer, Le Père invisible. Approches du mystère de la
divinité (Paris 1976) 192. N. Füglister, Alttestamentliche Grundlagen (s. unten
Anm. 10) 211 verwendet für den König als Sohn Gottes statt des Ausdrucks Ähnlichkeit

mit Jahwe den «eine(r) erstaunlich weitgehenden Parallelisierung des Königs
mit Jahwe» (Hervorhebung des Verf.).

8 Vgl. E. Jenni, 2.X 'äb Vater (s. Anm. 1) 15; V. Huonder, Israel Sohn Gottes

(s. Anm. 1) 26-27; W. Twisselmann, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 29; H. Ring-
gren, 2,x (s. Anm. 1) 18. W. Schlisske, Gottessohn (s. Anm. 1) 172-179, 183

schreibt die Auslegung des Vaternamens Gottes im Sinne seiner erziehenden Führung

Israels der Weisheit des A. T. zu; diese Deutung findet man auch bei E.
Sciiillebeeckxs, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden (Freiburg-Basel-
Wien) 1975 441 f. ; J. Carmignac, Notre Père (Paris 1969) 56.

Daß Gott seine Söhne züchtigt wie ein Vater, ist eine beliebte Auslegung des



Gott als Vater - Söhne Gottes

Vom Menschen aus betrachtet seien Gottes Vaterschaft und die

ihr entsprechende Kindschaft des Menschen Grundlage eines
Vertrauensverhältnisses zu Jhwh 9, aber nicht weniger Verpflichtung zu Gehorsam,

Treue, Ehrfurcht gegenüber dem Vater Jhwh 10. Ja, aus dem Vater-

Vater-Sohn-Bildes im frühen Judentum, siehe E. Huntress, «Son of God» in
Jewish Writings prior to the Christian Era, in: JBL 54 (1935) 117-123, hier 119.

9 Siehe z. B. E. Dhokme, L'évolution religieuse (s. Anm. 5) 317-318 ; V. Huon-
der, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 29; J. Gnilka, Vaterschaft Gottes (s. Anm. 2)
618; G. Quell, Der Vaterbegriff (s. Anm. 1) 965, Z. 49-52; Th. Vriezen, An Outline

(s. Anm. 1) 173 ; W. Twisselmann, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 29.
Für den König insbesondere unterstreicht N. Füglister, Alttestamentliche

Grundlagen (s. unten Anm. 10) 211 die Nähe Jahwes zum König, «das vertrauensvoll

persönliche Verhältnis des Königs zu 'seinem' Gott» (Hervorhebung vom Verf.).
10 Vgl. z.B. W. Marchel, Abba, Père! (s. Anm. 1) 230 (1. Aufl. S. 253) :

«l'idée de paternité divine... semble exprimer un rapport d'appartenance réciproque :

Yahvé est Père et Israël est son premier-né ; autorité et protection paternelle de la
part de Dieu, soumission et fidélité de la part de son peuple » (Hervorhebung von
mir, A. S.), 56 (1. Aufl. S. 45) ; «il (sc. Gott als Vater) exige obéissance et vénération
de la part de celui qui est son fils, sa propriété ...» (Hervorhebung von mir, A. S.) ;

siehe ferner E. Jenni, nN 'üb Vater (s. Anm. 1) 16; J. Kühlewein, p bën Sohn

(s. Anm. 3) 324; G. Fohrer, uî6ç (s. Anm. 1) 353, Z. 9-13; V. Huonder, Israel
Sohn Gottes (s. Anm. 1) 31, und S. 25 spricht H. von einem «Dienstauftrag» des
Sohnes und verweist auf O. Eissfeldt, Sohnespflichten im Alten Orient, in: Syria
43 (1966) 39-47 Kleine Schriften IV (Tübingen 1968) 264-270, wo E. die
Gottessohnschaft jedoch nicht in die Betrachtung miteinbezieht; Sohnschaft und Dienst
werden auch verbunden in P. Pokorny, Gottessohn (s. Anm. 2) 24. Vgl. auch J.
Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 64, für den die Gebetsanrede «Abba» die «Hingabe des
Sohnes in Gehorsam gegenüber dem Vater» bedeutet und «Ausdruck des gehorsamen
Vertrauens (Mk 14, 36 par)» ist (Hervorhebung von mir, A. S.); W. Schlisske,
Gottessöhne (s. Anm. 1) 172, 177, 180.

In einem besonderen Sinn definiert Th. Vriezen, The Religion of Ancient
Israel (London 1967) 181 die Sohnschaft des Königs (Ps 2) als Auftrag zum höchsten
Dienste Jhwhs : « By his anointing the king was consecrated to his sonship of God,
which made him the servant-in-chief of Yahweh ...» (Hervorhebung von mir, A. S.).

Die Gehorsamsforderung, die in der Sohnschaft beschlossen ist, heben auch ins
Licht M. E. Boismard, Dieu notre père (s. Anm. 2) 69; E. Lohse, Grundriß (s.

Anm. 2) 36.
Der Gehorsam ist es, der zu Söhnen Gottes macht, siehe R. Bultmann, Jesus

(Siebenstern-Taschenbuch 17) (München-Hamburg 1964 [= Lizenzausgabe der
Erstausgabe Tübingen 1926]) 131 f.; O. Bauernfeind, Gotteskindschaft (s. Anm.2)
1798 f., der diesen Gehorsam «Bewährung» nennt.

Die Sohnschaft des Königs ist insbesondere ein Auftrag und Dienst, der König
ist gleichzeitig sowohl Sohn als auch Knecht (oder Vasall, Stellvertreter), siehe N.
Füglister, Alttestamentliche Grundlagen der neutestamentlichen Christologie, in:
Mysterium salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik, hrsg. v. J. Feiner u.
M. Löhrer, III/l (Einsiedeln-Zürich-Köln 1970) 209-212. Siehe J.-M. Lagrange,
Paternité de Dieu (s. Anm. 2) 485: «on voit percer... cette exigence qu'il faut être
fidèle pour mériter vraiment le titre de fils de Yahvé» (Hervorhebung von mir,



Gott als Vater - Söhne Gottes 13

Sohn-Verhältnis ergebe sich als unvermeidliche Folgerung die Erschwerung

der Schuld Israels, denn durch seine Auflehnungen widerspreche
es seinem eigenen Vater ins Angesicht und qualifiziere dergestalt seine

Sünde als Verletzung der pietas n.
Die Gottessohnschaft nimmt auf jeden Fall den Menschen in eine

enge Gemeinschaft mit Gott auf 12. Gemeinschaft mit Jhwh, d. h.

Zugehörigkeit zu seiner Sphäre, bedeutet der Titel «Gottessöhne» auch bei
den himmlischen Wesen, die Jhwh als Hofstaat und Ratsversammlung
umgeben 13.

A. S.) ; O. Cullmann, Christologie (s. Anm. 2) 237 f.; W. Kasper, Jesus (s. Anm. 2)

129; Ehrfurcht und Dankbarkeit sind der «psychologische Anknüpfungspunkt» für
den Vaternamen Gottes bei B. M. F. van Iersel, 'Der Sohn' (s. Anm. 2) 105.
P. A. H. de Boer, Son of God (s. Anm. 1) 203 legt besonderes Gewicht auf den
vom Sohn verlangten Gehorsam: «The son of God is the servant of god.» J. L.
McKenzie, Divine Sonship (s. Anm. 1) 332 f., 333 f. (zu Weish. 2.13, 16, 18; hier
ist die Gerechtigkeit des Gerechten in Israel das Fundament der Sohn-Gotteswürde),
so auch E. Huntress, «Son of God» (s. Anm. 8) 122 f.

11 Siehe dazu W. Schlisske, Gottessöhne (s. Anm. 1) 168 f., 171; M. E. Bois-
mard, Dieu notre père (s. Anm. 2) 68 ; die Sohnschaft Israels ist vor allem als
Verpflichtung und Erschwerung der Sünde verstanden in Dtn 32.5, 6, 18, 19, 20: siehe

P.Winter, Der Begriff «Söhne Gottes» im Moselied Dtn 32.1-43, in: ZAW 67

(1955) 48; J. L. McKenzie, Divine Sonship (s. Anm. 1) 327 f., 330, 332.
12 Dies stellen fast alle in den vorausgehenden Anm. genannten Autoren

zusammenfassend fest. Es seien als Beispiele besonders erwähnt: G. Fohrer, uE6ç

(s. Anm. 1) 353, Z. 25 «(das Vater-Sohn-Verhältnis hebt seine Verbundenheit
(sc. Jhwhs) mit seinem Volk hervor» (Hervorhebung von mir, A. S.) ; W. Marchel,
Abba, Père! (s. Anm. 1) 52 (1. Aufl. 41) «la paternité de Dieu et la filiation d'Israël
se présentent... comme l'expression de la relation mutuelle d'appartenance comportant

l'union intime et religieuse entre le peuple élu et son Dieu » (Hervorhebung von
mir, A. S. ; geringfügige Unterschiede in der 1. Aufl.) ; E. Dhorme, L'évolution
religieuse (s. Anm. 5) 313 : «Il est tout naturel d'incorporer cette divinité à la famille par
les relations qui existent entre les membres d'un même groupe» (Hervorhebung
von mir, A. S.). O. Procksch, Theologie (s. Anm. 5), stellt den ganzen Abschnitt
über Gottes Vaterschaft und Israels Gottessohnschaft, S. 503-511, unter den
bezeichnenden Titel: «Die Gottesfamilie» (S. 503). Siehe auch R. de Vaux, Histoire
ancienne d'Israël. Des origines à l'installation en Canaan, EB (Paris 1971) 335 :

«Maintenant Yahvé est avec Moïse pour le service du peuple, et c'est avec le peuple
que Yahvé est uni d'une manière eminente: Israël est son peuple, son fils premier-né»
(Hervorhebung von mir, A. S.; de Vaux bespricht Ex 4.22 f.).

13 Auch hier wird meistens angenommen, es habe sich ursprünglich, voralt-
testamentlich, um eine echte, durch Zeugung vom Vatergott abstammende Götterfamilie

gehandelt, so W. Schlisske, Göttersöhne (s. Anm. 1) 15-78 (Lit.) und siehe
die in Anm. 1 genannte Lit. ; ferner H. Ringgren, Israelitische Religion (s. Anm. 5)
84 f. : nach ihm waren diese «Göttersöhne» «göttliche, himmlische Wesen», die
keine «Götter im strengsten Sinn des Wortes» und offenbar auch nicht von Gott
gezeugt waren.



14 Gott als Vater - Söhne Gottes

Der Natur der Sache gemäß stellt sich die Frage nach dem Inhalt
von Gottes Vaternamen im Neuen Testament nochmals ganz neu, weil
Jesus in einer nur ihm eigenen Weise Gott mit a Abba)), Vater, anredet14.
Welche Bedeutung hat er in dieser Anrede «Abba» gesehen?

Auch hier überrascht uns eine recht breit gestreute Deutung dieser

Vater-Anrede der Gebete Jesu: manche Exegeten heben die Schlichtheit

und Unmittelbarkeit der Anrede «Vater» im Munde Jesu hervor15.

14 Den Nachweis siehe bei J. Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 58-63; vgl. dazu E.
Schillebeeckxs, Jesus (s. Anm. 8) 230-235 (auf S. 227 weitere Lit.), oder bei
W. Marchel, Abba, Père! (s. Anm. 1) 99-123 (1. Aufl. S. 99-127).

15 Siehe in diesem Sinn J. Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 63: «Er (sc. Jesus) hat
so mit seinem Gott geredet, wie das Kind mit seinem Vater, so schlicht, so innig, so
geborgen. Das Abba der Gottesanrede Jesu enthüllt das Herzstück seines
Gottesverhältnisses» (Hervorhebung von mir, A. S.) ; siehe Dens., Neutestamentliche Theologie,

Erster Teil, Die Verkündigung Jesu (Gütersloh 1971) 73 (die Ergebnisse des
Aufsatzes : Abba [s. Anm. 1] sind hier unverändert und zusammengefaßt dargeboten,

so daß sich im folgenden ein gesondertes Zitieren der «Neutestamentlichen
Theologie» erübrigt); E. Schillebeeckxs, Jesus (s. Anm. 8) 231: die Gebetsanrede
Abba, die historisch sicher ist, «lehrt uns die unkonventionelle Art des Umgangs
Jesu mit Gott, dessen ungezwungene selbstverständliche Einfachheit»; S. 232: «... aus
der Erinnerung an Jesu vertraulichen Umgang mit Gott...» (Hervorhebung von mir,
A. S.); S. 233: «Die familiäre Bezeichnung Gottes als 'Abba' durch Jesus weist
unverkennbar auf die religiöse Erfahrung eines innigen Verhältnisses zu Gott hin.»
Siehe ferner W. Marchel, Abba, Père! (s. Anm. 1) 139-167 (1. Aufl. S. 147-177):
«En invoquant Dieu sous ce titre (sc. Abba), Jésus manifeste la conscience du rapport

personnel et absolument unique qu'il entretient avec Dieu, du lien très étroit qui
l'unit à Dieu comme à son Père... La relation réciproque entre Jésus et le Père est
caractérisée par une unité parfaite et sans égale» (S. 167; 1. Aufl. S. 176: in anderer
Formulierung; Hervorhebungen von mir, A. S.); G. Kittel, äßßä in: ThWNT 1

(Stuttgart 1933) 6, Z. 2 f. «... wie das urchristliche Väter-Kindes-Verhältnis zu Gott
alle Möglichkeiten an Intimität weit übertrifft...» (Hervorhebung von mir, A.S.) ;

H. Schürmann, Gebet des Herrn (s. unten Anm. 16) 29 : «Jesu Verhältnis zum Vater
ist von einmaliger Innigkeit, ist Liebe und Gehorsam. Dieses liebende Angehören
wird aber im Neuen Testament in seiner beispiellosen Einzigartigkeit als Ausdruck
der besonderen heilsgeschichtlich-metaphysischen Stellung verstanden, in der der
'Sohn' zu seinem 'Vater' steht und 'mein Vater' sagt» (Hervorhebung von mir,
A. S.), siehe auch S. 33, Anm. 42!

Vgl. weiter L. Goppelt, Theologie des Neuen Testaments, 1. Jesu Wirken in
seiner theologischen Bedeutung, hrsg. v. J. Roloff (Göttinger Theologische
Lehrbücher) (Göttingen 1975) 250 : in der Abba-Anrede Gottes brachte Jesus ».eine einzigartig

vertraute Verbundenheit und Hingabe» zum Ausdruck (Hervorhebung des

Verf. s) ; 250-251: «Bei Jesus ist diese Hingabe offenbar eine wurzelhafte
Verbundenheit...» (hervorgehoben vom Verf.)-, E.Schweizer, Jesus Christus im
vielfältigen Zeugnis des Neuen Testaments (Siebenstern-Taschenbuch 126) (München-



Gott als Vater - Söhne Gottes 15

«Abba» sei also gleichsam das Signal des unmittelbaren Verhältnisses

Jesu zu Gott. Im Vaternamen leuchte daher ein unmittelbares, nahes,

ja intimes Verhältnis zwischen Vater und Kind auf, das keine Distanz
und keine Scheidewände kennt.

Hamburg 1968) 20 f.: Jesu Gottesanrede Abba «weist darauf hin, daß Jesus sich
mit seinem Vater in einzigartiger Weise verbunden wußte»; L. Bouyer, Le Fils
éternel. Theologie de la Parole de Dieu et Christologie (Paris 1974) 213 ; «il (sc. Jésus)

a, avec son Roi divin, une relation ineffable c'est là ce que veut dire cette appellation

donnée à Dieu: Abba, Abi, qui apparaît comme le privilège de Jésus, qui lui
appartient en propre et à lui seul» (Hervorhebung von «Abba, Abi» vom Verf.,
sonst von mir, A. S.); J. Carmignac, Notre Père (s. Anm. 5) 60. Ferner O. Cull-
mann, Christologie (s. Anm. 2) 244 ff.

In einem besonderen Sinn erklärt W. Pannenberg, Grundzüge der Christologie

(Gütersloh 21966) 236 die «eigenartig alltäglich gestimmte Unmittelbarkeit zu
Gott, die gerade auch in der Anrede 'Abba' zum Ausdruck kommt»: «Die Nähe
zu Gott, die in der Anrede Gottes als Vater zur Sprache kommt, ist identisch mit der
eschatologischen Nähe der Gottesherrschaft. » In der Vateranrede mit ihrem
kindlichen Vertrauen offenbart sich das eigentliche, natürliche Wesen des Menschen
(S. 237).

W. Kasper, Jesus (s. Anm. 2) 130; J. Blank, Die Sendung des Sohnes. Zur
christologischen Bedeutung des Gleichnisses von den bösen Winzern Mk 12,1-12, in :

Neues Testament und Kirche. Für Rudolf Schnackenburg, hrsg. v. J. Gnilka
(Freiburg-Basel-Wien 1974) 20 f.

In einer einseitigen Weise versucht K. Berger, Zum Hintergrund christolo-
gischer Titel, in: NTSt 17 (1970-71) 422-425 die Vaterschaft Gottes und die ihr
entsprechende Kindschaft auf die einzige Dimension des Gottesboten zurückzuführen,

der Gotteserkenntnis erlangt hat und aus dieser heraus Gott als Vater anspricht:
«Derjenige aber, der die Erkenntnis Gottes erlangt hat, kann ihn als Vater anreden,
und zwar wird dann der familiäre Charakter dieser Anrede betont ; die vertrauliche
Anrede ißßä dürfte von daher zu erklären sein und ist Ausdruck des Besitzes der
wahren Gotteserkenntnis. — Die Bekehrung zu Gott Übernahme der Lehre) schafft
das Verhältnis zwischen Vater und Kindern» (Hervorhebung von mir, A. S.). Aus
der richtigen Beobachtung, daß das Vater-Sohn-Verhältnis, auf Gott und Mensch
übertragen, bisweilen unter dem Aspekt der Weisung gefaßt ist, die von Gott, dem
'Vater' ausgeht und von seinem Boten oder Zeugen, dem 'Sohn', empfangen wird,
folgert B., seine Prämissen weit überschreitend, daß Vaterschaft Gottes und die ihr
antwortende Gottessohnschaft nur die Gemeinschaft zwischen Gott dem Lehrer
und seinem Gesandten und Jünger bedeute. Leider ist E. Schillebeeckxs, Jesus
(s. Anm. 8) 441 f., vgl. 233-236, zu stark auf diese einseitige These B. s eingegangen;
siehe vielmehr zu der aspektreichen Bedeutung der Gotteskindschaft in Qumran
O. Michel-O. Betz, Von Gott gezeugt (s. Anm. 3) 8-23.

B. M. F. van Iersel, 'Der Sohn' (s. Anm. 2) 110-116 zeigt seinerseits das
besondere Verhältnis Jesu zu Gott, das in der Vateranrede angedeutet ist (mit Lit.
und Diskussion); für W. Grundmann, Sohn Gottes. Ein Diskussionsbeitrag, in:
ZNW 47 (1956) 113-133, bes. 127-130, 133 hängt der Name « Sohn Gottes » mit dem
Vaternamen zusammen, den Jesus Gott gab, so daß es wahrscheinlich wird, daß auch
der Sohnestitel auf Jesus selbst zurückgeht, der das Wesen, die innige Verbundenheit
Jesu mit Gott und seine Vollmacht in einen Ausdruck faßt. In diesem Sinn führt
G., S. 116, zustimmend an J. Bieneck, Sohn Gottes als Christusbezeichnung der



16 Gott als Vater - Söhne Gottes

Diese intime Unmittelbarkeit des Verhältnisses zwischen Vater
und Kind spiegelt sich beim Sohn als Vertrauen 16 und als vertrauender
Gehorsam wider, und um diese seine gehorsame und vertrauensvolle
Hingabe an Gott auszudrücken, habe ihn Jesu als Abba, Vater
angesprochen 17. Ja, so liest man auch, der Vatername bezeichne geradezu
die Eigenart der Autorität Gottes, die keine Tyrannei, sondern Freiheit
ermöglichender, Vertrauen schaffender, wohlwollender Wille Gottes
sei. Wegen dieser Beschaffenheit von Gottes Herrschaft heiße Gott

Synoptiker, AThANT 21 (Zürich 1951) und auf S. 130-132 W. Manson, Bist du der
da kommen soll Das Zeugnis der drei ersten Evangelien von der Offenbarung Gottes

in Christo unter Berücksichtigung der Formgeschichte (Zürich 1952) 125-133 (die
engl. Originalausgabe: Jesus the Messiah [London 1943] ist mir nicht zugänglich).

16 Das Vertrauen als Inhalt des Sohnverhältnisses Jesu zu Gott bei J. Jeremias,

Abba (s. Anm. 1) 64; G. Schrenk, Vater im Neuen Testament, in: ThWNT 5

(Stuttgart o. J. [= 1954]) 985, Z. 14-16; H. Schürmann, Das Gebet des Herrn aus
der Verkündigung Jesu erläutert (Freiburg-Basel-Wien 31965) 23 f., 26; «die Nähe
des Vaters in seiner Güte» sei in dieser Gottesanrede mit «Abba» ausgedrückt sagt
G. Bornkamm, Jesus (s. Anm. 2) 118; Ch.-H. Dodd, Le fondateur du christianisme
(Paris 1972; das engl. Original: The Founder of Christianity, [New York 1970] ist
mir nicht zuhanden) 67; W.Kasper, Jesus (s. Anm. 2) 130 f.; G. Bornkamm,
Vaterbild (s. Anm. 4) 140-142; W. Grundmann, Sohn Gottes (s. Anm. 15) 127 f.

17 Die Vateranrede Gottes in den Gebeten Jesu als Ausdruck seines Gehorsams
z. B. bei J. Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 64; E. Schillebeeckxs, Jesus (s. Anm. 8)
233 sieht darin die eigentliche Spitze des Gott gegebenen Vaternamens: «Wenn
Jesus, im Gegensatz zum üblichen Brauch seiner Zeit, den familialen (sie!) Ausdruck
'abba' in seinem Sprechen zu Gott gebraucht, liegt es nahe, den Kern des religiösen
Lebens genauso auszudrücken, wie die Christen dieses nach seinem Tod
wiedergegeben haben: 'Nicht mein Wille, sondern dein Wille, Vater' (Lk 22,42; Mt 26,42),
denn dies ist der jüdische Abba-Begrifi.» (Hervorhebung vom Verf.) Das Vater-
Sohn-Verhältnis bezeichnet nach F. Hahn, Christologische Hoheitstitel, FRLANT
83 (Göttingen 31966) 326 f. die Unterordnung des Sohnes (Mt 11.27 b-c; Mk 13.32) ;

G. Schrenk, Vater (s. Anm. 16) 985, Z. 16—21 ; die Vateranrede Gottes ist auch
Ausdruck der Ehrfurcht vor dem Herrn, siehe H. Schürmann, Gebet des Herrn
(s. Anm. 16) 24-26, 29, ebenso G. Bornkamm, Jesus (s. Anm. 2) 118; L. Goppelt,
Theologie (s. Anm. 15) 250: «... bekundet dies (sc. die Anrede Gottes mit Abba)
eine einzigartige Hingaben (hervorgehoben vom Verf.), vgl. 251.

Den Aspekt des Gehorsams macht O. Cullmann, Christologie (s. Anm. 2)
239 f. zum Hauptinhalt des Sohnesnamens: «...les synoptiques ont insisté... sur
l'idée que la filialité de Jésus est commandée par l'affirmation de son obéissance»

(S. 240) (Hervorhebung von mir, A. S.), cf. S. 245 f.; K. H. Schelkle, Theologie
(s. Anm. 3) 216; W. Kasper, Jesus (s. Anm. 2) 130 f.; O. Weber, Grundlagen der
Dogmatik 2 (Neukirchen 1962) 96: «der alttestamentlich-theokratiscbe Charakter
des Sohnesverständnisses ('Knecht' und 'Sohn' gipfelt in dem, der der Sohn ist»
(Hervorhebung des Verf.); W. Grundmann, Sohn Gottes (s. Anm. 15) 119, 124
(zustimmend zu Ch. Maurer) ; für G. besteht ein enger Zusammenhang - im
Anschluß an J. Jeremias und C. Maurer - zwischen dem Titel «Gottessohn» und
«Gottesknecht», o. c. 120-125, 131 f.



Gott als Vater - Söhne Gottes 17

Vater18. Jesu Vateranrede Gottes gebe ferner seinen eigenen Anteil
an der Autorität Gottes zu erkennen, der ihm in ganz einmaliger Weise

göttliche Vollmacht überträgt19. Auch die Liebe, die Jesus mit Gott vereint,
erscheint in der exegetischen Literatur als Inhalt seiner Vater-Anrede
Gottes 20. Der Vatername Gottes bezeichnet das Geheimnis der
göttlichen Sohnschaft Jesu: «Gott ist sein Vater im eigentlichen Sinn»21.

18 Siehe R. Schäfer, Jesus und der Gottesglaube. Ein christologischer
Entwurf (Tübingen 21972) 64 f., 72, mit Zustimmung zitiert von W. Thüsing, Neutesta-
mentliche Zugangswege zu einer transzendental-dialogischen Christologie, in: K.
Rahner-W. Thüsing, Christologie systematisch und exegetisch. Arbeitsgrundlagen
für eine interdisziplinäre Vorlesung (Quaest. disp. 55) (Freiburg-Basel-Wien 1972)
210 f. ; G. Bornkamm, Vaterbild (s. Anm. 4) 141 f.

19 So J. Jeremias, Abba (s. Anm. 1) 64 (während R. Schäfer, Jesus (s.

Anm. 18) 72 f. in Jesu Vateranrede Gottes kein ausschließlich Jesus vorbehaltenes,
mit einer nur ihm verliehenen Vollmacht ausgestattetes Gottesverhältnis sehen

will); ebenso E. Schillebeecks, Jesus (s. Anm. 8) 233; W. Marchel, Abba, Père!
(s. Anm. 1) 167: «En vertu de cette union (nämlich zwischen Jesus und dem Vater)
Jésus reçoit du Père toute l'autorité et tous les secrets (Mt 11,27 a.b.c.)» (1. Aufl.
S. 176 mit geringfügigen Änderungen; Hervorhebung von mir, A. S.; Marchel
unterstreicht aufs stärkste die Besonderheit dieses Verhältnisses Jesu zu Gott) ; siehe
weiter V. Taylor, La personne du Christ dans le Nouveau Testament (Lectio divina
57) (Paris 1969) 167 (die englische Originalausgabe: The Person of Christ in New
Testament Teaching [London-Toronto und New York 1966] war mir nicht zugänglich)

; F. Hahn, Hoheitstitel (s. Anm. 17) 326 (zu Mt 11.27 b-c), 327: «die Sohnschaft

Jesu ist von der einzigartigen Stellung und ihm verliehenen Vollmacht her zu
verstehen (S. 328) Die Vaterschaft Gottes offenbart sich in der Vollmacht
des Sohnes. (S. 329) So wird man den Schluß ziehen müssen, daß die Bezeichnung

'der Sohn' vornehmlich aus dem für Jesus charakteristischen N2N gewonnen
worden ist», S. 332 f. (Hervorhebung von mir, A. S.) ; siehe nochmals H. Schürmann,

Gebet des Herrn (s. Anm. 15 und 16) 29 f. ; L. Goppelt, Theologie (s. Anm. 15)
251 f.: «Diese exklusiv und absolut gebrauchten Begriffe (sc. 'Vater' und 'Sohn')
sagten später in der ntl. Christologie... wesenhafte Verbundenheit mit Gott aus»
(S. 252) (Hervorhebung von mir, A. S.) ; von den «pleins pouvoirs » und der «mission
d'enseigner», die dem Sohn nach Mt 11.27 übergeben sind, spricht E. Trocmé,
Jésus de Nazareth vu par les témoins de sa vie (Bibliothèque théologique) (Neu-
châtel 1971) 55; K. H. Schelkle, Theologie (s. Anm. 3) 216: «Die Sohnschaft (sc.
Jesu) war danach wesentlich als Erwählung und messianische Amtseinsetzung
verstanden» (Hervorhebung von mir, A. S.) ; W. Grundmann, Sohn Gottes (s. Anm. 15)
118, 128; W. Manson, Bist du der da kommen soll? (s. Anm. 15) 130-132.

20 «Abba» drückt Jesu Liebe zu Gott, seinem Vater, aus, z. B. R. Schäfer,
Jesus (s. Anm. 18) 65; H. Schürmann, Gebet des Herrn (s. Anm. 16) 29 f.; K. H.
Schelkle, Theologie (s. Anm. 3) 216; G. Bornkamm, Vaterbild (s. Anm. 4) 140;
W. Grundmann, Sohn Gottes (Anm. 15) 129 (für das Johannesevangelium).

21 W. Marchel, Abba, Père! (s. Anm. 1) 167 (1. Aufl. S. 177) (Hervorhebung
von mir, A. S.) ; V. Taylor, La Personne du Christ (s. Anm. 15) 179-186 (Diskussion

der Möglichkeit eines göttlichen Sohnbewußtseins Jesu; siehe überhaupt die
beiden sorgfältig abwägenden Kapitel: XIII La conscience divine de Jésus, 155-
169, XIV L'éveil de la conscience filiale chez Jésus, 171-186); L. Bouyer, Le Fils

2



18 Gott als Vater - Söhne Gottes

4.

Kürzen wir ab. Es ist für unsere Zwecke nicht nötig, die Deutungen
von Gottes Vaternamen und der ihm entsprechenden Gotteskindschaft
im ganzen Neuen Testament vollständig anzuführen. Das Hauptaugenmerk

dieses Aufsatzes gilt dem Alten Testament. Fragen wir nur noch,
welches die Seiten des Vater-Sohn-Verhältnisses in den Gleichnissen

Jesu sind, auf die das volle Licht der exegetischen Forschung fällt, und
welche Wege die Interpretation der Gottessohnschaft der Christen bei
Paulus einschlägt.

Zunächst Vater und Sohn im Gleichnis von den bösen Winzern

(Mk 12.1-12 par) 22. Der Sohn wird neben die Sklaven gestellt und ist

éternel (s. Anm. 15) 213 : «la révélation de Dieu qu'il (sc. Jésus) nous donne, comme
du Père... suppose qu'il est lui-même son Fils, le Fils, en un sens absolument
singulier» (Hervorhebung des Verf.s) ; J. Carmignac, Notre Père (s. Anm. 5) 63 f.

22 Zu diesem Gleichnis siehe die ausführliche, die ältere Literatur besprechende
Studie von M. Hengel, Das Gleichnis von den Weingärtnern Mc 12,1-12 im Lichte
der Zenonpapyri und der rabbinischen Gleichnisse, in: ZNW 59(1968) 1-39. H.
zeigt nach C. H. Dodd und J. Jeremias, daß es sich um ein echtes Gleichnis, nicht
um eine Allegorie handelt; er erhellt die Bildhälfte des Gleichnisses auf dem
Hintergrund der wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse des hellenistisch-römischen
Palästina, so daß sie zwar als ungewöhnlich, aber als plausibel erscheint; ferner
bestimmt er die Pointe wie folgt: «Wie die heimtückische Ermordung des Sohnes
durch die Pächter das sichere Eingreifen des Weinbergbesitzers zur Folge haben
wird, so wird die - beabsichtigte - Ermordung Jesu, des eschatologischen
Bevollmächtigten Gottes, das Gericht über die verantwortlichen Führer des Volkes
heraufbeschwören» (S. 38); sodann wägt er die Möglichkeit, daß die Parabel in der
nachösterlichen Gemeinde gebildet worden sei, gegen die andere, daß sie auf Jesus
selbst zurückgehe, gegeneinander ab und neigt der zweiten Möglichkeit zu (S. 34-38).

Siehe zum Gleichnis weiter J. Jeremias, Die Gleichnisse J esu (Göttingen '1965)
67-75. Leider kennt J. Blank, Sendung des Sohnes (s. Anm. 15) Hengels Studie
nicht, so daß seiner Erklärung des Gleichnisses als « nachösterliche(r) Gemeindebildung

mit allegorischen Zügen» (S. 39) eine wesentliche Auseinandersetzung fehlt.
Siehe weiter E. Linnemann, Gleichnisse Jesu. Einführung und Auslegung

(Göttingen 61975) 36 f. (Beobachtungen zur Ungewöhnlichkeit der Bildhälfte, keine
eigene Auslegung des Gleichnisses); D. O. Via, Die Gleichnisse Jesu. Ihre literarische

und existentiale Dimension, BEvTh 57 (München 1970) 128-132 (die engl.
Originalausgabe: The Parables [Philadelphia 1967] ist mir nicht zugänglich) : für V.
«ist das Gleichnis ein echtes Wort Jesu, aber der ursprünglichen Version fehlte der
detaillierte Bezug auf Jes 5, das Summarium in Mk 12, 5b, die Ermordung des
dritten Knechtes und die Verwendung des Adjektivs àyaTniTÔç (geliebt) » (S. 129);
das Gleichnis ist keine Allegorie, vielmehr «ist dieses Gleichnis eher fast allegorisch
als die meisten der andern erzählenden Gleichnisse Jesu; aber die Struktur der
Verbindungen... liegt primär noch innerhalb der Geschichte und tendiert nur
untergeordnet nach außen» (ebd.) (Hervorhebung von mir, A. S.); die Pointe des Gleich-



Gott als Vater - Söhne Gottes 19

Erbe. Er wird auch der «geliebte Sohn» (Mk 12.6; Lk 20.13) genannt23.
Aus welchem Grunde war es notwendig, die Gestalt des Sohnes in die

Erzählung einzuführen? Die Logik des Gleichnisses mit seiner

Steigerung verlangt es 24 : denn nicht die Sklaven, bloße Agenten des Guts-

nisses ist nach V. nicht im Ansatz christologisch (wie bei Hengel), sondern
allgemein-gültiger Art, nämlich die durch ihre blinde Maßlosigkeit sich selbst
zerstörende menschliche Bosheit, ähnlich wie sie Shakespeare im Macbeth darstellt.

Siehe weiter E. Biser, Die Gleichnisse Jesu (München 1965) 137-144 (der die
Bildhälfte freilich nicht ganz zu ihrem Recht kommen läßt und daher auch die
Sachhälfte verzeichnet) ; B. M. F. van Iersel, 'Der Sohn' (s. Anm. 2) 124-145 (der
zu ähnlichen Ergebnissen wie Dodd, Jeremias, Hengel kommt, und der das
Gleichnis als echtes Gleichnis, das später allegorisiert wurde, und möglicherweise als
authentisches, vorösterliches Gleichnis Jesu betrachtet).

Den rechtlichen Hintergrund des Gleichnisses hat untersucht: J. D. M. Derett,
Fresh Light on the Wicked Vinedressers, in: RIDA 10 (1963) 11—41, in einer
revidierten, verbesserten und erweiterten Fassung: The Parable of the Wicked
Vinedressers, in: Law in the New Testament (London 1970) 286-312: aus dieser
Untersuchung schließt D., daß es sich nicht um eine Allegorie, sondern um eine Parabel
handelt.

Zur Fassung des Gleichnisses im Thomas-Evangelium siehe B. Dehandschut-
ter, La parabole des vignerons homicides (Me., XII, 1-12) et l'évangile selon Thomas,

in : L'évangile selon Marc. Tradition et rédaction (Bibl. Ephem. Theol. Lovan.
34) (Löwen-Gembloux 1974) 203-219 (die Fassung des Thomasevangeliums ist nach
D. eine sekundäre, nachsynoptische Raffung der Lukasfassung des Gleichnisses).

Eine umfassende Diskussion bietet jetzt M. Hubaut, La parabole des vignerons

homicides (Cahiers de la Revue biblique 16) (Paris 1976), der es für möglich
hält, einen auf Jesus selbst zurückgehenden Kern des Gleichnisses zu eruieren, der
schon in Jesu Mund stark allegorisch geprägt und ausdrücklich an die Geschichte
Gottes mit Israel anknüpfte, und den dann die evangelischen Redaktionen ihren
jeweiligen Perspektiven einfügten. H. lehnt zu Recht einen unversöhnlichen Gegensatz

zwischen Gleichnis und Allegorie ab.
23 Dieses Epithet âyanrirôç, geliebt, ist vielleicht später aus denselben Gründen

hinzugefügt worden, die zur Allegorisierung des Gleichnisses geführt haben, denn es

fehlt nicht nur in Mt 21.37, sondern auch im Thomasevangelium, Logion 65
(Übersetzung bei K. Aland, Synopsis quattuor evangeliorum [Stuttgart 21964] 525),
siehe dazu J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 71 f., der zustimmend anführt
W. G. Kümmel, Das Gleichnis von den bösen Weingärtnern, in: Aux Sources de la
Tradition Chrétienne. Mélanges offerts à M. Goguel (Neuchâtel-Paris 1950) 123

Heilsgeschehen und Geschichte. Gesammelte Aufsätze 1933-1964 (Marburger theol.
Studien 3) (Marburg 1965) 209 (Lit. ; ebenso V. O. Dan, Gleichnisse (s. Anm. 22)
129 (siehe unsere Anm. 22) ; E. Biser, Gleichnisse (s. Anm. 22) 140 f. betrachtet das

Epithet als markinisch, während der Kern des Gleichnisses auf Jesus zurückgehe
(S. 143).

Für J. Blank, Sendung des Sohnes (s. Anm. 15) 39 ist der Ausdruck im Gegenteil

ursprünglich im Winzergleichnis, das aber eine nachösterliche Gemeindebildung
ist (s. Anm. 22).

24 J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 74.
Nicht aus der Erzählung, sondern aus der Sachhälfte heraus erklären das Auf-



20 Gott als Vater - Söhne Gottes

besitzers, sondern der Sohn und Erbe allein hatte volle Kompetenzen
in bestimmten Rechtsgeschäften 25. «Er (sc. der Sohn) ist der eigentliche

Bevollmächtigte des Besitzers» 26. So erklärt sich das Auftreten des Sohnes

nach dem Scheitern der Agenten. Ferner ist auf der Seite der Pächter
eine Art Eskalation geschildert, die von dem Konflikt um
Pachtzinsforderungen plötzlich in den Versuch umschlägt, den Erben und daher

Eigentümer zu beseitigen, um das Gut herrenlos zu machen 27. Diese

Lösung erklärt Auftreten und Schicksal des Sohnes aus der Bildhälfte,
d. h. als notwendiges Entwicklungsmoment des Konfliktes zwischen
dem Gutsherrn und seinen Pächtern. Dies befriedigt eher als der
Versuch, das Gleichnis von der Liebe des Vaters her zu verstehen,
entweder so, daß die Verblendung menschlicher Bosheit, in den Pächtern
des Weinguts verkörpert, gezeigt werden soll, die nicht davor
zurückschreckt, sich sogar am geliebten Sohn zu vergreifen, und sich dadurch

treten des Sohnes E. Biser, Gleichnisse (s. Anm. 22) 142; direkt gegen Jeremias,
W. Michaelis, Die Gleichnisse Jesu. Eine Einführung (Die urchristliche Botschaft,
32. Abt.) (Hamburg 31956) 120.

Diskussion der älteren Lit. und eigene Stellungnahme bei M. Hengel, Gleichnis

von den Weingärtnern (s. Anm. 22) 2—9; 30.
Zu einer grundsätzlichen, differenzierenden Beantwortung der Frage siehe

oben die in Anm. 22 zitierte Diskussion von E. Linnemann, ebenso M. Hüeaut,
Vignerons homicides (s. Anm. 22) 105—115.

25 Nach J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 72-74, hat dann besonders
M. Hengel, Gleichnis von den Weingärtnern (s. Anm. 22) 9-11, 30-31, gestützt auf
rechtshistorische Arbeiten von J. D. M. Derret (s. oben Anm. 22), E. Bammel,
J. Herz u. a. und auf eigene Quellenforschungen zur Wirtschafts- und
Sozialgeschichte des hellenistisch-römischen Palästina, die Voraussetzungen und die
Möglichkeit der im Gleichnis von den bösen Winzern erzählten Ereignisse erhellt, siehe
bes. die Abschnitte «c) Zum wirtschaftlich-sozialen Gesamthintergrund der Parabel»
(S. 19—25), «d) Die Frage der Rechtshilfe im Lichte der Zenonpapyri» (S. 25—31).

Zur Entsendung des Sohnes als Bevollmächtigten des Vaters schreibt H. : «... sie
(sc. die Sendung des Sohnes) mußte sich aus der inneren Konsequenz der Erzählung
ergeben, die ihrem Höhepunkt zustrebt. Denn nur der Sohn war - wie Derrett sehr
schön gezeigt hat - gerade nach jüdischem Recht im Gegensatz zum Sklaven in
vollem Sinne rechtsfähig. Er war ganz anders als die Sklaven in der Lage, die
Besitzansprüche des Vaters geltend zu machen, und bei ihm hatte auch eine etwaige Klage
vor den örtlichen Gerichten gegen die räuberischen, gewalttätigen Pächter sehr viel
eher Erfolg. Kurz, die Autorität des Sohnes als 'Bevollmächtigter' des Vaters war
ungleich größer als die der Sklaven, die sich einfach fortjagen ließen.» (S. 30 f.)
(Hervorhebungen von mir, A. S.). Cf. auch S. 10 f.

26 M. Hengel, Gleichnis von den Weingärtnern (s. Anm. 22) 28 (Hervorhebung

vom Verf.).
27 Siehe dazu J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 74; zur Möglichkeit,

Land durch «Ersitzen» in seinen Besitz zu bringen vgl. auch M. Hengel, Gleichnis
von den Weingärtnern (s. Anm. 22) 11.



Gott als Vater - Söhne Gottes 21

selber den Untergang bereitet28, oder so, daß das Vertrauen des Vaters
in die Kraft väterlicher Liebe so groß ist, daß er hofft, die Pächter würden
beim Anblick des so geliebten Sohnes ihre Gesinnung ändern, und ihr
Trotz würde vor dieser Bezeugung seines ihnen entgegengebrachten
Vertrauens zusammenbrechen - er hofft allerdings umsonst29. Der Sohn

ist also nach alledem unter dem Aspekte des Erben gesehen 30, der mit
seinem Vater gemeinsam das Weingut besitzt und von seinem Vater mit
der ganzen Vollmacht des Eigentümers ausgestattet ist. Der Vater liebt
seinen Sohn und ist mit ihm in der Gemeinschaft des Familieneigentums,
dem «Erbe», verbunden. Dies sind die beiden Seiten des Vater-Sohn-
Verhältnisses die das Gleichnis voraussetzt.

Im Gleichnis von den ungleichen Söhnen, Mt 21.28-32, ist es die

Autorität des Vaters, die in der Erzählung vorausgesetzt wird 31. Der
Vater hat das Recht, von seinen beiden Söhnen Gehorsam zu fordern,
und die Pointe des Gleichnisses ruht auf dem Einverständnis aller Hörer,
daß der vollzogene Gehorsam das Richtige und Gute, der Ungehorsam
das Verkehrte ist.

Im Gleichnis vom verlorenen Sohn, Lk 15.11-32, stehen sich der

Vater und seine beiden Söhne gegenüber 32. Dieses Verhältnis empfängt

28 Interpretation von D. O. Via, Gleichnisse (s. Anm. 22) 129-132.
29 Interpretation von E. Biser, Gleichnisse (s. Anm. 22) 142 f. Auf die

Interpretation, die voraussetzt, das Winzergleichnis sei eine Allegorie, gehe ich weiter
nicht ein.

30 B. M. F. van Iersel, 'Der Sohn' (s. Anm. 2) 143 und 145 betont die
ausdrückliche Bezeichnung des Sohnes als Erben. Da diese Bezeichnung kein Glied in
der Metaphernkette der Allegorie ist, sich also nicht aus der Allegorie heraus
erklärt, gehört sie nicht zu den späteren, allegorisierenden Zügen, sondern wohl zum
ursprünglichen Gleichniskern. (Sie findet sich übrigens auch im Thomasev., Log. 65).
Sie ergibt sich nach Derrets und Hengels Ausführungen, siehe oben Anm. 22 und
25, aus der Bildhälfte. Der Sohn erscheint also nicht bloß als vom Vater geliebte
Person, sondern als Rechtsträger und Miteigentümer des Weingutes.

31 Zu diesem Gleichnis vgl. A. Jülicher, Die Gleichnisreden Jesu II (Tübingen
1910) (Darmstadt 1969) 365-385; W.Michaelis, Gleichnisse (s. Anm. 24) 126-
129; vgl. J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 125 f., 128, 131; D. O. Via, Gleichnisse

(s. Anm. 22) 153.
32 Zu diesem Gleichnis vgl. die folgenden Studien: J. Jeremias, Gleichnisse

(s. Anm. 22) 128-132; E.Linnemann, Gleichnisse (s. Anm. 22) 79-87; 154-158;
E. Biser, Gleichnisse (s. Anm. 22) 114—121; 164-167; D. O. Via, Gleichnisse (s.

Anm. 22) 152-164; F. Bovon, La parabole de l'enfant prodigue, in; Exegesis.
Problèmes de méthode et exercices de lecture (Genèse 22 et Luc 15), éd. F. Bovon,
G. Rouiller (Bibliothèque théologique) (Neuchâtel-Paris 1975) 36-54, 291-306;
F. Schnider, Die verlorenen Söhne, Strukturanalytische und historisch-kritische
Untersuchungen zu Lk 15, OBO 17 (Freiburg/Schweiz - Göttingen 1977) 42-66,
78-84, bes. 80 f., 95 (Lit.!).



22 Gott als Vater - Söhne Gottes

sein Gepräge ganz von der verzeihenden Liebe des Vaters 33, aber die

Situation, in der sich diese Liebe offenbart und bewährt, ist die Situation

eines Familienbesitzes mit zwei Erben. Die Wiederaufnahme des

jüngeren Sohnes in den Schoß der Familie mit allen Rechten 34 bedeutet
auch seine Wiedereinsetzung als Erben, und so erklärt sich der Groll
des Älteren, denn dieser muß nun sein Erbteil ein zweites Mal teilen 35.

33 So gäbe J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 128 dem Gleichnis lieber
den Namen «von der Liebe des Vaters»; E. Linnemann, Gleichnisse (s. Anm. 22) 83f.

F. Schnider, Die verlorenen Söhne (s. Anm. 32) 95 faßt die Bedeutung des

Gleichnisses wie folgt zusammen: «Ebenso handelt die Kleine Einheit Lk 15,11-32
nicht einfach von der Wiederfindung des jüngeren Sohnes, wobei der ältere Sohn
der Opponent des jüngeren Sohnes ist.... auch nicht nur von der je verschiedenen
Verlorenheit von zwei Kategorien von Menschen vor Gott... oder einfach von der
grenzenlosen Barmherzigkeit und Liebe Gottes (vgl. Jeremias), sondern letztlich
von der wiederzugewinnenden Gemeinschaft der zwei Söhne, also aller, mit dem
Vater...» (Hervorhebung von mir, A. S.) (Dieser Bedeutung der Einheit Lk 15.11-32
dient — mehr als es F. Schnider betont hat — gerade das Element des Familienbesitzes,

an dem der Jüngere neu Anteil bekommt, während der Ältere seinen Anteil daran
nie verloren hatte; m. a. W. Symbol oder Veranschaulichung der Gemeinschaft
zwischen Vater und den beiden Söhnen ist der reale Besitzanteil, der allen von ihnen, aber
in verschiedener Weise, am Familienbesitztum am Ende der Erzählung zukommt.)

34 Die Übergabe des Gewandes, der Schuhe und namentlich des Siegelrings hat
eine rechtliche Tragweite, denn sie kommt einer Übertragung von Vollmacht gleich,
siehe J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 130 (der auf 1. Makk 6.15 verweist);
E. Linnemann, Gleichnisse (s. Anm. 22) 83 ; F. Bovon, Enfant prodigue (s. Anm. 32)
47 ; K. H. Rengstorf, Die Re-Investitur des verlorenen Sohnes in der Gleichniserzählung

Jesu Lk 15,11-32 (Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes Nord-
rhein-Westfalen, Geisteswissenschaften, 137) (Köln-Opladen 1967); J. D.M. Der-
rett, The Parable of the Prodigal Son, in: NTS 14 (1967—68) 66 (dieser Aufsatz ist
in erweiterter Form neu abgedruckt in: Law in the New Testament [London 1970]
100-125, hier S. 113, mit einer Kritik von Rengstorfs Studie; mit biblischen und
außerbiblischen Parallelen) ; vgl. die folgende Anm.

35 Ich folge mit dieser Erklärung D. Daube, Inheritance in Two Lucan Peri-
copes, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Romanistische
Abteilung 72 (1955) 326-334, bes. 329-333: der Vater hat dem jüngeren Sohn die
Abfindungssumme ausbezahlt, durch die er alle Rechte auf weitere Anteile am Erbe
aufgibt. Dabei bleibt der Vater Besitzer seines Gutes, während der ältere Sohn nach
dem Ableben des Vaters den ganzen väterlichen Besitz erben wird.

J. D. M. Derrett, Prodigal Son (s. Anm. 34) 59-68 (2. Fassung: S. 104-116)
erklärt die Situation anders: dem Jüngsten zahlt der Vater die Abfindung aus, die
alle weiteren Rechte auf ein künftiges Erbe aufhebt, während er dem Ältesten
seinen Besitz schenkt (so ist V. 72 zu verstehen : « er verteilte ihnen [sc. seinen Söhnen]
das Vermögen»), aber so, daß der Vater zu seinen Lebzeiten die Nutznießung und
die Gewalt über die Führung des Gutsbesitzes behält. Derretts Lösung wurde
schon von Daube, a. a. O. 330, als eine mögliche Lösung bezeichnet, aber dann
zugunsten der oben dargelegten beiseite geschoben. (Derretts Lösung übernimmt G.

Bornkamm, Vaterbild [s. Anm. 4] 139.)
Zugunsten von Daubes alternativer (und von Derrett festgehaltener) Inter-



Gott als Vater - Söhne Gottes 23

Im Gleichnis vom Sohn, der um Brot bittet (Mt 7.9-11; Lk 11.11—

13) und in dem Bildwort Jesu zur Kanaanäerin (Mk 7.27 f.; Mt 15.26 f.)
ist stillschweigend die liebende Verantwortung der Eltern für ihre
Kinder vorausgesetzt36 : den Kindern gibt man selbstverständlich,

was sie brauchen, und man gibt es ihnen zuerst vor allen andern.
So erscheinen die Väter in den Gleichnissen Jesu als Menschen,

die ihre Söhne lieben und für sie sorgen, die aber auch elterliche Gewalt

besitzen und anwenden und die ihren Besitz ihren Söhnen vererben. Weil
diese Väter in den Gleichnissen für Gott stehen, werden alle diese Züge

aus der Bildseite der Gleichniserzählungen bedeutungsvoll für Jesu
Vaterbild Gottes, das zur Sachhälfte der Gleichnisse gehört.

Bei Paulus ist die Gottessohnschaft der Christen Teilhabe an der
Gottessohnschaft Jesu Christi, Annahme der Knechte an Sohnesstatt,

Empfang des Geistes und Anteil am Erbe Gottes (Gal 4.4-7 ; Rom

8.15-17). Was bedeutete für Paulus «Vater» und «Sohn», so daß er
diese Namen als geeignete Bildbegriffe verwenden konnte, um das

Verhältnis Gottes zu Jesus und zu den Gerechtfertigten zu bezeichnen?

Wie bei den Gleichnissen Jesu gilt diese Frage der «Bildhälfte» der Namen

pretation sprechen zwei Umstände: 1. Sie ist dem talmudischen Recht konform,
Daube, a. a. O. 330, Derrett, a. a. O. 61-63; 2. V. 31 «und alles Meine ist dein»
scheint darauf zu deuten, daß alles schon dem Ältesten gehört, so daß der Jüngste
nichts mehr als Erbe zu erwarten hat.

Aber die von Daube bevorzugte Deutung der Sachlage erklärt besser die stark
betonte Wiedereinsetzung des Sohnes in seine Rechte (s. Anm. 34). Wie konnte ihn
sein Vater so wieder in Stellung und Rechte eines Sohnes einsetzen, wenn er nicht
mehr der Eigentümer, sondern nur noch der Nutznießer seines Gutes war Wie der
Vater seinem Sohn seinen Erbteil als Abfindung auszahlen konnte, so konnte er ihn
als Erben auch wieder einsetzen.

V. 12 und 31 (siehe oben) können auch bei dieser Interpretation sinnvoll
verstanden werden. V. 31 spricht «die enge Interessengemeinschaft zwischen Vater
und älterem Sohn» aus, Daube, a. a. O. 333; V. 12 bezeichnet die Disposition, nach
der der Ältere alleiniger Erbe wird, weil der Jüngere nach seiner Abfindung keine
Ansprüche mehr zu stellen hat.

Die hier festgehaltene Interpretation Daubes (ihm folgt K. H. Rengstorf,
Re-Investitur [s. Anm. 34] 21-27 u. passim) erklärt insbesondere die Vollmacht, die
der dem Jüngsten verliehene Ring ausdrückt: es ist die Vollmacht des Sohnes und
Erben, während Dbrrbtts Auskunft, a. a. O. 66, er sei jetzt «der Bevollmächtigte
des Vaters», «er sei Sohn mit allen Privilegien eines Sohns» unbestimmt und vage in
bezug auf den Inhalt dieser Privilegien bleibt (dasselbe gilt für J. Jeremias, Gleichnisse

[s. Anm. 22] 130; E. Linnemann, Gleichnisse [s. Anm. 22] 83).
36 Vgl. zum Gleichnis vom bittenden Sohn A. JOlicher, Gleichnisse (s. Anm.

31) 36-44; J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 143 f.; G. Bornkamm, Vaterbild
(s. Anm. 4) 141 ; zum Bildwort von den Kindern und Hündlein A. Jülicher, a. a. O.

254-259; J. Jeremias, a. a. O. 118, Anm. 2.



24 Gott als Vater - Söhne Gottes

«Vater» und «Sohn», also den Aspekten des Vater-Sohn-Verhältnisses,
die Paulus aufgriff, um mit ihrer Hilfe einen theologischen Sachverhalt
auszudrücken. Die Söhne stehen im Gegensatz zu den Sklaven (Rom
8.14-15; Gal 4.1-3). Das Gemeinsame zwischen Söhnen und Sklaven
ist die gemeinsame Zugehörigkeit beider zum Haus, zur Familie, zum
Herrn des Hauses und Vater der Familie (Gal. 4.1-2). Der Unterschied,

zwischen Söhnen und Sklaven ist das Besitzrecht, das nur den Söhnen

zusteht.
Paulus setzt somit voraus, daß «der Sohn bzw. die Söhne oder

Kinder eo ipso Erben» 37 sind, wie es jüdischem und griechischem Recht

entspricht. Dieser Disposition des Rechts entspricht das Rechtsempfinden,

daß das Eigentum nicht eigentlich privates, persönliches Besitztum

des Vaters, sondern der Besitz der Familie ist. Sobald man den

Besitz als Familieneigentum empfindet, wird die Erbfolge Vater -
Söhne (oder Kinder) unausweichlich, denn nur so bleibt das Besitztum
an die als Geschlechterfolge verstandene Familie gebunden 3S. Es gehört
deshalb untrennbar zur Stellung des Sohnes, daß er Anwärter auf den

väterlichen Besitz ist.
Mit der Anwartschaft ist anderseits gegeben, daß der Sohn noch

nicht über das Erbe als über sein aktuelles Eigentum verfügen kann.
Die bloße Anwartschaft eines Eigentümers auf seinen Besitz, der seiner

Verfügungsgewalt noch nicht unterliegt, ist besonders anschaulich im
Falle eines unmündigen Erben, der unter Vormundschaft steht. So erklärt
sich die Einführung auch dieses Verhältnisses Vormund - unmündiger
Erbe in das paulinische Bild der Gottessohnschaft (Gal 4.1-3) 39. Bei

37 W. Förster, xXïipovôjxoçin: ThWNT 3 (Stuttgart 1938 21957) 767, Z.46f.,
der sich ausgesprochenermaßen auf P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament

aus Talmud und Midrasch III (München 21954) 545—549 stützt. Siehe Mai-
monides, Mischneh Thora, Buch 13, Traktat V, Kap. 1 (engl. Übersetzung: J. J.
Rabinowitz, The Code of Maimonides, Book 13 The Book of Civil Laws [Yale
Judaica Series, 2] [New Haven-London 1949] 260 ff.).

38 Siehe zu diesem Begriff des Familienerbes unten Abschnitt 6, S. 28-34 (mit
der dort zitierten Lit.).

39 Zur Gottessohnschaft bei Paulus vgl. z. B. J. Blank, Paulus und Jesus.
Eine theologische Grundlegung (Studien zum Alten und Neuen Testament 18)

(München 1968) 258-278, bes. 271-278: «... uioOeatcc (ist) ein Begriff der
Rechtssprache und (meint) einen entsprechenden Rechtsakt..., nämlich den Vorgang
der Adoption, wodurch ein Mensch de iure als Sohn angenommen, in die Sohnesrechte

eingesetzt wird, mit allen Rechtsfolgen insbesondere für das gesetzliche
Erbschaftsrecht » (S. 271) (Hervorhebung von mir, A. S.) ; W. Thüsing, Per Christum
in Deum. Studien zum Verhältnis von Christozentrik und Theozentrik in den pau-
linischen Hauptbriefen (Neutestamentliche Abhandlungen, N. F. 1) (Münster 1965)



Gott als Vater - Söhne Gottes 25

Paulus liegt also dem Bilde der Gotteskindschaft die Vorstellung vom
Sohne zugrunde, der als Sohn Erbe des Familieneigentums ist, auf das

er eine sichere Anwartschaft hat, aber über das er jetzt noch keine
Verfügungsgewalt besitzt. Die sichere Aussicht auf den Besitzantritt des

Familieneigentums ist das bezeichnende Merkmal, das den Sohn von
einem Sklaven unterscheidet, der ja auch zur Familie gehört und von
ihr unterhalten wird, ohne jedoch die Anwartschaft auf den Familienbesitz

zu haben.

5.

Dem Leser ist inzwischen aufgefallen, daß sowohl in den Gleichnissen

Jesu als auch in den paulinischen Hauptaussagen zur
Gottessohnschaft im Römer- und Galaterbrief das Verhältnis Vater-Sohn mit
Vorliebe in seiner gesellschaftlichen und rechtlichen Gestalt erscheint.

116-121 (die Beobachtung Thüsings, S. 118 u. 119 f., daß die Sohnschaft auch eine
eschatologische, noch ausstehende Gabe ist, entspricht ganz der Anwartschaft des

Erben, die ein gegenwärtiges Recht ist, dessen Folgen sich jedoch erst beim Antritt
des Eigentums ganz entfalten werden. Paulus hat wohl das Bild des Erben auch
deshalb gewählt, weil es den Aspekt des « Schon jetzt -und noch mehr » [den Ausdruck
verwendet mein Kollege H. J. Venetz] an der neutestamentlichen Eschatologie
prägnant in einen Begriff faßt); A. Duprez, Note sur le rôle de l'Esprit-Saint dans
la filiation du chrétien. A propos de Gai. 4,6, in: Rech, de Science religieuse 52

(1964) 421-431 zeigt, daß die Anwartschaft des Sohnes und Erben, also der
gegenwärtige Anteil, den der Erbe am Eigentum schon besitzt und der ihm das Recht auf
den künftigen Besitzantritt verleiht, der heilige Geist selber ist: für Paulus ist die
Gegenwart des Geistes der Beweis und das Pfand, das auf das Familieneigentum
Gottes ein Anrecht gibt; so interpretiert auch O. Kuss, Der Römerbrief (Regensburg

21963) 601 : «Das Sohnsein mit allen Rechten, vor allem dem Erbrecht (V. 17),
...ist... das Pneuma, das Heil schlechthin in einer Zwischenzeit, welche der
endgültigen Vollendung vorausgeht... Es ist das Pneuma ein Pneuma, welches
Sohnschaft 'bewirkt' ...» (Hervorhebung von mir, A. S.), vgl. 606: «...wenn... wir
'Söhne', 'Kinder' sind, dann folgt daraus der Besitz des ewigen Lebens oder doch
die rechtmäßige Anwartschaft darauf - denn Kindesrecht, Sohnesrecht ist
Erbrecht. »

Ferner siehe C. Spicq, O. P., Théologie morale du Nouveau Testament, t. 1,
EB (Paris 1965) 84-89, 433-450 (5. Exkurs: Adoption filiale et adoption en
fraternité) (reichste Literaturhinweise zum Recht von Sohnschaft und Erbschaft) ;

W. Förster, xXïjpévofxoç (s. Anm. 37) 783, Z. 34-785, Z. 21.
E. Käsemann, An die Römer, HNT 8a (Tübingen 21974) 216 (zu Rom 8.15):

«Der ursprüngliche Sinn von 'Adoption' schwingt hier bei uEoOscrEa kaum noch mit...
Kindschaft... ist... Anwartschaft und gegenwärtige Partizipation an der Basileia ...»
(Hervorhebung von mir, A. S.) ; vgl. noch S. 218; siehe J. Jocz, «The Son of God»,
in: Judaica 13 (1957) 129-142, bes. 141 f.



26 Gott als Vater - Söhne Gottes

Nicht nur die väterliche Autorität über die Söhne wird in diesen Texten
ausdrücklich vorausgesetzt. Betont ist der gemeinsame Besitz der Familie,
über den der Vater verfügt als Herr und Meister, und auf den der Sohn

die sichere Anwartschaft hat als Erbe.
In dem eingangs gewonnenen Überblick über die Interpretationen

von Gottes Vaterschaft und der ihr auf seifen der Menschen
entsprechenden Sohnschaft im Alten Testament spielt nun jedoch die Symbolik
des Familienbesitzes Gottes, dessen Erben und daher Miteigentümer
Menschen oder auch himmlische Wesen sein sollten, höchstens eine

Aschenbrödelrolle 40. Rät uns nicht das Neue Testament, namentlich

40 Die konsequenteste Deutung der Vaterschaft Gottes und der ihr
entsprechenden Sohnschaft Israels als Rechts-, Schutz- und Erbverhältnis findet sich in dem
originellen und suggestiven Abschnitt «Die Gottesfamilie» von O. Procksch, Theologie

des Alten Testaments (Gütersloh 1950) 503-512, bes. 505-511 : «Daß die Gottheit

als Vater, Bruder, Verwandter angesprochen wird, erklärt sich... schwerlich
aus der Annahme ursprünglicher Blutsverwandtschaft zwischen Gott und Mensch
Es muß ein Rechtsverhältnis in den Namen Vater, Bruder, Verwandter
ausgedrückt sein (S. 506) Und zwar hat Israel das Erstgeburtsrecht bei Jahve dieses
aber besteht im Erbrecht auf Jahves Besitztum (S. 509) Mit der Kindschaft hängt
die Erbschaft untrennbar zusammen; ist Israel von Jahve in das Sohnesverhältnis
aufgenommen, so ist es auch Gottes Erbe...» (S. 510) (Hervorhebungen von mir,
A. S.). Diese Interpretation von Jhwhs Vaternamen schließt nicht aus, daß der
Name Vater auch die Liebe und das « Vaterrecht» Jhwhs über Israel mitbeinhaltet
(S. 507-509). J. de Fraine, Adam und seine Nachkommen. Der Begriff der
'Korporativen Persönlichkeit' in der Heiligen Schrift (Köln 1962) 124-128, französ.
Originalausgabe: Adam et son lignage. Etudes sur la notion de «personnalité
corporative» dans la Bible (Museum Lessianum, Section biblique 2) (Bruges 1959) 116—

121 zeigt, daß «Sohn» oft «Erbe, vollberechtigter Nachfolger» bedeuten kann, so daß
an die physische Abstammung kaum mehr gedacht ist; ebenso braucht «TT,
zeugen» keine physische Zeugung zu bezeichnen, sondern kann die Übertragung
von rechtlichen Titeln bedeuten. (Nach F. Willesen, The Yälid in Hebrew Society,
in: StTh 12 (1958) 192-210, bes. 199-202 setzt der Begriff TT, den er als Sklave,
abhängige Person deutet, voraus, daß "ib1 tatsächlich eine weitere Bedeutung besaß
als «zeugen» und «gebären» im physischen Sinn. Nach ihm kann es auch «adoptieren»,

«anwerben», «als Sklaven erwerben» bedeuten.) De Fraine verwendet indessen
diese Beobachtung nicht als Schlüssel, der das Verständnis von Gottes Vaternamen
und der zu ihm gehörigen Kindschaft erschließt.

Folgende Studien zu Gottes Vaterschaft und zur Gotteskindschaft richten die
Aufmerksamkeit auf das Familienerbe, das Vater und Sohn gemeinsam gehört, und
dessen Erbe der Sohn ist: O. Bauernfeind, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 1798 f.;
M. E. Boismard, Dieu notre père (s. Anm. 2) 69 (zu Dtn 32) ; H. Gese, Natus ex
Virgine (s. Anm. 3) 79-82 136-139 (in bezug auf die Davididen, die auf dem
« Familienerbe» Jhwhs, der nähHä Jhwhs, nämlich dem Zion, den eigentlichen
nähHä - Fterrn, Jhwh, repräsentieren, dergestalt, daß die ewige Dauer des
Erbbesitzes Jhwhs den ewigen Bestand der davidischen Sachwalter auf diesem
Erbeigentum einschließt, und daß der Davidide bei seiner Thronbesteigung «Erbe»



Gott als Vater - Söhne Gottes 27

die Gleichnisse Jesu und Paulus, das ganze Dossier nochmals zu öffnen,

um es unter diesem Gesichtspunkt neu zu prüfen? Ist es nicht schon

im Alten Testament in manchen Fällen dieses Bild eines gemeinsamen
Familien- und Erbbesitzes mit Gott als dem Eigentümer und dem
Menschen als dem Erben, das ganz natürlich für Gott den Vaternamen und
für die Menschen den Namen Gottessöhne mit sich brachte, ohne daß

an Zeugung oder Bande des Blutes gedacht ist? Ist nicht auch dieses

Bild der Familie als einer Besitzgemeinschaft und daher Interessen-
und Lebensgemeinschaft mit im Spiel, wenn Gott Vater heißt? Es

geht also um eine Ergänzung der eingangs zusammengestellten
Deutungen von Gottes Vaterschaft und der ihr entsprechenden Sohnschaft
bei himmlischen Wesen und Menschen. Bringt der Inhalt des

Vaternamens oder seine Assoziations- und Evokationskraft im Alten Israel
nicht auch noch eine andere Saite zum Tönen, nämlich die mit dem
väterlichen Familienerbe verbundene Vorstellungswelt, für die wir
unser Gehör neu schärfen müssen

dieses Gottesbesitzes wird, Ps 2.7); Gese entfaltet denselben Gedanken erneut in
seinem Vortrag: Der Messias, in: Zur biblischen Theologie. Alttestamentliche
Vorträge (Beiträge zur evangel. Theologie 78) (München 1977) 130-133.

Ganz entgegengesetzt ist das Urteil bei Th. de Kruijf, Der Sohn (s. Anm. 2)
9: «Eine vereinzelte explizite Verbindung des Themas vom Erbteil (sie!) mit dem
vom Sohne Gottes findet sich in Jr 3,19» (Hervorhebung von mir, A. S.); zur
gleichen Stelle bei Jer schreibt J. Dupont, Béatitudes III (s. Anm. 2) 657, Anm. 3

ohne Einschränkung: «Accorder à Israel le nom de 'fils', cela signifie pratiquement
pour Dieu: mettre Israël en possession d'un magnifique héritage» (Hervorhebung von
mir, A. S.).

Das Verhältnis der Gottheit zu ihren Verehrern als solidarisch helfender
Verwandter in der alten israelitischen Religion stellt einleuchtend dar E. Dhorme,
L'évolution religieuse d'Israël (s. Anm. 5) 313-318. Nach einer ähnlichen, rechtlichen
Seite hin ist der Vatername Gottes gedeutet bei D. Daube, Rechtsgedanken in den
Erzählungen des Pentateuchs, in: Von Ugarit nach Qumran. Beiträge zur alttesta-
mentlichen und altorientalischen Forschung (EissFELDT-Festschrift), BZAW 77

(Berlin 1958) 32-41, für unsern Zusammenhang S. 35-37 : Der Auszug aus Ägypten:
Wiedererwerbungsrecht ; danach bezeichnet der Vatername Gott als nächsten
Verwandten, der sein Lösungsrecht, sein Wiedererwerbsrecht ausübt. Die Vaterschaft
Gottes bezeichnet somit die Verwandtensolidarität Gottes mit seinem in Sklaverei
geratenen Sohn Israel, und sie hat den rechtlichen Hintergrund und Inhalt des
Institutes des israelitischen Löserechts.

F. Dreyfus O. P., Le thème de l'héritage dans l'Ancien Testament, in:
RSPhTh 42 (1958) 3-49 schreibt unumwunden (S. 3) : «Ce que le vocabulaire de la
y.AriQOVojiÂa a pour mission d'exprimer, c'est un mystère aussi central que celui de
notre participation à la filiation divine» (zu Rom 8.17; Hervorhebung von mir,
A. S.); siehe auch S. 39 f. zu Jer 3.19, S. 42 zu Ps 2.8: an beiden Stellen erscheint
Gott als Vater, insofern er ein Erbe gibt. - C. Orrieux, paternité de dieu (s. Anm. 1)
64 erwägt kurz die Erbschaft als einen Hauptinhalt von Ex 4.22 f.



28 Gott als Vater - Söhne Gottes

Um diese Fragen zu beantworten, ist es unerläßlich, Einsicht in
die Eigenart der Familie und des Familien- oder Erbbesitzes im Alten
Israel zu gewinnen. Danach wird es nützlich sein, die alttestament-
lichen Texte, in denen Jhwh als Vater erscheint, unter diesem Gesichtspunkt

erneut zu deuten.

6.

Nach altisraelitischem Empfinden war der Besitz, namentlich der

Grundbesitz, das Eigentum der Familie. Die Familie ihrerseits ist nicht
nur der Verband der in der Gegenwart lebenden Blutsverwandten,
sondern sie ist die ganze Kette der Generationen, anders gesagt: sie ist
ein Geschlecht in dem Sinne, in dem wir von einem adligen Geschlecht

oder Haus reden. Was diese Generationen durch die Zeiten hindurch
verbindet, ist nicht nur die Abstammung vom gleichen Ahnen, die

Blutsverwandtschaft mit ihm, sondern das ist auch der Name des

Stammvaters, der auf Nachkommen übergeht, und sein Besitz, der

gleich wie der Name von Generation zu Generation weitergegeben wird.
Das Hebräische hat für dieses Familieneigentum den besonderen Begriff
der nbm, des Familienerbes, geprägt. Damit ist der Grund und Boden
eines Geschlechts bezeichnet, den eine Generation der Familie von der

vorhergehenden übernimmt, um ihn der nachfolgenden weiterzureichen,
und der unveräußerlich ist und ungeschmälert den kommenden
Generationen des Geschlechtes bewahrt bleiben sollte 41. Gerade die Unver-

41 Zu diesen Zusammenhängen kann man etwa vergleichen J. Pedersen,
Israel. Its Life and Culture I-II (London-Copenhagen 1926) 46-60 und bes. 81-96
(allerdings hat P. das «Familienerbe», die roiU, nicht als konstitutiven Wesensbestandteil

der Familie aufgefaßt, so daß seltsamerweise im Index der hebräischen
Wörter nbnj in Bd. I überhaupt nicht figuriert! P. gibt dem Besitz und Reichtum
als Ausfluß der Person, a. a. O. 228-230, große Bedeutung. Diese doppelte Behandlung

des Eigentums als Familienerbe und als Gewicht der Einzelpersönlichkeit sowie
das Verständnis der Familie als «psychic community », a. a. O. 50 und 53, konstituiert
durch Blutsverwandtschaft, a. a. O. 47,f., und durch gemeinsame Wesensmerkmale, die
allen Gliedern der Familie den Stempel einer Gemeinsamkeit des Wesens aufdrücken,
a. a. O. 48-49, 57, sind zu einseitig und lassen den Aspekt des Familienbesitzes als
eines Wesensbestandteiles und Kontinuums des Geschlechtes - analog zum Namen des

Ahnvaters (siehe Ende dieser Anm.) - außer acht. Wichtig ist bei P. jedoch die
Beobachtung, daß wo immer von Gemeinschaft die Rede sein soll, das A. T. diese
Gemeinschaft mit dem Bilde der Familie ausdrückt, a. a. O. 49) ; J. Herrmann,
nb und bru im AT, in : ThWNT 3 (Stuttgart 1938 21957) 768-775 (der aber leider
das Rechtsempfinden und die profanrechtlichen Aspekte des «Familienerbes» nur
streift, um sogleich die theologische Verwendung der Wörter «Erbe» und «erben»



Gott als Vater - Söhne Gottes 29

äußerlichkeit, an der das Alte Testament wenigstens in der Theorie
immer festgehalten hat, zeigt nun deutlich, daß dieses Familienerbe

zum Geschlecht gehört, ganz wie der Name des Vaters zu ihm gehört.
Ohne Familenerbe keine Familie!

Daß die Familie, das Geschlecht, eigenes Land besitze, das ist
deshalb notwendig, weil sie ihre Toten in ihrem Eigentum bestatten können
muß, so daß das ganze Geschlecht, Gestorbene, Lebende und Zukünftige
beieinander versammelt bleiben. Das ist der Sinn der Erzählung, wie

zu beschreiben) ; L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament.

Eine wortgeschichtliche Untersuchung, BWANT 4.F., Heft 24 (Stuttgart
1938) (Darmstadt 1967) 43-58 (die Begriffe für Familie und ihre Bedeutung) ;

F. Horst, Das Eigentum nach dem Alten Testament, in: Kirche im Volk, Heft 2

(Essen 1949) 87-102, bes. 88-93 Gottes Recht. Studien zum Recht im Alten
Testament (Theologische Bücherei 12) (München 1961) 203-221, bes. 205-212 (die
Eigentumsverhältnisse, bes. das Eigentum an Grund und Boden) ; Ders., Zwei
Begriffe für Eigentum (Besitz) : nS~l und niflN, in: Verbannung undHeimkehr.
Beiträge zur Geschichte und Theologie Israels im 6. und 5. Jahrhundert v. Chr.
Festschrift W. Rudolph, hrsg. v. A. Kuschke (Tübingen 1961) 135-156, bes. 138 f.,
145-149 (nahalä des Einzelnen in Israel) ; R. de Vaux, Das Alte Testament und
seine Lebensordnungen I (Freiburg-Basel-Wien 21964) 45-51 (Familie), 96-98
(Erbfolge), 267-270 (Familienbesitz) ; vgl. ferner G. Wanke, nbrtj nahalä Besitzanteil,

in: ThHWAT II (München-Zürich 1976) 55-59 (Lit.); G.'von Rad,
Verheißenes Land und Jahwes Land im Hexateuch, in: ZDPV 66 (1943) 191-204, bes.
192—194, 196—198 Gesammelte Studien zum Alten Testament (I) (Theologische
Bücherei 8) (München 1965) 87—100, bes. 88 f., 92 f. interessiert sich für den
Erbbesitz der Stämme ; F. Dreyfus O. P., Héritage (s. Anm. 40) 4, Anm. 4 bietet weitere

Lit. und beschreibt auf S. 8 f. die Bedeutung des Verbums wie folgt: «L'accent
est... mis... sur le caractère stable, permanent, de la possession. La meilleure
traduction de ce verbe nahal serait peut-être 'posséder à titre de patrimoine'. En effet,

l'objet possédé, est toujours un bien de nature durable, la plupart du temps un
bien foncier ...; il en résulte que le sujet adéquat de la possession, dans le cas de la
racine nahal, est une lignée ou un clan, non un individu isolé» (Hervorhebungen von
mir, A. S.).

Besonders eindrücklich zeigt den Zusammenhang zwischen Familie und Landbesitz

der Familie H. C. Brichto, Kin, Cult, Land and Afterlife - a Biblical Complex,

in: HUCA 44 (1973) 1-54, bes. S. 9: «No individual may sell his land forever,
alienating it from the line of his heirs This prohibition derives from the vertical
und horizontal aspects of land ownership. Vertically, it is the property of the family
in time past and future Horizontally, it is the property of the family as the living
generation» (Hervorhebung von mir, A. S.); auf S. 21-27 zeigt B., daß der Name,
der fortdauern soll (z. B. in Ruth 4.5, 11, 14, 17), die Geschlechterlinie, die Gesamtheit

der Nachkommen eines Geschlechts und somit das Geschlecht selbst in seiner
diachronischen Erstreckung ist.

Eine Darstellung der altisraelitischen Familie und bes. der Stellung des Vaters
in ihr findet sich bei L. Perlitt, Vater (s. Anm. 1) 50-101, bes. 52-73; die Akzente
werden hier aber anders gesetzt; die Bedeutung des erblichen Familienbesitzes für
das Verhältnis zwischen Vätern und Söhnen empfängt keine Aufmerksamkeit.



30 Gott als Vater - Söhne Gottes

Abraham die Höhle Machpela erwirbt (Gen 23) 42, und solche Anschauungen

von der Familie, ihrem Fortleben und ihrem eigenen Grundbesitz

stehen wohl auch hinter dem 4. Kapitel des Büchleins Ruth43.

In diesen Anschauungen findet ja auch das Löse- oder Rückkaufsrecht

der Verwandten auf den aus der Familie veräußerten Grundbesitz
seine Begründung: der Boden muß in der Familie bleiben44, genauso
wie die Leviratsehe den Namen des Verstorbenen weiterleben läßt,
so daß sein eigenes Geschlecht den Grund, in dem er begraben liegt,
als unveräußerliches Familienerbe hütet und durch die Generationen
hindurch bewahrt45.

Die Leviratsehe - darauf sei ausdrücklich die Aufmerksamkeit des

Lesers hingezogen - ist für unseren Gegenstand besonders aufschlußreich:

sie ist eine Rechtsfiktion, denn der aus ihr geborene Sohn und
Stammhalter des Geschlechtes ist nicht der physische Sohn des

vorhergehenden Stammhalters. Die Sohnschaft ist hier von der realen Zeu-

42 Dies hat H. C. Brichto, Kin, Cult, Land and Afterlife (s. Anm. 41) 8-10
dargestellt. Die These B. s in seinem Aufsatz ist es, daß das Leben nach dem Tode
dem Alten Israel durchwegs als Tatsache galt (also nicht erst am Ausgang der alt-
testamentlichen Periode geglaubt wurde), und daß dieses Leben nach dem Tod
vom Grab abhing, für welches ein Familiengrundstück und eine das Grundstück
bewahrende und fortvererbende Familie unentbehrlich war. Das Interesse des alten
Israel an Nachkommenschaft und an der Unveräußerlichkeit des Familienerbes
findet somit seine Erklärung im Glauben an das Fortleben nach dem Tode, denn
beides ist unabdingbare Bedingung, daß ein Fortleben nach dem Tod möglich wird:
«The condition of the dead in this afterlife is, in a vague but significant way,
connected with proper burial upon the ancestral land and with the continuation on the
land of the dead's proper progeny » (a. a. O. 23) (Hervorhebung von mir, A. S.).

Siehe dazu ferner G. Quell, Die Auffassung des Todes in Israel (Habilitationsvorlesung)

(Leipzig-Erlangen 1925) 11-26, bes. 13 f., 26. Auch R. de Vaux,
Lebensordnungen I (s. Anm. 41) 267 erwähnt ausdrücklich die Gräber auf dem
Familiengrundstück, ebenso G. von Rad, Verheißenes Land (s. Anm. 41) 197 92 f. ; vgl.
F. Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 138.

43 Dies scheint mir H. C. Brichto, a. a O. 11-22, in Auseinandersetzung mit
der älteren Lit., einleuchtend gezeigt zu haben.

44 Zum Löserecht auf Familiengrundbesitz kann man vergleichen R. de Vaux,
Lebensordnungen I (s. Anm. 41) 267-270; J. Pedersen, Israel I-II (s. Anm. 41)
83-85, 88; H. Ringgren, SmJ, S.X3, mSxJ, in: ThWAT I (Stuttgart-Berlin-Köln-
Mainz 1973) 884-890, bes. 886 f., usw.

Vgl. den oben (in Anm. 40) angeführten Aufsatz von D. Daube,
Rechtsgedanken.

45 Zur Leviratspflicht siehe z. B. R. de Vaux, Lebensordnungen I (s. Anm. 41)
72-74; J. Pedersen, Israel I-II (s. Anm. 41) 77-81, 91-95; H.-J. Boecker, Recht
und Gesetz (s. Anm. 3) 105 und bes. H. C. Brichto, Kin, Cult, Land and Afterlife
(s. Anm. 41) 11-22; Z. W. Falk, Hebrew Law in Biblical Times. An Introduction
(Jerusalem 1964) 159 f.



Gott als Vater - Söhne Gottes 31

gung durch den Vater gelöst! Sie besteht vielmehr «nur» aus der
Weiterführung des Namens und des Familienbesitzes mit dessen Vorfahrengräbern.

An der Weiterführung des Namens und der Erhaltung des

Familienerbes ist offenbar viel mehr gelegen als an der ununterbrochenen

Abstammung durch Zeugung von den Vorfahren. Oder genauer: in
die Familie tritt man nicht nur als vom Vater selbst gezeugter Sohn;
Verwandtschaft zwischen Vater und Sohn wird nicht nur durch Zeugung
konstituiert; Zeugung kann sogar fehlen! Aber nie fehlen darf die

Fortführung des Namens und die Erbfolge auf dem Familieneigentum. Wesentlich

und unentbehrlich an der Sohnschaft ist somit nicht die physische

Zeugung und der dadurch geschaffene spezifische Grad der
Blutsverwandtschaft: die können wegfallen; wesentlich ist vielmehr die Weiter-

führung des Geschlechtes in dessen eigenem Familienerbe!
Die israelitischen Geschlechter haben nun nach der biblischen

Auffassung ihr Familienerbe von Gott empfangen. Das drückt die Landzuteilung

durch das Los aus; darauf beruht ihr Recht auf den Boden im
Lande, und so ist das Familienerbe Pfand und Beweis, daß die Familie
Anteil an der Landgabe Jhwhs mit all ihren Segnungen hat46.

Ist das Geschlecht der eigentliche Eigentümer des Familienerbes,
kann man nicht im strengen Sinn von Privateigentum des

Familienoberhauptes, des Vaters, sprechen 47. Er ist vielmehr so etwas wie ein

Treuhänder sowohl im Auftrage seiner Väter, von denen er das
Familienerbe empfing, als auch im Auftrage seiner Söhne und Kindeskinder,

für die er es bewahren muß, um es ihnen bei seinem Tode zu
vermachen. Der Israelit hat ja keine Testierfreiheit ; er muß sein Erbe

46 Zum Land als Besitztum Jhwhs, Lev 25.23, siehe G. von Rad, Verheißenes
Land (s. Anm. 41) 195-200 92-96 und F. Dreyfus, Héritage (s. Anm. 40) 31^-2
(bes. seit Jeremia ist der Gedanke häufig ausgesprochen, daß das Land Jhwhs
Erbbesitz ist, während die älteren Texte das Volk Israel als Jhwhs Erbe bezeichnen),
siehe auch J. Herrmann, x>.7)pôvop.oç in:ThWNT 3 (Stuttgart 1938 21957) 771,
Z. 30-38.

Die Landgabe an die israelitischen Stämme und Familien durch Verlosung in
Num 26.52-56; 33.54; 34.13; Jos 14.1-2.

47 Siehe F. Dreyfus O. P., Héritage (s. Anm. 40) 8 f. (vgl. das Zitat in
Anm. 41), bes. H. C. Brichto, Kin, Cult, Land and Afterlife (s. Anm. 41) 9 «each
individual possesses his land share subject to the overriding ownership of the family
as a whole» (Hervorhebung von mir, A. S.), siehe auch den Kommentar von N. H.
Snaith zur Naboth-Erzählung: «It (sc. Naboths Familienerbe) did not therefore
belong to Naboth, but to his whole family, past and yet to be born», zitiert bei
H. C. Brichto, a. a. O. 32, Anm. 50 (Snaiths Kommentar zu 1 Kön 21 in: The
Interpreter's Bible [New York-Nashville 1954] ad 1.).



32 Gott als Vater - Söhne Gottes

seinem Erstgeborenen oder jedenfalls einem oder allen seinen Söhnen

vererben48. In dieser obligatorischen Vererbung des Familienerbes

vom Vater auf Söhne ist noch einmal die Überzeugung wirksam, daß

das Eigentum unlösbar zum Geschlecht gehört49, oder umgekehrt gesagt :

daß das Geschlecht ohne Familieneigentum nicht denkbar ist.
Von den Söhnen aus gesehen bedeutet nun die obligatorische

Vererbung des Familiengutes auf sie die sichere Anwartschaft, die sie
grundsätzlich - und unter ihnen namentlich der Erstgeborene - auf dieses

Erbe besitzen. Während der Vater tatsächlicher Besitzer des Familienerbes

ist in den schon erwähnten Schranken seiner Verfügungsgewalt :

er darf oder sollte wenigstens das Familienerbe nicht veräußern, und
er muß es seinen Söhnen vermachen, sind doch die Söhne als Erben
ebenfalls Besitzer, aber erst in Anwartschaft.

Das Verhältnis von Vater und Söhnen ist somit im Hinblick auf das

Familienerbe folgendes: beide sind Besitzer des Familienerbes, der Vater
als Familienoberhaupt mit tatsächlicher Verfügungsgewalt, die Söhne
als Erben in zugesicherter feststehender Anwartschaft ohne Verfügungsgewalt

50. Der Vater hat also die aktuelle Verfügungsgewalt über den

48 Zum Erbrecht mit der obligatorischen Erbfolge auf die Söhne oder, falls keine
da sind, auf die Töchter siehe z. B. H.-J. Boecker, Recht und Gesetz (s. Anm. 3)

103-104; R. de Vaux, Lebensordnungen X (s. Anm. 41) 96-98. Siehe auch oben
S. 24 und Anm. 37.

Z. W. Falk, Hebrew Law (s. Anm. 45) 165-170 (F. spricht von der Testierfreiheit

des Vaters, aber nur in dem Sinne, daß nicht der Erstgeborene notwendigerweise

[Haupt-]Erbe sein mußte, jedenfalls nicht in der älteren Zeit vor der Disposition

Dtn 21.16—17). Daß der israelitische Vater früher frei gewesen war, seinen
Erstgeborenen zugunsten nachgeborener Söhne zu übergehen, ist auch für H. C. Brich-
to, Kin, Cult, Land and Afterlife (s. Anm. 41) 45 zweifelsfrei.

49 F. Dreyfus, O. P., Héritage (s. Anm. 40) 9: «Le bien foncier est vraiment
partie quasi physique du clan...)) (Hervorhebung von mir, A. S. : man setze daneben
Pedersens Ausdruck von der «psychic community», die die Familie darstelle, siehe
oben Anm. 41!), und in Anm. 25 zu Lev 25.10 Ende: «...und ihr sollt zurückkehren

jeder zu seinem Grundstück, und ihr sollt zurückkehren jeder zu seinem
Geschlecht»: «Recouvrer son patrimoine, c'est retourner dans son clan, dont on
s'était séparé en vendant sa terre»\ auf S. 21—26 zeigt D. in der Exegese von Gen 15

den inneren Zusammenhang zwischen der Nachkommen- und der Landverheißung :

die NachkommenVerheißung ist Bedingung und Voraussetzung für die Land
Verheißung, denn das Land kann nur dann als Erbe (vgl. Gen 15.3, 4, 7, 8) bezeichnet
werden, wenn Erben vorhanden sind, denn das Land als Erbe bedarf definitionsgemäß

des Geschlechtes, dessen Familienbesitz es ist.
50 Daß die Söhne schon Besitzer des Erbes zu Lebzeiten ihres Vaters sind,

kommt auch darin zum Ausdruck, daß der Vater ihnen den Besitz schon zu seinen
Lebzeiten übertragen kann, wie Dtn 21.15-17, 1 Chr 28.8 und Ez 46.16-18 zeigen,
siehe F. Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 151.



Gott als Vater - Söhne Gottes 33

Besitz vor den Söhnen voraus, nicht den Besitz als solchen. Denn dieser

Familienbesitz gehört ja weder dem Vater noch den Söhnen als

uneingeschränkter Verfügungsgewalt unterworfenes Privateigentum in
modernem Sinn, er gehört vielmehr dem Geschlecht und ist daher sowohl dem
Vater als der gegenwärtigen als auch den Söhnen als der nächstfolgenden
Generation zu treuen Händen anvertraut. Der Besitz der Familie ist -
wie das Geschlecht selber - das Umgreifende, die einzelnen Generationen
Übersteigende, so daß die Vertreter jeder Generation, der des Vaters
und der der Söhne, nur die wechselnden Hüter und Träger des allen
Generationen gehörenden Erbes sind 51.

50 stehen der Vater und seine Erben, die Söhne, unter dem gemeinsamen

Familienerbe, das bleibt, während sie vergehen. Der Vater hat
keinen größeren Besitzanspruch darauf - er hat jedoch die aktuelle

Verfügungsgewalt; die Söhne haben keinen minderen Besitzanspruch -
aber sie warten noch auf die Aktualisierung ihrer erst potentiellen
Verfügungsgewalt. Diese Differenz im gleichen Recht auf das beiden gemeinsame

Familienerbe macht das besondere Vater-Söhne-Verhältnis in der

israelitischen Familie aus. Der Vater sowohl als auch die Söhne und
Erben sind grundsätzlich gleichberechtigte Besitzer, denn beide gehören
zum Geschlecht, das durch das Familienerbe mitkonstituiert wird, der
Vater freilich mit einem zeitlichen Vorsprung, weil er die gegenwärtige
Generation repräsentiert, während die Söhne Vertreter der erst
heraufkommenden sind.

Dieses Verhältnis zwischen Vater und Söhnen ist von allen andern
Verhältnissen unter Menschen spezifisch verschieden. Nur hier begegnen
sich die grundsätzlich gleichberechtigten Eigentümer in einem gemeinsamen

Besitz, auf den die Söhne die feste Anwartschaft, der Vater das

begrenzte Verfügungsrecht haben. Nur innerhalb der Familie gibt es

gleichzeitig diese besondere Gemeinsamkeit des Besitzes mit dieser

Differenz der Rechte.

Sklaven unterstehen der Gewalt des Vaters wie die Söhne, aber sie

haben keine Anwartschaft auf das Familienerbe, denn sie gehören nicht
zum Geschlecht. Mit Außenstehenden, Nachbarn und Freunden, gibt es

51 F. Dreyfus, O. P., Héritage (s. Anm. 40) 12: «... le patrimoine commun,
la nàhalâh fondait la communauté de destin d'un groupe humain... hêleq est employé
en rigoureux parallèle synonymique avec nahalâh et, de fait... est souvent employé...
pour exprimer la communion, la communauté dans l'action» (Hervorhebung von mir,
A. S.). F. Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 150: «Wer N(ahala)-Rechte hat, hat
vor allem Anspruch auf Gemeinschaft und Versorgung.»

3



34 Gott als Vater - Söhne Gottes

keine Gemeinschaft des Besitzes, denn es fehlt dazu die Grundlage der
Familiengemeinschaft.

Mehrere biblische Stellen, an denen Gott Vater von Söhnen genannt
wird, empfangen von diesem altisraelitischen Empfinden für Familie
und Familieneigentum eine neue Beleuchtung. Im folgenden möchte
ich alle diese Stellen sammeln und näher betrachten, um das Vaterbild
Gottes von daher richtig ins Licht zu rücken.

7.

Diese alttestamentlichen Texte zerfallen in drei Gruppen : himmlische
Wesen, die Könige und Israel sind mit dem Namen von Gottessöhnen

ausgezeichnet. Gehen wir diese drei Kategorien der Reihe nach durch.

Himmlische Wesen

Als der Höchste die Völker als Erbbesitz anwies,
als er die Söhne des Menschen aufteilte,
da bestimmte er die Gebiete für die Völker entsprechend der
Zahl der Söhne Gottes 52,

während Jhwhs Volk zu seinem Anteil,
Jakob zu seinem ihm zugemessenen Erbteil wurde. (Dtn 32.8 f.)

52 Daß dies der ursprüngliche Text ist, und nicht die massoret. Lesart «nach
der Zahl der Söhne Israels», hat D. Barthélémy, Les Tiqquné Sopherim et la
critique textuelle de l'Ancien Testament, in: Congress Volume, Bonn, 1962, SVT 9

(Leiden 1963) 285-304, bes. zu Dtn 32.8 f. auf S. 295-303, nach andern gezeigt und
begründet, indem er gleichzeitig die verzweigten Folgen dieser Korrektur der
Schriftgelehrten nachwies.

Zu den himmlischen Wesen, die Gottessöhne heißen, vgl. W. Herrmann, Die
Göttersöhne, in: ZRGG 12 (1960) 242-251, bes. S. 248 (zu Dtn 32.8 f., 43) : für H.
bildeten die El- oder Elohimsöhne eine besondere Gruppe innerhalb des ugaritischen
Pantheons (S. 245-248), und analog dazu wären diese Söhne im A. T. als eine
Gruppe von Göttern zu verstehen, die neben Jhwh verehrt wurden (S. 250 f.). Es
wird aber im A. T. nirgends deutlich, daß die El-Söhne eine Göttergruppe neben
andern Göttern sind. Die Analogie mit den ugaritischen Texten ist nur unvollkommen.
Von einer Verehrung solcher El-Söhne fehlt im A. T. vollends jede Spur. Die Deutung

der El- oder Elohim-Söhne als Götter unter Jhwhs Oberhoheit ist nach wie
vor die wahrscheinlichste Deutung des Sachverhaltes. Vgl. ferner G. Cooke, The
Sons of (the) God(s), in: ZAW 76 (1964) 22-47 (Lit.), bes. 32-34 zu Dtn 32.7 f.;
46 f. wird im Sinne der oben zu W. Herrmann formulierten Kritik gezeigt, wie diesen

«Gottessöhnen» jede Einzelpersönlichkeit, alle Beziehungen untereinander,
jeder ihnen geweihte Kult fehlen. Gottes Vaterschaft ihnen gegenüber sei bloß im
formalen Sinn des «Oberhauptes» ohne jede andere Konnotation zu verstehen.



Gott als Vater - Söhne Gottes 35

Jedes Volk wird vom Höchsten zusammen mit seinem Land einem

Gott als dessen Erbbesitz zugewiesen, während Israel als Erbe für Jhwh
vorbehalten bleibt. Der Text setzt in seiner jetzigen Gestalt voraus, daß

Jhwh der Höchste ist53. Das Bild für die Herrschaft Jhwhs über alle
Menschheit und für seine Erwählung Israels ist das eines Vaters, der
seinen Erbbesitz unter seine Söhne, die ja die obligatorischen Erben
sind, aufteilt. Das Erbe, das zugewiesen wird, besteht aus den Völkern
mitsamt ihren Territorien. Diese Territorien sind es, die dem Landbesitz

einer israelitischen Familie gleichen, der an die Söhne vererbt wird.
Von den Territorien greift das Bild auf die Völker über, die in diesen

Gebieten sitzen, und die nun selbst als Völker, nicht nur als Territorien
das Erbe sind, das der Höchste in einer gleichsam letztwilligen Verfügung
aufteilt.

Die Kohärenz des Bildes wird nach einer zweiten Seite hin
aufgebrochen: der vererbende Vater behält sich einen Erbanteil vor, der nach
der ganzen Aussagerichtung selbstverständlich das beste und schönste

Teil des ganzen zu verteilenden Erbes ist. Der Erblasser ist somit zugleich
auch Erbe unter den Erben 54.

In seiner Eigenschaft als Erblasser erweist er sich als Herr und
Besitzer aller Völker der Menschheit mitsamt ihren Ländern. Als Erbe

unter den andern Erben oder als Vater, der einen Teil seines Erbbesitzes

an seine Söhne schon zu seinen Lebzeiten überträgt, steht ihm jedenfalls

das schönste Erbteil zu. Betrachtet man den Höchsten als
Erblasser, geht der Blick zurück in die Vergangenheit, wo die Verfügung des

Willens getroffen wurde (vgl. Dtn 21.16; 2 Sam 17.23), d.h. an den

Punkt des Ursprungs, als die Menschheitsgeschichte begann und die

Völker mit ihren Ländern Göttern zugewiesen wurden. Betrachtet man
den Höchsten jedoch als den ersten, vornehmsten Erben, so ruht das

Auge auf dem bleibenden, unverrückbaren Zustand des Besitzes, der

53 Zu Dtn 32.8 f. siehe O. Eissfeldt, Das Lied Moses Dt 32, 1-43 und das
Lehrgedicht Asaphs Ps 78 samt einer Analyse der Umgebung des Moseliedes
(Berichte über die Verhandlungen der sächs. Akademie der Wissenschaften zn
Leipzig, Philolog.-histor. Klasse, 104, Heft 5) (Berlin 1958), siehe auch: ders., El
und Jahwe (Kleine Schriften 3) (Tübingen 1966) 389 f.; W. Schlisske, Gottessöhne

(s. Anm. 1) 58-71 (Lit.) ; F. Dreyfus, Héritage (s. Anm. 40) 30 f.; G. Cooke,
The Sons of (the) God(s) (s. Anm. 52).

54 Man könnte das Bild aber auch als Besitzübertragung an Söhne zu Lebzeiten
des Vaters deuten, wobei sich dieser das beste Besitzteil vorbehält, siehe zur
Möglichkeit dieser Art von Besitzübertragung im Alten Israel die Erörterung bei F.
Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 151.



36 Gott als Vater - Söhne Gottes

Jhwh gehört. Sein Erbe gehört ihm für immerwährende Dauer, wie ja
jedes Erbe mit der Familie grundsätzlich für immer verbunden bleibt.
Israel war Jhwhs Erbbesitz, es ist dies jetzt, und es wird es für alle

Zukunft sein.

Dtn 32.8 f. erklärt sich ausgezeichnet im Rahmen der israelitischen
Famihen- und Erbfolgekonzeption 55, wenn auch wie gesagt das Bild
nicht in allen Zügen den menschlichen Verhältnissen entspricht. Jhwh,
Israel und die Völker stehen in einem differenzierten Verhältnis zueinander.

Die Eigenart des Verhältnisses wird an einer Erbteilung
veranschaulicht: die Erbteilung erklärt zunächst bildlich die Entstehung der
Vielfalt in der Völkerwelt, in deren Mitte Israel als ein besonderes Volk
lebt, und zweitens erklärt sie, daß Jhwh Israel in einer besonderen

Weise zugewandt ist (nämlich so wie der Erbbesitzer mit seinem eigenen
Erbbesitz unauflöslich verbunden ist), obgleich er der Herr und Meister
aller Völker ist (nämlich so wie der Erblasser über alle Teile seines

vielfältigen Vermögens verfügt). Die Gottessöhne sind bloß deshalb not-

55 In dieser Interpretation handelt es sich nicht um einen Hofstaat, der sich
um den König Jhwh versammelt, denn in einem Hofstaat verteilt der König keine
Erbteile an seine Höflinge. In einem Hofstaat berät der König mit seinem Kabinett
(1 Kön 22.19-22). Es handelt sich vielmehr um die Versammlung der erbberechtigten
Söhne um einen mächtigen Pater familias, der jedem seiner Söhne das ihm zukommende

Erbe zuteilt. Es wurde dabei schon gesagt, daß das Büd nicht völlig kohärent
durchgeführt ist. Das verschlägt nichts daran, daß der « Sitz im Leben» des Bildes
nicht der des königlichen Hofes, sondern der einer bedeutenden, reichen Familie im
Momente der Erbteilung nach israelitischem Brauch ist. Die gebrauchten Termini
weisen deutlich darauf hin.

R. Meyer, Die Bedeutung des Deuteronomium 32, 8 f., 43 (4 Q) für die
Auslegung des Moseliedes, in: Verbannung und Heimkehr. Beiträge zur Geschichte und
Theologie im 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. (Festschrift W. Rudolph, hrsg. v. A.
Kuschke) (Tübingen 1961) 197-209, bes. 201-204, hat Recht, wenn er hier einen
Akt der Autorität des Höchsten sieht, der die Völker ihren Herren zuteilt. Er scheint
mir aber fehlzugreifen, wenn er sofort die Gleichungen Höchster Großkönig,
Gottessöhne himmlische Satrapen aufstellt! Es handelt sich hier, wie die Terminologie

der rnnj und des pin deutlich zeigt, um echt israelitische Anschauung vom
Familienerbe, das der Pater familias mit der ihn bekleidenden Autorität an die
Söhne und Erben verteilt: «Eigentumsrecht ist eben eine Form des Herrschaftsrechtes»,

«Wie sehr Eigentum als ein Herrschaftsrecht gedacht ist, zeigt Sach. 2,16
wie auch die Tatsache, daß Objekt der mit Snj beschriebenen Besitzherrschaft
auch Menschen (Völker) sein können: Ex 34,9; Zeph. 2,9; Ps 82.8» (F. Horst, Zwei
Begriffe [s. Anm. 41] 138 und 150) (Hervorhebung von mir, A. S.). Dagegen spricht
auch nicht Sir 17.17, denn diese Stelle bezieht sich auf Dtn 32.8 f. zurück (siehe
dazu P. W. Skehan, The Structure of the Song of Moses in Deuteronomy (Deut. 32 :

1-43), in: CBQ 13 (1951) 153-164, hier 155, und zwingt zu keiner anderen als der
hier vertretenen Interpretation von Dtn 32.8 f.



Gott als Vater - Söhne Gottes 37

wendig, weil sie als Nebenerben neben dem Haupterben Jhwh erfordert
sind. Nun sind aber die Erben in der israelitischen Familie die Söhne;
daher werden die zu verteilenden Völker und Länder den Söhnen des

Erblassers, den Söhnen Gottes, zugewiesen! Anders gesagt; das Bild
der Erbteilung machte die Erwähnung von Erben, d. h. von Söhnen

Gottes, notwendig.
Der Leser verstehe mich recht: der Begriff der Gottessöhne hat

einen mythologischen, polytheistischen Ursprung. In Dtn 32.8 f. liegt
jedoch die Emphase auf dem Erbrecht, das Söhne als Erben erheischt
und voraussetzt. Das ist hier Inhalt und Sinn des Vater-Söhne-Verhältnisses

zwischen Jhwh und den Gottessöhnen. Dieser Inhalt setzt

voraus, daß Jhwh (als Erblasser) als Besitzer, und d. h. als Vater
erscheint, und daß die Völker ihrerseits als zu verteilender Erbbesitz
dargestellt sind, der wie jeder Erbbesitz Erbanwärter hat, nämlich
Söhne des (letztwillig) verfügenden Vaters. Vater und Söhne sind miteinander

in einem ihnen gemeinsam gehörenden Erbbesitztum verbunden.
Es wurde schon lange auf die Verwandtschaft von Psalm 82 mit

Dtn 32.8 f. hingewiesen 56. In der Tat, auch in diesem Psalm finden wir
die Versammlung der Gottessöhne mit Gott (Jhwh) in ihrer Mitte (F. 1).

Alle Völker gehören Gott (Jhwh) als Erbbesitz (V. 8). Die Terminologie
und das Bild ist somit in Ps 82 dasselbe wie in Dtn 32.8 f. Der Unterschied

besteht darin, daß die Erbaufteilung von Dtn 32.8 f. in Ps 82

fehlt. Sie wird jedoch vorausgesetzt! Die Gottessöhne sind Götter (V.
1,6) und Richter der ihnen zugeteilten Völker (V. 2-4 in Verbindung
mit V. 8), d. h. die Völker gehören ihnen als Bereich ihres Richtens.

Ps 82 besingt, wie Gott (Jhwh) den Göttern ihre richterliche Befugnis

wieder wegnimmt, weil sie sie schlecht ausgeübt haben (V. 6-8; 2-5).
Die ursprüngliche Zuteilung der Völker an die Gottessöhne zu Beginn
der Völkergeschichte, von der Dtn 32.8 f. sprach, wird hier von Gott

56 Siehe O. Eissfeldt, El und Jahwe (s. Anm. 53) 390; A. Gonzalez, Le
psaume LXXXII, in: VT 13 (1963) 293-309, bes. 299-301.

Siehe zu Ps 82 überhaupt auch W. Schlisske, Gottessöhne (s. Anm. 1) 32^16
(mit einiger Lit. und ausschließlichem Interesse für die polytheist. Herkunft der
Überlieferungen) ; vgl. auch H. Gunkel, Die Psalmen (Göttingen 51968) 360-363,
bes. 362 f.; H.-J. Kraus, Psalmen II, BK XV/2 (Neukirchen-Vluyn 21966) (ältere
Lit.) ; M. Buber, Gericht über die Richter, Psalm 82, in: Recht und Unrecht. Deutung

einiger Psalmen (Werke Bd. 2, Schriften zur Bibel) (München-Heidelberg
1964) 964-970; G. Cooke, The Sons of (the) God(s) (s. Anm. 52) 29-34 (C.
interpretiert die Identität der «Götter» und der «Söhne des Höchsten» in dem auch
hier vertretenen Sinn).



38 Gott als Vater - Söhne Gottes

wieder aufgehoben, denn er ist ja der eigentliche Besitzer aller Völker,
die alle sein Erbbesitz sind 57.

Auch hier ist also Gottes Herrschaft über die Menschheit in das

Bild seines Erbbesitzes gefaßt. Das Recht, die andern Götter ihrer richterlichen

Vollmacht über die ihnen zugewiesenen Völker zu entheben,
fließt ihm ja aus seinem Recht zu, als pater familias über seinen Familienbesitz

zu bestimmen. Die Götter heißen Gottesssöhne, um zwei Aspekte
ihrer Stellung in einem Begriff zum Ausdruck zu bringen : als Söhne und
Erben steht ihnen einerseits ein Anteil am väterlichen Gut und
Vermögen zu: deshalb durften sie Völker «richten» (d. h. über sie gebieten),
und anderseits ist gleichzeitig dem Vater zu seinen Lebzeiten die

Verfügungsgewalt über seinen Erbbesitz vorbehalten: deshalb kann er
seinen Söhnen das schon übertragene, aber veruntreute Erbteil auch
wieder entziehen.

Der Verlust der richterlichen Gewalt über die Völker nimmt in
Ps 82.7 die Form eines Verlustes der Unsterblichkeit an. Die Götter-
Gottessöhne vergehen wie Menschen. Sie hinterlassen ihren Besitz
anderen zum Erbe. Es ist Gott (Jhwh), der sie beerbt, denn ihm allein
kommt Unsterblichkeit zu, und er ist der Eigentümer der Völker. Der
Tod der Götter hat so in Ps 82.7 eine doppelte Funktion: die Götter
verlieren als Strafe ihr göttliches Vorrecht der Unsterblichkeit 58, und sie

müssen im Augenblick des Todes ihr Erbe aus den Händen geben, sie

werden durch den Tod enterbt!
Ps 82 führt uns das Bild Gottes (Jhwhs) vor Augen, der als Vater

eines mächtigen Hauses seinen Söhnen Anteile an seinem Erbbesitz
gegeben hatte, durch deren unrechtes Gebaren enttäuscht wurde und

57 Gott hat den Göttern «ihre Stellung als 'Söhne des Höchsten' angewiesen»

«in einer bestimmten Epoche der Geschichte», H. Schmidt, Die Psalmen,
HAT 15 (Tübingen 1934) 156; M. Buber, Gericht (s. Anm. 56) 967 f.

Der Schluß des Ps 82 gleicht dem Schluß des Mose-Liedes von Dt 32.43 (in
der ursprünglichen Form, welche nicht der MT, sondern ein Qumranfragment und
die LXX bewahren) : siehe R. Mbyer, Bedeutung (s. Anm. 55) 199-201 und
Preliminary and Interim Report on the Hebrew Old Testament Text Project, Pentateuch,

hrsg. v. D. Barthélémy, A. R. Hülst, N. Lohfink, W. D. McHardy, J. A.
Sanders, A. Schenker, J. A. Thompson, United Bible Societies (London, o. J.
[1973]) 305-307.

58 Vielleicht erklärt sich auch so die Tatsache, daß im A. T. von « Söhnen
Gottes», nicht aber von «Söhnen Jhwhs» die Rede ist. «Sohn Gottes» bedeutet die
Teilnahme an göttlichen Prärogativen wie am Besitz- und Herrschaftsrecht auf die
Völker und an der Unsterblichkeit, während «Sohn Jhwhs» als Patronymikum die
Abstammung von Jhwh ausdrücken müßte.



Gott als Vater - Söhne Gottes 39

jetzt sein Erbe wieder selbst in die Hand nimmt. Da die Erben sterben

müssen, fällt das Besitztum wieder an ihn zurück.
Wie in Dtn 32.8 f. ist es die altisraelitische Anschauung vom Familienerbe,

vom Vater und den Söhnen als Erben, die die «Bildhälfte» des

Psalms gestaltet. Gewiß geht es um Herrschaft, aber diese erscheint in
der Form der Autorität eines Familienvaters mit voller Verfügungsgewalt

(Jhwh) und der untergeordneten, aber realen Autorität der
Söhne und Erben.

Dürfen wir nicht vermuten, das Alte Israel habe die polytheistische
und deshalb für es streng logisch unmögliche Vorstellung von Gottessöhnen

deshalb beibehalten, weil das Vater-Sohn-Verhältnis wie kein
anderes geeignet war, die Vorrangstellung Jhwhs (als eines vollmächtigen

Familienvaters) vor den anderen Gottheiten (als zu seiner Familie
gehörigen, ihm aber untergeordneten Sohneserben) hervorzuheben?

Als Erben haben sie Anteil an Gottes Besitztum: das sind die

Menschen und Völker, über denen sie gebietend walten. In diesem
Vorrecht haben sie etwas mit Jhwh real Gemeinsames Aber Jhwh verfügt
über das Besitztum, die Menschheit, mit einer ganz andern Verfügungsgewalt

als sie: ihm schulden sie als Erben Rechenschaft, und von ihm
hangen sie ab. Kurz, der Titel «Gottessöhne» bezeichnet himmlische

Wesen, die ein göttliches, aber begrenztes, Jhwh unterworfenes, von

ihm zugeteiltes und von ihm jederzeit widerrufbares Herrschafts- oder

Eigentumsrecht auf die Völker und Menschen ausüben. Der Titel erklärt,
warum sie solche Macht haben (sie sind Söhne, Erben, also Mitbesitzer),
und warum diese ihre Macht Jhwh gleichzeitig völlig untergeordnet
ist (Jhwh ist der Familienvater mit voller Autorität).

Anders gesagt: der Ausdruck «Sohn Gottes» drückt das Gemeinsame

in der Differenz zwischen Jhwh und Göttern aus: das Gemeinsame

ist die als Erbbesitz-Recht dargestellte Herrschaft Jhwhs und der Götter
über die Menschheit, die Differenz ist das primäre, wesentliche Besitzrecht

Jhwhs, dem das abgeleitete, zugeteilte, jederzeit wieder rückgängig

zu machende Besitzrecht der Götter unter der Kontrolle Jhwhs
gegenübersteht.

Dieser Sicht widersprechen auch jene Texte nicht, die die «Gottessöhne»

erwähnen, aber nicht als Erben Gottes darstellen. So erscheinen

die Gottessöhne in Ijob 1.6-12; 2.1-6; 38.7 als Hofstaat, der Gott
umgibt, und dessen einem Vertreter, Satan, Gott eine begrenzte Vollmacht
überträgt (1.12; 2.6). In Ps 29 und 89.2-19 umgeben die Götter Jhwh
als preisender Chor. Gottessöhne als himmlische Wesen erscheinen in



40 Gott als Vater - Söhne Gottes

anspielenden Bemerkungen ferner in Gen 6.2,4 und Dan 3.25 (92) 59.

In all diesen Stellen fehlt ein Bezug auf Israel und die Völker, so daß

der Aspekt einer Herrschaftsübertragung Jhwhs an die Gottessöhne nicht
erwähnt zu werden brauchte, aus dem das Bild von Jhwhs Erbe wuchs.

5.

Der Körifig

Es ist bekannt, daß Gott den König an mehreren Stellen im Alten
Testament seinen Sohn heißt. Auch aus diesen Gottesworten sollen

jene herausgegriffen werden, wo das Erbe mit dem Sohnesnamen
verbunden ist.

Ich will den Beschluß Jhwhs berichten:
Er hat zur mir gesagt: Mein Sohn bist du,
ich habe dich heute gezeugt.
Verlange von mir, so werde ich Völker zu deinem Erbbesitz
machen und zu deinem Eigentum die Grenzen der Erde. (Ps 2.7 f.)

Die komplexen Fragen, die dieser Psalm allgemein und der
aufgeführte Passus insbesondere der Auslegung stellen, sollen hier nur so weit
erörtert werden, als sie das Verhältnis zwischen V. 7 und 8 betreffen 60.

59 Zu all diesen Texten kann man vergleichen W. Schlisske, Gottessöhne (s.
Anm. 1) 15—78 («Die himmlischen Gottessöhne»; Lit.).

60 Zu Ps2.7 kann man vergleichen: W. Schlisske, Gottessöhne (s. Anm. 1)

88-94; J. de Fraine, Quel est le sens exact de la filiation divine dans Ps 2,7?, in:
Bijdragen. Tijdschrift voor Philosophie en Theologie 16(1955) 349-356; Ders.,
L'aspect religieux de la royauté israélite. L'institution monarchique dans l'Ancien
Testament et dans les textes mésopotamiens (Analecta biblica 3) (Rom 1954) 271-
276, bes. 273-276; G. Cooke, The Israelite King (s. Anm. 2) 204—210; M. Rehm,
Der königliche Messias im Licht der Immanuel-Weissagungen des Buches Jesaja
(Eichstätter Studien, NF 1) (Kevelaer 1968) 313-320; H. Gese, Natus ex Virgine
(s. Anm. 3) 137 f. (der auf den Zusammenhang zwischen Sohnsein des Königs und
israelitischer nahala aufmerksam macht, ohne freilich diese echt israelitische
Vorstellung von der nahala weiter zu entfalten; es ist G.s Verdienst, in diesem
Zusammenhang von Sohn und Erbe die israelit. Wurzel für die Gottessohnschaft des

Königs gezeigt zu haben. Die «altorientalische Königsideologie» ist demnach in
Israel in eigenständiger Weise zu etwas Anderem und Neuem umgestaltet worden).

Vgl. weiter zu Ps2.7f. H.-J. Kraus, Psalmen I, BK XV/1 (Neukirchen
21961) 14-20; H.Donner, Adoption oder Legitimation? (s. Anm. 3) 113 f.; M.
Dahood, Psalms I, 1-50 (The Anchor Bible) (Garden City, New York 1965) 11-13
(mit unnötigen Korrekturen des MT) ; J. A. Soggin, Zum zweiten Psalm, in: Wort -



Gott als Vater - Söhne Gottes 41

Sobald der Sohn gezeugt oder geboren ist (V. 7), darf er von seinem

Vater, nämlich Gott, ein Erbe verlangen (V. 8). Dem Sohn ist offenbar

per se das Recht eines Anteils am väterlichen Erbbesitz verliehen 61.

Ohne dieses Recht wäre er nicht Sohn.

Weiter besteht Gottes Erbbesitz aus der Menschheit (V. 8 Völker
und Grenzen der Erde). Diese Anschauung lag schon in Dtn 32.8 f. und
Ps 82.8 vor (siehe oben, unter 7). An diesem Erbbesitz der Völker
bekommt der König des Ps 2 Anteil als Sohn, d.h. als Erbe. Hegemonie
des Königs über die andern Völker und Länder ist somit in das Bild
des Besitzrechtes gefaßt 62, das ein Sohn als Erbe auf das Besitztum
seines Vaters hat, und das der Vater seinem Sohn und Erben überträgt.
Als ein solcher Sohn und Erbe darf der König des Psalms von Völkern
und Ländern Besitz ergreifen, die Jhwh, seinem Vater gehören, und die
ihm jetzt übertragen werden.

In Dtn 32.8 f. und mittelbar in Ps 82.6-8 hat Jhwh, bzw. Gott,
Herrschaft über Völker und Besitzanteil an ihnen auf Götter übertragen.
Hier empfängt sie der König 63. In beiden Fällen ist die Übertragung
der Absicht Jhwhs nach endgültig, wenngleich die «Söhne» und «Erben»
des Ps 82, die Götter, sich als unwürdige und unfähige Erben erweisen,
denen man das Erbe und die Gottessohnschaft nehmen muß. Dieser

endgültige Charakter der Besitzübergabe kommt im Begriff des Erbbesitzes

zum Ausdruck. Nur der Erbbesitz ist unveräußerliches, dauerndes

Eigentum der Familie.
Aber nur Söhne können normalerweise erben (von Ausnahmefällen

abgesehen). Wer also ein Besitztum als immerwährendes Eigentum

Gebot - Glaube. W. Eichrodt zum 80. Geburtstag, hrsg. v. H. J. Stoebe, AThANT
59 (Zürich 1970) 191-207, bes. 203 f. (Lit.) ; J. Coppens, Messianisme royal (s.
Anm. 3) 54-57 (Lit.); J. L. McKenzie, Divine Sonship (s. Anm. 1) 334 f.; T. N. D.
Mettinger, King and Messiah (s. Anm. 3) 261 f.

61 «Sinn und Wirkung der Adoption aber ist, daß der zum Sohn Gemachte
das Erbrecht erhält, daß ihm das Besitztum, über das der Vater verfügt, zu eigen gegeben

wird.» H. Schmidt, Die Psalmen (s. Anm. 6) 5 (Hervorhebung von mir, A. S.).
Zur Frage der Adoption siehe oben Anm. 3.
62 B. Duhm, Die Psalmen, KHC XIV (Tübingen 21922) 10: «Der König wird

in orientalischer Weise als der eigentliche Besitzer des Landes, das Land als sein Erbgut

gedacht» (Hervorhebung von mir, A. S.).
63 B. Duhm, Die Psalmen (s. Anm. 62) 9 «... wird nun aber ein solcher (sc.

Knecht Gottes) (oder auch unter den Völkern ein Volk gar Jahwes Sohn genannt,
so ist er dadurch erhoben über die anderen als der Freie über die Unfreien, der
Erbe (Gal 4,7) und Gebieter über die geborenen Sklaven. Jahwes 'Sohn' ist also der
Herr der übrigen Menschen, Gottes Stellvertreter auf der Erde » (Hervorhebung von
B. Duhm).



42 Gott als Vater - Söhne Gottes

empfangen soll, der muß es ererben, und dafür muß er Sohn sein. Ps

2.7 f. enthält also den folgenden Gedankengang:

1. Jhwh will dem König die Herrschaft über Völker und Welt verleihen

(V. 7a, 8 f.).
2. Herrschaft ist dasselbe wie Eigentumsrecht, das als Erbbesitz dauerndes,

unveräußerliches Eigentum ist.
3. So verleiht Jhwh dem König Israels die Völkerwelt zum

immerwährenden Erblehensbesitz (V. 8 f.).
4. Damit der König dieses Erbe von Jhwh entgegennehmen kann,

muß er Erbe, und d. h. Sohn sein (V. 7)

So können wir zusammenfassen und sagen: der König muß Sohn
Gottes sein, um am Herrschafts- und Besitzrecht Jhwhs über Völker und
Welt immerwährenden Anteil zu erhalten. Solcher dauernder Anteil ist
ein Erbbesitz, und der Inhaber solchen Erbes ist Sohn.

Erschüttert der Einwand, "rS"» in V. 7 b heiße «zeugen», d. h. in
diesem Fall «adoptieren», die eben skizzierte Interpretation? "T bedeutet
auf jeden Fall «zum Sohn machen oder einen Sohn bekommen», also

hier dem König Sohnrechte übertragen, und das sind Erb- oder
Mitbesitzesrechte am Erbbesitz Jhwhs, den Völkern der Welt. Man kann
eine solche Übertragung als Adoption, aber auch als Legitimation, d. h.

Anerkennung des Sohnes, verstehen 64. Wie immer man den Sinn von

64 Zur übertragenen Bedeutung von "lb1 siehe J. de Fraine, Adam und seine
Nachkommen (s. Anm. 40) 123 f. (französ. Originalausgabe, S. 115 f.); Ders.,
Aspects religieux (s. Anm. 60) 275 f. (wo für Ps 2.7 ein quasi «physischer» Sinn für
«zeugen» angenommen wird); F. Baethgen, Die Psalmen, HKAT IX/2, (Göttingen
21897) 6 (der auf Ps 87.4,6 verweist, wo "ILJ1 pucal nicht bedeutet: physisch gezeugt
werden, sondern: das Bürgerrecht erlangen); siehe oben in Anm. 40 F. Willesen,
Yälid, S. 199-202; H. Donner, Adoption oder Legitimation? (s. Anm. 3) 106 f. (der
Ausdruck N. N. 12"0~Sî? "tbl bedeutet die Anerkennung des Kindes durch den Vater,
die Legitimation), 111 (Ruth 4.17 bedeutet lb* pucal, daß Noomi das Kind Ruths
im Namen ihres verstorbenen Sohnes Machion anerkennt), vgl. auch 108 f. (in
Gen 48,5 f. setzt Jakob die beiden Söhne Josefs, Efraim und Manasse, als Direkterben

neben den andern Jakobssöhnen ein, obgleich Efraim und Manasse seine
Enkelsöhne sind, so daß die beiden mit den Söhnen Jakobs gleichberechtigt erben.
Hier ist allerdings das Wort "rS1 nicht gebraucht) : nach D. ist im A. T. wohl
nirgends an Adoption gedacht: siehe oben Anm. 3.

P.Humbert, Yahvé Dieu géniteur?, in: Asiatische Studien. Etudes
asiatiques 18/19 (1965) 247-251 untersucht die Stellen (Dtn 32.18; Ps 2.7; Ps 110.3
LXX), wo Jhwh Subjekt von "tS1 ist, ohne auf die ganze Bedeutungsbreite dieses
Verbs einzugehen. Er unterscheidet nur zwischen mythologisch-realer (z. B. in
Jer 2.27, siehe dazu unten S. 51) und metaphorischer Bedeutung im Sinne der
Adoption (S. 248).



Gott als Vater - Söhne Gottes 43

Iii in Ps 2.7 bestimmt, liegt die Emphase klar auf der unverlierbaren
Teilnahme des Königs an der Herrschaft Jhwhs über die Völkerwelt.
Durch diesen Erbanteil an Jhwhs Erbbesitz ist der König Gottes Sohn.

Ps 110 gleicht Ps 2 durch die Gegenüberstellung des Königs auf
Zion und seiner Feinde, der Völker (V. 1 f., 5 f.), durch den Anteil, den

der König an Gottes Herrschaft empfängt (V. 1 f., 5 f.) und - nach dem

griechischen Text 65 - durch die göttliche Zeugung des Königs. Die
Terminologie der Erbschaft fehlt freilich. Von Ps 2 fällt jedoch Licht
auf den Zusammenhang zwischen dem Herrschaftsanteil und der
Sohnesstellung des Königs: dieser Anteil an Jhwhs Herrschaft, als Mitregentschaft

66 charakterisiert (sitze zu meiner Rechten, V. 1), kommt dem

König als Erben, also als Sohn zu.
In Ps 89.27f. ruft David, der König, Jhwh als seinen Vater an,

während dieser ihn seinen Erstgebornen nennt. Zuvor hatte der Psalm

65 Zu Ps 110 vgl. J. Coppens, Messianisme royal (s. Anm. 3) 57-59 (Lit.).
Zur Textgestalt vgl. Preliminary and Interim Report on the Hebrew Old

Testament Text Project, Vol. 3, hrsg. v. D. Barthélémy etc. (s. Anm. 57) (United
Bible Societies, Stuttgart 1977) 393-396 (das Herausgeberkomitee wird die
mehrheitlich vorgeschlagene Textgestalt, die dem LXX-Text in bezug auf das: «ich
habe dich gezeugt» folgt, in einem ausführlichen, definitiven «Füll Report»
eingehend darlegen und begründen). Vgl. ferner H.-J. Kraus, Psalmen II, BK XV/2
(Neukirchen-Vluyn 31966) 752-764, zu V. 3 bes. 759 («... sind die mythisch-physischen

Aussagen über den 'Sohn Gottes' Chiffren einer einzigartigen Gottesgemein-
schafl das Mysterium der Gemeinschaft und Verbundenheit zwischen Jahwe und
seinem erwählten König...» (Hervorhebung von mir, A. S.), zum Sitzen zur Rechten

Jhwhs bes. S. 757: «Der König bekommt... Anteil an der Streit- und Siegeskraft

Jahwes.» Vgl. ferner G. Cooke, The Israelite King (s. Anm. 2) 203-206, 218-
224 (zum Text von 110.3: S. 219-222); T. N. D. Mettinger, King and Messiah
(s. Anm. 3) 264 f.; M. Rehm, Messias (s. Anm. 60) 320-333.

66 Der König ist Jhwhs Vasall oder Mandatar : R. de Vaux, Le Roi d'Israël,
Vassal de Yahvé, in: Mélanges Eugène Tisserant, I (Studi e Testi 231) (Rom 1964)
119-133 Bible et Orient (Cogitatio fidei) (Paris 1967) 287-301 (wo aber weder die
Sohnesstellung des Königs noch sein Erbschaftsanteil in die Betrachtung einbezogen
werden).

Zur Bedeutung des Thronens zur Rechten Jhwhs siehe K. Homburg, Psalm
110,1 im Rahmen des judäischen Krönungszeremoniells, in: ZAW 84(1972) 243-
246, bes. 245 f.: «Vielmehr wird die Position des Königs theologisch qualifiziert:
seine Herrschaft geht von Jahwe aus und wird von diesem legitimiert... übernimmt
er (sc. der König) die Statthalterschaft Jahwes So erhält schließlich die
Aufforderung 'Setze dich zu meiner Rechten' den Sinn der Beauftragung und
Bevollmächtigung zur Herrschaft und damit einen Rechtscharakter, der sie über den Rang
einer bloßen, zeremoniellen Anweisung entschieden hinaushebt» (Hervorhebung von
mir, A. S.) ; J. L. McKenzie, Divine Sonship (s. Anm. 1) 334f. Vgl. weiter G. Cooke,
The Israelite King (s. Anm. 2) 211 («God's chosen agent... in... close relationship
to God as his viceregent») ; T. N. D. Mettinger, King and Messiah (s. Anm. 3) 265.



44 Gott als Vater - Söhne Gottes

in den V. 6-17 die absolute Hoheit Jhwhs über die Götter, die hier
«Heilige» und «Götter», nicht aber «Gottessöhne» heißen (V. 6-8), und
über die gesamte Schöpfung bekannt, während die folgenden Verse

18-26 Jhwh für seine Erwählung Davids und seinen Schutz und Schirm
preisen, den er diesem König angesichts mächtiger und gefährlicher
Feinde gewährte 67.

Die Thematik des Ps 89 berührt sich somit eng mit derjenigen von
Ps 2 und 110. Allen dreien ist die formale Eigentümlichkeit gemein, daß

ein Wort Jhwhs an oder über den König in direkter Rede im Psalm angeführt

wird (Ps 2.7-9; 89.20-38; 110.1,3 [LXX], 4). Inhaltlich setzen alle
drei den König in Bezug zu den Nationen, die seine Gegner sind; in
allen dreien ist es Jhwh, der dem König an seiner eigenen, unüberwindlichen

Herrschaft und Macht Anteil gibt, kraft dessen der König die
Völker seiner Hoheit zu unterwerfen vermag, und schließlich ist in allen
dreien die Sohnesstellung des Königs in seinem Verhältnis zu Jhwh in
diesen Zusammenhang eingebettet, wenngleich die sprechende Person

jeweils nicht dieselbe ist (in Ps 2 ist es der König, der das Wort Jhwhs
verkündet; in Ps 89 vernehmen wir Davids Wort aus dem Munde Jhwhs
während Ps 110 Jhwhs Spruch anführt) und die drei Aussagen in der
Form Unterschiede aufweisen.

Es liegt deshalb nahe, das Vater-Sohn-Verhältnis, das nach diesen

drei Psalmen zwischen Jhwh und dem König waltet, in Verbindung
mit der Bedrohung der Weltvölker zu bringen, aus der Jhwh den König
in einer völligen Umkehrung der Situation befreit, indem er gerade
ihm Hoheit über die Weltvölker überträgt! Diese Übertragung des

Sieges und der Gewalt über die tödlich-gefährlichen Völker heißt in Ps

2.8 Zuteilung der dem Sohne gebührenden Erbschaft, während Ps 89.28
sie Verleihung des Erstgeburtsrechtes nennt. Das Erstgeburtsrecht ist
vor allem ein Erbrecht68. Der König empfängt Anteil am Erbe Gottes,
dem Welt- und Völkerbesitz 68a.

67 Zu Ps 89.27 f. kann man vergleichen z. B. E. Lipinski, Le poème royal du
Psaume LXXXiX 1-5.20-38 (Cahiers de la Revue biblique 6) (Paris 1967) 56-69;
J. Coppens, Messianisme royal (s. Anm. 3) 47-52; T. N. D. Mettinger, King and
Messiah (s. Anm. 3) 262-264, wo auch ausdrücklich der Zusammenhang erörtert
wird, der zwischen VV. 6-19 (kosmischer Hymnus auf Jhwh) und VV. 20-28 (der
Status des Königs) besteht: die hervorragende Stellung des Königs als Höchster
unter den Königen der Erde ist das Spiegelbild der hervorragenden Stellung Jhwhs
über den Kosmos und dessen Mächte.

68 Siehe R. de Vaux, Lebensordnungen I (s. Anm. 41) 79, 96; Z. W. Falk,
Hebrew Law (s. Anm. 45) 165 f., 168 (beide Autoren zu Dtn 21.16 f.) ; H. Cazelles,



Gott als Vater - Söhne Gottes 45

Das Bild des Erbbesitzes erklärt auch am ungezwungensten die

enge Verbindung zwischen der Gottessohnwürde des davidischen Königs
und der Fortdauer seines Geschlechtes auf dem Thron (Ps 89.20,29-38;
2 Sam 7.16; vgl. Ps 110.4; Ps 132.11-14). Der Erbbesitz ist ja als
konstitutiver Wesensbestandteil des Geschlechtes bestimmt, durch alle
Generationen hindurch im Geschlecht bleibend fortzudauern. So schließt
die Übertragung eines Erbes notwendig die Gründung eines Hauses

Premiers-nés dans l'Ancien Testament, in: DBS 8 (Paris 1972) 482-491, siehe auch
H. Henninger, Premiers-nés en ethnologie, ibid. 461-482.

E. Lipinski, Poème royal (s. Anm. 67) 68 bespricht in großer Ausführlichkeit
V. 27a («mein Vater bist du», ein Ausdruck, den er als Bitte eines Vasallen an seinen
Oberherrn um Schutz und Hilfe versteht, S. 57-66) und V. 27b (« Fels meines Heils»,
Titel oder Epitheton, das den Schutz und die Macht Gottes zugunsten Davids
ausdrückt, S. 66-68), während er für den Ausdruck «Erstgeborner» des V. 28, ja
überhaupt für diesen ganzen V., außer einer nicht formellen assyrischen Parallele keine
Interpretation bietet, obgleich er von V. 28 schreibt: «le v. 28 marque l'apogée du
mouvement ascendant» (von V. 20 an) Indubitablement, la glorification de
David atteint ici (sc. in V. 28) son faîte» (S. 68 f.) (Hervorhebung von mir, A. S.).

Bei dieser Betrachtungsweise lockert L. zu sehr den Zusammenhang zwischen
V. 27a «mein Vater» und V. 28a «mein Erstgeborner». Beide gehören wohl zusammen.

Die Erwähnung der Könige der Erde in V. 28b zeigt, daß der Begriff des
Erstgebornen den Vorrang Davids unter seinen nachgebornen Brüdern, d. h. unter den
Königen der Völker meint. Das Vater-Sohn-Verhältnis, das in V. 27 f. als Bild
dient, ist somit nicht ein Verhältnis zwischen zwei Personen, Vater und Sohn,
sondern ein Verhältnis zwischen drei «Größen»: Vater, Erstgeborenem und den andern
Söhnen! Dies ist ein Bild aus der Familie : der Vater mit seinen Söhnen, aus denen
einer herausragt als der Erstgeborene. So scheint es mir auch nicht wahrscheinlich,
daß «le vocable 'père' y désigne le suzerain»,, nämlich in Ps2.7; 2 Sam 7.14; 1

Chr 17.13; 22.10; 28.6, wenigstens nicht als einziger und ausschließlicher
Bedeutungsgehalt des Vaternamens Gottes in diesen Texten. Die von L. angeführten
diplomatischen Briefe aus Susarra, Mari, Amarna und Ugarit aus dem 18.-13. Jhdt. v.
Chr. zeigen, daß ein Vasallitätsverhältnis als Vater-Sohn-Verhältnis des Oberherrn
in bezug auf seinen Vasallen bezeichnet werden konnte, und ein solches Verhältnis
besteht ja auch nach dem Verständnis des A. T. zwischen Jhwh und dem davidischen

König als seinem Statthalter auf Erden, siehe oben Anm. 66. Aber die israelitische

Anschauung vom Vater als dem Herrn der nahalä, des Familienerbes, an dem
der Erstgeborene einen größeren Erbanteil empfängt als seine Brüder, hat dieses
besondere Vater-Sohn-Verhältnis Jhwhs zu den davidischen Königen mindestens
ebenso stark mitbestimmt wie die altorientalische Diplomatensprache und hat es

auch umgeprägt.
Siehe zum Ganzen auch T. N. D. Mettinger, King and Messiah (s. Anm. 3) 263 f.
68a Die königliche Würde besteht darin, daß der König Anteil an Gottes

Erbbesitz empfängt. Darin gleicht er den Gottessöhnen, die ebenfalls - nach Dtn 32.8 f.
(s. oben S. 34 ff.) - Anteil an Jhwhs Erbe empfangen. Auf diese Analogie weist auch
T. N. D. Mettinger, King and Messiah (s. Anm. 3) 268 f. hin: «... the power that
God bestows upon both the 'Son' and the 'sons' is described as an inheritance. The
Son receives the nations as his heritage (Ps 2.8). Similarly, caelyôn distributes the



46 Gott als Vater - Söhne Gottes

in sich, in dem das Erbe weitergegeben wird. Denn ohne Geschlecht

kein Erbbesitz; zu Erbbesitz gehört eine Familie.
In 2 Sam 7 und in der Parallele von 1 Chr 17 69 hängt Davids

Erwählung und seine Erhebung auf den Thron mit der Niederwerfung
der Feinde Davids und Israels (2 Sam 7.1,9-10; 1 Chr 17.8-10) eng
zusammen. Ebenso ist die Verheißung betont hervorgehoben, Davids
Haus werde für immer fortdauern (2 Sam 7.11-16; 1 Chr 17.10-15). In
diesem Zusammenhang verspricht Jhwh, er werde für Davids Sohn

Vater sein, und dieser werde für ihn Sohn sein (2 Sam 7.14; 1 Chr 17.13).
Das fortdauernde Haus hat selbstverständlich seinen Familienerbbesitz,
das Königtum und - so darf man vielleicht interpretieren - die mit
diesem verbundene Hegerponie über feindliche Nationen. Diese
Hegemonie kann Jhwh nehmen, um untreue Erben des davidischen Hauses

auf dem Throne zu strafen (2 Sam 7.14 b; die Parallele fehlt in 1 Chr
17.13 Vgl. Ps 89.31-33), aber diese Strafe ist ja wie die sie verursachende
Untreue vorübergehend und tastet das unveräußerliche Erbe des Königtums

auf jeden Fall nicht an.
Überblickt man noch einmal die Texte, in denen die Könige auf

Zion Gottessöhne heißen, Ps 2; 89; 110; 2 Sam 7; 1 Chr 17 (vgl. 1 Chr
22.10 und 28.6 f., die ein Echo von 17.13 f. darstellen), so springt die
Ähnlichkeit der Situation zuerst in die Augen: es handelt sich nicht um
ein Zweierverhältnis zwischen Jhwh und dem König, sondern um das

Dreierverhältnis zwischen Jhwh, dem König und den Feinden-Völkern.
In allen Texten übergibt Jhwh diese Feinde-Völker der Gewalt des

Königs auf Zion, denn Jhwh verfügt als der absolute Herr der Menschheit

über alle Völker.
Die Herrschaft Jhwhs gleicht wie alle Herrschaft einem Besitzrecht

über Eigentum. Der dem davidischen König gewährte, feste und
definitive Anteil an seinem Besitzrecht über die Völker der Erde gleicht
daher der Übertragung eines Besitzrechtes am Eigentum Jhwhs, m.a.W.
der Vermachung eines Erbgutes an den Erben.

Die Erbschaftsterminologie ist explizit in Ps 2.7 f. Weil sie hier

explizit ist, liegt die Erbschaftsvorstellung vielleicht den andern Texten

peoples between the 'sons of God' (Dt 32,8-9) as an inheritance» (Hervorhebung von
mir, A. S.).

69 Zu diesen Texten vgl. J. Coppens, Messianisme royal (s. Anm. 3) 39-45
(Lit.). Auf die literarkritischen Fragen, die 2 Sam 7 aufwirft, brauchen wir in diesem
Zusammenhang nicht einzugehen; vgl. auch W. Schlisske, Gottessöhne (s. Anm. 1)

109-111; T. N. D. Mettinger, King and Messiah (s. Anm. 3) 260 f.



Gott als Vater - Söhne Gottes 47

ebenfalls, wenn auch implizit, zu Grunde. Dafür spricht, daß die Situation

in Ps 2.7 f. und in den andern Texten, wie gesagt, in ihren großen
Zügen dieselbe ist, denn überall stehen sich Jhwh, König und Völker
der Welt im gleichen Verhältnis gegenüber.

Die Erbschaftsvorstellung ist übrigens verschieden entfaltet in
Ps 2 und in Ps 89. Während hier die Könige der Erde gleichsam als

nachgeborene Söhne und Erben dem Erstgeborenen und Haupterben
David untergeordnet sind (Ps 89.28), erscheinen dort die Völker und
ihre Länder als Erbbesitz Jhwhs, an dem der König Anteil erhält (Ps

2.8). Eine ähnliche Inkohärenz in der Anwendung des Bildes vom
Erbbesitz begegnete uns bei der Besprechung des Anteils, den die Gottessöhne

an Jhwhs Erbe empfangen (oben S. 35).
Die Wurzeln des Bildes, das zwischen Jhwh und dem davidischen

König eine Vater-Sohn-Beziehung herstellt, mögen nicht-israelitisch
sein70; hier geht es um den Aufweis, daß die echt israelitische
Vorstellung von dem Vater, der seinem Sohn Anteil am Erbbesitz des

Geschlechtes gibt und geben muß, im A. T. dazu dient, das Vater-Sohn-
Verhältnis zwischen Jhwh und König auf eine originelle Art und Weise

zu verstehen: der König empfängt mit seinem Königtum Anteil an der
absoluten Herrschaft, d. h. am Besitzrecht Jhwhs über alle Völker
der Erde. Das Königtum Davids und seiner Erben ist die Partizipation
am Familienbesitz Jhwhs, an seinem Eigentum, der Menschheit mit
ihren Völkern. Mit einem Wort: der König ist Jhwhs Sohn als sein

Erbe, als Teilhaber an seinem Familienbesitz, der Herrschaft über
Völker und Welt.

9.

Israel
Es bleiben die Texte, die Israel so Sohn Gottes nennen, daß sie

es gleichzeitig als einen Erben erkennen lassen. In Ex 4.22f. nennt
Jhwh Israel seinen Erstgeborenen, d.h. seinen ältesten Sohn mit besonderen

Rechten, unter denen das Erbrecht einen wichtigen Platz
einnimmt 71. So vergreift sich Pharao an der Freiheit von Gottes ältestem
Sohn, der eine besondere Stellung innehat. Infolgedessen veranlaßt er

70 Zu diesen altorientalischen Wurzeln siehe z. B. E. Lipinski, Poème royal
(s. Anm. 67) 57—66 (diplomatische Terminologie des 2. Jährt. v.Chr.: «Vater»
bezeichnet den Oberherrn, «Sohn» den Vasall), und siehe die in Anm. 3, 60, 65
verzeichnete Lit., sowie W. Schlisske, Gottessöhne (s. Anm. 1) 78-88, 112-115.

71 Siehe dazu oben Anm. 68.



48 Gott als Vater - Söhne Gottes

Jhwh, aus Verwandtensolidarität, als Löser oder go'el, zugunsten seines

Sohnes einzuschreiten und ihn kraft seines Wiedererwerbungsrechtes
aus der Knechtschaft freizukaufen 72. Die Tatsache, daß es der älteste,
erstgeborene Sohn ist, hat dabei ihre eigene Bewandtnis: er ist der
nächste Verwandte des Vaters überhaupt! Es ist nicht so sehr an den

Vorrang des Erstgeborenen vor den nachgeborenen Brüdern gedacht
als vielmehr an die große Nähe und enge Verwandtschaft mit dem Vater,
d.h. nicht die Erwählung Israels aus den andern Völkern erscheint im
Visier dieses Textes, denn die andern Völker werden ja gar nicht genannt,
sondern die engste Bindung und Solidarität, die Jhwh mit Israel vereint,
wird durch das Bild der engsten Verwandtschaftsbeziehung, die zwischen
Menschen möglich ist, veranschaulicht.

Die Nähe der Verwandtschaft ist zwischen Vater und Erstgebornem
deshalb am größten (größer als zwischen Mutter und Kind oder zwischen

Vater und andern Söhnen), weil ja nicht nur das Blut, sondern darüber
hinaus das ihnen gemeinsame Besitztum sie verbindet. Worüber der
Vater jetzt vollmächtig verfügt, darüber wird der Erstgeborene einst

verfügen, weil er schon jetzt das Anrecht und die Anwartschaft auf
dieses Besitztum seines Geschlechtes, in dem das Grab der Väter liegt,
kraft seiner Erstgeburt besitzt73. Heißt somit Israel Gottes Erstgeborener,

so gibt ihm Gott gleichsam Teilhabe an seinem eigenen,
göttlichen Besitztum, aber in Abhängigkeit und Unterordnung, so wie ein
ältester Sohn in Israel als Rechtsnachfolger und Erbe seines Vaters mit
diesem den Besitz des Geschlechtes zwar schon realiter innehat, aber

zu Lebzeiten seines Vaters in Abhängigkeit und Unterordnung zu ihm.
Das Bild des Erstgeborenen Gottes umschreibt demgemäß seine Gemeinsamkeit

mit Gott, eine Art Gleichstellung mit ihm, so wie Vater und
erstgeborener Sohn in gewisser Weise gleichgestellt sind als Glieder
desselben Geschlechtes auf ihrem Familienerbe, und gleichzeitig die

Unterordnung und Abhängigkeit dieses ältesten Sohnes und Haupterben

innerhalb seiner bevorrechtigten Stellung, denn dem Vater ist die

aktuelle Verfügungsgewalt voll anheimgegeben, während der Sohn die

Anwartschaft, d. h. das wirkliche, aber erst potentielle Recht auf das

Familieneigentum sein eigen nennt. In dem Bild von Ex 4.22 f. wird

72 Das hat gezeigt D. Daube, Rechtsgedanken (s. Anm. 40) 35-37.
73 Die im A. T. oft berichtete Erwählung des Jüngsten anstatt des Ältesten

(z. B. Isaaks statt Ismaels, Jakobs statt Esaus, Davids statt seiner älteren Brüder)
spricht nicht gegen den Vorrang des Ältesten in der Erbfolge; im Gegenteil, sie
setzt als Ausnahme die Regel des Vorrangs des Ältesten gerade voraus!



Gott als Vater - Söhne Gottes 49

der eigentümliche Sachverhalt eines gleichzeitigen Vorrechts: Recht
auf das Erbe und dadurch Teilhabe an Gottes Besitz, und einer
Unterordnung: Abhängigkeit vom verfügenden Vater und Erbherrn,
angestrahlt. Bevorzugte Gemeinschaft mit Gott und doch Abstand zu ihm:
das ist Israels Bestimmung, und das besagt seine Würde, Erstgeborner
Gottes zu sein.

Aber ich hatte gedacht: wie möchte ich dich unter den Söhnen

stehen, damit ich dir ein begehrenswertes Land geben könnte,
einen prachtvollen Erbbesitz, die Pracht der Völker!
Ich hatte gedacht: Du wirst mich «mein Vater» rufen und
nicht hinter mir zurückbleiben und umkehren! (Jer 3,19) 74

In diesem Wort versetzt sich Jhwh an den Ursprung von Israels
Geschichte zurück. Er vergleicht das damalige Israel einer Tochter, die
bei der Erbverteilung eigentlich leer ausginge. Denn Töchter erben

normalerweise ja nicht, außer es seien keine männlichen Erben da 75.

74 Zu dieser Stelle vgl. C. H. Cornill, Das Buch Jeremia (Leipzig 1905) 42;
A. B. Ehrlich, Randglossen zur hebräischen Bibel. Textkritisches, Sprachliches
und Sachliches, 4. Bd. Jesaja, Jeremia (Leipzig 1912) (Hildesheim 1968) 246 f.
(E. schlägt jedoch unnötige Änderungen vor); siehe auch W. Rudolph, Jeremia,
HAT 12 (Tübingen 31968) 30 (mit unberechtigten Textänderungen); F. Nötscher,
Das Buch Jeremias, Heilige Schrift des Alten Testaments, VII/2 (Bonn 1934) 54 f.

Vgl. auch die Traduction œcuménique de la Bible, Ancien Testament (Paris
1975) ad 1., Anm. g (neben der gewählten Ubersetzung - «Oh! comme je voudrais te
distinguer parmi les fils» - gibt es zwei andere mögliche Ubersetzungen: «te compter
parmi les fils (c.-à-d. t'accorder la filiation) ou: te mettre au rang des fils...«, Hervorhebung

TOB).
Die gewählte Terminologie «Erbe», «Söhne» läßt es als wahrscheinlicher

erscheinen, daß hier von einer Tochter, nämlich von Israel, die Rede ist, die ein Erbteil

erhalten soll wie ein erbberechtigter Sohn, eher als von einer Gattin, die eine
Eheschenkung erhielte. Diese letztere Deutung vertritt F. Horst, Zwei Begriffe
(s. Anm. 41) 140. Denn es ist nichts Ungewöhnliches, daß ein Bild das andere
ablöst, wie hier das der Tochter (V. 19) das der Frau (V. 20). Gegen diese Auffassung

ist die apodiktische Behauptung von A. Condamin, Le livre de Jérémie.
Traduction et commentaire, EB (Paris 1936) 25 kein stichhaltiges Argument. Nichts
berechtigt auch die Änderung der femininen Suffixe des V. 19 in maskuline, wie
W. Rudolph will.

Die hier vertretene Interpretation ist die von B. Duhm, Das Buch Jeremia,
KHC 10 (Tübingen 1901) ad 1. (mit Verweis auf Ijob 42.15) ; ebenso D. Rothstein,
Das Buch Jeremia, in: Die Heilige Schrift des Alten Testaments, hrsg. v. E.
Kautzsch, I (Tübingen 31909) 681; auch C. H. Cornill, loco laudato; W. Schliss-
ke, Gottessöhne (s. Anm. 1) 140 f.

75 R. de Vaux, Lebensordnungen (s. Anm. 41) 96 f., Z.W.Falk, Hebrew
Law (s. Anm. 45) 168 f.; siehe Num 27.1-8; 36.1-9.

I



50 Gott als Vater - Söhne Gottes

Die andern Völker sind in dem Bild als die männlichen Erben gedacht,
deren Erbrechte diejenigen ihrer Schwester Israel zunichte machen
müßten. Aber Jhwh beschloß, seine Tochter wie einen Sohn zu behandeln,

dem er den schönsten Erbanteil geben konnte, das prächtigste
Stück Land.

Die Erwählung Israels steht somit am Anfang und geht auf den

Entschluß des Vaters und Erbherrn zurück, seiner Tochter den schönsten

Erbanteil zuzuteilen, der üblichen Erbteilung entgegen, derzufolge die
Söhne (d.h. die Völker) an die Reihe gekommen und die Töchter anteillos

geblieben wären. Es ist eine doppelte Erwählung Israels: Israel
empfängt ein Erbe, obgleich es keines hätte beanspruchen können, und
damit nicht genug : es bekommt das schönste aller Erbteile Dafür hätte
es seinem Vater anhangen dürfen, von dem es so überschwenglich bevorzugt

wurde! Unbegreiflicherweise ist das Gegenteil der Fall: der Abfall
Israels von Jhwh.

Wie in Dtn 32.8 f. und in den Ps 2.7 f., 89.27 f., 110.3 (oben S. 34 ff.)
sind drei Personengruppen an dem Vorgang der Erbteilung beteiligt: der
Vater und Erbherr, Jhwh, die Söhne und Erben, die Völker der Welt,
und die erbunberechtigte Tochter, Israel. In einer beispiellosen
Übergehung des Üblichen überträgt der Erbherr den schönsten Erbteil seiner
Tochter Israel, die, von Natur aus weniger begünstigt als alle Völker,
von Gott einen bessern Teil erlangt als irgendeine der Weltnationen!

Im Unterschied zu den genannten Texten sind es hier nicht die
Völker mitsamt ihren Territorien, die den Gottessöhnen oder den Königen
zugeteilt werden. In Jer 3.19 sind es vielmehr die Territorien der Völker
allein, die in Betracht fallen, und unter ihnen wird nur eines als das

Herrlichste ausdrücklich genannt, das Territorium, das Israel zugeteilt

wurde. Es geht hier nicht um die Herrschaft Israels über andere

Völker, sondern um Israels herrlichen Landbesitz inmitten der Völker,
die alle auch ihre freilich weniger schönen Gebiete zugewiesen bekommen

haben.

Gottes Vaterschaft weist zwei Aspekte auf: seine Zuneigung zu
Israel, das seine geliebte Tochter ist, und die Übertragung eines Erbanteils

auf sie, vgl. Ijob 42.15.

Jhwh ist Israels Vater, Efraim ist der Erstgeborne (Jer 31.9) in
einem Kontext der Heimkehr ins eigene Land nach der Zerstreuung
im Exil. Möglicherweise ist auch hier die erneuerte Gabe des Landes der

Grund, warum Israel und Efraim Sohn und ältester Sohn Gottes heißen :

ihnen als Erben kommt in der Tat das Land rechtmäßig zu, und da



Gott als Vater - Söhne Gottes 51

Gott es ist, der es ihnen gibt, ist er folgerichtig mit dem Vater und Herrn
des zu übertragenden Erbes verglichen.

Anhangsweise sollen zwei Stellen noch erwähnt werden, die mit
den hier besprochenen Texten in Zusammenhang stehen.

Der erste dieser beiden Texte ist Jer 2.27. Jeremia zitiert die Israeliten

selber:

«Sie sagen ja zum Holz: Du bist mein Vater, und zum
Stein : Du hast uns geboren »

Man darf nicht übersetzen: «und zum Stein: Du hast uns (oder:
mich, ketiv) gezeugt», wie es gelegentlich geschieht 76. Das Steinbild
ist hier eine Göttin, die gebiert11. Es handelt sich somit um Vaterschaft
und Mutterschaft von Gottheiten in einem polytheistischen Kontext.
Die Zusammenstellung von männlichen und weiblichen Gottheiten weist
auf die natürliche Fruchtbarkeit, die ihren Ursprung in der Welt der
Götter hat, von denen ja diese Fruchtbarkeit dem Menschen durch das

Medium des Kultes («Holz» und «Stein») geschenkt wird. Aber auch der

Schutz, den die Gottheiten gewähren sollen, ist in den dem Gott und
der Göttin verliehenen Namen «Vater» und «Mutter» ausgedrückt, wie

aus dem Kontext hervorgeht.
Der zweite Text ist Dtn 14.1 :

Ihr seid Söhne Jhwhs, eures Gottes. Ihr werdet
euch nicht ritzen und ihr werdet euch keine

Stirnglatzen scheren für einen Toten!

Zwei Trauerbräuche «für einen Toten» werden den Israeliten
verboten 78 mit der Begründung, sie seien Jhwhs Söhne. In welchem inneren

Zusammenhang stehen das verbotene Tun «für einen Toten» und die

76 So z. B. P. Humbert, Yahvé Dieu géniteur (s. Anm. 64) 250.
77 So C. F. Keil, Jeremia und Klagelieder, BC III/2 (Leipzig 1872) 50;

F. Hitzig, Der Prophet Jeremia, KeH 3 (Leipzig 1841) 19; W. Rudolph, Jeremia
(s. Anm. 74) 20 f. Die Verbalform des QERE kann man auch als 2. P. fem. mit
Suffix interpretieren, siehe P. Joüon, Grammaire de l'Hébreu Biblique, 62 f. (Rome
21947) 133; E. Kautzsch, Wilhelm Gesenius' Hebräische Grammatik, 59 h (Hildesheim

1968) (Leipzig 281909) 167 f.: gegen Rudolphs Verwerfung dieser Deutung;
vgl. auch A. B. Ehrlich, Randglossen (s. Anm. 74) 240.

78 Zur Interpretation dieser zwei Bräuche siehe S. R. Driver, Deuteronomy,
ICC (Edinburgh 31902) 155-157, C. Steuernagel, Deuteronomium und Josua,
HAT I (Göttingen 1900) 52 ; A. Bertholet, Deuteronomium, KHC 5 (Freiburg
i. B.-Leipzig-Tübingen 1899) 44; G. Quell, Die Auffassung des Todes (s. Anm. 42)



52 Gott als Vater - Söhne Gottes

Verbotsbegründung? Da die Toten im Familiengrab bestattet lagen,
darf man im Toten, für den man sich die Stirne kahl schert und die

Haut aufritzt, einen Toten der Familie vermuten. So wird die
Verbotsbegründung durch den Hinweis auf die Gottessohnschaft der Israeliten
einsichtig: diese sind Söhne Gottes, d.h. sie gehören zur « Familie)) Gottes, und
es ist diese «Verwandtschaft» mit Jhwh, die die natürliche, angestammte
Familie gleichsam ersetzt, so daß die Pflichten einem hingeschiedenen
Verwandten gegenüber hinfällig werden. Der Sinn des Satzes wäre in
dieser Perspektive folgender: Da ihr ja Söhne Jhwhs, eures Gottes seid,

braucht ihr euch nicht mehr zu ritzen und die Stirne kahl zu scheren

für einen toten Verwandten. Die Trauerbräuche werden hinfällig, weil
die Lebenden mehr zur Familie des lebendigen Jhwh als zur Gemeinschaft

der verstorbenen Mitglieder des Geschlechtes gehören. Dabei
ist es klar, daß die Verwandtschaft mit Jhwh metaphorisch die Gemeinschaft

mit ihm meint, die durch Verehrung und Kult zustande kommt.
Diese Gemeinschaft schafft eine «Familie», vor der die Familiengemeinschaft

mit den verstorbenen Gliedern des Geschlechtes verblassen und
weichen muß 79. Das Bild der Gottessohnschaft drückt daher in Dtn
14.1 die Unverträglichkeit zwischen der Verehrung Jhwhs und bestimmten
Formen von Totenverehrung aus, indem es die Israeliten an ihre
Zugehörigkeit zur «Familie Jhwhs» (ihr seid ja Söhne Jhwhs, eures Gottes!)
erinnert, eine Zugehörigkeit, durch die sie gleichsam aufhören, den

Toten ihres eigenen Geschlechtes weiter etwas schuldig zu sein.

24 f. Es wird kaum erklärt, welches der sachliche Zusammenhang ist, der zwischen
dem Verbot der beiden Totenbräuche auf der einen und seiner Begründung durch die
Gottessohnschaft auf der andern Seite besteht. Diesen Bezug zwischen Begründung
und Verbot versuchsweise zu klären, ist die Absicht des folgenden Kommentars zu
Dtn 14.1.

79 Siehe G. Quell, Die Auffassung des Todes (s. Anm. 42) 24: «Es kann sich
bei solchem Tun (sc. bei Totenbräuchen wie die in Dtn 26.14; Jes 65.4; Lev 21.1-5;
Num 6.6 f.; 19.14-16 und Dtn 14.1 erwähnten oder vorausgesetzten) nicht um
Akte der Pietät in rein menschlichem Sinne gehandelt haben, sondern einem Toten
etwas zu geben, muß eine Vorstellung eingeschlossen haben, durch welche das
religiöse Verhältnis zu Jahwe beeinträchtigt ward. durch die Gabe trat der Spendende
in ein kultisches Verhältnis zu dem Toten, er sah in ihm ein Numen. Es liegt nahe,
von der Tatsache des Familiengrabes aus auf die Familie als Kultgemeinschaft auch
im Totendienst zu schließen, wie sie es im Jähwedienst war» (Hervorhebung von
mir, A. S.).



Gott als Vater - Söhne Gottes 53

10.

Fassen wir zusammen. Der Aufsatz will einen Aspekt der Vaterschaft

Gottes zeigen, der, so scheint es, nicht seine gebührende Beachtung

fand. Der Vater ist der Herr des Familienerbes, das er seinen

Söhnen, den Erben, und unter ihnen namentlich seinem ältesten Sohn,
dem Erstgeborenen, vermacht. Der Familienbesitz gehört als Erbe dem

Geschlecht, so daß er Vater und Söhnen in einem bestimmten Sinn

gemeinsam gehört, dem Vater freilich mit der Vollmacht der Verfügungsgewalt,

dem Sohn erst in realer Anwartschaft. Die Vater-Sohn oder wie

wir jetzt auch sagen können, die Vater-Erbe-Beziehung ist Bild für eine

Gemeinschaft : Gemeinschaft zwischen Vater und Söhnen im Familienbesitze,

aber mit dem Vorrang des Vaters und der Unterordnung der Söhne.

Mehrere biblische Texte, die Gott Vater von Söhnen nennen, ob

diese Söhne göttliche Wesen, Könige Israels oder das Volk Israel selbst

sind, haben dieses Gemeinschaftsverhältnis eines gebietenden israelitischen

Familienvaters im Kreise seiner Söhne und Erben im Auge unter
denen der bisweilen ausdrücklich genannte Erstgeborene und Haupterbe
herausragt. Das Bild läßt vorzüglich die besondere Stellung Israels unter
den Völkern vor Jhwh anschaulich werden.

In den in diesem Aufsatz besprochenen biblischen Stellen handelt
es sich um ein Bild oder eine Metapher, nicht um einen Titel, wenn Gott
Vater heißt. Denn seine Vaterschaft wird in ihnen durch einen ganzen
Kontext entfaltet. So bedeutet Gottes Vatername und die ihm entsprechende

Gottessohnwürde die Situation des Familienkreises, wo der Vater
und Erbherr seinen Söhnen Anteil am Familienerbe anweist.

Aber von diesen ausgeführten, klaren Bildern aus darf man
vielleicht schließen, daß eine solche Bedeutung des Vaternamens auch dort
impliziert sein kann, wo kein Kontext den Vatertitel umgibt und näher
bestimmt.

Es bleibt, daß der Vatername Gottes auch andere Aspekte, wie die

von Erwählung, Liebe, Fürsorge, Erbarmen, aber auch Autorität,
Erschaffung und Schutz aufweist, und entsprechend, daß die Söhne

ihm Liebe und Gehorsam schulden. Zu diesen Bedeutungsgehalten tritt
jedoch ergänzend der der Gemeinschaft des Familienvaters inmitten seiner
Söhne und Erben, die mit ihm zusammen am Familienbesitz teilhaben.

Es besteht keine Veranlassung, alle diese besprochenen Stellen
in nachexilische Zeit zu datieren, auch wenn ihre genaue Datierung in



54 Gott als Vater - Söhne Gottes

einigen Fällen Schwierigkeiten begegnet. Gottes Aufteilung des Familienerbes

unter seine Söhne ist ein Bild, das die israelitischen häuerlichen
Verhältnisse nach der Landnahme voraussetzt. Es reicht aber nicht in das

älteste israelitische Altertum, in die Hirten- und Nomadenzeit hinauf.
Da Gottes Vaterschaft und die ihr entsprechende Gottessohnschaft

von Göttern und Menschen eine ältere Vorstellung außerisraelitischen

Ursprungs ist, liegt in dem Bilde von Jhwhs väterlicher Teilung des

Erbes unter die Söhne, das aus den israelitischen Familienbräuchen
stammt, eine interpretatio israelitica der Vaterschaft Gottes und der

zu ihr gehörenden Gottessohnschaft von Göttern und Menschen vor.
Es war demzufolge nicht über die Brücke der Adoptionsvorstellung,
daß die Gottessohnschaft des Königs oder des Volkes in Kult und Glauben
des alten Israel Eingang fand, denn die Adoption wurde in Israel ja
nicht geübt80. Was die Rezeption der Gottessohnschaft ermöglichte,
das war vielmehr die israelitische Familie, die auf dem Erbbesitz des

Geschlechtes lebte, und deren Oberhaupt, der Vater, seinem Erstgeborenen
und den andern Söhnen und Erben die Erbteile bestimmte. In dieser Funktion

glich der Vater der Familie Jhwh, Israels Gott, denn auch dieser

teilte Göttern, Königen und Völkern ihre Anteile zu. Es will beachtet
sein, daß von Gottessohnschaft der Götter, der Könige und Israels in
all den besprochenen Stellen in einem menschheitlichen Zusammenhang
die Rede ist, wo Jhwh, Israel oder sein König und die Völker der Welt
in einem Dreieck aufeinander bezogen stehen. Dieses Dreieck ist auch
bei der Erbteilung gegeben : entweder als Beziehung zwischen zuweisendem

Vater, erbbeteiligten Söhnen und aufgeteiltem Erbe, oder als Beziehung

zwischen dem das Erbe aufteilendem Vater, dem Erstgeborenen
und Haupterben und den nachgeborenen Söhnen und Nebenerben.
Diese beiden Entfaltungen des Bildes der Erbaufteilung sind in den oben

erörterten Stellen für Jhwh als Vater von Göttern und Menschen belegt.
Der wichtige Vorgang im Leben der Familie, wenn der Vater den Söhnen

ihre Erbteile bestimmte, erlaubte den Israeliten den Vergleich Jhwhs
mit einem Familienvater ohne den mythologischen Sinngehalt einer

Zeugung. Die Verwandtschaft als Familienzugehörigkeit beruhte eben

nicht allein auf den Banden des Blutes, sondern vor allem auf dem

Erbrecht, dem Recht auf Anteil am Besitz der Familie. Dieser Aspekt der

Verwandtschaft, das Anrecht auf den Familienbesitz war es, der in Israel
die Übertragung des Vaternamens auf Gott und die Bezeichnung von

80 Siehe oben Anm. 3.



Gott als Vater - Söhne Gottes 55

Gottwesen und Menschen als Gottessöhne möglich machte. So erklärt
es sich auch, warum kaum von Töchtern Gottes die Rede ist, denn
Töchter waren nicht erbberechtigt, obwohl sie mit dem Vater
blutsverwandt waren (siehe oben Jer 3.19).

Die Lebendigkeit dieses Bildes von Gottes Vaterschaft als dem

väterlichen Recht der Erbaufteilung des Familienbesitzes unter die
Söhne bezeugt sein Fortwirken im Neuen Testament. Sowohl Jesu
Gleichnisse als auch die Äußerungen Pauli zur Gottessohnschaft beruhen
auf diesem Bild vom Vater, der vollmächtig das Familienerbe unter
seine Söhne aufteilt. Die Betonung liegt auf der Zugehörigkeit zur Familie
also auf der Gemeinschaft zwischen Vater und Söhnen, zwischen Gott
und den Menschen, die am selben gemeinsamen Familienbesitz Anteil
haben. Die Dreierbeziehung Vater, Erstgeborner und jüngere Söhne

kommt dabei Paulus zustatten, um das Verhältnis zwischen Gott,
Christus und den Gläubigen zu bestimmen. Auch Johannes hebt die

«Besitzgemeinschaft» zwischen Gott, Jesus und den Jüngern hervor
(Joh 17), und der Hebräerbrief verbindet die Namen «Sohn» und «Erbe»

in bezug auf die ganze Schöpfung aufs engste (Flebr 1.2). Vielleicht ist
dieses Bild selbst in Jesu Anrede Gottes als Vater lebendig wirksam wie
neben den Gleichnissen Jesu Jubelruf in Mt 11.25-27 Lk 10.21 f.) 81

vielleicht erweist: In jener Zeit ergriff Jesus das Wort und sagte: Ich
preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, daß du das vor den

Weisen und Klugen verborgen, es aber den Unmündigen offenbart
hast. Ja, Vater, so war es dein Wille. Alles ist mir von meinem Vater
übergeben worden

81 Zur Deutung des Jubelrufes vgl. B. M. F. van Iersel, 'Der Sohn' (s. Anm.2)
146-161, vgl. ebd. 145, 147 und siehe zu diesem Logion auch die in Anm. 15 und 17

angeführte Lit.


	Gott als Vater - Söhne Gottes

