Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 25 (1978)

Heft: 1-2

Artikel: Gott als Vater - S6hne Gottes
Autor: Schenker, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760470

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760470
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ADRIAN SCHENKER

Gott als Vater — Sohne Gottes

Ein vernachldssigter Aspekt einer biblischen Metapher

Der Gottesname « Vater» und der den Menschen verliehene Titel
« Gottessohne» hangen eng zusammen. Welches ist die biblische, sowohl
alt- als auch neutestamentliche Bedeutung dieser Namen? Die Irage
scheint miiig zu sein, da sie schon tausendmal gestellt und tausend-
mal beantwortet wurde. Bei ndherem Zusehen gewinnt ein aufmerk-
samer Leser der Schrift jedoch den Eindruck, es seien vielleicht doch
nicht alle Aspekte geniigend ans Licht gehalten worden. Der Uber-
priiffung dieses Eindrucks ist die folgende Studie gewidmet. Warum
heiBt Gott Vater? Was ist gemeint, wenn von Séhnen Gottes in der
Bibel die Rede ist?

2.

In vielen Interpretationen wird die Auffassung vertreten, die
tatsdchliche Zeugung von Menschen und namentlich von Kénigen durch
eine Vatergottheit sei die urspriingliche Vorstellung, aus der spiter der
metaphorische Vatername JHWHs im Alten Testament herausgewachsen
seil. In der religiosen Welt des alten Israel, soweit sie sich in den alt-

1 Z. B. G. FOHRER, vidg, B. Altes Testament, in ThWNT 8 (Stuttgart 1965)
352-353; J. JErREMIAS, Abba, in: Abba. Studien zur neutestamentlichen Theologie
und Zeitgeschichte (Gottingen 1966) 16-17; DERs., Die Botschaft Jesu vom Vater
(Calwer Hefte 92) (Stuttgart 1968) 7-11 (dieses Heft ist dem Aufsatz « Abba» in
allem parallel; es braucht daher im folgenden nicht mehr gesondert mitzitiert zu
werden); bes. W. ScHLISSKE, Gottessohne und Gottessohn im Alten Testament.



+ Gott als Vater — Sohne Gottes

testamentlichen Texten fassen liBt, gab es ja fiir die mythologische
Vorstellung eines fortzeugenden Gottes keinen Platz, denn wie hitte
sie sich mit JHWHs Eigenart vertragen konnen? Spuren dieser mytho-
logischen Anschauung finden sich jedoch im Alten Testament. Das
religiose Denken Israels habe also das Vaterbild Gottes seines urspriing-
lichen Inhaltes entleert und zur reinen Metapher umgedeutet.

Phasen der Entmythisierung im Alten Testament, BWANT 5. Folge, 17 (Stutt-
gart-Berlin—-Ko6ln-Mainz 1973) passim: zum Kdnig als Sohn Gottes siehe bes.
S. 90-94; 101-105; 108; 109-115 («Die hier [sc. in Ps 110] noch nicht radikal voll-
zogene Abwehr eines mythisch-naturhaften Verstindnisses der Gottessohnschaft
und damit der grundsitzlichen Zuriickweisung der Idee des gottlichen Konigtums
wird in den folgenden Texten immer konsequenter zur Geltung gebracht: Ps 2,7
bestimmt die Sohnesstellung des Konigs als Adoption: Jahwe erwidhlt sich den
Gesalbten zum Sohn und Erben. Damit wird der Mythos mit Hilfe des Rechts-
denkens aufgebrochen und aus der naturhaften Gottesbeziehung ein Rechtsver-
héltnis», S. 113); zum Volk Israel als Kind Gottes siehe bes. S. 166-172 («Die Ver-
kiindigung der Erwahlung Israels als Gottessohnschaft 146t sich ... in einer Tradi-
tionsgeschichte ablesen, die als Verarbeitung der urspriinglich mythischen Vor-
stellung von der Gottesehe ihren Anfang nimmt», S.170. Es ist die Gesamithese
ScH. s, daBB Gottes Vaterschaft und die Gottessohnschaft des Konigs und Israels
nur aus mythischem Denken ableitbar sind, aber dann in der alttestamentlichen
Welt entmythisiert wurden. Dabei bedeutet «mythisches Denken» die Vorstellung
einer Vatergottheit, die in einer Ehe Kinder zeugt, so dal3 das Band der Verwandt-
schaft den zeugenden Vater mit den gezeugten Kindern und S6hnen «naturhaft»
zu einer Gemeinschaft verbindet.) So dhnlich bei der Deutung von Personennamen
schon M. NotH, Die israelitischen Personennamen im Rahmen der gemeinsemi-
tischen Namengebung, BWANT III, 10 (Stuttgart 1928) = (Hildesheim 1966) 74 {.
(fiur 2x und nN), 77 {. (fiir oY, das aber «weniger die physische Naturgrundlage des
Gemeinschaftsverhdltnisses von Gott und Stamm zum Ausdruck» brachte als 28
und TN, sondern «mehr das soziologische Moment der beiderseitigen persoénlichen
Zusammengehorigkeit betont[e]»). Mit bemerkenswerter Zuriickhaltung J. HEMPEL,
Gott und Mensch im Alten Testament. Studie zur Geschichte der Frommigkeit,
BWANT II1, 2 (Stuttgart 21936) 170-178, bes. 170 f., 176, 178 (das A. T. hat den
von auferhalb Isvaels ibernommenen Gedanken Gottes als Vaters kriftig um-
geprigt) (hier auch iltere Lit.); siehe weiter: G. QUeLL, Der Vaterbegriff im AT,
in: ThWNT 5 (Stuttgart 1954) 965-969; E. JENNT, 2N ’ab Vater, in: ThRHWAT 1
(Miinchen—Ziirich 1971) 14-15; H. Haag, 2 in: ThWAT 1 (Stuttgart—Berlin—
Koln-Mainz 1972) 677-680 (¢« Der mogliche Einflull der altorientalischen Vorstellun-
gen vom sakralen Konigtum wird aber ... dadurch eingeschrinkt, dal in Israel fir
den Gedanken einer physischen Zeugung des Koénigs durch die Gottheit kein Platz
war», Sp. 678); Literatur und Diskussion auch bei W. MARCHEL, Abba, Pére! La
priére du Christ et des chrétiens (Nouvelle édition entierement refondue) (Analecta
Biblica 19A) (Rome 1971) 44-48 (dieser Teil fehlt in der 1. Aufl., Analecta Biblica
19, Rome 1963); DERrs., Abba, Vater! Die Vaterbotschaft des Neuen Testaments
(Die Welt der Bibel 16) (Diisseldorf 1963) 14-26 (es handelt sich um «eine auszugs-
weise Bearbeitung» ohne FuBlnotenapparat der franz. 1. Aufl. 1963. Im folgenden
beziehen wir uns ausdriicklich nur noch auf die beiden franzés. Auflagen); siehe
weiter V. HUONDER, Israel Sohn Gottes (Orbis Biblicus et Orientalis 6) (Freiburg /



Gott als Vater — Sohne Gottes 5

Diese Umdeutung einmal vorausgesetzt, erheben sich zwei Fragen:
Warum hatte man das mit JHWH im eigentlichen Sinn unvereinbare
Attribut der Vaterschaft nicht aus der Uberlieferung iiberhaupt auws-
geschieden? Warum hielt die JjEwH-Tradition zdh an dem Vaternamen
fest, dem sie entmythisierend und schépferisch zugleich einen neuen

Schweiz — Goéttingen 1975) 26-27; TH. VrRiezEN, An Outline of Old Testament
Theology (Second Edition Revised and Enlarged) (Oxford 1970) 173 (in Anm. 1
ein zustimmender Hinweis auf P. A. H. pE Boger, De Zoon van God in het Oude
Testament, 1958: die frithere Bedeutung der Vaterschaft Gottes als Blutsverwandi-
schaft wich spiter der Bedeutung einer Gemeinschaft mit Gott, die auf dessen A4wufo-
ritdt und Fiirsorge beruhte); DE BOER hat in der revidierten, zweifen Fassung seines
Aufsatzes: The Son of God in the Old Testament, in: Syntax and Biblical Exegesis
(Oudtestamentische Studién 18) (Leiden 1973) 201, 205-207 das wollige Verblassen
der Vorstellung eventueller mythologischer Blutsverwandtschaft zwischen Gott
und Mensch stark betont); ferner G. von Rap, Theologie des Alten Testaments, 1
Die Theologie der geschichtlichen Uberlieferungen Israels (Miinchen *1962) 53-54,
332-333 (fiir den Kénig von Juda).

Zu Hosea 11.1 vertritt dieselbe Ansicht einer mythologischen Herkunft der
Gottessohnschaft Israels H. W. WoLrF, Dodekapropheton 1, Hosea, BK XIV/1
(Neukirchen 1961) 256-257.

Diese Sicht der Dinge liegt auch dem Artikel zugrunde: H.-J. Kraus, Vater-
name Gottes, in: RGG 6 (Tiibingen 31962) 1234, ebenso B. W. ANDERsoON, God,
names of God, in: The Interpreter’s Dictionary of the Bible. An Illustrated Ency-
clopedia, 2 (Nashville — New York 1962) 415; gleichfalls J. ZoBeL, Der bildliche
Gebrauch der Verwandtschaftsnamen im Hebridischen mit Beriicksichtigung der
tibrigen semitischen Sprachen (Diss.) (Halle a. S. 1932) 11; L. PErLiTT, Der Vater
im Alten Testament, in: Das Vaterbild in Mythos und Geschichte. Agypten, Grie-
chenland, Altes Testament, Neues Testament, hrsg. v. H. TELLENBACH) (Stutt-
gart—Berlin-Kdéln-Mainz 1976) 98 f. (von den mythologischen Vorstellungen einer
Zeugung durch Gott «zeigt[e] das A. T. nur noch ganz flache Spuren — flach vor
allem, weil die polytheistische Moglichkeit entfidllty [S. 98]).

Noch zuriickhaltender ist J. L. McKENziE, The Divine Sonship of Men in the
Old Testament, in: CBQ 7 (1945) 326-339, bes. 339: er betrachtet die alttestament-
liche Auffassung von der Vaterschaft Gottes und der Gottessohnschaft des Menschen
als «a peculiar creation of the veligion of the Old Testament», die nicht aus andern
altorientalischen Religionen «geliehen» sei. (In diesem Aufsatz findet man alle
etnschldgigen Stellen zu Gottes Vaterschaft und zur Gottessohnschaft des Menschen
zusammengestellt und mit einem knappen Kommentar versehen.) C. ORRIEUX, La
paternité de dieu dans I’ancien testament, in: Lumiére et vie 20 (1971) Nr. 104,
S. 59-74, hier 63, betrachtet es als unmdoglich, die «signification particuliére de la
paternité divine chez les Hébreux nomades, s’ils en connaissaient une (sic!)», fest-
zustellen. (Das ganze Heft 7104 ist iibrigens der Vaterschaft Gottes gewidmet, und es
ist charakteristisch, welch einen breiten Raum neben den exegetischen und theo-
logischen Beitrdgen die psychologische Deutung des Vater-(Sohn-) Bildes, zwei Auf-
sitze, einnimmt, zu dem ein Aufsatz iiber Vaterbild und Autoritit in der Gesell-
schaft aus soziol. Sicht tritt, so da@3 leicht der falsche Eindruck entstehen kénnte,
man habe den Symbolgehalt dieses Vater-Sthne-Bildes erschépft, wenn man ihn
auf Awutoritdt und auf affektive Beziehung hin aufgeschliisselt hat.)



6 Gott als Vater — Sohne Gottes

Inhalt eingiefen mulite? Die zweite Frage: Was ist dieser neue Inhalt
des Vaternamens fiir JHwH?

Beginnen wir mit der Beantwortung der zweiten Frage. Vielleicht
wird von dieser Antwort her Licht auf die erste fallen. Die Vaterschaft
Gottes und die ihr auf seiten der Menschen entsprechende Gotteskind-
schaft im Alten Testament haben wverschiedene Deutungen empfangen.

Israels Gottessohnschaft oder Erstgeburtsrecht bei Gott (z. B.
Ex 4.22) ist bildhafte Veranschaulichung von Israels Erwdhlung 2.

2 So z. B. W. MARCHEL, Abba, Pére! (s. Anm. 1) 52, 228, 230 (1. Aufl.: S. 41,
251, 253-254): «Dans I’A. T. ...c’est I'élection du peuple par Yahvé qui fonde la
dénomination de Dieu comme Pére... De toute évidence, l'origine de I'idée de paternité
divine, propre a I'A. T., ne doit étre recherchée ni dans le systéme du totémisme, ni
dans le culte des ancétres, ni dans le lien du sang, mais dans I'élection seule» (S. 228;
1. Aufl.: S. 251 mit geringfiigigen Unterschieden; Hervorhebungen von mir, A. S.);
siehe auch J. JEREMIAS, Abba (s. Anm. 1) 16-17; P. PokornY, Der Gottessohn.
Literarische Ubersicht und Fragestellung (Theologische Studien 109) (Zirich 1971)
10; W. TwisseLMANN, Die Gotteskindschaft der Christen nach dem Neuen Testa-
ment (Beitrage zur Forderung christlicher Theologie 44) (Gitersloh 1939) 27;
V. HUONDER, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 27; W. RuporprH, Hosea, KAT XIII 1
(Giitersloh 1966) 214 (zu Hos 11.1); W. ScHLISSKE, Gottesséhne (s. Anm. 1) 170—
172. Ebenso E. Pax, Gotteskindschaft, in: LThK 4 (Freiburg i. Br. 21960) 1115;
J. GNILKA, Vaterschaft Gottes, in: LThK 10 (Freiburg i. Br. 21965) 618.

G. FoHRER, Geschichte der israelitischen Religion (de Gruyter Lehrbuch)
(Berlin 1968) 184 lehnt es ab, die Begriindung des Vaternamens Gottes in der Ev-
wdahlung Israels zu sehen. Dieser Name driicke vielmehr JHwWHs personhafte Liebe zu
Israel aus (s. unten Anm. 5).

Sohnschaft Israels als Ausdruck der Erwidhlung ferner bei M. E. BoisMARD,
Dieu notre peére, in: Grands thémes bibliques, éd. M. E. BorsMARD u. a. (Paris o. J.
[= 1958]) 67, 69; bei E. LousEg, Grundri3 der neutestamentlichen Theologie (Theo-
logische Wissenschaft 5) (Stuttgart-Berlin—-Koéln-Mainz 1974) 36; G. BORNKAMM,
Jesus von Nazareth (Urban-Biicher 19) (Stuttgart 4-51956) 114 f.; R. ScHULTE, Die
Vorbereitung der Trinitdtsoffenbarung, in: Mysterium salutis. Grundrif3 einer heils-
geschichtlichen Dogmatik, hrsg. v. J. FEINER und M. LoHRrER, II (Einsiedeln-
Zurich-Koéln 1967) 61 f.; bei J. DupronT, Les Béatitudes, t. ITI, Les Evangélistes,
EB (Paris 21973) 656: «mais ce titre (sc. Sohn Gottes) ... caractérise la prérogative
d’Israél comme tel».

Die Ervwdhlung Isvaels als Grundlage der Vaterschaft Gottes hat schon M.-]J.
LAGRANGE, La paternité de Dieu dans I’Ancien Testament, in: RB 5 (1908) 482484
angegeben; siehe ferner O. CuLLMANN, Christologie du Nouveau Testament (Biblio-
théque théologique) (Neuchatel 1958) 237 f.; W. KasPER, Jesus der Christus (Mainz
1974) 129.

B. M. F. van IerseL S. M. M., «Der Sohn» in den synoptischen Jesusworten.
Christusbezeichnung der Gemeinde oder Selbstbezeichnung Jesu?, SNT 3 (Leiden
1961) 105 sieht als psychologischen Ankniipfungspunkt der Vaterbezeichnung Gottes
im A. T. die Ehrfurcht und die Dankbarkeit des Menschen auf der einen, die Fiirsorge
Gottes auf der andern Seite, aber in der theologischen Reflexion beruhe die Vater-
bezeichnung Gottes auf der Erwdhlung. — Vgl. auch TH. DE Kruijr, Der Sohn des



Gott als Vater — Sohne Gottes 7

Der gottliche Ausspruch, daB Juws der Vater des Kénigs und der Konig
Juwas Sohn sei (2 Sam 7.14; Ps 89.27), bedeutet gleichermaBen die
Erwahlung Davids und seines Hauses, d. h. seiner Nachfolger auf dem
Throne zu Jerusalem. Gottes Vaterschaft sei in diesem Fall nach der
Auffassung mancher als Adoptivvaterschaft zu verstehen. JHWH adoptiere
den davidischen Konigssohn bei seiner Thronbesteigung, so dal} er
zum Konigssohn werde (z. B. Ps 2.7) 3. Auch Israels Gottessohn-Wiirde

lebendigen Gottes. Ein Beitrag zur Christologie des Matthiausevangeliums (Ana-
lecta Biblica 16) (Rom 1962) 9 (Erwihlung Israels), 11 (Erwidhlung des davidischen
Konigs) ; siche weiter A. DEscaMmps, «Fils de Dieu» (s. unten Anm. 4 Ende) 536, 570;
B. DuaMm, Die Psalmen, KCHAT (Tubingen 21922) 9: der Sohnestitel und ganz
besonders der Name « Erstgeborener» driicken den Vorrang des so Bezeichneten vor
allen andern, Sklaven oder Geschwistern aus, und sie lassen ihn als Gottes Stellver-
treter erkennen (s. unten Anm. 63); daB Ex 4.22 f. einen Vorrang Israels vor den
andern Vélkern bedeute, das lehnt ab J. L. McKEeNzIiE, Divine Sonship (s. Anm. 1)
326, aber er betont, daB diese Gottessohnschaft Israels Gottes besondere Liebe und
Israels besondere Wiirde besage; siehe weiter S. 327-330 zur Erwihlung als Inhalt
von Israels Gottessohnschaft, S. 334 f. (zu Ps 2.7 «This verse is spoken by the
divinely chosen messianic king» [Hervorhebung von mir, A. S.]); G. CooxkEg, The
Israelite King as Son of God, in: ZAW 73 (1961) 202-225, hier 217 {., 224 f. (Er-
wihlung und Bund sind die Wurzeln von Israels Gottessohnschaft, die dann auf
David und sein Haus auf Grund ihrer Erwahlung tibertragen wurde); J. HEMPEL,
Gott und Mensch (s. Anm. 1) 177; C. ORRIEUX, paternité de dieu (s. Anm. 1) 67.

3 Siehe dazu neben der in Anm. 1 und 2 bereits angefithrten Literatur M.
HEeNGEL, Der Sohn Gottes. Die Entstehung der Christologie und die jiidisch-helle-
nistische Religionsgeschichte (Tiibingen 1975) 37-38; M. NotH, Gott, Konig, Volk
im Alten Testament. Eine methodologische Auseinandersetzung mit einer gegen-
wirtigen Forschungsrichtung, in: ZThK 47 (1950) 157-191, fir unsern Zusammen-
hang 185-188 = Gesammelte Studien zum Alten Testament (Theologische Biicherei
6) (Miinchen 31966) 188-229, fiir unsern Zusammenhang 222-225; und siehe J.
KUHLEWEIN, "3 bén Sohn, in: ThHWAT 1 (Minchen-Zirich 1971) 323; H.-]J.

Kraus, Vatername (s. Anm. 1) 1234; mit reichen Literaturangaben J. COPPENS,
Le messianisme royal. Ses origines. Son développement. Son accomplissement
(Lectio divina 54) (Paris 1968) 56-59, 63; N. FUGLISTER, Alttestamentliche Grund-
lagen (s. unten Anm. 10) 210-212; O. MicHeEL-O. BETz, Von Gott gezeugt, in: Ju-
dentum — Urchristentum — Kirche. Festschrift fiir Joachim Jeremias, hrsg. v. W.
ELTESTER, BZNW 26 (Berlin 1960) 3-5; J. HEmMPEL, Gott und Mensch (s. Anm. 1)
174-176.

Aber die «Adoption» im strengen Sinn ist wohl kein zutreffender Begriff fiir
diese Erwahlung Davids und seines Hauses durch JuawH, siche H. DONNER, Adop-
tion oder Legitimation? Erwagungen zur Adoption im Alten Testament auf dem
Hintergrund der altorientalischen Rechte, in: Oriens Antiquus 8 (1969) 88-119, fiir
unseren Zusammenhang S. 113-114 (in Anm. 138 zu S. 113 schreibt D.: «.. Seitdem
ist diese Auffassung [sc. die Proklamation des neuen Jerusalemer Konigs zum
Sohne JuwHs als Adoptionsakt] oft vertreten und — zumindest in Deutschland —
communis opinio geworden ...»), der in dieser Rede vom Konig als Gottessohn eine
rein bildliche Ausdrucksweise sieht: «Das alles fithrt zu der Frage, ob die Prokla-



8 Gott als Vater — Séhne Gottes

sei durch die «Adoption» Israels entstanden. Adoption sei dabei Bild
fiir die Erwiahlung.

mation der Gottessohnschaft des Konigs vielleicht nicht mehr war als eine Bild-
rede, die das besonders enge Verhdltnis Jahwes zu seinem Stellvertreter, seinem
‘Beamten’, beschreiben sollte» (S. 114).

H. Haag, 12 (s. Anm. 1) 678 hat diese Auffassung zur seinen gemacht. Auch

H. Gesg, Natus ex Virgine, in: Probleme biblischer Theologie, GERHARD VON RAD
zum 70. Geburtstag, hrsg. v. H. W. WoLFF (Miinchen 1971) 80 = Vom Sinai zum Zion.
Alttestamentliche Beitrdge zur biblischen Theologie (BEvTh 64) (Tiibingen 1974)
137 hatte schon angedeutet, da man den Begriff Adoption nur als moderne Inter-
pretation der damaligen Gottessohn-Proklamation des Konigs verstehen sollte.
Auch P. A. H. pE BoOER, Son of God (s. Anm. 1) 204, macht auf eine Schwierigkeit
aufmerksam, die Adoptionsvorstellung auf die Gottessohnschaft der judiischen
Konige anzuwenden. Im Gegensatz zu DoNNER hilt er die Adoption fiir eine isrvae-
litische Institution, und da sie mit der Erbschaft und deshalb mit dem Ableben des
Adoptanten verbunden sei, passe sie nicht auf das Verhiltnis JuwHs zum Konig.
Diese Argumentation kommt an Hieb- und Stichfestigkeit nicht an DONNERs
griindlichere Behandlung desselben Themas heran. Gegen DonnNerR hilt H. J.
BoEeckER an der Adoption des neuen Konigs durch JawHs fest, siche H. J. BOECKER,
Recht und Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient (Neukirchener Studien-
biicher 10) 103-106, bes. 105 f. (Lit.!).

W. TwisseLMANN, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 27 f. und V. HUONDER, Israel
Sohn Gottes (s. Anm. 1) 27 f. verwenden den Begriff Adoption fiir die Gottessohn-
schaft Israels auf Grund seiner Erwidhlung durch Gott, ebenso E. Pax, Gotteskind-
schaft (s. Anm. 2) 1115; O. BAUERNFEIND, Gotteskindschaft, in RGG 2 (Tiabingen
31958) 1798 f.; R. ScHULTE, Vorbereitung (s. Anm. 2) 62; K. H. ScHELKLE, Theo-
logie des Neuen Testaments, II Gott war in Christus (Kommentare und Beitrage
zum Alten und Neuen Testament) (Diisseldorf 1973) 207 f.; W. KASPER, Jesus (s.
Anm. 2) 129. Eine «etwas unscharfe» Adoptionsvorstellung in der alttestamentli-
chen Konzeption vom Konig oder von Israel als Gottessohn setzt auch L. PEr-
LitT, Vater (s. Anm. 1) 99{. voraus; ebenso J.L.McKenzig, Divine Sonship
(s. Anm. 1) 335. G. CookEg, The Israelite King (s. Anm. 2) 209-216, sieht die Schwie-
rigkeiten, in Ps 2; 89 und 2 Sam 7 von einer adoptiven Gottessohnschaft des Konigs
zu sprechen, da die Adoption im A. T. kaum bezeugt ist. Er schldgt vor, nur in
einem unscharfen, lockeren Sinn von Adoption zu sprechen und fithrt die Vorstel-
lung der Adoption auf eine altorientalische, vom A. T. {ibernommene Ausdrucks-
weise zuriick. Immerhin sei die Adoption die einzige Mdglichkeit, die Sohnschaft
von Ps 2; 80 und 2 Sam 7 addquat zu interpretieren.

Jingst hat T. N. D. METTINGER, King and Messiah. The Civil and Sacral
Legitimation of the Israelite Kings (Coniectanea Biblica, Old Testament Series)
(Lund 1976) 265-267 die Diskussion griindlich und vorsichtig fortgesetzt und nimmt
wie G. CookE (oben) an, die Adoptionsvorstellung als Erklirung der koéniglichen
Gottessohnschaft sei zusammen mit der ganzen koniglich-politischen Terminologie,
die in der akkadischen Diplomatensprache iiblich war, iibernommen worden, ohne
daB es deswegen in Israel die Rechtsinstitution der Adoption geben muBte. Fiir M.
ist entscheidend, daB3 der Kénig Sohn Gottes wird, denn Ps 2.7 ist performativ zu
verstehen, und das «heute» gibt den Zeitpunkt an, an dem der Kénig zum Sohn
Gottes wird. Fiir diesen Vorgang paBt der Begriff Adoption am besten. Bei M.
findet sich auch weitere Lit. zur Gottessohnschaft des Koénigs in Israel.



Gott als Vater — Sohne Gottes 9

Neben die Erwihlung tritt als Deutung der Vaterschaft JuwHs
seine Awutoritit, die mit der groBen Autoritit des israelitischen Vaters
im Kreise seiner FFamilie vergleichbar sei. Gottes Vatername hebe so
die Distanz hervor, die zwischen Israel und seinem Gott herrsche .
Gottes Vatername sei in der viterlichen Haltung Gottes, des Beschiit-
zers, des fiirsorgenden, besorgten Vaters begriindet, der seine Verant-
wortung wahrnehme, und dessen Liebe so unzerstérbar und hingebend
sei, wie nur die Elternliebe es ist °>. Man begegnet auch der Meinung,

4+ G. FOHRER, uidg (s. Anm. 1) 353, Z. 9 ff.; DERrs., Geschichte der israeliti-
schen Religion (s. Anm. 2) 184; H. RINGGREN, 2N in: ThWAT 1 (Stuttgart-Berlin-

Kéln-Mainz 1970) 18-19; E. JENNI, 2N °ab Vater (s. Anm. 1) 6, 15 {., TH. VRIEZEN,

An Outline (s. Anm. 1) 173; G. QUELL, Vaterbegriff (s. Anm. 1) 969, Z. 33 ff.; 970,
Z.4ff., Z. 35 ff.; W. MarcHEL, Abba, Pére! (s. Anm.1) 56 (1. Aufl. S.45); W.
Eicuropt, Theologie des Alten Testaments, Teil I Gott und Volk (Go6ttingen
81968) 152 f.; J. JEREMIAS, Abba (s. Anm. 1) 15; J. GNiLKA, Vaterschaft Gottes
(s. Anm. 2) 618. Ferner ist die Souverdnitit Gottes, von dem der Mensch abhdngt,
der Hauptinhalt des Vaternamens Gottes fiir E. Jacos, Théologie de 1’Ancien
Testament (Bibliothéque théologique) (Neuchatel 21968) 164; W. ScHLISSKE, Got-
tessohne (s. Anm. 1) 177, 180; P. A. H. pE BoER, Son of God (s. Anm. 1) 205 {. «In
summary, we may say that the expression, ‘the son of god’, had in the Old Testament
the basic meaning: he who belongs to the circle in which the god exercises fatherly
authority and for which he manifests fatherly concern (S. 205) ... The representation
of the people as a son of god is intended first of all to say that Yhwh has a right to be
worshipped, and %e alone» (S. 206) (Hervorhebung von mir, A. S.).

Fir A. DEscaMmpPs, Pour une histoire du titre «fils de Dieu». Les antécédents
par rapport a Marc, in: L’évangile selon Marc. Tradition et rédaction (Bibl. Ephem.
Theol. Lovan. 34) (Lowen-Gembloux 1974) 529-571, hier S. 534, bedeutet der Ver-
gleich Gottes mit einem Vater seine Autoritit und seine Liebe und setzt die Er-
wihlung und den Bund voraus; dhnlich L. PErRLITT, Vater (s. Anm. 1) 100 f.: der
Vergleich Gottes mit einem Vater zielt cauf Autoritit und Gehorsamsforderung des
pater familias» (siehe auch die folgende Anm.); G. BorNnkamMm, Das Vaterbild im
Neuen Testament, in: Das Vaterbild in Mythos und Geschichte ..., hrsg. v. H. TEL-
LENBACH (Stuttgart-Berlin—-Koéln-Mainz 1976) 137 {.; J. HEmpPEL, Gott und Mensch
(s. Anm. 1) 173, 176, 178 «¢sodann ist zu betonen, wie diese Assimilation des Vater-
Sohn-Bildes (sc. durch Israel) seine Eingliederung ... in das BewuBtsein um die
Herrscherstellung Jahves mit sich bringt» (Hervorhebung von J. H.).

5 Schutz und Fiivsorge, Liebe und zdrtliche Zuneigung, sowie Barmherzigkeit
werden oft genannt, um den Inhalt des Vaternamens Gottes auseinanderzufalten:
siehe die schone Deutung der israelitischen Eigennamen, in denen Goft als Vater,
Bruder oder Oheim vorkommt, und in denen sich die Schutz- und Hilfeerwartung
der Gottheit gegeniiber vertrauensvoll duflert, bei E. DunorME, L’'évolution reli-
gieuse d’Israél, t.1, La religion des Hébreux nomades (Bruxelles 1937) 317 f.;
G. FOHRER, vib¢ (s. Anm. 1) 353, Z. 21 ff.; DEers., Geschichte der israelitischen
Religion (s. Anm. 2) 184; G. QueLL, Der Vaterbegriff (s. Anm. 1) 970, Z. 13 ff.,
Z. 31 fi.; H. RINGGREN, N (s. Anm. 4) 17 {.; DERrs., Israelitische Religion (Die Reli-

gionen der Menschheit, hrsg. v. C. M. SCHRODER, 26) (Stuttgart 1963) 77 (Gottes-
sohnschaft Israels), 206 (Gottessohnschaft des Konigs). R. dulert sich vorsichtig



10 Gott als Vater — Sthne Gottes

Gott trage den Vaternamen als Schipfer 6. Oder es sei die Ahnlichkeit,

und eher negativ iiber eine urspriingliche mythisch-naturhaft verstandene Bedeu-
tung des Vaternamens Gottes: « Offenbar handelt es sich hier nicht um irgendeine
mythologische Vorstellung von der gottlichen Herkunft des Volkes — was doch in
dlteren Schichten der Religion mdglich wdve ... —, sondern ist die Absicht vielmehr,
die Liebe und Fiirsorge Jahwes einzuschéarfen» (S. 77). «Die Annahme einer physi-
schen Zeugung ist ... wohl ausgeschlossen (sc. des Konigs in 2 Sam 7.14 und Ps 89.27-
28); alle Wahrscheinlichkeit spricht ... dafiir, da3 hier eine Adoptionsformel vor-
liegt. Demgemal handelt es sich ... um ein Schutzverhdltnis: der Konig steht unter
der besonderen Obhut [ahwes» (S.206) (Hervorhebung von mir, A. S.); die Liebe
Jahwes zum Konig als zu seinem Sokn setzt auch N. FUGLISTER, Alttestamentliche
Grundlagen (s. unten Anm. 10) 211 an die erste Stelle bei der ¢«mit dem Gottessohn-
Titel verbundenen oder zu verbindenden Konnotationen»; dhnlich schon J. HEM-
PEL, Gott und Mensch (s. Anm. 1) 173: «Das Bild (sc. von Gottes Vaterschaft) um-
spannt fraglos starker die Verbundenheit als den Abstand.»

E. JENNI, 2N ’ab Vater (s. Anm. 1) 6, 17; W. ScHLISSKE, Gottesséhne (s.

Anm. 1) 130 {., 133 £., 147, 155 {., 160, 166 {., 171 {., 182 usw.; W. MARCHEL, Abba,
Peére! (s. Anm. 1) 49 (1. Aufl. S. 37), 56 (1. Aufl. S. 45), 230 (1. Aufl. S. 2531.);
J. JErREMIAS, Abba (s. Anm. 1) 15, 17; siehe ferner O. ProckscH, Theologie des
Alten Testaments (Giitersloh 1950) 507 f.; W. EicuropT, Theologie I (s. Anm. 4)
31 f., 152 f.; W, TwisseLMANN, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 26, 28, 30; V. Huon-
DER, Israel Gottes Sohn (s. Anm. 1) 24 {., 28; J. KUHLEWEIN, ": bén Sohn (s. Anm. 3)

324 (mit einem zustimmend angefithrten Zitat aus H. W. WoLFF, Hosea, BK XIV/1
(Neukirchen 1961) 255 («ein intimes Fiirsorge-, Fithrungs- und Gehorsamsverhalt-
ist» [sc. ist mit dem Israel verliechenen Gottessohn-Namen begriindet]); M. HENGEL,
Sohn Gottes (s. Anm. 3) 37; H.-J. Kraus, Vatername (s. Anm. 1) 1234; J. GNILKA,
Vaterschaft Gottes (s. Anm. 2) 618; M. E. BorsmaRrRD, Dieu notre pére (s. Anm. 2)
67-69; O. BAUERNFEIND, Gotteskindschaft (s. Anm. 3) 1799; J. DurponT, Béati-
tudes (s. Anm. 2) 660; J. CARMIGNAC, Recherches sur le « Notre Pére» (Paris 1969)
56 (bei C. reiche Lit.!); K. H. ScHELKLE, Theologie (s. Anm. 3) 207 £.; die Sorge des
Herrn far Israel ist der psychologische Ankniipfungspunkt fiir Gottes Vaternamen
nach B. M. F. vaN IErsgL, «Der Sohn» (s. Anm. 2) 105; P. A. H. bDE BoER, Son of
God (s. Anm. 1) 205 {. (siehe das Zitat in unserer Anm. 4); L. PErRLITT, Vater (s.
Anm. 1) 100 £.; der Vergleich zielt «cauf Liebe, Erbarmen und innerste Gebundenheit
des Vaters ... das tertium comparationis zwischen menschlichen Vitern und gott-
lichem Vater ist... allein die lebendige, erbarmende Liebe» (zu Jes 63.151f.); G.
Bornkamy, Vaterbild (s. Anm.4) 137 f.; J. L. McKenzig, Divine Sonship (s.
Anm. 1) 326 {., 330, 333 («Few Old Testament passages express the love of Yahweh
for Israel with more exquisite tenderness»); McK. bezieht sich auf Jer 31.9, 20);
DeRs., Divine Sonship and Individual Religion, in: CBQ 7 (1945) 32, 4547 (McK.
wehrt sich hier gegen eine Auffassung von Gottes Vaterschaft, die nur viterliche
Autoritat bedeutet, und hebt die Liebe als bestimmenden Inhalt dieser Vaterschaft
hervor); C. OrRrIEUX, paternité de dieu (s. Anm. 1) 66-72 («un pére pardonne plus
facilement qu'un mari», S. 66 zu Hosea! Die viterliche Liebe ist als verzeihende
Liebe gedeutet).

6 'W. TWISSELMANN, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 27; TH. VRIEZEN, An Out-
line (s. Anm. 1) 173; V. HUONDER, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 29; E. JENNI, N

’a@b Vater (s. Anm. 1) 15-16; E. Pax, Gotteskindschaft (s. Anm 2) 1115; W. ScHLIss-
KE, Gottessohne (s. Anm. 1) 164,169; R. ScHULTE, Vorbereitung (s. Anm. 2) 61 {., 63.



Gott als Vater — Sohne Gottes 1t

die zwischen Gott und dem Menschen walte oder walten miisse, «ie
das Vaterverhiltnis schaffe 7.

TFerner habe die Verwandtschaft, die zwischen der Erziehung von
Kindern und der Fiithrung, Anleitung und Bestrafung Israels durch
JuwH besteht, Anlall gegeben, diesen mit dem Vaternamen anzurufen 8.

G. QueLL, Der Vaterbegriff (s. Anm. 1) betitelt den SchluBabschnitt, 971-
974: «Die Tendenz zur Universalitit im Vaternamen Gottes», die auf der Schdpfung
beruht; J.CarmigNac, Notre Pere (s. Anm. 5) 56. B. M. . vaN IERSEL, «Der Sohn»
(s. Anm. 2) 105, Anm. 7; J.L.McKen~zIE, Divine Sonship (s. Anm. 1) 327, 329 (Er-
schaffung im Sinne der Erschaffung des Volkes Israel), 331 (zu Ps 103.13 £.) 332 (zu
Mal 2.10); diesen Inhalt der Vaterschaft Gottes betont stark J. HEmMPEL, Gott und
Mensch (s. Anm. 1) 176 {.; auch C. OrRRrRIEUX, paternité de dieu (s. Anm. 1) 72-74.

7 Siehe TH. VRIEZEN, An Outline (s. Anm. 1) 174: die priesterschriftliche
Bezeichnung des Menschen als Bild und Gleichnis Golles ersetzt die Bezeichnung des
Menschen als Soin oder Kind Gottes, wie aus dem Vergleich von Gen 1.26 mit
5.3 klar hervorgeht. Die Bedeutung dieser priesterschriftlichen Charakterisierung
des Menschen liegt nach V., S. 413 im Aufweis seiner «vocation to be God’s vice-
regent on earth but most of all to reflect in his nature the nature of God, just as the
child is the image of the father» (Hervorhebung von mir, A. S.). Anders bestimmt
die Ahnlichkeit V. HUONDER, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 24-25: «Denn der
erstgeborene Sohn gilt als der eigentliche Triager der viterlichen Lebenskraft.
Israel als Gottes erstgeborener Sohn wird so gleichsam zum Twvdger des gottlichen
Lebens, zum Inkarnationsprinzip Gottes.» (Hervorhebung von mir, A. S.; die Ahn-
lichkeit ist hier das dem Vater und Sohn gemeinsame Leben, das als eine Art Kon-
tinuum zwischen Vater und Sohn verstanden ist.) Auf der Ahnlichkeit zwischen
Gott und den Menschen beruht die Gottessohnschaft der 7. Seligpreisung bei Mt 5.9
nach H. WinbiscH, Friedensbringer — Gottessohne. Eine religionsgeschichtliche
Interpretation der 7. Seligpreisung, in: ZNW 24 (1925) 240-260, fur unsern Zu-
sammenhang S. 240, 248 und 259; auch J. DuronT, Béatitudes (s. Anm. 2) 664 sieht
in der 7. Seligpreisung ecine Ahnlichkeit zwischen Gott, dem Vater, und den Frie-
densstiftern: denn «il y a conformité (sc. des Menschen) a la conduite miséricordieuse
de Dieu» (Hervorhebung von mir, A. S.): beide, Gott und die Friedensstifter, kom-
men in der Barmherzigkeit zusammen: «L’élément commun entre action pour la
paix et filiation divine doit se chercher dans la miséricorde» (ibid., Hervorhebung
von mir, A. S.).

Sieche weiter: L. BouveEr, Le Peére invisible. Approches du mystere de la
divinité (Paris 1976) 192. N. FUGLISTER, Alttestamentliche Grundlagen (s. unten
Anm. 10) 211 verwendet fiir den Kinig als Sohn Gotles statt des Ausdrucks Ahnlich-
keit mit Jahwe den «eine(r) erstaunlich weitgehenden Parallelisierung des Kinigs
mit Jahwe» (Hervorhebung des Verf.).

® Vgl. E. JENNI, 2N @b Vater (s. Anm. 1) 15; V. HUONDER, Israel Sohn Gottes

(s. Anm. 1) 26-27; W. TwisseLMANN, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 29; H. RinG-
GREN, 1N (s. Anm. 1) 18. W, ScHrisskE, Gottessohn (s. Anm. 1) 172-179, 183

schreibt die Auslegung des Vaternamens Gottes im Sinne seiner erziehenden Fih-
rung Israels der Weisheit des A. T. zu; diese Deutung findet man auch bei E.
SCHILLEBEECKXS, Jesus. Die Geschichte von einem Lebenden (Freiburg-Basel—
Wien) 1975 441 £.; J. CaArRMIGNAC, Notre Pére (Paris 1969) 56.

Dal} Gott seine Sohne ziichtigt wie ein Vater, ist eine beliebte Auslegung des



i2 Gott als Vater — Sohne Gottes

Vom Menschen aus betrachtet seien Gottes Vaterschaft und die
ihr entsprechende Kindschaft des Menschen Grundlage eines Verirauens-
verhdltnisses zu JHWH °, aber nicht weniger Verpflichtung zu Gehorsam,
Treue, Ehrfurcht gegeniiber dem Vater JHwH 1°. Ja, aus dem Vater-

Vater-Sohn-Bildes im frithen Judentum, siehe E. HUNTREsSS, «Son of God» in
Jewish Writings prior to the Christian Era, in: JBL 54 (1935) 117-123, hier 119.

? Siehe z. B. E. DHoRME, L’évolution religieuse (s. Anm. 5) 317-318; V. Huon-
DER, Israel Sohn Gottes (s. Anm. 1) 29; J. GNILKA, Vaterschaft Gottes (s. Anm. 2)
618; G. QuELL, Der Vaterbegriff (s. Anm. 1) 965, Z. 49-52; TH. VRIEZEN, An Out-
line (s. Anm. 1) 173; W. TwisseLMANN, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 29.

Far den Koénig insbesondere unterstreicht N. FUGLISTER, Alttestamentliche
Grundlagen (s. unten Anm. 10) 211 die Ndhe Jahwes zum Konig, «das vertrauens-
voll personliche Verhéltnis des Konigs zu ‘seinem’ Gott» (Hervorhebung vom Verf.).

10 Vgl. z. B. W. MarcHEL, Abba, Pére! (s. Anm.1) 230 (1. Aufl. S. 253):
«I'idée de paternité divine... semble exprimer un rapport d’appartenance réciproque:
Yahvé est Pere et Israél est son premier-né; autorité et protection paternelle de la
part de Dieu, soumission et fidélité de la part de son peuple» (Hervorhebung von
mir, A. S.), 56 (1. Aufl. S. 45): «il (sc. Gott als Vater) ... exige obéissance et vénération
de la part de celui qui est son fils, sa propriété ...» (Hervorhebung von mir, A. S.);
siche ferner E. JENNI, 2N ’ab Vater (s. Anm. 1) 16; J. KUHLEWEIN, 12 bén Sohn

(s. Anm. 3) 324; G. FOHRER, viég (s. Anm. 1) 353, Z. 9-13; V. HUONDER, Israel
Sohn Gottes (s. Anm. 1) 31, und S. 25 spricht H. von einem «Dienstauftrag» des
Sohnes und verweist auf O. E1ssFeELDT, Sohnespflichten im Alten Orient, in: Syria
43 (1966) 3947 = Kleine Schriften IV (Tiubingen 1968) 264-270, wo E. die Gottes-
sohnschaft jedoch nicht in die Betrachtung miteinbezieht; Sohnschaft und Dienst
werden auch verbunden in P. PokorNY, Gottessohn (s. Anm. 2) 24. Vgl. auch J.
JEREMIAS, Abba (s. Anm. 1) 64, fiir den die Gebetsanrede «Abba» die « Hingabe des
Sohnes in Gehorsam gegeniiber dem Vater» bedeutet und « Ausdruck des gehorsamen
Vertrauens (Mk 14, 36 par)» ist (Hervorhebung von mir, A.S.); W, SCHLISSKE,
Gottessdhne (s. Anm. 1) 172, 177, 180.

In einem besonderen Sinn definiert TH. VRIEZEN, The Religion of Ancient
Israel (London 1967) 181 die Soknschaft des Konigs (Ps 2) als Auftrag zum hdchsten
Dienste JuwHs: « By his anointing the king was consecrated to his sonskip of God,
which made him the servant-in-chief of Yahweh ...» (Hervorhebung von mir, A. S.).

Die Gehorsamsforderung, die in der Sohnschaft beschlossen ist, heben auch ins
Licht M. E. BoismArD, Dieu notre pére (s. Anm. 2) 69; E. Lonsg, Grundri3 (s.
Anm. 2) 36.

Der Gehorsam ist es, der zu Séhnen Gottes macht, sieche R. BULTMANN, Jesus
(Siebenstern-Taschenbuch 17) (Minchen-Hamburg 1964 [= Lizenzausgabe der
Erstausgabe Tiibingen 1926]) 131 {.; O. BAUERNFEIND, Gotteskindschaft (s. Anm. 2)
1798 f., der diesen Gehorsam « Bewdhrung» nennt.

Die Sohnschaft des Kénigs ist insbesondere ein Auftrag und Dienst, der Konig
ist gleichzeitig sowohl Sohn als auch Knecht (oder Vasall, Stellvertreter), siehe N.
FUGLISTER, Alttestamentliche Grundlagen der neutestamentlichen Christologie, in:
Mysterium salutis. Grundri3 heilsgeschichtlicher Dogmatik, hrsg. v. J. FEINER u.
M. LO6HRER, ITI/1 (Einsiedeln—Ziirich-Koéln 1970) 209-212. Siehe J.-M. LAGRANGE,
Paternité de Dieu (s. Anm. 2) 485: «on voit percer... cette exigence qu’il faut étre
fidéle pour mériter vraiment le titre de fils de Yahvé» (Hervorhebung von mir,



Gott als Vater — Sghne Gottes 13

Sohn-Verhdltnis ergebe sich als unvermeidliche Folgerung die Erschwe-
rung der Schuld Israels, denn durch seine Auflehnungen widerspreche
es seinem eigenen Vater ins Angesicht und qualifiziere dergestalt seine
Stinde als Verletzung der pietas 1.

Die Gottessohnschaft nimmt auf jeden IFall den Menschen in eine
enge Gemeinschaft mit Gott auf 2. Gemeinschaft mit JuwH, d. h. Zu-
gehorigkeit zu seiner Sphare, bedeutet der Titel «Gottesséhne» auch bei

den himmlischen Wesen, die JawH als Hofstaat und Ratsversammlung
umgeben 13,

A. S.); O. CurLrmann, Christologie (s. Anm. 2) 237 f.; W. KASPER, Jesus (s. Anm. 2)
129; Ehvfurcht und Dankbarkeit sind der «psychologische Ankniipfungspunkt» fiir
den Vaternamen Gottes bei B. M. F. van IErsiEL, ‘Der Sohn’ (s. Anm. 2) 105.
P. A. H. pE BoER, Son of God (s. Anm. 1) 203 legt besonderes Gewicht auf den
vom Sohn verlangten Gehorsam: «The son of God is the servant of god.» J. L.
McKEeNziE, Divine Sonship (s. Anm. 1) 332 f., 333 f. (zu Weish. 2.13, 16, 18; hier
ist die Gerechtigkeit des Gerechten in Israel das Fundament der Sohn-Gotteswiirde),
so auch E. HUNTRESS, «Son of God» (s. Anm. 8) 122 f{.

11 Siehe dazu W. ScHLISSKE, Gottessthne (s. Anm. 1) 168 {., 171; M. E. Bois-
MARD, Dieu notre pére (s. Anm. 2) 68; die Sohnschaft Israels ist vor allem als Ver-
pflichtung und Erschwerung der Siinde verstanden in Dtn 32.5, 6, 18, 19, 20: siehe
P. WiINTER, Der Begriff «Sochne Gottes» im Moselied Dtn 32.1-43, in: ZAW 67
(1955) 48; J. L. McKEen~z1E, Divine Sonship (s. Anm. 1) 327 {., 330, 332.

12 Dies stellen fast alle in den vorausgehenden Anm. genannten Autoren zu-
sammenfassend fest. Es seien als Beispiele besonders erwidhnt: G. FOHRER, vidg
(s. Anm. 1) 353, Z.25 «(das Vater-Sohn-Verhdltnis...) hebt seine Verbundenheit
(sc. Juwas) mit seinem Volk hervor» (Hervorhebung von mir, A. S.); W. MARCHEL,
Abba, Pere! (s. Anm. 1) 52 (1. Aufl. 41) «la paternité de Dieu et la filiation d’Israél
se présentent... comme 'expression de la relation mutuelle d’ appartenance compor-
tant 'union intime et veligieuse entre le peuple élu et son Dieu» (Hervorhebung von
mir, A. S.; geringfiigige Unterschiede in der 1. Aufl.); E. DHORME, L’évolution reli-
gieuse (s. Anm. 5) 313: «Il est tout naturel d’incorporer cette divinité a la famille par
les relations qui existent entre les membres d’un méme groupe» (Hervorhebung
von mir, A.S.). O. Procksch, Theologie (s. Anm. 5), stellt den ganzen Abschnitt
iitber Gottes Vaterschaft und Israels Gottessohnschaft, S.503-511, unter den
bezeichnenden Titel: « Die Gottesfamilie» (S. 503). Siehe auch R. DE Vaux, Histoire
ancienne d’Israél. Des origines a l'installation en Canaan, EB (Paris 1971) 335:
¢«Maintenant Yahvé est avec Moise pour le service du peuple, et c’est avec le peuple
que Yahvé est uni d’ une maniére éminente: Israél est son peuple, son fils premier-né»
(Hervorhebung von mir, A. S.; DE VAUX bespricht Ex 4.22 {.).

13 Auch hier wird meistens angenommen, es habe sich urspriinglich, voralt-
testamentlich, um eine echte, durch Zeugung vom Vatergott abstammende Gotter-
familie gehandelt, so W. ScHLIsSKE, Géttersdhne (s. Anm. 1) 15-78 (Lit.) und siehe
die in Anm. 1 genannte Lit.; ferner H. RINGGREN, Israelitische Religion (s. Anm. 5)
84 f.: nach ihm waren diese «GoGttersohne» «goéttliche, himmlische Wesen», die

keine «Gotter im strengsten Sinn des Wortes» und offenbar auch nicht von Gott
gezeugt waren.



14 Gott als Vater — Sohne Gottes

3.

Der Natur der Sache gemil stellt sich die Frage nach dem Inhalt
von Gottes Vaternamen im Neuen Testament nochmals ganz neu, weil
Jesus in einer nur ihm eigenen Weise Gott mit «Abba», Vater, anredet 4.
Welche Bedeutung hat er in dieser Anrede «Abba» gesehen?

Auch hier iiberrascht uns eine recht breit gestreute Deutung dieser
Vater-Anrede der Gebete Jesu: manche Exegeten heben die Schlicht-
heit und Unmittelbarkeit der Anrede « Vater» im Munde Jesu hervor '3,

1+ Den Nachweis siehe bei J. JEREMIAs, Abba (s. Anm. 1) 58-63; vgl. dazu E.
SCHILLEBEECKXS, Jesus (s. Anm. 8) 230-235 (auf S. 227 weitere Lit.), oder bei
‘W. MARCHEL, Abba, Pére! (s. Anm. 1) 99-123 (1. Aufl. S. 99-127).

15 Siehe in diesem Sinn J. JEREMIAS, Abba (s. Anm. 1) 63: «Er (sc. Jesus) hat
so mit seinem Gott geredet, wie das Kind mit seinem Vater, so schlicht, so innig, so
gebovgen. Das Abba der Gottesanrede Jesu enthiillt das Herzstiick seines Gottesver-
héaltnisses» (Hervorhebung von mir, A. S.); siehe DENs., Neutestamentliche Theo-
logie, Erster Teil, Die Verkiindigung Jesu (Gutersloh 1971) 73 (die Ergebnisse des
Aufsatzes: Abba [s. Anm. 1] sind hier unverdndert und zusammengefal3t dargebo-
ten, so daB sich im folgenden ein gesondertes Zitieren der «Neutestamentlichen
Theologie» eriibrigt); E. SCHILLEBEECKXS, Jesus (s. Anm. 8) 231: die Gebetsanrede
Abba, die historisch sicher ist, ¢lehrt uns ... die unkonventionelle Art des Umgangs
Jesu mit Gott, dessen ungezwungene selbstverstindliche Einfachheit»; S. 232: «... aus
der Erinnerung an Jesu vertraulichen Umgang mit Gott ...» (HHervorhebung von mir,
A.S.); S. 233: «Die familidre Bezeichnung Gottes als ‘Abba’ durch Jesus ... weist
unverkennbar auf die religiose Erfahrung eines innigen Verhiltnisses zu Gott hin.»
Siehe ferner W. MARCHEL, Abba, Pére! (s. Anm. 1) 139-167 (1. Aufl. S. 147-177):
«En invoquant Dieu sous ce titre (sc. Abba), Jésus manifeste la conscience du rap-
port personnel et absolument unique qu’il entretient avec Dieu, du lien trés étroit qui
Punit @ Diew comme a son Pére... La relation réciproque entre Jésus et le Pere est
caractérisée par une unité parfaite et sans égale» (S. 167; 1. Aufl. S, 176: in anderer
Formulierung; Hervorhebungen von mir, A. S.); G. KitTEL, &Bf& in: ThWNT 1
(Stuttgart 1933) 6, Z. 2 {. «... wie das urchristliche Vater-Kindes-Verhdlinis zu Gott
alle ... Moglichkeiten an Intimitdt weit tibertrifft ...» (Hervorhebung von mir, A.S.);
H. ScaUrRMANN, Gebet des Herrn (s. unten Anm. 16) 29: « Jesu Verhiltnis zum Vater
ist von einmaliger Innigkeit, ist Liebe und Gehorsam. Dieses liebende Angehéren
wird aber im Neuen Testament in seiner beispiellosen Einzigartigkeit als Ausdruck
der besonderen heilsgeschichtlich-metaphysischen Stellung verstanden, in der der
‘Sohn’ zu seinem ‘Vater’ steht und ‘mein Vater’ sagt» (Hervorhebung von mir,
A. S.), siche auch S. 33, Anm. 42!

Vgl. weiter L. GoprPELT, Theologie des Neuen Testaments, 1. Jesu Wirken in
seiner theologischen Bedeutung, hrsg. v. J. RoLorF (Gottinger Theologische Lehr-
biicher) (G6ttingen 1975) 250: in der Abba-Anrede Gottes brachte Jesus «eine einzig-
artig vertraute Verbumdenheit und Hingabe» zum Ausdruck (Hervorhebung des
Verf. s); 250-251: «Bei Jesus ... ist diese Hingabe offenbar ... eine wurzelhafte Ver-
bundenheil ...» (hervorgehoben vom Verf.); E. SCHWEIZER, Jesus Christus im viel-
faltigen Zeugnis des Neuen Testaments (Siebenstern-Taschenbuch 126) (Miinchen—



Gott als Vater — S6hne Gottes 15

«Abba» sei also gleichsam das Signal des ummittelbaren Verhilinisses
Jesu zu Gott. Im Vaternamen leuchte daher ein unmattelbares, nahes,
ja intimes Verhdltnis zwischen Vater und Kind auf, das keine Distanz
und keine Scheidewidnde kennt.

Hamburg 1968) 20 f.: Jesu Gottesanrede Abba «weist darauf hin, daB3 Jesus sich
mit seinem Vater in einzigartiger Weise verbunden wulte»; L. Bouver, Le Fils
éternel. Théologie de la Parole de Dieu et Christologie (Paris 1974) 213: «il (sc. Jésus)
a, avec son Roi divin, une relation ineffable ... c’est 1a ce que veut dire cette appel-
lation donnée a Dieu: Abba, Abi, qui apparait comme le privilége de Jésus, qui lui
appartient en propre et a lui seul» (Hervorhebung von «Abba, Abi» vom Verf.,
sonst von mir, A. S.); J. CArmigNac, Notre Pére (s. Anm. 5) 60. Ferner O. CuLL-
MaNN, Christologie (s. Anm. 2) 244 ff.

In einem besonderen Sinn erklirt W. PANNENBERG, Grundziige der Christo-
logie (Giitersloh 21966) 236 die «eigenartig alltiglich gestimmte Unmittelbarkeit zu
Gott, die gerade auch in der Anrede ‘Abba’ ... zum Ausdruck kommt»: « Die Nihe
zu Gott, die in der Anrede Gottes als Vater zur Sprache kommt, ist identisch mit der
eschatologischen Nihe der Gottesherrschaft.» In der Vateranrede mit ihrem kind-
lichen Vertrauen offenbart sich das eigentliche, natiirliche Wesen des Menschen
(S. 237).

W. KAsPER, Jesus (s. Anm. 2) 130; J. BLaNK, Die Sendung des Sohnes. Zur
christologischen Bedeutung des Gleichnisses von den bésen Winzern Mk 12, 1-12, in:
Neues Testament und Kirche. Fiir RUDOLF SCHNACKENBURG, hrsg. v. J. GNILKA
(Freiburg-Basel-Wien 1974) 20 f.

In einer einseitigen Weise versucht K. BERGER, Zum Hintergrund christolo-
gischer Titel, in: NTSt 17 (1970-71) 422-425 die Vaterschaft Gottes und die ihr
entsprechende Kindschaft auf die einzige Dimension des Gottesboten zuriickzufiih-
ren, der Gotteserkenninis erlangt hat und aus dieser heraus Gott als Vater anspricht:
«Derjenige aber, der die Erkenninis Gotles erlangt hat, kann ihn als Vater anveden,
und zwar wird dann der familiire Charakter dieser Anrede betont; die vertrauliche
Anrede g@p& dirfte von daher zu erkliren sein und ist Ausdruck des Besitzes der
wahven Gotteserkenntnis. — Die Bekehrung zu Gott (= Ubernahme der Lehve) schafft
das Verhdltnis zwischen Vater und Kindern» (Hervorhebung von mir, A.S.). Aus
der richtigen Beobachtung, daBl das Vater-Sohn-Verhiltnis, auf Gott und Mensch
iibertragen, bisweilen unter dem Aspekt der Weisung gefalit ist, die von Gott, dem
‘Vater’ ausgeht und von seinem Boten oder Zeugen, dem ‘Sohn’, empfangen wird,
folgert B., seine Primissen weit iiberschreitend, daBB Vaterschaft Gottes und die ihr
antwortende Gottessohnschaft nur die Gemeinschaft zwischen Gott dem Lehrer
und seinem Gesandten und Jiinger bedeute. Leider ist E. SCHILLEBEECKXS, Jesus
(s. Anm. 8) 441 f., vgl. 233-236, zu stark auf diese einseitige These B. s eingegangen;
siehe vielmehr zu der aspektreichen Bedeutung der Gotteskindschaft in Qumran
O. MicHEL-O. BETz, Von Gott gezeugt (s. Anm. 3) 8-23.

B. M. F. vaN IERsEL, ‘Der Sohn’ (s. Anm. 2) 110-116 zeigt seinerseits das
besondere Verhiltnis Jesu zu Gott, das in der Vateranrede angedeutet ist (mit Lit.
und Diskussion); fiir W. GRUNDMANN, Sohn Gottes. Ein Diskussionsbeitrag, in:
ZNW 47 (1956) 113-133, bes. 127-130, 133 hiangt der Name «Sokn Gottes» mit dem
Vaternamen zusammen, den Jesus Gott gab, so dall es wahrscheinlich wird, da3 auch
der Sohnestitel auf Jesus selbst zuriickgeht, der das Wesen, die innige Verbundenheit
Jesu mit Gott und seine Vollmacht in einen Ausdruck faBt. In diesem Sinn fiithrt
G., S. 116, zustimmend an J. BIENECK, Sohn Gottes als Christusbezeichnung der



16 Gott als Vater — Séhne Gottes

Diese intime Unmittelbarkeit des Verhidltnisses zwischen Vater
und Kind spiegelt sich beim Sohn als Verirauen 1® und als vertrauender
Gehorsam wider, und um diese seine gehorsame und vertrauensvolle
Hingabe an Gott auszudriicken, habe ihn Jesu als Abba, Vater ange-
sprochen 17. Ja, so liest man auch, der Vatername bezeichne geradezu
die Eigenart der Autoritit Gottes, die keine Tyrannei, sondern Freiheit
ermoglichender, Vertrauen schaffender, wohlwollender Wille Gottes
sei. Wegen dieser Beschaffenheit von Gottes Herrschaft heile Gott

Synoptiker, AThANT 21 (Ziirich 1951) und auf S. 130-132 W. MansonN, Bist du der
da kommen soll? Das Zeugnis der drei ersten Evangelien von der Offenbarung Got-
tes in Christo unter Beriicksichtigung der Formgeschichte (Zuirich 1952) 125-133 (die
engl. Originalausgabe: Jesus the Messiah [London 1943]ist mir nicht zuginglich).

16 Das Vertrauen als Inhalt des Sohnverhiltnisses Jesu zu Gott bei J. JERE-
M1As, Abba (s. Anm. 1) 64; G. SCHRENK, Vater im Neuen Testament, in: ThWNT 5
(Stuttgart o. J. [= 1954]) 985, Z. 14-16; H. ScHURMANN, Das Gebet des Herrn aus
der Verkiindigung Jesu erldutert (Freiburg-Basel-Wien 31965) 23 {., 26; «die Ndhe
des Vaters in seiner Giite» sei in dieser Gottesanrede mit « Abba» ausgedriickt sagt
G. BornkaMM, Jesus (s. Anm. 2) 118; Ca.-H. Dopp, Le fondateur du christianisme
(Paris 1972; das engl. Original: The Founder of Christianity, [New York 1970] ist
mir nicht zuhanden) 67; W. Kasprer, Jesus (s. Anm. 2) 130 f.; G. BORNKAMM,
Vaterbild (s. Anm. 4) 140-142; W. GRUNDMANN, Sohn Gottes (s. Anm. 15) 127 f.

17 Die Vateranrede Gottes in den Gebeten Jesu als Ausdruck seines Gehorsams
z. B. bei J. JEREMIAS, Abba (s. Anm. 1) 64; E. SCHILLEBEECKXS, Jesus (s. Anm. 8)
233 sieht darin die eigentliche Spitze des Gott gegebenen Vaternamens: « Wenn
Jesus, im Gegensatz zum tiblichen Brauch seiner Zeit, den familialen (sic!) Ausdruck
‘abba’ in seinem Sprechen zu Gott gebraucht, liegt es nahe, den Kern des religidsen
Lebens genauso auszudriicken, wie die Christen dieses nach seinem Tod wieder-
gegeben haben: ‘Nicht mein Wille, sondern dein Wille, Vater’ (Lk 22,42; Mt 26,42),
denn dies ¢st der jiidische Abba-Begriff.» (Hervorhebung vom Verf.) Das Vater-
Sohn-Verhiltnis bezeichnet nach F. Haun, Christologische Hoheitstitel, FRLANT
83 (Gottingen 31966) 326 f. die Unterordnung des Sohnes (Mt 11.27 b-c; Mk 13.32);
G. SCHRENK, Vater (s. Anm. 16) 985, Z.16-21; die Vateranrede Gottes ist auch
Ausdruck der Ehrfurcht vor dem Herrn, siche H. ScHURMANN, Gebet des Herrn
(s. Anm. 16) 24-26, 29, ebenso G. BorNkKAMM, Jesus (s. Anm. 2) 118; L. GOPPELT,
Theologie (s. Anm. 15) 250: «... bekundet dies (sc. die Anrede Gottes mit 4bba)
eine einzigartige ... Hingabe» (hervorgehoben vom Verf.), vgl. 251.

Den Aspekt des Gehorsams macht O. CurLmann, Christologie (s. Anm. 2)
239 f. zum Hauptinhalt des Sohnesnamens: «...les synoptiques ont insisté... sur
I'idée que la filialité de Jésus est commandée par 'affirmation de son obéissance»
(S. 240) (Hervorhebung von mir, A.S.), cf. S. 245 {.; K. H. ScHELKLE, Theologie
(s. Anm. 3) 216; W. KASPER, Jesus (s. Anm. 2) 130 f.; O. WEBER, Grundlagen der
Dogmatik 2 (Neukirchen 1962) 96: «der alttestamentlich-theokratische Charakter
des Sohnesverstindnisses (‘Knecht’ und ‘Sohn’ ...) gipfelt in dem, der der Sohn ist»
(Hervorhebung des Verf.); W. GRUNDMANN, Sohn Gottes (s. Anm. 15) 119, 124
(zustimmend zu CH. MAURER); fiir G. besteht ein enger Zusammenhang — im An-
schluB an J. JErREMIias und C. MAURER — zwischen dem Titel «Gottessohn» und
«Gottesknecht», o. c. 120-125, 131 f.



Gott als Vater — Séhne Gottes 17

Vater 8. Jesu Vateranrede Gottes gebe ferner seinen eigenen Anteil
an der Autoritit Gottes zu erkennen, der ihm in ganz einmaliger Weise
gottliche Vollmacht ibertragt 1°. Auch die Liebe, die Jesus mit Gott vereint,
erscheint in der exegetischen Literatur als Inhalt seiner Vater-Anrede
Gottes 2. Der Vatername Gottes bezeichnet das Geheimnis der gott-
lichen Sohmschaft Jesu: «Gott ist sein Vater im eigentlichen Sinn» 2L,

18 Siehe R. SCHAFER, Jesus und der Gottesglaube. Ein christologischer Ent-
wurf (Tubingen 21972) 64 {., 72, mit Zustimmung zitiert von W. THUsING, Neutesta-
mentliche Zugangswege zu einer transzendental-dialogischen Christologie, in: K.
RAHNER-W. THUSING, Christologie systematisch und exegetisch. Arbeitsgrundlagen
fiir eine interdisziplinidre Vorlesung (Quaest. disp. 55) (Freiburg—Basel-Wien 1972)
210 {.; G. BorNKAMM, Vaterbild (s. Anm. 4) 141 1.

19 So J. JEreMmias, Abba (s. Anm. 1) 64 (wdhrend R. SCHAFER, Jesus (s.
Anm. 18) 72 1. in Jesu Vateranrede Gottes kein ausschlieflich [esus vorbehaltenes,
mit einer nur ihm verliechenen Vollmacht ausgestattetes Gottesverhidltnis sehen
will) ; ebenso E. SCHILLEBEECKS, Jesus (s. Anm. 8) 233; W. MArRcHEL, Abba, Peére!
(s. Anm. 1) 167: «En vertu de cette union (namlich zwischen Jesus und dem Vater)
Jésus recoit du Pére foute I’autorité et tous les secrets (Mt 11,27 a.b.c.)» (1. Aufl.
S. 176 mit geringfiigigen Anderungen; Hervorhebung von mir, A.S.; MARCHEL
unterstreicht aufs stirkste die Besonderheit dieses Verhiltnisses Jesu zu Gott); siehe
weiter V. TAYLOR, La personne du Christ dans le Nouveau Testament (Lectio divina
57) (Paris 1969) 167 (die englische Originalausgabe: The Person of Christ in New
Testament Teaching [London—Toronto und New York 1966] war mir nicht zugdng-
lich); F. Hann~, Hoheitstitel (s. Anm. 17) 326 (zu Mt 11.27 b—c), 327: «die Sokn-
schaft Jesu ist von der einzigartigen Stellung und ihm verliechenen Vollmacht her zu
verstehen ... (S. 328) ... Die Vaterschaft Gottes ... offenbart sich ... in der Vollmacht
des Sohnes. ... (S. 329) ... So wird man den SchluB3 ziehen miissen, da3 die Bezeich-
nung ‘der Sohn’ vornehmlich aus dem fiir Jesus charakteristischen NIN gewonnen

worden ist», S. 332 {. (Hervorhebung von mir, A.S.); siche nochmals H. ScHUR-
MANN, Gebet des Herrn (s. Anm. 15 und 16) 29 {.; L. GoprPELT, Theologie (s. Anm. 15)
251 {.: «Diese exklusiv und absolut gebrauchten Begriffe (sc. “Vater’ und ‘Sohn’)
sagten spdter in der ntl. Christologie ... wesenhafte Verbundenheit mit Gott aus»
(S. 252) (Hervorhebung von mir, A. S.); von den «pleins pouvoirs» und der «mission
d’enseigner», die dem Sohn nach Mt 11.27 ibergeben sind, spricht E. TRoCME,
Jésus de Nazareth vu par les témoins de sa vie (Bibliothéque théologique) (Neu-
chatel 1971) 55; K. H. ScHELKLE, Theologie (s. Anm. 3) 216: «Die Soknschaft (sc.
Jesu) war danach wesentlich als Evwdhlung und messianische Amiseinsetzung ver-
standen» (Hervorhebung von mir, A. S.); W. GRUNDMANN, Sohn Gottes (s. Anm.15)
118, 128; W. MansoN, Bist du der da kommen soll? (s. Anm. 15) 130-132.

20 ¢« Abba» driickt Jesu Liebe zu Gott, seinem Vater, aus, z. B. R. SCHAFER,
Jesus (s. Anm. 18) 65; H. ScHURMANN, Gebet des Herrn (s. Anm. 16) 29 {.; K. H.
ScHELKLE, Theologie (s. Anm. 3) 216; G. BorNkaMM, Vaterbild (s. Anm. 4) 140;
W. GRUNDMANN, Sohn Gottes (Anm. 15) 129 (fiir das Johannesevangelium).

21 W. MARCHEL, Abba, Pére! (s. Anm. 1) 167 (1. Aufl. S. 177) (Hervorhebung
von mir, A. S.); V. TavLor, La Personne du Christ (s. Anm. 15) 179-186 (Diskus-
sion der Moglichkeit eines gdttlichen Sohnbewufiseins Jesu; siehe iiberhaupt die
beiden sorgfiltig abwigenden Kapitel: XIII La conscience divine de Jésus, 155-
169, X1V L’éveil de la conscience filiale chez Jésus, 171-186); L.. BouYER, Le Fils

2



18 Gott als Vater — S6hne Gottes

4.

Kiirzen wir ab. Es ist fiir unsere Zwecke nicht nétig, die Deutungen
von Gottes Vaternamen und der ihm entsprechenden Gotteskindschaft
im ganzen Neuen Testament vollstdéndig anzufiihren. Das Hauptaugen-
merk dieses Aufsatzes gilt dem Alten Testament. Fragen wir nur noch,
welches die Seiten des Vater-Sohn-Verhdltnisses in den Gleichnissen
Jesu sind, auf die das volle Licht der exegetischen Forschung fillt, und
welche Wege die Interpretation der Gottessohnschaft der Christen bei
Paulus einschligt.

Zunidchst Vater und Sohn im Gleichnis von den bdsen Winzern
(Mk 12.1-12 par) 2. Der Sohn wird neben die Sklaven gestellt und ist

éternel (s. Anm. 15) 213: «la révélation de Dieu qu’il (sc. Jésus) nous donne, comme
du Pére... suppose qu’il est lui-méme son Fils, /e Fils, en un sens absolument sin-
gulier» (Hervorhebung des Verf.s); J. CARMIGNAC, Notre Pére (s. Anm. 5) 63 f.

22 Zu diesem Gleichnis siehe die ausfiithrliche, die dltere Literatur besprechende
Studie von M. HENGEL, Das Gleichnis von den Weingirtnern Mc 12,1-12 im Lichte
der Zenonpapyri und der rabbinischen Gleichnisse, in: ZNW 59 (1968) 1-39. H.
zeigt nach C. H. DopD und J. JEREMIAS, dal3 es sich um ein echtes Gleichnis, nicht
um eine Allegorie handelt; er erhellt die Bildhdlfte des Gleichnisses auf dem Hin-
tergrund der wirtschaftlichen und sozialen Verhiltnisse des hellenistisch-rémischen
Paldstina, so daB sie zwar als ungewohnlich, aber als plausibel erscheint; ferner
bestimmt er die Pointe wie folgt: « Wie die heimtiickische Ermordung des Sohnes
durch die Pdchter das sichere Eingreifen des Weinbergbesitzers zur Folge haben
wird, so wird die — beabsichtigte — Ermordung Jesu, des eschatologischen Bevoll-
machtigten Gottes, das Gericht iiber die verantwortlichen Fiithrer des Volkes her-
aufbeschwoéren» (S. 38); sodann wigt er die Mdoglichkeit, daB die Parabel in der
nachosterlichen Gemeinde gebildet worden sei, gegen die andere, daB sie auf Jesus
selbst zuriickgehe, gegeneinander ab und neigt der zweiten Moglichkeit zu (S. 34-38).

Siehe zum Gleichnis weiter J. JEREMIAS, Die Gleichnisse Jesu (Gottingen 71965)
67-75. Leider kennt J. BLank, Sendung des Sohnes (s. Anm. 15) HENGELs Studie
nicht, so dal} seiner Erklirung des Gleichnisses als «nachdsterliche(r) Gemeindebil-
dung mit allegorischen Ziigen» (S. 39) eine wesentliche Auseinandersetzung fehlt.

Siehe weiter E. LINNEMANN, Gleichnisse Jesu. Einfithrung und Auslegung
(Gottingen 1975) 36 f. (Beobachtungen zur Ungewdhnlichkeit der Bildhdlfte, keine
eigene Auslegung des Gleichnisses); D. O. Via, Die Gleichnisse Jesu. Thre litera-
rische und existentiale Dimension, BEvTh 57 (Miinchen 1970) 128-132 (die engl.
Originalausgabe: The Parables [Philadelphia 1967] ist mir nicht zuganglich): fir V.
«ist das Gleichnis ein echtes Wort Jesu, aber der urspringlichen Version fehlte der
detaillierte Bezug auf Jes 5, das Summarium in Mk 12, 5b, die Ermordung des
dritten Knechtes und die Verwendung des Adjektivs dyanntds (geliebt)» (S. 129);
das Gleichnis ist keine Allegorie, vielmehr «ist dieses Gleichnis eher fast allegovisch
als die meisten der andern erzidhlenden Gleichnisse Jesu; aber die Struktur der Ver-
bindungen ... liegt primédr noch innerhalb der Geschichte und tendiert nur unter-
geordnet nach aullen» (ebd.) (Hervorhebung von mir, A. S.); die Pointe des Gleich-



Gott als Vater — Sohne Gottes 19

Erbe. Er wird auch der «geliebte Sohn» (Mk 12.6; Lk 20.13) genannt 23,
Aus welchem Grunde war es notwendig, die Gestalt des Sohnes in die
Erziahlung einzufithren? Die Logik des Gleichnisses mit seiner Stei-
gerung verlangt es 2*: denn nicht die Sklaven, bloBe Agenten des Guts-

nisses ist nach V. nicht im Ansatz christologisch (wie bei HENGEL), sondern all-
gemein-giltiger Art, ndamlich die durch ihre blinde MaBlosigkeit sich selbst zer-
storende menschliche Bosheit, dhnlich wie sie Shakespeare im Macbeth darstellt.

Siehe weiter E. BisgEr, Die Gleichnisse Jesu (Miinchen 1965) 137-144 (der die
Bildhilfte freilich nicht ganz zu ihrem Recht kommen 1468t und daher auch die
Sachhilfte verzeichnet); B. M. F. van IgrsEL, ‘Der Sohn’ (s. Anm. 2) 124-145 (der
zu ahnlichen Ergebnissen wie Dobp, JErREMIAs, HENGEL kommt, und der das
Gleichnis als echtes Gleichnis, das spater allegorisiert wurde, und mdoglicherweise als
authentisches, vorosterliches Gleichnis Jesu betrachtet).

Den rechtlichen Hintergrund des Gleichnisses hat untersucht: J. D. M. DERETT,
Fresh Light on the Wicked Vinedressers, in: RIDA 10 (1963) 11-41, in einer revi-
dierten, verbesserten und erweiterten Fassung: The Parable of the Wicked Vine-
dressers, in: Law in the New Testament (London 1970) 286-312: aus dieser Unter-
suchung schlieBt D., daB es sich nicht um eine Allegorie, sondern um eine Parabel
handelt.

Zur Fassung des Gleichnisses im Thomas-Evangelium siche B. DEHANDSCHUT-
TER, La parabole des vignerons homicides (Mc., XII, 1-12) et I’évangile selon Tho-
mas, in: L’évangile selon Marc. Tradition et rédaction (Bibl. Ephem. Theol. Lovan.
34) (Lowen—Gembloux 1974) 203-219 (die Fassung des Thomasevangeliums ist nach
D. eine sekunddire, nachsynoptische Raffung der Lukasfassung des Gleichnisses).

Eine umfassende Diskussion bietet jetzt M. HuBauT, La parabole des vigne-
rons homicides (Cahiers de la Revue biblique 16) (Paris 1976), der es fiir moglich
hélt, einen auf Jesus selbst zuriickgehenden Kern des Gleichnisses zu eruieren, der
schon in Jesu Mund stark allegorisch gepragt und ausdriicklich an die Geschichte
Gottes mit Israel ankniipfte, und den dann die evangelischen Redaktionen ihren
jeweiligen Perspektiven einfiigten. H. lehnt zu Recht einen unverséhnlichen Gegen-
satz zwischen Gleichnis und Allegorie ab.

23 Dieses Epithet dyanntdc, geliebt, ist vielleicht spiter aus denselben Griinden
hinzugefigt worden, die zur Allegorisierung des Gleichnisses gefithrt haben, denn es
fehlt nicht nur in Mt 21.37, sondern auch im Thomasevangelium, Logion 65 (Uber-
setzung bei K. ALAND, Synopsis quattuor evangeliorum ... [Stuttgart 21964] 525),
siehe dazu J. JEREMIAs, Gleichnisse (s. Anm. 22) 71 f., der zustimmend anfiihrt
W. G. KtmMEL, Das Gleichnis von den bdsen Weingédrtnern, in: Aux Sources de la
Tradition Chrétienne. Mélanges offerts a M. GogUEiL (Neuchatel-Paris 1950) 123 =
Heilsgeschehen und Geschichte. Gesammelte Aufsitze 1933-1964 (Marburger theol.
Studien 3) (Marburg 1965) 209 (Lit.!); ebenso V. O. Dan, Gleichnisse (s. Anm. 22)
129 (siehe unsere Anm. 22); E. Bisgr, Gleichnisse (s. Anm. 22) 140 f. betrachtet das
Epithet als markinisch, wihrend der Kern des Gleichnisses auf Jesus zuriickgehe
(S. 143).

Fur J. BLank, Sendung des Sohnes (s. Anm. 15) 39 ist der Ausdruck im Gegen-
teil urspriinglich im Winzergleichnis, das aber eine nachdsterliche Gemeindebildung
ist (s. Anm. 22).

2¢ J. JErREMI1AS, Gleichnisse (s. Anm. 22) 74.

Nicht aus der Erzahlung, sondern aus der Sachhdlfte heraus erklaren das Auf-



20 Gott als Vater — Séhne Gottes

besitzers, sondern der Sohn und Erbe allein hatte volle Kompetenzen
in bestimmten Rechtsgeschiften 23, « E» (sc. der Sohn) st der eigentliche
Bevollmdchtigte des Besitzers» 26, So erklirt sich das Auftreten des Sohnes
nach dem Scheitern der Agenten. Ferner ist auf der Seite der Pichter
eine Art Eskalation geschildert, die von dem Konflikt um Pachtzins-
forderungen plétzlich in den Versuch umschligt, den Erben und daher
Eigentiimer zu beseitigen, um das Gut herrenlos zu machen #7. Diese
Losung erkldrt Auftreten und Schicksal des Sohnes aus der Bildhilfte,
d. h. als notwendiges Entwicklungsmoment des Konfliktes zwischen
dem Gutsherrn und seinen Pichtern. Dies befriedigt eher als der Ver-
such, das Gleichnis von der Liebe des Vaters her zu verstehen, ent-
weder so, dal die Verblendung menschlicher Bosheit, in den Pichtern
des Weinguts verkorpert, gezeigt werden soll, die nicht davor zuriick-
schreckt, sich sogar am geliebten Sohn zu vergreifen, und sich dadurch

treten des Sohnes E. Bisgr, Gleichnisse (s. Anm. 22) 142; direkt gegen JEREMIAS,
W. MicuagLis, Die Gleichnisse Jesu. Eine Einfithrung (Die urchristliche Botschaft,
32. Abt.) (Hamburg 31956) 120.

Diskussion der dlteren Lit. und eigene Stellungnahme bei M. HENGEL, Gleich-
nis von den Weingértnern (s. Anm, 22) 2-9; 30.

Zu einer grundsitzlichen, differenzierenden Beantwortung der Frage siehe
oben die in Anm. 22 zitierte Diskussion von E. LINNEMANN, ebenso M. HUBAUT,
Vignerons homicides (s. Anm. 22) 105-115.

25 Nach J. Jeremias, Gleichnisse (s. Anm. 22) 72-74, hat dann besonders
M. HeNGEL, Gleichnis von den Weingértnern (s. Anm. 22) 9-11, 30-31, gestiitzt auf
rechtshistorische Arbeiten von J. D. M. DERRET (s. oben Anm. 22), E. BAMMEL,
J. HErRz u. a. und auf eigene Quellenforschungen zur Wirtschafts- und Sozial-
geschichte des hellenistisch-rémischen Palidstina, die Voraussetzungen und die Mdg-
lichkeit der im Gleichnis von den bésen Winzern erzidhlten Ereignisse erhellt, siehe
bes. die Abschnitte «c) Zum wirtschaftlich-sozialen Gesamthintergrund der Parabel»
(S. 19-25), «d) Die Frage der Rechtshilfe im Lichte der Zenonpapyri» (S. 25-31).

Zur Entsendung des Sohnes als Bevollmdchtigten des Vaters schreibt H.: «... sie
(sc. die Sendung des Sohnes) muBte sich aus der inneren Konsequenz dev Evzdhlung
ergeben, die ihrem Héhepunkt zustrebt. Denn nur der So/in war — wie Derrett sehr
schon gezeigt hat — gerade nach jidischem Recht im Gegensatz zum Sklaven in
vollem Sinne vechtsfihig. Er war ganz anders als die Sklaven in der Lage, die Besitz-
anspriiche des Vaters geltend zu machen, und bei ihm hatte auch eine etwaige Klage
vor den ortlichen Gerichten gegen die rduberischen, gewalttitigen Pachter sehr viel
eher Erfolg. ... Kurz, die Auforitit des Sohnes als ‘Bevollmdchtigter’ des Vaters war
ungleich gréBer als die der Sklaven, die sich einfach fortjagen lieBen.» (S. 30 f.)
(Hervorhebungen von mir, A. S.). Cf. auch S. 10 f.

26 M. HENGEL, Gleichnis von den Weingértnern (s. Anm. 22) 28 (Hervorhe-
bung vom Verf.).

27 Siehe dazu J. JEREMIAS, Gleichnisse (s. Anm. 22) 74; zur Moglichkeit,
Land durch «Ersitzen» in seinen Besitz zu bringen vgl. auch M. HENGEL, Gleichnis
von den Weingdrtnern (s. Anm. 22) 11.



Gott als Vater — Sohne Gottes 21

selber den Untergang bereitet 28, oder so, daBl das Verfrauen des Vaters
in die Kraft viterlicher Liebe so gro8 ist, daB er hofft, die Piachter wiirden
beim Anblick des so geliebten Sohnes ihre Gesinnung dndern, und ihr
Trotz wiirde vor dieser Bezeugung seines thnen entgegengebrachten Ver-
trauens zusammenbrechen — er hofft allerdings umsonst 2°. Der Sohn
ist also nach alledem unter dem Aspekte des Erben gesehen 3°, der mit
seinem Vater gemeinsam das Weingut besitzt und von seinem Vater mit
der ganzen Vollmacht des Eigentiimers ausgestattet ist. Der Vater liebt
seinen Sohn und ist mit ihm in der Gemeinschaft des Famailieneigentums,
dem «Erbe», verbunden. Dies sind die beiden Seiten des Vater-Sohn-
Verhiltnisses, die das Gleichnis voraussetzt.

Im Gleichnis von den ungleichen Séhnen, Mt 21.28-32, ist es die
Autoritit des Valers, die in der Erzdhlung vorausgesetzt wird 3. Der
Vater hat das Recht, von seinen beiden S6hnen Gehorsam zu fordern,
und die Pointe des Gleichnisses ruht auf dem Einverstiandnis aller Horer,
daB3 der wvollzogene Gehorsam das Richtige und Gute, der Ungehorsam
das Verkehrte ist.

Im Gleichnis vom wverlorenen Sohn, Lk 15.11-32, stehen sich der
Vater und seine beiden Sohne gegeniiber 32. Dieses Verhdltnis empfingt

28 Interpretation von D. O. Via, Gleichnisse (s. Anm. 22) 129-132.

29 Interpretation von E. BIsgEr, Gleichnisse (s. Anm. 22) 142 f. Auf die Inter-
pretation, die voraussetzt, das Winzergleichnis sei eine Allegorie, gehe ich weiter
nicht ein.

30 B. M. F. va~x IErsEL, ‘Der Sohn’ (s. Anm. 2) 143 und 145 betont die aus-
driickliche Bezeichnung des Sohnes als Erben. Da diese Bezeichnung kein Glied in
der Metaphernkette der Allegorie ist, sich also nicht aus der Allegorie heraus er-
klart, gehort sie nicht zu den spiteren, allegorisierenden Ziigen, sondern wohl zum
urspriinglichen Gleichniskern. (Sie findet sich iibrigens auch im T homasev., Log. 65).
Sie ergibt sich nach DERRETs und HENGELs Ausfiihrungen, siehe oben Anm. 22 und
25, aus der Bildhéalfte. Der Sohn erscheint also nicht bloB als vom Vater geliebte
Person, sondern als Rechtstriager und Miteigentiimer des Weingutes.

31 Zu diesem Gleichnis vgl. A. JULICHER, Die Gleichnisreden Jesu II (Tiibingen
1910) = (Darmstadt 1969) 365-385; W. MicHAELIs, Gleichnisse (s. Anm. 24) 126-
129; vgl. J. JereEMiIas, Gleichnisse (s. Anm. 22) 125 {., 128, 131; D. O. Via, Gleich-
nisse (s. Anm. 22) 153,

32 Zu diesem Gleichnis vgl. die folgenden Studien: J. JEREMIAS, Gleichnisse
(s. Anm. 22) 128-132; E. LINNEMANN, Gleichnisse (s. Anm. 22) 79-87; 154-158;
E. BisgEr, Gleichnisse (s. Anm. 22) 114-121; 164-167; D. O. Via, Gleichnisse (s.
Anm. 22) 152-164; F. Bovon, La parabole de I'enfant prodigue, in: Exegesis. Pro-
blémes de méthode et exercices de lecture (Genése 22 et Luc 15), éd. F. Bovon,
G. RouiLLER (Bibliothéque théologique) (Neuchatel-Paris 1975) 36-54, 291-306;
F. ScuN1DER, Die verlorenen Séhne, Strukturanalytische und historisch-kritische
Untersuchungen zu Lk 15, OBO 17 (Freiburg/Schweiz — Go&ttingen 1977) 42-66,
78-84, bes. 80 f., 95 (Lit.!).



22 Gott als Vater — Sohne Gottes

sein Geprige ganz von der verzethenden Liebe des Vaters 33, aber die
Situation, in der sich diese Liebe offenbart und bewihrt, ist die Situa-
tion eines Familienbesitzes mit zwei Erben. Die Wiederaufnahme des
jiingeren Sohnes in den SchoB3 der Familie mit allen Rechten 3* bedeutet
auch seine Wiedereinsetzung als Erben, und so erklirt sich der Groll
des Alteren, denn dieser muB nun sein Erbteil ein zweites Mal teilen 35.

33 So gidbe J. JErREMIAS, Gleichnisse (s. Anm. 22) 128 dem Gleichnis lieber
den Namen «von der Liebe des Vaters»; E. LINNEMANN, Gleichnisse (s. Anm. 22) 83f.

F. ScuNIDER, Die verlorenen S6hne (s. Anm. 32) 95 falt die Bedeutung des
Gleichnisses wie folgt zusammen: « Ebenso handelt die Kleine Einheit Lk 15,11-32
nicht einfach von der Wiederfindung des jingeren Sohnes, wobei der Altere Sohn
der Opponent des jiingeren Sohnes ist ..., auch nicht nur von der je verschiedenen
Verlorenheit von zwei Kategorien von Menschen vor Gott ... oder einfach von der
grenzenlosen Barmbherzigkeit und Liebe Gottes (vgl. JEREMIAS), sondern letztlich
von der wiederzugewinnenden Gemeinschaft der zwei Sohne, also aller, mit dem Va-
ter ...» (Hervorhebung von mir, A. S.) (Dieser Bedeutung der Einheit Lk 15.11-32
dient — mehr als es IF. SCHNIDER betont hat — gerade das Element des Familienbesit-
zes, an dem der Jiingere neu Anteil bekommt, wihrend der Altere seinen Anteil daran
nie verloren hatte; m.a. W.Symbol oder Veranschaulichung der Gemeinschaft zwi-
schen Vater und den beiden Séhnen ist der reale Besitzanteil, der allen von ithnen, aber
in verschiedener Weise, am Familienbesitztum am Ende der Erzihlung zukommt.)

3¢ Die Ubergabe des Gewandes, der Schuhe und namentlich des Siegelrings hat
eine rechtliche Tragweite, denn sie kommt einer Ubertragung von Vollmacht gleich,
siche J. JEREMIAS, Gleichnisse (s. Anm. 22) 130 (der auf 1. Makk 6.15 verweist);
E. LINNEMANN, Gleichnisse (s. Anm. 22) 83; IF. Bovon, Enfant prodigue (s. Anm. 32)
47; K. H. RENGsTORF, Die Re-Investitur des verlorenen Sohnes in der Gleichniser-
zahlung Jesu Lk 15,11-32 (Arbeitsgemeinschaft fiir Forschung des Landes Nord-
rhein-Westfalen, Geisteswissenschaften, 137) (Koln-Opladen 1967); J. D. M. DER-
RETT, The Parable of the Prodigal Son, in: NTS 14 (1967-68) 66 (dieser Aufsatz ist
in erweiterter Form neu abgedruckt in: Law in the New Testament [London 1970]
100-125, hier S. 113, mit einer Kritik von RENGSTORFs Studie; mit biblischen und
aullerbiblischen Parallelen); vgl. die folgende Anm.

35 Ich folge mit dieser Erklirung D. DAUBE, Inheritance in Two Lucan Peri-
copes, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte, Romanistische
Abteilung 72 (1955) 326-334, bes. 329-333: der Vater hat dem jiingeren Sohn die
Abfindungssumme ausbezahlt, durch die er alle Rechte auf weitere Anteile am Erbe
aufgibt. Dabei bleibt der Vater Besitzer seines Gutes, wahrend der dltere Sohn nach
dem Ableben des Vaters den ganzen viterlichen Besitz erben wird.

J. D. M. DERRrETT, Prodigal Son (s. Anm. 34) 59-68 (2. Fassung: S. 104-116)
erkldart die Situation anders: dem Jiingsten zahlt der Vater die Abfindung aus, die
alle weiteren Rechte auf ein kiinftiges Erbe aufhebt, wihrend er dem Altesten sei-
nen Besitz schenkt (so ist V. 72 zu verstehen: «er verteilte ihnen [sc. seinen Séhnen]
das Vermogen»), aber so, daB der Vater zu seinen Lebzeiten die Nutznieffung und
die Gewalt iber die Fithrung des Gutsbesitzes behdlt. DERRETTs Lésung wurde
schon von DAUBE, a. a. O. 330, als eine mdgliche Losung bezeichnet, aber dann zu-
gunsten der oben dargelegten beiseite geschoben. (DERRETTs Lésung tibernimmt G.
BornkamM, Vaterbild [s. Anm. 4] 139.)

Zugunsten von DAUBEs alternativer (und von DERRETT festgehaltener) Inter-



Gott als Vater — Séhne Gottes 23

Im Gleichnis vom Sohn, der um Brot bittet (Mt 7.9-11; Lk 11.11-
13) und in dem Bildwort Jesu zur Kanaanderin (Mk 7.27 f.; Mt 15.26 {.)
ist stillschweigend die liebende Verantwortung der Eltern fiir ihre
Kinder vorausgesetzt 36: den Kindern gibt man selbstverstindlich,
was sie brauchen, und man gibt es ihnen zuerst vor allen andern.

So erscheinen die Viter in den Gleichnissen Jesu als Menschen,
die ihre Séhne lieben und fiir sie sorgen, die aber auch elterliche Gewalt
besitzen und anwenden und die thren Besitz thren Sohnen vererben. Weil
diese Viter in den Gleichnissen fiir Gott stehen, werden alle diese Ziige
aus der Bildseite der Gleichniserzihlungen bedeutungsvoll fiir Jesu
Vaterbild Goltes, das zur Sachhilfte der Gleichnisse gehort.

Bei Pawulus ist die Gottessohnschaft der Christen Teilhabe an der
Gottessohnschaft Jesu Christi, Annahme der Knechte an Sohnesstatt,
Empfang des Geistes und Anteil am Erbe Gottes (Gal 4.4-7; Rom
8.15-17). Was bedeutete fiir Paulus «Vater» und «Sohn», so dall er
diese Namen als geeignete Bildbegriffe verwenden konnte, um das
Verhiltnis Gottes zu Jesus und zu den Gerechtfertigten zu bezeichnen?
Wie bei den Gleichnissen Jesu gilt diese Frage der « Bildhilfte» der Namen

pretation sprechen zwei Umstdande: 1. Sie ist dem talmudischen Recht konform,
DAUBE, a. a. O. 330, DERRETT, a. a. 0. 61-63; 2. V. 37 «und alles Meine ist dein»
scheint darauf zu deuten, daB alles schon dem Altesten gehért, so daB der Jiingste
nichts mehr als Erbe zu erwarten hat.

Aber die von DAUBE bevorzugte Deutung der Sachlage erkliart besser die stark
betonte Wiedereinsetzung des Sohnes in seine Rechte (s. Anm. 34). Wie konnte ihn
sein Vater so wieder in Stellung und Rechte eines Sohnes einsetzen, wenn er nicht
mehr der Eigentiimer, sondern nur noch der NutznieBer seines Gutes war? Wie der
Vater seinem Sohn seinen Erbteil als Abfindung auszahlen konnte, so konnte er ihn
als Erben auch wieder einsetzen.

V. 72 und 37 (siehe oben) kénnen auch bei dieser Interpretation sinnvoll ver-
standen werden. V. 37 spricht «die enge Interessengemeinschaft zwischen Vater
und Adlterem Sohn» aus, DAUBE, a. a. O. 333; V. 72 bezeichnet die Disposition, nach
der der Altere alleiniger Evbe wird, weil der Jiingere nach seiner Abfindung keine
Anspriiche mehr zu stellen hat.

Die hier festgehaltene Interpretation DauBEes (ihm folgt K. H. RENGSTORF,
Re-Investitur [s. Anm. 34] 21-27 u. passim) erkldrt insbesondere die Vollmacht, die
der dem Jiingsten verliehene Ring ausdriickt: es ist die Vollmacht des SoZnes und
Evben, wihrend DERRETTs Auskunft, a. a. O. 66, er sei jetzt «der Bevollmichtigte
des Vatersy, «er sei Sohn mit allen Privilegien eines Sohns» unbestimmt und vage in
bezug auf den Inhali diesev Privilegien bleibt (dasselbe gilt fur J. JEREMIAS, Gleich-
nisse [s. Anm. 22] 130; E. LINNEMANN, Gleichnisse [s. Anm. 22] 83).

¥ Vgl. zum Gleichnis vom bittenden Sohn A. JULICHER, Gleichnisse (s. Anm.
31) 3644; J. JErEMIAS, Gleichnisse (s. Anm. 22) 143 {.; G. BorNnkaMM, Vaterbild
(s. Anm. 4) 141; zum Bildwort von den Kindern und Hiindlein A. JULICHER, a. a. O.
254-259; J. JEREMIAS, a. a. O. 118, Anm. 2.



24 Gott als Vater — S6hne Gottes

«Vater» und «Sohn», also den Aspekten des Vater-Sohn-Verhiltnisses,
die Paulus aufgriff, um mit ihrer Hilfe einen theologischen Sachverhalt
auszudriicken. Die Séhne stehen im Gegensatz zu den Sklaven (Rom
8.14-15; Gal 4.1-3). Das Gemeinsame zwischen Sohnen und Sklaven
ist die gemeinsame Zugehdrigkeit beider zum Haus, zur Familie, zum
Herrn des Hauses und Vater der Familie (Gal. 4.1-2). Der Unlerschied
zwischen Sohnen und Sklaven ist das Besitzrecht, das nur den Séhnen
zusteht.

Paulus setzt somit voraus, dal «der Sohn bzw. die Séhne oder
Kinder eo ipso Erben» 37 sind, wie es jiidischem und griechischem Recht
entspricht. Dieser Disposition des Rechts entspricht das Rechtsemp-
finden, dafl das Eigentum nicht eigentlich privates, persénliches Besitz-
tum des Vaters, sondern der Besitz der Familie 1st. Sobald man den
Besitz als Famailieneigentum empfindet, wird die Erbfolge Vater -
Sohne (oder Kinder) unausweichlich, denn nur so bleibt das Besitztum
an die als Geschlechterfolge verstandene Familie gebunden 38. Es gehort
deshalb wuntrennbar zur Stellung des Sohnes, dalBl er Anwdrter auf den
vdterlichen Besitz ist.

Mit der Amnwartschaft ist anderseits gegeben, dal der Sohn #noch
nicht iiber das Erbe als iiber sein aktuelles Eigentum wverfiigen kann.
Die bloBe Anwartschaft eines Eigentiimers auf seinen Besitz, der seiner
Verfiigungsgewalt noch nicht unterliegt, ist besonders anschaulich im
Falle eines unmiindigen Erben, der unter Vormundschaft steht. So erklart
sich die Einfiihrung auch dieses Verhiltnisses Vormund — unmiindiger
Erbe in das paulinische Bild der Gottessohnschaft (Gal 4.1-3) 3°. Bei

37 'W. FORSTER, xAnpovépogin: ThWNT 3 (Stuttgart 1938 = 21957) 767, Z.461.,
der sich ausgesprochenermafen auf P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testa-
ment aus Talmud und Midrasch ITI (Munchen 21954) 545-549 stiitzt. Siche MaI-
MONIDES, Mischneh Thora, Buch 13, Traktat V, Kap. 1 (engl. Ubersetzung: J. J.
RasiNnowrrz, The Code of Maimonides, Book 13 The Book of Civil Laws [Yale
Judaica Series, 2] [New Haven-London 1949] 260 ff.).

38 Siehe zu diesem Begriff des Familienerbes unten Abschnitt 6, S. 28-34 (mit
der dort zitierten Lit.).

39 Zur Gottessohnschaft bei Paulus vgl. z. B. J. BLank, Paulus und Jesus.
Eine theologische Grundlegung (Studien zum Alten und Neuen Testament 18)
(Miinchen 1968) 258-278, bes. 271-278: «... viofecta (ist) ein Begriff der Rechts-
sprache ... und (meint) einen entsprechenden Rechtsakt ..., ndmlich den Vorgang
der Adoption, wodurch ein Mensch de iure als Sohn angenommen, in die Sohnes-
vechte eingesetzt wird, mit allen Rechisfolgen ... insbesondere fiir das gesetzliche
Evbschafisrecht» (S. 271) (Hervorhebung von mir, A. S.); W. THUsING, Per Christum
in Deum. Studien zum Verhiltnis von Christozentrik und Theozentrik in den pau-
linischen Hauptbriefen (Neutestamentliche Abhandlungen, N. F. 1) (Munster 1965)



Gott als Vater — Sohne Gottes 25

Paulus liegt also dem Bilde der Gotteskindschaft die Vorstellung vom
Sohne zugrunde, der als Sohn Erbe des Familieneigentums ist, auf das
er eine sichere Anwartschaft hat, aber iiber das er jetzt noch keine Ver-
fiigungsgewalt besitzt. Die sichere Aussicht auf den Besitzantritt des
Familieneigentums ist das bezeichnende Merkmal, das den Sohn von
einem Sklaven unterscheidet, der ja auch zur Familie gehort und von
ihr unterhalten wird, ohne jedoch die Anwartschaft auf den Familien-
besitz zu haben.

Dem Leser ist inzwischen aufgefallen, dal sowohl in den Gleich-
nissen Jesu als auch in den paulinischen Hauptaussagen zur Gottes-
sohnschaft im Romer- und Galaterbrief das Verhdltnis Vater-Sohn mit
Vorliebe in seiner gesellschaftlichen und rechtlichen Gestalt erscheint.

116-121 (die Beobachtung TuiUsinGs, S. 118 u. 119 {., daB die Sohnschaft auch eine
eschatologische, noch ausstehende Gabe ist, entspricht ganz der Anwartschaft des
Evben, die ein gegenwdrtiges Recht ist, dessen Folgen sich jedoch erst beim Antritt
des Eigentums ganz entfalten werden. Paulus hat wohl das Bild des Erben auch
deshalb gewihlt, weil es den Aspekt des « Schon jetzt — und noch mehr!» [den Ausdruck
verwendet mein Kollege H. J. VENETz] an der neutestamentlichen Eschatologie
priagnant in einen Begriff falt); A. DuprEz, Note sur le role de I’Esprit-Saint dans
la filiation du chrétien. A propos de Gal. 4,6, in: Rech. de Science religieuse 52
(1964) 421431 zeigt, daB die Anwartschaft des Sohnes und Erben, also der gegen-
wartige Anteil, den der Erbe am Eigentum schon besitzt und der ihm das Recht auf
den kiinftigen Besitzantritt verleiht, der heilige Geist selber ist: fiir Paulus ist die
Gegenwart des Geistes der Beweis und das Pfand, das auf das Familieneigentum
Gottes ein Awnrecht gibt; so interpretiert auch O. Kuss, Der Romerbrief (Regens-
burg 21963) 601: «Das Sohnsein mit allen Rechten, vor allem dem Ewbrecht (V. 17),
...1ist ... das Pneuma, das Heil schlechthin in einer Zwischenzeit, welche der end-
gultigen Vollendung vorausgeht... Es ist das Pneuma ... ein Pneuma, welches
Sohnschaft ‘bewirkt’ ...» (Hervorhebung von mir, A. S.), vgl. 606: «... wenn ... wir
‘S6hne’, ‘Kinder’ sind, dann folgt daraus der Besitz des ewigen Lebens oder doch
die rechtmiBige Anwartschaft darauf ... — denn Kindesrecht, Sohnesrecht ist Erb-
recht.»

Ferner siehe C. Spicg, O. P., Théologie morale du Nouveau Testament, t. 1,
EB (Paris 1965) 84-89, 433-450 (5. Exkurs: Adoption filiale et adoption en fra-
ternité) (reichste Literaturhinweise zum Recht von Sohnschaft und Erbschaft);
W. FORSTER, xAnpbévop.oc (s. Anm. 37) 783, Z. 34-785, Z. 21.

E. KAsemaNN, An die Romer, HNT 8a (Tubingen 21974) 216 (zu Rom 8.15):
«Der urspriingliche Sinn von ‘Adoption’ schwingt hier bei viofesta kaum noch mit ...
Kindschaft ... ist ... Anwartschaft und gegenwdrtige Partizipation an der Basileia ...»
(Hervorhebung von mir, A. S.); vgl. noch S. 218; siche J. Jocz, « The Son of God»,
in: Judaica 13 (1957) 129-142, bes. 141 f.



26 Gott als Vater — S6hne Gottes

Nicht nur die viterliche Auforitit iber die S6hne wird in diesen Texten
ausdriicklich vorausgesetzt. Betont ist der gemeinsame Besitz der Familie,
iiber den der Vater verfiigt als Herr und Meister, und auf den der Sohn
die sichere Anwartschaft hat als Erbe.

In dem eingangs gewonnenen Uberblick iiber die Interpretationen
von Gottes Vaterschaft und der ihr auf seiten der Menschen entspre-
chenden Sohnschaft im Alten Testament spielt nun jedoch die Symbolik
des Famaulienbesitzes Gottes, dessen Erben und daher Miteigentiimer
Menschen oder auch himmlische Wesen sein sollten, hdchstens eine
Aschenbrédelrolle 0. R4t uns nicht das Neue Testament, namentlich

40 Die konsequenteste Deutung der Vaterschaft Gottes und der ihr entspre-
chenden Sohnschaft Israels als Rechits-, Schutz- und Evbverhdlinis findet sich in dem
originellen und suggestiven Abschnitt «Die Gottesfamilie» von O. ProckscH, Theo-
logie des Alten Testaments (Giitersloh 1950) 503-512, bes. 505-511: «Dal} die Gott-
heit als Vater, Bruder, Verwandter angesprochen wird, erklirt sich ... schwerlich
aus der Annahme wurspriinglicher Blutsverwandtschaft zwischen Gott und Mensch ...
Es muB ... ein Rechisverhdltnis in den Namen Vater, Bruder, Verwandter ausge-
driickt sein (S. 506) ... Und zwar hat Israel das Erstgeburtsrecht bei Jahve ... dieses
aber besteht im Evbrecht auf Jahves Besitzium (S. 509) ... Mit der Kindschaft hingt
die Evbschaft untrennbar zusammen; ist Israel von Jahve in das Sohnesverhiltnis
aufgenommen, so ist es auch Gottes Erbe ...» (S. 510) (Hervorhebungen von mir,
A. S.). Diese Interpretation von JHwHs Vaternamen schlieBt nicht aus, daB der
Name Vater auch die Liebe und das « Vaterrecht» JHWHs iiber Israel mitbeinhaltet
(S. 507-509). J. pE FrAINE, Adam und seine Nachkommen. Der Begriff der ‘Kor-
porativen Personlichkeit’ in der Heiligen Schrift (Koln 1962) 124-128, franzés.
Originalausgabe: Adam et son lignage. Etudes sur la notion de «personnalité cor-
porative» dans la Bible (Museum Lessianum, Section biblique 2) (Bruges 1959) 116-
121 zeigt, daB «Sohn» oft « Evbe, vollberechtigter Nachfolger» bedeuten kann, so dal-
an die physische Abstammung kaum mehr gedacht ist; ebenso braucht I,
zeugen» keine physische Zeugung zu bezeichnen, sondern kann die Ubertragung
von rechtlichen Titeln bedeuten. (Nach F. WiLLEsEN, The Yalid in Hebrew Society,
in: StTh 12 (1958) 192-210, bes. 199-202 setzt der Begriff 115*, den er als Sklave,
abhéngige Person deutet, voraus, daf3 151 tatsédchlich eine weitere Bedeutung besall
als «zeugen» und «gebédren» im physischen Sinn. Nach ihm kann es auch «adoptie-
ren», «anwerben», «als Sklaven erwerben» bedeuten.) DE FRAINE verwendet indessen
diese Beobachtung nicht als Sehliissel, der das Verstindnis von Gottes Vaternamen
und der zu ihm gehérigen Kindschaft erschlief3t.

Folgende Studien zu Gottes Vaterschaft und zur Gotteskindschaft richten die
Aufmerksamkeit auf das Familienerbe, das Vater und Sohn gemeinsam gehért, und
dessen Erbe der Sohn ist: O. BAUERNFEIND, Gotteskindschaft (s. Anm. 2) 1798 f.;
M. E. BoismarD, Dieu notre pére (s. Anm. 2) 69 (zu Dtn 32); H. Gesg, Natus ex
Virgine (s. Anm. 3) 79-82 = 136-139 (in bezug auf die Davididen, die auf dem
« Familienevbeyr JuwHs, der ndh*l@ JuwHs, ndmlich dem Zion, den eigentlichen
ndhdla — Hevrn, JHWH, reprisentieren, dergestalt, dall die ewige Dauer des Erb-
besitzes Juwns den ewigen Bestand der davidischen Sachwalter auf diesem Erb-
eigentum einschlieBt, und daB der Davidide bei seiner Thronbesteigung «Erben»



Gott als Vater — Séhne Gottes 27

die Gleichnisse Jesu und Paulus, das ganze Dossier nochmals zu 6ffnen,
um es unter diesem Gesichtspunkt neu zu priifen? Ist es nicht schon
im Alten Testament in manchen Fillen dieses Bild eines gemeinsamen
Famailien- und Erbbesitzes mit Gott als dem Eigentiimer und dem Men-
schen als dem Erben, das ganz natiirlich fiir Gott den Vaternamen und
fiir die Menschen den Namen Goftessohne mit sich brachte, ohne daf3
an Zeugung oder Bande des Blutes gedacht ist? Ist nicht auch dieses
Bild der Famailie als einer Besitzgemeinschaft und daher Interessen-
und Lebensgemeinschaft mit im Spiel, wenn Gott Vater heiBt? Es
geht also um eine Erginzung der eingangs zusammengestellten Deu-
tungen von Gottes Vaterschaft und der ihr entsprechenden Sohnschaft
bei himmlischen Wesen und Menschen. Bringt der Inhalt des Vater-
namens oder seine Assoziations- und Evokationskraft im Alten Israel
nicht awuch noch eine andere Saite zum Tonen, namlich die mit dem
viterlichen Iamilienerbe verbundene Vorstellungswelt, fiir die wir
unser Gehor neu schidrfen miissen?

dieses Gottesbesitzes wird, Ps 2.7); GEsE entfaltet denselben Gedanken erneut in
seinem Vortrag: Der Messias, in: Zur biblischen Theologie. Alttestamentliche Vor-
trage (Beitrage zur evangel. Theologie 78) (Miinchen 1977) 130-133.

Ganz entgegengesetzt ist das Urteil bei Tu. pE KruljF, Der Sohn (s. Anm. 2)
9: «Eine vereinzelle explizite Verbindung des Themas vom Erbteil (sic!) mit dem
vom Sohne Gottes findet sich in Jr 3,19» (Hervorhebung von mir, A. S.); zur glei-
chen Stelle bei Jer schreibt J. DuponT, Béatitudes III (s. Anm. 2) 657, Anm. 3
ohne Einschrinkung: «Accorder a Israél le nom de ‘fils’, cela signifie pratiquement
pour Dieu: mettre Isvaél en possession d'un magnifiqgue hévitager (Hervorhebung von
mir, A. S.).

Das Verhiltnis der Gottheit zu ihren Verehrern als solidarisch helfender Ver-
wandter in der alten israelitischen Religion stellt einleuchtend dar E. DHORME,
L’évolution religieuse d’Israél (s. Anm. 5) 313-318. Nach einer dhnlichen, rechtlichen
Seite hin ist der Vatername Gottes gedeutet bei D. DAUBE, Rechtsgedanken in den
Erzédhlungen des Pentateuchs, in: Von Ugarit nach Qumran. Beitrige zur alttesta-
mentlichen und altorientalischen Forschung (EissreLDT-Festschrift), BZAW 77
(Berlin 1958) 32—41, fiir unsern Zusammenhang S. 35-37: Der Auszug aus Agypten:
Wiedererwerbungsrecht; danach bezeichnet der Vatername Gott als ndchsten Ver-
wandten, der sein Ldsungsrecht, sein Wiedererwerbsrecht ausiibt. Die Vaterschaft
Gottes bezeichnet somit die Verwandtensolidaritit Gottes mit seinem in Sklaverei
geratenen Sohn Israel, und sie hat den rechtlichen Hintergrund und Inhalt des
Institutes des isvaelitischen Liservechis.

F. DrEvrus O.P., Le théme de I'héritage dans l’Ancien Testament, in:
RSPhTh 42 (1958) 3-49 schreibt unumwunden (S. 3): «Ce que le vocabulaire de la
xAngovouia a pour mission d’exprimer, c’est un mystére aussi central que celui de
notre participation a la filiation divine» (zu Rom 8.17; Hervorhebung von mir,
A.S.); sieche auch S. 39 f, zu Jer 3.19, S. 42 zu Ps 2.8: an beiden Stellen erscheint
Gott als Vater, insofern er ein Erbe gibt. — C. ORRIEUX, paternité de dieu (s. Anm.1)
64 erwigt kurz die Erbschaft als einen Hauptinhalt von Ex 4.22 f.



28 Gott als Vater — Sohne Gottes

Um diese Fragen zu beantworten, ist es unerldflich, Einsicht in
die Eigenart der Familie und des Familien- oder Erbbesitzes im Alten
Israel zu gewinnen. Danach wird es niitzlich sein, die alttestament-
lichen Texte, in denen JHWH als Vater erscheint, unter diesem (resichts-
punkt erneut zu deuten.

6.

Nach altisraelitischem Empfinden war der Besitz, namentlich der
Grundbesitz, das Eigentum der Familie. Die Familie ihrerseits ist nicht
nur der Verband der in der Gegenwart lebenden Blutsverwandten,
sondern sie ist die ganze Kette der Generalionen, anders gesagt: sie ist
ein Geschlecht in dem Sinne, in dem wir von einem adligen Geschlecht
oder Haus reden. Was diese Generationen durch die Zeiten hindurch
verbindet, ist nicht nur die Abstammung vom gleichen Ahnen, die
Blutsverwandtschaft mit ihm, sondern das ist auch der Name des
Stammvaters, der auf Nachkommen iibergeht, und sein Besitz, der
gleich wie der Name von Generation zu Generation weitergegeben wird.
Das Hebriische hat fiir dieses Familieneigentum den besonderen Begriff
der 19m2, des Familienerbes, geprigt. Damit ist der Grund und Boden
eines Geschlechts bezeichnet, den eine Generation der Familie von der
vorhergehenden tibernimmt, um ihn der nachfolgenden weiterzureichen,
und der wunverduferlich ist und ungeschmilert den kommenden Gene-
rationen des Geschlechtes bewahrt bleiben sollte *'. Gerade die Unver-

41 Zu diesen Zusammenhingen kann man etwa vergleichen J. PEDERSEN,
Israel. Its Life and Culture I-1I (London—Copenhagen 1926) 46-60 und bes. 81-96
(allerdings hat P. das «Familienerbe», die .‘1")21:, nicht als konstitutiven Wesensbe-
standteil dev Familie aufgefallt, so dall seltsamerweise im Index der hebrdischen
Weérter 19m3 in Bd. I iiberhaupt nicht figuriert! P. gibt dem Besitz und Reichtum
als Ausfiuf der Person, a. a. O. 228-230, grole Bedeutung. Diese doppelte Behand-
lung des Eigentums als Familienerbe und als Gewicht der Einzelpersinlichkeit sowie
das Verstindnis der Familie als «psychic community», a. a. O. 50 und 53, konstituiert
durch Blutsverwandtschaft, a. a. O. 47 1., und durch gemeinsame Wesensmerkmale, die
allen Gliedern der Familie den Stempel einer Gemeinsamkeit des Wesens aufdriicken,
a.a. 0. 48-49, 57, sind zu einseitig und lassen den Aspekt des Familienbesitzes als
eines Wesensbestandteiles und Kontinuums des Geschlechtes — analog zum Namen des
Ahnvaters (siche Ende dieser Anm.) — auBler acht. Wichtig ist bei P. jedoch die
Beobachtung, dall wo immer von Gemeinschaft die Rede sein soll, das A. T. diese
Gemeinschaft mit dem Bilde der Familie ausdriickt, a. a. O. 49); J. HERRMANN,
A9z und HM2im AT, in: ThWNT 3 (Stuttgart 1938 = 21957) 768-775 (der aber leider
das Rechtsempfinden und die profanrechtlichen Aspekte des « Familienerbes» nur
streift, um sogleich die theologische Verwendung der Worter «Erbe» und «erben»



Gott als Vater — S6hne Gottes 29

d@upPerlichkeit, an der das Alte Testament wenigstens in der Theorie
immer festgehalten hat, zeigt nun deutlich, daBl dieses Familienerbe
zum Geschlecht gehort, ganz wie der Name des Vaters zu ihm gehort.
Ohne Familenerbe keine Familie!

Dafl die Familie, das Geschlecht, eigenes Land besitze, das ist
deshalb notwendig, weil sie ihre Tofen in threm Eigentum bestatten konnen
mub, so dafl das ganze Geschlecht, Gestorbene, Lebende und Zukiinftige
beieinander versammelt bleiben. Das ist der Sinn der Erzdhlung, wie

zu beschreiben) ; L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testa-
ment. Eine wortgeschichtliche Untersuchung, BWANT 4.F., Heft 24 (Stuttgart
1938) = (Darmstadt 1967) 43-58 (die Begriffe fur Familie und ihre Bedeutung);
F. Horst, Das Eigentum nach dem Alten Testament, in: Kirche im Volk, Heft 2
(Essen 1949) 87-102, bes. 88-93 = Gottes Recht. Studien zum Recht im Alten
Testament (Theologische Biicherei 12) (Muinchen 1961) 203-221, bes. 205-212 (die
Eigentumsverhiltnisse, bes. das Eigentum an Grund und Boden); DEgRrs., Zwei
Begriffe fiir Eigentum (Besitz) : ."iE?"j:_ und aInN, in: Verbannung und Heimkehr. Bei-

trige zur Geschichte und Theologie Israels im 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. Fest-
schrift W. RubpoLpH, hrsg. v. A. Kuscuke (Tibingen 1961) 135-156, bes. 138 f.,
145-149 (nahala des Einzelnen in Israel); R. pE Vaux, Das Alte Testament und
seine Lebensordnungen I (Freiburg—Basel-Wien 21964) 45-51 (Familie), 96-98
(Erbfolge), 267-270 (Familienbesitz); vgl. ferner G. WANKE, n‘gn: nah?la Besitz-

anteil, in: ThHWAT II (Mianchen-Ziirich 1976) 55-59 (Lit.); G. voNn RaD, Ver-
heiBenes Land und Jahwes Land im Hexateuch, in: ZDPV 66 (1943) 191-204, bes.
192-194, 196-198 = Gesammelte Studien zum Alten Testament (I) (Theologische
Biicherei 8) (Miinchen 1965) 87-100, bes. 88 f., 92 f. interessiert sich fiir den Erb-
besitz der Stdmme,; F. DREvrus O. P., Héritage (s. Anm. 40) 4, Anm. 4 bietet wei-
tere Lit. und beschreibt auf S. 8 f. die Bedeutung des Verbums wie folgt: «L’accent
est ... mis ... sur le caractere stable, permanent, de la possession. La meilleure tra-
duction de ce verbe nahal serait peut-étre ‘posséder a titre de patvimoine’. En effet,
... 'objet possédé, est toujours un bien de nature duvable, la plupart du temps un
bien foncier ...; il en résulte que le sujet adéquat de la possession, dans le cas de la
racine nahal, est une lignée ou un clan, non un individu isolé» (Hervorhebungen von
mir, A. S.).

Besonders eindriicklich zeigt den Zusammenhang zwischen Familie und Land-
besitz der Familie H. C. BricuTo, Kin, Cult, Land and Afterlife — a Biblical Com-
plex, in: HUCA 44 (1973) 1-54, bes. S. 9: «No individual may sell his land forever,
alienating it from the line of his heirs ... This prohibition derives from the vertical
und horizontal aspects of land ownership. Vertically, it is the property of the family
in time past and future ... Horizontally, it is the property of the family as the living
generation» (Hervorhebung von mir, A. S.); auf S. 21-27 zeigt B., daB3 der Name,
der fortdauern soll (z. B. in Ruth 4.5, 11, 14, 17), die Geschlechterlinie, die Gesamt-
heit der Nachkommen eines Geschlechts und somit das Geschlecht selbst in seiner
diachronischen Erstreckung ist.

Eine Darstellung der altisraelitischen Familie und bes. der Stellung des Vaters
in ihr findet sich bei L. PErRLITT, Vater (s. Anm. 1) 50-101, bes. 52-73; die Akzente
werden hier aber anders gesetzt; die Bedeutung des erblichen Familienbesitzes fur
das Verhiltnis zwischen Vatern und Séhnen empfangt keine Aufmerksamkeit.



30 Gott als Vater — Sohne Gottes

Abraham die Hohle Machpela erwirbt (Gen 23) 42, und solche Anschau-
ungen von der Familie, ihrem Fortleben und ihrem eigenen Grund-
besitz stehen wohl auch hinter dem 4. Kapitel des Biichleins Ruth *3.

In diesen Anschauungen findet ja auch das Ldse- oder Riickkaufs-
recht der Verwandten auf den aus der Familie veriuBerten Grundbesitz
seine Begriindung: der Boden mul in der Familie bleiben #, genauso
wie die Leviratsehe den Namen des Verstorbenen weiterleben 1463t
so daB sein eigenes Geschlecht den Grund, in dem er begraben liegt,
als unverduBerliches Familienerbe hiitet und durch die Generationen
hindurch bewahrt #5.

Die Leviratsehe — darauf sei ausdriicklich die Aufmerksamkeit des
Lesers hingezogen — ist fiir unseren Gegenstand besonders aufschluf3-
reich: sie ist eine Rechisfiktion, denn der aus ihr geborene Sohn und
Stammbhalter des Geschlechtes ist nicht der physische Sohn des vor-
hergehenden Stammbhalters. Die Sohnschaft ist hier von der realen Zeu-

42 Dies hat H. C. Bricuto, Kin, Cult, Land and Afterlife (s. Anm. 41) 8-10
dargestellt. Die These B. s in seinem Aufsatz ist es, dal3 das Leben nach dem Tode
dem Alten Israel durchwegs als Tatsache galt (also nicht erst am Ausgang der alt-
testamentlichen Periode geglaubt wurde), und daB dieses Leben nach dem Tod
vom Grab abhing, fir welches ein Familiengrundstiick und eine das Grundstiick
bewahrvende und fortveverbende Familie unentbehrlich war. Das Interesse des alten
Israel an Nachkommenschaft und an der UnverduBerlichkeit des Familienerbes
findet somit seine Erkldrung im Glauben an das Fortleben nach dem Tode, denn
beides ist unabdingbare Bedingung, daf ein Fortleben nach dem Tod moglich wivd :
«The condition of the dead in this afterlife is, in a vague but significant way, con-
nected with proper dburial upon the ancestral land and with the continuation on the
land of the dead’s proper progeny» (a. a. O. 23) (Hervorhebung von mir, A. S.).

Siehe dazu ferner G. QUELL, Die Auffassung des Todes in Israel (Habilitations-
vorlesung) (Leipzig-Erlangen 1925) 11-26, bes. 13 {., 26. Auch R. pE Vaux, Lebens-
ordnungen I (s. Anm. 41) 267 erwahnt ausdriicklich die Griber auf dem Familien-
grundstiick, ebenso G. voN Rap, Verheiflenes Land (s. Anm. 41) 197 = 92 {.; vgl.
F. Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 138.

43 Dies scheint mir H. C. BricHTO, a. a O. 11-22, in Auseinandersetzung mit
der dlteren Lit., einleuchtend gezeigt zu haben.

44 Zum Ldserecht auf Familiengrundbesitz kann man vergleichen R. DE VAUX,
Lebensordnungen I (s. Anm. 41) 267-270; J. PEDERSEN, Israel I-II (s. Anm. 41)
83-85, 88; H. RINGGREN, Y9N3, N3, 79N3, in: ThWAT I (Stuttgart-Berlin-Koln-
Mainz 1973) 884-890, bes. 886 f., usw.

Vgl. den oben (in Anm. 40) angefithrten Aufsatz von D. DAUBE, Rechts-
gedanken.

#5 Zur Leviratspflicht siehe z. B. R. DE VAUX, Lebensordnungen I (s. Anm. 41)
72-74; J. PEDERSEN, Israel I-II (s. Anm. 41) 77-81, 91-95; H.-]J. BoECKER, Recht
und Gesetz (s. Anm. 3) 105 und bes. H. C. Bricuro, Kin, Cult, Land and Afterlife
(s. Anm. 41) 11-22; Z. W. FaLk, Hebrew Law in Biblical Times. An Introduction
(Jerusalem 1964) 159 1.



Gott als Vater — Sshne Gottes 31

gung durch den Vater gelost! Sie besteht vielmehr «nur» aus der Weiter-
fithrung des Namens und des Familienbesitzes mit dessen Vorfahren-
gribern. An der Weiterfithrung des Namens und der Erhaltung des
Familienerbes ist offenbar viel mehr gelegen als an der ununterbrochenen
Abstammung durch Zeugung von den Vorfahren. Oder genauer: in
die Familie tritt man nicht nur als vom Vater selbst gezeugter Sohn;
Verwandtschaft zwischen Vater und Sohn wird nicht nur durch Zeugung
konstituiert; Zeugung kann sogar fehlen! Aber nie fehlen darf die Fort-
fiihrung des Namens und die Erbfolge auf dem Familieneigentum. Wesent-
lich und unentbehrlich an der Sohnschaft ist somit nicht die physische
Zeugung und der dadurch geschaffene spezifische Grad der Blutsver-
wandtschaft: die konnen wegfallen; wesentlich ist vielmehr die Weiter-
flihrung des Geschlechtes in dessen eigenem FFamilienerbe!

Die israelitischen Geschlechter haben nun nach der biblischen Auf-
fassung ihr Familienerbe von Gott empfangen. Das driickt die Landzu-
teilung durch das Los aus; darauf beruht ihr Recht auf den Boden im
Lande, und so ist das Familienerbe Pfand und Beweis, dal3 die Familie
Anteil an der Landgabe JEwHs mit all ihren Segnungen hat .

Ist das Geschlecht der eigentliche Eigentiimer des IFamilienerbes,
kann man nicht im strengen Sinn von Privateigentum des Familien-
oberhauptes, des Vaters, sprechen #7. Er ist vielmehr so etwas wie ein
Treuhinder sowohl im Auftrage seiner Viter, von denen er das Fami-
lienerbe empfing, als auch im Auftrage seiner S6hne und Kindes-
kinder, fiir die er es bewahren mul}, um es ihnen bei seinem Tode zu
vermachen. Der Israelit hat ja keine Testierfreiheit,; er muf sein Erbe

46 Zum Land als Besitztum JHwHs, Lev 25.23, siehe G. voN RaD, Verheillenes
Land (s. Anm. 41) 195-200 = 92-96 und F. DrEvFuUs, Héritage (s. Anm. 40) 3142
(bes. seit Jeremia ist der Gedanke haufig ausgesprochen, dal das Land JuwHs
Erbbesitz ist, wahrend die dlteren Texte das Volk Israel als Juwns Erbe bezeichnen),
siehe auch J. HERRMANN, »Anpévopog in: ThWNT 3 (Stuttgart 1938 = 21957) 771,
Z. 30-38.

Die Landgabe an die israelitischen Stimme und Familien durch Verlosung in
Num 26.52-56; 33.54; 34.13; Jos 14.1-2,

47 Siehe F. DreEvFus O. P., Héritage (s. Anm. 40) 8{. (vgl. das Zitat in
Anm. 41), bes. H. C. Bricaro, Kin, Cult, Land and Afterlife (s. Anm. 41) 9 «each
individual possesses his land share subject to the overriding ownership of the family
as a whole» (Hervorhebung von mir, A. S.), sieche auch den Kommentar von N. H.
SnartH zur Naboth-Erzdhlung: «It (sc. Naboths Familienerbe) did not therefore
belong to Naboth, but to his whole family, past and yet to be born», zitiert bei
H. C. BricHTO, a.a. O. 32, Anm. 50 (SxaiTHs Kommentar zu 1 Koén 21 in: The
Interpreter’s Bible [New York-Nashville 1954] ad 1.).



32 Gott als Vater — Sohne Gottes

seinem Erstgeborenen oder jedenfalls einem oder allen seinen Sohnen
vererben 8. In dieser obligatorischen Vererbung des Familienerbes
vom Vater auf Séhne ist noch einmal die Uberzeugung wirksam, daf
das Eigentum unlosbar zum Geschlecht gehort *°, oder umgekehrt gesagt:
daBl das Geschlecht ohne Familieneigentum nicht denkbar ist.

Von den Siékhnen aus gesehen bedeutet nun die obligatorische Ver-
erbung des Familiengutes auf sie die sichere Anwartschaft, die sie grund-
sdtzlich — und unter ihnen namentlich der Erstgeborene — auf dieses
Erbe besitzen. Wihrend der Vater tatsichlicher Besitzer des Familien-
erbes ist in den schon erwidhnten Schranken seiner Verfiigungsgewalt:
er darf oder sollte wenigstens das Familienerbe nicht verdufBern, und
er mull es seinen So6hnen vermachen, sind doch die S6hne als Erben
ebenfalls Besitzer, aber erst in Anwartschaft.

Das Verhiltnis von Vater und Sohnen ist somit im Hinblick auf das
Famalienerbe folgendes: beide sind Besitzer des Familienerbes, der Vater
als Familienoberhaupt mil tatsichlicher Verfiigungsgewalt, die Sohne
als Erben in zugesicherter feststehender Anwartschaft oAne Verfiigungs-
gewalt 3°. Der Vater hat also die aktuelle Verfiigungsgewalt iiber den

48 Zum Erbrecht mit der obligatorischen Evbfolge auf die Séhne oder, falls keine
da sind, auf die Tochter siche z. B. H.-J. BoeEckER, Recht und Gesetz (s. Anm. 3)
103-104; R. pE Vaux, Lebensordnungen I (s. Anm. 41) 96-98. Siehe auch oben
S. 24 und Anm. 37.

Z. W. FaLk, Hebrew Law (s. Anm. 45) 165-170 (F. spricht von der Testier-
freiheit des Vaters, aber nur in dem Sinne, dall nicht der Erstgeborene notwendiger-
weise [Haupt-]Erbe sein mufBte, jedenfalls nicht in der dlteren Zeit vor der Disposi-
tion Dtn 21.16-17). DaB der israelitische Vater frither frei gewesen war, seinen Erst-
geborenen zugunsten nachgeborener Séhne zu iibergehen, ist auch fur H. C. BricH-
to, Kin, Cult, Land and Afterlife (s. Anm. 41) 45 zweifelsfrei.

* F. DreYFUS, O. P., Héritage (s. Anm. 40) 9: «Le bien foncier est vraiment
partie quasi physique du clan...» (Hervorhebung von mir, A. S.: man setze daneben
PepERsENs Ausdruck von der « psychic community», die die Familie darstelle, siehe
oben Anm. 41!), und in Anm. 25 zu Lev 25.10 Ende: «... und ihr sollt zuriick-
kehren jeder zu seinem Grundstiick, und ihr sollt zurtickkehren jeder zu seinem
Geschlecht»: «Recouvrer son patrimoine, c’est retourner dans son clan, dont on
s'était sépavé en vendant sa terver; auf S. 21-26 zeigt D. in der Exegese von Gen 75
den innerven Zusammenhang zwischen der Nachkommen- und der Landverheiffung :
die NachkommenverheiBung ist Bedingung und Voraussetzung fur die Landver-
heiBung, denn das Land kann nur dann als Erbe (vgl. Gen 15.3, 4, 7, 8) bezeichnet
werden, wenn Erben vorhanden sind, denn das Land als Erbe bedarf definitions-
gemdaf des Geschlechtes, dessen Familienbesitz es ist.

50 Daf3 die Sohne schon Besitzer des Erbes zu Lebzeiten ihres Vaters sind,
kommt auch darin zum Ausdruck, daB3 der Vater ihnen den Besitz schon zu seinen
Lebzeiten iibertragen kann, wie Dtn 21.15-17, 1 Chr 28.8 und Ez 46.16-18 zeigen,
siehe F. HorsT, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 151.



Gott als Vater — Sohne Gottes 33

Besitz vor den S6hnen voraus, nicht den Besitz als solchen. Denn dieser
Familienbesitz gehort ja weder dem Vater noch den Séhnen als unein-
geschrinkter Verfiigungsgewalt unterworfenes Privateigentum in mo-
dernem Sinn, er gehdrt vielmehr dem Geschlecht und ist daher sowohl dem
Vater als der gegenwirtigen als auch den Séhnen als der ndchstfolgenden
Generation zu treuen Hdanden anvertraut. Der Besitz der Familie ist —
wie das Geschlecht selber — das Umgreifende, die einzelnen Generationen
Ubersteigende, so daB3 die Vertreter jeder Generation, der des Vaters
und der der Sohne, nur die wechselnden Hiiter und Triger des allen
Generationen gehorenden Erbes sind 5.

So stehen der Vater und seine Erben, die S6hne, unter dem gemein-
samen Familienerbe, das bleibt, wihrend sie vergehen. Der Vater hat
keinen gréBeren Besitzanspruch darauf — er hat jedoch die aktuelle Ver-
fiigungsgewalt; die Sohne haben keinen minderen Besitzanspruch -
aber sie warten noch auf die A4ktualisierung ihrer erst potentiellen Ver-
figungsgewalt. Diese Differenz im gleichen Recht auf das beiden gemein-
same Familienerbe wmacht das besondere Vater-Sohne-Verhilinis in der
israelitischen Familie aus. Der Vater sowohl als auch die Séhne und
Erben sind grundsdtzlich gleichberechtigte Besitzer, denn beide gehoren
zum Geschlecht, das durch das Familienerbe mitkonstituiert wird, der
Vater freilich mit einem zeitlichen Vorsprung, weil er die gegenwirtige
Generation reprisentiert, wihrend die S6hne Vertreter der erst herauf-
kommenden sind.

Dieses Verhidltnis zwischen Vater und Séhnen ist von allen andern
Verhiltnissen unter Menschen spezifisch verschieden. Nur hier begegnen
sich die grundsitzlich gleichberechtigten Eigentiimer in einem gemein-
samen Besitz, auf den die S6hne die feste Anwartschaft, der Vater das
begrenzte Verfiigungsrecht haben. Nur innerhalb der Familie gibt es
gleichzeitig diese besondere Gemeinsamkeit des Besitzes mit dieser Dif-
ferenz der Rechte.

Sklaven unterstehen der Gewalt des Vaters wie die S6hne, aber sie
haben keine Anwartschaft auf das Familienerbe, denn sie gehoren nicht
zum Geschlecht. Mit AuBenstehenden, Nachbarn und Freunden, gibt es

51 F. DrevFuUs, O. P., Héritage (s. Anm. 40) 12: «... le patrimoine commun,
la nahaldh fondait la communauté de destin d’un groupe humain... héleq est employé
en rigoureux paralléle synonymique avec nahaldk et, de fait ... est souvent employsé...
pour exprimer la communion, la communauté dans I’ action» (Hervorhebung von mir,
A.S.). F. Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 150: « Wer N(ahala)-Rechte hat, hat
vor allem Anspruch auf Gemeinschaft und Versorgung.»

3



34 Gott als Vater — S6hne Gottes

keine Gemeinschaft des Besitzes, denn es fehlt dazu die Grundlage der
Familiengemeinschaft.

Mehrere biblische Stellen, an denen Gott Vater von Séhnen genannt
wird, empfangen von diesem altisraelitischen Empfinden fiir Familie
und Familieneigentum eine neue Beleuchtung. Im folgenden mdchte
ich alle diese Stellen sammeln und ndher betrachten, um das Vaterbild
Gottes von daher richtig ins Licht zu riicken.

Diese alttestamentlichen Texte zerfallen in drei Gruppen: himmlische
Wesen, die Konige und Israel sind mit dem Namen von Gottesséhnen
ausgezeichnet. Gehen wir diese drei Kategorien der Reihe nach durch.

Himmlische Wesen

Als der Hochste die Volker als Erbbesitz anwies,

als er die Sohne des Menschen aufteilte,

da bestimmte er die Gebiete fiir die Voélker entsprechend der
Zahl der Séhne Gottes 2,

wihrend Jawhs Volk zu seinem Anteil,

Jakob zu seinem ihm zugemessenen Erbteil wurde. (Dtn 32.8 f.)

52 DaB dies der urspriingliche Text ist, und nicht die massoret. Lesart «nach
der Zahl der Sohne Israels», hat D. BARTHELEMY, Les Tigquné Sopherim et la
critique textuelle de I’Ancien Testament, in: Congress Volume, Bonn, 1962, SVT 9
(Leiden 1963) 285-304, bes. zu Dtn 32.8 {. auf S. 295-303, nach andern gezeigt und
begriindet, indem er gleichzeitig die verzweigten Folgen dieser Korrektur der
Schriftgelehrten nachwies.

Zu den himmlischen Wesen, die Gottessdhne heiflen, vgl. W. HERRMANN, Die
Gotterséhne, in: ZRGG 12 (1960) 242-251, bes. S. 248 (zu Dtn 32.8 f., 43): fur H.
bildeten die El- oder Elohims¢hne eine besondere Gruppe innerhalb des ugaritischen
Pantheons (S. 245-248), und analog dazu wiren diese Sohne im A.T. als eine
Gruppe von Gottern zu verstehen, die neben Juwn verehrt wurden (S. 250 f.). Es
wird aber im A. T. nirgends deutlich, daB die E1-S6hne eine Gottergruppe neben an-
dern Gottern sind. Die Analogie mit den ugaritischen Texten ist nur unvollkommen.
Von einer Verehrung solcher El-S6hne fehlt im A. T. vollends jede Spur. Die Deu-
tung der El- oder Elohim-Séhne als Gotter unter JHwHs Oberhoheit ist nach wie
vor die wahrscheinlichste Deutung des Sachverhaltes. Vgl. ferner G. CookEe, The
Sons of (the) God(s), in: ZAW 76 (1964) 22-47 (Lit.), bes. 32-34 zu Dtn 32.7 {.;
46 f. wird im Sinne der oben zu W. HERRMANN formulierten Kritik gezeigt, wie die-
sen «Gottessdhnen» jede Einzelpersonlichkeit, alle Beziehungen untereinander,
jeder ihnen geweihte Kult fehlen. Goites Valerschaft ihnen gegeniiber sei blo im
formalen Sinn des «Oberhauptes» ohne jede andere Konnotation zu verstehen.



Gott als Vater — S6hne Gottes 35

Jedes Volk wird vom Hochsten zusammen mit seinem Land einem
Gott als dessen Erbbesitz zugewiesen, wihrend Israel als Erbe fiir JHWH
vorbehalten bleibt. Der Text setzt in seiner jetzigen Gestalt voraus, da3
Juwn der Hochste ist 33, Das Bild fiir die Herrschaft JaHwHs iiber alle
Menschheit und fiir seine Erwdhlung Israels ist das eines Vaters, der
seinen Erbbesitz unter seine Sohne, die ja die obligatorischen Erben
sind, aufteilt. Das Erbe, das zugewiesen wird, besteht aus den Volkern
mitsamt ihren Territorien. Diese Territorien sind es, die dem Landbe-
sitz einer israelitischen Familie gleichen, der an die S6hne vererbt wird.
Von den Territorien greift das Bild auf die Volker iiber, die in diesen
Gebieten sitzen, und die nun selbst als Volker, nicht nur als Territorien
das Erbe sind, das der Hochste in einer gleichsam letztwilligen Verfiigung
aufteilt.

Die Kohirenz des Bildes wird nach einer zweiten Seite hin aufge-
brochen: der vererbende Vater behilt sich einen Erbanteil vor, der nach
der ganzen Aussagerichtung selbstverstindlich das beste und schénste
Teil des ganzen zu verteilenden Erbes ist. Der Erblasser ist somit zugleich
auch Erbe unter den Erben 3.

In seiner Eigenschaft als Erblasser erweist er sich als Herr und
Besitzer aller Volker der Menschheit mitsamt ihren Lindern. Als Erbe
unter den andern Erben oder als Vafer, der einen Teil seines Erbbesitzes
an seine Sohne schon zu seinen Lebzeiten iibertridgt, steht ihm jeden-
falls das schonste Erbteil zu. Betrachtet man den Hochsten als Evb-
lasser, geht der Blick zuriick in die Vergangenheit, wo die Verfiigung des
Willens getroffen wurde (vgl. Dtn 21.16; 2 Sam 17.23), d. h. an den
Punkt des Ursprungs, als die Menschheitsgeschichte begann und die
Voélker mit ihren Lindern Gottern zugewiesen wurden. Betrachtet man
den Hoéchsten jedoch als den ersten, vornehmsten Erben, so ruht das
Auge auf dem bleibenden, unverriickbaren Zustand des Besitzes, der

33 Zu Dtn 32.8 f. sieche O. Ei1ssreLDT, Das Lied Moses Dt 32, 1-43 und das
Lehrgedicht Asaphs Ps 78 samt einer Analyse der Umgebung des Moseliedes
(Berichte iiber die Verhandlungen der sichs. Akademie der Wissenschaften zu
Leipzig, Philolog.-histor. Klasse, 104, Heft 5) (Berlin 1958), siehe auch: DERs., El
und Jahwe (Kleine Schriften 3) (Tubingen 1966) 389 f.; W. Scurisskg, Gottes-
sohne (s. Anm. 1) 58-71 (Lit.); FF. DrREYFUS, Héritage (s. Anm. 40) 30 {.; G. CooKE,
The Sons of (the) God(s) (s. Anm. 52).

3% Man konnte das Bild aber auch als Besitziibertragung an Sohne zu Lebzeiten
des Vaters deuten, wobei sich dieser das beste Besitzteil vorbehilt, siehe zur Mog-
lichkeit dieser Art von Besitziibertragung im Alten Israel die Erorterung bei F.
Horst, Zwei Begriffe (s. Anm. 41) 151.



36 Gott als Vater — Sohne Gottes

JHWH gehort. Sein Erbe gehort ihm fiir immerwihrende Dauer, wie ja
jedes Erbe mit der Familie grundsitzlich fiir immer verbunden bleibt.
Israel war JuwHns Erbbesitz, es ist dies jetzt, und es wird es fiir alle
Zukunft sein.

Dtn 32.8 f. erklirt sich ausgezeichnet im Rahmen der israelitischen
Familien- und Erbfolgekonzeption %5, wenn auch wie gesagt das Bild
nicht in allen Ziigen den menschlichen Verhéltnissen entspricht. JHwWH,
Israel und die Vélker stehen in einem differenzierten Verhdltnis zueinan-
der. Die Eigenart des Verhiltnisses wird an einer Erbteilung veran-
schaulicht: die Erbteilung erklirt zunichst bildlich die Entstehung der
Vielfalt in der Volkerwelt, in deren Mitte Israel als ein besonderes Volk
lebt, und zweitens erklirt sie, daB JuwH Israel in einer besonderen
Weise zugewandt ist (ndmlich so wie der Erbbesitzer mit seinem eigenen
Erbbesitz unaufloslich verbunden ist), obgleich er der Herr und Meister
aller Volker ist (ndmlich so wie der Erblasser iiber alle Teile seines viel-
fialtigen Vermogens verfiigt). Die Gottessohne sind bloB deshalb not-

55 In dieser Interpretation handelt es sich nicht um einen Hofstaat, der sich
um den Koénig JHWH versammelt, denn in einem Hofstaat verteilt der Konig keine
Evbteile an seine Hoflinge. In einem Hofstaat berdt der Kénig mit seinem Kabinett
(1 Kon 22.19-22). Es handelt sich vielmehr um die Versammlung der erbberechtigten
Séhne um einen machtigen Pater familias, der jedem seiner Séhne das ihm zukom-
mende Erbe zuteilt. Es wurde dabei schon gesagt, daB3 das Bild nicht véllig kohdrent
durchgefiihrt ist. Das verschldgt nichts daran, daB3 der «Sitz im Leben» des Bildes
nicht der des koniglichen Hofes, sondern der einer bedeutenden, reichen Familie im
Momente der Erbteilung nach israelitischem Brauch ist. Die gebrauchten Termini
weisen deutlich darauf hin.

R. MEYER, Die Bedeutung des Deuteronomium 32, 8 {., 43 (4 Q) fiir die Aus-
legung des Moseliedes, in: Verbannung und Heimkehr. Beitrige zur Geschichte und
Theologie im 6. und 5. Jahrhundert v. Chr. (Festschrift W. RuboLprH, hrsg. v. A.
KuscHkE) (Tiibingen 1961) 197-209, bes. 201-204, hat Recht, wenn er hier einen
Akt der Autoritit des Hochsten sieht, der die Volker ihren Herren zuteilt. Er scheint
mir aber fehlzugreifen, wenn er sofort die Gleichungen Héchster = Grofkinig, Got-
tessohne = himmlische Satrapen (1) aufstellt! Es handelt sich hier, wie die Termino-
logie der 71912 und des P97 deutlich zeigt, um echt isvaelitische Anschauung vom
Familienerbe, das der Pater familias mit der ihn bekleidenden Autoritit an die
Sohne und Erben verteilt: «Eigentumsrecht ist eben eine Form des Herrschafts-
vechies», « Wie sehr Eigentum als ein Hevvschaftsvecht gedacht ist, zeigt Sach. 2,16
wie auch die Tatsache, daB Objekt der mit L)Tl: beschriebenen Besitzherrschaft
auch Menschen (Volker) sein konnen: Ex 34,9; Zeph. 2,9; Ps 82.8» (F. Horst, Zwei
Begriffe [s. Anm. 41] 138 und 150) (Hervorhebung von mir, A. S.). Dagegen spricht
auch nicht Sir 17.17, denn diese Stelle bezieht sich auf Dtn 32.8 f. zuriick (siche
dazu P. W. SkEHAN, The Structure of the Song of Moses in Deuteronomy (Deut. 32:
1-43), in: CBQ 13 (1951) 153-164, hier 155, und zwingt zu keiner anderen als der
hier vertretenen Interpretation von Dtn 32.8 {.



Gott als Vater — S6hne Gottes 37

wendig, weil sie als Nebenerben neben dem Haupterben JHWH erfordert
sind. Nun sind aber die Erben in der israelitischen Familie die Séhne;
daher werden die zu verteilenden Voélker und Linder den Sohnen des
Erblassers, den Sohnen Gottes, zugewiesen! Anders gesagt: das Bild .
der Erbteilung machte die Erwdhnung von Erben, d. h. von Séhnen
Gottes, notwendig.

Der Leser verstehe mich recht: der Begriff der Gottesséhne hat
einen mythologischen, polytheistischen Ursprung. In Dtn 32.8 f. liegt
jedoch die Emphase auf dem Erbrecht, das S6hne als Erben erheischt
und voraussetzt. Das ist hier Inhalt und Sinn des Vater-Soéhne-Ver-
hdltnisses zwischen JHWH und den Gottessohnen. Dieser Inhalt setzt
voraus, dal JuwH (als Erblasser) als Besitzer, und d. h. als Vater er-
scheint, und dafl die Volker ihrerseits als zu verteilender Erbbesitz
dargestellt sind, der wie jeder Erbbesitz Erbanwirter hat, ndmlich
Sohne des (letztwillig) verfiigenden Vaters. Vater und Séhne sind mitein-
ander in einem ihnen gemeinsam gehorenden Erbbesitztum verbunden.

Es wurde schon lange auf die Verwandtschaft von Psalm 82 mit
Dtn 32.8 . hingewiesen 6. In der Tat, auch in diesem Psalm finden wir
die Versammlung der Gottessohne mit Gott (JHWH) in threr Mitte (V. 7).
Alle Volker gehoren Gott (JuwH) als Erbbesitz (V. 8). Die Terminologie
und das Bild ist somit in Ps 82 dasselbe wie in Dtn 32.8 f. Der Unter-
schied besteht darin, dal die Erbaufteilung von Dtn 32.8f. in Ps 82
fehlt. Sie wird jedoch wvorausgesetzt! Die Gottessohne sind Gotter (V.
1,6) und Richter der ihnen zugeteilten Vdlker (V.2-4 in Verbindung
mit V. 8), d. h. die Volker gehdren ihnen als Bereich ihres Richtens.

Ps 82 besingt, wie Gott (JEHwWH) den Goéttern ihre richterliche Befug-
nis wieder wegnimmt, weil sie sie schlecht ausgetibt haben (V. 6-8; 2-5).
Die urspriingliche Zuteilung der Vélker an die Gottessthne zu Beginn
der Volkergeschichte, von der Dtn 32.8 f. sprach, wird hier von Gott

36 Siehe O. EissrerLpTt, El und Jahwe (s. Anm. 53) 390; A. GoNzALEzZ, Le
psaume LXXXII, in: VT 13 (1963) 293-309, bes. 299-301.

Siehe zu Ps 82 iiberhaupt auch W. ScuLIsSKE, Gottessohne (s. Anm. 1) 3246
(mit einiger Lit. und ausschlieBlichem Interesse fiir die polytheist. Herkunft der
Uberlieferungen); vgl. auch H. GUNKEL, Die Psalmen (Gottingen 51968) 360-363,
bes. 362 f.; H.-J. Kraus, Psalmen II, BK XV/2 (Neukirchen—VIuyn 21966) (altere
Lit.); M. BUBER, Gericht tiber die Richter, Psalm 82, in: Recht und Unrecht. Deu-
tung einiger Psalmen (Werke Bd. 2, Schriften zur Bibel) (Miinchen-Heidelberg
1964) 964-970; G. CookE, The Sons of (the) God(s) (s. Anm. 52) 29-34 (C. inter-
pretiert die Identitdt der «Gotter» und der «Sohne des Hochsteny in dem auch
hier vertretenen Sinn).



38 Gott als Vater — Sohne Gottes

wieder aufgehoben, denn er ist ja der eigentliche Besitzer aller Voélker,
die alle sein Erbbesitz sind 7.

Auch hier ist also Gottes Herrschaft iiber die Menschheit in das
. Bild seines Erbbesitzes gefa3t. Das Recht, die andern Gétter ihrer richter-
lichen Vollmacht iiber die ihnen zugewiesenen Volker zu entheben,
flieBt ihm ja aus seinem Recht zu, als pater familias iiber seinen Familien-
besitz zu bestimmen. Die Gotter heilen Gottesssohne, um zwe: Aspekte
ihrer Stellung in einem Begriff zum Ausdruck zu bringen: als Sékne und
Erben steht ihnen einerseits ein Anteil am viterlichen Gut und Ver-
mogen zu: deshalb durften sie Vélker «richten» (d. h. iiber sie gebieten),
und anderseits ist gleichzeitig dem Vafer zu seinen Lebzeiten die Ver-
fiigungsgewalt {iiber seinen Erbbesitz vorbehalten: deshalb kann er
seinen SOhnen das schon iibertragene, aber veruntreute Erbteil auch
wieder entziehen.

Der Verlust der richterlichen Gewalt iiber die Vélker nimmt in
Ps 82.7 die Form eines Verlustes der Unsterblichkeit an. Die Gotter-
Gottessohne vergehen wie Menschen. Sie hinterlassen ihren Besitz
anderen zum Erbe. Es ist Gott (JuEwH), der sie beerbt, denn ihm allein
kommt Unsterblichkeit zu, und er ist der Eigentiimer der Vélker. Der
Tod der Gotter hat so in Ps 82.7 eine doppelte Funktion: die Gotter ver-
lieren als Strafe ihr gottliches Vorrecht der Unsterblichkeit %8, und sie
miissen im Augenblick des Todes ihr Erbe aus den Hinden geben, sie
werden durch den Tod enterbt!

Ps 82 fiithrt uns das Bild Gottes (JawHs) vor Augen, der als Vater
eines michtigen Hauses seinen S6hnen Anteile an seinem Erbbesitz
gegeben hatte, durch deren unrechtes Gebaren enttiuscht wurde und

57 Gott hat den Goéttern «ihre Stellung als ‘Séhne des Héchsten’ ... angewie-
sen» «in einer bestimmten Epoche der Geschichte», H. ScumipT, Die Psalmen,
HAT 15 (Tiibingen 1934) 156; M. BUBER, Gericht (s. Anm. 56) 967 f.

Der SchluB3 des Ps 82 gleicht dem SchluB3 des Mose-Liedes von Dt 32.43 (in
der urspriinglichen Form, welche nicht der MT, sondern ein Qumranfragment und
die LXX bewahren): sieche R. MEYER, Bedeutung (s. Anm. 55) 199-201 und Preli-
minary and Interim Report on the Hebrew Old Testament Text Project, Penta-
teuch, hrsg. v. D. BARTHELEMY, A. R. HuLsT, N. LonrFiNnk, W. D. McHARDY, J. A.
SANDERS, A. SCHENKER, J. A.TuompsoN, United Bible Societies (London, o. J.
[1973]) 305-307.

8 Vielleicht erklart sich auch so die Tatsache, daBl im A.T. von «Sohnen
Golles», nicht aber von «Séinen JawHs» die Rede ist. «Sohn Gottes» bedeutet die
Teilnahme an gottlichen Prirogativen wie am Besitz- und Herrschaftsrecht auf die
Voélker und an der Unsterblichkeit, wihrend «Sohn JuwHs» als Patronymikum die
Abstammung von JHWH ausdriicken miilte.



Gott als Vater — Séhne Gottes 39

jetzt sein Erbe wieder selbst in die Hand nimmt. Da die Erben sterben
miissen, fillt das Besitztum wieder an ihn zuriick.

Wie in Dtn 32.8 {. ist es die altisraelitische Anschauung vom Familien-
erbe, vom Vater und den Sohnen als Erben, die die «Bildhidlfte» des
Psalms gestaltet. Gewill geht es um Herrschaft, aber diese erscheint in
der Form der Autoritit eines Familienvaters mit voller Verfiigungs-
gewalt (JHwH) und der untergeordneten, aber realen Autoritdt der
Séhne und Erben.

Diirfen wir nicht vermuten, das Alte Israel habe die polytheistische
und deshalb fiir es streng logisch unmogliche Vorstellung von Gottes-
sohnen deshalb beibehalten, weil das Vater-Sohn-Verhiltnis wie kein
anderes geeignet war, die Vorrangstellung JHwHs (als eines vollméch-
tigen Familienvaters) vor den anderen Gottheiten (als zu seiner Familie
gehorigen, ihm aber untergeordneten Sohneserben) hervorzuheben?

Als Erben haben sie Anteil an Gottes Besitztum: das sind die
Menschen und Voélker, iiber denen sie gebietend walten. In diesem Vor-
recht haben sie etwas mit JHWH real Gemeinsames! Aber JHWH verfiigt
iiber das Besitztum, die Menschheit, mit einer ganz andern Verfiigungs-
gewalt als sie: ihm schulden sie als Erben Rechenschaft, und von ihm
hangen sie ab. Kurz, der Titel «Gottesséhne» bezeichnet himmlische
Wesen, die ein gottliches, aber begrenztes, JHWH unterworfenes, von
thm zugeteilles und von ihm jederzeit widerrufbares Herrschafts- oder
Eigentumsrecht auf die Volker und Menschen ausiiben. Der Titel erklart,
warum sie solche Macht haben (sie sind S6hne, Erben, also Mitbesitzer),
und warum diese ihre Macht JHWH gleichzeitig vollig untergeordnet
ist (JuwH ist der Familienvater mit voller Autoritit).

Anders gesagt: der Ausdruck «Sohn Gottesy driickt das Gemein-
same tn der Differenz zwischen JHWH und Gdttern aus: das Gemeinsame
ist die als Erbbesitz-Recht dargestellte Herrschaft JHwHs und der Gotter
iiber die Menschheit, die Differenz ist das primire, wesentliche Besitz-
recht JHwHs, dem das abgeleitete, zugeteilte, jederzeit wieder riickgin-
gig zu machende Besitzrecht der Goétter unter der Kontrolle JHEWHS
gegeniibersteht.

Dieser Sicht widersprechen auch jene Texte nicht, die die «Gottes-
sohne» erwahnen, aber nicht als Erben Gottes darstellen. So erscheinen
die Gottessohne in Ijob 7.6-12; 2.1-6; 38.7 als Hofstaat, der Gott um-
gibt, und dessen einem Vertreter, Satan, Gott eine begrenzte Vollmacht
iibertragt (1.12; 2.6). In Ps 29 und 89.2-79 umgeben die Gotter JHWH
als preisender Chor. Gottessohne als himmlische Wesen erscheinen in



40 Gott als Vater — Séhne Gottes

anspielenden Bemerkungen ferner in Gen 6.2,4 und Dan 3.25 (92) %.
In all diesen Stellen fehlt ein Bezug auf Israel und die Vélker, so dal
der Aspekt einer Herrschaftsiibertragung JHwHs an die Gottesséhne nicht
erwihnt zu werden brauchte, aus dem das Bild von JuwHs Erbe wuchs.

Der Konig

Es ist bekannt, dal Gott den Ko6nig an mehreren Stellen im Alten
Testament seinen Sohn heift. Auch aus diesen Gottesworten sollen
jene herausgegriffen werden, wo das Erbe mit dem Sohnesnamen ver-
bunden ist.

Ich will den BeschluBB JawHs berichten:
Er hat zur mir gesagt: Mein Sohn bist du,
ich habe dich heute gezeugt.

Verlange von mir, so werde ich Volker zu deinem Erbbesitz
machen und zu deinem Eigentum die Grenzen der Erde. (Ps 2.7 {.)

Die komplexen Fragen, die dieser Psalm allgemein und der aufge-
fiihrte Passus insbesondere der Auslegung stellen, sollen hier nur so weit
erortert werden, als sie das Verhiltnis zwischen V.7 und 8 betreffen 0.

59 Zu all diesen Texten kann man vergleichen W. ScHL1sSKE, Gottessohne (s.
Anm. 1) 15-78 («Die himmlischen Gottesséhne»; Lit.).

60 Zu Ps 2.7 kann man vergleichen: W. ScHLISSKE, Gottesséhne (s. Anm. 1)
88-94; J. DE FRAINE, Quel est le sens exact de la filiation divine dans Ps 2,77, in:
Bijdragen. Tijdschrift voor Philosophie en Theologie 16 (1955) 349-356; D=Rrs.,
L’aspect religieux de la royauté israélite. L’institution monarchique dans 1I’Ancien
Testament et dans les textes mésopotamiens (Analecta biblica 3) (Rom 1954) 271—
276, bes. 273-276; G. Cookg, The Israelite King (s. Anm. 2) 204-210; M. REHnM,
Der konigliche Messias im Licht der Immanuel-Weissagungen des Buches Jesaja
(Eichstatter Studien, NF 1) (Kevelaer 1968) 313-320; H. Gesg, Natus ex Virgine
(s. Anm. 3) 137 f. (der auf den Zusammenhang zwischen Sohnsein des Konigs und
israelitischer nahala aufmerksam macht, ohne freilich diese echt israelitische Vor-
stellung von der nahala weiter zu entfalten; es ist G.s Verdienst, in diesem Zusam-
menhang von Sohn und Erbe die isvaelit. Wurzel fir die Gottessohnschaft des
Konigs gezeigt zu haben. Die «altorientalische Konigsideologie» ist demnach in
Israel in eigenstdndiger Weise zu etwas Anderem und Neuem umgestaltet worden).

Vgl. weiter zu Ps 2.7 f. H.-J. Kraus, Psalmen I, BK XV/1 (Neukirchen
21961) 14-20; H. DoNNER, Adoption oder Legitimation? (s. Anm. 3) 113 {.; M.
Danoop, Psalms I, 1-50 (The Anchor Bible) (Garden City, New York 1965) 11-13
(mit unnotigen Korrekturen des MT); J. A. SoGGIN, Zum zweiten Psalm, in: Wort —



Gott als Vater — Séhne Gottes 41

Sobald der Sokn gezeugt oder geboren ist (V. 7), darf er von seinem
Vater, ndmlich Gott, ein Erbe verlangen (V. 8). Dem Sohn ist offenbar
per se das Recht eines Anteils am viterlichen Erbbesitz verliehen 1.
Ohne dieses Recht wire er nicht Sohn.

Weiter besteht Gottes Erbbesitz aus der Menschheit (V.8 Volker
und Grenzen der Erde). Diese Anschauung lag schon in Dén 32.8 f. und
Ps 82.8 vor (siehe oben, unter 7). An diesem Erbbesitz der Voélker
bekommt der Konig des Ps 2 Anteil als Sohn, d.h. als Erbe. Hegemonie
des Konigs tiber die andern Voélker und Linder ist somit in das Bild
des Besitzrechtes gefaf3t 62, das ein Sohn als Erbe auf das Besitztum
seines Vaters hat, und das der Vater seinem Sohn und Erben iibertragt.
Als ein solcher Sohn und Erbe darf der Konig des Psalms von Vaélkern
und Lindern Besitz ergreifen, die JHWH, seinem Vater gehoren, und die
ihm jetzt iibertragen werden.

In Dtn 32.8 f. und mittelbar in Ps 82.6-8 hat JuwH, bzw. Gott,
Herrschaft iiber Volker und Besitzanteil an ihnen auf Gétter tibertragen.
Hier empfingt sie der Kdnig 6. In beiden Fillen ist die Ubertragung
der Absicht JawHs nach endgiiltig, wenngleich die «S6hne» und «Erben»
des Ps 82, die Gotter, sich als unwiirdige und unfidhige Erben erweisen,
denen man das Erbe und die Gottessohnschaft nehmen muB. Dieser
endgiiltige Charakter der Besitziibergabe kommt im Begriff des Erbbe-
sttzes zum Ausdruck. Nur der Erbbesitz ist unverduBerliches, dauerndes
Eigentum der Familie.

Aber nur Séhme konnen normalerweise erben (von Ausnahme-
fallen abgesehen). Wer also ein Besitztum als immerwihrendes Eigentum

Gebot — Glaube. W. EicHroDT zum 80. Geburtstag, hrsg. v. H. J. SToEBE, AThANT
59 (Zurich 1970) 191-207, bes. 203 f. (Lit.); J. CopPENs, Messianisme royal (s.
Anm. 3) 54-57 (Lit.); J. L. McKen~zIE, Divine Sonship (s. Anm. 1) 334 {.; T. N. D.
METTINGER, King and Messiah (s. Anm. 3) 261 f.

61 «Sinn und Wirkung der Adoption aber ist, dal der zum Sohn Gemachte
das Evbrecht erhdlt, da3 ihm das Besitztum, iiber das dev Vater verfiigt, zu eigen gege-
ben wird.» H. ScamipT, Die Psalmen (s. Anm. 6) 5 (Hervorhebung von mir, A. S.).

Zur Frage der Adoption siehe oben Anm. 3.

62 B. DunamM, Die Psalmen, KHC XIV (Tiubingen 21922) 10: «Der Kdnig wird
in orientalischer Weise als der eigentliche Besitzer des Landes, das Land als sein Evb-
gut gedacht» (Hervorhebung von mir, A. S.).

63 B. DunmM, Die Psalmen (s. Anm. 62) 9 «... wird nun aber ein solcher (sc.
Knecht Gottes) (oder auch unter den Vélkern ein Volk ...) gar Jahwes Soin genannt,
so ist er dadurch erhoben iiber die anderen als der Freie iiber die Unfreien, der
Erbe (Gal 4,7) und Gebieter iiber die geborenen Sklaven. Jahwes ‘Sohn’ ist also der
Herr der tibrigen Menschen, Gottes Stellvertreter auf der Erde» (Hervorhebung von
B. Dunm).



42 Gott als Vater — Séhne Gottes

empfangen soll, der mul} es ererben, und dafiir muB3 er Soin sein. Ps
2.7 f. enthilt also den folgenden Gedankengang:

1. JuwH will dem Konig die Herrschaft iber Vilker und Welt verleihen
(V. 7a, 81.).

2. Herrschaft ist dasselbe wie Eigentumsrecht, das als Erbbesitz dauern-
des, unverduBerliches Eigentum ist.

3. So verleiht JuwH dem Konig Israels die Volkerwelt zum immer-
wihrenden Erblehensbesitz (V. 8 {.).

4. Damit der Konig dieses Erbe von JHWH entgegennehmen kann,
mul} er Erbe, und d. h. Sohn sein (V. 7)!

So koénnen wir zusammenfassen und sagen: der Konig mull Sohn
Gottes sein, um am Herrschafts- und Besitzrecht JHWHs diber Vilker und
Welt immerwihrenden Anteil zu erhalten. Solcher dauernder Anteil ist
ein Erbbesitz, und der Inhaber solchen Erbes ist Sokn.

Erschiittert der Einwand, 79 in V. 7 b heiBe «zeugeny», d. h. in
diesem Fall «adoptieren», die eben skizzierte Interpretation ? 79 bedeutet
auf jeden Fall «zum Sohn machen oder einen Sohn bekommen», also
hier dem Koénig Sohnrechte iibertragen, und das sind Erb- oder Mit-
besitzesrechte am Erbbesitz Juwhs, den Volkern der Welt. Man kann
eine solche Ubertragung als Adoption, aber auch als Legitimation, d. h.
Anerkennung des Sohnes, verstehen . Wie immer man den Sinn von

64 Zur tibertragenen Bedeutung von 79 siehe J. pE FraINE, Adam und seine
Nachkommen (s. Anm. 40) 123 f. (franzos. Originalausgabe, S.1151f.); DERs.,
Aspects religieux (s. Anm. 60) 275 f. (wo fiir Ps 2.7 ein quasi «physischer» Sinn fiir
«zeugen» angenommen wird); F. BAETHGEN, Die Psalmen, HKAT I1/2, (Gottingen
21897) 6 (der auf Ps 87.4,6 verweist, wo 79 pucal nicht bedeutet: physisch gezeugt
werden, sondern: das Biirgerrecht erlangen); siche oben in Anm. 40 F. WILLESEN,
Yalid, S. 199-202; H. DoNNER, Adoption oder Legitimation? (s. Anm. 3) 106 f. (der
Ausdruck N. N. 7:‘1:“‘)&' 157 bedeutet die Anerkennung des Kindes durch den Vater,
die Legitimation), 111 (Ruth 4.17 bedeutet 1499 pucal, daBB Noomi das Kind Ruths
im Namen ihres verstorbenen Sohnes Machlon anerkennt), vgl. auch 108 f. (in
Gen 48,5 f. setzt Jakob die beiden Sthne Josefs, Efraim und Manasse, als Direki-
erben neben den andern Jakobssdhnen ein, obgleich Efraim und Manasse seine
Enkelsohne sind, so dall die beiden mit den Séhnen Jakobs gleichberechtigt erben.
Hier ist allerdings das Wort 757 nicht gebraucht): nach D. ist im A. T. wohl nir-
gends an Adoption gedacht: siehe oben Anm. 3.

P. HuMBERT, Yahvé Dieu géniteur?, in: Asiatische Studien. Etudes asia-
tiques 18/19 (1965) 247-251 untersucht die Stellen (Dtn 32.18; Ps 2.7; Ps 110.3
LXX), wo JuwH Subjekt von 79" ist, ohne auf die ganze Bedeutungsbreite dieses
Verbs einzugehen. Er unterscheidet nur zwischen wmythologisch-vealer (z. B. in
Jer 2.27, siehe dazu unten S. 51) und wmetaphorischer Bedeutung im Sinne der
Adoption (S. 248).



Gott als Vater — Séhne Gottes 43

79 in Ps 2.7 bestimmt, liegt die Emphase klar auf der unverlierbaren
Teilnahme des Konigs an der Herrschaft JuwHs tiber die Volkerwelt.
Duyrch diesen Evbanteil an JHwHs Erbbesitz ist der Konig Gottes Sohn.

Ps 110 gleicht Ps 2 durch die Gegeniiberstellung des Konigs auf
Zion und seiner Feinde, der Vélker (V. 1 1., 51.), durch den Anteil, den
der Konig an Gottes Herrschaft empfingt (V. 1 f., 5 f.) und — nach dem
griechischen Text % — durch die gottliche Zeugung des Konigs. Die
Terminologie der Erbschaft fehlt freilich. Von Ps 2 fillt jedoch Licht
auf den Zusammenhang zwischen dem Herrschaftsanteil und der Sohnes-
stellung des Konigs: dieser Anteil an JawHs Herrschaft, als Mitregent-
schaft % charakterisiert (sitze zu meiner Rechten, V. 1), kommt dem
Konig als Erben, also als Soin zu.

In Ps 89.27 f. ruft David, der Konig, JHWH als seinen Vater an,
wihrend dieser ihn seinen Ersigebornen nennt. Zuvor hatte der Psalm

65 Zu Ps 110 vgl. J. CoprpENs, Messianisme royal (s. Anm. 3) 57-59 (Lit.).

Zur Textgestalt vgl. Preliminary and Interim Report on the Hebrew Old
Testament Text Project, Vol. 3, hrsg. v. D. BARTHELEMY etc. (s. Anm. 57) (United
Bible Societies, Stuttgart 1977) 393-396 (das Herausgeberkomitee wird die mehr-
heitlich vorgeschlagene Textgestalt, die dem LXX-Text in bezug auf das: «ich
habe dich gezeugt» folgt, in einem ausfithrlichen, definitiven «Full Report» ein-
gehend darlegen und begriinden). Vgl. ferner H.-J. Kraus, Psalmen II, BK XV/2
(Neukirchen—Vluyn 31966) 752-764, zu V. 3 bes. 759 («... sind die mythisch-physi-
schen Aussagen iiber den ‘Sohn Gottes’ Chiffren einer einzigartigen Gottesgemein-
schaft ... das Mysterium der Gemeinschaft und Verbundenheit zwischen Jahwe und
seinem erwdhlten Ko6nig ...» (Hervorhebung von mir, A. S.), zum Sitzen zur Rech-
ten JuwHs bes. S. 757: «Der Konig bekommt ... Anteil an der Streit- und Sieges-
kraft Jahwes.» Vgl. ferner G. CookEg, The Israelite King (s. Anm. 2) 203-206, 218-
224 (zum Text von 110.3: S. 219-222); T. N. D. METTINGER, King and Messiah
(s. Anm. 3) 264 {.; M. RenM, Messias (s. Anm. 60) 320-333.

66 Der Konig ist JuwHs Vasall oder Mandatar: R. DE VAUux, Le Roi d’Israél,
Vassal de Yahvé, in: Mélanges Eugéne Tisserant, I (Studi e Testi 231) (Rom 1964)
119-133 = Bible et Orient (Cogitatio fidei) (Paris 1967) 287-301 (wo aber weder die
Sohnesstellung des Konigs noch sein Evbschaftsanteil in die Betrachtung einbezogen
werden).

Zur Bedeutung des Thronens zur Rechten Juwus siehe K. HoMBURG, Psalm
110,1 im Rahmen des judiischen Krénungszeremoniells, in: ZAW 84 (1972) 243-
246, bes. 245 f.: « Vielmehr wird ... die Position des Konigs theologisch qualifiziert:
seine Herrschaft geht von Jahwe aus und wird von diesem Jegitimiert ... ibernimmt
er (sc. der Konig) ... die Statthalterschaft Jahwes ... So erhilt schlieflich die Auf-
forderung ‘Setze dich zu meiner Rechten’ den Sinn der Beauftragung und Bevoll-
mdchtigung zur Hevrschaft und damit einen Rechtscharakter, der sie iiber den Rang
einer bloBen, zeremoniellen Anweisung entschieden hinaushebt» (Hervorhebung von
mir, A.S.); J.L. McKzenzIg, Divine Sonship (s. Anm. 1) 334f. Vgl. weiter G. COOKE,
The Israelite King (s. Anm. 2) 211 (¢God’s chosen agent ... in ... close relationship
to God as his viceregent»); T. N. D. METTINGER, King and Messiah (s. Anm. 3) 265.



44 Gott als Vater — Sshne Gottes

in den V. 6-17 die absolute Hoheit JHwHs iiber die Goétter, die hier
«Heilige» und «Gotter», nicht aber «Gottesséhne» heilen (V. 6-8), und
iiber die gesamte Schopfung bekannt, wihrend die folgenden Verse
18-26 JuwH fiir seine Erwdhlung Davids und seinen Schutz und Schirm
preisen, den er diesem Konig angesichts mdchtiger und gefdhrlicher
Feinde gewdhrte 7. |

Die Thematik des Ps 89 beriihrt sich somit eng mit derjenigen von
Ps 2 und 110. Allen dreien ist die formale Eigentiimlichkeit gemein, daf3
ein Wort JHWHs an oder iiber den Konig in dirvekier Rede im Psalm ange-
fithrt wird (Ps 2.7-9; 89.20-38; 110.1,3 [LXX], 4). Inhaltlich setzen alle
drei den Konig in Bezug zu den Nationen, die seine Gegner sind; in
allen dreien ist es JHWH, der dem K&nig an seiner eigenen, uniiberwind-
lichen Herrschaft und Macht Anfeil gibt, kraft dessen der Konig die
Volker seiner Hoheit zu unterwerfen vermag, und schlieBlich ist in allen
dreien die Sohnesstellung des Konigs in seinem Verhidltnis zu JHWH in
diesen Zusammenhang eingebettet, wenngleich die sprechende Person
jeweils nicht dieselbe ist (in Ps 2 ist es der Konig, der das Wort JawHs
verkiindet; in Ps 89 vernehmen wir Davids Wort aus dem Munde JHWHS
wiahrend Ps 110 Juawas Spruch anfiihrt) und die drei Aussagen in der
Form Unterschiede aufweisen.

Es liegt deshalb nahe, das Vater-Sohn-Verhiltnis, das nach diesen
drei Psalmen zwischen JHWH und dem Konig waltet, in Verbindung
mit der Bedrohung der Weltvélker zu bringen, aus der JHwWH den Koénig
in einer volligen Umkehrung der Situation befreit, indem er gerade
ihm Hoheit iiber die Weltvélker iibertrigt! Diese Ubertragung des
Sieges und der Gewalt iiber die todlich-gefdhrlichen Vélker heiBt in Ps
2.8 Zuteilung der dem Sohne gebiihrenden Erbschaft, wihrend Ps 89.28
sie Verleihung des Erstgeburtsrechtes nennt. Das Erstgeburtsrecht ist
vor allem ein Erbrecht 8. Der Koénig empfingt Anteil am Erbe Gottes,
dem Welt- und Vélkerbesitz 6%,

67 Zu Ps 89.27 {. kann man vergleichen z. B. E. LiriNsk1, Le poéme royal du
Psaume LXXXIX 1-5.20-38 (Cahiers de la Revue biblique 6) (Paris 1967) 56-69;
J. CorpENs, Messianisme royal (s. Anm. 3) 47-52; T. N. D. METTINGER, King and
Messiah (s. Anm. 3) 262-264, wo auch ausdriicklich der Zusammenhang erértert
wird, der zwischen VV. 6-19 (kosmischer Hymnus auf Jawn) und VV. 20-28 (der
Status des Konigs) besteht: die hervorragende Stellung des Konigs als Hoéchster
unter den Kénigen der Erde ist das Spiegelbild der hervorragenden Stellung JHwWHS
iiber den Kosmos und dessen Machte.

6 Siehe R. pE Vaux, Lebensordnungen I (s. Anm. 41) 79, 96; Z. W. FALK,
Hebrew Law (s. Anm. 45) 165 f., 168 (beide Autoren zu Dtn 21.16 {.); H. CAZELLES,



Gott als Vater — Sohne Gottes 45

Das Bild des Erbbesitzes erklirt auch am ungezwungensten die
enge Verbindung zwischen der Gottessohnwiirde des davidischen Kénigs
und der Fortdauer seines Geschlechtes auf dem Thron (Ps 89.20,29-38;
2 Sam 7.16; vgl. Ps 110.4; Ps 132.11-14). Der Erbbesitz ist ja als kon-
stitutiver Wesensbestandteil des Geschlechtes bestimmt, durch alle
Generationen hindurch im Geschlecht bleibend fortzudauern. So schlieBt
die Ubertragung eines Erbes notwendig die Griindung eines Hauses

Premiers-nés dans I’Ancien Testament, in: DBS 8 (Paris 1972) 482-491, siche auch
H. HENNINGER, Premiers-nés en ethnologie, ibid. 461-482.

E. Lirinski, Poéme royal (s. Anm. 67) 68 bespricht in groBer Ausfiithrlichkeit
V. 27a («mein Vater bist du», ein Ausdruck, den er als Bitte eines Vasallen an seinen
Oberherrn um Schutz und Hilfe versteht, S. 57-66) und V. 27b (« Fels meines Heils»,
Titel oder Epitheton, das den Schutz und die Macht Gottes zugunsten Davids aus-
driickt, S. 66-68), wihrend er fiir den Ausdruck «Erstgeborner» des V. 28, ja iiber-
haupt fur diesen ganzen V., auler einer nicht formellen assyrischen Parallele keine
Interpretation bietet, obgleich er von V. 28 schreibt: «le v. 28 marque I'apogée du
mouvement ascendant» (von V.20 an)... Indubitablement, la glorification de
David atteint ici (sc. in V. 28) son faite» (S. 68 f.) (Hervorhebung von mir, A. S.).

Bei dieser Betrachtungsweise lockert L. zu sehr den Zusammenhang zwischen
V. 27a «mein Vater» und V. 28a «mein Ersigeborner». Beide gehoren wohl zusam-
men. Die Erwdhnung der Koénige der Erde in V. 28b zeigt, dal3 der Begriff des Erst-
gebornen den Vorrang Davids unter seinen nachgebornen Briidern, d. h. unter den
Konigen der Volker meint. Das Vater-Sohn-Verhéltnis, das in V. 27 f. als Bild
dient, ist somit nicht ein Verhdltnis zwischen zwei Personen, Vater und Sohn, son-
dern ein Verhéltnis zwischen drei « GroBlen»: Vater, Erstgeborenem und den andern
Sohnen! Dies ist ein Bild aus der Familie: der Vater mit seinen Sohnen, aus denen
einer herausragt als der Ersfgeborene. So scheint es mir auch nicht wahrscheinlich,
daB «le vocable ‘pére’ y désigne le suzerain», ndamlich in Ps2.7; 2 Sam 7.14; 1
Chr 17.13; 22.10; 28.6, wenigstens nicht als einziger und ausschlieflicher Bedeu-
tungsgehalt des Vaternamens Gottes in diesen Texten. Die von L. angefithrten diplo-
matischen Briefe aus SuSarra, Mari, Amarna und Ugarit aus dem 18.-13. Jhdt. v.
Chr. zeigen, daf3 ein Vasallititsverhdlinis als Vater-Sohn-Verhéltnis des Oberherrn
in bezug auf seinen Vasallen bezeichnet werden konnte, und ein solches Verhiltnis
besteht ja auch nach dem Verstdndnis des A. T. zwischen Juwn und dem davidi-
schen Konig als seinem Statthalter auf Erden, siehe oben Anm. 66. Aber die israeli-
tische Anschauung vom Vater als dem Heryn der nahal@, des Familienerbes, an dem
der Erstgeborene einen gréferen Erbanteil empfingt als seine Briider, hat dieses
besondere Vater-Sohn-Verhiltnis Juwas zu den davidischen Koénigen mindestens
ebenso stark mitbestimmt wie die altorientalische Diplomatensprache und hat es
auch umgepragt.

Siehe zum Ganzen auch T. N. D. METTINGER, King and Messiah (s. Anm. 3) 263 {.

682 Die konigliche Wiirde besteht darin, daB der Koénig Anteil an Gottes Erb-
besitz empfingt. Darin gleicht er den Gottessohnen, die ebenfalls — nach Dtn 32.8 f.
(s. oben S. 34 ff.) — Anteil an JawHs Evbe empfangen. Auf diese Analogie weist auch
T. N. D. METTINGER, King and Messiah (s. Anm. 3) 268 {. hin: «... the power that
God bestows upon both the ‘Son’ and the ‘sons’ is described as an inkeritance. The
Son receives the nations as his heritage (Ps 2.8). Similarly, Caelyén distributes the



46 Gott als Vater — Sohne Gottes

in sich, in dem das Erbe weitergegeben wird. Denn ohne Geschlecht
kein Erbbesitz; zu Erbbesitz gehort eine Familie.

In 2 Sam 7 und in der Parallele von 1 Chr 17 % hingt Davids Er-
wihlung und seine Erhebung auf den Thron mit der Niederwerfung
der Feinde Davids und Israels (2 Sam 7.1,9-10; 1 Chr 17.8-10) eng
zusammen. Ebenso ist die VerheiBung betont hervorgehoben, Davids
Haus werde fiir immer fortdauern (2 Sam 7.11-16; 1 Chr 17.10-15). In
diesem Zusammenhang verspricht JHEwH, er werde fiir Davids Sohn
Vater sein, und dieser werde fiir ihn Sos#n sein (2 Sam 7.14; 1 Chr 17.13).
Das fortdauernde Haus hat selbstverstdndlich seinen Familienerbbesitz,
das Konigtum und — so darf man vielleicht interpretieren — die mit
diesem verbundene Hegemonie iiber feindliche Nationen. Diese Hege-
monie kann JHWH nehmen, um untreue Erben des davidischen Hauses
auf dem Throne zu strafen (2 Sam 7.14 b; die Parallele fehlt in 1 Chr
17.13! Vgl. Ps 89.31-33), aber diese Strafe ist ja wie die sie verursachende
Untreue voriibergehend und tastet das unverduflerliche Erbe des Konig-
tums auf jeden Fall nicht an.

Uberblickt man noch einmal die Texte, in denen die Kénige auf
Zion Gottesséhne heilen, Ps 2; 89; 110; 2 Sam 7; 1 Chr 17 (vgl. 1 Chr
22.10 und 28.6 {., die ein Echo von 17.13 f. darstellen), so springt die
Ahnlichkeit der Situation zuerst in die Augen: es handelt sich nicht um
ein Zweierverhdltnis zwischen JHWH und dem Konig, sondern um das
Dreierverhilinis zwischen JHWH, dem Koénig und den Feinden-Volkern.
In allen Texten iibergibt JuHwH diese Feinde-Volker der Gewalt des
Konigs auf Zion, denn JuwH verfiigt als der absolute Herr der Mensch-
heit iiber alle Volker.

Die Herrschaft Jawas gleicht wie alle Herrschaft einem Besitz-
recht iiber Eigentum. Der dem davidischen Konig gewidhrte, feste und
definitive Anteil an seinem Besitzrecht iiber die Vélker der Erde gleicht
daher der Ubertragung eines Besitzrechtes am Eigentum Juwss, m.a.W.
der Vermachung eines Erbgutes an den Erben.

Die Erbschaftsterminologie ist explizit in Ps 2.7 f. Weil sie hier
explizit ist, liegt die Erbschaftsvorstellung vielleicht den andern Texten

peoples between the ‘sons of God’ (Dt 32,8-9) as an inheritance» (Hervorhebung von
mir, A. S.).

69 Zu diesen Texten vgl. J. CorpENs, Messianisme royal (s. Anm. 3) 39-45
(Lit.). Auf die literarkritischen Fragen, die 2 Sam 7 aufwirft, brauchen wir in diesem
Zusammenhang nicht einzugehen; vgl. auch W. ScHLISSKE, Gottessohne (s. Anm. 1)
109-111; T. N. D. METTINGER, King and Messiah (s. Anm. 3) 260 {.



Gott als Vater — Sthne Gottes 47

ebenfalls, wenn auch implizit, zu Grunde. Dafiir spricht, daB} die Situa-
tion in Ps 2.7 f. und in den andern Texten, wie gesagt, in ihren groBen
Ziigen dieselbe ist, denn iiberall stehen sich JEwH, Koénig und Volker
der Welt im gleichen Verhiltnis gegeniiber.

Die Erbschaftsvorstellung ist iibrigens verschieden entfaltet in
Ps 2 und in Ps 89. Wihrend hier die Konige der Erde gleichsam als
nachgeborene S6hne und Erben dem Erstgeborenen und Haupterben
David untergeordnet sind (Ps 89.28), erscheinen dort die Voélker und
ihre Lander als Erbbesitz JuwHs, an dem der Konig Anteil erhilt (Ps
2.8). Eine dhnliche Inkohidrenz in der Anwendung des Bildes vom Erb-
besitz begegnete uns bei der Besprechung des Anteils, den die Gottes-
sohne an JHwHs Erbe empfangen (oben S. 35).

Die Wurzeln des Bildes, das zwischen JHwWH und dem davidischen
Konig eine Vater-Sohn-Beziehung herstellt, mégen nicht-israelitisch
sein %; hier geht es um den Aufweis, dall die echt israelitische Vor-
stellung von dem Vater, der seinem Sohn Anteil am Erbbesitz des Ge-
schlechtes gibt und geben mul}, im A.T. dazu dient, das Vater-Sohn-
Verhiltnis zwischen JHWH und Koénig auf eine originelle Art und Weise
zu verstehen: der Konig empfingt mit seinem Konigtum Anteil an der
absoluten Herrschaft, d. h. am Besitzrecht Juwns iiber alle Volker
der Erde. Das Konigtum Davids und seiner Erben ist die Partizipation
am Familienbesitz JHWHs, an seinem Eigentum, der Menschheit mit
ihren Voélkern. Mit einem Wort: der Konig ist JHwHs Sohn als sein
Erbe, als Teilhaber an seinem Familienbesitz, der Herrschaft iiber
Vélker und Welt.

Israel

Es bleiben die Texte, die Israel so Sohn Gottes nennen, daf} sie
es gleichzeitig als einen Erben erkennen lassen. In Ex 4.22 f. nennt
JuwH Israel seinen Erstgeborenen, d.h. seinen dltesten Sohn mit beson-
deren Rechten, unter denen das Erbrecht einen wichtigen Platz ein-
nimmt 1. So vergreift sich Pharao an der Freiheit von Gottes dltestem
Sohn, der eine besondere Stellung innehat. Infolgedessen veranlaBt er

70 Zu diesen altorientalischen Wurzeln siehe z. B. E. Lirinski, Poeme royal
(s. Anm. 67) 57-66 (diplomatische Terminologie des 2. Jahrt. v.Chr.: «Vater»
bezeichnet den Oberherrn, «Sohn» den Vasall), und siehe die in Anm. 3, 60, 65 ver-
zeichnete Lit., sowie W. ScHLISSKE, Gottessohne (s. Anm. 1) 78-88, 112-115.

71 Siehe dazu oben Anm. 68.



48 Gott als Vater — Sohne Gottes

JuwH, aus Verwandtensolidaritit, als Loser oder go’e/, zugunsten seines
Sohnes einzuschreiten und ihn kraft seines Wiedererwerbungsrechtes
aus der Knechtschaft freizukaufen 72. Die Tatsache, dall es der ilteste,
erstgeborene Sohn ist, hat dabei ihre eigene Bewandtnis: er ist der
ndchste Verwandle des Vaters iiberhaupt! Es ist nicht so sehr an den
Vorrang des Erstgeborenen vor den nachgeborenen Briidern gedacht
als vielmehr an die grofle Niahe und enge Verwandtschaft mit dem Vater,
d.h. nicht die Erwdhlung Israels aus den andern Volkern erscheint im
Visier dieses Textes, denn die andern Vélker werden ja gar nicht genannt,
sondern die engste Bindung und Solidaritit, die JHWH mit Israel vereint,
wird durch das Bild der engsten Verwandtschaftsbeziehung, die zwischen
Menschen méglich ist, veranschaulicht.

Die Nidhe der Verwandtschaft ist zwischen Vater und Erstgebornem
deshalb am grofiten (groBer als zwischen Mutter und Kind oder zwischen
Vater und andern S6hnen), weil ja nicht nur das Blut, sondern dariiber
hinaus das ihnen gemeinsame Besitztum sie verbindet. Woriiber der
Vater jetzt vollmichtig verfiigt, dariiber wird der Erstgeborene einst
verfiigen, weil er schon jetzt das Anrecht und die Anwartschaft auf
dieses Besitztum seines Geschlechtes, in dem das Grab der Viter liegt,
kraft seiner Erstgeburt besitzt 7>. Hei3t somit Israel Gottes Erstgebo-
rener, so gibt ihm Gott gleichsam Teilhabe an seinem eigenen, gott-
lichen Besitztum, aber in Abhingigkeit und Unterordnung, so wie ein
dltester Sohn in Israel als Rechtsnachfolger und Erbe seines Vaters mit
diesem den Besitz des Geschlechtes zwar schon realiter innehat, aber
zu Lebzeiten seines Vaters in Abhingigkeit und Unterordnung zu ihm.
Das Bild des Erstgeborenen Gottes umschreibt demgemil seine Gemein-
samkeit mit Gott, eine Art Gleichstellung mit ihm, so wie Vater und
erstgeborener Sohn in gewisser Weise gleichgestellt sind als Glieder
desselben Geschlechtes auf ihrem Familienerbe, und gleichzeitig die
Unterordnung und Abhidngigkeit dieses dltesten Sohnes und Haupt-
erben innerhalb seiner bevorrechtigten Stellung, denn dem Vater ist die
aktuelle Verfiigungsgewalt voll anheimgegeben, wihrend der Sohn die
Anwartschaft, d. h. das wirkliche, aber erst potentielle Recht auf das
Familieneigentum sein eigen nennt. In dem Bild von Ex 4.22 f. wird

72 Das hat gezeigt D. DAUBE, Rechtsgedanken (s. Anm. 40) 35-37.

3 Die im A. T. oft berichtete Erwdhlung des Jiingsten anstatt des Altesten
(z. B. Isaaks statt Ismaels, Jakobs statt Esaus, Davids statt seiner dlteren Briider)
spricht nicht gegen den Vorrang des Altesten in der Erbfolge; im Gegenteil, sie
setzt als Ausnahme die Regel des Vorrangs des Altesten gerade voraus!



Gott als Vater — Sohne Gottes 49

der eigentiimliche Sachverhalt eines gleichzeitigen Vorrechts: Recht
auf das Erbe und dadurch Teilhabe an Gottes Besitz, und einer Unter-
ordnung: Abhingigkeit vom verfiigenden Vater und Erbherrn, ange-
strahlt. Bevorzugte Gemeinschaft mit Gott und doch Abstand zu ihm:
das ist Israels Bestimmung, und das besagt seine Wiirde, Erstgeborner
Gottes zu sein.

Aber ich hatte gedacht: wie mochte ich dich unter den Séhnen
stellen, damit ich dir ein begehrenswertes Land geben konnte,
einen prachtvollen Erbbesitz, die Pracht der Vélker!

Ich hatte gedacht: Du wirst mich «mein Vater» rufen und

nicht hinter mir zuriickbleiben und umkehren! (Jer 3,19) 7

In diesem Wort versetzt sich JHwH an den Ursprung von Israels
Geschichte zuriick. Er vergleicht das damalige Israel einer Tochter, die
bei der Erbverteilung eigentlich leer ausginge. Denn To6chter erben
normalerweise ja nicht, auler es seien keine minnlichen Erben da 7.

7+ Zu dieser Stelle vgl. C. H. CorniLL, Das Buch Jeremia (Leipzig 1905) 42;
A. B. EarricH, Randglossen zur hebriischen Bibel. Textkritisches, Sprachliches
und Sachliches, 4. Bd. Jesaja, Jeremia (Leipzig 1912) = (Hildesheim 1968) 246 f.
(E. schligt jedoch unnétige Anderungen vor); siehe auch W. RUDOLPH, Jeremia,
HAT 12 (Tuabingen 31968) 30 (mit unberechtigten Textdnderungen); F. NOTSCHER,
Das Buch Jeremias, Heilige Schrift des Alten Testaments, VII/2 (Bonn 1934) 54 f{.

Vgl. auch die Traduction cecuménique de la Bible, Ancien Testament (Paris
1975) ad 1., Anm. g (neben der gewihlten Ubersetzung — «Oh! comme je voudrais te
distinguer parmi les fils» — gibt es zwei andere mégliche Ubersetzungen: «te compter
parmai les fils (c.-a-d. t'accorder la filiation) ou: te mettre au rang des fils...», Hervor-
hebung TOB).

Die gewidhlte Terminologie «Erbe», «S6hne» 146t es als wahrscheinlicher er-
scheinen, daB hier von einer Tockter, namlich von Israel, die Rede ist, die ein Erb-
teil erhalten soll wie ein erbberechtigter Sohn, eher als von einer Gattin, die eine
Eheschenkung erhielte. Diese letztere Deutung vertritt F. HorsT, Zwei Begriffe
(s. Anm. 41) 140. Denn es ist nichts Ungewdhnliches, daBl ein Bild das andere ab-
lost, wie hier das der Tochter (V. 19) das der Frau (V. 20). Gegen diese Auffas-
sung ist die apodiktische Behauptung von A. CoNDAMIN, Le livre de Jérémie. Tra-
duction et commentaire, EB (Paris 1936) 25 kein stichhaltiges Argument. Nichts
berechtigt auch die Anderung der femininen Suffixe des V.19 in maskuline, wie
W. Rubporprr will.

Die hier vertretene Interpretation ist die von B. Dunm, Das Buch Jeremia,
KHC 10 (Tubingen 1901) ad 1. (mit Verweis auf Ijob 42.15); ebenso D. ROTHSTEIN,
Das Buch Jeremia, in: Die Heilige Schrift des Alten Testaments, hrsg. v. E.
Kaurzsch, I (Tiibingen 31909) 681; auch C. H. CorNILL, loco laudato; W. ScHLI1Ss-
KE, Gottessohne (s. Anm. 1) 140 f.

75 R.DpE Vaux, Lebensordnungen (s. Anm. 41) 96 f., Z. W. FALK, Hebrew
Law (s. Anm. 45) 168 {.; sieche Num 27.1-8; 36.1-9.

4



50 Gott als Vater — Sohne Gottes

Die andern Vélker sind in dem Bild als die mdnnlichen Erben gedacht,
deren Erbrechte diejenigen ihrer Schwester Israel zunichte machen
miilten. Aber JHwH beschloB, seine Tochter wie einen Sohn zu behan-
deln, dem er den schonsten Erbanteil geben konnte, das prichtigste
Stiick Land.

Die Erwihlung Israels steht somit am Anfang und geht auf den
EntschluB3 des Vaters und Erbherrn zuriick, seiner Tochter den schénsten
Erbanteil zuzuteilen, der iiblichen Erbteilung entgegen, derzufolge die
Soéhne (d.h. die Volker) an die Reihe gekommen und die Téchter anteil-
los geblieben wiren. Es ist eine doppelte Erwidhlung Israels: Israel
empfingt ein Erbe, obgleich es keines hitte beanspruchen kénnen, und
damit nicht genug: es bekommt das schdnste aller Erbteile! Dafiir hitte
es seinem Vater anhangen diirfen, von dem es so iiberschwenglich bevor-
zugt wurde! Unbegreiflicherweise ist das Gegenteil der Iall: der Abfall
Israels von JHWH.

Wie in Dtn 32.8f. und in den Ps 2.7 {., 89.27f., 110.3 (oben S. 34 1t.)
sind drei Personengruppen an dem Vorgang der Erbteilung beteiligt: der
Vater und Erbherr, JuwH, die Séhne und Erben, die Volker der Welt,
und die erbunberechtigte Tochter, Israel. In einer beispiellosen Uber-
gehung des Ublichen iibertrigt der Erbherr den schonsten Erbteil seiner
Tochter Israel, die, von Natur aus weniger begiinstigt als alle Voélker,
von Gott einen bessern Teil erlangt als irgendeine der Weltnationen!

Im Unterschied zu den genannten Texten sind es hier nicht die
Vélker mitsamt ihren Territorien, die den Gottesséhnen oder den Konigen
zugeteilt werden. In Jer 3.19 sind es vielmehr die Territorien der Volker
allein, die in Betracht fallen, und unter ihnen wird nur eines als das
Herrlichste ausdriicklich genannt, das Territorium, das Israel zuge-
teilt wurde. Es geht hier nicht um die Herrschaft Israels tiber andere
Volker, sondern um Israels herrlichen Landbesitz inmitten der Volker,
die alle auch ihre freilich weniger schénen Gebiete zugewiesen bekom-
men haben.

Gottes Vaterschaft weist zwer Aspekte auf: seine Zumneigung zu
Israel, das seine geliebte Tochter ist, und die Ubertragung eines Erban-
teils auf sie, vgl. Ijob 42.15.

JHWH ist Israels Vater, Efraim ist der Erstgeborne (Jer 31.9) in
einem Kontext der Heimkehr ins eigene Land nach der Zerstreuung
im Exil. Méglicherweise ist auch hier die erneuerte Gabe des Landes der
Grund, warum Israel und Efraim Sohn und dltester Sohn Gottes heillen:
ihnen als Erben kommt in der Tat das Land rechtmiBig zu, und da



Gott als Vater — S6hne Gottes 51

Gott es ist, der es ihnen gibt, ist er folgerichtig mit dem Vater und Herrn
des zu tibertragenden Erbes verglichen.

Anhangsweise sollen zwei Stellen noch erwdhnt werden, die mit
den hier besprochenen Texten in Zusammenhang stehen.

Der erste dieser beiden Texte ist Jer 2.27. Jeremia zitiert die Israe-
liten selber:

«Sie sagen ja zum Holz: Du bist mein Vater, und zum
Stein: Du hast uns geboren!»

Man darf nicht tibersetzen: «und zum Stein: Du hast uns (oder:
mich, KETIV) gezeugt», wie es gelegentlich geschieht 7. Das Steinbild
ist hier eine Gottin, die gebiert 77. Es handelt sich somit um Vaterschaft
und Mutterschaft von Gottheiten in einem polytheistischen Kontext.
Die Zusammenstellung von mdannlichen und weiblichen Gottheiten weist
auf die natiirliche Fruchtbarkeit, die ihren Ursprung in der Welt der
Gotter hat, von denen ja diese Fruchtbarkeit dem Menschen durch das
Medium des Kultes («Holz» und «Stein») geschenkt wird. Aber auch der
Schutz, den die Gottheiten gewdhren sollen, ist in den dem Gott und
der Gottin verliehenen Namen «Vater» und «Mutter» ausgedriickt, wie
aus dem Kontext hervorgeht.

Der zweite Text ist Din 14.7:

Ihr seid S6hne JHwHs, eures Gottes. Ihr werdet
euch nicht ritzen und ihr werdet euch keine
Stirnglatzen scheren fiir einen Toten!

Zwei Trauerbriauche «fiir einen Toten» werden den Israeliten ver-
boten 78 mit der Begriindung, sie seien JHWHs S6hne. In welchem inneren
Zusammenhang stehen das verbotene Tun «fiir einen Toten» und die

76 So z. B. P. HuUMBERT, Yahvé Dieu géniteur (s. Anm. 64) 250.

77 So C.F. KeiL, Jeremia und Klagelieder, BC III/2 (Leipzig 1872) 50;
F. HirziG, Der Prophet Jeremia, KeH 3 (Leipzig 1841) 19; W. RupoLPH, Jeremia
(s- Anm. 74) 20 f. Die Verbalform des QERFE kann man auch als 2. P. fem. mit
Suffix interpretieren, siche P. JotonN, Grammaire de I'Hébreu Biblique, 62 f. (Rome
21947) 133; E. KavutzscH, Wilhelm Gesenius’ Hebridische Grammatik, 59 h (Hildes-
heim 1968) = (Leipzig 281909) 167 {.: gegen RubpoLpHs Verwerfung dieser Deutung;
vgl. auch A. B. EnrricH, Randglossen (s. Anm. 74) 240.

78 Zur Interpretation dieser zwei Briauche siehe S. R. DRIVER, Deuteronomy,
ICC (Edinburgh 31902) 155-157, C. STEUERNAGEL, Deuteronomium und Josua,
HAT T (Gottingen 1900) 52; A. BERTHOLET, Deuteronomium, KHC 5 (Freiburg
1. B.-Leipzig-Tiibingen 1899) 44; G. QUELL, Die Auffassung des Todes (s. Anm. 42)



52 Gott als Vater — Sohne Gottes

Verbotsbegriindung? Da die Toten im Famaliengrab bestattet lagen,
darf man im Toten, fiir den man sich die Stirne kahl schert und die
Haut aufritzt, einen Tolen der Familie vermuten. So wird die Verbots-
begriindung durch den Hinweis auf die Gottessohnschaft der Israeliten ein-
sichtig: diese sind Séhne Gottes, d.h. sie gehdren zur « Familie» Gottes, und
es ist diese « Verwandtschaft» mit Jaws, die die natiirliche, angestammte
Familie gleichsam ersefzt, so daB3 die Pflichten einem hingeschiedenen
Verwandten gegeniiber hinfillig werden. Der Sinn des Satzes wire in
dieser Perspektive folgender: Da ihr ja Sihne JHWHS, eures Gottes seid,
braucht ihr euch nicht mehr zu ritzen und die Stirne kahl zu scheren
fiir einen toten Verwandten. Die Trauerbriuche werden hinfillig, weil
die Lebenden mehr zur Familie des lebendigen JHwH als zur Gemein-
schaft der verstorbenen Mitglieder des Geschlechtes gehéren. Dabei
ist es klar, dafl die Verwandtschaft mit JHWH metaphorisch die Gemein-
schaft mit thm meint, die durch Verehrung und Kult zustande kommt.
Diese Gemeinschaft schafft eine « Familie», vor der die Familiengemein-
schaft mit den verstorbemen Gliedern des Geschlechtes verblassen und
weichen muB 7°. Das Bild der Gottessohnschaft driickt daher in Dtn
14.1 die Unvertraglichkeit zwischen der Verehrung JHWHs und bestimmten
Formen von Totenverehrung aus, indem es die Israeliten an ihre Zuge-
horigkeit zur « Familie JHwHs» (ihr seid ja Sohne JHWHs, eures Gottes!)
erinnert, eine Zugehorigkeit, durch die sie gleichsam aufhoéren, den
Toten ihres eigenen Geschlechtes weiter etwas schuldig zu sein.

24 . Es wird kaum erklart, welches der sachliche Zusammenhang ist, der zwischen
dem Verbot der beiden Totenbriauche auf der einen und seiner Begriindung durch die
Gottessohnschaft auf der andern Seite besteht. Diesen Bezug zwischen Begriitndung
und Verbot versuchsweise zu klaren, ist die Absicht des folgenden Kommentars zu
Dtn 14.1.

7 Siehe G. QuEeLL, Die Auffassung des Todes (s. Anm. 42) 24: «Es kann sich
bei solchem Tun (sc. bei Totenbrduchen wie die in Dtn 26.14; Jes 65.4; Lev 21.1-5;
Num 6.6 f.; 19.14-16 und Dtn 14.1 erwdhnten oder vorausgesetzten) nicht um
Akte der Pietdt in rein menschlichem Sinne gehandelt haben, sondern einem Toten
etwas zu geben, mul} eine Vorstellung eingeschlossen haben, durch welche das reli-
giose Verhdltnis zu Jahwe beeintrachtigt ward. ... durch die Gabe trat der Spendende
in ein kultisches Verhéltnis zu dem Toten, er sah in ihm ein Numen. Es liegt nahe,
von der Tatsache des Familiengrabes aus auf die Familie als Kullgemeinschaft auch
im Totendienst zu schlieBen, wie sie es im Jahwedienst war» (Hervorhebung von
mir, A. S.).



Gott als Vater — Sohne Gottes 53

70.

Fassen wir zusammen. Der Aufsatz will einen Aspekt der Vater-
schaft Gottes zeigen, der, so scheint es, nicht seine gebiihrende Beach-
tung fand. Der Vater ist der Herr des Familienerbes, das er seinen
Séhnen, den Erben, und unter ihnen namentlich seinem &dltesten Sohn,
dem Erstgeborenen, vermacht. Der Familienbesitz gehort als Erbe dem
Geschlecht, so daf3 er Vater und Sohnen in einem bestimmten Sinn
gemeinsam gehort, dem Vater freilich mit der Vollmacht der Verfiigungs-
gewalt, dem Sohn erst in realer Anwartschaft. Die Vater-Sohn oder wie
wir jetzt auch sagen kénnen, die Vater-Erbe-Beziehung ist Bild fiir eine
Gemeinschaft: Gemeinschaft zwischen Vater und S6hnen im Familienbe-
sitze, aber mit dem Vorrang des Vaters und der Unterordnung der Sihne.

Mehrere biblische Texte, die Gott Vater von S6hnen nennen, ob
diese Sohne gdittliche Wesen, Konige Israels oder das Volk Israel selbst
sind, haben dieses Gemeinschaftsverhdltnis eines gebietenden israeliti-
schen Familienvaters im Kreise seiner Sohne und Erben im Auge unter
denen der bisweilen ausdriicklich genannte Erstgeborene und Haupterbe
herausragt. Das Bild 148t vorziiglich die besondere Stellung Israels unter
den Volkern vor JHWH anschaulich werden.

In den in diesem Aufsatz besprochenen biblischen Stellen handelt
es sich um ein Bild oder eine Metapher, nicht um einen Titel, wenn Gott
Vater heiBt. Denn seine Vaterschaft wird in ihnen durch einen ganzen
Kontext entfaltet. So bedeutet Gottes Vatername und die ihm entspre-
chende Gottessohnwiirde die Situation des Familienkreises, wo der Vater
und Erbherr seinen Séhnen Anteil am Familienerbe anweist.

Aber von diesen ausgefiihrten, klaren Bildern aus darf man viel-
leicht schlieBen, daB3 eine solche Bedeutung des Vaternamens auch dort
impliziert sein kann, wo kein Kontext den Vatertitel umgibt und néher
bestimmt.

Es bleibt, daB3 der Vatername Gottes auch andere Aspekte, wie die
von Erwihlung, Liebe, Fiirsorge, Erbarmen, aber auch Autoritit,
Erschaffung und Schutz aufweist, und entsprechend, dafl die Séhne
ihm Liebe und Gehorsam schulden. Zu diesen Bedeutungsgehalten tritt
jedoch erginzend der der Gemeinschaft des I amilienvaters inmaitten seiner
Sohne und Erben, die mit thm zusammen am Famailienbesitz teilhaben.

Es besteht keine Veranlassung, alle diese besprochenen Stellen
in nachexilische Zeit zu datieren, auch wenn ihre genaue Datierung in



54 Gott als Vater — S6hne Gottes

einigen Fillen Schwierigkeiten begegnet. Gottes Aufteilung des Familien-
erbes unter seine Sohne ist ein Bild, das die israelitischen bduerlichen
Verhiltnisse nach der Landnahme voraussetzt. Es reicht aber nicht in das
dlteste israelitische Altertum, in die Hirten- und Nomadenzeit hinauf.

Da Gottes Vaterschaft und die ihr entsprechende Gottessohnschaft
von GoOttern und Menschen eine &ltere Vorstellung auferisraelitischen
Ursprungs ist, liegt in dem Bilde von JHwHs viterlicher Teilung des
Erbes unter die S6hne, das aus den israelitischen Familienbriauchen
stammt, eine nlerpretatio israelitica der Vaterschaft Gottes und der
zu ihr gehdrenden Gottessohnschaft von Goéttern und Menschen vor.
Es war demzufolge nicht iiber die Briicke der Adoptionsvorstellung,
dal} die Gottessohnschaft des Konigs oder des Volkes in Kult und Glauben
des alten Israel Eingang fand, denn die Adoption wurde in Israel ja
nicht geiibt 8. Was die Rezeption der Gottessohnschaft ermdéglichte,
das war vielmehr die israelitische Famalie, die auf dem Erbbesiiz des
Geschlechtes lebte, und deren Oberhaupt, der Vater, seinem Erstgeborenen
und den andern Sohnen und Erben die Evrbteile bestimmte. In dieser Funk-
tion glich der Vater der Familie JawH, Israels Gott, denn auch dieser
teilte Gottern, Konigen und Vélkern ihre Anteile zu. Es will beachtet
sein, dafl von Gottessohnschaft der Gétter, der Konige und Israels in
all den besprochenen Stellen in einem menschheitlichen Zusammenhang
die Rede ist, wo JHWH, Israel oder sein Konig und die Voélker der Welt
in einem Dreieck aufeinander bezogen stehen. Dieses Dreieck ist auch
bei der Erbteilung gegeben: entweder als Beziehung zwischen zuweisen-
dem Vater, erbbeteiligten S6hnen und aufgeteiltem Erbe, oder als Bezie-
hung zwischen dem das Erbe aufteilendem Vater, dem Erstgeborenen
und Haupterben und den nachgeborenen Séhnen und Nebenerben.
Diese beiden Entfaltungen des Bildes der Erbaufteilung sind in den oben
erorterten Stellen fiir JHwH als Vater von Go6ttern und Menschen belegt.
Der wichtige Vorgang im Leben der Familie, wenn der Vater den S6hnen
ihre Erbteile bestimmte, erlaubte den Israeliten den Vergleich JHWHs
mit einem Familienvater ohne den mythologischen Sinngehalt einer
Zeugung. Die Verwandtschaft als Familienzugehorigkeit beruhte eben
nicht allein auf den Banden des Blutes, sondern vor allem auf dem Erb-
recht, dem Recht auf Anteil am Besitz der Familie. Dieser Aspekt der
Verwandtschaft, das Anrecht auf den Familienbesitz war es, der in Israel
die Ubertragung des Vaternamens auf Gott und die Bezeichnung von

80 Siehe oben Anm. 3.



Gott als Vater — S6hne Gottes 55

Gottwesen und Menschen als Gottesséhne méglich machte. So erkldrt
es sich auch, warum kaum von Tdchtern Gottes die Rede ist, denn
Tochter waren nicht erbberechtigt, obwohl sie mit dem Vater bluts-
verwandt waren (siehe oben Jer 3.19).

Die Lebendigkeit dieses Bildes von Gottes Vaterschaft als dem
viterlichen Recht der Erbaufteilung des TFFamilienbesitzes unter die
Sohne bezeugt sein Fortwirken im Neuen Testament. Sowohl Jesu
Gleichnisse als auch die AuBerungen Pauli zur Gottessohnschaft beruhen
auf diesem Bild vom Vater, der vollmidchtig das Familienerbe unter
seine Sohne aufteilt. Die Betonung liegt auf der Zugehirigkeit zur Familie
also auf der Gemeinschaft zwischen Vater und Siéhnen, zwischen Gott
und den Menschen, die am selben gemeinsamen Familienbesitz Anteil
haben. Die Dreierbeziehung Vater, Erstgeborner und jiingere Sohne
kommt dabei Paulus zustatten, um das Verhiltnis zwischen Gott,
Christus und den Glidubigen zu bestimmen. Auch Johannes hebt die
«Besitzgemeinschaft» zwischen Gott, Jesus und den Jiingern hervor
(Joh 17), und der Hebrderbrief verbindet die Namen «Sohn» und «Erbe»
in bezug auf die ganze Schopfung aufs engste (Hebr 1.2). Vielleicht ist
dieses Bild selbst in Jesu Anrede Gottes als Vater lebendig wirksam wie
neben den Gleichnissen Jesu Jubelruf in Mt 11.25-27 (= Lk 10.21 {.) 8
vielleicht erweist: In jener Zeit ergriff Jesus das Wort und sagte: Ich
preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, daBl du das vor den
Weisen und Klugen verborgen, es aber den Unmiindigen offenbart
hast. Ja, Vater, so war es dein Wille. Alles ist mir von meinem Vater
iibergeben worden!

81 Zur Deutung des Jubelrufes vgl. B. M. F. van IERsEL, ‘Der Sohn’ (s. Anm. 2)
146-161, vgl. ebd. 145, 147 und siehe zu diesem Logion auch die in Anm. 15 und 17
angefithrte Lit.



	Gott als Vater - Söhne Gottes

