Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Historisches Worterbuch der Philosophie. Hrsg. von Joachim Ritter und
Karlfried Griinder. Unter Mitwirkung von iiber 900 Fachgelehrten. — Basel,
Stuttgart: Schwabe 1976. Bd. 4, I-K. 752 S.

Joachim Ritter, I'éditeur du Historisches W érterbuch der Philosophie, est
mort au mois d’aolit 1974. M. Karlfried Griinder a accepté de prendre sa
succession. Dans une note préliminaire au présent volume IV, en méme
temps qu’il rend hommage aux mérites de son prédécesseur, M. Griinder
dresse le bilan de ce qui a déja été réalisé, et rappelle, comme son prédéces-
seur l'avait fait, les difficultés considérables que rencontre une entreprise
comme celle qu’avait voulue J. Ritter. Difficultés matérielles ou techniques,
que soupgonnent tous ceux qui ont assumé la responsabilité de faire aboutir
un projet de publication collective, si modeste soit-il. Difficultés, surtout,
inhérentes au caractére historigue du présent Worterbuch, tel que J. Ritter
I’a défini dés la préface du premier volume, et qui implique, en fait, une con-
ception précise de la philosophie elle-méme, de sa tache propre, de ses rap-
ports avec les autres disciplines, soit scientifiques, soit humaines, donc de
ses rapports avec sa propre histoire. La notion de la Begriffsgeschichte suppose
un équilibre délicat entre les deux parties du mot. La seconde risque de con-
duire trop loin dans I’énumération des vicissitudes d’une notion, au détriment
de l'attention pour son contenu proprement philosophique et les problémes
qu’il pose et peut continuer de poser. La premiére, justement quand on
tient a ne pas la séparer de I'histoire, engage les discussions sur la valeur des
interprétations proposées par les différents historiens et dont I'histoire finirait
par écraser la Begriffsgeschichte ou par I'étouffer sous le foisonnement de ses
interprétations toujours remises en question. L’histoire des idées philoso-
phiques, nous le savons bien, et méme si nous ne le savons pas, ne peut se
faire, comme celle des timbres-poste ou de l'évolution des outils ou des
techniques, en collectionnant et en classant des échantillons, apres les avoir
ramassés intacts, si possible.

Tout ce qu’on peut demander raisonnablement, c’est que les éditeurs
comme les auteurs soient conscients de la complexité de leur tiche et des
limites auxquelles se heurte nécessairement leur dessein ; que le lecteur, de son
cOté, tout en faisant confiance, comme il se doit, & la compétence et au souci
d’objectivité des auteurs, sache utiliser les textes qu’on lui propose avec
I’esprit critique indispensable. Seule une philosophie, construite more geo-
metrico, et parvenue effectivement a son achévement, pourrait se traduire

31



478 Besprechungen

dans un lexique, dont 'uniformité de la présentation et ’absence de perspec-
tive historique constitueraient sans doute des traits appréciables. Mais tant
qu’il faudra payer sa cohérence au prix de la fidélité a ce qui réellement est,
il sera nécessaire de 1’équilibrer par I'appel a d’autres méthodes et d’autres
disciplines.

On retrouvera, dans ce 4¢ volume, l'esprit qui a dicté la conception
d’ensemble. Une comparaison avec la section correspondante du lexique de
Eisler permet de vérifier aisément les changements dus notamment a I'intro-
duction d'un grand nombre de termes nouveaux, apparus, en philosophie
aussi bien que dans les disciplines apparentées, depuis cinquante ans. Bien
que le présent volume comprenne des termes importants, comme Idéalisme,
Idée, Individuum, Intellekt ou Kategorie, avec les notions annexes, il est cons-
titué pour la plus grande partie d’articles brefs. Sur les 400 articles qui rem-
plissent les 1470 colonnes, une demi-douzaine seulement dépasse 20 colonnes.
L’accroissement le plus notable, et sans doute significatif, s’observe pour le
mot Kunst, qui, avec I'ensemble des articles connexes, passe, d'une ligne,
dans le lexique de Eisler, a plus de cent colonnes. On notera aussi I'impor-
tance de ’article consacré au mot Kérperschaft (nouveau). Elle se comprend,
comme les développements de l'article Idéologie, par la place qu’occupent
les sciences sociales dans la pensée contemporaine.

Souhaitons que se poursuive, sans trop d’accidents de parcours, la publi-
cation de ce Historisches Warterbuch dev Philosophie, qui mettra entre les
mains de tous ceux qu’intéresse la philosophie un instrument de travail de
premier ordre. Louis-BERTRAND GEIGER

Virgoulay René; Claude Troisfontaines: Maurice Blondel. Bibliographie
analytique et critique. I: (Euvres de Maurice Blondel (1880-1973). — II:
Etudes sur Maurice Blondel (1893-1975). — Louvain: Institut Supérieur de
Philosophie; Editions Peeters, 1975 et 1976. 240 et 494 p. (Collection «Centre
d’Archives Maurice Blondel». 2 et 3.)

Journées d’Etudes (9-10 novembre 1974) Blondel — Bergson — Maritain —
Loisy. Ibid., 1977. 114 p. (Collection «Centre d’Archives Maurice Blondel». 4.)

Inauguré officiellement a la fin de mars 1973, le Centre d’Archives Mau-
rice Blondel avait organisé en novembre 1974 des Journées d’études a 'occa-
sion du 25¢ anniversaire de la mort du philosophe. Le texte des six confé-
rences, ainsi qu'un résumé des échanges auxquels elles ont donné lieu viennent
de paraitre. En s’interrogeant sur les rapports, différents d’ailleurs, entre la
pensée et la personne de Blondel d’une part, de Bergson, Maritain et Loisy
d’autre part, les auteurs, en méme temps qu'’il enrichissent et précisent la
compréhension de ’ceuvre de Blondel, restituent le climat philosophique et
religieux, si proche a la fois et si lointain, ou elle s’est développée parmi des
difficultés que la génération actuelle a sans doute de la peine a imaginer.

Les deux volumes précédemment parus dans la méme Collection con-
tiennent une bibliographie analytique et critique des ceuvres de Maurice
Blondel (vol. 2) et des études sur Maurice Blondel (vol. 3). En trois sections,



Besprechungen 479

le premier recense, dans l'ordre chronologique, les ceuvres publiées par le
philosophe lui-méme (1880-1949), les publications posthumes (1950-1973) et
les traductions (1920-1973). Des annexes et des tables complétent le volume.
Pour le second, les études, ouvrages, articles et comptes-rendus, sont groupés
soit autour des principales ceuvres de Blondel, dans 1'ordre chronologique de
leur publication, soit autour des thémes majeurs de discussion auxquelles
elles ont donné lieu: méthode d’'immanence, philosophie chrétienne, soit enfin
autour des étapes et des événements qui marquent le rayonnement de la
personne et de 1’ceuvre de Blondel depuis sa mort. L’ensemble constitue la
bibliographie blondélienne la plus compléte que nous possédions. Mais ce
qui en fait le prix singulier c’est, outre les analyses et résumés des textes de
Blondel lui-méme (vol. I) et des études le concernant, ainsi que des comptes-
rendus de ces études (vol. II), la masse impressionnante de renseignements
divers destinés a en préciser le contexte historique. C’est aussi le dispositif
adopté, qui permet de suivre pas a pas, pour ainsi dire, la genése et la crois-
sance de I’ceuvre blondélienne, les étapes de sa diffusion, les réactions qu’elle
a suscitées, toute I’histoire, en un mot, de Blondel et du blondélisme.
L’introduction au tome II, intitulée: Lignes de force de la critique blon-
délienne (p. 8-35) offre d’ailleurs, avec un résumé du volume, un abrégé de
I’histoire du blondélisme, dont la clarté, I'objectivité, la solidité de la docu-
mentation, fournie par la bibliographie elle-méme, a laquelle elle renvoie,
font le guide le plus sr pour quiconque désire prendre contact avec la pensée
de Blondel ou en approfondir la connaissance. Ensemble, les deux volumes
constituent une Introduction bibliographique qu'on peut considérer comme
un modele du genre, qu'il serait évidemment impossible d’égaler, sans de
trés puissants moyens, quand il s’agit de philosophes dont l'influence s’est
exercée pendant des siécles a travers des milieux culturels divers, et dont
I’ceuvre souléve toujours des problemes d’authenticité ou de chronologie.

L.-B. GEIGER OP

Polska Akademia Nauk. Instytut Filozofii i Socjologii: Repertorium
commentariorum medii aevi in Aristotelem Latinorum quae in Bibliotheca
Iagellonica Cracoviae asservantur composuerunt Miecislaus MARKOWSKI,
Sophia WropEeK. — Wroclaw, Warszawa, Krakéw, Gdansk 1974. 211 S.

Der Plan, durch internationale Zusammenarbeit ein Gesamt-Reper-
torium der Handschriften lateinischer Aristoteles-Kommentare zu schaffen,
ist 1964 im SchoBe der Société Internationale pour I'étude de la philosophie
médiévale gefaBt worden. Zu beriicksichtigen sind auer den Kommentaren
im engen Sinn auch die sog. Paraphrasen, die Literalerklirungen (Exposi-
tiones), die Qudistionenliteratur, die fortlaufenden Glossen, die «Auctori-
tates»-Sammlungen und die neuen Umschreibungen der aristotelischen
Biicher. Hinzu kommen Kommentare zu mehreren Schriften, die dem Stagi-
riten zu unrecht zugeschrieben worden sind.

Zehn Jahre nachdem erstmals der Plan begriindet worden ist, konnte
die rithrige Equipe der polnischen Medidvisten die Schriftenreihe mit dem



480 Besprechungen

ersten Band eroffnen. 18 Fachleute haben die Hss. in der Reihenfolge ihrer
Signaturen kurz beschrieben. Einer knappen Angabe der kodikologischen
Daten (Alter, Beschreibstoff, Dimension, Bldtterzahl, Schreiber- und Be-
sitzervermerke) folgt die detaillierte, iibersichtlich angeordnete Inhalts-
angabe mit einem Incipit und Explicit, die ausreichen, um das Werk von
dhnlich beginnenden oder schlieBenden Werken zu unterscheiden. Von den
204 beschriebenen Hss. ist der gro8ere Teil, nimlich 121, im 15. Jh. geschrie-
ben worden, 69 gehdren wenigstens teilweise dem 14. Jh. an, ein paar wenige
reichen ins 13. Jh. (1 sogar ins 12. Jh.) hinein, widhrend vier erst im 16. Jh.
entstanden sind.

Unter den bekannten Autoren finden sich ApAM BOCKFELD, ADAM
BOUCHERMEFORT, AEGIDIUS DE RomMA, ALBERTUS M., ALBERTUS RICKMERS-
DORF, ALEXANDER DE ALEXANDRIA, ANTONIUS ANDREAE, AUGUSTINUS
TriumMpPHUS, GUALTERUS BURLAEUS, GUILLELMUS OcKHAM, HENRICUS DE
OvTa, IoaNNES BURIDANUS, [oANNES DUNS Scotus, IOANNES GRATIADEI
DE AscoLl, JOANNES VERSOR, MARSILIUS DE INGHEN, NICOLAUS ORESME,
PeETrRUS DE ALLiaco, PETRUs Hispanus, THomas DE AQUINO. Zu ihnen
st6Bt eine lange Reihe weniger bekannter oder bislang unbekannter Autoren
und selbstverstdndlich eine Menge anonym iiberlieferter Werke.

Von den insgesamt 448 Kommentaren, Quistionen usw. betreffen iiber
200 die Naturphilosophie (Physica, de anima), etwa 140 die logischen Schrif-
ten; die iibrigen verteilen sich auf Metaphysik und Ethik. Die dlteren Hss.
sind mit wenigen Ausnahmen auslindischer Herkunft, geschrieben in Leipzig,
Wien, Paris, in Italien oder England. Die Hss. vom Ende des 14. und vom
Anfang des 15. Jhs. sind grofteils von polnischen Gelehrten, die sich in Prag
ausbildeten, mitgebracht worden.

Von ganz besonderem Wert ist das Initienverzeichnis (131-198). Im
Namenregister (199-207) finden sich nicht nur die Autoren, sondern auch
die Kopisten, Besitzer, ja sogar Heilige, deren Fest in einer Schreibernotiz
erwiahnt wird. Eine gesonderte Zusammenstellung der Autoren hitte be-
stimmt auch verantwortet werden kénnen. Der Index codicum beschlieit
den Band. Damit ist eine erste Etappe zu einem groBangelegten, erst-
rangigen Arbeitsinstrument verwirklicht. Prus KUNzZLE

Gorgemanns, Herwig; Heinrich Karpp: Origenes, Vier Biicher von den
Prinzipien. — Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 1976. viii—880 S. (Texte
zur Forschung. 24.)

Harl, Marguerite; Gilles Dorival; Alain Le Bouillec: Origéne, Traité des
Principes (Peri Archén). — Paris: Etudes Augustiniennes 1976. 311 p.

Wie wohlbekannt ist, gehort die Schrift De Principiis des Origenes von
Alexandrien zu den wichtigsten theologischen Werken des christlichen Alter-
tums, ja der ganzen Theologiegeschichte. Eigenartigerweise ist jedoch diese
erste « systematische Theologie» entgegen ihrem grundlegenden Wert nur
wenig zuginglich geblieben. Es gibt wohl eine moderne italienische Uber-



Besprechungen 481

setzung, die Manlio Simonetti 1968 zusammen mit einem vorziiglichen
Kommentar und einer gediegenen Einfiihrung herausgegeben hat. Im deut-
schen Bereich hingegen existierte bisher nur eine Ubersetzung des gesamten
Werkes aus dem Jahre 1835. Eine franzosische Ubersetzung fehlte génzlich.
Die englischen und hollindischen Ubersetzungen gehen vor den 2. Welt-
krieg zuriick. Vor allem war die kritische Ausgabe von P. Koetschau in
GCS (22) von 1913 nicht nur oft in Frage gestellt worden, sondern ist auch
nicht mehr kduflich.

Diese Tatsache erscheint indes nicht verwunderlich, wenn man sich
etwa vor Augen hidlt, wie schwierig es ist, dieses Hauptwerk des groBten
Theologen der griechischen Patristik herauszugeben. Allein schon die Frage,
welchen Text man einer Ausgabe bzw. der Ubersetzung zu Grunde legen
soll, ist nicht leicht zu beantworten. Soll man sich mit einer etwas verbes-
serten Ausgabe von Koetschau begniigen? Soll man von diesem wenigstens
das Prinzip iibernehmen, mit Hilfe der griechischen Fragmente und der
lateinischen Ubersetzung des Rufinus méglichst den Original-Text wieder-
herzustellen ? Soll man sich bei den schlecht iiberlieferten Stellen nur darum
bemiihen, in etwa die Ideen des Origenes wiederzugeben? Oder darf man
sich einfach an den Text des Rufinus halten und dabei die etwas problema-
tischen Stellen wenigstens in den Anmerkungen bewerten? — Dazu kommen
noch verschiedene andere Schwierigkeiten. Wie weit ist es tunlich, einen
Kommentar beizufiigen? Welcher Bibeltext ist vorauszusetzen? Wie weit
mufB man bei einer Ubersetzung des lateinischen Textes den griechischen
Hintergrund beriicksichtigen ? Und dhnliche Fragen mehr. Umso lieber stellt
man fest, daB nun gleich von zwei Seiten, wenn auch unter verschiedenen
Voraussetzungen, moderne Ausgaben von De Principiis, veroffentlicht wor-
den sind, und daB von den Sources Chrétiennes eine dritte Ausgabe zu er-

warten ist.
Die erste Ausgabe von H. Gérgemanns und H. Karpp will eine Gemein-

schaftsarbeit sein (vgl. S. 1x f., wo der verschiedene Anteil der beiden Autoren
vermerkt wird). Als solche wurde sie unternommen, um die Ausgabe von
P. Koetschau in der Art einer editio minor zu ersetzen und mit einer modernen
deutschen Ubersetzung und einem Kommentar zu erginzen. In der Text-
ausgabe steht dementsprechend der lateinische Text des Rufinus und dar-
iiber, soweit in der Philokalie erhalten, auch der griechische Text. Anders
als bei Koetschau werden hingegen die andern griechischen Uberlieferungen
nur im textkritischen Apparat bzw. in einem Appendix (Anathematismen
von 543 und 553: S. 822-830) angefiihrt. Eine besondere Ausnahme wird fiir
I, 8 gemacht, wo nach dem lateinischen Text separat die verschiedenen
griechischen Fragmente mit einer eigenen deutschen Ubersetzung angefiihrt
werden (S. 266-283). — Die Herausgeber dieser neuen Ausgabe haben also
nicht versucht, wie Koetschau einen zusammenhidngenden Text zu konstru-
ieren, der dem Original moglichst nahe kime. Was Koetschau durch die
Beriicksichtigung der Fragmente aus Justinian und andern Quellen zu er-
reichen suchte, haben sie sich bloB fiir die Ubersetzung vorgenommen (vgl.
S. 48). — Die Ubersetzung, die dem Original moglichst nahe kommen méchte
(S. 49), gibt denn auch nur wieder, was die Herausgeber als den Text des



482 Besprechungen

Origenes selbst betrachten. So wird der Text des Rufinus, soweit er auch in
der Philokalie griechisch erhalten ist, nicht iibersetzt, und es wird der tibrige
Rufinus-Text im Hinblick auf die andern griechischen oder auch lateinischen
Uberlieferungen (Hieronymus) iibertragen. Diese Ubersetzung wird im Kom-
mentar in den Einzelheiten noch weiter begriindet. Im iibrigen wird der
lateinische bzw. griechische Text durch einen kurzen textkritischen Apparat
sowie durch einen eingehenderen kritischen Anhang (S. 832-850) erklirt, und
es werden im Kommentar auch literargeschichtliche und theologische An-

merkungen gemacht.
Dieser Doppelausgabe von De Principiis ist eine Einfithrung voran-

gestellt, die kurz auf die Fragen eingeht, die das Leben des Origenes, die
Schrift « De Principiis», den origenischen Systementwurf auf seinem kirchen-
geschichtlichen Hintergrund, die Bibelinterpretation, das Nachleben des
Origenes, die Uberlieferung von «De Principiis» sowie die vorliegende Aus-
gabe betreffen. Diese Einleitung zeichnet sich durch ihre klare Sprache und
durch griindliche Sachkenntnis aus. Die vielen Hypothesen, die in bezug
gerade auf dieses Werk bestehen, werden mit groBer Diskretion behandelt.
Ganz besonders gelungen findet man den Abschnitt iiber den Zusammenhang
von Exegese und Systematik (S. 22f.). Das systematisch angeordnete Lite-
raturverzeichnis, das jedoch nicht alle verwendeten Studien anfiihrt, eine
Ubersicht iiber die Kapiteliiberschriften (S. 851ff.), ein Verzeichnis der Bibel-
stellen, ein Verzeichnis der auBlerbiblischen Autoren sowie ein Sachregister
runden die vorziigliche Einfiihrung in die Gedankenwelt von De Principiis ab.

Mit all diesen Hinweisen ist zum Ausdruck gebracht, dafl wir es bei der
Ausgabe von H. Gérgemanns und H. Karpp mit einem &duBerst niitzlichen
Arbeitsinstrument zu tun haben, das seinen Platz in den «Texten zur For-
schung» wohl verdient. Fiir eine richtige Bewertung dieser fundamentalen
Arbeit diirfen aber die Grenzen nicht iibersehen werden, die sich die Heraus-
geber selbst gesteckt haben. Tatsidchlich muB ihre Art, sich wenigstens fiir
die Ubersetzung um den Originaltext zu bemiihen, zum mindesten als kom-
pliziert, wenn nicht als problematisch erscheinen. Das kann mit drei Bei-
spielen etwas illustriert werden. Fiir I, 10 (S. 98f.) wird fiir die Ubersetzung
gegeniiber De deo des Rufinus der Uberlieferung des Photius der Vorzug
gegeben und «Von dem Vater» gesetzt. In der Erklarung dazu heiBt es (S.99),
es gehe im Zusammenhang um Gott in seinem Verhéltnis zum All und darum
diirfe gem@l der hier vorauszusetzenden platonischen Ausdrucksweise «Vaters
stehen. Dabei meint doch gerade nach der altchristlichen Uberlieferung Deus
den Vater, ob er als Ursprung des Sohnes oder als Anfang aller Dinge ver-
standen wird. — «Quae imago etiam naturae ac substantiae patrvis ac filii con-
tinet unitatem in Princ. I, 2,6 (S. 132f.) wird iibertragen: «Diese Abbild-
haftigkeit schlieBt auch die Einheit der Natur und des Wesens von Vater
und Sohn ein». Selbst wenn dahinter époodatog stehen sollte, geht die Uber-
setzung sicher mit Rufinus iiber Origenes hinaus. Dazu auBler der in Anm. 15
zitierten Literatur auch P. NAUTIN, ‘Opooidotog unius esse (Jérome ep. 93):
VigChr 15 (1961) 4045, sowie M. HARL, Origéne, Traité des Principes, 261f.,
mit dem Hinweis auf Athanasius, Ep. de decr. Nicaen. syn.: PG 25, 465). —
Wie schwierig es oft ist, gegen oder fiir Rufinus zu entscheiden, zeigt schliel3-



Besprechungen 483

lich die Stelle, wo auch der Sohn omnipotens genannt wird (I, 2,10: S. 148f.).
Dieser Text hat ndmlich verschiedenes mit Erkldrungen gemeinsam, die sich
sowohl bei Origenes (Joh.-Kommentar) wie bei Origenesschiilern finden.
Dazu meinen Artikel iiber die anti-arianische Auslegung von Ps. 23,7-10 bei
Ambrosius: Ambroise de Milan (Paris, Et. August. 1974) 254f.

Mit welch gutem Recht die Ausgabe von De Principiis auch anders
angefaBBt werden kann, erweist sich klar in der franzésischen Ubersetzung,
die Marguerite Harl mit ihren Mitarbeitern vorbereitet hat. Noch mehr als
die Editio minor von H. Gorgemanns und H. Karpp will diese Studieniiber-
setzung («traduction de travail») eine Gemeinschaftsarbeit sein (vgl. S. 16f.).
Auch als solche hat sie indes weniger hohe Pritentionen. Dessen ungeachtet
iibertrifft sie unter verschiedenen Riicksichten die erste Ausgabe. Auf der
einen Seite nimlich méchte sie die Ubersetzung von Rufinus vollstindig und
durchgehend wiedergeben. Die andern griechischen und lateinischen Text-
zeugen, von den Texten der Philokalie abgesehen, die fiir eine andere Aus-
gabe reserviert sind, werden in einem Anhang in franzésischer Ubersetzung
angefithrt. Damit ist eine viel einfachere, aber auch klarere Loésung getroffen
worden, als dies eine doch weitgehend hypothetische Wiederherstellung des
Originaltextes sein kann. Auf der andern Seite ist die Einleitung auf das
Wesentliche beschrankt. Aber man findet darin einige sehr wertvolle Bemer-
kungen iiber den theologischen und geistlichen Sinn von De Principiis.
Besonders niitzlich sind zwei Ubersichtstafeln, die eine mit den Texthin-
weisen auf die antignostischen Polemiken, die andere mit der Angabe der
Texte, die es erlauben, den Plan des Werkes wiederherzustellen. Diese zweite
Ubersicht erginzt so, was vorher in konziser Weise iiber den Aufbau von
De Principiis gesagt worden war (S. 9f.).

Aus diesen wenigen Hinweisen ist leicht zu ersehen, daB die hier vor-
gestellten Ausgaben des Hauptwerkes des Origenes sich nicht nur beide
durch hohe Qualitit auszeichnen, sondern sich in vielem ergdnzen. Man
kann nur froh dariiber sein, daBl zwei so hervorragende Arbeitsgruppen sich
gleichzeitig und mit verschiedenen Zielen an diese Arbeit herangemacht
haben. Im iibrigen wire es sehr interessant, ihre verschiedenen Uber-
setzungen auch im einzelnen zu vergleichen. BAsiL STUDER

Perrin, Michel: Lactance, L’ouvrage du Dieu créateur. — Paris: Ed. du
Cerf 1974. 456 S. in 2 Bd., mit einer Tafel. (Sources chrétiennes. 213/214.)

Auch wenn die christliche Apologetik zu allen Zeiten in der Theologie
einen breiten Platz einnahm, so gab es doch in der Kirchengeschichte Mo-
mente, in denen sie eine besondere Aktualitdt besaB. Das gilt ohne Zweifel
auch vom Anfang des vierten Jahrhunderts, als die groBen Verfolgungen
unter Diokletian die Kirchen heimsuchten. Es mullte gerade damals ein
brennendes Anliegen gewesen sein, zu zeigen, dall die schweren Tage, die
die Christen durchzustehen hatten, nicht sinnlos sein kénnten. Darauf nun
antwortete auch Laktanz mit seiner protreptischen Schrift « De opificio Dei».
Um Christen und Heiden den Beweis zu leisten, daBl Gott nie von seiner



484 Besprechungen

Liebe zu den Menschen abldf3t, sondern vielmehr diese seine Liebe in seiner
alles umfassenden Vorsehung fortwidhrend offenbare, entwickelte Laktanz
darin eine ganze Anthropologie. Im sinnvollen Aufbau der Menschennatur,
von Leib und Seele, sollte zur Geltung kommen, dafl Gott wirklich der Vater
und Schoépfer des Menschen ist.

In der Einleitung zu seiner lateinisch-franzosischen Ausgabe fiihrt
Michel Perrin in vorziiglicher Weise in diese apologetisch-anthropologische
Schrift ein. Als Altphilologe interessiert er sich dabei natiirlich fiir die text-
und literarkritischen Fragen der Schrift. Dabei gibt er auch wertvolle Hin-
weise auf Gegebenheiten, die nicht nur diese Schrift, sondern das ganze Werk
des Laktanz betreffen. So beginnt er seine Einleitung mit einem kurzen
biographischen Abri und mit einer Diskussion der chronologischen Pro-
bleme. Die hier gemachten Bemerkungen werden durch eine dem ersten
Band angehidngte Tabelle ergénzt, die in iibersichtlicher Weise die verschie-
denen Meinungen iiber die Chronologie der Schriften des Laktanz zusammen-
stellt. Im weiteren beriihren die Abschnitte iiber die Quellen des De opificio
Dei auch die Abhédngigkeit der andern Werke von der antiken und christ-
lichen Tradition. Besonders beachtenswert ist ferner die gediegene Stellung-
nahme zu den sog. dualistischen Zusdtzen in De opificio Dei und in den
Institutiones divinae (S. 86-94). SchlieBlich sind auch die bibliographischen
Angaben sehr wertvoll.

Der erste Band enthilt auller der Einleitung den lateinischen Text, der
gegeniiber der Ausgabe von S. Brandt im CSEL viele Verbesserungen auf-
weist, und eine angenehme franzésische Ubersetzung. Es folgt im zweiten
Band ein sehr reicher Kommentar zur ganzen Schrift. Die abschliefenden
Indices umfassen die Eigennamen, die lateinischen sowie die griechischen
Worter.

Es ist klar, daB eine Schrift wie das De opificio Dei des Laktanz nicht
leicht zu iibersetzen war. Drei Beispiele mégen auf die Schwierigkeiten hin-
weisen, die zu iiberwinden waren. Das Wort artifex wird meistens mit
artisan, zweimal wenigstens aber auch mit créafeur iibersetzt (S. 112 u. 152).
Andererseits steht créateur auch fiir fictor sowie fiir opifex, das selbst wie-
derum in der Zusammensetzung von opifex revum deus mit Dieu artisan de
la nature (S.1221.) iibertragen wird. — Das Wort mens weiter wird mit esprit
und mit dme wiedergegeben (S.192-196). — Besonders kompliziert ist schlie(3-
lich die Ubertragung von ratio. Wir finden dafiir raison, im Sinne sowohl
von Vernunft wie Grund, structure (das einmal auch fiir fictio steht: S.134),
économie, fonctionnement (zusammen mit natura), orvganisation, logique (zu-
sammen mit pulchritudo), plan oder nature in der Zusammensetzung von
ratio mentis (S.192: iibersetzt mit nature de I’dme, zu vergleichen mit S.200,
wo ratio animae mit raison de I’dme iibertragen wird).

Bei solchen Schwierigkeiten 148t sich natiirlich manchmal verschiedener
Meinung sein, ob diese oder jene Ubertragung treffender sei. Was mich
betrifft, wiirde ich z. B. weniger leicht fiir ratio Ausdriicke wie structure,
Jonctionnement, ovganisation verwenden, die doch Vorstellungen mitein-
schlieBen, die eher aus der modernen Naturwissenschaft stammen. Der Ver-
fasser hat sich selbstverstidndlich iiber diese Schwierigkeiten auch Rechen-



Besprechungen 485

schaft gegeben, selbst wenn seine Ubersetzung nicht immer kohirent er-
scheint. In den Erklirungen zu den einzelnen Stellen geht er gerade auch
auf diese Schwierigkeiten ein (vgl. 243 u. 251 iiber artifex, 240 iiber mens
und ratio, 251 iiber sensus atque ratio usw.)., Dabei unterstreicht er u. a. den
griechischen Hintergrund der lateinischen Termini oder macht auf die ent-
sprechenden Wortgruppen aufmerksam. So kann sein Kommentar jedem,
der mit solchen Texten zu tun hat, eine wertvolle Hilfe sein. Das umso mehr,
als er mit dem Wortindex leicht zugdnglich gemacht ist.

So haben wir es bei dieser Ausgabe des De opificio Dei des Laktanz mit
einer Arbeit zu tun, die nicht nur in die christliche Apologetik um 300,
sondern auch in die antike Anthropologie sowie vor allem in das Latein
eines christlichen Autors kurz vor der groBen Viterzeit einfiihrt.

BAsIL STUDER

Simonetti, Manlio: La crisi ariana nel IV secolo. — Roma: Institutum
Patristicum «Augustinianum» 1975. — vii-598 S. (Studia Ephemeridis
«Augustinianumy. 11.)

Schon seit geraumer Zeit hat Manlio Simonetti, Professor an der Uni-
versitit von Rom, fortwdhrend neue Studien iiber die arianische Frage ver-
offentlicht. So vor allem eine Reihe von Einzelstudien iiber die arianische
resp. anti-arianische Exegese und iiber den westlichen Arianismus. Dazu hat
er auch kritische Ausgaben von Autoren besorgt, die mit der arianischen
Kontroverse mehr oder weniger direkt im Zusammenhang stehen. Darum
durfte man mit Recht erwarten, dal3 er auch eine umfassende Darstellung
des ganzen Fragekomplexes vorstellen werde. Diese berechtigte Hoffnung
wurde nicht enttduscht. Im Gegenteil, weit iibertroffen. In seinem «La crisi
aviana nel IV secolo» hat namlich M. S. nicht nur eine eingehende Unter-
suchung der arianischen Streitigkeiten bis 381 vorgelegt, sondern auch der
kirchen- und dogmengeschichtlichen Forschung ein Handbuch verschafft,
das fiir jede Arbeit auf diesem Gebiet fiir lange Zeit grundlegend sein wird.

Wie wenig diese allgemeine Feststellung iibertrieben ist, kann man
bereits aus einem kurzen Uberblick iiber den Inhalt des Werkes ersehen.
Dieses beginnt mit einer Einleitung, in der die trinitarischen Lehren und
Diskussionen des zweiten und dritten Jahrhunderts kurz und biindig zu-
sammengefat werden. Natiirlich kommt dabei die Theologie des Origenes
und ihre Einfliisse besonders zur Sprache. — Der erste Teil (S. 25-95) handelt
von den Anfingen der arianischen Kontroverse (320 ca. - 325), den darin
erscheinenden Lehrrichtungen und dem Konzil von Nizda (325). — Im zweiten
Teil (S. 99-349) geht es um die antinizinische Reaktion unter Konstantin
(326-335), das Eingreifen des Westens (337-342), die Auseinandersetzungen
von Serdica (343) bis Sirmium (351), die Erfolge der Antiniziner im Westen
und ihre Spaltungen im Osten (353-359), die Positionen der bedeutenden
Theologen jener Zeit sowie um die Konzilien von Rimini (359), Seleucia (359)
und Konstantinopel (359). — Der dritte Teil (S. 353-552) befaBt sich mit dem
Anfang einer neuen Phase der Kontroverse (361-363), mit dem Widerstand



486 Besprechungen

der Arianer und der Uneinigkeit der Anti-Arianer (364-369), mit den Aus-
einandersetzungen zur Zeit des Basilius von Cédsarea, mit dem Niedergang
des Arianismus im Westen (374-380) und im Osten (379-380), um die wich-
tigsten trinitarischen Auffassungen jener Zeit und endlich um die Konzilien
von Konstantinopel und Aquileia (381). — Es folgt eine Zusammenfassung
(S. 554-567), die besonders die soziologischen, kulturellen und politischen
Hintergriinde der arianischen Kontroverse nochmals herausstellt. Das ganze
Werk findet seinen Abschlufl in einem Verzeichnis der Schriftstellen sowie

in einem Namen- und Sachregister.
Die Stirke dieser hier kurz skizzierten Darstellung liegt vor allem in

drei Punkten. Einmal wird jedes Kapitel mit einer sehr sorgfiltigen Zu-
sammenstellung der diesbeziiglichen Quellen und diese betreffenden wich-
tigsten Studien eroffnet. Allein diese bibliographischen Angaben wiirden dem
Verfasser den verdienten Dank eines jeden Beniitzers seines Werkes sichern. —
Weiter werden die meist sehr verwickelten Geschehnisse der arianischen
Kontroverse mit griindlicher Sach- und Literaturkenntnis und zugleich iiber-
sichtlich und sehr abgewogen dargestellt. Besonders hervorzuheben ist in
dieser Hinsicht, wie der Verfasser in weitgehend origineller Weise die Par-
teiungen auf dem Konzil von Nizda herausarbeitet, wie er den entscheiden-
den Beitrag der Leute um Basilius von Ancyra (der sog. Homousianer) fiir
die Beilegung des arianischen Streites wertet, aber auch wie nuanciert er
die einst so dornige Liberius-Frage behandelt. — SchlieBlich umfaf3t jeder
der drei Teile ein Kapitel, in dem die trinitarischen Lehren der an der Kon-
troverse beteiligten Autoren zur Darstellung kommen. Diese Ubersichten
(«Prospettive dottrinali») lassen sogleich erkennen, wie vertraut der Ver-
fasser mit den theologischen Schriften des vierten Jahrhunderts ist. Viel-
leicht verdient dabei die vorziigliche Einfithrung in die Gedankenwelt des
Hilarius von Poitiers (S. 298-312) ein ganz besonderes Lob.

Zur richtigen Beurteilung dieser sicher fundamentalen Darstellung der
arianischen Krise im vierten Jahrhundert sind jedoch auch die Grenzen im
Auge zu behalten, die der Verfasser sich selbst gesetzt hat. Einerseits interes-
siert er sich nicht fiir eine weitere theologische Wertung der damaligen Lehr-
entwicklung (vgl. bes. S. 519). Dementsprechend miiht er sich nicht, die Auf-
fassungen, die sich im Laufe des vierten Jahrhunderts als orthodox durch-
gesetzt haben, an den Ergebnissen der modernen Exegese zu messen. Ebenso
wenig stellt er sich die Frage, was die damals getroffenen Entscheidungen
fiir einen Christen von heute zu bedeuten haben. Auch wenn klar durch-
scheint, auf welcher Seite er selbst steht, kiimmert er sich selbst nicht um
eine theologische Vertiefung. Das mag bedauerlich sein. Zum wenigsten hitte
man einen Hinweis auf die Nivellierung des Heilswirkens der gottlichen
Personen erwartet, die durch den Kampf um die Gleichwesentlichkeit des
Sohnes und des Geistes mit dem Vater erfolgt ist. Doch ist auch zu begreifen,
dal der Verfasser, der vor allem Historiker sein will, sich diese Beschriankung
auferlegt hat. — Andererseits klammert M. S. im allgemeinen die eigentlich
christologischen Gesichtspunkte aus seiner Darstellung aus (vgl. S. 245, 2511.,
268, 368 f., 461 usw.). Thm geht es um das Verhiltnis von Vater und Sohn
resp. um das zwischen dem Vater, Sohn und Geist, aber nicht um die Person



Besprechungen 487

und das Werk des Erlosers. Diese Beschrankung scheint mir problematischer
zu sein. Gewill haben bis 380, vor allem vor 362, die Bischéfe und Theologen
selbst sich in erster Linie mit der Trinitdt als solcher befa3t. Doch konnten,
ja wollten sie die Frage der Inkarnation des Wortes nicht aussschliefen.
Das zeigt sich einmal im Bereich der Exegese der Schrifttexte, wie Jes 53,8
oder Joh 14,28. Die darin verwendete sog. kanonische Regel schloB not-
wendigerweise sowohl das Verhdltnis von Vater und Sohn wie das Ver-
hiltnis von Gottlichem und Menschlichem in Christus in sich. — Ebenso,
besonders nach 360, verlauft die Entwicklung der trinitarischen und christo-
logischen Terminologie weitgehend parallel. So kann man die Geschichte des
6poodarog viel besser verstehen, wenn man auch das époodorog Hpiv mit-
beriicksichtigt. Die Erarbeitung des Personbegriffes, sowohl in der Form von
brbeTacig wie in jener von persona, ja selbst in jener von res, erhellt gerade
auch aus den eigentlich christologischen Diskussionen. — SchlieBlich hing
die Entfaltung des trinitarischen Dogmas bekanntlich immer auch von dem
ab, was man unter dem von Christus gebrachten Heil verstand, oder auch
von der Art, wie man sich das Verhdltnis zu dem in Jesus gegenwirtig
gewordenen Gott dachte (Vergottlichung — Nachfolge des gehorsamen Jesus).
Im {ibrigen konnte sich der Autor selbst diesem notwendigen Zusammen-
hang nicht entziehen. Obwohl er sich auf die trinitarische Fragestellung
beschrinken moéchte, kommt er immer wieder auch auf die Christusfrage zu
sprechen (vgl. S. 196, 205, 232, 245, 281%°, 294, 429, 468 ff. usw.). In diesem
Zusammenhang kann auch noch erwidhnt werden, daBl es anachronistisch
wirkt, vor 390 in bezug auf die Christologie von antiochenischer Tradition
zu sprechen (vgl. S. 369 1., 458 f.) ; denn die antiochenische Christologie hat sich
erst gegen Ende des Jahrhunderts im Gegensatz zu Apollinaris von Laodizda
entwickelt (vgl. A. GRILLMEIER, Christ in Christian Tradition?, 418). Selbst
die Stellungnahme des Eustathius von Antiochien zur Frage der Seele Jesu
muf} vielleicht spater angesetzt werden, als es gewdhnlich geschieht, d. h.
nach 362 (vgl. A. GRILLMEIER, op. cit., 239).

Endlich stellt natiirlich ein umfassendes Werk wie das hier vorliegende
nicht nur einen Abschluf3 der bisherigen Forschung dar. Es faBt nicht nur
die bisher erreichten Ergebnisse zusammen, sondern ldBt auch manche Frage
offen oder regt gar zu neuen Fragen an. So kann man sich in bezug auf die
Quellen fragen, ob nicht bei spdteren Autoren wie Cyrill von Alexandrien
oder Augustinus einiges zu finden wire, das fiir die Abkldrung der trinita-
rischen Lehrentwicklung des vierten Jahrhunderts niitzlich sein kénnte.
Sicher hat der erste in seinen trinitarischen Werken viel altes Material ver-
wertet. Er zogert selbst nicht, eine Erklirung von Joh 16,15 («Alles, was der
Vater hat, gehort auch mir) zu iibernehmen, nach der der Sohn §uotég te
xol Yoog xatd & mwdvta 16 eboavtt genannt wird (Thesaurus, 11: PG 75, 157).
Wabhrscheinlich kénnte man gerade von Cyrill her erkliren, warum das
buootolog zuerst nur vom Sohn gegeniiber dem Vater, dann auch vom Geist
gegeniiber Vater und Sohn und schlieBlich von der Trinitdt ausgesagt wird.
Ahnliches gilt von Augustinus, besonders von den ersten Biichern von De
Trinitate. Jedenfalls hat nicht nur Ambrosius, wie der Verfasser meint
(S. 525), Bedenken gehabt, mit persona das Unterscheidende in der Trinitéit



488 Besprechungen

auszudriicken. Augustinus hat gerade iiber diese Schwierigkeit eine ganze
Abhandlung geschrieben (Trin. VII, 4,7-6,11). — Bei verschiedenen Gelegen-
heiten kommt die Theologie der Namen (&rntvotor) zur Sprache. So im Blick
auf Athanasius (S. 269) und auf die Auseinandersetzung der Kappadokier
mit Eunomius (S. 465). Eigenartigerweise wird dabei nicht weiter unter-
sucht, wie weit diese Problematik (bes. die Unterscheidung der zwei Kate-
gorien von Namen durch Basilius) von der Theologie des Origenes her be-
stimmt worden ist. — Im Zusammenhang mit der Theologie des Hilarius ist
auch die Rede von der Personhaftigkeit des Heiligen Geistes. Offensichtlich
um zu betonen, daB die Trinitdtslehre des Bischofs von Poitiers weniger ent-
wickelt ist, wird dabei festgestellt, dieser habe den Geist noch nicht als
Person, sondern nur als res definiert (S. 310). MiiBte man aber nicht bei
diesem vielleicht singuldren, aber klar doxologischen Text (Trin. XII, 55 f.)
sich fragen, ob nicht gerade res bei Hilarius, wie schon bei Tertullian, gerade
Person bedeutet (vgl. Trin. VII, 25 IX, 3). Ganz abgesehen davon, da@} in
jenem Schluligebet von De Trinitate nicht nur der Geist, sondern auch der
Sohn als res des Vaters und nicht als persona hingestellt wird. — Endlich
koénnte man auch die Frage nach dem Ursprung der Formel pia odola — tpeic
brootdoelg weiterfilhren, und zwar in einem doppelten Sinne, Einmal steht
immer noch nicht fest, wann diese Formel zum ersten Mal ausdriicklich (wie
z. B. in den Akten von Konstantinopel: vgl. S. 540 f.) verwendet worden
und nicht blof zur Unterscheidung des Gemeinsamen und des Besonderen
in der Trinitdt (wie z. B. bei Basilius) vorausgesetzt wird (vgl. dazu S. GoN-
zALEZ, La formula plx odotx tpeic Omootdoeig in san Gregorio de Nisa, Rom
1938, wo wichtiges Material zur Frage zusammengestellt ist). Auf der andern
Seite befriedigt die Hypothese des neuplatonischen Ursprungs der Formel,
fiir die auch der Verfasser plddiert, nicht (S. 513 f.). Auch wenn im Text
des Porphyrius, den Didymus und Cyrill zitieren, zwischen oboie und dnéo-
taowg unterschieden wird, wird dméotacig nicht als das Eigentiimliche ndher
bestimmt. Dazu ist darin keineswegs klar, ob die obsix Gottes wirklich als
das den drei Hypostasen Gemeinsame zu verstehen ist. Darum scheint es
mir viel besser, wie M. S. selbst auch andeutet (S. 519), den entscheidenden
AnstoB zur Entwicklung der Formel im kappadokischen Sinn in der stoischen
Logik zu suchen (vgl. dazu das Material bei L. Scipioni, Ricerche sulla
cristologia del « Libro di Eraclide» di Nestorio [Freiburg i. Ue. 1956], 98-106).
Im iibrigen finde ich es schade, daB3 ep. 38 von Basilius nicht mehr beniitzt
worden ist. Auch wenn dieser Brief heute wohl endgiiltig Gregor von Nyssa
zuzuschreiben ist (vgl. CPG 2900), muB3 er doch fiir die Frage als grund-
legend angesehen werden.

Wenn die groBangelegte Untersuchung von M. S. iiber die arianische
Krise im vierten Jahrhundert zu einem fiir wohl lange Zeit unentbehrlichen
Arbeitsinstrument geworden ist, dann ist das natiirlich in erster Linie dem
Verfasser selbst zu verdanken. Aber auch der Verlag des «Augustinianumy
verdient unsern Dank. Nicht nur weil er dieses monumentale Werk iiber-
nommen, sondern auch weil er ihm eine so vorziigliche Form gegeben hat.

BAsIL STUDER



Besprechungen 489

Schéublin, Christoph: Untersuchungen zu Methode und Herkunft der
antiochenischen Exegese. — Ko6ln-Bonn: Hahnstein 1974. 179 S. (Theo-
phaneia. 23.)

Unter dem Titel « Untersuchungen zu Methode und Herkunft der antio-
chenischen Exegese» bringt der Verfasser in seiner 1967 vorgelegten Disser-
tation vier Themenkreise zur Darstellung: Diodor von Tarsos und sein
Kommentar zum Oktateuch (einschlieflich die Herkunft der sog. Problem-
kommentare) — Die Topik des Kommentarprologs (mit bes. Beriicksichti-
gung der Kommentare zu den Psalmen und zum Buche Hiob) — Die Kommen-
tartechnik Theodors von Mopsuestia (Hauptstiick der Untersuchung) — Zur
Frage, warum die antiochenische Exegese die Erfiillung der atl. Prophezeiun-
gen innerhalb des AT selbst gesucht hat. Der Behandlung dieser Fragen
werden ein Literaturverzeichnis, einige Vorbemerkungen iiber die Anfinge
der antiochenischen Schule sowie iiber Diodor und Theodor und ein einlei-
tendes Kapitel iiber die bisherige diesbeziigliche Forschung vorangestellt.
Eine kurze Zusammenfassung und ein Stellenregister beschlieBen die Unter-
suchung.

Bei der Lektiire dieser angenehm geschriebenen Arbeit wird dem Leser
sogleich auffallen, wie sorgfdltig der Autor an die Fragen herangeht, die er
sich gestellt hat. Mit griindlicher Sachkenntnis und immer durch entspre-
chende Textverweise abgesichert, charakterisiert er die exegetische Eigenart
der von ihm ausgewihlten Schriften. Dabei gelingt es ihm vor allem, den
Zusammenhang dieser Form von christlicher Exegese mit den antiken Schul-
traditionen in eindriicklicher Weise zu dokumentieren.

Weniger wird ein fachkundiger Leser von der Art und Weise iiberzeugt
sein, wie der Verfasser die von ihm beriicksichtigten exegetischen Schriften
in den groBeren Zusammenhang der Exegese-Geschichte einordnet und wie
er im besonderen ihre ohne Zweifel charakteristischen Ziige als antiochenische
Exegese von andern exegetischen Traditionen, zumal der alexandrinischen,
abhebt (vgl. S. 94, 108, 1481., 166). Es mag schon auffallen, dall unter dem
ziemlich allgemein gehaltenen Titel « Untersuchungen zu Methode und Her-
kunft der antiochenischen Exegese» praktisch nur Theodor von Mopsuestia
zum Zuge kommt. Gewill bezieht der Verfasser auch den Kommentar des
Diodor zum Oktateuch in seine Untersuchung mit ein. Aber er stellt aus-
driicklich fest, daB die darin verwendete Frage- und Antwort-Methode nicht
typisch antiochenisch sei (S. 54). Noch eigenartiger beriihrt uns die Art und
Weise, wie die antiochenische Exegese abgegrenzt wird. Auf der einen Seite
erscheint Theodoret, der sonst zur antiochenischen Exegeten-Schule ge-
rechnet wird (S. 11), als Gegner der den messianischen Sinn des AT ein-
schrinkenden Exegese Theodors (S.29'3%). Auf der andern Seite wird die
Ahnlichkeit der Exegese des Athanasius mit derjenigen der Antiochener zu-
gestanden (S.72). Noch schwerer wiegt der Umstand, daB3 der Autor wohl
bestdndig die antiochenische der alexandrinischen Exegese gegeniiberstellt,
aber sich in keiner Weise bemiiht, die Eigenart der alexandrinischen Exegese
zu umschreiben, und nicht einmal angibt, welche Exegeten er dazu rechnet.
Als alexandrinische Exegese scheint er jene Schriftinterpretation zu betrach-



490 Besprechungen

ten, die in einem Fragment Diodors als allegorische der historischen gegen-
iibergestellt wird (vgl. S. 84). Doch es ist klar, da8 die beiden exegetischen
Tendenzen viel differenzierter unterschieden werden miissen. Von den zeit-
genossischen Vertretern der alexandrinischen Richtung wird nur Didymus
beriicksichtigt. Aber auch er nur sehr summarisch (S.114f.). Von Cyrill hin-
gegen kein Wort. Dabei steht er auch als Exeget den Antiochenern nur wenig
nach. So kann man sich iiber die viel zu allgemeinen Gegeniiberstellungen
von antiochenischer und alexandrinischer Exegese nicht weiter wundern.
Gewill wird man mit dem Verfasser in der Beurteilung der Einzelziige der
Exegese Theodors von Mopsuestia einig gehen. Doch bleiben seine allge-
meinen Feststellungen soweit fraglich, als sie nicht durch den Vergleich der
antiochenischen Exegese, d. h. der Exegese Theodors, mit andern exege-
tischen Traditionen abgestiitzt sind. Im besonderen steht der Zusammen-
hang jener Exegese mit der antiken Interpretationspraxis nicht in seinem
wahren Werte fest, da nicht in Betracht gezogen wird, wie weit ein dhn-
licher Zusammenhang auch fiir Cyrill von Alexandrien und schon lange vor-
her fiir Origenes anzunehmen ist. Im iibrigen ist auch die Beschrankung auf
die atl. Exegese als héchst problematisch anzusehen (S.13); denn gerade in
der Behandlung der ntl. Texte, die fiir eine Wort-Exegese offener sind, zeigt
sich, da3 die verschiedenen exegetischen Richtungen um 400 einander viel
ndher stehen, als man gemeinhin anzunehmen geneigt ist.

Der Mangel an exegese-geschichtlicher Weitsicht, der dem mehr all-
gemeinen Urteil viel an Wert nimmt, erklart sich zum Teil daraus, da3 der
Verfasser grundlegende neuere Arbeiten zur Exegese-Geschichte fiir seine
Untersuchung nicht herangezogen hat. Es sei nur auf die folgenden Titel
verwiesen: A. KERRIGAN, S. Cyril of Alexandria interpreter of the Old Testa-
ment, Rom 1952. — G. BouwMaN, Des Julian von Aeclanum Kommentar
zu den Propheten Osea, Joel und Amos, Rom 1958. — R. GOGLER, Zur Theo-
logie des Biblischen Wortes bei Origenes, Diisseldorf 1963 (wichtig fiir den
Zusammenhang der origenischen Exegese mit der Antike). — C. ANDRESEN,
Zur Entstehung und Geschichte des trinitarischen Personbegriffes: ZN'W 52
(1961) 1-39 (niitzlich fiir die Anfidnge der sog. prosopographischen Exegese —
vgl. S. 85-88). — Andere Studien, die dem Autor noch nicht zur Verfiigung
gestanden haben, wiren heute fiir das Thema auch noch einzusehen, wie
z. B. P. R. AckrovDp (Ed.), The Cambridge History of the Bible, I. From
the Beginnings to Jerome, Cambridge 1970. — R. ScHLIEBEN, Cassiodors
Psalmenexegese (Zusammenhang christlicher Theologie mit antiker Schul-
wissenschaft), Diss. Tiibingen 1970. — W. A. BIENERT, «Allegoria» und «Ana-
goge» bei Didymus dem Blinden, Berlin 1972. — R. A. GREER, The Captain
of our Salvation. A Study of the Patristic Exegesis of Hebrews, Tiibingen
1973. — H. Mart1, Ubersetzer der Augustin-Zeit, Miinchen 1974.

Gewill wird man Verstdndnis dafiir haben, daf3 eine so schwierige Unter-
suchung wie die vorliegende in engern Grenzen gehalten werden mochte.
Doch diese Beschrinkung sollte auch im Titel klar zum Ausdruck kommen.
Vor allem miiten allgemeinere Urteile, wie «typisch antiochenisch», ent-
weder auf einer breiteren Vergleichsbasis beruhen oder dann vermieden
werden. Das soll allerdings im vorliegenden Fall nicht heilen, daB die griind-



Besprechungen 491

liche Untersuchung der Zusammenhinge der Exegese Diodors und Theodors
mit der antiken Schultradition nicht auch fiir die Beurteilung anderer christ-
licher Exegeten, sei es griechischer oder lateinischer, sei es vor oder nach
400, wichtige Ergebnisse enthalte. BasiL STubpER

Einhorn, Jiirgen W.: Spiritalis unicornis. Das Einhorn als Bedeutungs-
triger in Literatur und Kunst des Mittelalters. — Miinchen: Fink 1976. 527 S.
und Abbildungen. (Miinstersche Mittelalter-Schriften. Bd. 13.)

Der beherrschende Eindruck, den das Werk auf den Leser, ja selbst auf
den fliichtigen Betrachter macht, ist der der Fiille. Es steht auBer Zweifel:
man kann zu diesem Thema nichts Vollstindigeres, nichts Genaueres, nichts
Ausfiihrlicheres bringen als Jiirgen Einhorn in seiner sehr umfangreichen
Untersuchung. Dall der Verfasser von seinem Namen her personliche Be-
ziehungen zum Stoff hatte, verschweigt er nicht (Vorwort), und daB er der
geheimnisvollen Anziehungskraft des (obwohl oder weil) real nie anzutref-
fenden einhérnigen Wesens erlegen ist, beweist sein Buch, das man eher als
Lebenswerk denn als Dissertation einstufen mdochte.

Die Einleitung schafft Klarheit iiber die Absicht der Untersuchung.
Der Schwerpunkt ist nicht Aufzdhlung, sondern Interpretation, und zwar
Interpretation der typisch-antitypischen Bedeutung des Einhorns. Das kann
nicht ohne die theologischen Grundlagen der entsprechenden Ausdrucks-
formen in Literatur und darstellender Kunst des Mittelalters geschehen.
Die Wechselwirkung von Wort und Bild erlaubt, beide zueinander in Be-
ziehung zu setzen und teilweise auseinander zu erkldren. Literatur und Bild-
kunst stellen insgesamt einen «einheitlichen Kosmos» der Bedeutungen dar.
Diese enge Verflechtung von Wort und Bild wird in der gesamten Unter-
suchung aufgezeigt und methodisch ausgewertet.

Der Stand der Forschung und die Ursprungsfrage werden im I. Teil der
Abhandlung bearbeitet, wobei ein altorientalischer und ein indischer Ur-
sprung sowie die chinesisch-japanische Uberlieferung dargestellt werden.
Die Studie selbst befaBt sich nur mit den Zeugnissen des abendlindischen
Raumes.

Der 1I. Teil arbeitet die drei Hauptquellen des Einhorn-Signums auf:
die Septuaginta (spater die Vulgata), die exegetischen Ausfiihrungen der
Viter und der griechische (spater der lateinische) Physiologus. Dabei werden
die vielfiltigen und verschiedenen Sinnbeziige des Einhorns bereits dar-
gelegt. Bibel: der Doppelaspekt von gottlicher Macht und widergottlich-
bedrohlicher Gewalt (das tertium comparationis liegt in der urwiichsigen
Kraft des Tieres); die medizinische Heilkraft des Hornes. Patristische Zeug-
nisse: die Einzigkeit des Hornes wird Symbol fiir Christus, den eingebornen
Gottessohn, fiir die Anhdnger des einen Gottes und fiir die Einheit des Glau-
bens; das Horn in seiner steilen Stellung wird zum Sinnbild des Kreuzes,
aber auch des Hochmuts der Gottesfeinde und des Teufels. Der Physiologus
(alle Versionen) hat eine Zweiteilung von Naturbericht und Allegorese, ver-
bunden durch das «Sic et dominus noster Jesus Christus, spiritalis unicornis»,



492 Besprechungen

das der Verfasser zum Motto seiner Arbeit gemacht hat. Der Naturbericht
iiberliefert die Eigenschaften und Lebensweise des Tieres: klein von Gestalt,
grimmig, wild und von keinem Jéiger einzufangen. Nur von einer Jungfrau,
die allein im Walde weilt, kann es bezihmt werden, indem es, von ihr an-
gezogen, auf ihren SchoB springt, sich beruhigt und einschlift. Hierauf wird
es vom Jidger gefangen, in den Palast des Koénigs gebracht oder getétet.
Diese Fangszene wird zum wichtigsten Sinnbezug des Einhorn-Signums in
den weiteren Ausficherungen. Vorerst werden aber noch in einem 4. Ab-
schnitt des II. Teils durch Bibel und biblische Exegese angeregte Text- und
Bildzeugnisse aufgearbeitet.

Der III. und zentrale Teil des Werkes erarbeitet auf 150 Seiten die
vielen Ausficherungen des Einhorn-Signums auf der Grundlage der erwdhn-
ten drei Hauptquellen. Als literarische Zeugnisse werden vorzugsweise volks-
sprachliche Texte beigebracht. Das Einhorn scheint auf in den zahlreichen
Psalmeniibersetzungen des Friih-Mittelalters, in den mittelhochdeutschen
Bibeldichtungen, in den Bild- und Wortdokumenten zu Paradies und Siinden-
fall, in Enzyklopddien und Reiseberichten (z. B. Marco Polos), im Alexander-
roman. Dabei weisen die literarischen Zeugnisse dem Einhorn durchwegs
christologisch-allegorische Bedeutung zu, die Bildzeugnisse dagegen sehen
das Einhorn mehr als Tier unter Tieren und zweifeln auch nicht an der
realen Existenz des Einhorns. Hierauf wird der groBte Bedeutungskomplex:
das Einhorn als Partner der Frau bearbeitet, zundchst, wie sich das Tier der
Jungfrau ganz allgemein zuwendet, sodann wie es im mariologischen Motiv-
kreis in der Menschwerdung Gottes als christologischer Bedeutungstriger
erscheint. Solche Zeugnisse sind zu lesen in den volkssprachlichen Fassungen
des Physiologus und der Bestiarien, in den Enzyklopdadien und Summen,
in Verserzahlungen und Chroniken, in der héfischen Minnedichtung und dem
hofischen Roman; zu betrachten in der Bildkunst in den Motiven der welt-
lichen Minne, als Attribut der Keuschheit, im Bildprogramm des Physio-
logus und des typologischen Bilderkreises. Zu den Bildzeugnissen ist fest-
zuhalten, daB aus der Darstellung selten zu ersehen ist, ob es sich um welt-
liche Minne oder eine religits-allegorische Bedeutung handelt. Es ist ein
berechtigtes Anliegen des Verfassers, fortwihrend den Verweisungscharakter
der mittelalterlichen Zeugnisse in Erinnerung zu rufen: entweder/oder-Ent-
scheidungen beziiglich geistlich /weltlich sind nicht zuldssig, das unabldssige
Spiel zwischen heiter und ernst, weltlicher Minne und geistlicher Allegorie
gehort zu ihrem Wesen.

Im christologisch-mariologischen Motivkreis erhilt die Jagdszene eine
tiefsinnige Bedeutung, wobei die Motive sich in den verschiedenen Zeug-
nissen z. T. iiberschneiden. Gottvater als Jiger des Unicornis Christus, der
aus Liebe seinen eingebornen Sohn in die Wiiste dieser Welt jagt; Christus,
der regelrecht gejagt wird und in den Scho3 Mariens fliichtet (Inkarnation);
der schonungslos von Jidgern getdotet wird (Passion); der sich verwunden
liBt aus Liebe von seinen Freunden (nicht von den ‘bdsen Juden’). In der
mystischen Vertiefung vieler Zeugnisse weitet sich das Thema aus: Die Ver-
kiindigung durch Gabriel wird als allegorische Jagd dargestellt, wobei Maria
bzw. die Sponsa Christi oft im hortus conclusus dargestellt wird, oft auch



Besprechungen 493

in Verbindung mit typologischen Symbolen des Alten Testamentes. Das
Spielen Gottes mit dem Menschen unter dem Signum der Einhornjagd
gelangt hier auf lieblich-ernste Art zur Darstellung. In diesen Kreis gehort
auch die geistliche Seele als Jagdhund auf der Spur des Einhorn-Christus;
ebenso das Hohelied -Thema «Vulnerasti cor meum, soror mea, sponsa» auf
das Einhorn bezogen. Der Verfasser betont bei diesen Darlegungen (und
belegt es auch), daB das Motiv der Einhorn-Jagd keineswegs nur ‘Literatur’
geblieben, sondern daB jenes im Volk stark verwurzelt gewesen sei.

Zum Schluf3 des III. Teils wird das Einhorn-Signum in seinen hervor-
stechenden Eigenschaften dargestellt, die als Motivgrundlage in Parabeln,
Tierepen, Fabeln, pharmazeutischen und heraldischen Zusammenhingen
aufscheinen: das Einhorn als Gleichbild des Todes, der Streitlust, des Hoch-
muts; sein Horn besitzt entgiftende Kraft; die Summe seiner guten Eigen-
schaften macht es zum Wappentier.

Neben all diesen Eigenschaften, man erinnere sich auch der von den
Viatern erkannten, bleibt doch die tiefste Bedeutung jene im Motivkreis
Einhorn und Jungfrau. Der Rezensent glaubt auf etwas vom Kostbarsten
des Buches hinzuweisen, wenn er die starke Aussagekraft dieses Signums
bestaunt, die der Verfasser vortrefflich hervorhebt (S. 218): Im Bereich der
weltlichen und der geistlichen Minne tritt das Einhorn nicht in erster Linie
als Triger bestimmter festliegender Eigenschaften auf, sondern als handeln-
des Wesen, das eine Verdnderung erfihrt: es wird von der Jungfrau ange-
zogen oder nimmt seine Zuflucht zu ihr, legt seine Wildheit ab, erleidet den
Liebestod oder geht inkarnatorisch in den Scho Mariens ein. Die eigent-
liche Sinnmitte des Jungfrau/Einhorn-Motivs liegt in Begegnung und Ver-
wandlung.

Die Friichte des Buches sind aber noch nicht erschépft, in einem letzten
Abschnitt ‘Synthese’ fat J. Einhorn wichtige Ergebnisse des Forschungs-
hintergrundes zusammen. Besonders wichtig erscheint dem Rezensenten der
Hinweis auf die Polyvalenz der Bedeutung des Einhorn-Signums in Bild-
und Textzeugnissen. Die Gegensitzlichkeit von Gut und Bés, ob sie nun in
ein und demselben oder in verschiedenen Wesen Gestalt gewinnt, besitzt
einen festen Platz in der geistigen Welt des Mittelalters. Die Ausfithrungen
zum Problem des Archetypischen weisen gescheit und iiberzeugend Irrtiimer
in besonders jiingeren Publikationen zum Thema zuriick. Als Letztes gibt
der Verfasser einen Ausblick in die Zeugnisse der Neuzeit (ca. ab 1530), die
das Einhorn darstellen.

Nach all diesen Ergebnissen befindet sich der Leser noch nicht in der
Mitte des Buches. Es folgt der Anhang mit der sehr hilfreichen Synopse der
Einhorn-Kapitel der lateinischen Physiologus-Versionen. Dann beginnt das
erschopfende Verzeichnis der Bild-Denkmiler, wo jedes Denkmal aufs ge-
naueste nachgewiesen ist mit Standort, Titel, Zeit, evt. Urheber, Beschrei-
bung und Literatur. Die Aufzidhlung geschieht nach Thema und Kunst-
material. Es folgen vier Literaturverzeichnisse und sechs Register. Auf den
letzten Bldttern findet der Leser 174 vorziigliche Abbildungen auf Kunst-
druck, die er sich wiahrend der ganzen Lektiire bestindig zu Gemiite fiihrt.

Es ist eingangs bemerkt worden, daf sowohl Vollstindigkeit wie Exakt-

a2



494 Besprechungen

heit diese Forschungsarbeit kennzeichnen. Man koénnte in jedem Kapitel
zahllose Beispiele fiir die fast bedriickende Fiille der Belege, fiir die minu-
tiose Genauigkeit der Nachforschungen und Angaben anfiihren. Zwei Bei-
spiele: S. 25 ff. werden 2 1, Seiten lang im Kleindruck Dokumente aufgefiihrt,
die in der wissenschaftlichen Literatur irrtiimlicherweise hdufig als Einhorn-
Darstellungen bezeichnet werden und es in Wirklichkeit nicht sind. Auf
S. 245 wird im Zusammenhang mit dem Einhorn in der Pharmaziegeschichte
das pulverisierte Horn erwdhnt, das man den Speisen beimischte. Dies sei
so hdufig bezeugt und behandelt worden, daBB man sich hier ersparen kénne,
Bekanntes zu wiederholen. Daraufhin aber holt der Verfasser zu einer An-
merkung aus: «Einige Belege», worauf er eine knappe Seite lang im Klein-
druck Literaturangaben ausbreitet. Fiir die immense Forscherarbeit zeugen
auch die Abbildungen, deren Originale der Verfasser zum groBen Teil selbst
nachgereist ist, sowie die S. 203 wiedergegebene erstmalig gedruckte Hand-
schrift zur Verkiindigung Gabriels als allegorische Jagd.

Bei diesem Reichtum der Belege und angesichts dieser Ausfiihrlichkeit
der Darlegung dringt sich dem Leser denn doch die Frage auf nach dem
letzten Sinn eines solchen Werkes. Man erlaube dem Rezensenten zu fragen,
ob sich fiir dieses doch recht ausgesuchte Thema ein solcher Arbeitsaufwand
rechtfertigt, ob all die wertvollen Erkenntnisse des Buches erst auf dem
Hintergrund dieses Riesenapparates moglich waren. Freilich, die Literatur-
historiker (z. B.) sehen diese Problematik allzuklar und hinterfragen oft
genug den Sinn und ‘Sitz im Leben’ ihres eigenen Tuns. Das soll hier keines-
wegs gemeint sein, sondern lediglich die Ausweitung und Spezialisierung der
Forscherarbeit im vorliegenden Werk.

RAPHAELA GAsser OP



	Besprechungen

