
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Historisches Wörterbuch der Philosophie. Hrsg. von Joachim Ritter und
Karlfried Gründer. Unter Mitwirkung von über 900 Fachgelehrten. - Basel,
Stuttgart: Schwabe 1976. Bd. 4, I-K. 752 S.

Joachim Ritter, l'éditeur du Historisches Wörterbuch der Philosophie, est
mort au mois d'août 1974. M. Karlfried Gründer a accepté de prendre sa
succession. Dans une note préliminaire au présent volume IV, en même

temps qu'il rend hommage aux mérites de son prédécesseur, M. Gründer
dresse le bilan de ce qui a déjà été réalisé, et rappelle, comme son prédécesseur

l'avait fait, les difficultés considérables que rencontre une entreprise
comme celle qu'avait voulue J. Ritter. Difficultés matérielles ou techniques,
que soupçonnent tous ceux qui ont assumé la responsabilité de faire aboutir
un projet de publication collective, si modeste soit-il. Difficultés, surtout,
inhérentes au caractère historique du présent Wörterbuch, tel que J. Ritter
l'a défini dès la préface du premier volume, et qui implique, en fait, une
conception précise de la philosophie elle-même, de sa tâche propre, de ses

rapports avec les autres disciplines, soit scientifiques, soit humaines, donc de
ses rapports avec sa propre histoire. La notion de la Begriffsgeschichte suppose
un équilibre délicat entre les deux parties du mot. La seconde risque de
conduire trop loin dans l'énumération des vicissitudes d'une notion, au détriment
de l'attention pour son contenu proprement philosophique et les problèmes
qu'il pose et peut continuer de poser. La première, justement quand on
tient à ne pas la séparer de l'histoire, engage les discussions sur la valeur des

interprétations proposées par les différents historiens et dont l'histoire finirait
par écraser la Begriffsgeschichte ou par l'étouffer sous le foisonnement de ses

interprétations toujours remises en question. L'histoire des idées
philosophiques, nous le savons bien, et même si nous ne le savons pas, ne peut se

faire, comme celle des timbres-poste ou de l'évolution des outils ou des

techniques, en collectionnant et en classant des échantillons, après les avoir
ramassés intacts, si possible.

Tout ce qu'on peut demander raisonnablement, c'est que les éditeurs
comme les auteurs soient conscients de la complexité de leur tâche et des

limites auxquelles se heurte nécessairement leur dessein ; que le lecteur, de son
côté, tout en faisant confiance, comme il se doit, à la compétence et au souci
d'objectivité des auteurs, sache utiliser les textes qu'on lui propose avec
l'esprit critique indispensable. Seule une philosophie, construite more geo-
metrico, et parvenue effectivement à son achèvement, pourrait se traduire

31



478 Besprechungen

dans un lexique, dont l'uniformité de la présentation et l'absence de perspective

historique constitueraient sans doute des traits appréciables. Mais tant
qu'il faudra payer sa cohérence au prix de la fidélité à ce qui réellement est,
il sera nécessaire de l'équilibrer par l'appel à d'autres méthodes et d'autres
disciplines.

On retrouvera, dans ce 4e volume, l'esprit qui a dicté la conception
d'ensemble. Une comparaison avec la section correspondante du lexique de
Eisler permet de vérifier aisément les changements dus notamment à

l'introduction d'un grand nombre de termes nouveaux, apparus, en philosophie
aussi bien que dans les disciplines apparentées, depuis cinquante ans. Bien
que le présent volume comprenne des termes importants, comme Idéalisme,
Idée, Individuum, Intellekt ou Kategorie, avec les notions annexes, il est constitué

pour la plus grande partie d'articles brefs. Sur les 400 articles qui
remplissent les 1470 colonnes, une demi-douzaine seulement dépasse 20 colonnes.
L'accroissement le plus notable, et sans doute significatif, s'observe pour le
mot Kunst, qui, avec l'ensemble des articles connexes, passe, d'une ligne,
dans le lexique de Eisler, à plus de cent colonnes. On notera aussi l'importance

de l'article consacré au mot Körperschaft (nouveau). Elle se comprend,
comme les développements de l'article Idéologie, par la place qu'occupent
les sciences sociales dans la pensée contemporaine.

Souhaitons que se poursuive, sans trop d'accidents de parcours, la
publication de ce Historisches Wörterbuch der Philosophie, qui mettra entre les

mains de tous ceux qu'intéresse la philosophie un instrument de travail de

premier ordre. Louis-Bertrand Geiger

Virgoulay René; Claude Troisfontaines: Maurice Blondel. Bibliographie
analytique et critique. I: Œuvres de Maurice Blondel (1880-1973). - II:
Etudes sur Maurice Blondel (1893-1975). - Louvain: Institut Supérieur de

Philosophie; Editions Peeters, 1975 et 1976. 240 et 494 p. (Collection «Centre
d'Archives Maurice Blondel». 2 et 3.)

Journées d'Etudes (9-10 novembre 1974) Blondel - Bergson - Maritain -
Loisy. Ibid., 1977. 114 p. (Collection «Centre d'Archives Maurice Blondel». 4.)

Inauguré officiellement à la fin de mars 1973, le Centre d'Archives Maurice

Blondel avait organisé en novembre 1974 des Journées d'études à l'occasion

du 25e anniversaire de la mort du philosophe. Le texte des six
conférences, ainsi qu'un résumé des échanges auxquels elles ont donné lieu viennent
de paraître. En s'interrogeant sur les rapports, différents d'ailleurs, entre la
pensée et la personne de Blondel d'une part, de Bergson, Maritain et Loisy
d'autre part, les auteurs, en même temps qu'il enrichissent et précisent la
compréhension de l'œuvre de Blondel, restituent le climat philosophique et
religieux, si proche à la fois et si lointain, où elle s'est développée parmi des

difficultés que la génération actuelle a sans doute de la peine à imaginer.
Les deux volumes précédemment parus dans la même Collection

contiennent une bibliographie analytique et critique des œuvres de Maurice
Blondel (vol. 2) et des études sur Maurice Blondel (vol. 3). En trois sections,



Besprechungen 479

le premier recense, dans l'ordre chronologique, les œuvres publiées par le
philosophe lui-même (1880-1949), les publications posthumes (1950-1973) et
les traductions (1920-1973). Des annexes et des tables complètent le volume.
Pour le second, les études, ouvrages, articles et comptes-rendus, sont groupés
soit autour des principales œuvres de Blondel, dans l'ordre chronologique de
leur publication, soit autour des thèmes majeurs de discussion auxquelles
elles ont donné lieu : méthode d'immanence, philosophie chrétienne, soit enfin
autour des étapes et des événements qui marquent le rayonnement de la
personne et de l'œuvre de Blondel depuis sa mort. L'ensemble constitue la
bibliographie blondélienne la plus complète que nous possédions. Mais ce

qui en fait le prix singulier c'est, outre les analyses et résumés des textes de
Blondel lui-même (vol. I) et des études le concernant, ainsi que des comptes-
rendus de ces études (vol. II), la masse impressionnante de renseignements
divers destinés à en préciser le contexte historique. C'est aussi le dispositif
adopté, qui permet de suivre pas à pas, pour ainsi dire, la genèse et la croissance

de l'œuvre blondélienne, les étapes de sa diffusion, les réactions qu'elle
a suscitées, toute l'histoire, en un mot, de Blondel et du blondélisme.

L'introduction au tome II, intitulée: Lignes de force de la critique
blondélienne (p. 8-35) offre d'ailleurs, avec un résumé du volume, un abrégé de
l'histoire du blondélisme, dont la clarté, l'objectivité, la solidité de la
documentation, fournie par la bibliographie elle-même, à laquelle elle renvoie,
font le guide le plus sûr pour quiconque désire prendre contact avec la pensée
de Blondel ou en approfondir la connaissance. Ensemble, les deux volumes
constituent une Introduction bibliographique qu'on peut considérer comme
un modèle du genre, qu'il serait évidemment impossible d'égaler, sans de
très puissants moyens, quand il s'agit de philosophes dont l'influence s'est
exercée pendant des siècles à travers des milieux culturels divers, et dont
l'œuvre soulève toujours des problèmes d'authenticité ou de chronologie.

L.-B. Geiger op

Polska Akademia Nauk. Instytut Filozofii i Socjologii: Repertorium
commentariorum medii aevi in Aristotelem Latinorum quae in Bibliotheca
Iagellonica Cracoviae asservantur composuerunt Miecislaus Markowski,
Sophia Wï-odek. - Wroclaw, Warszawa, Krakôw, Gdansk 1974. 211 S.

Der Plan, durch internationale Zusammenarbeit ein Gesamt-Reper-
torium der Handschriften lateinischer Aristoteles-Kommentare zu schaffen,
ist 1964 im Schöße der Société Internationale pour l'étude de la philosophie
médiévale gefaßt worden. Zu berücksichtigen sind außer den Kommentaren
im engen Sinn auch die sog. Paraphrasen, die Literalerldärungen (Exposi-
tiones), die Quästionenliteratur, die fortlaufenden Glossen, die «Auctori-
tates »-Sammlungen und die neuen Umschreibungen der aristotelischen
Bücher. Hinzu kommen Kommentare zu mehreren Schriften, die dem Stagi-
riten zu unrecht zugeschrieben worden sind.

Zehn Jahre nachdem erstmals der Plan begründet worden ist, konnte
die rührige Equipe der polnischen Mediävisten die Schriftenreihe mit dem



480 Besprechungen

ersten Band eröffnen. 18 Fachleute haben die Hss. in der Reihenfolge ihrer
Signaturen kurz beschrieben. Einer knappen Angabe der kodikologischen
Daten (Alter, Beschreibstoff, Dimension, Blätterzahl, Schreiber- und
Besitzervermerke) folgt die detaillierte, übersichtlich angeordnete Inhaltsangabe

mit einem Incipit und Explicit, die ausreichen, um das Werk von
ähnlich beginnenden oder schließenden Werken zu unterscheiden. Von den
204 beschriebenen Hss. ist der größere Teil, nämlich 121, im 15. Jh. geschrieben

worden, 69 gehören wenigstens teilweise dem 14. Jh. an, ein paar wenige
reichen ins 13. Jh. (1 sogar ins 12. Jh.) hinein, während vier erst im 16. Jh.
entstanden sind.

Unter den bekannten Autoren finden sich Adam Bockfeld, Adam
Bouchermefort, Aegidius de Roma, Albertus M., Albertus Rickmers-
dorf, Alexander de Alexandria, Antonius Andreae, Augustinus
Triumphus, Gualterus Burlaeus, Guillelmus Ockham, Henricus de
Oyta, Ioannes Buridanus, Ioannes Duns Scotus, Ioannes Gratiadei
de Ascoli, Ioannes Versor, Marsilius de Inghen, Nicolaus Oresme,
Petrus de Alliaco, Petrus Hispanus, Thomas de Aquino. Zu ihnen
stößt eine lange Reihe weniger bekannter oder bislang unbekannter Autoren
und selbstverständlich eine Menge anonym überlieferter Werke.

Von den insgesamt 448 Kommentaren, Quästionen usw. betreffen über
200 die Naturphilosophie (Physica, de anima), etwa 140 die logischen Schriften;

die übrigen verteilen sich auf Metaphysik und Ethik. Die älteren Hss.
sind mit wenigen Ausnahmen ausländischer Herkunft, geschrieben in Leipzig,
Wien, Paris, in Italien oder England. Die Hss. vom Ende des 14. und vom
Anfang des 15. Jhs. sind großteils von polnischen Gelehrten, die sich in Prag
ausbildeten, mitgebracht worden.

Von ganz besonderem Wert ist das Initienverzeichnis (131-198). Im
Namenregister (199-207) finden sich nicht nur die Autoren, sondern auch
die Kopisten, Besitzer, ja sogar Heilige, deren Fest in einer Schreibernotiz
erwähnt wird. Eine gesonderte Zusammenstellung der Autoren hätte
bestimmt auch verantwortet werden können. Der Index codicum beschließt
den Band. Damit ist eine erste Etappe zu einem großangelegten,
erstrangigen Arbeitsinstrument verwirklicht. Pius Künzle

Görgemanns, Herwig; Heinrich Karpp: Origenes, Vier Bücher von den

Prinzipien. - Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 1976. vm-880 S. (Texte
zur Forschung. 24.)

Harl, Marguerite; Gilles Dorival; Alain Le Bouillec: Origène, Traité des

Principes (Peri Archôn). - Paris: Etudes Augustiniennes 1976. 311 p.

Wie wohlbekannt ist, gehört die Schrift De Principiis des Origenes von
Alexandrien zu den wichtigsten theologischen Werken des christlichen Altertums,

ja der ganzen Theologiegeschichte. Eigenartigerweise ist jedoch diese
erste « systematische Theologie » entgegen ihrem grundlegenden Wert nur
wenig zugänglich geblieben. Es gibt wohl eine moderne italienische Über-



Besprechungen 481

Setzung, die Manlio Simonetti 1968 zusammen mit einem vorzüglichen
Kommentar und einer gediegenen Einführung herausgegeben hat. Im
deutschen Bereich hingegen existierte bisher nur eine Übersetzung des gesamten
Werkes aus dem Jahre 1835. Eine französische Übersetzung fehlte gänzlich.
Die englischen und holländischen Übersetzungen gehen vor den 2. Weltkrieg

zurück. Vor allem war die kritische Ausgabe von P. Koetschau in
GCS (22) von 1913 nicht nur oft in Frage gestellt worden, sondern ist auch
nicht mehr käuflich.

Diese Tatsache erscheint indes nicht verwunderlich, wenn man sich
etwa vor Augen hält, wie schwierig es ist, dieses Hauptwerk des größten
Theologen der griechischen Patristik herauszugeben. Allein schon die Frage,
welchen Text man einer Ausgabe bzw. der Übersetzung zu Grunde legen
soll, ist nicht leicht zu beantworten. Soll man sich mit einer etwas verbesserten

Ausgabe von Koetschau begnügen Soll man von diesem wenigstens
das Prinzip übernehmen, mit Hilfe der griechischen Fragmente und der
lateinischen Übersetzung des Rufinus möglichst den Original-Text
wiederherzustellen Soll man sich bei den schlecht überlieferten Stellen nur darum
bemühen, in etwa die Ideen des Origenes wiederzugeben? Oder darf man
sich einfach an den Text des Rufinus halten und dabei die etwas problematischen

Stellen wenigstens in den Anmerkungen bewerten - Dazu kommen
noch verschiedene andere Schwierigkeiten. Wie weit ist es tunlich, einen
Kommentar beizufügen? Welcher Bibeltext ist vorauszusetzen? Wie weit
muß man bei einer Übersetzung des lateinischen Textes den griechischen
Hintergrund berücksichtigen? Und ähnliche Fragen mehr. Umso lieber stellt
man fest, daß nun gleich von zwei Seiten, wenn auch unter verschiedenen
Voraussetzungen, moderne Ausgaben von De Principiis, veröffentlicht worden

sind, und daß von den Sources Chrétiennes eine dritte Ausgabe zu
erwarten ist.

Die erste Ausgabe von H. Görgemanns und H. Karpp will eine
Gemeinschaftsarbeit sein (vgl. S. ix f., wo der verschiedene Anteil der beiden Autoren
vermerkt wird). Als solche wurde sie unternommen, um die Ausgabe von
P. Koetschau in der Art einer editio minor zu ersetzen und mit einer modernen
deutschen Übersetzung und einem Kommentar zu ergänzen. In der
Textausgabe steht dementsprechend der lateinische Text des Rufinus und
darüber, soweit in der Philokalie erhalten, auch der griechische Text. Anders
als bei Koetschau werden hingegen die andern griechischen Überlieferungen
nur im textkritischen Apparat bzw. in einem Appendix (Anathematismen
von 543 und 553 : S. 822-830) angeführt. Eine besondere Ausnahme wird für
I, 8 gemacht, wo nach dem lateinischen Text separat die verschiedenen
griechischen Fragmente mit einer eigenen deutschen Ubersetzung angeführt
werden (S. 266-283). - Die Herausgeber dieser neuen Ausgabe haben also
nicht versucht, wie Koetschau einen zusammenhängenden Text zu konstruieren,

der dem Original möglichst nahe käme. Was Koetschau durch die
Berücksichtigung der Fragmente aus Justinian und andern Quellen zu
erreichen suchte, haben sie sich bloß für die Übersetzung vorgenommen (vgl.
S. 48). - Die Übersetzung, die dem Original möglichst nahe kommen möchte
(S. 49), gibt denn auch nur wieder, was die Herausgeber als den Text des



482 Besprechungen

Origenes selbst betrachten. So wird der Text des Rufinus, soweit er auch in
der Philokalie griechisch erhalten ist, nicht übersetzt, und es wird der übrige
Rufinus-Text im Hinblick auf die andern griechischen oder auch lateinischen
Überlieferungen (Hieronymus) übertragen. Diese Übersetzung wird im
Kommentar in den Einzelheiten noch weiter begründet. Im übrigen wird der
lateinische bzw. griechische Text durch einen kurzen textkritischen Apparat
sowie durch einen eingehenderen kritischen Anhang (S. 832-850) erklärt, und
es werden im Kommentar auch literargeschichtliche und theologische
Anmerkungen gemacht.

Dieser Doppelausgabe von De Principiis ist eine Einführung
vorangestellt, die kurz auf die Fragen eingeht, die das Leben des Origenes, die
Schrift «De Principiis», den origenischen Systementwurf auf seinem
kirchengeschichtlichen Hintergrund, die Bibelinterpretation, das Nachleben des

Origenes, die Überlieferung von «De Principiis» sowie die vorliegende
Ausgabe betreffen. Diese Einleitung zeichnet sich durch ihre Ware Sprache und
durch gründliche Sachkenntnis aus. Die vielen Hypothesen, die in bezug
gerade auf dieses Werk bestehen, werden mit großer Diskretion behandelt.
Ganz besonders gelungen findet man den Abschnitt über den Zusammenhang
von Exegese und Systematik (S. 22f.). Das systematisch angeordnete
Literaturverzeichnis, das jedoch nicht alle verwendeten Studien anführt, eine
Ubersicht über die Kapitelüberschriften (S. 851ff.), ein Verzeichnis der
Bibelstellen, ein Verzeichnis der außerbiblischen Autoren sowie ein Sachregister
runden die vorzügliche Einführung in die Gedankenwelt von De Principiis ab.

Mit all diesen Hinweisen ist zum Ausdruck gebracht, daß wir es bei der
Ausgabe von H. Görgemanns und H. Karpp mit einem äußerst nützlichen
Arbeitsinstrument zu tun haben, das seinen Platz in den «Texten zur
Forschung» wohl verdient. Für eine richtige Bewertung dieser fundamentalen
Arbeit dürfen aber die Grenzen nicht übersehen werden, die sich die Herausgeber

selbst gesteckt haben. Tatsächlich muß ihre Art, sich wenigstens für
die Übersetzung um den Originaltext zu bemühen, zum mindesten als
kompliziert, wenn nicht als problematisch erscheinen. Das kann mit drei
Beispielen etwas illustriert werden. Für I, 10 (S. 98f.) wird für die Übersetzung
gegenüber De deo des Rufinus der Überlieferung des Photius der Vorzug
gegeben und «Von dem Vater» gesetzt. In der Erklärung dazu heißt es (S.991),
es gehe im Zusammenhang um Gott in seinem Verhältnis zum All und darum
dürfe gemäß der hier vorauszusetzenden platonischen Ausdrucksweise «Vater»
stehen. Dabei meint doch gerade nach der altchristlichen Überlieferung Deus
den Vater, ob er als Ursprung des Sohnes oder als Anfang aller Dinge
verstanden wird. - «Quae imago etiam naturae ac substantiae patris ac filii con-
tinet unitatem in Princ. I, 2,6 (S. 132f.) wird übertragen: «Diese Abbild-
haftigkeit schließt auch die Einheit der Natur und des Wesens von Vater
und Sohn ein ». Selbst wenn dahinter ô(j.oo<Woç stehen sollte, geht die
Übersetzung sicher mit Rufinus über Origenes hinaus. Dazu außer der in Anm. 15

zitierten Literatur auch P. Nautin, 'Ofrooucnoç unius esse (Jérôme ep. 93):
VigChr 15 (1961) 40^-5, sowie M. Harl, Origène, Traité des Principes, 261f.,
mit dem Hinweis auf Athanasius, Ep. de deer. Nicaen. syn.: PG 25, 465). -
Wie schwierig es oft ist, gegen oder für Rufinus zu entscheiden, zeigt schließ-



Besprechungen 483

lieh die Stelle, wo auch der Sohn omnipotens genannt wird (I, 2,10: S. 148f.).
Dieser Text hat nämlich verschiedenes mit Erklärungen gemeinsam, die sich
sowohl bei Origenes (Joh.-Kommentar) wie bei Origenesschiilern finden.
Dazu meinen Artikel über die anti-arianische Auslegung von Ps. 23,7-10 bei
Ambrosius: Ambroise de Milan (Paris, Et. August. 1974) 254f.

Mit welch gutem Recht die Ausgabe von De Principiis auch anders
angefaßt werden kann, erweist sich klar in der französischen Übersetzung,
die Marguerite Harl mit ihren Mitarbeitern vorbereitet hat. Noch mehr als
die Editio minor von H. Görgemanns und H. Karpp will diese Studienübersetzung

(«traduction de travail») eine Gemeinschaftsarbeit sein (vgl. S. 16f.).
Auch als solche hat sie indes weniger hohe Prätentionen. Dessen ungeachtet
übertrifft sie unter verschiedenen Rücksichten die erste Ausgabe. Auf der
einen Seite nämlich möchte sie die Übersetzung von Rufinus vollständig und
durchgehend wiedergeben. Die andern griechischen und lateinischen
Textzeugen, von den Texten der Philokalie abgesehen, die für eine andere
Ausgabe reserviert sind, werden in einem Anhang in französischer Übersetzung
angeführt. Damit ist eine viel einfachere, aber auch klarere Lösung getroffen
worden, als dies eine doch weitgehend hypothetische Wiederherstellung des

Originaltextes sein kann. Auf der andern Seite ist die Einleitung auf das
Wesentliche beschränkt. Aber man findet darin einige sehr wertvolle
Bemerkungen über den theologischen und geistlichen Sinn von De Principiis.
Besonders nützlich sind zwei Übersichtstafeln, die eine mit den Texthinweisen

auf die antignostischen Polemiken, die andere mit der Angabe der
Texte, die es erlauben, den Plan des Werkes wiederherzustellen. Diese zweite
Übersicht ergänzt so, was vorher in konziser Weise über den Aufbau von
De Principiis gesagt worden war (S. 9f.).

Aus diesen wenigen Hinweisen ist leicht zu ersehen, daß die hier
vorgestellten Ausgaben des Hauptwerkes des Origenes sich nicht nur beide
durch hohe Qualität auszeichnen, sondern sich in vielem ergänzen. Man
kann nur froh darüber sein, daß zwei so hervorragende Arbeitsgruppen sich
gleichzeitig und mit verschiedenen Zielen an diese Arbeit herangemacht
haben. Im übrigen wäre es sehr interessant, ihre verschiedenen
Übersetzungen auch im einzelnen zu vergleichen. Basil Studer

Perrin, Michel: Lactance, L'ouvrage du Dieu créateur. - Paris: Ed. du
Cerf 1974. 456 S. in 2 Bd., mit einer Tafel. (Sources chrétiennes. 213/214.)

Auch wenn die christliche Apologetik zu allen Zeiten in der Theologie
einen breiten Platz einnahm, so gab es doch in der Kirchengeschichte
Momente, in denen sie eine besondere Aktualität besaß. Das gilt ohne Zweifel
auch vom Anfang des vierten Jahrhunderts, als die großen Verfolgungen
unter Diokletian die Kirchen heimsuchten. Es mußte gerade damals ein
brennendes Anliegen gewesen sein, zu zeigen, daß die schweren Tage, die
die Christen durchzustehen hatten, nicht sinnlos sein könnten. Darauf nun
antwortete auch Laktanz mit seiner protreptischen Schrift «De opificio Dei ».

Um Christen und Heiden den Beweis zu leisten, daß Gott nie von seiner



484 Besprechungen

Liebe zu den Menschen abläßt, sondern vielmehr diese seine Liebe in seiner
alles umfassenden Vorsehung fortwährend offenbare, entwickelte Laktanz
darin eine ganze Anthropologie. Im sinnvollen Aufbau der Menschennatur,
von Leib und Seele, sollte zur Geltung kommen, daß Gott wirklich der Vater
und Schöpfer des Menschen ist.

In der Einleitung zu seiner lateinisch-französischen Ausgabe führt
Michel Perrin in vorzüglicher Weise in diese apologetisch-anthropologische
Schrift ein. Als Altphilologe interessiert er sich dabei natürlich für die text-
und literarkritischen Fragen der Schrift. Dabei gibt er auch wertvolle
Hinweise auf Gegebenheiten, die nicht nur diese Schrift, sondern das ganze Werk
des Laktanz betreffen. So beginnt er seine Einleitung mit einem kurzen
biographischen Abriß und mit einer Diskussion der chronologischen
Probleme. Die hier gemachten Bemerkungen werden durch eine dem ersten
Band angehängte Tabelle ergänzt, die in übersichtlicher Weise die verschiedenen

Meinungen über die Chronologie der Schriften des Laktanz zusammenstellt.

Im weiteren berühren die Abschnitte über die Quellen des De opificio
Dei auch die Abhängigkeit der andern Werke von der antiken und christlichen

Tradition. Besonders beachtenswert ist ferner die gediegene Stellungnahme

zu den sog. dualistischen Zusätzen in De opificio Dei und in den
Institutiones divinae (S. 86-94). Schließlich sind auch die bibliographischen
Angaben sehr wertvoll.

Der erste Band enthält außer der Einleitung den lateinischen Text, der
gegenüber der Ausgabe von S. Brandt im CSEL viele Verbesserungen
aufweist, und eine angenehme französische Ubersetzung. Es folgt im zweiten
Band ein sehr reicher Kommentar zur ganzen Schrift. Die abschließenden
Indices umfassen die Eigennamen, die lateinischen sowie die griechischen
Wörter.

Es ist klar, daß eine Schrift wie das De opificio Dei des Laktanz nicht
leicht zu übersetzen war. Drei Beispiele mögen auf die Schwierigkeiten
hinweisen, die zu überwinden waren. Das Wort artifex wird meistens mit
artisan, zweimal wenigstens aber auch mit créateur übersetzt (S. 112 u. 152).
Andererseits steht créateur auch für fictor sowie für opifex, das selbst
wiederum in der Zusammensetzung von opifex rerum deus mit Dieu artisan de

la nature (S. 122f.) übertragen wird. - Das Wort mens weiter wird mit esprit
und mit âme wiedergegeben (S. 192-196). - Besonders kompliziert ist schließlich

die Übertragung von ratio. Wir finden dafür raison, im Sinne sowohl
von Vernunft wie Grund, structure (das einmal auch für fictio steht: S.134),
économie, fonctionnement (zusammen mit natura), organisation, logique
(zusammen mit pulchritudo), plan oder nature in der Zusammensetzung von
ratio mentis (S. 192 : übersetzt mit nature de l'âme, zu vergleichen mit S. 200,
wo ratio animae mit raison de l'âme übertragen wird).

Bei solchen Schwierigkeiten läßt sich natürlich manchmal verschiedener
Meinung sein, ob diese oder jene Übertragung treffender sei. Was mich
betrifft, würde ich z. B. weniger leicht für ratio Ausdrücke wie structure,
fonctionnement, organisation verwenden, die doch Vorstellungen
miteinschließen, die eher aus der modernen Naturwissenschaft stammen. Der
Verfasser hat sich selbstverständlich über diese Schwierigkeiten auch Rechen-



Besprechungen 485

schaft gegeben, selbst wenn seine Übersetzung nicht immer kohärent
erscheint. In den Erklärungen zu den einzelnen Stellen geht er gerade auch
auf diese Schwierigkeiten ein (vgl. 243 u. 251 über artifex, 240 über mens
und ratio, 251 über sensus atque ratio usw.). Dabei unterstreicht er u. a. den
griechischen Hintergrund der lateinischen Termini oder macht auf die
entsprechenden Wortgruppen aufmerksam. So kann sein Kommentar jedem,
der mit solchen Texten zu tun hat, eine wertvolle Hilfe sein. Das umso mehr,
als er mit dem Wortindex leicht zugänglich gemacht ist.

So haben wir es bei dieser Ausgabe des De opificio Dei des Laktanz mit
einer Arbeit zu tun, die nicht nur in die christliche Apologetik um 300,
sondern auch in die antike Anthropologie sowie vor allem in das Latein
eines christlichen Autors kurz vor der großen Väterzeit einführt.

Basil Studer

Simonetti, Manlio: La crisi ariana nel IV secolo. - Roma: Institutum
Patristicum «Augustinianum» 1975. - vn-598 S. (Studia Ephemeridis
« Augustinianum». 11.)

Schon seit geraumer Zeit hat Manlio Simonetti, Professor an der
Universität von Rom, fortwährend neue Studien über die arianische Frage
veröffentlicht. So vor allem eine Reihe von Einzelstudien über die arianische

resp. anti-arianische Exegese und über den westlichen Arianismus. Dazu hat
er auch kritische Ausgaben von Autoren besorgt, die mit der arianischen
Kontroverse mehr oder weniger direkt im Zusammenhang stehen. Darum
durfte man mit Recht erwarten, daß er auch eine umfassende Darstellung
des ganzen Fragekomplexes vorstellen werde. Diese berechtigte Hoffnung
wurde nicht enttäuscht. Im Gegenteil, weit übertroffen. In seinem «La crisi
ariana net IV secolo» hat nämlich M. S. nicht nur eine eingehende
Untersuchung der arianischen Streitigkeiten bis 381 vorgelegt, sondern auch der
kirchen- und dogmengeschichtlichen Forschung ein Handbuch verschafft,
das für jede Arbeit auf diesem Gebiet für lange Zeit grundlegend sein wird.

Wie wenig diese allgemeine Feststellung übertrieben ist, kann man
bereits aus einem kurzen Überblick über den Inhalt des Werkes ersehen.
Dieses beginnt mit einer Einleitung, in der die trinitarischen Lehren und
Diskussionen des zweiten und dritten Jahrhunderts kurz und bündig
zusammengefaßt werden. Natürlich kommt dabei die Theologie des Origenes
und ihre Einflüsse besonders zur Sprache. - Der erste Teil (S. 25-95) handelt
von den Anfängen der arianischen Kontroverse (320 ca. - 325), den darin
erscheinenden Lehrrichtungen und dem Konzil von Nizäa (325). - Im zweiten
Teil (S. 99-349) geht es um die antinizänische Reaktion unter Konstantin
(326-335), das Eingreifen des Westens (337-342), die Auseinandersetzungen
von Serdica (343) bis Sirmium (351), die Erfolge der Antinizäner im Westen
und ihre Spaltungen im Osten (353-359), die Positionen der bedeutenden
Theologen jener Zeit sowie um die Konzilien von Rimini (359), Seleucia (359)
und Konstantinopel (359). - Der dritte Teil (S. 353-552) befaßt sich mit dem

Anfang einer neuen Phase der Kontroverse (361-363), mit dem Widerstand



486 Besprechungen

der Arianer und der Uneinigkeit der Anti-Arianer (364-369), mit den
Auseinandersetzungen zur Zeit des Basilius von Cäsarea, mit dem Niedergang
des Arianismus im Westen (374-380) und im Osten (379-380), um die
wichtigsten trinitarischen Auffassungen jener Zeit und endlich um die Konzilien
von Konstantinopel und Aquileia (381). - Es folgt eine Zusammenfassung
(S. 554-567), die besonders die soziologischen, kulturellen und politischen
Hintergründe der arianischen Kontroverse nochmals herausstellt. Das ganze
Werk findet seinen Abschluß in einem Verzeichnis der Schriftstellen sowie
in einem Namen- und Sachregister.

Die Stärke dieser hier kurz skizzierten Darstellung liegt vor allem in
drei Punkten. Einmal wird jedes Kapitel mit einer sehr sorgfältigen
Zusammenstellung der diesbezüglichen Quellen und diese betreffenden
wichtigsten Studien eröffnet. Allein diese bibliographischen Angaben würden dem
Verfasser den verdienten Dank eines jeden Benützers seines Werkes sichern. -
Weiter werden die meist sehr verwickelten Geschehnisse der arianischen
Kontroverse mit gründlicher Sach- und Literaturkenntnis und zugleich
übersichtlich und sehr abgewogen dargestellt. Besonders hervorzuheben ist in
dieser Hinsicht, wie der Verfasser in weitgehend origineller Weise die Par-
teiungen auf dem Konzil von Nizäa herausarbeitet, wie er den entscheidenden

Beitrag der Leute um Basilius von Ancyra (der sog. Homöusianer) für
die Beilegung des arianischen Streites wertet, aber auch wie nuanciert er
die einst so dornige Liberius-Frage behandelt. - Schließlich umfaßt jeder
der drei Teile ein Kapitel, in dem die trinitarischen Lehren der an der
Kontroverse beteiligten Autoren zur Darstellung kommen. Diese Übersichten
(«Prospektive dottrinali») lassen sogleich erkennen, wie vertraut der
Verfasser mit den theologischen Schriften des vierten Jahrhunderts ist.
Vielleicht verdient dabei die vorzügliche Einführung in die Gedankenwelt des

Hilarius von Poitiers (S. 298-312) ein ganz besonderes Lob.
Zur richtigen Beurteilung dieser sicher fundamentalen Darstellung der

arianischen Krise im vierten Jahrhundert sind jedoch auch die Grenzen im
Auge zu behalten, die der Verfasser sich selbst gesetzt hat. Einerseits interessiert

er sich nicht für eine weitere theologische Wertung der damaligen
Lehrentwicklung (vgl. bes. S. 519). Dementsprechend müht er sich nicht, die
Auffassungen, die sich im Laufe des vierten Jahrhunderts als orthodox
durchgesetzt haben, an den Ergebnissen der modernen Exegese zu messen. Ebenso
wenig stellt er sich die Frage, was die damals getroffenen Entscheidungen
für einen Christen von heute zu bedeuten haben. Auch wenn klar
durchscheint, auf welcher Seite er selbst steht, kümmert er sich selbst nicht um
eine theologische Vertiefung. Das mag bedauerlich sein. Zum wenigsten hätte
man einen Hinweis auf die Nivellierung des Heilswirkens der göttlichen
Personen erwartet, die durch den Kampf um die Gleichwesentlichkeit des
Sohnes und des Geistes mit dem Vater erfolgt ist. Doch ist auch zu begreifen,
daß der Verfasser, der vor allem Historiker sein will, sich diese Beschränkung
auferlegt hat. - Andererseits klammert M. S. im allgemeinen die eigentlich
christologischen Gesichtspunkte aus seiner Darstellung aus (vgl. S. 245, 251f.,
268, 368 f., 461 usw.). Ihm geht es um das Verhältnis von Vater und Sohn

resp. um das zwischen dem Vater, Sohn und Geist, aber nicht um die Person



Besprechungen 487

und das Werk des Erlösers. Diese Beschränkung scheint mir problematischer
zu sein. Gewiß haben bis 380, vor allem vor 362, die Bischöfe und Theologen
selbst sich in erster Linie mit der Trinität als solcher befaßt. Doch konnten,
ja wollten sie die Frage der Inkarnation des Wortes nicht aussschließen.
Das zeigt sich einmal im Bereich der Exegese der Schrifttexte, wie Jes 53,8
oder Joh 14,28. Die darin verwendete sog. kanonische Regel schloß
notwendigerweise sowohl das Verhältnis von Vater und Sohn wie das
Verhältnis von Göttlichem und Menschlichem in Christus in sich. - Ebenso,
besonders nach 360, verläuft die Entwicklung der trinitarischen und christo-
logischen Terminologie weitgehend parallel. So kann man die Geschichte des

ôjxooiWoç viel besser verstehen, wenn man auch das ôjiocxicrtoç f)[xïv
mitberücksichtigt. Die Erarbeitung des Personbegriffes, sowohl in der Form von
ÙTvôaraaiç wie in jener von persona, ja selbst in jener von res, erhellt gerade
auch aus den eigentlich christologischen Diskussionen. - Schließlich hing
die Entfaltung des trinitarischen Dogmas bekanntlich immer auch von dem
ab, was man unter dem von Christus gebrachten Heil verstand, oder auch
von der Art, wie man sich das Verhältnis zu dem in Jesus gegenwärtig
gewordenen Gott dachte (Vergöttlichung - Nachfolge des gehorsamen Jesus).
Im übrigen konnte sich der Autor selbst diesem notwendigen Zusammenhang

nicht entziehen. Obwohl er sich auf die trinitarische Fragestellung
beschränken möchte, kommt er immer wieder auch auf die Christusfrage zu
sprechen (vgl. S. 196, 205, 232, 245, 281", 294, 429, 468 ff. usw.). In diesem

Zusammenhang kann auch noch erwähnt werden, daß es anachronistisch
wirkt, vor 390 in bezug auf die Christologie von antiochenischer Tradition
zu sprechen (vgl. S. 369 f., 458 f.) ; denn die antiochenische Christologie hat sich
erst gegen Ende des Jahrhunderts im Gegensatz zu Apollinaris von Laodizäa
entwickelt (vgl. A. Grillmeier, Christ in Christian Tradition2, 418). Selbst
die Stellungnahme des Eustathius von Antiochien zur Frage der Seele Jesu
muß vielleicht später angesetzt werden, als es gewöhnlich geschieht, d. h.
nach 362 (vgl. A. Grillmeier, op. cit., 239).

Endlich stellt natürlich ein umfassendes Werk wie das hier vorliegende
nicht nur einen Abschluß der bisherigen Forschung dar. Es faßt nicht nur
die bisher erreichten Ergebnisse zusammen, sondern läßt auch manche Frage
offen oder regt gar zu neuen Fragen an. So kann man sich in bezug auf die
Quellen fragen, ob nicht bei späteren Autoren wie Cyrill von Alexandrien
oder Augustinus einiges zu finden wäre, das für die Abklärung der
trinitarischen Lehrentwicklung des vierten Jahrhunderts nützlich sein könnte.
Sicher hat der erste in seinen trinitarischen Werken viel altes Material
verwertet. Er zögert selbst nicht, eine Erklärung von Joh 16,15 («Alles, was der
Vater hat, gehört auch mir») zu übernehmen, nach der der Sohn 8poi6ç tc
xal l'aoç xarà xà 7ràvxa tcô qràaonm genannt wird (Thesaurus, 11 : PG 75, 157).
Wahrscheinlich könnte man gerade von Cyrill her erklären, warum das

ôpooûtnoç zuerst nur vom Sohn gegenüber dem Vater, dann auch vom Geist
gegenüber Vater und Sohn und schließlich von der Trinität ausgesagt wird.
Ähnliches gilt von Augustinus, besonders von den ersten Büchern von De
Trinitate. Jedenfalls hat nicht nur Ambrosius, wie der Verfasser meint
(S. 525), Bedenken gehabt, mit persona das Unterscheidende in der Trinität



488 Besprechungen

auszudrücken. Augustinus hat gerade über diese Schwierigkeit eine ganze
Abhandlung geschrieben (Trin. VII, 4,7-6,11). - Bei verschiedenen Gelegenheiten

kommt die Theologie der Namen (ènlvoiai) zur Sprache. So im Blick
auf Athanasius (S. 269) und auf die Auseinandersetzung der Kappadokier
mit Eunomius (S. 465). Eigenartigerweise wird dabei nicht weiter untersucht,

wie weit diese Problematik (bes. die Unterscheidung der zwei
Kategorien von Namen durch Basilius) von der Theologie des Origenes her
bestimmt worden ist. - Im Zusammenhang mit der Theologie des Hilarius ist
auch die Rede von der Personhaftigkeit des Heiligen Geistes. Offensichtlich
um zu betonen, daß die Trinitätslehre des Bischofs von Poitiers weniger
entwickelt ist, wird dabei festgestellt, dieser habe den Geist noch nicht als
Person, sondern nur als res definiert (S. 310). Müßte man aber nicht bei
diesem vielleicht singulären, aber klar doxologischen Text (Trin. XII, 55 f.)
sich fragen, ob nicht gerade res bei Hilarius, wie schon bei Tertullian, gerade
Person bedeutet (vgl. Trin. VII, 25 IX, 3). Ganz abgesehen davon, daß in
jenem Schlußgebet von De Trinitate nicht nur der Geist, sondern auch der
Sohn als res des Vaters und nicht als persona hingestellt wird. - Endlich
könnte man auch die Frage nach dem Ursprung der Formel pda oùala - xpsiç
fiTroardasiç weiterführen, und zwar in einem doppelten Sinne. Einmal steht
immer noch nicht fest, wann diese Formel zum ersten Mal ausdrücklich (wie
z. B. in den Akten von Konstantinopel : vgl. S. 540 f.) verwendet worden
und nicht bloß zur Unterscheidung des Gemeinsamen und des Besonderen
in der Trinität (wie z. B. bei Basilius) vorausgesetzt wird (vgl. dazu S.

Gonzalez, La formula pta ouata xpsïç ùxoaxâaE'.ç in san Gregorio de Nisa, Rom
1938, wo wichtiges Material zur Frage zusammengestellt ist). Auf der andern
Seite befriedigt die Hypothese des neuplatonischen Ursprungs der Formel,
für die auch der Verfasser plädiert, nicht (S. 513 f.). Auch wenn im Text
des Porphyrius, den Didymus und Cyrill zitieren, zwischen oùaiœ und 6tx6a-

xaaiç unterschieden wird, wird uTiôaxaaiç nicht als das Eigentümliche näher
bestimmt. Dazu ist darin keineswegs klar, ob die oùaîa Gottes wirklich als
das den drei Hypostasen Gemeinsame zu verstehen ist. Darum scheint es

mir viel besser, wie M. S. selbst auch andeutet (S. 519), den entscheidenden
Anstoß zur Entwicklung der Formel im kappadokischen Sinn in der stoischen
Logik zu suchen (vgl. dazu das Material bei L. Scipioni, Ricerche sulla
cristologia del«Libro di Eraclide» di Nestorio [Freiburg i. Ue. 1956], 98-106).
Im übrigen finde ich es schade, daß ep. 38 von Basilius nicht mehr benützt
worden ist. Auch wenn dieser Brief heute wohl endgültig Gregor von Nyssa
zuzuschreiben ist (vgl. CPG 2900), muß er doch für die Frage als grundlegend

angesehen werden.
Wenn die großangelegte Untersuchung von M. S. über die arianische

Krise im vierten Jahrhundert zu einem für wohl lange Zeit unentbehrlichen
Arbeitsinstrument geworden ist, dann ist das natürlich in erster Linie dem
Verfasser selbst zu verdanken. Aber auch der Verlag des «Augustinianum»
verdient unsern Dank. Nicht nur weil er dieses monumentale Werk
übernommen, sondern auch weil er ihm eine so vorzügliche Form gegeben hat.

Basil Studer



Besprechungen 489

Schäublin, Christoph: Untersuchungen zu Methode und Herkunft der
antiochenischen Exegese. - Köln-Bonn: Hahnstein 1974. 179 S. (Theo-
phaneia. 23.)

Unter dem Titel «Untersuchungen zu Methode und Herkunft der
antiochenischen Exegese» bringt der Verfasser in seiner 1967 vorgelegten Dissertation

vier Themenkreise zur Darstellung: Diodor von Tarsos und sein
Kommentar zum Oktateuch (einschließlich die Herkunft der sog.
Problemkommentare) - Die Topik des Kommentarprologs (mit bes. Berücksichtigung

der Kommentare zu den Psalmen und zum Buche Hiob) - Die
Kommentartechnik Theodors von Mopsuestia (Hauptstück der Untersuchung) - Zur
Frage, warum die antiochenische Exegese die Erfüllung der atl. Prophezeiungen

innerhalb des AT selbst gesucht hat. Der Behandlung dieser Fragen
werden ein Literaturverzeichnis, einige Vorbemerkungen über die Anfänge
der antiochenischen Schule sowie über Diodor und Theodor und ein
einleitendes Kapitel über die bisherige diesbezügliche Forschung vorangestellt.
Eine kurze Zusammenfassung und ein Stellenregister beschließen die
Untersuchung.

Bei der Lektüre dieser angenehm geschriebenen Arbeit wird dem Leser
sogleich auffallen, wie sorgfältig der Autor an die Fragen herangeht, die er
sich gestellt hat. Mit gründlicher Sachkenntnis und immer durch entsprechende

Textverweise abgesichert, charakterisiert er die exegetische Eigenart
der von ihm ausgewählten Schriften. Dabei gelingt es ihm vor allem, den
Zusammenhang dieser Form von christlicher Exegese mit den antiken
Schultraditionen in eindrücklicher Weise zu dokumentieren.

Weniger wird ein fachkundiger Leser von der Art und Weise überzeugt
sein, wie der Verfasser die von ihm berücksichtigten exegetischen Schriften
in den größeren Zusammenhang der Exegese-Geschichte einordnet und wie
er im besonderen ihre ohne Zweifel charakteristischen Züge als antiochenische
Exegese von andern exegetischen Traditionen, zumal der alexandrinischen,
abhebt (vgl. S. 94, 108, 148f., 166). Es mag schon auffallen, daß unter dem
ziemlich allgemein gehaltenen Titel «Untersuchungen zu Methode und
Herkunft der antiochenischen Exegese» praktisch nur Theodor von Mopsuestia
zum Zuge kommt. Gewiß bezieht der Verfasser auch den Kommentar des
Diodor zum Oktateuch in seine Untersuchung mit ein. Aber er stellt
ausdrücklich fest, daß die darin verwendete Frage- und Antwort-Methode nicht
typisch antiochenisch sei (S. 54). Noch eigenartiger berührt uns die Art und
Weise, wie die antiochenische Exegese abgegrenzt wird. Auf der einen Seite
erscheint Theodoret, der sonst zur antiochenischen Exegeten-Schule
gerechnet wird (S. 11), als Gegner der den messianischen Sinn des AT
einschränkenden Exegese Theodors (S. 2913). Auf der andern Seite wird die
Ähnlichkeit der Exegese des Athanasius mit derjenigen der Antiochener
zugestanden (S.72). Noch schwerer wiegt der Umstand, daß der Autor wohl
beständig die antiochenische der alexandrinischen Exegese gegenüberstellt,
aber sich in keiner Weise bemüht, die Eigenart der alexandrinischen Exegese
zu umschreiben, und nicht einmal angibt, welche Exegeten er dazu rechnet.
Als alexandrinische Exegese scheint er jene Schriftinterpretation zu betrach-



490 Besprechungen

ten, die in einem Fragment Diodors als allegorische der historischen
gegenübergestellt wird (vgl. S. 84). Doch es ist klar, daß die beiden exegetischen
Tendenzen viel differenzierter unterschieden werden müssen. Von den
zeitgenössischen Vertretern der alexandrinischen Richtung wird nur Didymus
berücksichtigt. Aber auch er nur sehr summarisch (S.114f.). Von Cyrill
hingegen kein Wort. Dabei steht er auch als Exeget den Antiochenern nur wenig
nach. So kann man sich über die viel zu allgemeinen Gegenüberstellungen
von antiochenischer und alexandrinischer Exegese nicht weiter wundern.
Gewiß wird man mit dem Verfasser in der Beurteilung der Einzelzüge der
Exegese Theodors von Mopsuestia einig gehen. Doch bleiben seine
allgemeinen Feststellungen soweit fraglich, als sie nicht durch den Vergleich der
antiochenischen Exegese, d. h. der Exegese Theodors, mit andern
exegetischen Traditionen abgestützt sind. Im besonderen steht der Zusammenhang

jener Exegese mit der antiken Interpretationspraxis nicht in seinem
wahren Werte fest, da nicht in Betracht gezogen wird, wie weit ein
ähnlicher Zusammenhang auch für Cyrill von Alexandrien und schon lange vorher

für Origenes anzunehmen ist. Im übrigen ist auch die Beschränkung auf
die atl. Exegese als höchst problematisch anzusehen (S.13); denn gerade in
der Behandlung der ntl. Texte, die für eine Wort-Exegese offener sind, zeigt
sich, daß die verschiedenen exegetischen Richtungen um 400 einander viel
näher stehen, als man gemeinhin anzunehmen geneigt ist.

Der Mangel an exegese-geschichtlicher Weitsicht, der dem mehr
allgemeinen Urteil viel an Wert nimmt, erklärt sich zum Teil daraus, daß der
Verfasser grundlegende neuere Arbeiten zur Exegese-Geschichte für seine

Untersuchung nicht herangezogen hat. Es sei nur auf die folgenden Titel
verwiesen : A. Kerrigan, S. Cyril of Alexandria interpreter of the Old Testament,

Rom 1952. - G. Bouwman, Des Julian von Aeclanum Kommentar
zu den Propheten Osea, Joel und Arnos, Rom 1958. - R. Gögler, Zur Theologie

des Biblischen Wortes bei Origenes, Düsseldorf 1963 (wichtig für den
Zusammenhang der origenischen Exegese mit der Antike). - C. Andresen,
Zur Entstehung und Geschichte des trinitarischen Personbegriffes : ZNW 52

(1961) 1-39 (nützlich für die Anfänge der sog. prosopographischen Exegese -
vgl. S. 85-88). - Andere Studien, die dem Autor noch nicht zur Verfügung
gestanden haben, wären heute für das Thema auch noch einzusehen, wie
z. B. P. R. Ackroyd (Ed.), The Cambridge History of the Bible, I. From
the Beginnings to Jerome, Cambridge 1970. - R. Schlieben, Cassiodors
Psalmenexegese (Zusammenhang christlicher Theologie mit antiker
Schulwissenschaft), Diss. Tübingen 1970. - W. A. Bienert, «Allegoria» und «

Anagoge» bei Didymus dem Blinden, Berlin 1972. - R. A. Greer, The Captain
of our Salvation. A Study of the Patristic Exegesis of Hebrews, Tübingen
1973. - H. Marti, Übersetzer der Augustin-Zeit, München 1974.

Gewiß wird man Verständnis dafür haben, daß eine so schwierige
Untersuchung wie die vorliegende in engern Grenzen gehalten werden möchte.
Doch diese Beschränkung sollte auch im Titel klar zum Ausdruck kommen.
Vor allem müßten allgemeinere Urteile, wie «typisch antiochenisch»,
entweder auf einer breiteren Vergleichsbasis beruhen oder dann vermieden
werden. Das soll allerdings im vorliegenden Fall nicht heißen, daß die gründ-



Besprechungen 491

liehe Untersuchung der Zusammenhänge der Exegese Diodors und Theodors
mit der antiken Schultradition nicht auch für die Beurteilung anderer christlicher

Exegeten, sei es griechischer oder lateinischer, sei es vor oder nach
400, wichtige Ergebnisse enthalte. Basil Studer

Einhorn, Jürgen W.: Spiritalis unicornis. Das Einhorn als Bedeutungsträger

in Literatur und Kunst des Mittelalters. - München : Fink 1976. 527 S.

und Abbildungen. (Münstersche Mittelalter-Schriften. Bd. 13.)

Der beherrschende Eindruck, den das Werk auf den Leser, ja selbst auf
den flüchtigen Betrachter macht, ist der der Fülle. Es steht außer Zweifel:
man kann zu diesem Thema nichts Vollständigeres, nichts Genaueres, nichts
Ausführlicheres bringen als Jürgen Einhorn in seiner sehr umfangreichen
Untersuchung. Daß der Verfasser von seinem Namen her persönliche
Beziehungen zum Stoff hatte, verschweigt er nicht (Vorwort), und daß er der
geheimnisvollen Anziehungskraft des (obwohl oder weil) real nie anzutreffenden

einhörnigen Wesens erlegen ist, beweist sein Buch, das man eher als
Lebenswerk denn als Dissertation einstufen möchte.

Die Einleitung schafft Klarheit über die Absicht der Untersuchung.
Der Schwerpunkt ist nicht Aufzählung, sondern Interpretation, und zwar
Interpretation der typisch-antitypischen Bedeutung des Einhorns. Das kann
nicht ohne die theologischen Grundlagen der entsprechenden Ausdrucksformen

in Literatur und darstellender Kunst des Mittelalters geschehen.
Die Wechselwirkung von Wort und Bild erlaubt, beide zueinander in
Beziehung zu setzen und teilweise auseinander zu erklären. Literatur und
Bildkunst stellen insgesamt einen «einheitlichen Kosmos» der Bedeutungen dar.
Diese enge Verflechtung von Wort und Bild wird in der gesamten
Untersuchung aufgezeigt und methodisch ausgewertet.

Der Stand der Forschung und die Ursprungsfrage werden im I. Teil der
Abhandlung bearbeitet, wobei ein altorientalischer und ein indischer
Ursprung sowie die chinesisch-japanische Überlieferung dargestellt werden.
Die Studie selbst befaßt sich nur mit den Zeugnissen des abendländischen
Raumes.

Der II. Teil arbeitet die drei Hauptquellen des Einhorn-Signums auf:
die Septuaginta (später die Vulgata), die exegetischen Ausführungen der
Väter und der griechische (später der lateinische) Physiologus. Dabei werden
die vielfältigen und verschiedenen Sinnbezüge des Einhorns bereits
dargelegt. Bibel: der Doppelaspekt von göttlicher Macht und widergöttlich-
bedrohlicher Gewalt (das tertium comparationis liegt in der urwüchsigen
Kraft des Tieres) ; die medizinische Heilkraft des Homes. Patristische Zeugnisse

: die Einzigkeit des Homes wird Symbol für Christus, den eingebornen
Gottessohn, für die Anhänger des einen Gottes und für die Einheit des Glaubens;

das Horn in seiner steilen Stellung wird zum Sinnbild des Kreuzes,
aber auch des Hochmuts der Gottesfeinde und des Teufels. Der Physiologus
(alle Versionen) hat eine Zweiteilung von Naturbericht und Allegorese,
verbunden durch das «Sic et dominus noster Jesus Christus, spiritalis unicornis»,



492 Besprechungen

das der Verfasser zum Motto seiner Arbeit gemacht hat. Der Naturbericht
überliefert die Eigenschaften und Lebensweise des Tieres : klein von Gestalt,
grimmig, wild und von keinem Jäger einzufangen. Nur von einer Jungfrau,
die allein im Walde weilt, kann es bezähmt werden, indem es, von ihr
angezogen, auf ihren Schoß springt, sich beruhigt und einschläft. Hierauf wird
es vom Jäger gefangen, in den Palast des Königs gebracht oder getötet.
Diese Fangszene wird zum wichtigsten Sinnbezug des Einhorn-Signums in
den weiteren Ausfächerungen. Vorerst werden aber noch in einem 4.
Abschnitt des II. Teils durch Bibel und biblische Exegese angeregte Text- und
Bildzeugnisse aufgearbeitet.

Der III. und zentrale Teil des Werkes erarbeitet auf 150 Seiten die
vielen Ausfächerungen des Einhorn-Signums auf der Grundlage der erwähnten

drei Hauptquellen. Als literarische Zeugnisse werden vorzugsweise
volkssprachliche Texte beigebracht. Das Einhorn scheint auf in den zahlreichen
Psalmenübersetzungen des Früh-Mittelalters, in den mittelhochdeutschen
Bibeldichtungen, in den Bild- und Wortdokumenten zu Paradies und Sündenfall,

in Enzyklopädien und Reiseberichten (z. B. Marco Polos), im Alexanderroman.

Dabei weisen die literarischen Zeugnisse dem Einhorn durchwegs
christologisch-allegorische Bedeutung zu, die Bildzeugnisse dagegen sehen
das Einhorn mehr als Tier unter Tieren und zweifeln auch nicht an der
realen Existenz des Einhorns. Hierauf wird der größte Bedeutungskomplex :

das Einhorn als Partner der Frau bearbeitet, zunächst, wie sich das Tier der
Jungfrau ganz allgemein zuwendet, sodann wie es im mariologischen Motivkreis

in der Menschwerdung Gottes als christologischer Bedeutungsträger
erscheint. Solche Zeugnisse sind zu lesen in den volkssprachlichen Fassungen
des Physiologus und der Bestiarien, in den Enzyklopädien und Summen,
in Verserzählungen und Chroniken, in der höfischen Minnedichtung und dem
höfischen Roman ; zu betrachten in der Bildkunst in den Motiven der
weltlichen Minne, als Attribut der Keuschheit, im Bildprogramm des Physiologus

und des typologischen Bilderkreises. Zu den Bildzeugnissen ist
festzuhalten, daß aus der Darstellung selten zu ersehen ist, ob es sich um weltliche

Minne oder eine religiös-allegorische Bedeutung handelt. Es ist ein
berechtigtes Anliegen des Verfassers, fortwährend den Verweisungscharakter
der mittelalterlichen Zeugnisse in Erinnerung zu rufen: entweder/oder-Ent-
scheidungen bezüglich geistlich/weltlich sind nicht zulässig, das unablässige
Spiel zwischen heiter und ernst, weltlicher Minne und geistlicher Allegorie
gehört zu ihrem Wesen.

Im christologisch-mariologischen Motivkreis erhält die Jagdszene eine

tiefsinnige Bedeutung, wobei die Motive sich in den verschiedenen
Zeugnissen z. T. überschneiden. Gottvater als Jäger des Unicornis Christus, der
aus Liebe seinen eingebornen Sohn in die Wüste dieser Welt jagt; Christus,
der regelrecht gejagt wird und in den Schoß Mariens flüchtet (Inkarnation) ;

der schonungslos von Jägern getötet wird (Passion); der sich verwunden
läßt aus Liebe von seinen Freunden (nicht von den 'bösen Juden'). In der
mystischen Vertiefung vieler Zeugnisse weitet sich das Thema aus : Die
Verkündigung durch Gabriel wird als allegorische J agd dargestellt, wobei Maria
bzw. die Sponsa Christi oft im hortus conclusus dargestellt wird, oft auch



Besprechungen 493

in Verbindung mit typologischen Symbolen des Alten Testamentes. Das
Spielen Gottes mit dem Menschen unter dem Signum der Einhornjagd
gelangt hier auf lieblich-ernste Art zur Darstellung. In diesen Kreis gehört
auch die geistliche Seele als Jagdhund auf der Spur des Einhorn-Christus;
ebenso das Hohelied-Thema «Vulnerasti cor meum, soror mea, sponsa» auf
das Einhorn bezogen. Der Verfasser betont bei diesen Darlegungen (und
belegt es auch), daß das Motiv der Einhorn-Jagd keineswegs nur 'Literatur'
geblieben, sondern daß jenes im Volk stark verwurzelt gewesen sei.

Zum Schluß des III. Teils wird das Einhorn-Signum in seinen
hervorstechenden Eigenschaften dargestellt, die als Motivgrundlage in Parabeln,
Tierepen, Fabeln, pharmazeutischen und heraldischen Zusammenhängen
aufscheinen: das Einhorn als Gleichbild des Todes, der Streitlust, des Hochmuts;

sein Horn besitzt entgiftende Kraft; die Summe seiner guten
Eigenschaften macht es zum Wappentier.

Neben all diesen Eigenschaften, man erinnere sich auch der von den
Vätern erkannten, bleibt doch die tiefste Bedeutung jene im Motivkreis
Einhorn und Jungfrau. Der Rezensent glaubt auf etwas vom Kostbarsten
des Buches hinzuweisen, wenn er die starke Aussagekraft dieses Signums
bestaunt, die der Verfasser vortrefflich hervorhebt (S. 218) : Im Bereich der
weltlichen und der geistlichen Minne tritt das Einhorn nicht in erster Linie
als Träger bestimmter festliegender Eigenschaften auf, sondern als handelndes

Wesen, das eine Veränderung erfährt: es wird von der Jungfrau
angezogen oder nimmt seine Zuflucht zu ihr, legt seine Wildheit ab, erleidet den
Liebestod oder geht inkarnatorisch in den Schoß Mariens ein. Die eigentliche

Sinnmitte des Jungfrau /Einhorn-Motivs liegt in Begegnung und
Verwandlung.

Die Früchte des Buches sind aber noch nicht erschöpft, in einem letzten
Abschnitt 'Synthese' faßt J. Einhorn wichtige Ergebnisse des
Forschungshintergrundes zusammen. Besonders wichtig erscheint dem Rezensenten der
Hinweis auf die Polyvalenz der Bedeutung des Einhorn-Signums in Bild-
und Textzeugnissen. Die Gegensätzlichkeit von Gut und Bös, ob sie nun in
ein und demselben oder in verschiedenen Wesen Gestalt gewinnt, besitzt
einen festen Platz in der geistigen Welt des Mittelalters. Die Ausführungen
zum Problem des Archetypischen weisen gescheit und überzeugend Irrtümer
in besonders jüngeren Publikationen zum Thema zurück. Als Letztes gibt
der Verfasser einen Ausblick in die Zeugnisse der Neuzeit (ca. ab 1530), die
das Einhorn darstellen.

Nach all diesen Ergebnissen befindet sich der Leser noch nicht in der
Mitte des Buches. Es folgt der Anhang mit der sehr hilfreichen Synopse der
Einhorn-Kapitel der lateinischen Physiologus-Versionen. Dann beginnt das

erschöpfende Verzeichnis der Bild-Denkmäler, wo jedes Denkmal aufs
genaueste nachgewiesen ist mit Standort, Titel, Zeit, evt. Urheber, Beschreibung

und Literatur. Die Aufzählung geschieht nach Thema und
Kunstmaterial. Es folgen vier Literaturverzeichnisse und sechs Register. Auf den
letzten Blättern findet der Leser 174 vorzügliche Abbildungen auf Kunstdruck,

die er sich während der ganzen Lektüre beständig zu Gemüte führt.
Es ist eingangs bemerkt worden, daß sowohl Vollständigkeit wie Exakt-

32



494 Besprechungen

heit diese Forschungsarbeit kennzeichnen. Man könnte in jedem Kapitel
zahllose Beispiele für die fast bedrückende Fülle der Belege, für die minutiöse

Genauigkeit der Nachforschungen und Angaben anführen. Zwei
Beispiele : S. 25 ff. werden 2 % Seiten lang im Kleindruck Dokumente aufgeführt,
die in der wissenschaftlichen Literatur irrtümlicherweise häufig als Einhorn-
Darstellungen bezeichnet werden und es in Wirklichkeit nicht sind. Auf
S. 245 wird im Zusammenhang mit dem Einhorn in der Pharmaziegeschichte
das pulverisierte Horn erwähnt, das man den Speisen beimischte. Dies sei

so häufig bezeugt und behandelt worden, daß man sich hier ersparen könne,
Bekanntes zu wiederholen. Daraufhin aber holt der Verfasser zu einer
Anmerkung aus: «Einige Belege», worauf er eine knappe Seite lang im Kleindruck

Literaturangaben ausbreitet. Für die immense Forscherarbeit zeugen
auch die Abbildungen, deren Originale der Verfasser zum großen Teil selbst
nachgereist ist, sowie die S. 203 wiedergegebene erstmalig gedruckte
Handschrift zur Verkündigung Gabriels als allegorische Jagd.

Bei diesem Reichtum der Belege und angesichts dieser Ausführlichkeit
der Darlegung drängt sich dem Leser denn doch die Frage auf nach dem
letzten Sinn eines solchen Werkes. Man erlaube dem Rezensenten zu fragen,
ob sich für dieses doch recht ausgesuchte Thema ein solcher Arbeitsaufwand
rechtfertigt, ob all die wertvollen Erkenntnisse des Buches erst auf dem
Hintergrund dieses Riesenapparates möglich waren. Freilich, die Literaturhistoriker

(z. B.) sehen diese Problematik allzuklar und hinterfragen oft
genug den Sinn und 'Sitz im Leben' ihres eigenen Tuns. Das soll hier keineswegs

gemeint sein, sondern lediglich die Ausweitung und Spezialisierung der
Forscherarbeit im vorliegenden Werk.

Raphaela Gasser OP


	Besprechungen

