
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: "Fundamentaltheologie" im frühen 18. Jahrhundert?

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

« Fundamentaltheologie »

im frühen 18. Jahrhundert

Bemerkungen zum Gebrauch der Termini «scholastische»,

«positive» und «Fundamentaltheologie», insbesondere bei

Pierre Annat

Im Aufsatz «Erwägungen zur Fundamentaltheologie»1 haben wir
versucht, einige Aspekte der Entstehung dieser Disziplin etwas aufzuhellen

2. Unter anderem konnten wir, ausgehend von dem 1859 erschienenen

«Leitfaden für Vorlesungen über allgemeine Einführung in die
theologische Wissenschaft... als erster Teil der Fundamental-Theologie» von
J. N. Ehrlich 3, den Buchtitel «Fundamentaltheologie» weiter
zurückverfolgen bis zu I. L. Guzmics' «Theologia Christiana fundamentalis»

von 1828 4. W. Pannenberg erwähnt in seinem Werk «Wissenschaftstheorie

und Theologie» als frühesten Beleg für den Gebrauch des

Terminus «Fundamentaltheologie» einen Text von Petrus Annatus aus
dem Jahre 1700 5. Auf diesen wertvollen Hinweis möchten wir - gewissermaßen

als Nachtrag zu unserem Artikel - mit den hier folgenden Bemerkungen

etwas näher eingehen.

1 FZPhTh 24 (1977) 291-365.
2 A. a. O. 293-301. Im übrigen stützten wir uns auf die grundlegende

Untersuchung von G. Ebeling : Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie,

ZThK 67 (1970) 479-524; die historischen Nachforschungen 484-509.
3 Vgl. FZPhTh 24 (1977) 293-295, Anm. 12. Vgl. dazu das soeben erschienene

Buch von E. Mann : Idee und Wirklichkeit der Offenbarung, Methode und Aufbau
der Fundamentaltheologie des Güntherianers J. N. Ehrlich (1810-1864), Wien 1977.

4 Vgl. a. a. O. 296, Anm. 21.
5 W. Pannenberg: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a. M.

1973, 418, Anm. 794; vgl. 242, Anm. 490.



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 461

Pierre Annat [= Annatus]6 sagt in seinem «Apparatus ad positivam
Theologiam methodicus»7 von der «positiven Theologie», diese werde

6 Neffe von François Annat, einem der bekanntesten Jesuiten und Janse-
nistengegner des 17. Jahrhunderts. Pierre Annat ist 1638 in Villecomtal (Diözese
Rodez) geboren und 1715 in Paris gestorben. Er war zunächst in Toulouse Professor
für Philosophie, trat dann in die Kongregation der Säkularpriester der christlichen
Lehre («Doktrinarier») ein und wurde 1694 Generaloberer dieser Kongregation.
Sein theologisches Hauptwerk erschien 1700 in Paris, kam 1714 auf den Index der
verbotenen Bücher («donec corrigatur») und erfuhr (nach Überarbeitung) eine
große Verbreitung durch zahlreiche Neudrucke in Italien und Deutschland. Vgl.
D. Gla: Repertorium der katholisch-theologischen Literatur I /1, Paderborn 1895,6;
H. Hurter : Nomenciator literarius theologiae catholicae IV, Innsbruck 1910, 736f. ;

Encyclopédie «Catholicisme» I, Paris 1948, 584.
7 Im folgenden zitiert nach der 9. Ausgabe: Apparatus ad positivam

Theologiam methodicus, in quo jam reviso, multumque ditato, clara, brevis et expedita
delineatur idea positivae et scholasticae Theologiae, Scripturae sacrae Editio
nona expurgata, et nunc primum Indicibus locupletata, 2 Bde, Venedig: Typo-
graphia Balleoniana 1766, t. I, xn-360 S. ; t. II, 273 S.

Bei unseren Nachforschungen stießen wir auf die Angaben folgender
Editionen (die von uns kontrollierten mit Hinweisen in Klammern): Paris 1700, 1705;
Venedig 1717, 1725; Würzburg 1726; Venedig 1744; Bamberg-Frankfurt-Leipzig
1765 («Editio tertia in Germania» bei T. Göbhardt) ; Venedig 1766 («Editio nona»)
und 1775.

Zum Titel «Apparatus» vgl. G. Calixt: Apparatus theologicus, Helmstedt
1628; M. Gerbert: Adparatus ad eruditionem theologicam, St. Blasien 1754. Mit
«Apparatus» ist also dasselbe gemeint wie: «Methodus studii», «Ratio studiorum»,
«Schema introductionis», «Isagoge», vgl. J. F. Buddeus: Isagoge historico-theo-
logica ad theologiam universam singulasque eius partes, Leipzig 1727.

Im folgenden eine kurze Übersicht über den Inhalt der sieben Bücher des
« Apparatus » :

Lib. I : «De utriusque Theologiae scholasticae et positivae natura» (11 Artikel),
erklärt die Unterscheidung und Beziehung von positiver und scholastischer Theologie

und erläutert die verschiedenen Qualifikationen theologischer Sätze.
Lib. II: «De Scriptura divina» (16 Artikel), handelt von der Autorität der

Schrift, den exegetischen Interpretationsregeln und geht auf verschiedene Realien
der biblischen Überlieferung ein.

Lib. III: «De Traditione sacra» (8 Artikel), erwägt die Beziehung Schrift und
Tradition, die Unterscheidung von apostolischer und nachapostolischer Tradition
und geht verschiedenen Einzelfragen der alten Kirchengeschichte (bes. bez. der
christlichen Märtyrer) nach.

Lib. IV: «De Sanctis Ecclesiae Patribus» (45 Artikel), handelt von der Autorität
der Väter, der Interpretation ihrer Schriften und gibt einen Uberblick über
bedeutendere Autoren (von Clemens von Rom bis zu Thomas von Aquin und Bonaventura).

Lib. V: «De sacris Ecclesiae Conciliis» (48 Artikel), handelt von der
Entstehung und der Bedeutung der Konzilien, der Unterscheidung von ökumenischen
und Partikularkonzilien und berichtet von Einzelheiten der Konziliengeschichte.

Lib. VI: «De Pontificiis Ecclesiae definitionibus» (14 Artikel), erläutert die
verschiedenen Arten von Äußerungen des kirchlichen Lehramtes und geht auf
Einzelheiten der Papstgeschichte, auch der Einsetzung des Kardinalskollegiums, ein.

30



462 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

«von etlichen gemeinhin Fundamentaltheologie genannt, und mit Recht»8.
Das « gemeinhin t> {vulgo) scheint auf einen allgemein verbreiteten
Sprachgebrauch hinzudeuten, das «mit Recht» (merito) besagt, daß auf jeden
Fall Annat einen solchen (möglichen) Sprachgebrauch nahelegen und
empfehlen möchte. Wie verhält es sich nun mit dieser Gleichsetzung:
«positive Theologie» «Fundamentaltheologie»? Welches Anliegen steht
dahinter? Und: Welche Bedeutung kommt dabei der Metapher «Fundament»

zu?

« Positive» und «scholastische Theologie» nach Annat

In Artikel 1 des I. Buches des «Apparatus» erklärt Annat den Unterschied

zwischen «positiver» und «scholastischer Theologie»9. Nach Annats
Ansicht geht es dabei nicht um einen «wesentlichen» oder «spezifischen»,
sondern nur um einen «akzidentellen» Unterschied, bezüglich des «modus

procedendi» 10. Die positive Theologie hält sich in der Argumentation
an die «positiven Grund-sätze», die «nicht bewiesen, sondern vorausgesetzt

und geglaubt werden», an Sätze also, die der Glaubensüberlieferung
gemäß dem Glaubenssinn der Kirche «entnommen» werden u. Das
Vorgehen der scholastischen Theologie wird mit folgenden Ausdrücken
umschrieben: «mehr methodisch», «eingehender» und «subtiler», «den

[logischen] Regeln der Beweisführung angemessener», unter Einbezie-

Lib. VII: «De praecipuis in Ecclesiae subortis haeresibus» (10 Artikel), bietet
eine ausführliche Liste der verschiedenen trinitarischen, christologischen und ekkle-
siologischen Irrlehren (die Lehren der Reformatoren werden nur zweimal, bez. des
Gesetzesverständnisses und der «doctrina sacramentorum», erwähnt).

Annat beschränkt sich also auf die von Melchior Cano «loci proprii» genannten
Fundstellen der Theologie. Ferner fallen die gleichzeitige Behandlung von
formalmethodologischen und historisch-sachlichen Fragen auf. Mit besonderer Ausführlichkeit

werden die «Väter» und die «Konzilien» bedacht (die Bücher IV und V
sind dreimal und mehr so umfangreich als die übrigen Bücher).

8 Apparatus, lib. I, art. 2; ed. Venedig 1766, S. 5: «unde positiva [theologia]
fundamentalis Theologia a nonnullis vulgo vocatur, et merito» (Hervorhebung von
uns).

9 Art. 1, S. 2: «Quid sit positiva, et quid scholastica Theologia, quodve inter
utramque discrimen »

10 A. a. O., S. 3: «non essentialiter et specie differt a scholastica, positiva
[theologia], sed in solo accidentali procedendi modo». A. a. O., S. 2: «Scholastica

eadem est in re, idemque praestat ac positiva [theologia], diverso tarnen modo».
11 A. a. O. : «Positiva dicitur, dum suas discurrendo conclusiones probat per

principia positiva, hoc est per principia, quae non probantur, sed supponuntur et
creduntur, qualia sunt ea, quae desumuntur ex verbo Dei scripto, vel tradito,
nobisque per Ecclesiam proposito».



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 463

hung von «äußeren Argumenten» zur «Bekräftigung» und «Erhellung»
der positiven Glaubenssätze 12. Zur Illustration der scholastischen
Methode wird auf Petrus Lombardus und Thomas von Aquin verwiesen13.

So scheint sich nach Annat die positive Theologie im Unterschied zur
scholastischen auf eine ältere Tradition berufen zu können 14, auch wenn
die Bezeichnung «positive Theologie» - ebenso wie der Ausdruck «scholastische

Theologie» - als neueren Datums vorgestellt wird 15. Doch will
Annat die Bedeutung der scholastischen Methode nicht im geringsten
herabsetzen oder schmälern 16. Worauf es ihm ankommt, ist gerade die

Betonung der «verwandten, vertrauten und altangestammten
Notwendigkeit, Gemeinschaft und unverletzlichen Vereinigung» von
historischer Nachforschung und logischer Durchdringung des in theologischer
Arbeit zur Sprache zu bringenden Materials 17. Zwar wird in den Objektionen

- wohl kaum ohne geschichtliche Reminiszenz und beabsichtigte
Stilisierung der Akzente - die scholastische Theologie als «stachelig»,

12 A.a.O., S. 2: «majori... cum methodo, hoc est, accuratius, subtilius, et
artis syllogisticae régulas accomodatius, suas conclusiones interdum, et per accidens,
extraneis confirmans et illustrans argumentis». Die beiden wichtigsten Unterschiede
der «scholastischen Theologie» gegenüber der «positiven» sind also nach Annat:
(a) das Bemühen um ein logisch strukturiertes Vorgehen und (b) der Gebrauch
von « äußeren Argumenten », die nicht direkt der Glaubensüberlieferung entnommen
werden.

13 Lib. I, art. 2, S. 5: «... ex Concilio Lateranensi IV, in quo magnifiée lau-
data et approbata Petri Lombardi scholastica docendi methodus». «...ex variis
Summis Ecclesiae Pontificibus, qui multo accuratiorem et ampliorem S. Thomae
scholasticae Theologiae Summam laudarunt et approbarunt».

14 Annat betrachtet die Berechtigung der positiven Theologie als
selbstverständlich, bemüht sich hingegen, den Gebrauch der scholastischen Methode bis in
die «Väterzeit» zurückzuverfolgen, vgl. Art. 3, S. 6: «An antiquus sit in Ecclesia
scholasticae Theologiae usus »

15 Im Vorwort, S. v, sagt Annat, er wolle nicht der positiven Theologie «quasi
recentiori» den Vorzug geben. Im Art. 1, S. 2, wird zum Ausdruck «scholastische
Theologie» beigefügt «sic hodie dicta» (Hervorhebungen von uns).

16 Im Vorwort verteidigt sich Annat gegen diesbezügliche Anschuldigungen:
«Illos solum increpat et arguit, qui dum Tibi ad Positivam, methodicam paro viam,
Scholasticam a me quasi postpositam et ultimo valere iussam imprudenter et falso
susurrant ...» (S. v). Der ganze Art. 2 ist der Verteidigung der scholastischen
Methode gewidmet: «Num sufficiat positiva, et superfluat scholastica Theologia?»
Unter anderem wird gesagt, die positive Theologie ohne die scholastische genüge
dem Theologen ebensowenig, wie Waffen ohne die Kunst, sie zu gebrauchen, dem
Krieger: «Eo fere modo sufficit Theologo positiva, sine scholastica, Theologia, quo
militi sufficiunt arma, sine bellandi peritia» (S. 4).

17 Vorwort, S. vi: «... quae sit tarn Positivae quam Scholasticae Theologiae
natura, quaeve inter utramque quasi consanguinea, familiaris et perantiqua neces-
situdo, societas et inviolabilis unio».



464 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

«streitsüchtig» und «rauflustig» apostrophiert18, die positive hingegen
als «friedfertig», «nicht polemisch» und «nicht streitsuchend» hingestellt

19. Indessen sagt der Autor in dem an den «geneigten Leser» und
«Kandidaten» gerichteten Vorwort, sein Werk wolle die positive Theologie

(einführend) «vorstellen» (bekannt machen) und «setze» die scholastische

(als bereits bekannt) «voraus»; wolle keine von beiden «vernachlässigen»;

beide «empfehlen», beide «loben»; keine der anderen
«vorziehen», keine (als hinfällig oder nutzlos) «ausschließen»20.

Theologiegeschichtliches

zur Unterscheidung von «scholastischer» und «positiver Theologie»

Nach diesem kurzen Resümee der Ausführungen Annats sei mit
einigen Verdeutlichungen auf deren theologiegeschichtlichen Zusammenhang

hingewiesen 21. Die Bemühungen um eine vermehrte historische

Fundierung der Theologie lassen sich bis ins 16. Jahrhundert - mit
Johannes Gerson bis zur Wende des 14. zum 15. Jahrhundert -
zurückverfolgen 22. Die wichtigsten Zeugnisse für das 16. Jahrhundert hat

18 Art. 1, Conclusio, Objicies 1, S. 3: «Scholastica tota argumentis hirsuta,
rixis, litigiisque plena».

19 A. a. O. : «Positiva pacifica, non argumentativa, non rixosa, non litigiosa».
20 Vorwort, S. v: «Te siquidem rursus ad Positivam Theologiam ita vocat,

ducit et aptat, ut Te tarnen non a Scholastica quasi postposita, aut postponenda
retrahat: illam proponit, istam supponit, neutram postponit; utramque suadet,
utramque laudat; neutram praefert, neutram removet. »

21 Vgl. dazu Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 5) 240-249 «Theologie

als positive Wissenschaft»), Für verschiedene Teilaspekte verweisen wir auf
folgende Artikel: M. Th. Coconnier: Spéculative ou positive, RThom 10 (1902)
629-653; M. Jacquin: Questions de mots: Histoire des dogmes, histoire des
doctrines, théologie positive, RSPhTh 1 (1907) 99-104; E. Hugon: De la division de
la théologie en spéculative, positive, historique, RThom 18 (1910) 652-656; F. Ca-

vallera : La théologie positive, Bulletin de littérature ecclésiastique (Lyon) 26
(1925) 20-42; A. Stolz: Positive und spekulative Theologie, DTh (Freiburg) 12

(1934) 327-343; J. Beumer: Positive und spekulative Theologie, Kritische
Bemerkungen an Hand der Loci theologici des Melchior Cano, Scholastik 29 (1954) 53-72;
und die umfangreiche, gut dokumentierte Dissertation von T. Tshibangu: Théologie

positive et théologie spéculative, Position traditionnelle et nouvelle
problématique, Löwen-Paris 1965.

22 Wir erwähnen hier Johannes Gerson, weil der gelehrte Kanzler der
Pariser Universität am Anfang jener Reformbewegung (Devotio moderna und
christlicher Humanismus) steht, innerhalb der - wie wir gleich zeigen werden - die
Voraussetzungen für die Einführung des neuen wissenschaftstheoretischen Terminus
«positive Theologie» zu suchen sind. Neben Gerson wäre auch Lorenzo Valla



« Fundamentalthéologie » im frühen 18. Jahrhundert? 465

mit ausgedehnter Sachkenntnis Congar zusammengestellt23. Sie seien

im folgenden kurz aufgeführt. Gregor von Valencia (Commentarii
theologici, 1591) und Ludwig Carbona (Introductio in sacram theo-

logiam, 1589) setzen die Unterscheidung der Theologie in «scholastische»

und «positive» als bereits bekannt voraus24. 1583 wird vom
Generalmagister des Dominikaner Ordens Sixtus Fabri für das Studienhaus in
Perugia die Anweisung gegeben, neben dem Unterricht in «scholastischer

Theologie» seien Vorlesungen in «positiver Theologie» einzuführen 25.

Ignatius von Loyola empfiehlt am Schluß seines Exerzitienbuches

(1535) sowohl die Lektüre der «positiven» wie das Studium der Schriften
der «scholastischen Lehrer»26. Für das bisher älteste Zeugnis verweist

(1457), Humanist und «Bahnbrecher der neuzeitlichen historischen Kritik» (LThK2
X, 606), zu nennen, dessen «Annotationes in latinam Novi Testamenti interpreta-
tionem» von Desiderius Erasmus herausgegeben wurden (Paris 1505). Mit den
Namen Gerson, Valla und Erasmus ist in etwa das geistige Klima angedeutet, in
dem das Programm einer «positiven Theologie» entwickelt wurde. Es erübrigt sich,
eigens zu betonen, daß wir hier nicht dem Ringen um einen Ausgleich zwischen
historischer und systematischer Rechenschaft über den Glauben - einem
fundamentaltheologischen Grundproblem, das die gesamte Geschichte der christlichen
Theologie durchzieht -- nachgehen, sondern nur mit einigen wenigen und
fragmentarischen Hinweisen versuchen, den geschichtlichen «Ort» des Terminus «positive
Theologie» etwas näher zu bestimmen.

23 M.-J. Congar: Art. «Théologie» in DThC XV/1 [1946] 341-502, im
historischen Teil Abschnitt «Scolastique et positive», 426-430; vgl. im systematischen
Teil den Abschnitt «Le problème du donné et de la théologie positive», 462-472.

24 Zitat und Verweise bei Congar, a. a. O. 426.
25 «Ordinatio» vom 30. Oktober 1583: «Mandatur ut gymnasio Conventus

S. Dominici in Perusio praeter lectionem Theologiae scholasticae habeatur quoque
lectio Theologiae positivae... et mandatur Patri Provinciali et Priori pro
tempore, ut hujusmodi lectionem promovere, et juvare debeant», Arch. Gen. O. P.,
IV, 44, Reg. S'1 Fabri, fol. 39vo; zitiert nach E. Hugon (s. Anm. 21) RThom 18

(1910) 653. Die Bedeutung, die der «positiven Theologie» beigemessen wird, geht
nicht nur aus der Verpflichtung, sie zu «fördern» und zu «unterstützen», sondern
auch daraus hervor, daß die betreffenden Vorlesungen dem «Regens primarius»,
dem Verantwortlichen für das gesamte Studium überwiesen werden. Der Unterricht
in positiver Theologie scheint für die den Grundkurs abschließenden Studierenden
bestimmt zu sein. Auch Annat setzt - wie wir gesehen haben - in seiner Einleitung
zur positiven Theologie die Ausbildung in scholastischer Theologie voraus.

26 Ignatius von Loyola: Exercitia spiritualia, Schlußregeln «Ad certe et
vere sentiendum in Ecclesia...», Regula 11: «Laudanda doctrina scholastica et
positiva; quia sicut magis proprium est doctorum positivorum, ut Augustini,
Hieronymi, Gregorii etc., excitare affectus, ut super omnia diligant Deum et illi
inserviant, ita doctorum scholasticorum, ut divi Thomae, Bonaventurae, Magistri
sententiarum etc., magis proprium est diffinire res necessarias ad salutem eternam,
et impugnare et propalare omnem falsitatem et erroneam doctrinam cum suis falla-
ciis quibus tegitur; quia doctores scholastici, cum sint magis moderni...», ed. J. Cal-



466 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

Congar auf den Kommentar zum IV. Sentenzenbuch des schottischen
Skotisten John Major aus dem Jahre 1509 27. Im Kommentar zum
Prolog distanziert sich Maj'or zunächst von jenen Kollegen an der
Sorbonne, die sich in der theologischen Argumentation nur auf die «Autoritäten»

der Schrift stützen wollen 28, dann aber wendet er sich mit
besonderer Vehemenz gegen jene, «welche in der Theologie weitschweifig
nutzlose philosophische Fragen einführen» und «mit verschwenderischem
Wortaufwand leichtfertige (frivole) Meinungen zurückweisen»29. Sein

eigenes Vorgehen umschreibt Major mit den Worten: «Deshalb faßte
ich den festen Entschluß, die theologischen Fragen in diesem [Kommen¬

veras et C. de Dalmases, Rom 1969 (Monumenta Historica S. J., 100) S. 411 (Versio
prima a. 1547). Dazu schreibt F. Cavallera 1925, im Anm. 21 angeführten Artikel,
S. 21: «Dans l'état actuel des recherches je ne pense que personne soit en mesure
de fixer le moment où, pour la première fois, a été employée l'expression théologie
positive. La première mention équivalente, qui me soit connue, est celle qu'offrent
les règles de saint Ignace ad sentiendum cum Ecclesia. »

27 John Major, geb. um 1469 in Glaghorn bei Haddington, gest. 1550 in
St. Andrews; studierte in Cambridge und Paris, Kollegium S. Barbara, 1496
Magister artium, übersiedelte dann an das Kollegium Montaigu, 1501 «Receptor»
oder Schatzmeister der «natio germanica» (zu der auch die Briten gehörten);
1507-17 Professor an der Universität Paris, seit 1518 in Glasgow, seit 1522 in
St. Andrews, 1525-31 wieder in Paris, kehrte dann endgültig nach Schottland
zurück; kannte Erasmus (Mitalumnus im Kollegium Montaigu), zählte John Knox
und Patrick Hamilton zu seinen Schülern, war mit zahlreichen Gelehrten seiner
Zeit befreundet, so mit Gavin Douglas, Bischof von Dunkeid, und Hector Boece,
Prof. und Rektor der Universität Aberdeen; erfolgreicher akademischer Lehrer,
einer der Hauptvertreter der «via moderna», des «terministischen Skotismus»;
veröffentlichte zunächst Kommentare zu logischen Werken, dann zu den vier
Sentenzenbüchern, schrieb eine «Literalis expositio» zu Matthäus, später zu den vier
Evangelien, edierte erstmals die « Reportata Parisiensia » des Johannes Duns Skotus
und verfaßte eine auf neuerschlossenen Quellen beruhende Geschichte von England
und Schottland (6 Bücher); vgl. R. G. Villoslada: Un teölogo olvidado: Juan
Mair, Estudios Eclesiâsticos 15 (1936) 83-118; ders. : La Universidad de Paris
durante los estudios de Francisco de Vitoria, Rom 1938, 127-164; ferner F. Mor-
gott: Art. «Mayor, Johannes», in Wetzer und Weite's Kirchenlexikon VIII [1893]
1108-1114; R. Bäumer: Art. «Major, John», in LThK2 VI [1961] 1308; N. W.
Gilbert: Art. «Major, John», in The Encyclopedia of Philosophy V [1967] 138 f.

Der Kommentar zum IV. Sentenzenbuch erschien in Paris 1509, 1512, 1516

(überarbeitet) und 1521; vgl. Villoslada: Un teölogo olvidado S. 90.
28 John Major: Quartus sententiarum, Paris: Ponset Le Preux 1509, fol 2vo:

« In primis non approbo horum sententiam qui dicunt theologos auctoritatibus solum
uti biblie Hac via parisiense Studium non nactum est celebrem famam, sepulta
acrimonia rationum in disputando ».

29 A. a. O. : «Ex altera parte hos non approbo qui prolixe in theologia quae-
stiones inutiles in artibus inserunt; ad longum opiniones frivolas verborum prodiga-
litate impugnant. Tantum aquae in vinum infundunt, ut totum aquaeum et insi-
pidum gustui videatur. »



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 467

tar zum] vierten [Sentenzenbuch] fast überall bald positiv, bald scholastisch

anzugehen [zu behandeln]»30. Diese Gegenüberstellung von «positiver»

und «scholastischer» Methode, die hier in einem knappen
Programmsatz erscheint, hat zweifellos mit der seit der Frühscholastik

geläufigen Unterscheidung von «auctoritates» und «ratio» zu tun31. Auf
dieser Unterscheidung beruht auch die methodologische Systematisierung

der «loci theologici» von Melchior Cano, der indessen die

Aufteilung der Theologie in «positive» und «scholastische» nicht ausdrücklich

erwähnt32. Der von Congar geltend gemachte Text des Pariser

Magisters John Major ist also der erste Beleg für den unmittelbaren
Zusammenhang zwischen der Entstehung des Programms einer «positiven

Theologie» und dem spätmittelalterlichen Lehrbetrieb, bzw. den

Bemühungen um eine durchgreifende Studienreform33. «Positiv» heißt
in diesem Kontext soviel wie «einfach», «schlicht», «aufbauend», «nicht
abschweifend», «bei der Sache bleibend»34 und bedeutet für die Aufgabe

30 «Quocirca, statui pro virili materias theologicas ferme totaliter in hoc
quarto nunc positive, nunc scholastice prosequi.» Wir zitieren nach Villoslada,
der diesen Text in seinem Aufsatz «Un teölogo olvidado», S. 97 und 109, mit
Verweis: In IV. Sent., fol Ivo anführt, ohne anzugeben, welcher Edition er sich bedient
(wahrscheinlich der von 1516, - die Angaben S. 90 sind unklar). In der von uns
konsultierten Editio princeps von 1509 war der Passus nicht zu finden. Nach einer
von Madrid erhaltenen Photokopie des Aufsatzes von Villoslada ist auf S. 109 der
handschriftliche Vermerk (von Villoslada?) zu lesen: «Y en el folio segundo (recto)
anade: 'Hinc unus nimis positive insistit non sufficienter speculationem quaerendo;
alius vero excessivam et inutilem venatur: judex sit doctor theologus'.» Major hat
auch Theologie studiert und unterrichtet, war von Haus aus aber Philosoph, was
vielleicht die distanzierende Anspielung zum Ausdruck bringen möchte: «judex sit
doctor theologus». Umso höher sind die Verdienste des Magister artium für die
methodologische Erneuerung in der Theologie zu veranschlagen. Villoslada schreibt:
«la celebridad de Mair se debe, mâs que nada, a sus obras de Teologfa», a. a. O. S. 92.

31 Vgl. dazu bes. M.-D. Chenu: La théologie au douzième siècle, Paris 1957,
351-365; ders. : Introduction à l'étude de S. Thomas, Paris 1950, 106-131; ferner
die für die theologische Methodenlehre besonders bedeutsamen Artikel bei Thomas
von Aquin: Summa theologiae I, q. 1, art. 8; In Boetii de Trinitate, q. 2, art. 3;
Quodlibetum IV, q. 9, art. 3.

32 Vgl. Congar, a. a. O. (Anm. 23) 426.
33 Villoslada bemerkt in seinem Artikel «Un teölogo olvidado», S. 109,

Anm. 56, Ignatius von Loyola könne den Ausdruck «positive Theologie» von Major
selber gehört oder in seinem Sentenzenkommentar gelesen haben. Es scheint, daß
in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts «positive Theologie» als Programmund

Schlagwort unter den Pariser Studenten zirkulierte.
34 Congar, a. a. O. 427: «le mot désigne... un exposé bref, un exposé

religieux, dépouillé tant des questions inutiles que des questions principalement
philosophiques réservées au point de vue 'scolastique', un exposé apportant, non
des choses problématiques ou controversées, mais des données fermes.»



468 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

der Theologie zunächst «Rückkehr zu den Quellen» des christlichen
Glaubens. Wieweit dabei die Wortbildung «positive Theologie» von den

das Spätmittelalter kennzeichnenden Strömungen des «Nominalismus»
und «Positivismus» beeinflußt ist, wäre durch eine eigene Untersuchung
näher abzuklären 35.

Die Bezeichnung «scholastische Theologie» bleibt dem philosophischtheologischen

Lehrsystem des Mittelalters, bzw. dem Übergang von rein

35 Dieser Einfluß ist evident bei John Major, dem ersten Zeugen für den
Ausdruck «positive Theologie», vgl. das Resümee seiner philosophisch-theologischen
Lehren bei Villoslada: Un teölogo olvidado, S. 102-109. Zu beachten ist auch,
daß der Terminus «positive Theologie» in einem Kommentar zum Prolog des
IV. Sentenzenbuches, in dem Fragen der christlichen Ethik behandelt werden,
erscheint. Zudem ist auf die logikale Resonanz des Terminus «positiv» hinzuweisen.
Major war ja, wenn nicht ein sehr origineller, so doch ein namhafter Logiker seiner
Zeit, vgl. dazu C. Prantl: Geschichte der Logik im Abendland, Bd. IV, Leipzig
1927, 247-250.

Für die geistesgeschichtliche Bedeutung von Duns Skotus verweisen wir auf
P. Chaunu: Le temps des Réformes, Histoire religieuse et système de civilisation,
Paris 1975, 111-121 «Le vrai tournant: Duns Scot»). Mit Wilhelm von Ockham
tritt ein für die Folgezeit höchst bedeutsamer «Voluntarismus» auf den Plan («Die
lex naturalis ist ihm [Ockham] positives Gesetz, göttlicher Wille Gesetz ist Wille,
bloßer Wille ohne fundamentum in re in der Wesensnatur», Historisches Wörterbuch

der Philosophie III, Basel/Stuttgart 1974, 530 [Art. «Gesetz»]). «Positiv» mit
einer Tendenz zu «Positivismus» setzt den Verlust, bzw. die Nicht-mehr-Praktika-
bilität der umfassenden Denksysteme des 13. Jahrhunderts voraus.

Ferner wäre in eine eingehende Untersuchung auch die Begriffsgeschichte von
«Positiv» einzuarbeiten. Vgl. dazu A. Lalande: Vocabulaire technique et critique
de la Philosophie, Paris 19475, 770 -773 (Art. «Positif»). Aulus Gellius (2. Jahrh.
n. Chr.) schreibt im Blick auf die in Piatons Dialog «Kratylos» entfaltete Diskussion,

ob die Namen Oéast oder (pücrei eingeführt wurden: «Nomina non positiva
esse, sed naturalia» (s. a. a. O. 770). «Positiv» ist hier in spätantiker (literarischer)
Tradition gleichbedeutend mit Oémç «Setzung»). Nach neuerem Sprachgebrauch
bezeichnet «Positiv» auch das Tatsächliche, mit den Mitteln exakter Wissenschaft
Feststellbare (s. a. a. O. 771).

Im 15. Jahrhundert scheinen uns vorwiegend folgende Tendenzen den
späteren Gebrauch des Terminus «Positiv» vorzubereiten: (a) die Abkehr von der
«Scholastik», auch «Aristotelismus» genannt, bzw. der «ungerechtfertigten
Universalanwendung aristotelischer Logik und Dialektik», und die Hinwendung zur
«direkten [experimentierenden, vernunftgeleiteten] Nafwrbeobachtung» (G. Funke:
Gewohnheit, Archiv für Begriffsgeschichte 3 [1961] 173 [zu Luis Vivès]) ; (b) der
Verzicht auf abstrakte Spekulationen zugunsten historisch-kritischer Etablierung
von Texten und deren exakter philologischer Untersuchung.

Schließlich sei noch - als instruktives Symptom der geistesgeschichtlichen
Situation - auf das Faktum hingewiesen, daß ausgangs des 15. Jahrhunderts
(belegbar um 1490) - unweit der Entstehung des Terminus «positive Theologie» -
die Neuprägung «Encyclopaedia» erscheint, vgl. J. Henningsen: «Enzyklopädie»,
Zur Sprach- und Bedeutungsgeschichte eines pädagogischen Begriffs, Archiv für
Begriffsgeschichte 10 (1966) 271-362; 283.



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 469

kirchlichen Schulen zum Universitätsunterricht verpflichtet. Ignatius
von Loyola zählt zu den «positiven Lehrern» Augustinus, Hieronymus
und Gregorius Magnus, zu den als «magis moderni» bezeichneten
«scholastischen Lehrern» Thomas von Aquin, Bonaventura und den Sentenzen-

Magister 36. Annat verweist - wie bereits vermerkt - für die «scholastische

Methode» auf Petrus Lombardus und Thomas von Aquin37.
Billuart läßt die «scholastische Theologie» im Osten mit Johannes Da-

mascenus (dem Ende der «Väterzeit») und im Westen mit Petrus
Lombardus beginnen 38.

Eine weitere - in mancher Beziehung aufschlußreiche - Charakterisierung

der «positiven Theologie» gibt der gelehrte Jesuiten-Humanist
Denis Petau. In der Vorrede zu seinem monumentalen «Opus de theo-

logicis dogmatibus» (1644) lesen wir: «Eine andere Art Theologie, die

[im Unterschied zur scholastischen] gemeinhin positiv genannt wird,
ist jene, welche mehrheitlich die anlockt, die an gediegenen literarischen
Kunstwerken Gefallen finden und jede Art von Barbarismen
verabscheuen»39. «Positive Theologie» wird also mit dem Vorbild klassischer

Zeit verbunden (Scholastik verdirbt den Stil!) und von Petau als

Erneuerung und Fortsetzung der «Väter»-Theologie verstanden; zwei

Anliegen, die bereits bei Melchior Cano, besonders in dessen Schriftkommentaren,

zu spüren sind. Congar spricht in diesem Zusammenhang von
einem doppelten Konzept der positiven Theologie, einem literarischen,
nach dem sie «eine Art, Theologie zu betreiben» darstellt, und einem

methodologischen, nach dem sie « eine Funktion der Theologie » bezeichnet40.

36 Vgl. Anm. 26.
37 Vgl. Anm. 13; ferner Art. 1, S. 2: «Scholastica vero sic hodie dicta, quod

in Scholis tradatur atque discatur. »

38 C. R. Billuart: Summa S. Thomae hodiernis academiarum moribus acco-
modata Dissertio prooemialis, art. 1; ed. Paris 1874, t. l,p. 4.

39 D. Petavius: Opus de theologicis dogmatibus, t. 1, Prolegomena, cap. 9,

n. 9; ed. C. Passaglia et C. Schräder, Rom 1857, S. 48: «Alterum genus est theo-
logiae quod positivum vulgo nuneupant, quod majori parti blanditur hominum
eorum qui politis delectantur artibus et abhorrere ab omni barbarie se ferunt. »

Vgl. auch Prolegomena, cap. 1, n. 1, S. 1: «... non illam [theologiam] contentiosam
ac subtilem, quae aliquot abhinc orta saeculis jam sola pene Scholas occupavit,
a quibus et scholasticae proprium sibi nomen ascivit; verum elegantiorem et ube-
riorem alteram...» Vgl. auch die ähnlich klingenden Äußerungen von Du Pin,
de la Chambre und Billuart bei Congar, a. a. O. 428.

40 Congar, a. a. O. 427 : «... il semble bien que le même mot ait recouvert
deux notions qui, pour se relier à une origine commune, n'en sont pas moins notablement

différentes. Il y a une conception littéraire, selon laquelle la théologie positive
représente une certaine manière de faire oeuvre de théologie, et une conception
méthodologique, selon laquelle la positive est une certaine fonction de la théologie. »



470 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

Wichtig ist ferner die Bemerkung Congars, das Aufkommen der positiven
Theologie (im 16. Jahrhundert) entspreche einem zweifachen Bedürfnis,
dem des Humanismus und dem der Auseinandersetzung mit der
reformatorischen Theologie 41.

Die Reformatoren stützen sich in ihrer theologischen Argumentation

nicht nur auf die Schrift, sondern auch auf das Zeugnis der alten
Kirche. Dafür ist vor allem auf Melanchthon und die dazu
grundlegende Studie von Fränkel «Testimonia Patrum» 42 zu verweisen. Die

Berücksichtigung und Verwertung von «Väter»-Texten nimmt in den

umfangreichen dogmatischen Werken der orthodoxen Theologen sogar
noch zu. Zu erwähnen sind besonders M. Chemnitz, J. Gerhard,
J. F. König 43 und J. A. Quenstedt. Einen beachtenswerten
Aufschwung nimmt die Erschließung patristischer Quellen in der
katholischen Theologie des 17. Jahrhunderts, besonders eindrucksvoll
dokumentiert durch großangelegte Werke in Frankreich 44. Die beiden
Hauptvertreter dieser positiv-historischen Theologie sind der schon genannte
Jesuit D. Petau 45 und der Oratorianer L. Thomassin d'Eynac. In
diesem Zusammenhang sind ferner zu erwähnen C. Janseius' «Augustinus»

und die bedeutenden kirchengeschichtlichen Forschungen von
L.-E. Du Pin 46. Entsprechen diese Bemühungen noch nicht den kri-

41 Congar, a. a. O. 428/429: «... c'est bien à l'époque où nous sommes que,
avec ou sans l'étiquette, se forma ce que nous appelons la théologie positive. A quels
problèmes, à quels besoins répond cette activité nouvelle? A deux besoins: celui
de l'humanisme et celui de l'hérésie.»

42 P. Frankel: Testimonia Patrum, The function of the patristic argument
in the theology of Philip Melanchthon, Genf 1961. Vgl. dazu auch P. Polman:
L'élément historique dans la controverse théologique du XVIe siècle, Gembloux 1932.

43 Der Titel des Hauptwerkes von J. F. König (1619-64), «eines der
meistgebrauchten dogmatischen Lehrbücher der lutherischen Orthodoxie» (RGG3 III,
1699), lautet: «Theologia positiva ocroamatica synoptice tractata». Das Buch
erschien von 1664-1775 in 14 Auflagen.

44 Vgl. dazu J. Turmel: Histoire de la Théologie positive du Concile de
Trente au Concile du Vatican, Paris 1906; ferner die Handbücher K. Werner:
Geschichte der katholischen Theologie seit dem Trienter Concil bis zur Gegenwart,
München 1866 (Hildesheim 1966), 36-44 u. 129-139; M. Grabmann: Die Geschichte
der katholischen Theologie seit dem Ausgang der Väterzeit, Freiburg [i. Br.] 1933

(Darmstadt 1961) 185-192.
45 Denis Petaus Hauptwerk «Opus de theologicis dogmatibus» war auf zehn

Bände geplant, davon erschienen nur die ersten vier Bände, I—III 1644 u. IV 1650
in Paris. Petau besorgte zahlreiche Editionen der Werke von Klassikern und
Kirchenvätern und war von 1621-44 Professor für «positive Theologie» am Collège
de Clermont in Paris. Vgl. LThK2 VIII, 314.

46 Zur Erschließung neuer kirchengeschichtlicher Quellen ist evangelischer-



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 471

tischen Anforderungen späterer Zeiten 47, so wird doch in einem bisher
kaum gekannten Ausmaß dogmengeschichtliches Material gesammelt
und für die theologische Verwertung bereitgestellt. Der Terminus

«Dogmengeschichte» erscheint gegen Ende des 18. Jahrhunderts48.

seits besonders auf Flacius und die Magdeburger Centurien, katholischerseits vor
allem auf C. Baronius zu verweisen.

47 Doch ist für die Anfänge der modernen Bibelkritik auf den lange
vergessenen französischen Oratorianer Richard Simon (1638-1712) hinzuweisen, vgl.
dazu J. Steinmann: Richard Simon et les origines de l'exégèse biblique, Paris 1959.

48 S. G. Lange: Ausführliche Geschichte der Dogmen..., 1796; W. Mün-
scher : Handbuch der christlichen Dogmengeschichte, 1797. Vgl. RGG3 II, 230-234.

Die wichtigsten bisher zur Sprache gebrachten Aspekte zum Aufkommen,
zum Gebrauch und zur Problematik des Terminus «positive Theologie» seien -
wenigstens versuchsweise und unter Vorbehalt der Resultate eingehenderer
Untersuchungen - mit folgenden Stichworten kurz zusammengefaßt:

(a) Ein sachlicher Zusammenhang besteht zwischen dem Anliegen der «positiven

Theologie» und der Funktion der auctoritates in der Früh- und Hochscholastik
(s. Anm. 31). Gegenüber der Uberwucherung der Theologie durch philosophische
Fragestellungen in der Spätscholastik (s. Anm. 29) möchte die neu aufkommende
«positive Theologie» zur Sache des christlichen Glaubens zurückführen (s. Anm. 25,
26 u. 30).

(b) Beim Entwurf des Konzeptes einer «positiven Theologie» hat «positiv»
auch mit der Philosophie des «Nominalismus» und «Positivismus» zu tun und vehi-
kuliert zudem semantisch eine logische Komponente (s. Anm. 35).

(c) Der unmittelbare Kontext für die Entstehung des Programms einer «positiven

Theologie» ist der Ruf der Humanisten zurück zu den Quellen! (s. Anm. 22,
30, 34 u. 41; «positiv» ist gewissermaßen ein Gegenbegriff zu «dialektisch»). Unter
«Quellen» versteht man nicht historisch fragwürdige kirchliche und kirchenrechtliche

Texte, sondern die Bibel und die authentischen Schriften der maßgebenden
Theologen der Väterzeit.

(d) Ausgewertet werden diese von Humanisten edierten « Quellen » mit besonderem

Nachdruck von den Reformatoren (s. Anm. 42).
(e) Gegen Ende des 16. Jahrhunderts wird die Bezeichnung «positive Theologie

» (unter dem Einfluß der « Loci theologici » von Cano) mit einer methodologischen
Bedeutung versehen. «Positiv» verweist, im Unterschied von «scholastisch», auf
eine grundlegende Funktion der Theologie (s. Anm. 40 u. 54).

(f) Ein weitgehender Konsens im Gebrauch des Terminus «positive Theologie»
besteht zwischen evangelischen und katholischen Theologen im 17. Jahrhundert
(s. Anm. 43 u. 45; für gewisse Unterschiede im weiteren Gebrauch des Terminus
vgl. Anm. 53).

(g) Im 17. und 18. Jahrhundert werden von katholischer Seite bedeutende
Anstrengungen unternommen, um patristische und kirchengeschichtliche Quellen
neu zu erschließen und für die theologische Reflexion fruchtbar zu machen. «

Positiv-historische Theologie» wird zu einem Zweig der theologischen Forschung
(s. Anm. 44).

(h) Unter «positiver Theologie» kann man auch ein historisches Phänomen
verstehen: eine bestimmte (an geschichtliche Voraussetzungen gebundene) Art,
Theologie zu betreiben, vornehmlich vom 16.-18. Jahrhundert.

(i) Der Ausdruck «positive Theologie» wird später abgelöst von den nuan-



472 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

Damit sind wir nun in der Lage, den «Apparatus ad positivam
Theologiam» von Pierre Annat etwas näher zu situieren. Wir möchten
dazu drei Aspekte hervorheben: (1) Der «Apparatus», 1700 in Paris
erstmals erschienen, setzt die Werke von Petau und Thomassin voraus 49.

Trotz der Betonung des «Methodischen» handelt es sich nicht um eine

methodologische, rein formale Einleitung, sondern weitgehend um
praktische Anleitung zum Studium der zeitgenössischen historischen

Theologie 50. (2) An nicht wenigen Stellen berühren sich die Ausführungen

des «Apparatus» mit denen der «Loci theologici» des Melchior
Cano. Von den zehn «loci» bei Cano geht Annat indessen nur auf die

Schrift, die Tradition, die Väter und das kirchliche Lehramt ein. Was

mit der rationalen Funktion, der logisch-systematischen Aufgabe der

Theologie zu tun hat, wird im Blick auf den Skopus des gesamten Werkes
beiseite gelassen51. (3) Die «positive Theologie» wird von Annat auch
«thetica» genannt, weil sie «positiv göttliches Recht» begründe52. Ähnlich

spricht der evangelische Theologe J. F. Buddeus in seiner «Isagoge»

(1727), sich auf katholische Vorbilder berufend, von «theologia thetica

cierteren Bezeichnungen Historische Theologie, Histoire des doctrines Geschichte
der philosophisch-theologischen Uberlieferung) und Dogmengeschichte (s. Anm. 21,
Art. M. Jacquin).

(k) Angesichts der Vieldeutigkeit und zum Teil auch Fragwürdigkeit des
Terminus «positive Theologie» ist es vorzuziehen, zunächst - und zugleich umfassender

- von Kirchengeschichte als theologischer Disziplin zu sprechen, vgl. in diesem
Sinn G. Ebeling: Studium der Theologie, Eine enzyklopädische Orientierung,
Tübingen 1975, 80-85. Nach Pannenberg müßte der Bogen noch weiter gespannt
und auch die Religionsgeschichte (als «Ort der Gottesfrage») einbezogen werden,
vgl. Wissenschaftstheorie (Anm. 5) 361-374 Abschnitt «Religionswissenschaft
als Theologie der Religion»).

49 Dazu zwei präzisierende Hinweise: (1) Die weitaus breitesten Ausführungen
widmet Annat den «Vätern» und den «Konzilien», die Bücher IV und V sind dreimal

so umfangreich als die übrigen (s. Anm. 7, Schluß). (2) Cano behandelt die
«Väter» nach dem kirchlichen Lehramt (unmittelbar vor der Behandlung der «auc-
toritas Theologorum scholasticorum»), Annat hingegen vor dem kirchlichen Lehramt

(unmittelbar nach den allgemeinen Erwägungen «De Traditione sacra»).
50 Deshalb auch die vielen Exkurse zu Einzelfragen der Väter-, Konzilien-

und Papstgeschichte, vgl. Anm. 7.
51 Mit Ausnahme der vigorosen Verteidigung der grundsätzlichen Berechtigung

der «scholastischen Theologie», vgl. Anm. 13, 14, 16, 17, 20.
52 Apparatus, lib. I, art. 1, S. 3: «Instabis. Positiva ideo sic latine dicta a

positionibus, sicut graece thetica, a thesibus, quia jus positivum divinum, seu legem
divinam in sacra Scriptura jam positiva considérât: thesis enim apud Aristotelem
sententiam ratam, positivam et fixam significat; ergo in sola volvenda et
interpretanda Scriptura sistit, nec extra, argumentando vel discurrendo vagatur positiva.

»



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 473

sive positiva» und läßt diese gleichbedeutend sein mit «Dogmatik»53.
In dieselbe Richtung scheint bereits das Hauptwerk von Petau mit dem

Titel «De theologicis dogmatibus» zu weisen. Das führt zur Frage, unter
welchem Gesichtspunkt «positive Theologie» nach Annat auch - und
«mit Recht» - «Fundamentaltheologie» zu nennen sei.

Die Metapher «Fundament»

Die soeben erwähnte Verbindung von «positiver Theologie» und

«positiv göttlichem Recht» und «Gesetz» könnte einen ausgeprägten
«Offenbarungspositivismus» vermuten lassen. In der Tat aber artikuliert
Annat seine Ansicht nuancierter. An zwei Stellen des I. Buches
verwendet er die Metapher «Fundament». In Artikel 2 wird sie ausführlich
entfaltet: «Denn wie ein Haus nicht ohne Grundmauern sein kann, so

kann auch die scholastische Theologie nicht ohne positive bestehen, die

scholastische gründet nämlich in der positiven; deshalb wird die positive

von etlichen gemeinhin Grundtheologie (fundamentalis Theologia)

genannt, und mit Recht. Die scholastische Theologie hat ja ihre Grundlagen

von der positiven, d. h. sie entlehnt ihr Grund-sätze vom
geschriebenen oder überlieferten Wort Gottes ,..»54. In Artikel 1 wird nur
kurz auf die Fundament-Metapher angespielt: «... die positiven Grundsätze

[der Theologie] werden dem geschriebenen oder überlieferten

53 Vgl. Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 5) 241. Nach dem auf
derselben Seite, Anm. 487, angeführten Text von G. Calixt bedeutete «positive Theologie»

in evangelischer Tradition bisweilen auch «kirchliche», d. h. unmittelbar auf
die kirchliche Praxis bezogene Theologie, im Unterschied zu «akademischer
Theologie». In katholischer Schulüberlieferung wurde seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
die praktische, bzw. kasuistische (Moral-)Theologie auch «positive Theologie»
genannt, vgl. J. M. RamIrez: De hominis beatitudine, t. I, Salamanca 1942, 11,

Anm. 33.
54 Der vollständige Passus, Apparatus, lib. I, art. 2, conclusio, S. 5, lautet:

«Nam sicut nequit esse sine fundamento domus, ita nec sine positiva stare potest
scholastica [theologia], in positiva siquidem fundatur scholastica; unde positiva
fundamentalis Theologia a nonnullis vulgo vocatur, et merito. Habet enim a positiva,

scholastica fundamenta, seu principia ex verbo scripto, vel tradito, deprompta,
e quibus suas conclusiones educat, ad revincendas haereses, pellendos errores,
fugandas novitates, custodiendum contra haereticos quoscunque illibatum fidei
depositum; ergo nedum non sufficit scholastica Theologia sine positiva, sed nec
stare potest sine ilia. Utilis ergo utraque, necessaria utraque, sufficiens neutra;
Semi-Theologum quaelibet sola, illi juncta, perfectum Theologum constituit altera. »



474 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

Wort Gottes entnommen Gottes Wort nämlich ist das Fundament
auf dem die Grund-sätze der Theologie gründen»55.

Diese Aussagen sind vorsichtig - und, wie es uns scheint, prägnant -
formuliert. An beiden Stellen läßt sich, bei genauer Lektüre, ein Unterschied

zwischen dem «Wort Gottes», dem verkündigten einerseits und
dem «geschriebenen oder überlieferten Wort» anderseits feststellen. Die
Grundsätze der Theologie werden der Glaubensüberlieferung «entnommen»

56 bzw. «entlehnt» 57, haben also bestimmt mit der geschichtlichen
Überlieferung des Glaubens zu tun, sind indessen nicht unmittelbar und
unvermittelt mit dem Wort des Glaubens, dem verkündigten und lebendigen

«Gottes Wort» zu identifizieren. Diese sorgfältige Syntax respektiert

nicht nur die (sprachliche und epistemologische) Verschiedenheit

von Glaube und Theologie 58, sie erlaubt auch, in differenzierter Weise

zwischen dem eigentlichen «Glaubens-grund» und der «Grund-lage» der

(wissenschaftlichen) Theologie zu unterscheiden59. Von einer «offen-

barungspositivistischen Konzeption der Theologie kann gemäß dieser

Verwendung der Metapher «Fundament - auf einer zweifachen (Sprach-
und Erkenntnis-) Ebene - nicht die Rede sein.

55 Apparatus, lib. I, art. 1, S. 2: «... principia positiva qualia sunt ea, quae
desumuntur ex verbo Dei scripto, vel tradito, nobisque per Ecclesiam proposito;
est enim Dei verbum fundamentum Apostolorum et Prophetarum [Eph 2, 20],
ultra quod nemo potest aliud ponere [1 Kor 3,11], et supra quod fundantur Theolo-
giae nostrae principia; fundatur consequenter et ipsa Theologia nostra».

56 «Principia desumuntur» (Anm. 55).
57 «Principia... deprompta» (Anm. 54).
58 « Habet enim theologia principia ex verbo Dei scripto, vel tradito »

(Anm. 54). «... qualia sunt ea, quae desumuntur ex verbo Dei scripto, vel tradito»
(Anm. 53). «Dei verbum fundamentum Apostolorum et Prophetarum supra quod
fundantur Theologiae nostrae principia» (Anm. 55) (Hervorhebungen von uns).

59 Vgl. dazu G. Ebeling : Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie,

ZThK 67 (1970) 479-524; S. 510 f.; «Fundament ist ein Relationsbegriff.
Etwas ist Fundament für anderes Der Glaube gründet nicht in sich selbst,
sondern in einem anderen. Er ist nichts anderes als das, was den Menschen außerhalb
seiner selbst versetzt sein läßt... Die Theologie kann nicht das Fundament des Glaubens

sein Umgekehrt kann das Fundament der Theologie nicht etwa der Glaube
sein, wenn darunter der je eigene Glaubensvollzug des Theologen verstanden wäre.
Hingegen kann, wie schon gesagt, nichts anderes als das Überlieferungsgeschehen,
das in umfassendem Sinne die Lebenswirklichkeit des Glaubens ist, Fundament der
Theologie sein, so jedoch, daß die Theologie kritisch darüber zu wachen hat, daß
in diesem der Bezug auf den Grund des Glaubens gewahrt wird und dadurch der
Glaube Glaube bleibt» (Hervorhebungen von uns).



«Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert? 475

Zusammenfassung

Wir fassen das Ergebnis unserer Nachforschungen zum Gebrauch
des Terminus «Fundamentaltheologie» bei Pierre Annat zusammen:

Der Ausdruck «fundamentalis Theologia» erscheint im Rahmen
einer Paraphrase zur Metapher «Fundament»: «scholastische Theologie»
ohne «positive» wäre ohne «Fundament». Die positive Theologie hat dabei

nicht dem Glauben seinen eigentlichen «Grund» zu legen oder zu geben.

Ihre Aufgabe ist im Rahmen der Arbeitsteilung theologischer
Untersuchung dahin zu bestimmen, mit den Mitteln historischer Wissenschaft
anhand der geschichtlichen Elemente der Glaubensüberlieferung die

«Grund-lagen» für die scholastische oder systematische Theologie zu
erforschen. In dieser Funktion kann die positive oder historische Theologie

theologische Grundwissenschaft oder «Fundamentaltheologie»
genannt werden60.

Zu beachten ist ferner, daß nicht etwa die «methodische» Einleitung,
sondern die « positive Theologie » selber, d. h. die Erarbeitung der material-

dogmatischen Grund-sätze der Theologie aus den Offenbarungsquellen,
bzw. den Zeugnissen der christlichen Glaubensüberlieferung, als

«Fundamentaltheologie» hingestellt wird. «Fundamentaltheologie» hat also für
Annat einen anderen Sinn, als wenn die systematische Behandlung der

Überlieferungsproblematik und des Methodenproblems - nach dem Vorbild

Canos etwa als meta-theologische Konstruktion einer theologischen
Methodenlehre - zum Aufgabenbereich einer «fundamentaltheologischen»
Einleitungswissenschaft gerechnet werden 61.

Wir können kaum bei Annat Anzeichen jenes Konzeptes finden, das

um die Mitte des 19. Jahrhunderts - gestützt auf die intensiven
Bemühungen um eine genauere Bestimmung des epistemologischen Status der

Theologie in der ersten Hälfte desselben Jahrhunderts - zur expliziten
Formulierung des Programms einer «Fundamentaltheologie» als

«allgemeiner Einleitung in die theologische Wissenschaft» (wie J. N. Ehr-

60 In der Neuscholastik wird die positive Theologie als «pars integralis»,
d. h. integrierender Teil und unentbehrliche Funktion der einen (nicht in verschiedene

Einzeldisziplinen aufzulösenden) theologischen Wissenschaft, bezeichnet, vgl.
R. Garrigou-Lagrange: De revelatione, Rom 19454, 28-33.

61 Vgl. dazu den Abschnitt «Drei Problemkreise» in unseren «Erwägungen
zur Fundamentaltheologie» (Anm. 1) 323-334.

62 Vgl. a. a. O. 297-300.



476 «Fundamentaltheologie» im frühen 18. Jahrhundert?

lieh sich ausdrückt) führt62. Eine direkte Verbindungslinie besteht

hingegen von der «positiven Theologie» im Sinne Annats zu den anti-
deistischen apologetischen Werken des 18. Jahrhunderts 63. Diese
versuchen ja, gegen die Überbewertung der «Vernunft» als einziger Quelle

religiöser Erkenntnis die positive Bedeutung der Geschichte für den

christlichen Glauben geltend zu machen. So ist es kaum ein Zufall, wenn
in den Titeln dieser auf geschichtlicher Argumentation beruhenden

apologetischen Schriften bisweilen auch die Metapher «Fundament»
erscheint 64.

Die Gleichsetzung «positive Theologie» «fundamentale Theologie»
ist also eher indirekt mit dem Entwurf einer «Fundamentaltheologie»
im heutigen Sinn zu verbinden. Annats Berufung auf einen diesbezüglichen

Sprachgebrauch zu Beginn des 18. Jahrhunderts dürfte mehr mit
der metaphorischen Rede von «Fundamenten» - der «fundamentalen»

Bedeutung geschichtlicher Ereignisse und geschichtlichen Zeugnisses für
den christlichen Glauben und die Theologie 65 - als mit der Einführung
eines neuen wissenschaftstheoretischen Terminus zu tun haben.

Doch ist Annat ein interessanter Zeuge für den Aufschwung der

positiv-historischen Theologie im 17. und 18. Jahrhundert. Daß er dabei

zugleich die Berechtigung und Notwendigkeit einer systematisch-rationalen

Theologie nicht in Frage stellt, sondern mit Nachdruck anerkennt;
daß er sorgsam zwischen «Glaubens-grund» und «Grund-lagen» der Theologie

unterscheidet und somit nicht einer «positivistischen» Konzeption
der Theologie verfällt, macht ihn zu einem besonders ausgeglichenen
Vertreter der christlichen Theologie inmitten des aufkommenden, sich
auch unter Theologen bemerkbar machenden Rationalismus.

63 Wir nannten den Übergang von der «Apologie», der Verteidigung einzelner
Glaubenswahrheiten, zur «Apologetik», der allgemeinen Rechenschaft über die
geschichtlichen Grundlagen des christlichen Glaubens, «entferntere Wegbereitung»
der Fundamentaltheologie, a. a. O. 300; vgl. 296 f.

64 Vgl. a. a. O. 296, Anm. 22.
65 Annat nennt an der Anm. 55 zitierten Stelle nach dem «Fundament» der

Apostel und Propheten, dem Wortlaut Eph 2, 20 folgend, auch den «Eckstein»
Jesus Christus, und verbindet diesen dann mit dem «Fundament» von 1 Kor 3,11.
An den Anm. 54 u. 55 angeführten Stellen ist die Wort- und Ideenassoziation:
«fundare» — «fundamenta ponere» - «prineipia positiva» zu spüren. Vgl. dazu die
«sententia rata, positiva et fixa», Anm. 52. Ähnliche Assoziationen sind auch in
den Zitaten, die im «Vocabulaire» von A. Lalande (Art. «Positif», s. Anm. 35)
aufgeführt werden, zu finden (z. B. S. 772: «positif veut dire qui est posé ou qui
peut être posé ce sur quoi l'on peut poser... ce qui tient, ce qui est bien établi»).


	"Fundamentaltheologie" im frühen 18. Jahrhundert?

