Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: "Fundamentaltheologie™ im frihen 18. Jahrhundert?
Autor: Stirnimann, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761340

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HEINRICH STIRNIMANN

«Fundamentaltheologie»
im frithen 18. Jahrhundert?

Bemerkungen zum Gebrauch der Termini «scholastische»,
«positive» und « Fundamentaltheologie», insbesondere bei
PIERRE ANNAT

Im Aufsatz «Erwigungen zur Fundamentaltheologie» ! haben wir
versucht, einige Aspekte der Entstehung dieser Disziplin etwas aufzu-
hellen 2. Unter anderem konnten wir, ausgehend von dem 1859 erschiene-
nen «Leitfaden fiir Vorlesungen iiber allgemeine Einfiihrung in die theo-
logische Wissenschaft ... als erster Teil der Fundamental-Theologie» von
J. N. EarvricH 3, den Buchtitel « Fundamentaltheologie» weiter zuriick-
verfolgen bis zu I. L. Guzmics’ «Theologia christiana- fundamentalis»
von 1828 4. W. PANNENBERG erwihnt in seinem Werk «Wissenschafts-
theorie und Theologie» als frithesten Beleg fiir den Gebrauch des Ter-
minus «Fundamentaltheologie» einen Text von PETRUS ANNATUS aus
dem Jahre 1700 3. Auf diesen wertvollen Hinweis mdchten wir — gewisser-
mafen als Nachtrag zu unserem Artikel — mit den hier folgenden Bemer-
kungen etwas nidher eingehen.

1 FZPhTh 24 (1977) 291-365.

2 A.a.O. 293-301. Im abrigen stiitzten wir uns auf die grundlegende Unter-
suchung von G. EBELING: Erwigungen zu einer evangelischen Fundamentaltheo-
logie, ZThK 67 (1970) 479-524; die historischen Nachforschungen 484-509.

3 Vgl. FZPhTh 24 (1977) 293-295, Anm. 12. Vgl. dazu das soeben erschienene
Buch von E. MANN: Idee und Wirklichkeit der Offenbarung, Methode und Aufbau
der Fundamentaltheologie des Giintherianers J. N. Ehrlich (1810-1864), Wien 1977.

+ Vgl. a.a. 0. 296, Anm. 21.

5 W. PANNENBERG: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt a.M.
1973, 418, Anm. 794; vgl. 242, Anm. 490.



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 461

Pierre Annat [= Annatus] ¢ sagt in seinem «Apparatus ad positivam
Theologiam methodicus» 7 von der «positiven Theologie», diese werde

6 Neffe von Frangois Annat, einem der bekanntesten Jesuiten und Janse-
nistengegner des 17. Jahrhunderts. Pierre Annat ist 1638 in Villecomtal (Didzese
Rodez) geboren und 1715 in Paris gestorben. Er war zunichst in Toulouse Professor
fur Philosophie, trat dann in die Kongregation der Sdakularpriester der christlichen
Lehre (¢«Doktrinarier») ein und wurde 1694 Generaloberer dieser Kongregation.
Sein theologisches Hauptwerk erschien 1700 in Paris, kam 1714 auf den Index der
verbotenen Biicher («donec corrigatur») und erfuhr (nach Uberarbeitung) eine
groBe Verbreitung durch zahlreiche Neudrucke in Italien und Deutschland. Vgl.
D. GLA: Repertorium der katholisch-theologischen Literatur I /1, Paderborn 1895,6;
H. HurTER: Nomenclator literarius theologiae catholicae IV, Innsbruck 1910, 736f.;
Encyclopédie «Catholicisme» I, Paris 1948, 584.

7 Im folgenden zitiert nach der 9. Ausgabe: Apparatus ad positivam Theo-
logiam methodicus, in quo jam reviso, multumque ditato, clara, brevis et expedita
delineatur idea positivae et scholasticae Theologiae, Scripturae sacrae ..., Editio
nona expurgata, et nunc primum Indicibus locupletata, 2 Bde, Venedig: Typo-
graphia Balleoniana 1766, t. I, x11-360 S.; t. II, 273 S.

Bei unseren Nachforschungen stieBen wir auf die Angaben folgender Edi-
tionen (die von uns kontrollierten mit Hinweisen in Klammern): Paris 1700, 1705;
Venedig 1717, 1725; Wiirzburg 1726; Venedig 1744 ; Bamberg- Frankfurt- Leipzig
1765 («Editio tertia in Germania» bei T. G&bhardt); Venedig 1766 («Editio nona»)
und 1775. ‘

Zum Titel «Apparatus» vgl. G. CALIXT: Apparatus theologicus, Helmstedt
1628; M. GErRBERT: Adparatus ad eruditionem theologicam, St. Blasien 1754. Mit
¢«Apparatus» ist also dasselbe gemeint wie: «Methodus studii», «Ratio studiorump,
«Schema introductionis», «Isagoge», vgl. J. F. Bubppeus: Isagoge historico-theo-
logica ad theologiam universam singulasque eius partes, Leipzig 1727.

Im folgenden eine kurze Ubersicht tiber den Inhalt der sieben Biicher des
«Apparatus»:

Lib. I: «De utriusque Theologiae scholasticae et positivae natura» (11 Artikel),
erklirt die Unterscheidung und Beziehung von positiver und scholastischer Theo-
logie und erlidutert die verschiedenen Qualifikationen theologischer Sitze.

Lib. IT: «De Scriptura divina» (16 Artikel), handelt von der Autoritit der
Schrift, den exegetischen Interpretationsregeln und geht auf verschiedene Realien
der biblischen Uberlieferung ein.

Lib. III: «De Traditione sacra» (8 Artikel), erwigt die Beziehung Schrift und
Tradition, die Unterscheidung von apostolischer und nachapostolischer Tradition
und geht verschiedenen Einzelfragen der alten Kirchengeschichte (bes. bez. der
christlichen Mirtyrer) nach.

Lib. IV:«De sanctis Ecclesiae Patribus» (45 Artikel), handelt von der Autoritit
der Viter, der Interpretation ihrer Schriften und gibt einen Uberblick iiber bedeu-
tendere Autoren (von Clemens von Rom bis zu Thomas von Aquin und Bonaventura).

Lib. V: «De sacris Ecclesiae Conciliis» (48 Artikel), handelt von der Ent-
stehung und der Bedeutung der Konzilien, der Unterscheidung von ékumenischen
und Partikularkonzilien und berichtet von Einzelheiten der Konziliengeschichte.

Lib. VI: «De Pontificiis Ecclesiae definitionibus» (14 Artikel), erliutert die
verschiedenen Arten von AuBerungen des kirchlichen Lehramtes und geht auf
Einzelheiten der Papstgeschichte, auch der Einsetzung des Kardinalskollegiums, ein.

30



462 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert ?

«von etlichen gemeinhin Fundamentaltheologie genannt, und mit Recht» 8,
Das «gemeinhin» (vulgo) scheint auf einen allgemein verbreiteten Sprach-
gebrauch hinzudeuten, das «mit Recht» (merito) besagt, daB auf jeden
Fall Annat einen solchen (mdglichen) Sprachgebrauch nahelegen und
empfehlen méchte. Wie verhilt es sich nun mit dieser Gleichsetzung:
«positive Theologie» = «Fundamentaltheologie»? Welches Anliegen steht
dahinter? Und: Welche Bedeutung kommt dabei der Metapher « Funda-

ment» zu?

«Positive» und «scholastische Theologie» nach Annat

In Artikel 1 des I. Buches des « Apparatus» erklirt Annat den Unter-
schied zwischen «positiver» und «scholastischer Theologie»®. Nach Annats
Ansicht geht es dabei nicht um einen «wesentlichen» oder «spezifischeny,
sondern nur um einen «akzidentellen» Unterschied, beziiglich des «modus
procedendi» 1°. Die positive Theologie hélt sich in der Argumentation
an die «positiven Grund-sitze», die «nicht bewiesen, sondern vorausge-
setzt und geglaubt werden», an Sitze also, die der Glaubensiiberlieferung
gemdl dem Glaubenssinn der Kirche «entnommen» werden 1. Das Vor-
gehen der scholastischen Theologie wird mit folgenden Ausdriicken um-
schrieben: «mehr methodisch», «eingehender» und «subtiler», «den
[logischen] Regeln der Beweisfilhrung angemessener», unter Einbezie-

Lib. VII: «De praecipuis in Ecclesiae subortis haeresibus» (10 Artikel), bietet
eine ausfithrliche Liste der verschiedenen trinitarischen, christologischen und ekkle-
siologischen Irrlehren (die Lehren der Reformatoren werden nur zweimal, bez. des
Gesetzesverstindnisses und der «doctrina sacramentorumn», erwihnt).

Annat beschrinkt sich also auf die von Melchior Cano «loci proprii» genannten
Fundstellen der Theologie. Ferner fallen die gleichzeitige Behandlung von formal-
methodologischen und historisch-sachlichen Fragen auf. Mit besonderer Ausfiihr-
lichkeit werden die «Viter» und die «Konzilien» bedacht (die Biicher IV und V
sind dreimal und mehr so umfangreich als die tibrigen Biicher).

8 Apparatus, lib. I, art. 2; ed. Venedig 1766, S. 5: «unde positiva [theologia]
Sfundamentalis Theologia a nonnullis vulgo vocatur, et merito» (Hervorhebung von

uns).
9 Art. 1, S. 2: «Quid sit positiva, et quid scholastica Theologia, quodve inter

utramque discrimen ?»
10 A, a. 0., S.3: «non essentialiter et specie differt a scholastica, positiva

[theologia], sed ... in solo accidentali procedendi modo». A. a. O., S. 2: «Scholastica
... eadem est in re, idemque praestat ac positiva [theologia], diverso tamen modo.

11 A. a. O.: «Positiva dicitur, dum suas discurrendo conclusiones probat per
principia positiva, hoc est per principia, quae non probantur, sed supponuntur et
creduntur, qualia sunt ea, quae desumuntur ex verbo Dei scripto, vel tradito,

nobisque per Ecclesiam propositon.



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 463

hung von «dulleren Argumenten» zur «Bekrdftigung» und «Erhellung»
der positiven Glaubenssitze 2. Zur Illustration der scholastischen Me-
thode wird auf PETRUS LoMBARDUS und THOMAS VON AQUIN verwiesen 13,
So scheint sich nach Annat die positive Theologie im Unterschied zur
scholastischen auf eine dltere Tradition berufen zu kénnen 4, auch wenn
die Bezeichnung «positive Theologie» — ebenso wie der Ausdruck «schola-
stische Theologie» — als neueren Datums vorgestellt wird *5. Doch will
Annat die Bedeutung der scholastischen Methode nicht im geringsten
herabsetzen oder schmilern 6. Worauf es ihm ankommt, ist gerade die
Betonung der «verwandten, vertrauten und altangestammten Not-
wendigkeit, Gemeinschaft und unverletzlichen Vereinigung» von histo-
rischer Nachforschung und logischer Durchdringung des in theologischer
Arbeit zur Sprache zu bringenden Materials 7. Zwar wird in den Objek-
tionen — wohl kaum ohne geschichtliche Reminiszenz und beabsichtigte
Stilisierung der Akzente — die scholastische Theologie als «stachelign,

12 A a. 0., S. 2: «majori ... cum methodo, hoc est, accuratius, subtilius, et
artis syllogisticae regulas accomodatius, suas conclusiones interdum, et per accidens,
extraneis confirmans et illustrans argumentis». Die beiden wichtigsten Unterschiede
der «scholastischen Theologie» gegeniiber der «positiven» sind also nach Annat:
(a) das Bemithen um ein logisch strukturiertes Vorgehen und (b) der Gebrauch
von «duBeren Argumenten», die nicht direkt der Glaubensiiberlieferung entnommen
werden.

13 Lib. I, art. 2, S. 5: «... ex Concilio Lateranensi IV, in quo magnifice lau-
data et approbata Petri Lombardi scholastica docendi methodus». «... ex variis
Summis Ecclesiae Pontificibus, qui multo accuratiorem et ampliorem S. Thomae
scholasticae Theologiae Summam laudarunt et approbarunt». '

14 Annat betrachtet die Berechtigung der positiven Theologie als selbstver-
stindlich, bemiiht sich hingegen, den Gebrauch der scholastischen Methode bis in
die « Viterzeit» zuriickzuverfolgen, vgl. Art. 3, S. 6: «An antiquus sit in Ecclesia
scholasticae Theologiae usus?»

15 ITm Vorwort, S. v, sagt Annat, er wolle nicht der positiven Theologie «quasi
recentiorin den Vorzug geben. Im Art. 1, S. 2, wird zum Ausdruck «scholastische
Theologie» beigefiigt «sic hodie dicta» (Hervorhebungen von uns).

16 Im Vorwort verteidigt sich Annat gegen diesbeziigliche Anschuldigungen:
«Illos solum increpat et arguit, qui dum Tibi ad Positivam, methodicam paro viam,
Scholasticam a me quasi postpositam et ultimo valere iussam imprudenter et falso
susurrant ...» (S. v). Der ganze Art. 2 ist der Verteidigung der scholastischen Me-
thode gewidmet: «Num sufficiat positiva, et superfluat scholastica Theologia ?»
Unter anderem wird gesagt, die positive Theologie ohne die scholastische geniige
dem Theologen ebensowenig, wie Waffen ohne die Kunst, sie zu gebrauchen, dem
Krieger: «Eo fere modo sufficit Theologo positiva, sine scholastica, Theologia, quo
militi sufficiunt arma, sine bellandi peritia» (S. 4).

17 Vorwort, S. vI: «... quae sit tam Positivae quam Scholasticae Theologiae
natura, quaeve inter utramque quasi consanguinea, familiaris et perantiqua neces-
situdo, societas et inviolabilis unio».



464 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert?

«streitstichtig» und «rauflustig» apostrophiert '8, die positive hingegen
als «friedfertig», «nicht polemisch» und «nicht streitsuchend» hinge-
stellt 1°. Indessen sagt der Autor in dem an den «geneigten Leser» und
«Kandidaten» gerichteten Vorwort, sein Werk wolle die positive Theo-
logie (einfithrend) «vorstellen» (bekannt machen) und «setze» die schola-
stische (als bereits bekannt) «voraus»; wolle keine von beiden «vernach-
lissigen»; beide «empfehlen», beide «loben»; keine der anderen «vor-
zieheny, keine (als hinfillig oder nutzlos) «ausschlieBen» 2.

Theologiegeschichtliches
zur Unterscheidung von «scholastischer» und «positiver Theologie»

Nach diesem kurzen Reslimee der Ausfithrungen Annats sei mit
einigen Verdeutlichungen auf deren theologiegeschichtlichen Zusammen-
hang hingewiesen ?'. Die Bemiihungen um eine vermehrte historische
Fundierung der Theologie lassen sich bis ins 16. Jahrhundert — mit
JoHANNES GERSON bis zur Wende des 14. zum 15. Jahrhundert - zu-
riickverfolgen %2, Die wichtigsten Zeugnisse fiir das 16. Jahrhundert hat

18 Art. 1, Conclusio, Objicies 1, S. 3: ¢Scholastica ... tota argumentis hirsuta,
rixis, litigiisque plena.

19 A.a.O.: «Positiva ... pacifica, non argumentativa, non rixosa, non litigiosa».

20 Vorwort, S. v: «Te siquidem rursus ad Positivam Theologiam ita vocat,
ducit et aptat, ut Te tamen non a Scholastica quasi postposita, aut postponenda
retrahat: illam proponit, istam supponit, neutram postponit; utramque suadet,
utramque laudat; neutram praefert, neutram removet.»

2t Vgl. dazu PANNENBERG: Wissenschaftstheorie (Anm. 5) 240-249 (= «Theo-
logie als positive Wissenschaft»). Fiir verschiedene Teilaspekte verweisen wir auf
folgende Artikel: M. TH. COCONNIER: Spéculative ou positive, RThom 10 (1902)
629-653; M. JacQuin: Questions de mots: Histoire des dogmes, histoire des doc-
trines, théologie positive, RSPhTh 1 (1907) 99-104; E. HucoN: De la division de
la théologie en spéculative, positive, historique, RThom 18 (1910) 652-656; F. Ca-
VALLERA: La théologie positive, Bulletin de littérature ecclésiastique (Lyon) 26
(1925) 20—42; A. Storz: Positive und spekulative Theologie, DTh (Freiburg) 12
(1934) 327-343; J. BEUMER: Positive und spekulative Theologie, Kritische Bemer-
kungen an Hand der Loci theologici des Melchior Cano, Scholastik 29 (1954) 53-72;
und die umfangreiche, gut dokumentierte Dissertation von T. TsuiBanGu: Théo-
logie positive et théologie spéculative, Position traditionnelle et nouvelle problé-
matique, Lowen-Paris 1965.

22 Wir erwidhnen hier JoHANNEs GERsoN, weil der gelehrte Kanzler der
Pariser Universitit am Anfang jener Reformbewegung (Devotio moderna und
christlicher Humanismus) steht, innerhalb der — wie wir gleich zeigen werden — die
Voraussetzungen fiir die Einfithrung des neuen wissenschaftstheoretischen Terminus
«positive Theologie» zu suchen sind. Neben Gerson wére auch LorRENzO VALLA



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 465

mit ausgedehnter Sachkenntnis CONGAR zusammengestellt 23, Sie seien
im folgenden kurz aufgefithrt. GREGOR vON VALENCIA (Commentarii
theologici, 1591) und Lupwic CARBONA (Introductio in sacram theo-
logiam, 1589) setzen die Unterscheidung der Theologie in «scholastische»
und «positive» als bereits bekannt voraus ?*. 1583 wird vom General-
magister des Dominikaner Ordens SixTus FABRI fiir das Studienhaus in
Perugia die Anweisung gegeben, neben dem Unterricht in «scholastischer
Theologie» seien Vorlesungen in «positiver Theologie» einzufiihren 5.
IeNaTIUS vON Lovora empfiehlt am SchluB seines Exerzitienbuches
(1535) sowohl die Lektiire der «positiven» wie das Studium der Schriften
der «scholastischen Lehrer» 26, Fiir das bisher dlteste Zeugnis verweist

(1457), Humanist und «Bahnbrecher der neuzeitlichen historischen Kritik» (LThK?
X, 606), zu nennen, dessen « Annotationes in latinam Novi Testamenti interpreta-
tionem» von DEesIDERIUS ERAsMUS herausgegeben wurden (Paris 1505). Mit den
Namen Gerson, Valla und Erasmus ist in etwa das geistige Klima angedeutet, in
dem das Programm einer «positiven Theologie» entwickelt wurde. Es eriibrigt sich,
eigens zu betonen, daff wir hier nicht dem Ringen um einen Ausgleich zwischen
historischer und systematischer Rechenschaft iiber den Glauben — einem funda-
mentaltheologischen Grundproblem, das die gesamte Geschichte der christlichen
Theologie durchzieht - nachgehen, sondern nur mit einigen wenigen und fragmen-
tarischen Hinweisen versuchen, den geschichtlichen «Ort» des Terminus ¢positive
Theologie» etwas niher zu bestimmen.

23 M.-J. CoNGAR: Art. «Théologie» in DThC XV [1 [1946] 341-502, im histo-
rischen Teil Abschnitt «Scolastique et positive», 426-430; vgl. im systematischen
Teil den Abschnitt «Le probléme du donné et de la théologie positive», 462-472.

24 Zitat und Verweise bei CONGAR, a. a. O. 426.

25 «Ordinatio» vom 30. Oktober 1583: «Mandatur ..., ut gymnasio Conventus
S. Dominici in Perusio praeter lectionem Theologiae scholasticae habeatur quoque
lectio Theologiae positivae ... et mandatur ... Patri Provinciali et Priori pro tem-
pore, ut hujusmodi lectionem promovere, et juvare debeant»s, Arch. Gen. O. P.,
IV, 44, Reg. SH FaBri, fol. 39vo; zitiert nach E. Hucon (s. Anm. 21) RThom 18
(1910) 653. Die Bedeutung, die der «positiven Theologie» beigemessen wird, geht
nicht nur aus der Verpflichtung, sie zu «férdern» und zu «unterstiitzen», sondern
auch daraus hervor, daB die betreffenden Vorlesungen dem «Regens primariusy,
dem Verantwortlichen fiir das gesamte Studium {iberwiesen werden. Der Unterricht
in positiver Theologie scheint fiir die den Grundkurs abschlieBenden Studierenden
bestimmt zu sein. Auch Annat setzt — wie wir gesehen haben — in seiner Einleitung
zur positiven Theologie die Ausbildung in scholastischer Theologie voraus.

26 JgNATIUS VON LovoLrA: Exercitia spiritualia, SchluBregeln «Ad certe et
vere sentiendum in Ecclesia ...», Regula 11: «Laudanda doctrina scholastica et
positiva; quia sicut magis proprium est doctorum positivorum, ut Augustini,
Hieronymi, Gregorii etc., excitare affectus, ut super omnia diligant Deum et illi
inserviant, ita doctorum scholasticorum, ut divi Thomae, Bonaventurae, Magistri
sententiarum etc., magis proprium est diffinire res necessarias ad salutem eternam,
et impugnare et propalare omnem falsitatem et erroneam doctrinam cum suis falla-
ciis quibus tegitur; quia doctores scholastici, cum sint magis moderni ...», ed. J. Cal-



466 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert?

Congar auf den Kommentar zum IV. Sentenzenbuch des schottischen
Skotisten JoHN MAJor aus dem Jahre 1509 27, Im Kommentar zum
Prolog distanziert sich Major zundchst von jenen Kollegen an der Sor-
bonne, die sich in der theologischen Argumentation nur auf die « Autori-
titen» der Schrift stiitzen wollen %8, dann aber wendet er sich mit
besonderer Vehemenz gegen jene, «welche in der Theologie weitschweifig
nutzlose philosophische Fragen einfiithren» und «mit verschwenderischem
Wortaufwand leichtfertige (frivole) Meinungen zuriickweisen» 2°. Sein
eigenes Vorgehen umschreibt Major mit den Worten: «Deshalb faBte
ich den festen EntschluB, die theologischen Fragen in diesem [Kommen-

veras et C. de Dalmases, Rom 1969 (Monumenta Historica S. J., 100) S. 411 (Versio
prima a. 1547). Dazu schreibt F. CAVALLERA 1925, im Anm. 21 angefithrten Artikel,
S. 21: «Dans 1'état actuel des recherches je ne pense que personne soit en mesure
de fixer le moment o1, pour la premiére fois, a été employée 'expression théologie
positive. La premiére mention équivalente, qui me soit connue, est celle qu’offrent
les régles de saint Ignace ad sentiendum cum Ecclesia.»

27 John Major, geb. um 1469 in Glaghorn bei Haddington, gest. 1550 in
St. Andrews; studierte in Cambridge und Paris, Kollegium S. Barbara, 1496
Magister artium, iibersiedelte dann an das Kollegium Montaigu, 1501 «Receptor»
oder Schatzmeister der «natio germanica» (zu der auch die Briten gehorten);
1507-17 Professor an der Universitit Paris, seit 1518 in Glasgow, seit 1522 in
St. Andrews, 1525-31 wieder in Paris, kehrte dann endgiiltig nach Schottland
zuriick; kannte Erasmus (Mitalumnus im Kollegium Montaigu), zihlte John Knox
und Patrick Hamilton zu seinen Schiilern, war mit zahlreichen Gelehrten seiner
Zeit befreundet, so mit Gavin Douglas, Bischof von Dunkeld, und Hector Boece,
Prof. und Rektor der Universitit Aberdeen; erfolgreicher akademischer Lehrer,
einer der Hauptvertreter der «via moderna», des «terministischen Skotismusy;
verdffentlichte zunidchst Kommentare zu logischen Werken, dann zu den vier
Sentenzenbiichern, schrieb eine «Literalis expositio» zu Matthéus, spiter zu den vier
Evangelien, edierte erstmals die « Reportata Parisiensia» des Johannes Duns Skotus
und verfaBte eine auf neuerschlossenen Quellen beruhende Geschichte von England
und Schottland (6 Biicher); vgl. R. G. ViLLosLapa: Un tedlogo olvidado: Juan
Mair, Estudios Eclesiasticos 15 (1936) 83-118; pERs.: La Universidad de Paris
durante los estudios de Francisco de Vitoria, Rom 1938, 127-164; ferner F. MoRr-
GoTT: Art. «Mayor, Johannes» in Wetzer und Welte’s Kirchenlexikon VIII [1893]
1108-1114; R. BAUMER: Art. «Major, John», in LThK? VI[1961] 1308; N. W. GiL-
BERT: Art. «Major, John», in The Encyclopedia of Philosophy V [1967] 138 f.

Der Kommentar zum IV. Sentenzenbuch erschien in Paris 1509, 1512, 1516
(iiberarbeitet) und 1521; vgl. ViLLosLapa: Un tedlogo olvidado ..., S. 90.

28 JouN Major: Quartus sententiarum, Paris: Ponset Le Preux 1509, fol 2vo:
«In primis non approbo horum sententiam qui dicunt theologos auctoritatibus solum
uti biblie ... Hac via parisiense studium non nactum est celebrem famam, sepulta
acrimonia rationum in disputando ...».

29 A.a. O.: «Ex altera parte hos non approbo qui prolixe in theologia quae-
stiones inutiles in artibus inserunt; ad longum opiniones frivolas verborum prodiga-
litate impugnant. Tantum aquae in vinum infundunt, ut totum aquaeum et insi-
pidum gustui videatur.»



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 467

tar zum] vierten [Sentenzenbuch] fast iiberall bald positiv, bald schola-
stisch anzugehen [zu behandeln]» 30. Diese Gegeniiberstellung von«posi-
tiver» und «scholastischer» Methode, die hier in einem knappen Pro-
grammsatz erscheint, hat zweifellos mit der seit der Friihscholastik
gelidufigen Unterscheidung von «auctoritates» und «ratio» zu tun 3. Auf
dieser Unterscheidung beruht auch die methodologische Systematisie-
rung der «loci theologici» von MELCHIOR CANO, der indessen die Auf-
teilung der Theologie in «positive» und «scholastische» nicht ausdriick-
lich erwihnt 32, Der von Congar geltend gemachte Text des Pariser
Magisters John Major ist also der erste Beleg fiir den unmittelbaren
Zusammenhang zwischen der Entstehung des Programms einer «posi-
tiven Theologie» und dem spdtmittelalterlichen Lehrbetrieb, bzw. den
Bemiihungen um eine durchgreifende Studienreform 33. «Positiv» heil3t
in diesem Kontext soviel wie «einfach», «schlicht», «aufbauend», «nicht
abschweifend», «bei der Sache bleibend» 3* und bedeutet fiir die Aufgabe

30 «Quocirca, statui pro virili materias theologicas ferme totaliter in hoc
quarto nunc positive, nunc scholastice prosequi.» Wir zitieren nach VILLOSLADA,
der diesen Text in seinem Aufsatz « Un te6logo olvidado», S. 97 und 109, mit Ver-
weis: In IV. Sent., fol 1vo anfithrt, ohne anzugeben, welcher Edition er sich bedient
(wahrscheinlich der von 1516, — die Angaben S. 90 sind unklar). In der von uns
konsultierten Editio princeps von 1509 war der Passus nicht zu finden. Nach einer
von Madrid erhaltenen Photokopie des Aufsatzes von Villoslada ist auf S. 109 der
handschriftliche Vermerk (von Villoslada ?) zu lesen: «Y en el folio segundo (recto)
afiade: ‘Hinc unus nimis positive insistit non sufficienter speculationem quaerendo;
alius vero excessivam et inutilem venatur: judex sit doctor theologus’.» Major hat
auch Theologie studiert und unterrichtet, war von Haus aus aber Philosoph, was
vielleicht die distanzierende Anspielung zum Ausdruck bringen méchte: «judex sit
doctor theologus». Umso héher sind die Verdienste des Magister artium fiir die
methodologische Erneuerung in der Theologie zu veranschlagen. Villoslada schreibt:
«la celebridad de Mair se debe, mas que nada, a sus obras de Teologfa», a.a.O. S. 92,

31 Vgl. dazu bes. M.-D. CHENU: La théologie au douzié¢me siécle, Paris 1957,
351-365; pERs.: Introduction a I’étude de S. Thomas, Paris 1950, 106-131; ferner
die fiir die theologische Methodenlehre besonders bedeutsamen Artikel bei THOMAS
VON AQUIN: Summa theologiae I, q. 1, art. 8; In Boetii de Trinitate, q. 2, art. 3;
Quodlibetum IV, q.9, art. 3.

32 Vgl. CONGAR, a. a. O. (Anm. 23) 426.

33 ViLrosrapa bemerkt in seinem Artikel «Un tedlogo olvidado», S. 109,
Anm. 56, Ignatius von Loyola kénne den Ausdruck «positive Theologie» von Major
selber gehort oder in seinem Sentenzenkommentar gelesen haben. Es scheint, daf
in den ersten Jahrzehnten des 16. Jahrhunderts «positive Theologie» als Programm-
und Schlagwort unter den Pariser Studenten zirkulierte.

3 CONGAR, a.a. 0. 427: «le mot désigne ... un exposé bref, un exposé reli-
gieux, dépouillé tant des questions inutiles que des questions principalement
philosophiques réservées au point de vue ‘scolastique’, un exposé apportant, non
des choses problématiques ou controversées, mais des données fermes.»



468 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert?

der Theologie zundchst «Riickkehr zu den Quellen» des christlichen
Glaubens. Wieweit dabei die Wortbildung «positive Theologie» von den
das Spdtmittelalter kennzeichnenden Strémungen des «Nominalismus»
und «Positivismus» beeinfluBt ist, wire durch eine eigene Untersuchung
ndher abzukliren 3.

Die Bezeichnung «scholastische Theologie» bleibt dem philosophisch-
theologischen Lehrsystem des Mittelalters, bzw. dem Ubergang von rein

35 Dieser Einflufl ist evident bei John Major, dem ersten Zeugen fiir den
Ausdruck «positive Theologie», vgl. das Restimee seiner philosophisch-theologischen
Lehren bei ViLLosrapa: Un teblogo olvidado, S. 102-109. Zu beachten ist auch,
daB der Terminus «positive Theologie» in einem Kommentar zum Prolog des
IV. Sentenzenbuches, in dem Fragen der christlichen Ethik behandelt werden,
erscheint. Zudem ist auf die logikale Resonanz des Terminus «positivs hinzuweisen.
Major war ja, wenn nicht ein sehr origineller, so doch ein namhafter Logiker seiner
Zeit, vgl. dazu C. PRANTL: Geschichte der Logik im Abendland, Bd. IV, Leipzig
1927, 247-250.

Fiir die geistesgeschichtliche Bedeutung von DuNs SKOTUS verweisen wir auf
P. Cuaunvu: Le temps des Réformes, Histoire religieuse et systéme de civilisation,
Paris 1975, 111-121 (= «Le vrai tournant: Duns Scot»). Mit WILHELM VON OCKHAM
tritt ein fiir die Folgezeit héchst bedeutsamer « Voluntarismus» auf den Plan («Die
lex naturalis ist ihm [Ockham] positives Gesetz, gottlicher Wille ... Gesetz ist Wille,
bloBer Wille ohne fundamentum in rve in der Wesensnatur», Historisches Worter-
buch der Philosophie III, Basel /Stuttgart 1974, 530 [Art. «Gesetz»]). «Positiv» mit
einer Tendenz zu «Positivismus» setzt den Verlust, bzw. die Nicht-mehr-Praktika-
bilitit der umfassenden Denksysteme des 13. Jahrhunderts voraus.

Ferner wire in eine eingehende Untersuchung auch die Begriffsgeschichte von
«Positivy einzuarbeiten. Vgl. dazu A. LALANDE: Vocabulaire technique et critique
de la Philosophie, Paris 19475, 770-773 (Art. «Positif»). Aurus GELLIUS (2. Jahrh.
n. Chr.) schreibt im Blick auf die in Platons Dialog « Kratylos» entfaltete Diskus-
sion, ob die Namen 0Oéoet oder @ioet eingefithrt wurden: «Nomina non positiva
esse, sed naturalia» (s. a. a. O. 770). «Positivy ist hier in spdtantiker (literarischer)
Tradition gleichbedeutend mit 0éotg (= «Setzung»). Nach neuerem Sprachgebrauch
bezeichnet «Positivy auch das Tatsdchliche, mit den Mitteln exakter Wissenschaft
Feststellbare (s. a. a. O. 771).

Im 15. Jahrhundert scheinen uns vorwiegend folgende Tendenzen den spi-
teren Gebrauch des Terminus «Positivy vorzubereiten: (a) die Abkehr von der
«Scholastik», auch «Aristotelismus» genannt, bzw. der «ungerechtfertigten Uni-
versalanwendung aristotelischer Logik und Dialektik», und die Hinwendung zur
«direkten [experimentierenden, vernunftgeleiteten] Naturbeobachtung» (G. FUNKE:
Gewohnheit, Archiv fir Begriffsgeschichte 3 [1961] 173 [zu Luis Vives]); (b) der
Verzicht auf abstrakte Spekulationen zugunsten historisch-kritischer Etablierung
von Texten und deren exakter philologischer Untersuchung.

Schliefilich sei noch — als instruktives Symptom der geistesgeschichtlichen
Situation — auf das Faktum hingewiesen, dall ausgangs des 15. Jahrhunderts
(belegbar um 1490) — unweit der Entstehung des Terminus «positive Theologie» —
die Neuprigung «Encyclopaedia» erscheint, vgl. J. HENNINGSEN: «Enzyklopadiey,
Zur Sprach- und Bedeutungsgeschichte eines padagogischen Begriffs, Archiv fiir
Begriffsgeschichte 10 (1966) 271-362; 283.



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 469

kirchlichen Schulen zum Universititsunterricht verpflichtet. IcNATIUS
voN LovoLa zdhlt zu den «positiven Lehrern» Augustinus, Hieronymus
und Gregorius Magnus, zu den als «magis moderni» bezeichneten «scho-
lastischen Lehrern» Thomas von Aquin, Bonaventura und den Sentenzen-
Magister %. ANNAT verweist — wie bereits vermerkt — fiir die «schola-
stische Methode» auf Petrus Lombardus und Thomas von Aquin ¥".
BiLLuART 1dBt die «scholastische Theologie» im Osten mit Johannes Da-
mascenus (dem Ende der « Viterzeit») und im Westen mit Petrus Lom-
bardus beginnen .

Eine weitere — in mancher Beziehung aufschluBreiche — Charakteri-
sierung der «positiven Theologie» gibt der gelehrte Jesuiten-Humanist
DENis PEtavu. In der Vorrede zu seinem monumentalen «Opus de theo-
logicis dogmatibus» (1644) lesen wir: «Eine andere Art Theologie, die
[im Unterschied zur scholastischen] gemeinhin positiv genannt wird,
ist jene, welche mehrheitlich die anlockt, die an gediegenen literarischen
Kunstwerken Gefallen finden und jede Art von Barbarismen verab-
scheuen» 3°. «Positive Theologie» wird also mit dem Vorbild klassischer
Zeit verbunden (Scholastik verdirbt den Stil!) und von Petau als Er-
neuerung und Fortsetzung der « Viter»-Theologie verstanden; zwei An-
liegen, die bereits bei Melchior Cano, besonders in dessen Schriftkommen-
taren, zu spiiren sind. Congar spricht in diesem Zusammenhang von
einem doppelten Konzept der positiven Theologie, einem literarischen,
nach dem sie «eine Art, Theologie zu betreiben» darstellt, und einem
methodologischen, nach dem sie«eine Funktion der Theologie» bezeichnet*©,

36 Vgl. Anm. 26.

37 Vgl. Anm. 13; ferner Art. 1, S. 2: «Scholastica vero sic hodie dicta, quod
in Scholis tradatur atque discatur.»

38 C. R. BiLLUART: Summa S. Thomae hodiernis academiarum moribus acco-
modata ..., Dissertio prooemialis, art. 1; ed. Paris 1874, t. 1, p. 4.

39 D. PEtavius: Opus de theologicis dogmatibus, t. 1, Prolegomena, cap. 9,
n. 9; ed. C. Passaglia et C. Schrader, Rom 1857, S. 48: «Alterum genus est theo-
logiae quod positivum vulgo nuncupant, quod majori parti blanditur hominum
eorum qui politis delectantur artibus et abhorrere ab omni barbarie se ferunt.»
Vgl. auch Prolegomena, cap. 1, n. 1, S. 1: «... non illam [theologiam] contentiosam
ac subtilem, quae aliquot abhinc orta saeculis jam sola pene scholas occupavit,
a quibus et scholasticae proprium sibi nomen ascivit; verum elegantiorem et ube-
riorem alteram...» Vgl. auch die dhnlich klingenden AuBerungen von Du PIN,
DE LA CHAMBRE und BILLUART bei Congar, a. a. O. 428,

40 CONGAR, a.a. Q. 427: «...il semble bien que le méme mot ait recouvert
deux notions qui, pour se relier & une origine commune, n’en sont pas moins notable-
ment différentes. Il y a une conception littéraire, selon laquelle la théologie positive
représente une certaine maniére de faire ceuvre de théologie, et une conception
méthodologique, selon laquelle la positive est une certaine fonction de la théologie.»



470 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert?

Wichtig ist ferner die Bemerkung Congars, das Aufkommen der positiven
Theologie (im 16. Jahrhundert) entspreche einem zweifachen Bediirfnis,
dem des Humanismus und dem der Auseinandersetzung mit der reforma-
torischen Theologie 1.

Die Reformatoren stiitzen sich in ihrer theologischen Argumenta-
tion nicht nur auf die Schrift, sondern auch auf das Zeugnis der alten
Kirche. Dafiir ist vor allem auf MELANCHTHON und die dazu grund-
legende Studie von FRANKEL «Testimonia Patrum» *2 zu verweisen. Die
Beriicksichtigung und Verwertung von «Viter»-Texten nimmt in den
umfangreichen dogmatischen Werken der orthodoxen Theologen sogar
noch zu. Zu erwdhnen sind besonders M. CHEMNITZ, J. GERHARD,
J. F. Konig ¥ und J. A. QUENSTEDT. Einen beachtenswerten Auf-
schwung nimmt die ErschlieBung patristischer Quellen in der katho-
lischen Theologie des 17. Jahrhunderts, besonders eindrucksvoll doku-
mentiert durch groBangelegte Werke in Frankreich *. Die beiden Haupt-
vertreter dieser positiv-historischen Theologie sind der schon genannte
Jesuit D. PETAU % und der Oratorianer L. THOMASSIN D’EvyNac. In
diesem Zusammenhang sind ferner zu erwihnen C. JANSEIUS' «Augu-
stinus» und die bedeutenden kirchengeschichtlichen Forschungen von
L.-E. Du Pin %. Entsprechen diese Bemithungen noch nicht den kri-

‘1 CONGAR, a.a.O. 428/429: «... c’est bien a I’époque ol nous sommes que,
avec ou sans l'étiquette, se forma ce que nous appelons la théologie positive. A quels
problémes, a4 quels besoins répond cette activité nouvelle? A deux besoins: celui
de I'humanisme et celui de 1'hérésie.»

42 P, FRANKEL: Testimonia Patrum, The function of the patristic argument
in the theology of Philip Melanchthon, Genf 1961. Vgl. dazu auch P. PoLMAN:
L’élément historique dans la controverse théologique du XVIesiécle, Gembloux 1932.

43 Der Titel des Hauptwerkes von J. F. KénNic (1619-64), «eines der meist-
gebrauchten dogmatischen Lehrbiicher der lutherischen Orthodoxie» (RGG3 III,
1699), lautet: «Theologia positiva ocroamatica synoptice tractata». Das Buch
erschien von 1664-1775 in 14 Auflagen.

# Vgl. dazu J. TurMEL: Histoire de la Théologie positive du Concile de
Trente au Concile du Vatican, Paris 1906; ferner die Handbiicher K. WERNER:
Geschichte der katholischen Theologie seit dem Trienter Concil bis zur Gegenwart,
Miinchen 1866 (Hildesheim 1966), 36-44 u. 129-139; M. GRABMANN: Die Geschichte
der katholischen Theologie seit dem Ausgang der Viterzeit, Freiburg [i. Br.] 1933
(Darmstadt 1961) 185-192.

# DEN1s PETAUs Hauptwerk « Opus de theologicis dogmatibus» war auf zehn
Béande geplant, davon erschienen nur die ersten vier Bande, I-III 1644 u. IV 1650
in Paris. Petau besorgte zahlreiche Editionen der Werke von Klassikern und
Kirchenvitern und war von 1621-44 Professor fiir «positive Theologie» am Colleége
de Clermont in Paris. Vgl. LThK? VIII, 314.

46 Zur ErschlieBung neuer kirchengeschichtlicher Quellen ist evangelischer-



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 471

tischen Anforderungen spiterer Zeiten 7, so wird doch in einem bisher
kaum gekannten Ausmal dogmengeschichtliches Material gesammelt
und fiir die theologische Verwertung bereitgestellt. Der Terminus
«Dogmengeschichte» erscheint gegen Ende des 18. Jahrhunderts 8.

seits besonders auf Fracius und die Magdeburger Centurien, katholischerseits vor
allem auf C. BARONIUS zu verweisen.

47 Doch ist fiir die Anfinge der modernen Bibelkritik auf den lange ver-
gessenen franzosischen Oratorianer RIcHARD SimoN (1638-1712) hinzuweisen, vgl.
dazu J. STEINMANN: Richard Simon et les origines de I'exégeése biblique, Paris 1959.

48 S, G. LANGE: Ausfithrliche Geschichte der Dogmen ..., 1796; W. MiUN-
scHER: Handbuch der christlichen Dogmengeschichte, 1797. Vgl. RGG?3 11, 230-234.

Die wichtigsten bisher zur Sprache gebrachten Aspekte zum Aufkommen,
zum Gebrauch und zur Problematik des Terminus «positive Theologie» seien —
wenigstens versuchsweise und unter Vorbehalt der Resultate eingehenderer Unter-
suchungen — mit folgenden Stichworten kurz zusammengefaft:

(a) Ein sachlicher Zusammenhang besteht zwischen dem Anliegen der «posi-
tiven Theologie» und der Funktion der auctoritates in der Frith- und Hochscholastik
(s. Anm. 31). Gegeniiber der Uberwucherung der Theologie durch philosophische
Fragestellungen in der Spatscholastik (s. Anm. 29) méchte die neu aufkommende
«positive Theologie» zur Sache des christlichen Glaubens zuriickfithren (s. Anm. 25,
26 u. 30).

(b) Beim Entwurf des Konzeptes einer «positiven Theologie» hat «positivs
auch mit der Philosophie des « Nominalismus» und « Positivismus» zu tun und vehi-
kuliert zudem semantisch eine logische Komponente (s. Anm. 35).

(c) Der unmittelbare Kontext fiir die Entstehung des Programms einer «posi-
tiven Theologie» ist der Ruf der Humanisten zuriick zu den Quellen! (s. Anm. 22,
30, 34 u. 41; «positivs ist gewissermafBen ein Gegenbegriff zu «dialektisch»). Unter
«Quellen» versteht man nicht historisch fragwiirdige kirchliche und kirchenrecht-
liche Texte, sondern die Bibel und die authentischen Schriften der mafBgebenden
Theologen der Viterzeit.

(d) Ausgewertet werden diese von Humanisten edierten «Quellen» mit beson-
derem Nachdruck von den Reformatoren (s. Anm. 42).

(e) Gegen Ende des 16. Jahrhunderts wird die Bezeichnung «positive Theo-
logie» (unter dem Einflul der « Loci theologici» von Cano) mit einer methodologischen
Bedeutung versehen. «Positivs» verweist, im Unterschied von «scholastisch», auf
eine grundlegende Funktion der Theologie (s. Anm. 40 u. 54).

(f) Ein weitgehender Konsens im Gebrauch des Terminus «positive Theologie»
besteht zwischen evangelischen und katholischen Theologen im 17. Jahrhundert
(s. Anm. 43 u. 45; fiir gewisse Unterschiede im weiteren Gebrauch des Terminus
vgl. Anm. 53).

(g) Im 17. und 18. Jahrhundert werden von katholischer Seite bedeutende
Anstrengungen unternommen, um patristische und kirchengeschichtliche Quellen
neu zu erschlieBen und fiir die theologische Reflexion fruchtbar zu machen. « Posi-
tiv-historische Theologie» wird zu einem Zweig der theologischen Forschung
(s. Anm. 44).

(h) Unter «positiver Theologie» kann man auch ein historisches Phdnomen
verstehen: eine bestimmte (an geschichtliche Voraussetzungen gebundene) Art,
Theologie zu betreiben, vornehmlich vom 16.-18. Jahrhundert.

(i) Der Ausdruck «positive Theologie» wird spdter abgelést von den nuan-



472 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert?

Damit sind wir nun in der Lage, den «Apparatus ad positivam
Theologiam» von PIERRE ANNAT etwas nidher zu situieren. Wir méchten
dazu drei Aspekte hervorheben: (1) Der «Apparatus», 1700 in Paris erst-
mals erschienen, setzt die Werke von Petau und Thomassin voraus *.
Trotz der Betonung des « Methodischen» handelt es sich nicht um eine
methodologische, rein formale Einleitung, sondern weitgehend um
praktische Anleitung zum Studium der zeitgendssischen historischen
Theologie 3°. (2) An nicht wenigen Stellen berithren sich die Ausfiih-
rungen des «Apparatus» mit denen der «Loci theologici» des Melchior
Cano. Von den zehn «loci» bei Cano geht Annat indessen nur auf die
Schrift, die Tradition, die Viter und das kirchliche Lehramt ein. Was
mit der rationalen Funktion, der logisch-systematischen Aufgabe der
Theologie zu tun hat, wird im Blick auf den Skopus des gesamten Werkes
beiseite gelassen *1. (3) Die «positive Theologie» wird von Annat auch
«thetica» genannt, weil sie «positiv gottliches Recht» begriinde 52, Ahn-
lich spricht der evangelische Theologe J. F. BUDDEUS in seiner «Isagoge»
(1727), sich auf katholische Vorbilder berufend, von «theologia thetica

cierteren Bezeichnungen Historische Theologie, Histoive des doctrines (= Geschichte
der philosophisch-theologischen Uberlieferung) und Dogmengeschichte (s. Anm. 21,
Art. M. Jacquin).

(k) Angesichts der Vieldeutigkeit und zum Teil auch Fragwiirdigkeit des Ter-
minus «positive Theologie» ist es vorzuziehen, zunichst — und zugleich umfassen-
der — von Kirchengeschichte als theologischer Disziplin zu sprechen, vgl. in diesem
Sinn G. EBELING: Studium der Theologie, Eine enzyklopddische Orientierung,
Tibingen 1975, 80-85. Nach PANNENBERG miiflte der Bogen noch weiter gespannt
und auch die Religionsgeschichte (als «Ort der Gottesfrage») einbezogen werden,
vgl. Wissenschaftstheorie (Anm. 5) 361-374 (= Abschnitt «Religionswissenschaft
als Theologie der Religiony).

% Dazu zwei prizisierende Hinweise: (1) Die weitaus breitesten Ausfithrungen
widmet Annat den «Viatern» und den « Konzilien», die Biicher IV und V sind drei-
mal so umfangreich als die iibrigen (s. Anm. 7, Schluf}). (2) Cano behandelt die
«Vater» nach dem kirchlichen Lehramt (unmittelbar vor der Behandlung der ¢auc-
toritas Theologorum scholasticorum»), Annat hingegen wor dem kirchlichen Lehr-
amt (unmittelbar nach den allgemeinen Erwidgungen «De Traditione sacra»).

50 Deshalb auch die vielen Exkurse zu Einzelfragen der Viter-, Konzilien-
und Papstgeschichte, vgl. Anm. 7.

51 Mit Ausnahme der vigorosen Verteidigung der grundsitzlichen Berechti-
gung der «scholastischen Theologie», vgl. Anm. 13, 14, 16, 17, 20.

52 Apparatus, lib. I, art. 1, S. 3: «Instabis. Positiva ideo sic latine dicta a
positionibus, sicut graece thetica, a thesibus, quia jus positivum divinum, seu legem
divinam in sacra Scriptura jam positiva considerat: thesis enim apud Aristotelem
sententiam ratam, positivam et fixam significat; ergo in sola volvenda et inter-
pretanda Scriptura sistit, nec extra, argumentando vel discurrendo vagatur posi-
tiva.»



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 473

sive positiva» und liBt diese gleichbedeutend sein mit «Dogmatik» 33,
In dieselbe Richtung scheint bereits das Hauptwerk von Petau mit dem
Titel «De theologicis dogmatibus» zu weisen. Das fithrt zur Frage, unter
welchem Gesichtspunkt «positive Theologie» nach Annat auch - und
«mit Recht» — « Fundamentaltheologie» zu nennen sei.

Die Metapher « Fundament»

Die soeben erwihnte Verbindung von «positiver Theologie» und
«positiv gottlichem Recht» und «Gesetz» konnte einen ausgeprigten
«Offenbarungspositivismus» vermuten lassen. In der Tat aber artikuliert
Annat seine Ansicht nuancierter. An zwei Stellen des I. Buches ver-
wendet er die Metapher «Fundament». In Artikel 2 wird sie ausfiihrlich
entfaltet: «Denn wie ein Haus nicht ohne Grundmauern sein kann, so
kann auch die scholastische Theologie nicht ohne positive bestehen, die
scholastische griindet ndmlich in der positiven; deshalb wird die posi-
tive von etlichen gemeinhin Grundtheologie (fundamentalis Theologia)
genannt, und mit Recht. Die scholastische Theologie hat ja ihre Grund-
lagen von der positiven, d.h. sie entlehnt ihr Grund-sitze vom ge-
schriebenen oder iiberlieferten Wort Gottes ...» *. In Artikel 1 wird nur
kurz auf die Fundament-Metapher angespielt: «... die positiven Grund-
sitze [der Theologie] ... werden dem geschriebenen oder iiberlieferten

53 Vgl. PANNENBERG: Wissenschaftstheorie (Anm. 5) 241. Nach dem auf der-
selben Seite, Anm. 487, angefithrten Text von G. CaLixT bedeutete «positive Theo-
logie» in evangelischer Tradition bisweilen auch «kirchliche», d. h. unmittelbar auf
die kirchliche Praxis bezogene Theologie, im Unterschied zu «akademischer Theo-
logie». In katholischer Schuliiberlieferung wurde seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
die praktische, bzw. kasuistische (Moral-) Theologie auch «positive Theologie» ge-
nannt, vgl. J. M. Ramfrez: De hominis beatitudine, t. I, Salamanca 1942, 11,
Anm. 33.

5+ Der vollstindige Passus, Apparatus, lib. I, art. 2, conclusio, S. 5, lautet:
«Nam sicut nequit esse sine fundamento domus, ita nec sine positiva stare potest
scholastica [theologia], in positiva siquidem fundatur scholastica; unde positiva
fundamentalis Theologia a nonnullis vulgo vocatur, et merito. Habet enim a posi-
tiva, scholastica fundamenta, seu principia ex verbo scripto, vel tradito, deprompta,
e quibus suas conclusiones educat, ad revincendas haereses, pellendos errores,
fugandas novitates, custodiendum contra haereticos quoscunque illibatum fidei
depositum; ergo nedum non sufficit scholastica Theologia sine positiva, sed nec
stare potest sine illa. Utilis ergo utraque, necessaria utraque, sufficiens neutra;
Semi-Theologum quaelibet sola, illi juncta, perfectum Theologum constituit altera.»



474 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert ?

Wort Gottes entnommen ...; Gottes Wort ndmlich ist das Fundament ...,
auf dem die Grund-sidtze der Theologie ... griinden» .

Diese Aussagen sind vorsichtig — und, wie es uns scheint, prignant —
formuliert. An beiden Stellen 148t sich, bei genauer Lektiire, ein Unter-
schied zwischen dem «Wort Gottes», dem verkiindigten einerseits und
dem «geschriebenen oder iiberlieferten Wort» anderseits feststellen. Die
Grundsitze der Theologie werden der Glaubensiiberlieferung «entnom-
men» 3¢ bzw. «entlehnt» 37, haben also bestimmt mit der geschichtlichen
Uberlieferung des Glaubens zu tun, sind indessen nicht unmittelbar und
unvermittelt mit dem Wort des Glaubens, dem verkiindigten und leben-
digen «Gottes Wort» zu identifizieren. Diese sorgfiltige Syntax respek-
tiert nicht nur die (sprachliche und epistemologische) Verschiedenheit
von Glaube und Theologie %, sie erlaubt auch, in differenzierter Weise
zwischen dem eigentlichen «Glaubens-grund» und der «Grund-lage» der
(wissenschaftlichen) Theologie zu unterscheiden 3°. Von einer «offen-
barungspositivistischen Konzeption der Theologie kann gemidB dieser
Verwendung der Metapher « Fundament - auf einer zweifachen (Sprach-
und Erkenntnis-) Ebene — nicht die Rede sein.

35 Apparatus, lib. I, art. 1, S. 2: «... principia positiva ... qualia sunt ea, quae
desumuntur ex verbo Dei scripto, vel tradito, nobisque per Ecclesiam proposito;
est enim Dei verbum fundamentum Apostolorum et Prophetarum ... [Eph 2, 20],
ultra quod nemo potest aliud ponere [1 Kor 3,11], et supra quod fundantur Theolo-
giae nostrae principia; fundatur consequenter et ipsa Theologia nostras.

5 «Principia ... desumuntur» (Anm. 55).

37 «Principia ... deprompta» (Anm. 54).

58 «Habet enim theologia ... principia ex verbo Dei scripto, vel tradito»
(Anm. 54). «... qualia sunt ea, quae desumuntur ex verbo Dei scripto, vel tradito»
(Anm. 53). «Dei verbum fundamentum Apostolorum et Prophetarum ... supra quod
fundantur Theologiae nostrae principia» (Anm. 55) (Hervorhebungen von uns).

59 Vgl. dazu G. EBELING: Erwidgungen zu einer evangelischen Fundamental-
theologie, ZThK 67 (1970) 479-524; S. 510 {.: « Fundament ist ein Relationsbegriff.
Etwas ist Fundament fiir anderes ... Der Glaube griindet nicht in sich selbst, son-
dern in einem anderen. Er ist nichts anderes als das, was den Menschen auBerhalb
seiner selbst versetzt sein 148t ... Die Theologie kann nicht das Fundament des Glau-
bens sein ... Umgekehrt kann das Fundament der Theologie nicht etwa der Glaube
sein, wenn darunter der je eigene Glaubensvollzug des Theologen verstanden wiire.
Hingegen kann, wie schon gesagt, nichts anderes als das Uberlieferungsgeschehen,
das in umfassendem Sinne die Lebenswirklichkeit des Glaubens ist, Fundament der
Theologie sein, so jedoch, daB die Theologie kritisch dariiber zu wachen hat, daB
in diesem der Bezug auf den Grund des Glaubens gewahrt wird und dadurch der
Glaube Glaube bleibt» (Hervorhebungen von uns).



«Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert? 475

Zusammenfassung

Wir fassen das Ergebnis unserer Nachforschungen zum Gebrauch
des Terminus «Fundamentaltheologie» bei Pierre Annat zusammen:

Der Ausdruck «fundamentalis Theologia» erscheint im Rahmen
einer Paraphrase zur Metapher « Fundament»: «scholastische Theologie»
ohne «positive» wire ohne « Fundament». Die positive Theologie hat dabei
nicht dem Glauben seinen eigentlichen «Grund» zu legen oder zu geben.
Ihre Aufgabe ist im Rahmen der Arbeitsteilung theologischer Unter-
suchung dahin zu bestimmen, mit den Mitteln historischer Wissenschaft
anhand der geschichtlichen Elemente der Glaubensiiberlieferung die
«Grund-lagen» fiir die scholastische oder systematische Theologie zu
erforschen. In dieser Funktion kann die positive oder historische Theo-
logie theologische Grundwissenschaft oder « Fundamentaltheologie» ge-
nannt werden .

Zu beachten ist ferner, daf nicht etwa die «methodische» Einleitung,
sondern die ¢« positive Theologie» selber, d. h. die Erarbeitung der material-
dogmatischen Grund-sitze der Theologie aus den Offenbarungsquellen,
bzw. den Zeugnissen der christlichen Glaubensiiberlieferung, als « Funda-
mentaltheologie» hingestellt wird. «Fundamentaltheologie» hat also fiir
Annat einen anderen Sinn, als wenn die systematische Behandlung der
Uberlieferungsproblematik und des Methodenproblems — nach dem Vor-
bild Canos etwa als meta-theologische Konstruktion einer theologischen
Methodenlehre — zum Aufgabenbereich einer «fundamentaltheologischen»
Einleitungswissenschaft gerechnet werden 1.

Wir kénnen kaum bei Annat Anzeichen jenes Konzeptes finden, das
um die Mitte des 19. Jahrhunderts — gestiitzt auf die intensiven Bemii-
hungen um eine genauere Bestimmung des epistemologischen Status der
Theologie in der ersten Hélfte desselben Jahrhunderts — zur expliziten
Formulierung des Programms einer «FFundamentaltheologie» als «all-
gemeiner Einleitung in die theologische Wissenschaft» (wie J. N. Ehr-

60 In der Neuscholastik wird die positive Theologie als «pars integralisy,
d. h. integrierender Teil und unentbehrliche Funktion der einen (nicht in verschie-
dene Einzeldisziplinen aufzulésenden) theologischen Wissenschaft, bezeichnet, vgl.
R. GARRIGOU-LAGRANGE: De revelatione, Rom 1945%, 28-33.

61 Vgl. dazu den Abschnitt «Drei Problemkreise» in unseren «Erwigungen
zur Fundamentaltheologie» (Anm. 1) 323-334.

62 Vgl. a. a. O. 297-300.



476 «Fundamentaltheologie» im frithen 18. Jahrhundert?

lich sich ausdriickt) fithrt ¢2. Eine direkte Verbindungslinie besteht hin-
gegen von der «positiven Theologie» im Sinne Annats zu den anti-
deistischen apologetischen Werken des 18. Jahrhunderts 3. Diese ver-
suchen ja, gegen die Uberbewertung der «Vernunft» als einziger Quelle
religioser Erkenntnis die positive Bedeutung der Geschichte fiir den
christlichen Glauben geltend zu machen. So ist es kaum ein Zufall, wenn
in den Titeln dieser auf geschichtlicher Argumentation beruhenden
apologetischen Schriften bisweilen auch die Metapher «Fundament»
erscheint 4. ‘

Die Gleichsetzung «positive Theologie» = «fundamentale Theologie»
ist also eher indirekt mit dem Entwurf einer « Fundamentaltheologie»
im heutigen Sinn zu verbinden. Annats Berufung auf einen diesbeziig-
lichen Sprachgebrauch zu Beginn des 18. Jahrhunderts diirfte mehr mit
der metaphorischen Rede von «Fundamenten» — der «fundamentalen»
Bedeutung geschichtlicher Ereignisse und geschichtlichen Zeugnisses fiir
den christlichen Glauben und die Theologie % — als mit der Einfithrung
eines neuen wissenschaftstheoretischen Terminus zu tun haben.

Doch ist Annat ein interessanter Zeuge fiir den Aufschwung der
positiv-historischen Theologie im 17. und 18. Jahrhundert. Daf3 er dabei
zugleich die Berechtigung und Notwendigkeit einer systematisch-ratio-
nalen Theologie nicht in Frage stellt, sondern mit Nachdruck anerkennt;
daB er sorgsam zwischen «Glaubens-grund» und « Grund-lagen» der Theo-
logie unterscheidet und somit nicht einer «positivistischen» Konzeption
der Theologie verfillt, macht ihn zu einem besonders ausgeglichenen
Vertreter der christlichen Theologie inmitten des aufkommenden, sich
auch unter Theologen bemerkbar machenden Rationalismus.

63 Wir nannten den Ubergang von der « Apologie», der Verteidigung einzelner
Glaubenswahrheiten, zur «Apologetik», der allgemeinen Rechenschaft iiber die
geschichtlichen Grundlagen des christlichen Glaubens, «entferntere Wegbereitung»
der Fundamentaltheologie, a. a. O. 300; vgl. 296 f.

64 Vgl. a. a. O. 296, Anm. 22.

65 Annat nennt an der Anm. 55 zitierten Stelle nach dem «Fundament» der
Apostel und Propheten, dem Wortlaut Eph 2, 20 folgend, auch den «Eckstein»
Jesus Christus, und verbindet diesen dann mit dem «Fundament» von 1 Kor 3,11.
An den Anm. 54 u. 55 angefithrten Stellen ist die Wort- und Ideenassoziation:
«fundare» — «fundamenta ponere» — ¢principia positiva» zu spiiren. Vgl. dazu die
«sententia rata, positiva et fixa», Anm. 52, Ahnliche Assoziationen sind auch in
den Zitaten, die im «Vocabulaire» von A. LALANDE (Art. « Positif», s. Anm. 35) auf-
gefithrt werden, zu finden (z. B. S. 772: «positif veut dire ... qui est posé ou qui
peut étve posé ... ce sur quoi 'on peut poser ... ce qui tient, ce qui est bien établiy).



	"Fundamentaltheologie" im frühen 18. Jahrhundert?

