
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: "Sollicitudo" et "potestas" dans les conciles africains (345-525)

Autor: Munier, Charles

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Charles Munier

« Sollicitudo » et «potestas»
dans les conciles africains (345-525)

Le terme sollicitudo, qui exprime les aspects les plus divers de la

vigilance épiscopale, depuis la communauté locale jusqu'à l'Eglise
universelle, a une longue histoire. Parmi ses premières occurrences il y a lieu
de signaler les traductions latines du concile de Nicée, au début du Ve

siècle. Fort curieusement il s'y trouve en compétition avec potestas, qui
ne tardera pas à l'évincer. Cette substitution s'est opérée au canon 6, qui
définit la juridiction de l'évêque d'Alexandrie et fait allusion à celle de

l'évêque de Rome h Quel qu'ait pu être le terme grec original ainsi
rendu, les traducteurs anonymes du concile de Nicée ont choisi de mettre
l'accent tantôt sur la sollicitudo, tantôt sur la postestas épiscopale. Il
existe, en effet, un rapport étroit entre les deux termes.

Complémentaires, la sollicitudo et la potestas des évêques ne devraient

jamais entrer en conflit, puisqu'elles visent un même but, le bien commun

du peuple chrétien. Mais comment accordent-elles leurs diverses

modalités, à mesure que l'on s'élève dans la hiérarchie ecclésiale? Il a

semblé intéressant d'illustrer cette question en examinant d'une manière
concrète et toute empirique l'usage des termes sollicitudo et potestas dans

les conciles africains, du ive au vie siècle. Malgré son caractère limité,
cette recherche pourra contribuer à mieux faire connaître certains aspects
de l'ecclésiologie, à l'âge d'or de l'Eglise africaine.

1 On trouve sollicitudo dans les versions de Cécilien, d'Atticus, chez Rufin et
dans la Prisca - potestas partout ailleurs. Voir C. H. Turner, Ecclesiae occidentalis
monumenta iuris antiquissima, Oxonii, 1899-1939, ad locum. Point n'est besoin
d'insister ici sur les problèmes que soulève, du seul point de vue de la tradition
littéraire, cette simple constatation: possédons-nous le texte grec original des canons
de Nicée comment expliquer ce passage de sollicitudo à potestas



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 447

Statistique d'abord. Le terme sollicitudo apparaît six fois dans les

actes des conciles africains, cinq fois au singulier, avec le sens plénier de :

sollicitude pastorale, une fois au pluriel, avec le sens dérivé de soucis, liés
à des difficultés particulières. La première acception se rencontre soit sur
les lèvres d'Aurelius, le primat de Carthage, soit sous la plume du pape
Sirice, écrivant aux évêques d'Afrique; la seconde acception figure dans

la lettre adressée en 525 par un certain abbé Pierre à l'évêque Boniface
de Carthage. Comme ce dernier texte ne concerne pas directement notre

propos, il suffira d'un bref commentaire pour en rappeler l'occasion.

7. Les soucis de l'abbé Pierre

Le monastère dirigé par l'abbé Pierre devait se trouver aux confins
des provinces de Byzacène et de Proconsulaire. Edifié aux frais des

familles des premiers moines, il avait été consacré par l'évêque Reparatus
de Puppiana en Proconsulaire 2. Quelque temps plus tard, la communauté
avait demandé à l'évêque Boniface de Gatiana, primat de Byzacène, de

bien vouloir lui ordonner des prêtres pour la célébration des saints mystères

3. Dans l'esprit des requérants il ne s'agissait là que d'une démarche

exceptionnelle, motivée par le fait de la vacance du siège de Carthage.
En aucune manière elle ne signifiait de leur part qu'ils renonçaient à la
possibilité, généralement reconnue aux monastères, de s'adresser à

l'évêque de leur choix pour les ordinations à pourvoir, ni qu'ils acceptaient
de se placer sous la tutelle des évêques de Byzacène voisins du monastère

ou de leurs intérimaires4.
Tel est l'objet du litige qui oppose la communauté de l'abbé Pierre

à Liberatus, le nouveau primat de Byzacène. Celui-ci invoque, en effet,
comme un précédent, les ordinations effectuées par son prédécesseur et

s'arroge un droit de regard sur le monastère, comme si les moines étaient
ses sujets. Mais l'abbé Pierre a fait recours au concile général des

provinces africaines, réuni à Carthage, le 5 février 525, sous la présidence de

Boniface. Il rappelle les circonstances des ordinations et allègue, à l'appui
de sa cause, les situations analogues faites aux monastères de Byzacène.

2 Concilia Africae (a. 345-a. 525), Tumholti, 1974 : CC149, 279, lignes 267-275.
3 Ibid., 276, lignes 136-139.
4 L'abbé Pierre rappelle que plusieurs monastères de Byzacène usent librement

de ce droit; celui d'Hadrumète sollicite même ce service d'évêques italiens;
ibid., 279, 283-295.



448 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

Il joint enfin à sa requête un petit dossier de déclarations des saints Pères

(nenerabilium sanctorum patrum dicta), en faveur des libertés monastiques5.
C'est dans l'exorde de son placet que l'abbé Pierre et son conseil

d'anciens (seniores) utilisent le terme sollicitudo, au pluriel. Dans un style
passablement ampoulé, qui porte l'empreinte des oraisons liturgiques,
les solliciteurs supplient «le bienheureux et vénérable pontife Boniface
d'incliner vers eux une oreille bienveillante». Le Seigneur ne l'a-t-il pas
établi pour être leur soutien dans les épreuves, leur consolation dans les

soucis? C'est pourquoi, se recommandant à la puissante intercession de

l'évêque, successeur des apôtres, ils lui demandent d'intervenir de toute
son autorité afin que, désormais, leur monastère se trouve placé sous la
direction de sa Béatitude.

Il est aisé de tirer la leçon de cet épisode mineur. Dégradée en soucis

relatifs à leur autonomie, la sollicitudo des moines, désireuse d'échapper
à la potestas épiscopale qui les menace de près, recourt à une potestas

supra-épiscopale - en l'espèce, celle du primat de Carthage, qui s'exerce

sur toutes les provinces africaines - afin qu'elle les protège de loin. Toute
la dynamique de l'exemption monastique est déjà préfigurée dans le

modeste recours de l'abbé Pierre à Boniface de Carthage.

2. La sollicitude pastorale du primat Aurelius

Le terme sollicitudo apparaît à quatre reprises en des discours tenus

par Aurelius de Carthage lors de conciles provinciaux ou généraux, à

savoir: Hippone (393), Carthage (28.8.397), Carthage (juin 401), Carthage
(septembre 401). Si la dernière mention concerne l'évêque de Rome, les

trois premières se rapportent au primat de Carthage. Bien qu'elles soient

réparties sur un laps de temps relativement court de huit ans (à peine le

quart du pontificat d'Aurelius), elles n'en révèlent pas moins une
évolution intéressante et des aspects complémentaires.

a) nobis... plenam sollicitudinem ac diligentiam oportet incutiat

Le Manuscrit 165 de la Bibliothèque capitulaire de Verceil a conservé

quelques fragments des actes intégraux du concile d'Hippone, le premier
de la série des conciles présidés par Aurelius, de 393 à 427 6. Le terme

5 Ibid., 280-282.
6 Cinq canons inédits du concile d'Hippone du 8 octobre 393, dans: Revue de

droit canonique 18 (1968) 16-29.



«Sollicitudo» et « postestas» dans les conciles africains (345-525) 449

sollicitudo, associé à diligentia, figure dans la première intervention du

primat, répondant à une proposition de l'évêque Eleusius. Aurelius
remercie l'orateur d'avoir attiré l'attention de l'assemblée sur un scandale

intolérable. Il ne suffit pas, en efïet, que les clercs aient une conduite

privée irréprochable, qu'ils se montrent personnellement chastes, sobres,

intègres et savants 7. Encore faut-il qu'ils sachent bien gouverner leur
maison et maintenir leurs enfants dans la soumission. A une époque où la

plupart d'entre eux étaient mariés et pères de famille, il n'était pas
toujours facile aux clercs, fussent-ils évêques, d'exercer avec bonheur l'art
prestigieux et redoutable de l'éducation.

Reprenant sans doute les points essentiels de la proposition d'Eleu-
sius, le primat dénonce explicitement deux abus, qu'il importe d'extirper
au plus vite. Comment des clercs peuvent-ils émanciper leurs fils sans

s'être dûment assurés de leurs bonnes mœurs ou sans attendre qu'ils
aient atteint l'âge où, normalement, ils pourront être tenus pour responsables

de leurs actes Comment peuvent-ils transmettre leurs biens à des

sujets irresponsables, dont la conduite notoirement scandaleuse jette le

discrédit sur le chef de famille et tout le corps clérical auquel il appartient
Tel est le contexte dans lequel s'inscrit cette première mention de

la sollicitudo épiscopale africaine. Tout l'effort d'Aurelius tend à faire

partager à ses collègues la sollicitude qui l'anime pour l'honneur et le

bon renom du clergé et de toute l'église catholique. Afin d'obtenir une
adhésion unanime en faveur des mesures qu'il propose à l'approbation
de l'assemblée, le primat fait appel à la solidarité de tous ses collègues
dans l'épiscopat. «Il est indispensable que la proposition de notre frère
Eleusius nous inspire une sollicitude empressée et sans faille: nobis...

plenam sollicitudinem ac diligentiam oportet incutiat8.

b) ego enim cunctarum ecclesiarum sollicitudinem sustineo

La sollicitude d'Aurelius pour l'honneur et le bon renom du clergé

catholique ne devait pas se relâcher. Quatre ans plus tard nous retrouvons

le primat de Carthage, affronté à la grave crise des vocations dont
souffre l'église d'Afrique. Le problème avait déjà été évoqué à Hippone;
il était vraiment dramatique. Faute de clercs à ordonner, un certain

7 Le même concile d'Hippone prend une série de mesures réglant la conduite
des clercs. Voir l'excellent commentaire donné à ce propos par R. Crespin, Ministère

et sainteté, Paris 1965, 11-19.
8 CC 149, 20.



450 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

nombre d'évêchés demeuraient sans pasteurs 9. Les Pères conciliaires
avaient songé à une solution audacieuse, qui aurait permis de renforcer
immédiatement les effectifs insuffisants du clergé catholique, et aux
moindres frais. Elle aurait consisté dans l'admission des clercs donatistes

convertis, du moins de certaines catégories d'entre eux, qui n'avaient pas
fait l'objet d'interdictions expresses 10. Certes, des conciles antérieurs
avaient exclu l'intégration des donatistes, dans la mesure où ils
procédaient à des rebaptêmes. Mais n'était-ce pas là accepter implicitement
la possibilité d'admettre les clercs donatistes qui n'auraient jamais
rebaptisé? D'autre part, ne pourrait-on laisser en place ceux qui
manifesteraient l'intention de passer à la communion catholique avec toute
leur communauté 11 Conscients des difficultés théologiques et ecclé-

siales liées à leurs propositions, les Pères d'Hippone avaient convenu de

consulter l'Eglise transmarine à ce sujet, c'est-à-dire, au premier chef,

l'Eglise romaine 12.

Nouvelle suggestion en 397. Pourquoi interdire l'accès à la clérica-

ture de donatistes convertis, qui auraient reçu le baptême dans le schisme

alors qu'ils étaient enfants? Mais sur ce point aussi les Africains estiment

préférable de ne rien décider avant d'avoir obtenu l'avis des évêques de

Rome et de Milan 13.

Il est peu probable que les suggestions d'Hippone et de Carthage
aient dépassé le stade des pures suggestions. Le discours adressé en juin
401 par Aurelius aux Pères de Carthage évoque les mêmes difficultés et

rappelle les solutions envisagées par les précédents conciles. Pour sortir
de l'impasse, le primat suggère d'envoyer un évêque en ambassade auprès
du nouveau pape, Anastase, et du nouvel évêque de Milan, Venerius, afin
de leur exposer la détresse des églises africaines et de les persuader de la
nécessité et de la légitimité des solutions proposées 14.

Faute de pouvoir résoudre la crise des vocations à l'aide de transfuges

venus du Donatisme, certains évêques catholiques n'hésitaient pas
à recourir à des procédés pour le moins singuliers. Déjà le concile d'Hippone

avait dû rappeler à l'ordre ceux qui retenaient des clercs étrangers

9 Breu. Hippon., c. 37 : CC 149, 43.
10 Crespin, op. cit., 57 n. 3. Cf. CC 149, 61, c. 8. Voir aussi Arles (314) c. 9: CC

148, 10, et Carthage (345) c. 1 : CC 149, 3.
11 CC 149, 44; cf. Reg. Carth. c. 57 : CC 149, 195.
12 Breu. Hippon., c. 37 in fine : CC 149, 44.
13 Ces évêques sont Sirice et Simplicianus. Ce dernier avait succédé à Ambroise,

décédé le 4 avril 397 : CC 149, 186.
14 Ibid., 194-196.



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 451

et cherchaient à se les attacher en les élevant aux degrés supérieurs de

la cléricature. Les tentatives de séduction devaient être précoces, puisque
le concile précise qu'en cette matière les simples lecteurs sont à compter
parmi les membres du clergé 15.

En août 397, les Pères de Carthage eurent à juger une affaire encore

plus étonnante, qui leur fut soumise par Epigonius, l'évêque de Bulla
Regia en Proconsulaire. Sur les instances de son collègue Julien de Vazari,
Epigonius avait recueilli un enfant pauvre originaire de cette cité; il
l'avait préparé au baptême et avait pourvu à sa subsistance et à son

éducation. Lorsque son protégé fut parvenu à l'adolescence, Epigonius
lui avait confié la charge de lecteur dans l'église de Mappali. Le jeune
clerc exerçait ses fonctions depuis deux ans déjà lorsque l'évêque Julien
résolut de se l'approprier en l'élevant au diaconat pour le compte de son

église. Puisque le jeune homme était citoyen de Vazari, Epigonius ne le

retenait-il pas de manière abusive? C'était là, assurément, une interprétation

ingénieuse du canon d'Hippone évoqué à l'instant. Les Pères de

Carthage ne crurent pas pouvoir la retenir. Ils estimèrent que Julien
avait agi de manière illégale et incorrecte (inique atque indigne) à l'égard
d'Epigonius et le menacèrent d'excommunication, s'il ne lui rendait le

clerc objet de ce larcin subtil16.
Les temps de disette peuvent exacerber certains égoïsmes; ils

suscitent parfois de beaux élans d'entraide et de générosité. Sa charge de

primat de toutes les provinces africaines imposait à Aurelius de gérer la

pénurie; elle comportait, à dire vrai, des pouvoirs vraiment extraordinaires

17. En effet, de toutes les provinces africaines, les églises privées
de pasteurs pouvaient s'adresser à l'évêque de Carthage et lui demander
de pourvoir à leurs besoins. Parfois même elles suggéraient le nom du

candidat désiré. La tâche d'Aurelius n'était pas facile, on le devine. Le

prélat expose longuement ses difficultés et ses inquiétudes devant le

concile général de Carthage du 28 août 397. Jusqu'ici il n'a pas essuyé

de refus quand il a demandé à ses collègues de lui céder les clercs postulés

par les églises orphelines. Il a toujours pris soin de n'entreprendre une

15 Breu. Hippon., c. 19: CC 149, 39.
16 Reg. Carth., c. 54: CC 149, 190-191.
17 Le terme potestas revêt deux acceptions essentielles dans les conciles

africains: d'une part ce que l'on appellera plus tard le pouvoir de juridiction, dans les

expressions - episcopus in cuius potestate diocesis constituta est : CC 149, 14 ; omnium
habere potestatem : CC 419, 267 ; d'autre part, le droit qui incarne par excellence ce

pouvoir, celui de conférer les ordinations: potestas ordinandi: CC 149, 18, et d'en
fixer les conditions.



452 « Sollicitude» » et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

telle démarche qu'en se faisant accompagner de deux ou trois évêques
capables d'en confirmer le bien fondé. Mais qu'adviendrait-il des églises

d'Afrique, s'il venait à essuyer un refus
Aurelius se contente de poser la question. Mais c'est très précisément

à cet endroit de son discours qu'il fait état de sa sollicitude pastorale:
ego enim cunctarum ecclesiarum dignatione Dei, ut scitis, fratres, sollicitu-
dinem sustineo 18. Les Pères de Carthage ne pouvaient demeurer insensibles

à l'appel angoissé de leur primat. Numidius de Maxula et Epi-
gonius de Bulla Regia se firent un devoir de rappeler les pouvoirs que la
tradition africaine lui reconnaissait et de les faire confirmer. Répondant
à une question de l'évêque Postumianus de Thagura, Aurelius souligna

que, pour être efficaces, ses pouvoirs en matière d'ordinations devaient
s'étendre au maximum et ne comporter aucune exception. Même s'il
s'agissait du seul clerc qui lui reste, un évêque devrait le céder de gaîté
de cœur, s'il s'avérait nécessaire pour prendre en charge une église

dépourvue. En contrepartie, Aurelius se porta garant qu'il interviendrait
sans faire acception de personnes, partout où l'on solliciterait son aide.

De la sorte jouerait pleinement la solidarité de tout le corps épiscopal
africain 19.

c) necessitates quas pro sollicitudine nostra indagare potuimus

A Hippone, en 393, Aurelius s'était employé à obtenir l'agrément
des évêques présents, en leur faisant partager la sollicitude pastorale qui
l'animait, ainsi que les plus zélés de ses collègues. A Carthage, en août
397, il avait obtenu confirmation de ses pouvoirs supra-épiscopaux, en

invoquant sa responsabilité personnelle à l'égard de toutes les églises.

La troisième occurrence du terme sollicitudo concerne le concile de

Carthage du 16 juin 401 20. Elle s'inscrit dans un tout autre contexte.
Alors que les conciles précédents comportent de larges discussions

et voient les décisions communes se dégager d'une ample confrontation
des points de vue les plus divers, à la suite de débats plus ou moins
prolongés, le concile de juin 401 ressemble fort à une simple séance

d'enregistrement. Les actes du concile se composent essentiellement d'un long
discours d'Aurelius proposant à la ratification de l'assemblée les mesures

d'urgence (necessitates) qu'il a cru bon de prendre. Les évêques approu-

18 CC 149,192.
19 Ibid., 192; cf. Reg. Carth., c. 49; CC 149, 187.
20 Ibid., 194, ligne 410.



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 453

vent sans réticences et donnent mandat à Aurelius pour qu'il exécute

les décisions ainsi entérinées 21.

On observera comment, d'un concile à l'autre, l'environnement

grammatical de sollicitudo se modèle sur les circonstances. D'une
sollicitude partagée entre tous les évêques (nobis... plenam sollicitudinem), on

passe au souci de toutes les églises, qui pèse sur le primat d'Afrique (ego...

sollicitudinem sustineo) et le contraint à prendre toutes les dispositions
utiles (necessitates, quas pro sollicitudine nostra indagare potuimus),
réclamées par les circonstances. L'on ne s'étonnera pas de voir le primat
employer le pluriel de majesté, que d'aucuns, non moins justement,
préfèrent appeler pluriel de modestie. Ce n'est pas la seule fois qu'il lui faudra
solliciter les pleins pouvoirs pour des tâches administratives, dont les

Pères conciliaires sont trop heureux de le voir se charger22.
Nous avons dit plus haut combien la question des donatistes

convertis était capitale pour résoudre la crise de recrutement traversée par
l'église d'Afrique. Mais les évêques des églises transmarines
comprendraient-elles sa détresse? approuveraient-elles les dérogations que les

Africains suggéraient d'apporter à la règle interdisant l'accès du clergé

aux transfuges du schisme

3. La sollicitude pastorale de l'évêque de Rome

Le 13 septembre 401, le concile plénier des provinces d'Afrique se

réunissait derechef à Carthage. Aurelius y fit donner lecture d'une lettre
«de notre bienheureux frère et collègue dans le sacerdoce, Anastase,

l'évêque de l'église romaine». Les actes du concile n'ont pas conservé le

texte de cette missive. Les Pères remercient Dieu «d'avoir inspiré à son

excellent et saint pontife une sollicitude si affectionnée pour les membres

du Christ qui, malgré leur éloignement dans l'espace, n'en constituent

pas moins un corps unique solidement charpenté»23. Une copie du document

ferait mieux notre affaire.

Le moins que l'on puisse dire, c'est que la lettre du pape ne paraît

pas avoir comblé d'aise les Africains. Au lieu d'une réponse précise à

leurs questions relatives aux donatistes, ils avaient, semble-t-il, reçu une

21 Ibid., 194-198.
22 La tradition littéraire des canons africains (345-525), dans: Recherches augu-

stiniennes X (1975) 1-20, notamment p. 7.
23 CC 149, 199.



454 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

exhortation d'avoir à se défier des embûches de la secte. Alors que les

mesures proposées en juin 401 étaient de nature à favoriser les conversions

individuelles et même les retours en masse, voici que, de loin, on
les invitait à renoncer à la détente, pour reprendre la guerre froide 24. Les

Africains étaient placés à la croisée des chemins. Ils se décidèrent pour
la paix.

Pour qui connaît tant soit peu le difficile métier de secrétaire

d'assemblée, il est clair que le procès-verbal de la séance du 13 septembre
401 est un chef-d'œuvre de laconisme. Le tournant des débats conciliaires

se place à la jointure du préambule et du canon 66 des Excerpta. Tiraillés
entre leur souci de rétablir l'unité des églises et leur désir de ne point
offenser la majesté romaine, les Africains durent procéder d'abord à un
large échange de vues, avant d'arrêter leur ligne de conduite. Le luxe de

précautions oratoires dont ils entourent leur décision révèle l'âpreté des

discussions et les résistances qu'il a fallu vaincre. La lettre du pape, à

n'en point douter, avait trouvé un écho favorable auprès des partisans
d'une attitude pure et dure. Mais Aurelius et les partisans de la paix
surent faire triompher leur point de vue, cette fois encore. Le protocole des

débats, dans sa démarche sinueuse, restitue leur atmosphère passionnée.
D'entrée de jeu, les Pères soulignent que l'utilité de l'Eglise est le

seul motif qui les anime. S'ils ont choisi d'œuvrer en vue de la paix, c'est,
croient-ils, pour obéir aux avertissements de l'Esprit de Dieu. Ces deux

arguments ne devaient pas être sans force auprès du pape, du moins les

Africains pouvaient-ils l'espérer. Par ailleurs, au moment même où ils

s'apprêtent à passer outre aux recommandations du pontife romain, ils
se réclament implicitement de la lettre de Sirice, son prédécesseur, et
s'attachent à prouver que leurs décisions ne contredisent en rien celles

du concile in transmarinis partibus 25. Si les Africains multiplient les

témoignages de déférence et de gratitude à l'adresse d'Anastase, il est permis

de se demander en quoi celui-ci les a aidés à résoudre leurs problèmes26.

24 Reg. Carth., c. 57: CC 149, 195.
25 Le prologue du 13 septembre 401 pastiche celui de la Tractoria de Sirice.

La formule: quamuis in diuersitate terrarum renvoie de toute évidence à l'expression:

diuersa quamuis: CC 149, 59, ligne 24. Par ailleurs, l'argument majeur de
Sirice, consacré au bien de la paix et de l'unité de l'Eglise: CC 149, 62, lignes 91-102,
est repris par les Africains et appliqué à la situation angoissante où se débat leur
province: CC 149, 200, Reg. Carth., c. 68. Déjà en juin 401, Aurelius, en des termes
qui rappellent la lettre papale, évoquait sa responsabilité pastorale devant Dieu:
CC 149, 195.

26 Crespin, op. cit., 59. Le style révérencieux du préambule ne saurait mas-



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 455

Les efforts déployés par l'église d'Afrique en vue de restaurer la

paix et l'unité ne furent pas couronnés de succès. Plusieurs causes

contribuèrent à cet échec. Lors même qu'il voulait passer au catholicisme,

avec une portion plus ou moins notable de son troupeau, un évêque
donatiste pouvait se heurter à la mauvaise volonté de certaines brebis

rétives, de l'un ou l'autre bercail27. Mais l'obstacle principal au rétablissement

de l'unité paraît bien avoir été l'opération de grande envergure
lancée en septembre 401 en vue de faire éclater les inconséquences
théologiques des Donatistes, dans le traitement différent qu'ils réservaient

aux catholiques et aux maximianistes. On a vu, dans cette initiative,
la marque d'Augustin. Elle était de nature à faire réfléchir les gens de

bonne foi, estime Rémi Crespin 28. En fait, elle ne tarda pas à bloquer le

mouvement des conversions spontanées, favorisé par les mesures
généreuses de 397. Nombre de Donatistes, exaspérés par la procédure raffinée

mise au point en 401, puis en 403, opposèrent une fin de non-recevoir à

toutes les invitations au dialogue lancées par les catholiques et consommèrent

la division par une série de violences. Dès lors l'intervention du

pouvoir séculier devenait inévitable.

4. La sollicitude de chaque évêque envers l'Eglise

A s'en tenir strictement à l'ordre chronologique, la dernière mention
de la sollicitudo épiscopale apparaît dans les actes du concile byzacénien
de Thela (ou Thélepte), qui se tint le 24 février 418. En fait, il s'agit de

la lettre adressée, en 386, aux évêques d'Afrique par le pape Sirice, afin
de leur communiquer les décisions du synode romain. Près de quatre-
vingts évêques s'étaient réunis, le 6 janvier de cette année, auprès des

reliques du saint apôtre Pierre. La date hivernale évoque des résonances

on ne peut plus festives, celles notamment de la Befana romaine. Mais

le pape Sirice avait à célébrer un autre événement mémorable, à quelques

jours près, celui de son accession au Siège apostolique. A ce premier

quer la déception éprouvée par les Africains: Recitatis epistolis beatissimi fratris et

consacerdotis nostri Anastasii ecclesiae Romanae episcopi, quibus nos paternae et

fraternae caritatis sollicitudine ac sinceritate adhortatus est... gratiam agimus Deo

nostro quod Uli optimo et sancto antistiti tarn piarn curam inspirare dignatus est : CC

149, 199.
27 Qu'il suffise de rappeler le cas de Maximianus, évêque du saltus Bagatensis :

CC 149, 374; cf. Crespin, op. cit., 65.
28 Ibid., 68-70.



456 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (245-525)

anniversaire, les évêques de l'Italie suburbicaire étaient venus en foule.

Les défaillants ne durent pas être nombreux, car le pape ne déplore guère

que l'absence des valétudinaires et des vieillards. Les évêques présents
avaient témoigné d'une belle unanimité, observe le pontife. Leur unique
souci, la sollicitude de chacun avait été d'obéir au précepte de l'apôtre
Paul, de prendre soin de l'Eglise, afin de pouvoir la présenter à Dieu

«sans tache ni ride», de crainte que notre conscience n'apparaisse souillée

par le souffle de quelque brebis malade: ne per alicuius morbidae ouis

adflatum conscientia nostra contaminata uideretur 29.

Si le style pastoral de la missive papale peut paraître quelque peu
recherché, le dessein du pontife est sans équivoque. La lettre qu'il envoie

aux évêques de son ressort qui n'avaient pu prendre part au synode, et

qu'il croit utile de communiquer aux Africains, n'a pas pour objet
d'imposer des préceptes nouveaux, dit-il, mais uniquement de rappeler un
certain nombre de règles établies par les Pères en conformité avec la
tradition des Apôtres, règles que d'aucuns négligent par indolence ou

paresse, mais que nous souhaiterions voir observées, car il est écrit:
«Tenez bon, frères, gardez fermement les traditions que nous vous avons

apprises, de vive voix ou par lettre» (2 Thess. 2,15)30.
Les décisions du synode romain concernent essentiellement la

consécration des évêques (cc. 1-2), et les conditions d'admission au clergé

(cc. 3-7). On se souvient que le c. 8 prescrit de réconcilier les clercs no-
vatiens et donatistes per manus impositionem, ce qui équivaut à les

écarter du clergé catholique 31.

Dans une longue parénèse, qui semble bien de son crû, le pape
Sirice exhorte vivement les Africains à imposer aux membres supérieurs
de la hiérarchie cléricale, sacerdotes et leuites, le précepte de la continence

conjugale32. Puisqu'ils doivent être prêts, chaque jour, à offrir le sacrifice

eucharistique ou à administrer le baptême, puisque l'Apôtre a écrit:
«Ceux qui sont dans la chair ne peuvent plaire à Dieu» (Rom 8,8),
comment les clercs majeurs peuvent-ils espérer que Dieu exaucera leurs

29 CC 149, 59.
3° CC 149, 60.
31 Crespin, op. cit., 35.
32 Le morceau débute par un praeterea, qui le distingue des décisions synodales

(cc. 1-8) ; d'autre part, au lieu de l'impératif avec ut ou ne, le pape utilise le pluriel
de majesté: suademus, puis la série hortor, moneo, rogo. L'exhortation fait un ample
usage des procédés rhétoriques: anaphore, paronomase, allitération, isocola,
assonance, sans parler du cursus. Est-il téméraire de penser que le pape Sirice a enrichi
son épître de quelques extraits du discours qu'il avait adressé au synode romain



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 457

prières, s'ils se présentent devant Lui souillés par la concupiscence
charnelle? En conclusion, le pape exhorte les Africains à veiller au bon renom
de l'Eglise, comme les évêques rassemblés à Rome, et à écarter du clergé
tout motif de déshonneur. Une abondance de fruits spirituels
récompensera leur fidélité; en revanche, la transgression présomptueuse des

règles canoniques sera sanctionnée par l'excommunication et les peines
de la géhenne.

Bien qu'elles soient limitées aux conciles africains tenus sous Aure-
lius, les observations précédentes fournissent quelques indications sur
l'emploi du terme sollicitudo et sur les relations qu'il entretient avec celui
de potestas.

Le terme de sollicitudo est typique de deux genres littéraires proprement

ecclésiastiques, promis à une longue fortune: d'une part, l'adresse

au concile, d'autre part, la décrétale pontificale, genre épistolaire encore

imprécis à l'époque envisagée mais qui, dans ses premières ébauches, se

rattache étroitement au synode romain.

Lorsque le supérieur ecclésiastique fait appel à la sollicitude pastorale

des évêques auxquels il s'adresse, oralement ou par écrit, c'est

généralement pour les inviter à adopter d'un commun accord les mesures

disciplinaires qu'il juge nécessaires dans une situation donnée. Dans

cette hypothèse, il ne distingue pas sa propre sollicitude pastorale de

celle qui est censée habiter ses collègues dans l'épiscopat (2a—3-4). Il
arrive au supérieur ecclésiastique d'évoquer sa propre sollicitude pastorale,

distincte de celle du corps épiscopal comme tel; dans ce cas, il vise

ordinairement à se faire reconnaître ou confirmer des pouvoirs
extraordinaires, qui lui permettront de faire face à une situation difficile (2b) ;

ou bien encore il fait approuver après coup les mesures urgentes qu'il a
arrêtées de son propre chef (2c).

Une analyse plus poussée permet de distinguer plusieurs niveaux
de sollicitude pastorale, mentionnés plus ou moins explicitement dans
les conciles africains. Il y a d'abord, à la base, celle de l'évêque au sein

de son diocèse, à l'égard de cette portion du peuple de Dieu qui lui est

confiée 33. Rassemblés autour de leurs primats respectifs dans leurs
provinces, ou autour du primat de toutes les provinces d'Afrique, les évêques

prennent mieux conscience des charges pastorales qui leur incombent,
individuellement et en corps; chacun d'eux trouve dans l'assemblée

33 II serait intéressant d'examiner plus en détail cette question. Une première
approche est possible au moyen des termes populus-plebs.



458 « Sollicitudo » et « postestas » dans les conciles africains (345-525)

conciliaire le lieu privilégié où il se sent co-responsable avec ses frères
dans l'épiscopat, et où il est appelé à exercer collégialement sa potestas

épiscopale, notamment par la suggestion, l'élaboration et l'approbation
des canons conciliaires. La sollicitude pastorale du primat de Carthage

procède des mêmes principes; face aux graves problèmes des églises

d'Afrique, Aurelius peut reprendre à son compte la parole de saint Paul
(2 Co 11,28). Il lui revient d'ordonner et de coordonner les activités des

évêques de son ressort, foule immense qui oppose trop souvent à sa

sollicitude pour toutes les églises tout le poids de son indifférence, toute sa

force d'inertie 34.

Un schéma semblable se profile dans la péninsule italienne, où les

églises de Milan et de Rome occupent alors une place éminente. Mais le

prestige qui s'attache, dès cette époque, au Siège apostolique par excellence

confère au synode romain un éclat particulier et une autorité sui
generis 35. Parmi les traits qui font ressortir la dignité du synode romain
et le caractère impératif de ses décisions, le pape Sirice énumère la vertu
des reliques du prince des apôtres, la représentativité des membres de

l'assemblée36, la sollicitude des Pères pour la sainteté de l'Eglise, la
conformité à la tradition apostolique des décisions du synode 37, les

fruits de paix et d'unité que leur application doit provoquer, la gravité
des sanctions que leur méconnaissance entraînera à coup sûr38. Nulle

part Sirice ne se pose en législateur autonome; nulle part il n'invoque
l'autorité propre à l'évêque de Rome. Tout se passe comme si le pape
voulait s'effacer derrière le synode romain et se fondre en lui. Lorsqu'il
adresse aux Africains ses exhortations fraternelles et ses prières instantes,
il utilise le pluriel de majesté, ou de modestie39, à l'exception d'un seul

34 La tradition littéraire des canons africains, 6-10.
35 On se souvient que le prédécesseur immédiat de Sirice, le pape Damase,

fut le premier à parler de l'église romaine comme du Siège Apostolique par
excellence; cf. E. Caspar, Geschichte des Papsttums, I, 242.

36 La formule est vague à souhait : diuersa quamuis cum in unum plurimi conue-
nissemus. La subscription indique la présence de quatre-vingt évêques, mais leur
provenance exacte est inconnue.

37 CC 419, 60 : les décisions synodales ne font que reprendre des règles «apostoliques»,

affirme le pape. Mais quel est le sens exact de l'adverbe de manière employé
ici: apostolicae?

38 CC 149, 63 : on notera l'opposition du singulier, désignant le présomptueux
transgresseur, à l'anonymat de l'unanimité épiscopale : a nostra communione seclusum.

38 CC 149, 62. L'emploi du pluriel de majesté (ou de modestie) est réservé à
certains usages: l'activité conciliaire (ligne 24), la responsabilité pastorale (lignes 32,
48, 52), le jugement divin (lignes 43, 44, 52), la fonction épiscopale (ligne 44), l'obéissance

aux décisions synodales (ligne 103), les fruits de l'obéissance (lignes 100, 102).



« Sollicitudo » et « postestas » dans les conciles africains (345-525) 459

passage, où l'art de la persuasion se fait plus pressant: qua de re hortor,

moneo, rogo; tollatur hoc obprobrium quod potest iure etiam gentilitas
incusare 40.

Les conciles africains offrent à l'historien un champ d'investigations
des plus riches, notamment dans le domaine de l'ecclésiologie. Ils
soulignent, en effet, que l'unité des églises dans la foi n'exclut pas une certaine

diversité, voire une réelle autonomie pour les règles liturgiques, la discipline

du clergé, l'administration de la justice. Ils incarnent une ecclésio-

logie non moins attentive à la dignité de la fonction épiscopale qu'à
l'autorité du Siège apostolique romain. Le cruel destin subi par la
chrétienté d'Afrique, dès que se turent les voix prestigieuses d'Augustin,
d'Aurelius et de leurs fidèles compagnons, ne doit-il pas nous rendre
d'autant plus précieux son ultime message?

40 Les païens seraient en droit d'adresser au clergé chrétien de justes reproches,
si ce dernier prétendait s'approcher de la divinité sans être «pur». Dans l'argumentation

de Sirice, ce point vient en conclusion de la parénèse.


	"Sollicitudo" et "potestas" dans les conciles africains (345-525)

