Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: "Sollicitudo” et "potestas” dans les conciles africains (345-525)
Autor: Munier, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHARLES MUNIER

«Sollicitudo» et «potestas»
dans les conciles africains (345—525)

Le terme sollicitudo, qui exprime les aspects les plus divers de la
vigilance épiscopale, depuis la communauté locale jusqu’a I’Eglise uni-
verselle, a une longue histoire. Parmi ses premiéres occurrences il y a lieu
de signaler les traductions latines du concile de Nicée, au début du ve
siecle. Fort curieusement il s’y trouve en compétition avec potestas, qui
ne tardera pas a 1'évincer. Cette substitution s’est opérée au canon 6, qui
définit la juridiction de I'évéque d’Alexandrie et fait allusion a celle de
I'évéque de Rome!. Quel qu’ait pu étre le terme grec original ainsi
rendu, les traducteurs anonymes du concile de Nicée ont choisi de mettre
I'accent tant6t sur la sollicitudo, tantot sur la postestas épiscopale. 11
existe, en effet, un rapport étroit entre les deux termes.

Complémentaires, la sollicitudo et la potestas des évéques ne devraient
jamais entrer en conflit, puisqu’elles visent un méme but, le bien com-
mun du peuple chrétien. Mais comment accordent-elles leurs diverses
modalités, & mesure que I'on s’éléve dans la hiérarchie ecclésiale? Il a
semblé intéressant d'illustrer cette question en examinant d'une maniére
concréte et toute empirique 1'usage des termes sollicitudo et potestas dans
les conciles africains, du 1ve au viesiécle. Malgré son caractére limité,
cette recherche pourra contribuer 4 mieux faire connaitre certains aspects
de I'ecclésiologie, a I'age d’or de 1’Eglise africaine.

1 On trouve sollicitudo dans les versions de Cécilien, d’Atticus, chez Rufin et
dans la Prisca — potestas partout ailleurs. Voir C. H. TURNER, Ecclesiae occidentalis
monumenta turis antiquissima, Oxonii, 1899-1939, ad locum. Point n’est besoin
d’insister ici sur les problémes que souléve, du seul point de vue de la tradition litté-
raire, cette simple constatation: possédons-nous le texte grec original des canons
de Nicée? comment expliquer ce passage de sollicitudo & potestas?



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 447

Statistique d’abord. Le terme sollicitudo apparait six fois dans les
actes des conciles africains, cinq fois au singulier, avec le sens plénier de:
sollicitude pastorale, une fois au pluriel, avec le sens dérivé de soucis, liés
a des difficultés particuliéres. La premiére acception se rencontre soit sur
les lévres d’Aurelius, le primat de Carthage, soit sous la plume du pape
Sirice, écrivant aux évéques d’'Afrique; la seconde acception figure dans
la lettre adressée en 525 par un certain abbé Pierre a 1'évéque Boniface
de Carthage. Comme ce dernier texte ne concerne pas directement notre
propos, il suffira d’un bref commentaire pour en rappeler I’occasion.

1. Les soucis de l’abbé Pierrve

Le monastére dirigé par I’abbé Pierre devait se trouver aux confins
des provinces de Byzacéne et de Proconsulaire. Edifié aux frais des
familles des premiers moines, il avait été consacré par I'évéque Reparatus
de Puppiana en Proconsulaire 2. Quelque temps plus tard, la communauté
avait demandé a ’évéque Boniface de Gatiana, primat de Byzacéne, de
bien vouloir lui ordonner des prétres pour la célébration des saints mys-
teres 3. Dans l'esprit des requérants il ne s’agissait 1a que d'une démarche
exceptionnelle, motivée par le fait de la vacance du siege de Carthage.
En aucune maniére elle ne signifiait de leur part qu'’ils renongaient a la
possibilité, généralement reconnue aux monastéres, de s’adresser a
I’évéque de leur choix pour les ordinations a pourvoir, ni qu’ils acceptaient
de se placer sous la tutelle des évéques de Byzacéne voisins du monastére
ou de leurs intérimaires *.

Tel est 1'objet du litige qui oppose la communauté de 1'abbé Pierre
a Liberatus, le nouveau primat de Byzaceéne. Celui-ci invoque, en effet,
comme un précédent, les ordinations effectuées par son prédécesseur et
s’'arroge un droit de regard sur le monastére, comme si les moines étaient
ses sujets. Mais I’abbé Pierre a fait recours au concile général des pro-
vinces africaines, réuni a Carthage, le 5 février 525, sous la présidence de
Boniface. Il rappelle les circonstances des ordinations et allégue, & I'appui
de sa cause, les situations analogues faites aux monastéres de Byzacéne.

2 Concilia Africae (a. 345-a. 525), Turnholti, 1974 : CC 149, 279, lignes 267-275.

3 Ibid., 276, lignes 136-139.

* L’abbé Pierre rappelle que plusieurs monastéres de Byzacéne usent libre-
ment de ce droit; celui d’Hadrumeéte sollicite méme ce service d’évéques italiens;
ibid., 279, 283-295.



448 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

I1 joint enfin 4 sa requéte un petit dossier de déclarations des saints Péres
(wenerabilium sanctorum patrum dicta), en faveur des libertés monastiques?.

C’est dans l'exorde de son placet que 1’abbé Pierre et son conseil
d’anciens (seniores) utilisent le terme sollicitudo, au pluriel. Dans un style
passablement ampoulé, qui porte I'empreinte des oraisons liturgiques,
les solliciteurs supplient «le bienheureux et vénérable pontife Boniface
d’incliner vers eux une oreille bienveillante». Le Seigneur ne ’a-t-il pas
établi pour étre leur soutien dans les épreuves, leur consolation dans les
soucis? C’est pourquoi, se recommandant a la puissante intercession de
I'évéque, successeur des apOtres, ils lui demandent d’intervenir de toute
son autorité afin que, désormais, leur monastére se trouve placé sous la
direction de sa Béatitude.

I1 est aisé de tirer la legon de cet épisode mineur. Dégradée en soucis
relatifs 4 leur autonomie, la sollicitudo des moines, désireuse d’échapper
a la potestas épiscopale qui les menace de pres, recourt & une potestas
supra-épiscopale — en I’espece, celle du primat de Carthage, qui s’exerce
sur toutes les provinces africaines — afin qu’elle les protege de loin. Toute
la dynamique de l'exemption monastique est déja préfigurée dans le
modeste recours de 1’abbé Pierre a Boniface de Carthage.

2. La sollicitude pastorale du primat Aurelius

Le terme sollicitudo apparait & quatre reprises en des discours tenus
par Aurelius de Carthage lors de conciles provinciaux ou généraux, a
savoir: Hippone (393), Carthage (28.8.397), Carthage (juin 401), Carthage
(septembre 401). Si la derniére mention concerne 1'évéque de Rome, les
trois premiéres se rapportent au primat de Carthage. Bien qu’elles soient
réparties sur un laps de temps relativement court de huit ans (2 peine le
quart du pontificat d’Aurelius), elles n’en révelent pas moins une évo-
lution intéressante et des aspects complémentaires.

a) nobis... plenam sollicitudinem ac diligentiam oportet incutiat

Le Manuscrit 165 de la Bibliothéque capitulaire de Verceil a conservé
quelques fragments des actes intégraux du concile d'Hippone, le premier
de la série des conciles présidés par Aurelius, de 393 a 427 6. Le terme

5 Ibid., 280-282.
8 Cing canons inédits du concile d'Hippone du 8 octobre 393, dans: Revue de
droit canonique 18 (1968) 16-29.



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 449

sollicitudo, associé a diligentia, figure dans la premiére intervention du
primat, répondant & une proposition de I'évéque Eleusius. Aurelius
remercie l'orateur d’avoir attiré 1’attention de I'assemblée sur un scan-
dale intolérable. Il ne suffit pas, en effet, que les clercs aient une conduite
privée irréprochable, qu'ils se montrent personnellement chastes, sobres,
intégres et savants’. Encore faut-il qu’ils sachent bien gouverner leur
maison et maintenir leurs enfants dans la soumission. A une époque oti la
plupart d’entre eux étaient mariés et peres de famille, il n’était pas tou-
jours facile aux clercs, fussent-ils évéques, d’exercer avec bonheur l'art
prestigieux et redoutable de I'éducation.

Reprenant sans doute les points essentiels de la proposition d'Eleu-
sius, le primat dénonce explicitement deux abus, qu’il importe d’extirper
au plus vite. Comment des clercs peuvent-ils émanciper leurs fils sans
s’étre diment assurés de leurs bonnes mceurs ou sans attendre qu'ils
aient atteint 1’dge oli, normalement, ils pourront étre tenus pour respon-
sables de leurs actes? Comment peuvent-ils transmettre leurs biens a des
sujets irresponsables, dont la conduite notoirement scandaleuse jette le
discrédit sur le chef de famille et tout le corps clérical auquel il appartient ?

Tel est le contexte dans lequel s’inscrit cette premiére mention de
la sollicitudo épiscopale africaine. Tout 'effort d’Aurelius tend a faire
partager a ses collegues la sollicitude qui I’anime pour 1’honneur et le
bon renom du clergé et de toute I'église catholique. Afin d’obtenir une
adhésion unanime en faveur des mesures qu'il propose a 1'approbation
de 'assemblée, le primat fait appel a la solidarité de tous ses collégues
dans 1'épiscopat. «Il est indispensable que la proposition de notre frére
Eleusius nous inspire une sollicitude empressée et sans faille: nobis...
plenam sollicitudinem ac diligentiam oportet incutiat ®.

b) ego enim cunctarum ecclesiarum .... sollicitudinem sustineo

La sollicitude d’Aurelius pour 'honneur et le bon renom du clergé
catholique ne devait pas se relacher. Quatre ans plus tard nous retrou-
vons le primat de Carthage, affronté a la grave crise des vocations dont
souffre 1'église d’Afrique. Le probléme avait déja été évoqué a Hippone;
il était vraiment dramatique. Faute de clercs & ordonner, un certain

7 Le méme concile d'Hippone prend une série de mesures réglant la conduite
des clercs. Voir I'excellent commentaire donné a ce propos par R. CREsPIN, Minis-
tére et sainteté, Paris 1965, 11-19.

8 CC 149, 20.



450 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

nombre d’évéchés demeuraient sans pasteurs®. Les Péres conciliaires
avaient songé a une solution audacieuse, qui aurait permis de renforcer
immédiatement les effectifs insuffisants du clergé catholique, et aux
moindres frais. Elle aurait consisté dans I’admission des clercs donatistes
convertis, du moins de certaines catégories d’entre eux, qui n’avaient pas
fait I'objet d’interdictions expresses 10, Certes, des conciles antérieurs
avaient exclu l'intégration des donatistes, dans la mesure ou ils procé-
daient & des rebaptémes. Mais n’était-ce pas 1a accepter implicitement
la possibilité d’admettre les clercs donatistes qui n’auraient jamais
rebaptisé? D’autre part, ne pourrait-on laisser en place ceux qui mani-
festeraient l'intention de passer a la communion catholique avec toute
leur communauté 1? Conscients des difficultés théologiques et ecclé-
siales liées 4 leurs propositions, les Péres d'Hippone avaient convenu de
consulter 'Eglise transmarine a ce sujet, c’est-d-dire, au premier chef,
I’Eglise romaine 12,

Nouvelle suggestion en 397. Pourquoi interdire 1'accés a la clérica-
ture de donatistes convertis, qui auraient regu le baptéme dans le schisme
alors qu'ils étaient enfants? Mais sur ce point aussi les Africains estiment
préférable de ne rien décider avant d’avoir obtenu I'avis des évéques de
Rome et de Milan 3.

I1 est peu probable que les suggestions d’Hippone et de Carthage
aient dépassé le stade des pures suggestions. Le discours adressé en juin
401 par Aurelius aux Peéres de Carthage évoque les mémes difficultés et
rappelle les solutions envisagées par les précédents conciles. Pour sortir
de I'impasse, le primat suggere d’envoyer un évéque en ambassade aupres
du nouveau pape, Anastase, et du nouvel évéque de Milan, Venerius, afin
de leur exposer la détresse des églises africaines et de les persuader de la
nécessité et de la légitimité des solutions proposées *.

Faute de pouvoir résoudre la crise des vocations a 1'aide de trans-
fuges venus du Donatisme, certains évéques catholiques n’hésitaient pas
a recourir a des procédés pour le moins singuliers. Déja le concile d"Hip-
pone avait di rappeler a 1'ordre ceux qui retenaient des clercs étrangers

® Breu. Hippon., c. 37: CC 149, 43.

10 CRESPIN, 0p. cit., 57 n. 3. Cf. CC 149, 61, c. 8. Voir aussi Arles (314) c. 9: CC
148, 10, et Carthage (345) c. 1: CC 149, 3.

11 CC 149, 44; cf. Reg. Carth. c. 57: CC 149, 195.

12 Byeu. Hippon., c. 37 in fine: CC 149, 44.

13 Ces évéques sont Sirice et Simplicianus. Ce dernier avait succédé a Ambroise,
décédé le 4 avril 397: CC 149, 186.

14 Ibid., 194-196.



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 451

et cherchaient a se les attacher en les élevant aux degrés supérieurs de
la cléricature. Les tentatives de séduction devaient étre précoces, puisque
le concile précise qu'en cette matiére les simples lecteurs sont & compter
parmi les membres du clergé 5.

En aofit 397, les Péres de Carthage eurent a juger une affaire encore
plus étonnante, qui leur fut soumise par Epigonius, I'évéque de Bulla
Regia en Proconsulaire. Sur les instances de son collégue Julien de Vazari,
Epigonius avait recueilli un enfant pauvre originaire de cette cité; il
I'avait préparé au baptéme et avait pourvu a sa subsistance et a son
éducation. Lorsque son protégé fut parvenu a l'adolescence, Epigonius
lui avait confié la charge de lecteur dans I'église de Mappali. Le jeune
clerc exergait ses fonctions depuis deux ans déja lorsque I'évéque Julien
résolut de se I'approprier en I'élevant au diaconat pour le compte de son
église. Puisque le jeune homme était citoyen de Vazari, Epigonius ne le
retenait-il pas de maniere abusive? C’était la, assurément, une interpré-
tation ingénieuse du canon d’Hippone évoqué a l'instant. Les Péres de
Carthage ne crurent pas pouvoir la retenir. Ils estimérent que Julien
avait agi de maniere illégale et incorrecte (inique atque indigne) a 1’égard
d’Epigonius et le menacerent d’excommunication, s’il ne lui rendait le
clerc objet de ce larcin subtil *6.

Les temps de disette peuvent exacerber certains égoismes; ils sus-
citent parfois de beaux élans d’entraide et de générosité. Sa charge de
primat de toutes les provinces africaines imposait 4 Aurelius de gérer la
pénurie; elle comportait, a dire vrai, des pouvoirs vraiment extraordi-
naires 7. En effet, de toutes les provinces africaines, les églises privées
de pasteurs pouvaient s’adresser a I'évéque de Carthage et lui demander
de pourvoir A leurs besoins. Parfois méme elles suggéraient le nom du
candidat désiré. La tiche d’Aurelius n’était pas facile, on le devine. Le
prélat expose longuement ses difficultés et ses inquiétudes devant le
concile général de Carthage du 28 aoiit 397. Jusqu'ici il n’a pas essuyé
de refus quand il a demandé a ses collégues de lui céder les clercs postulés
par les églises orphelines. Il a toujours pris soin de n’entreprendre une

15 Byeu. Hippon., c. 19: CC 149, 39.

16 Reg. Carth., c. 54: CC 149, 190-191.

17 Le terme pofestas revét deux acceptions essentielles dans les conciles afri-
cains: d’'une part ce que I'on appellera plus tard le pouvoir de juridiction, dans les
expressions — episcopus in cuius potestate diocesis constituta est: CC 149, 14 ; omnium
habere potestatem : CC 419, 267 ; d’autre part, le droit qui incarne par excellence ce
pouvoir, celui de conférer les ordinations: pofestas ordinandi: CC 149, 18, et d’en
fixer les conditions.



452 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

telle démarche qu’en se faisant accompagner de deux ou trois évéques
capables d’en confirmer le bien fondé. Mais qu’adviendrait-il des églises
d’Afrique, s’il venait a essuyer un refus?

Aurelius se contente de poser la question. Mais c’est tres précisément
a cet endroit de son discours qu'il fait état de sa sollicitude pastorale:
ego enim cunctarum ecclesiarum dignatione Des, ut scitis, fratres, sollicitu-
dinem sustineo 8. Les Peres de Carthage ne pouvaient demeurer insen-
sibles a 1'appel angoissé de leur primat. Numidius de Maxula et Epi-
gonius de Bulla Regia se firent un devoir de rappeler les pouvoirs que la
tradition africaine lui reconnaissait et de les faire confirmer. Répondant
a une question de I'évéque Postumianus de Thagura, Aurelius souligna
que, pour étre efficaces, ses pouvoirs en matiére d’ordinations devaient
s'étendre au maximum et ne comporter aucune exception. Méme s'il
s’agissait du seul clerc qui lui reste, un évéque devrait le céder de gaité
de cceur, s’il s’avérait nécessaire pour prendre en charge une église
dépourvue. En contrepartie, Aurelius se porta garant qu’il interviendrait
sans faire acception de personnes, partout ot I'on solliciterait son aide.
De la sorte jouerait pleinement la solidarité de tout le corps épiscopal
africain .

¢) mecessitates quas pro sollicitudine nostra indagare potuimus

A Hippone, en 393, Aurelius s’était employé a obtenir 1’agrément
des évéques présents, en leur faisant partager la sollicitude pastorale qui
I’animait, ainsi que les plus zélés de ses collegues. A Carthage, en aofit
397, il avait obtenu confirmation de ses pouvoirs supra-épiscopaux, en
invoquant sa responsabilité personnelle a 1'égard de toutes les églises.
La troisiéme occurrence du terme sollicitudo concerne le concile de Car-
thage du 16 juin 401 #°, Elle s’inscrit dans un tout autre contexte.

Alors que les conciles précédents comportent de larges discussions
et voient les décisions communes se dégager d’'une ample confrontation
des points de vue les plus divers, a la suite de débats plus ou moins pro-
longés, le concile de juin 401 ressemble fort a une simple séance d’enre-
gistrement. Les actes du concile se composent essentiellement d’un long
discours d’Aurelius proposant a la ratification de 1’assemblée les mesures
d’urgence (necessitates) qu’il a cru bon de prendre. Les évéques approu-

18 CC 149, 192.
19 Ibid., 192; ¢f. Reg. Carth., c. 49: CC 149, 187.
20 Ibid., 194, ligne 410.



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 453

vent sans réticences et donnent mandat a Aurelius pour qu'il exécute
les décisions ainsi entérinées 2.,

On observera comment, d'un concile a I'autre, ’environnement
grammatical de sollicitudo se modeéle sur les circonstances. D'une solli-
citude partagée entre tous les évéques (nobis... plenam sollicitudinem), on
passe au souci de toutes les églises, qui pese sur le primat d’Afrique (ego...
sollicitudinem sustineo) et le contraint & prendre toutes les dispositions
utiles (necessitates, quas pro sollicitudine mnostra indagare potuimus),
réclamées par les circonstances. L’on ne s’étonnera pas de voir le primat
employer le pluriel de majesté, que d’aucuns, non moins justement, pré-
ferent appeler pluriel de modestie. Ce n’est pas la seule fois qu’il lui faudra
solliciter les pleins pouvoirs pour des tidches administratives, dont les
Peres conciliaires sont trop heureux de le voir se charger 22.

Nous avons dit plus haut combien la question des donatistes con-
vertis était capitale pour résoudre la crise de recrutement traversée par
I'église d’Afrique. Mais les évéques des églises transmarines compren-
draient-elles sa détresse? approuveraient-elles les dérogations que les
Africains suggéraient d'apporter a la régle interdisant 1’accés du clergé
aux transfuges du schisme?

3. La sollicitude pastorale de I’évéque de Rome

Le 13 septembre 401, le concile plénier des provinces d’Afrique se
réunissait derechef & Carthage. Aurelius vy fit donner lecture d’une lettre
«de notre bienheureux frére et collegue dans le sacerdoce, Anastase,
I'évéque de I'église romaine». Les actes du concile n’ont pas conservé le
texte de cette missive. Les Peres remercient Dieu «d’avoir inspiré a son
excellent et saint pontife une sollicitude si affectionnée pour les membres
du Christ qui, malgré leur éloignement dans I’espace, n’en constituent
pas moins un corps unique solidement charpenté» 23, Une copie du docu-
ment ferait mieux notre affaire.

Le moins que 'on puisse dire, c’est que la lettre du pape ne parait
pas avoir comblé d’aise les Africains. Au lieu d'une réponse précise a
leurs questions relatives aux donatistes, ils avaient, semble-t-il, re¢u une

21 Ibid., 194-198.

22 [ a tradition littévaive des canons africains (345-525), dans: Recherches augu-
stiniennes X (1975) 1-20, notamment p. 7.

23 CC 149, 199.



454 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525)

exhortation d’avoir a se défier des embfiches de la secte. Alors que les
mesures proposées en juin 401 étaient de nature a favoriser les conver-
sions individuelles et méme les retours en masse, voici que, de loin, on
les invitait a renoncer a la détente, pour reprendre la guerre froide 2*. Les
Africains étaient placés a la croisée des chemins. Ils se décidérent pour
la paix.

Pour qui connait tant soit peu le difficile métier de secrétaire
d’assemblée, il est clair que le proceés-verbal de la séance du 13 septembre
401 est un chef-d’ceuvre de laconisme. Le tournant des débats conciliaires
se place a la jointure du préambule et du canon 66 des Excerpta. Tiraillés
entre leur souci de rétablir 'unité des églises et leur désir de ne point
offenser la majesté romaine, les Africains durent procéder d’abord a un
large échange de vues, avant d’arréter leur ligne de conduite. Le luxe de
précautions oratoires dont ils entourent leur décision révele I'apreté des
discussions et les résistances qu'il a fallu vaincre. La lettre du pape, a
n’en point douter, avait trouvé un écho favorable aupres des partisans
d'une attitude pure et dure. Mais Aurelius et les partisans de la paix
surent faire triompher leur point de vue, cette fois encore. Le protocole des
débats, dans sa démarche sinueuse, restitue leur atmosphére passionnée.

D’entrée de jeu, les Péres soulignent que l'utilité de 1'Eglise est le
seul motif qui les anime. S’ils ont choisi d'ceuvrer en vue de la paix, c’est,
croient-ils, pour obéir aux avertissements de I’Esprit de Dieu. Ces deux
arguments ne devaient pas étre sans force aupres du pape, du moins les
Africains pouvaient-ils I'espérer. Par ailleurs, au moment méme ou ils
s’apprétent a passer outre aux recommandations du pontife romain, ils
se réclament implicitement de la lettre de Sirice, son prédécesseur, et
s’attachent a prouver que leurs décisions ne contredisent en rien celles
du concile wn transmarinis partibus 2°. Si les Africains multiplient les
témoignages de déférence et de gratitude a 1’adresse d’Anastase, il est per-
mis de se demander en quoi celui-ci les a aidés a résoudre leurs probléemes 26.

2% Reg. Carth., c. 57: CC 149, 195.

25 Le prologue du 13 septembre 401 pastiche celui de la Tractoria de Sirice.
La formule: quamuis in diuersitate terrarum ... renvoie de toute évidence a 1'expres-
sion: diuersa quamuis: CC 149, 59, ligne 24. Par ailleurs, I’argument majeur de Si-
rice, consacré au bien de la paix et de 1'unité de I'Eglise: CC 149, 62, lignes 91-102,
est repris par les Africains et appliqué a la situation angoissante ou se débat leur
province: CC 149, 200, Reg. Carth., c. 68. Déja en juin 401, Aurelius, en des termes
qui rappellent la lettre papale, évoquait sa responsabilité pastorale devant Dieu:
CC 149, 195.

26 CRESPIN, op. cit., 59. Le style révérencieux du préambule ne saurait mas-



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 455

Les efforts déployés par 1'église d’Afrique en vue de restaurer la
paix et l'unité ne furent pas couronnés de succes. Plusieurs causes
contribuérent a cet échec. Lors méme qu’il voulait passer au catholicisme,
avec une portion plus ou moins notable de son troupeau, un évéque
donatiste pouvait se heurter a la mauvaise volonté de certaines brebis
rétives, de I'un ou l'autre bercail 7. Mais 1’obstacle principal au rétablis-
sement de l'unité parait bien avoir été I'opération de grande envergure
lancée en septembre 401 en vue de faire éclater les inconséquences théo-
logiques des Donatistes, dans le traitement différent qu’ils réservaient
aux catholiques et aux maximianistes. On a vu, dans cette initiative,
la marque d’Augustin. Elle était de nature a faire réfléchir les gens de
bonne foi, estime Rémi Crespin 28, En fait, elle ne tarda pas a bloquer le
mouvement des conversions spontanées, favorisé par les mesures géné-
reuses de 397. Nombre de Donatistes, exaspérés par la procédure raffinée
mise au point en 401, puis en 403, opposérent une fin de non-recevoir a
toutes les invitations au dialogue lancées par les catholiques et consom-
mérent la division par une série de violences. Dés lors 'intervention du
pouvoir séculier devenait inévitable.

4. La sollicitude de chaque évéque envers I’ Eglise

A s’en tenir strictement a I'ordre chronologique, la derniére mention
de la sollicitudo épiscopale apparait dans les actes du concile byzacénien
de Thela (ou Thélepte), qui se tint le 24 février 418. En fait, il s’agit de
la lettre adressée, en 386, aux évéques d’Afrique par le pape Sirice, afin
de leur communiquer les décisions du synode romain. Prés de quatre-
vingts évéques s’'étaient réunis, le 6 janvier de cette année, aupres des
reliques du saint apotre Pierre. La date hivernale évoque des résonances
on ne peut plus festives, celles notamment de la Befana romaine. Mais
le pape Sirice avait a célébrer un autre événement mémorable, a quel-
ques jours prés, celui de son accession au Siége apostolique. A ce premier

quer la déception éprouvée par les Africains: Recitatis epistolis beatissimi fratris et
consacerdotis nostri Anastasii ecclesiae Romanae episcopi, quibus nos paternae et
fraternae caritatis sollicitudine ac sincevitate adhortatus est... gratiam agimus Deo
nostro quod illi optimo et sancto antistiti tam piam curam inspirare dignatus est: CC
149, 199.

27 Qu'il suffise de rappeler le cas de Maximianus, évéque du saltus Bagatensis:
CC 149, 374; cf. CRESPIN, op. cit., 65.

28 Ibid., 68-70.



456 «Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (245-525)

anniversaire, les évéques de I'Italie suburbicaire étaient venus en foule.
Les défaillants ne durent pas étre nombreux, car le pape ne déplore guére
que 'absence des valétudinaires et des vieillards. Les évéques présents
avaient témoigné d'une belle unanimité, observe le pontife. Leur unique
souci, la sollicitude de chacun avait été d’obéir au précepte de I'apotre
Paul, de prendre soin de I'Eglise, afin de pouvoir la présenter a Dieu
«sans tache ni ride», de crainte que notre conscience n’apparaisse souillée
par le souffle de quelque brebis malade: ne per alicuius morbidae ouis
adflatum conscientia nostra contaminata wideretur 2.

Si le style pastoral de la missive papale peut paraitre quelque peu
recherché, le dessein du pontife est sans équivoque. La lettre qu’il envoie
aux évéques de son ressort qui n’avaient pu prendre part au synode, et
qu'’il croit utile de communiquer aux Africains, n'a pas pour objet d'im-
poser des préceptes nouveaux, dit-il, mais uniquement de rappeler un
certain nombre de régles établies par les Péres en conformité avec la
tradition des Apdtres, régles que d’aucuns négligent par indolence ou
paresse, mais que nous souhaiterions voir observées, car il est écrit:
«Tenez bon, freres, gardez fermement les traditions que nous vous avons
apprises, de vive voix ou par lettre» (2 Thess. 2,15) 3°.

Les décisions du synode romain concernent essentiellement la con-
sécration des évéques (cc. 1-2), et les conditions d’admission au clergé
(cc. 3-7). On se souvient que le c. 8 prescrit de réconcilier les clercs no-
vatiens et donatistes per manus impositionem, ce qui équivaut a les
écarter du clergé catholique 3.

Dans une longue parénése, qui semble bien de son crfi, le pape
Sirice exhorte vivement les Africains & imposer aux membres supérieurs
de la hiérarchie cléricale, sacerdotes et leuites, le précepte de la continence
conjugale 32, Puisqu'ils doivent étre préts, chaque jour, a offrir le sacrifice
eucharistique ou a administrer le baptéme, puisque I’Apdtre a écrit:
«Ceux qui sont dans la chair ne peuvent plaire a Dieu» (Rom 8,8), com-
ment les clercs majeurs peuvent-ils espérer que Dieu exaucera leurs

29 CC 149, 59.

30 CC 149, 60.

31 CrEsPIN, op. cif., 35.

32 Le morceau débute par un praeterea, qui le distingue des décisions synodales
(cc. 1-8); d’autre part, au lieu de I'impératif avec uf ou ne, le pape utilise le pluriel
de majesté: suademus, puis la série hortor, moneo, rogo. L'exhortation fait un ample
usage des procédés rhétoriques: anaphore, paronomase, allitération, isocola, asso-
nance, sans parler du cursus. Est-il téméraire de penser que le pape Sirice a enrichi
son épitre de quelques extraits du discours qu’il avait adressé au synode romain ?



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 457

prieres, s'ils se présentent devant Lui souillés par la concupiscence char-
nelle? En conclusion, le pape exhorte les Africains a veiller au bon renom
de I’Eglise, comme les évéques rassemblés & Rome, et a écarter du clergé
tout motif de déshonneur. Une abondance de fruits spirituels récom-
pensera leur fidélité; en revanche, la transgression présomptueuse des
régles canoniques sera sanctionnée par l’excommunication et les peines
de la géhenne.

Bien qu’elles soient limitées aux conciles africains tenus sous Aure-
lius, les observations précédentes fournissent quelques indications sur
I'emploi du terme sollicitudo et sur les relations qu’il entretient avec celui
de polestas.

Le terme de sollicitudo est typique de deux genres littéraires propre-
ment ecclésiastiques, promis a une longue fortune: d’une part, 1’adresse
au concile, d’autre part, la décrétale pontificale, genre épistolaire encore
imprécis a 'époque envisagée mais qui, dans ses premiéres ébauches, se
rattache étroitement au synode romain.

Lorsque le supérieur ecclésiastique fait appel a la sollicitude pasto-
rale des évéques auxquels il s’adresse, oralement ou par écrit, c’est
généralement pour les inviter a adopter d'un commun accord les mesures
disciplinaires qu’il juge nécessaires dans une situation donnée. Dans
cette hypothese, il ne distingue pas sa propre sollicitude pastorale de
celle qui est censée habiter ses collegues dans l'épiscopat (2a-3—4). Il
arrive au supérieur ecclésiastique d’évoquer sa propre sollicitude pasto-
rale, distincte de celle du corps épiscopal comme tel; dans ce cas, il vise
ordinairement & se faire reconnaitre ou confirmer des pouvoirs extraor-
dinaires, qui lui permettront de faire face a une situation difficile (2b);
ou bien encore il fait approuver aprés coup les mesures urgentes qu’il a
arrétées de son propre chef (2c).

Une analyse plus poussée permet de distinguer plusieurs niveaux
de sollicitude pastorale, mentionnés plus ou moins explicitement dans
les conciles africains. Il y a d’abord, a la base, celle de 1’évéque au sein
de son diocese, a 1'égard de cette portion du peuple de Dieu qui lui est
confiée 33, Rassemblés autour de leurs primats respectifs dans leurs pro-
vinces, ou autour du primat de toutes les provinces d’Afrique, les évéques
prennent mieux conscience des charges pastorales qui leur incombent,
individuellement et en corps; chacun d’eux trouve dans l’assemblée

33 11 serait intéressant d’examiner plus en détail cette question. Une premiére
approche est possible au moyen des termes populus-plebs.



458 «Sollicitudo» et ¢postestas» dans les conciles africains (345-525)

conciliaire le lieu privilégié ou il se sent co-responsable avec ses fréres
dans 1'épiscopat, et ol il est appelé a exercer collégialement sa potestas
épiscopale, notamment par la suggestion, 1’élaboration et I’approbation
des canons conciliaires. La sollicitude pastorale du primat de Carthage
procéde des mémes principes; face aux graves problémes des églises
d’Afrique, Aurelius peut reprendre a son compte la parole de saint Paul
(2 Co 11,28). 11 lui revient d’ordonner et de coordonner les activités des
évéques de son ressort, foule immense qui oppose trop souvent a sa solli-
citude pour toutes les églises tout le poids de son indifférence, toute sa
force d'inertie 34.

Un schéma semblable se profile dans la péninsule italienne, ou les
églises de Milan et de Rome occupent alors une place éminente. Mais le
prestige qui s’attache, deés cette époque, au Siege apostolique par excel-
lence confére au synode romain un éclat particulier et une autorité su:
generis 35, Parmi les traits qui font ressortir la dignité du synode romain
et le caractére impératif de ses décisions, le pape Sirice énumére la vertu
des reliques du prince des apétres, la représentativité des membres de
I'assemblée 3¢, la sollicitude des Péres pour la sainteté de 1'Eglise, la
conformité a la tradition apostolique des décisions du synode *7, les
fruits de paix et d'unité que leur application doit provoquer, la gravité
des sanctions que leur méconnaissance entrainera a coup sir 38, Nulle
part Sirice ne se pose en législateur autonome; nulle part il n’invoque
I'autorité propre a I'évéque de Rome. Tout se passe comme si le pape
voulait s’effacer derriére le synode romain et se fondre en lui. Lorsqu'il
adresse aux Africains ses exhortations fraternelles et ses priéres instantes,
il utilise le pluriel de majesté, ou de modestie 3%, a I'exception d'un seul

34 La tradition littéraire des canons africains, 6-10.

35 On se souvient que le prédécesseur immédiat de Sirice, le pape Damase,
fut le premier a parler de I'église romaine comme du Siége Apostolique par excel-
lence; cf. E. CaspaRr, Geschichte des Papsttums, I, 242,

36 La formule est vague a souhait: diuersa quamuis cum in unum plurimi conue-
nissemus. La subscription indique la présence de quatre-vingt évéques, mais leur
provenance exacte est inconnue.

37 CC 419, 60: les décisions synodales ne font que reprendre des régles «aposto-
liques», affirme le pape. Mais quel est le sens exact de I'adverbe de maniére employé
ici: apostolicae?

38 CC 149, 63: on notera I'opposition du singulier, désignant le présomptueux
transgresseur, 2 1'anonymat de 'unanimité épiscopale: a nostra communione seclusum.

39 CC 149, 62. L’emploi du pluriel de majesté (ou de modestie) est réservé a
certains usages: 'activité conciliaire (ligne 24), la responsabilité pastorale (lignes 32,
48, 52), le jugement divin (lignes 43, 44, 52), la fonction épiscopale (ligne 44), 1'obéis-
sance aux décisions synodales (ligne 103), les fruits de ’obéissance (lignes 100, 102).



«Sollicitudo» et «postestas» dans les conciles africains (345-525) 459

passage, ou I'art de la persuasion se fait plus pressant: qua de re hortor,
moneo, rogo, tollatur hoc obprobrium quod polest ture etiam gentilitas
wncusare 0,

Les conciles africains offrent a 1'historien un champ d’investigations
des plus riches, notamment dans le domaine de I’ecclésiologie. Ils sou-
lignent, en effet, que 'unité des églises dans la foi n’exclut pas une certaine
diversité, voire une réelle autonomie pour les régles liturgiques, la disci-
pline du clergé, I'administration de la justice. Ils incarnent une ecclésio-
logie non moins attentive a la dignité de la fonction épiscopale qu’a
I'autorité du Siége apostolique romain. Le cruel destin subi par la chré-
tienté d’Afrique, dés que se turent les voix prestigieuses d’Augustin,
d’Aurelius et de leurs fideles compagnons, ne doit-il pas nous rendre
d’autant plus précieux son ultime message?

40 Les paiens seraient en droit d’adresser au clergé chrétien de justes reproches,
si ce dernier prétendait s’approcher de la divinité sans étre «pur». Dans I’'argumen-
tation de Sirice, ce point vient en conclusion de la parénése.



	"Sollicitudo" et "potestas" dans les conciles africains (345-525)

