
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: "Aporie der Zweinaturenlehre"

Autor: Schönborn, Christoph von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761338

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph von Schönborn

« Aporie der Zweinaturenlehre»

Überlegungen zur Christologie von Wolfhart Pannenberg *

Die folgenden Ausführungen wollen aus dem weiten Feld
gegenwärtiger christologischer Fragen ein besonders delikates und komplexes
Thema herausgreifen und dazu einige - gewiß bruchstückhafte -
Überlegungen versuchen. Es geht um die fast schon zur Selbstverständlichkeit

gewordene Rede von der «Aporie der Zweinaturenlehre».
Diese Rede findet man mindestens seit Schleiermacher in der

protestantischen Christologie, sie wird in neuerer Zeit verschieden intensiv
auch von katholischen Theologen übernommen 1. Die Anliegen, aus

denen heraus die Kritik der Zweinaturenlehre formuliert wird, sind je
nach Autor verschieden, und es würde den Rahmen dieser Überlegungen

sprengen, wollte man die wichtigsten unter ihnen auch nur in groben

Zügen nachzeichnen.

Ich beschränke mich hier auf die «Grundzüge der Christologie» von
W. Pannenberg2, auf die Art und Weise, wie dort diese Kritik formuliert

wird, und von welchen Anliegen sie inspiriert ist. Das eigene Inten-
tum hat durchaus auch einen apologetischen Zug, denn - um dies vorweg

zu sagen - ich glaube, daß Pannenbergs Kritik der Zweinaturenlehre

zwar sehr eindringlich ist, daß sie aber im wesentlichen weniger
die altkirchliche Christologie trifft als die der lutherischen Orthodoxie.

* Text der Antrittsvorlesung an der Universität Freiburg/Schweiz vom
12. Mai 1977.

1 Vgl. die Ubersicht bei B. Sesboûé, Le procès contemporain de Chalcédoine,
in: RechSR 65 (1977) 45-80.

2 1. Auflage Gütersloh 1964, 5. Auflage, mit einem Nachwort versehen, ebd.,
1976. Ich zitiere nach der 5. Auflage.



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 429

Die dogmengeschichtlichen Fragen bleiben freilich im folgenden im

Hintergrund. Es geht vor allem um eine Auseinandersetzung mit dem

positiven Anliegen, das hinter Pannenbergs Kritik steht: eine

sachgemäßere, exegetisch wie theologisch treffendere Lösung der Frage nach
der «Lebenseinheit» Christi vorzulegen, als sie die Zweinaturenlehre zu
bieten scheint. Die von Pannenberg versuchte Lösung wirft freilich
m. E. ebensoviele neue Fragen auf, wie sie alte zu lösen beansprucht.

Im folgenden werde ich zuerst Pannenbergs christologisches
Grundanliegen vorzustellen versuchen, dann auf seine Kritik der Zweinaturenlehre

eingehen und schließlich aus den Aporien, in die m. E. diese Kritik
ihrerseits führt, mögliche Auswege aufzeigen.

7. Das Anliegen der «Grundzüge der Christologie)>

Es soll hier nicht versucht werden, alles, was an Themen in diesen

historisch wie systematisch ausgezeichnet dokumentierten und
durchgeführten «Grundzügen» zur Sprache kommt, auf einen Nenner zu
reduzieren. Ich beschränke mich auf das, was P. selber «das abschließende

und krönende Thema der Christologie» nennt: «Die Einheit von Gott
und Mensch in Jesus Christus» (291).

Nur in dieser theologischen Dimension ist Christologie sinnvoll.
Deshalb ist P. überzeugt: «das vere deus, vere homo ist unaufgebbare
Aussage christlicher Theologie» (292). Aber wie ist dieses Zusammen

so auszulegen, daß nicht die menschliche Wirklichkeit Jesu verkürzt
wird? Auf diese Frage versucht jede Christologie irgendwie eine Antwort
zu geben, sei es, daß sie sich mit paradoxen Formulierungen hilft3, sei es,

daß sie darüber hinaus eine reflektierte theologische Lösung versucht.
Dabei geht es um «die Kernfrage der ganzen christologischen Tradition»

(325), um die Frage, «wie das Zusammensein, die Einheit von
Gott und Mensch in diesem Menschen (Jesus) verständlich ist, ohne daß

seine Lebenseinheit zersprengt wird» (324). «Lebenseinheit», dieses Stichwort

kehrt bei P. immer wieder4. Es kennzeichnet das zentrale Anliegen
seiner - und wie er zurecht betont - jeder Christologie. Die Frage läßt

3 So schon die berühmten Formeln des Ignatios von Antiochien: «Aus
Fleisch zugleich und Geist, gezeugt und ungezeugt, im Fleisch geborener Gott, im
Tod wirkendes Leben, aus Maria sowohl wie aus Gott, erst Leiden unterworfen,
dann Leidens unfähig, Jesus Christus, unser Herr» (IgnEph 7,2; vgl. Polyk 3,2).

4 Vgl. 316, 324, 331 u. a.

28



430 « Aporie der Zweinaturenlehre »

sich so präzisieren: «Wie kann (die Theologie) die Gegenwart des einen

wahren Gottes in Jesus von Nazareth so aussagen, daß dieser Mensch

zugleich in seiner wahren Menschlichkeit verständlich bleibt und im
Ganzen seines Daseins mit Gott eins ist?» (324)

Freilich müßte schon hier darauf hingewiesen werden, daß die

Frage, so formuliert, in eine etwas andere Richtung weist als die
altkirchliche Christologie, denn bei der Formulierung der Zweinaturenlehre

ging es ja nicht darum, zu zeigen, wie «dieser Mensch im Ganzen

seines Daseins mit Gott eins ist», sondern wie dieser wahre Mensch

wahrer Gott ist, ohne das das eine das andere mindert oder aufhebt.
Diese Verschiebung in der Achse der christologischen Grundfrage wird
sich als folgenreich erweisen.

Noch anders formuliert, ist es P.s Anliegen, einerseits am vere deus

festzuhalten, anderseits aber die «Lebenseinheit von Gott und Mensch

in Christus» (325) im geschichtlichen Weg Jesu zu suchen in der Weise,
daß der «Raum für die echte Menschlichkeit dieses Weges offen» bleibt
(333). Ehe darauf eingegangen werden kann, wie Pannenberg dieses

Anliegen ausführt, muß gezeigt werden, wie es ihm nicht durchführbar
scheint.

2. « Aporetik der Zweinaturenlehre»

Sosehr P. das vere deus, vere homo für unaufgebbar hält, sosehr

meint er, daß «die Formel von zwei Naturen oder Wesenheiten in
Christus» «etwas ganz anderes besagt» (291). Diese Formel führe in
«ausweglose Aporien» (295). Die Aporie wird folgendermaßen formuliert
(in Anlehnung an Schleiermachers Kritik) : «Wenn Gottheit und Menschheit

als zwei Substanzen in der Individualität Jesu miteinander
verbunden sein sollen, dann werden entweder beide zu einem dritten
vermischt, oder die Individualität, die konkrete Lebenseinheit Jesu wird
gesprengt» (ebd.). In der Zweinaturenlehre erscheine Jesus «als ein

Wesen, welches zwei - und zwar entgegengesetzte - Substanzen in sich

trägt und vereinigt. Aus dieser Vorstellung entstehen alle die unlösbaren
Probleme der Zweinaturenlehre» (292).

Nach P. kranken alle christologischen Versuche, die von der
Zweinaturenlehre ausgehen, daran, daß sie zu «Zusammensetzungshypothesen»

(334) genötigt sind, in denen die «Lebenseinheit» Jesu nicht voll
gewährleistet werden kann. Er stimmt Schleiermachers Kritik an der
Zweinaturenlehre zu: «Man kann nicht von göttlichem und mensch-



« Aporic der Zweinaturenlehre »? 431

lichem Wesen gleichsam auf derselben Ebene sprechen» (293), den
Ausdruck «Natur» «für Gott und Mensch gleichmäßig, sozusagen auf
derselben Ebene» gebrauchen (ebd.). Freilich fügt P. gleich hinzu: «Das liegt
zwar auch keineswegs in der Intention der altkirchlichen Christologien»5

- und doch meint er, die Zweinaturenformel bleibe «schief» (ebd.),

was wohl so zu verstehen ist, daß in jeder «Zusammensetzungshypothese»
ein gewisser «Überhang», eine Übergewichtigkeit der höheren Substanz
über die niedrigere unvermeidlich sei, eine Art «Dosierung» und Aus-

gewichtung von göttlichem und menschlichem Element, bei der das

Menschliche unvermeidlich zu kurz käme. Damit ist die Stoßrichtung
der Kritik an der Zweinaturenlehre deutlich: sie läßt keinen Raum für
einen echt geschichtlichen, menschlichen Weg Jesu.

Es wäre jetzt im einzelnen zu zeigen, wie P. die Aporie der
Zweinaturenlehre in drei Phasen der Geschichte der Christologie aufweist:

1. Ihre erste Gestalt sieht er im Antagonismus von Einigungs-
christologie (Alexandrien) und Trennungschristologie (Antiochien), denen

beiden keine befriedigende Deutung der «Lebenseinheit» Jesu gelingt.
2. Der Versuch, die Einheit der beiden Naturen mittels der Peri-

chorese, der Idiomenkommunikation zu deuten (305-317), wird von P.

vor allem in der Perspektive der christologischen Auseinandersetzungen
innerhalb der protestantischen Schuldogmatik behandelt, was gewiß
eine für unser Thema folgenschwere Einschränkung bedeutet6.

5 Hier besteht eine gewisse Spannung in den Aussagen P.s, wenn er einerseits

der Inkarnationschristologie einen mythischen Zug zuspricht (154), weil sie
«vorstellungsmäßig in zwei verschiedene Wesen, den ewigen Gottes-Sohn und die
irdisch-menschliche Erscheinung Jesu» scheidet, «was zusammen das konkrete
Dasein Jesu ausmacht»; und anderseits sagt, daß diese Vorstellung «schließlich
auch von der altkirchlichen Christologie durch die Lehre von der Personeinheit
von Gottheit und Menschheit in Jesus Christus ausgeschlossen worden ist». Wenn
die altkirchliche Christologie selber eine «mythische» Sicht der Inkarnation
ausschließt, müßte doch wohl genauer differenziert werden, was unter den in den
frühen Jahrhunderten vorhandenen christologischen Ideen und Vorstellungen im
eigentlichen Sinn als altkirchlich bezeichnet werden kann. In P.s Darstellung der
«Aporetik der Zweinaturenlehre» (291 ff.) erscheint diese Differenzierung nicht
konsequent durchgeführt.

6 Man kann bedauern, und es erweist sich für das Gesamtverständnis der
Christologie als folgenschwer, daß P. das Problem der communicatio idiomatum
dogmengeschichtlich nur bis vor Chalkedon und dann erst wieder ab der Reformation

behandelt (307) ; denn in den dazwischenliegenden tausend Jahren christo-
logischer Reflexion ist gerade in dieser Hinsicht Entscheidendes geschehen. Vor
allem wäre auf die Leistung des Maximus Confessor einzugehen, der den Terminus
Perichorese in die Christologie eingeführt zu haben scheint (Damascenus schreibt
ihn nur - z. T. verkürzend! - aus). Gerade sein sorgsames Bemühen, jede Art



432 « Apode der Zweinaturenlehre »

3. Die dritte und letzte Phase der Zweinaturenlehre, die zu deren

endgültiger Ausweglosigkeit führte, war die kenotische Christologie des

letzten Jahrhunderts. Sie versuchte einer echten Menschlichkeit Jesu
«Platz zu schaffen», indem sie einen realen Selbstverzicht des Logos auf
seine Göttlichkeit oder seine göttlichen Attribute oder wenigstens auf
deren Ausübung annahm. In diesem Versuch sieht P. einen letzten
Wiederbelebungsversuch einer zum Sterben verurteilten Betrachtungsweise, der
«'von oben nach unten' entworfenen Inkarnationschristologie» (323 f.)1.

Es ist hier nicht möglich, vom dogmengeschichtlichen Standpunkt
aus auf die Darstellung Pannenbergs einzugehen. Fragen wir hier nur,
warum nach P. alle diese Versuche in Aporien führen. P.s Urteil ist
sehr differenziert. Sicher nicht, weil sie «überholt» sind, «dem modernen
Menschen nichts sagen»8. Sicher nicht, weil sie einfach falsch wären.
So will P. Chalkedon als die klassische Formulierung der Zweinaturenlehre

durchaus nicht aufgeben: «Die Formel von Chalkedon hat die
Wahrheitsmomente beider Wege der altkirchlichen Christologie (Antiochien

und Alexandrien) richtig zum Ausdruck gebracht. Darin besteht
ihre für die Kirche unverlierbare Wahrheit : weder die Einheit von Gott
und Mensch in Jesus Christus, noch auch die Wahrheit seiner Menschlichkeit

und seines Gottseins darf außer acht gelassen werden» (300 f.)9.
Auch möchte ich P. zustimmen, wenn er sagt : «Mit solchen Abgrenzungen
ist keine theologische Lösung der vorangegangenen Streitigkeiten
gegeben. Es sind nur die Kriterien angegeben, die bei jeder christologischen
Theorie unbedingt beachtet sein müssen» (301). Um nicht mehr, aber
auch um nicht weniger als das geht es ja in Chalkedon: nicht um eine

entfaltete Christologie, wohl aber um gültige Kriterien jeder Christo-

« physischer » Vergöttlichung der Menschheit Christi auszuschließen, könnte einen
Weg aus dem Engpaß der lutherisch-reformierten Diskussion über dieses Problem
weisen (vgl. J.-M. Garrigues, Maxime le Confesseur; La Charité - avenir divin de
l'homme, Paris 1976, und meine Arbeit, L'Icône du Christ. Fondements théologiques

élaborés entre le Ier et le IIe Concile de Nicée, Fribourg 1976, 105-135).
7 Vgl. die ganz ähnliche Sicht bei F. Loofs, Art. Kenosis, in Realenzyklopädie

für prot. Theol. und Kirche, Bd. 103, 246-263, und deren Kritik bei K. Barth,
KD IV, 2, 93.

8 Es tut wohl, daß solche Argumente bei P. keine tragende Rolle spielen.
9 Umso erstaunlicher ist es, daß P. im folgenden meint, der Versuch, die

Formel von Chalkedon durchzusetzen, sei «ein weltgeschichtliches Verhängnis» (301).
Gewiß folgte auf Chalkedon hin die «erste große Konfessionsspaltung der Christenheit»

(ebd.). Aber deren Gründe liegen doch wohl nicht in der Formel selber, sondern
sind primär ethnisch-politischer Natur, so tragisch es auch war, daß man nicht
zu einer gemeinsamen theologischen Sprache kommen konnte.



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 433

logie 10. Darüber hinaus betont P. immer wieder, daß grundsätzlich die

«von oben nach unten» gehende Inkarnationslehre «unumgänglich» sei

(188, 333), ihre «unaufhebbare Wahrheit» habe (155): die in Christus

geschehene «Bewegung von Gott zum Menschen hin» (ebd.). «Darin hat
natürlich die Inkarnationslehre ganz recht, daß die Initiative zu dem

Ereignis der Inkarnation nur auf der Seite Gottes gesucht werden kann»

(334). P. meint, «daß es sich bei der Rede von der Menschwerdung Gottes

in Jesus Christus um ein letztes Resultat handelt, um letzte Aussagen
der Theologie, die vom Gedanken der eschatologischen Offenbarung
Gottes in Jesus her notwendig sind» (157) u.

Es ist also offensichtlich nicht die Inkarnationslehre als solche, die

in Aporien führt. Zu diesen Aporien kommt es nur da, wo sie zum
Ausgangspunkt der Christologie, der Deutung der Einheit von Gott und
Mensch in Jesus Christus genommen wird. Dieser Ausgangspunkt und
die Begründung dieser Einheit kann alleine in der Auferweckung Jesu
durch Gott liegen.

Daß das die Grundthese der Christologie P.s ist, ist bekannt, und
wir können uns hier auf die für unsere Frage notwendigen Aspekte
beschränken. Nur in der «rückwirkenden Kraft» der Auferstehung als

«Bestätigung des vorösterlichen Anspruchs Jesu» (134), nur von der

Auferweckung Jesu her also können wir sinnvoll die Einheit von Gott und
Mensch in Jesus Christus deuten und begründen (333 f.) 12. Nur wenn
das Auferstehungsdogma, und nicht wie in der traditionellen Christologie

das Inkarnationsdogma «der ontische (oder gar ontologische)
Fundamentalsatz der Christologie» ist (109, Anm. 123), gerät man nicht in
die besagten Aporien. Daß Jesus mit Gott eins ist, ergibt sich aus der

Auferstehung «nicht nur für unsere Erkenntnis», sondern «auch seins-

haft» (135) 13
; denn erst von diesem Ende her ist rückwirkend

entschieden, daß Jesus «auch schon zuvor mit Gott eins war» (ebd.).

10 Vgl. die treffenden Ausführungen bei B. Sesboué, a. a. O., 55-66. P. sieht
ferner, im Anschluß an P. Althaus, in der Zweinaturenlehre eine Sicherung «gegen
die ethizistische Verflachung und Auflösung» der Inkarnation (294).

11 Freilich bleibt dann die Frage offen, warum die Tradition, schon vor
Paulus (vgl. Phil 2) diese Aussagen nicht an den Schluß, sondern an den Anfang
stellt; vgl. unten, Anm. 38.

12 «Erst seine (Jesu) Auferweckung von den Toten begründet seine Identität
mit dem Sohne Gottes» (34; Sperrung von mir).

13 Mir ist nicht einsichtig, wie diese Aussage mit der des Nachwortes von 1976
vereinbar ist, wo es von der Christologie «von unten» heißt: «Der Gegensatz zu
einer Christologie 'von oben' betrifft ausschließlich das noetische Verfahren» (421;
vgl. 349), während kurz darauf P. wieder von der «ontologischen Tragweite» seines



434 « Aporie der Zweinaturenlehre »

Es liegt nahe, Pannenberg vorzuwerfen, für ihn werde Jesus zum
Sohn Gottes erst durch die Auferstehung. P. verwehrt sich ausdrücklich,

so verstanden zu werden 14. Auch die Idee einer stufenweisen
Mitteilung der Gottessohnschaft lehnt er ab (ebd.). Ausdrücklich bekennt

er sich zur Präexistenz Christi und dazu, daß Christus immer schon der
Sohn Gottes und eins mit Gott war (153 f.). Wie kann P. dann trotzdem
in der Auferstehung den Grund der Einheit Jesu mit Gott sehen und den

Grund dafür, daß er der Sohn Gottes ist, ohne in Widersprüche zu
geraten? Wie kann er die Wahrheit der Inkarnationsaussage festhalten

(und das ist seine Absicht) und doch in der Auferstehung tatsächlich den

Grund für Jesu Gottessohnschaft finden?
Die Begründung für diese Sicht liegt in zwei Grundaxiomen der

Theologie P.s, die zu bekannt sind, als daß hier ausführlich darauf
einzugehen wäre. In den «Grundzügen» sind sie folgendermaßen formuliert:

1. «Nur im Blick auf das Ganze der Wirklichkeit kann ein einzelnes

Geschehnis etwas aussagen über den einen Gott» (187), m. a. W. kein
Einzelnes hat seinen Sinn und sein Wesen für sich allein genommen;
nur vom Gesamtsinn, oder, wie P. oft sagt, vom «Gesamtprozeß» her

gibt es den Sinn des Einzelnen 15.

2. «Erst aus der Zukunft entscheidet sich nach biblischer
Auffassung das Wesen der Dinge» (169). Im Gegensatz zur griechischen
Tradition (134) sieht P. das «eschatologisch orientierte israelitische
Wahrheitsverständnis» so, daß «das Wesen einer Sache nicht immer schon -
wenn auch verborgen - feststeht, sondern erst entschieden wird durch
das, was aus ihr wird» (407).

Aus beiden Axiomen ergibt sich, daß das Ganze als Verstehens-

horizont des Einzelnen «nur durch den Vorgriff auf das Ende alles

Geschehens zugänglich» ist (187). Der Vorgriff auf dieses Ende ist aber

in der Auferstehung Jesu gegeben. Sie ist Vorwegnahme des Endes, und
insofern ist in ihr vorweg, «proleptisch», der Sinn und der Grund des

«Gesamtprozesses» der Geschichte zu finden. Das gilt auch für den Sinn

und Grund der eigenen Geschichte Jesu von Nazareth: er ist nirgendwo

Begriffs der «Rückwirkung» spricht (423). Es wird nicht deutlich, wie hier das

Verhältnis von noetischer und ontologischer Begründung zu verstehen ist (vgl.
auch 325 f.; 349).

14 Vgl. die Bemerkungen zu W. Künneth, 133 f.
15 Es wäre lohnend, P.s Sicht mit der universum-Konzeption des Nikolaus

von Kues ins Gespräch zu bringen, mit dessen Verständnis des Einzelnen als je
eigener contractio universi ad hoc vel illud (vgl. H. Rombach, Substanz, System,
Struktur, Freiburg-München 1965, Bd. I, 140-228).



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 435

anders zu suchen als im Ereignis der Auferweckung, in dem über diese

Geschichte endgültig (bzw. «proleptisch endgültig» - die Wiederkunft
Christi steht ja noch aus) entschieden ist.

Von diesen Voraussetzungen her wird deutlich, warum mit den

Inkarnationsaussagen nicht das Entscheidende über Jesus gesagt sein

kann. Die Aussage, daß Jesus der Sohn Gottes ist (und sie ist notwendig),
darf also nach Pannenberg nicht von der Inkarnation her begründet
werden, sondern von seiner Auferweckung her, die Jesu «Identität mit
dem Sohne Gottes begründet» (348). Diese Sicht, die das ganze Gewicht
der Christologie auf das Ereignis der Auferweckung Jesu legt, begründet
P. sehr vielseitig und umsichtig. Ich möchte hier nur eines der tragenden
Motive herausheben, das mit am entscheidendsten die Christologie P.s

geprägt hat und das wohl auch der unmittelbare Grund seiner Kritik
der Zweinaturenlehre ist.

Im Gesamtduktus der Christologie P.s (als «Christologie von unten»)
scheint die «grund-legende» Bedeutung der Auferstehung für die
Gottessohnschaft Jesu in erster Linie dadurch motiviert zu sein, daß so und

nur so der «Raum für die echte Menschlichkeit (des) Weges (Jesu) offen»

bleibt (333). Was bedroht diese «echte Menschlichkeit» Jesu?
«Die traditionelle dogmatische Zuordnung der Geschichte Jesu zu

seiner gottmenschlichen Person» (230), die Lehre also von der Enhy-
postasie der menschlichen Natur Jesu in der Person des Logos 16. Diese

Sicht führe, so meint P., «ins Mythologische zurück» (ebd.). So wirft
er z. B. Gogarten vor, er handle «von dem Menschen Jesus von
vornherein als von dem Sohne» (348), anstatt, wie es notwendig sei, zu
unterscheiden «zwischen der Sohnschaft Jesu (als der Gottessohnschaft dieses

Menschen) und seinem irdischen Lebensweg» (ebd.).
Aber gerade diesen Unterschied will ja die «dogmatische» Christologie

(zu der bereits Mk und Joh gehören!) nicht machen, sondern sie

16 P.s Kritik der Enhypostasielehre scheint mir dogmengeschichtlich nicht
ausreichend begründet. Es geht in dieser Lehre nicht darum, daß Jesu menschliches
Dasein «ontologisch unselbständig» und «auf die Person des Logos» bezogen wäre,
statt auf die des Vaters (350 f.), vielmehr darum, daß das Subjekt allen Handelns
eben die menschgewordene Person des Logos und alles Handeln Jesu das Handeln
des Logos ist, weil Jesus der ewige Sohn ist (einen Durchblick durch die
Vätertheologie unter dieser Hinsicht versucht meine in Anm. 6 genannte Arbeit). P. hat
natürlich vollkommen recht, abzulehnen, daß Jesus «vom Sohn her» lebt (351) -
aber das will die Enhypostasielehre gerade nicht sagen, geht es ihr doch im Grunde
darum, theologisch zu formulieren, was schon der Mk-Prolog intendiert, daß der Jesus,
dessen irdischen Weg das Evangelium vorlegt, der Christus, der Sohn Gottes ist.



436 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

will, ausgehend von der konstitutiven Gottessohnschaft Jesu, konsequent
den ganzen Weg Jesu als den des fleischgewordenen Wortes sehen, und

zwar so, daß dieses «Fleisch» seine ganze geschichtliche, menschliche,
soziale, schuldbedrückte Realität als das Fleisch des Wortes hat. Hinter
Pannenbergs Kritik der Zweinaturenlehre zeichnet sich die Vorstellung
ab, daß diese Spannung nicht für den irdischen Weg Jesu durchhaltbar
ist. Sie ist in ihrer ganzen Wucht nur für das Kreuz-Auferstehungsereignis,

für diesen äußersten Punkt zugelassen, für das Ereignis der

«Selbstpreisgabe» Jesu (350; 330) an Gott: erst in der totalen Preisgabe
seiner selbst ist Jesus der Sohn Gottes. Mit Hegel sieht Pannenberg das

Wesen der Person darin, «in Hingabe zu existieren» (347). Sohn Gottes
ist Jesus, weil er «als der so Gott hingegebene» auferweckt, d. h. von
Gott bestätigt wurde (ebd.). «Preisgabe seines eigenen Ich» - «Versenktsein

in das Du» (346 f.) : das ist Person, und P. kann daher sagen: «Im
Vollzug dieser Hingabe ist Jesus der Sohn» (347).

Hat aber Jesus nicht in seinem ganzen Leben «im Vollzug dieser

Hingabe» gelebt? Nicht in dieser; nicht in solcher totaler Selbstpreisgabe.

Die geschah erst «in der Dunkelheit des Kreuzesgeschicks» (346).

Jesu Lebensweg kennzeichnete das Vertrauen auf Gott. Erst «im Scheitern

seiner Sendung wurde (es) zur Selbstaufgabe» (ebd.) 17. Und erst
in dieser äußersten Spitze, in dieser totalen Selbstpreisgabe ereignet sich

die Identität Jesu mit dem ewigen Sohn Gottes. Denn nur in dieser

totalen Preisgabe besteht ja die ewige «wechselseitige Hingabe von Vater
und Sohn» (348). Die Hegeische Sicht der Trinität «als Einheit der

wechselseitigen Selbsthingabe als Einheit also, die erst durch den

Prozeß der wechselseitigen Hingabe zustande kommt» (183 f.) 18, die

17 Handelt es sich im Begriff der Selbstaufgabe um eine psychologische Kategorie

oder um eine ontologische Aussage? In beiden Fällen stellt sich die Frage,
welche Wirklichkeit damit gemeint ist.

18 Es wäre in einer ausführlicheren Untersuchung zu fragen, inwieweit die
hier vorausgesetzte Sicht der Trinität nicht auf einem Gottesverständnis beruht,
das am christlichen Gottesverständnis vorbeigeht. Ist Trinität «Einheit..., die erst
durch den Prozeß wechselseitiger Hingabe zustandekommt», ist Trinität also die
wechselseitige «Selbstaufgabe» von Vater und Sohn, steht dann nicht in ihrer
Mitte die alles beherrschende Gestalt des Todes als des Stifters und Ursprungs ihrer
Einheit? P. Secretan hat darauf hingewiesen, daß Hegels Gottesgedanken auf
diese Sicht hinausläuft (Le thème de la mort dans la «Phénoménologie de l'Esprit»
de Hegel, in dieser Zeitschrift 23 [1976] 269-285). Es sei nur darauf hingewiesen,
daß das gnostische «Gottesverständnis» z. T. analoge Züge aufweist, so etwa in
jenem aufschlußreichen Valentinus-Kapitel in den Philosophumena Hippolyts
(VI, 29), nach dem es letztlich auch eine tragische Todesdialektik, die Notwendigkeit

nämlich, sich zu verlieren, um sich zu verwirklichen ist, die den «Vater» bewegt,



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 437

P. sich hier zueigen macht19, wird folglich so angewandt, daß im Kreuz
Jesu «der Umschlag» geschieht, die so totale Selbstpreisgabe, daß die

bisherige gesamte Existenz Jesu, die im «vor-läufigen» Vertrauen auf
diese Spitze hinsteuert, in der «Un-existenz»20 der Preisgabe gewissermaßen

hineingerissen wird in den Abgrund der trinitarischen Hingabe21.
Was hier vom Kreuzesgeschehen gesagt wird, kann freilich in dieser

Weise nicht bereits vom irdischen Weg Jesu gelten, denn es ist gewiß
schwer zu sehen, wie die «volle Menschlichkeit des irdischen Weges

Jesu» (348) in solcher totaler Selbstpreisgabe bestehen kann. So

unterscheidet denn P. auch deutlich: Vor Ostern hatte Jesu Verhalten den

Charakter der «Hingabe an die klar und mit ganzem Herzen ergriffene
und gelebte Sendung» - erst in der Kreuzes- und Todeshingabe an Gott

gewann sie «den Charakter der Selbstpreisgabe» (346), und nur in dieser

besteht das Wesen der göttlichen Sohnschaft.

die erste Dyas hervorzubringen, wobei Valentinus dies von der Liebe her begründet,
für die das Hervorbringen der ersten Syzygie zugleich Verwirklichung und
Entfremdung ist.

19 Ich kann P. nicht zustimmen, wenn er in Hegels Trinitätskonzeption «den
bisherigen Höhepunkt der begrifflichen Klärung der Trinitätslehre hinsichtlich der
Beziehung von Einheit und Dreiheit» sieht (184). Hier stellt sich die schon in Anm. 5

erwähnte Frage nach den Kriterien eines solchen Urteils. Die Trinitätstheologie
eines Augustinus, der Kappadokier, des Thomas v. A. vollzieht den Prozeß der
«begrifflichen Klärung» nicht losgelöst von dem hermeneutischen Ort, der die
Glaubensgemeinschaft- und -Überlieferung ist, wie das in einer Philosophie der
Fall ist, die die Offenbarung wohl einbezieht, sich aber nicht an diesen hermeneutischen

Ort gebunden weiß.
20 In H. U. v. Balthasars Kreuzes- und Karsamstagstheologie wird diese

«Unexistenz» Christi im Tod von zentraler Bedeutung. Seine theologische Ästhetik
hat im «Nichtwort» des Todes des Wortes ihre Mitte. Er spricht von der «unbegreiflichen

Gestaltungsmacht» des Triduum Mortis (Herrlichkeit, Neuer Bund, 75) :

«Im Tod (Christi) und in ihm allein (wird) Sprache was im Leben
unaussprechlich bleibt» (ebd., 77). Sosehr Balthasars Kreuzestheologie von der P.s zu
unterscheiden ist, so entschieden er sich gegen die «hegelsche Gnosis» abgrenzt
(ebd., 78), ist m. E. doch bei ihm das Kreuz in einer Weise ins Innerste des göttlich-
trinitarischen Lebens eingezeichnet, die nicht nur gegen den großen Strom der
Vätertheologie steht, sondern auch in eigentümlicher Weise immer wieder der
hegelschen Trinitätssicht nahekommt (vgl. die Bemerkungen von V. Leroy, in
RevThom 76 (1976) 641-643). Wie gegenüber Pannenberg müßte auch gegenüber
Balthasar die Frage gestellt werden, nach welchen Kriterien eine so tiefgreifende
Akzentverlagerung (vgl. W. Löser, Im Geiste des Origenes. H. U. von Balthasar
als Interpret der Theologie der Kirchenväter, Frankfurt 1976, 242 ff.) gegenüber
den konziliaren christologischen Verständniskriterien vorgenommen wird.

21 J. Moltmanns «Trinitarische Kreuzestheologie» (Der gekreuzigte Gott,
München 1972, 222-236) steht ganz in der Linie von Pannenbergs Trinitätssicht:
Kreuz ist für ihn «ein Geschehen zwischen Gott und Gott» (235).



438 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

Gewiß, von Ostern her «rechtfertigt sich.... die Bezeichnung Jesu
als 'Sohn' als Aussage über das Ganze seines Daseinsweges» (348) - aber

eben so, daß diese Einheit Jesu mit dem Sohn Gottes (auch für Jesus

selbst!) eine «verborgene» blieb (333).

Mit dieser Sicht meint P. die «Aporetik der Zweinaturenlehre»
umschifft zu haben, indem er das vere deus - vere homo ganz vom Oster-

ereignis her sieht; er vermeidet «Zusammensetzungshypothesen» (334);

er vermeidet vor allem die gegenüber der historisch-kritischen Exegese

immer schwieriger aufrecht zu erhaltende klassische dogmatische Sicht
des göttlichen Wissens des irdischen Jesus, kann er doch für den irdischen

Weg Jesu die Gottessohnschaft und die von der traditionellen Dogmatik
daraus postulierte göttliche Allwissenheit «vor-läufig zurückstellen» und
so relativ «unbeschwert» vom menschlichen Selbstbewußtsein Jesu
ausgehen, und das doch wiederum so, daß seine « vor-läufige » Göttlichkeit
nicht preisgegeben wird, gilt doch «von der Auferweckung her
rückwirkend, daß Jesus als Person in keiner Hinsicht und zu keiner Zeit von
Gott getrennt ist» (140). P. vereinbart das so mit Jesu «menschlich

psychologischem Fortgang» (230), daß er mit P. Althaus sagt: «Jesus

war das, was er ist, ehe er darum wußte» (140) 22.

Ich hoffe, P.s Gedanken nicht verzeichnet zu haben. Der tiefste und
letzte Grund seiner christologischen Schau scheint mir in seiner trinita-
rischen Sicht des Kreuzesereignisses zu liegen 23. Von ihr her wird letztlich

verständlich, warum er einer Christologie wehren will, für die «mit
der Inkarnation bereits geschehen (ist), was doch erst in der

Auferstehung Jesu vollendet sein soll» (316). Eine Christologie, für die

die Inkarnation «der Fundamentalsatz» ist (109, Anm. 123), kann diesem

Anspruch nicht gerecht werden.

22 Die mit P.s Ansatz ermöglichte «sturmfreie Zone», in der für den irdischen
Jesus die Frage nach dem Wissen und Selbstbewußtsein Jesu «unbelastet» von
dogmatischen Forderungen exegetisch behandelt werden kann, dürfte doch zu
psychologisierend sein, um zu befriedigen. Es scheint mir durchaus nicht
ausgemacht zu sein, daß mit der von Chalkedon herkommenden Formel simul com-
prehensor et viator nicht auch eine geschichtlich denkende Christologie arbeiten
kann. Denn das hier behauptete simul ist ja nur die Anwendung der christologischen
Grundspannung des simul von vere Deus und vere homo auf die Frage des Wissens
Christi. Wird dieses fundamentale simul nicht als Konkurrenzverhältnis gesehen,
so muß das auch für das simul comprehensor et viator gelten.

23 Die oft gegen P. erhobene Kritik, das Kreuz komme in seiner Christologie
zu kurz (z. B. A. Schilson - W. Kaspar, Christologie im Präsens, Freiburg 1974,
97-100) ist, falls die hier vorgelegte Interpretation zutrifft, nicht gerechtfertigt.



« Aporie der Zweinaturenlehre » 439

3. Aporien der Aporie? - Anfragen und Anregungen

P. ist ein viel zu differenzierter und sorgfältiger Theologe, um
Inkarnation und Ostergeschehen einfach gegeneinander auszuspielen24.
Er hat klar die Gefahren einer inkarnationszentrierten Christologie
aufgewiesen. Er hat auch die gegenteilige Gefahr einer einseitig auf das

Osterereignis konzentrierten Christologie gesehen: «Versucht man die

Einheit Jesu mit Gott als ein erst in der Auferweckung vollendetes Werden

zu deuten, dann gerät leicht aus dem Blick, daß die Einheit mit
Gott von der ganzen Person Christi, die in eben dieser Einheit ihr
Bestehen hat, auszusagen ist» (316)25. Ist P. der hier aufgewiesenen Gefahr in
seinem Entwurf ausreichend begegnet Die folgenden zwei Anfragen sollen

darauf hinweisen, daß dies m.E. nicht genügend der Fall ist.
a) Die erste und fundamentale Schwierigkeit, die m. E. im Ansatz

P.s liegt, ist die folgende : Es ist nicht einsichtig, wie der Übergang von
der Vertrauenshaltung des irdischen Jesus zur totalen Selbstpreisgabe
im Kreuzestod als menschliches Geschehen aufrecht erhalten werden

kann. Wie ist hier der Schritt von der psychologischen Sicht26 von Jesu
menschlichem Vertrauensverhalten zum Vater zur ontologischen
Wirklichkeit der trinitarischen Selbsthingabe des Sohnes zu vollziehen Wird
hier nicht Jesu menschlichem Verhalten ein Sprung zugemutet, der in
seiner Tragweite eben gerade das Menschenunmögliche ist: eine

Ganzhingabe an den Vater, ein «nichts für sich zurückbehalten» (347), wie es

dem Menschen schlechthin unmöglich ist Es wird ja wohl kaum genügen,
diese Hingabe des Kreuzes einfach psychologisch in der Bewährung des

Vertrauens auch im Scheitern der Sendung (346) zu sehen - eine solche

Bewährung hätte nicht den hier geforderten Totalitätscharakter. Auch

24 Daß dies bereits für die Vätertheologie nicht möglich ist, hat J. P. Jossua
(Le salut, Incarnation et mystère pascal, Paris 1968) an Irenaus und einigen
lateinischen Vätern zu zeigen versucht. Dasselbe ließe sich bei den griechischen Vätern
nachweisen. Als Beispiel unter vielen die Aussage Kyrills von Alexandrien:
«Vollendet wird nämlich das Geheimnis der Menschwerdung im Blut, wenn es wahr
ist, daß Christus dem Vater gehorsam war bis zum Tod, zum Tod am Kreuz»
(PG 69, c. 628D; vgl. auch PG 76, c. 1208 AB).

25 Vgl. die Ausführungen des Nachwortes von 1976, infra, S. 440.
26 Man kann sich bisweilen nicht des Eindrucks erwehren, daß P.s Christologie

zwischen einem grundsätzlichen theologischen Ansatz (der ja die psychologische
Sicht nicht ausschließt, sondern situiert) und Restbeständen einer psychologisie-
renden «Jesusgeschichte» schwankt. Jesu « Vertrauenshaltung » erscheint manchmal
in befremdlicher Nähe zum liberalen Jesusbild.



440 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

wird man diese Hingabe nicht bereits im bloßen Faktum des Todes Jesu
als eines menschlichen Todes sehen können.

Die hier geforderte Hingabe, mit dem ganzen Gewicht ihrer
universellen Heilsbedeutung, kann keine andere sein als die des Sohnes;
das Ja, das hier gesprochen wird, kann nicht das wie immer heroische

Ja eines rein menschlichen Bewußtseins sein, es kann nur das menschlich

gesprochene und menschliche, geschichtlich vollzogene ewige Ja des

Sohnes sein. Muß man dies aber von der Kreuzeshingabe sagen, so stellt
sich, gewiß «rückwirkend» von der Bestätigung dieses Ja durch die Auf-
erweckung Jesu her, die Frage, inwieweit bereits der ganze Lebensweg
Jesu der menschlich-geschichtliche Weg des Sohnes war, ein Weg, der
sicher erst im Kreuz vollendet ist, der aber schon als ganzer der

Gehorsamsweg des Sohnes war.
Es geht dann für die Christologie nicht nur darum, festzustellen,

daß von Jesu Auferweckung her sein ganzes Leben als das des inkar-
nierten Sohnes bezeichnet und erkannt werden kann, sondern wie damit
auch die Gottmenschlichkeit dieses Weges gedacht oder besser sinnvoll
geglaubt werden kann. Will man dieser Frage nicht aus dem Weg gehen,

so muß man sich notwendigerweise die Frage nach der Konstitution der
Person Christi stellen.

P. hat selber im Nachwort zur 5. Auflage der «Grundzüge» diese

Notwendigkeit festgehalten. In welche Richtung weisen die Ausführungen

von 1976 Kommt P. zu einer Revalorisierung der Inkarnationsaussagen?

Auf den ersten Blick scheint'das so zu sein. Denn er sagt,
es gehe erneut darum, «die Frage nach der inneren Konstitution der
Person Christi durch die Gegenwart Gottes in ihm» (423) zu stellen und
damit «die Geschichte Jesu nun auch als Handeln Gottes zu denken»,
«Gott als sich in Jesus Christus offenbarend zu denken» (422). Wie dies

durchzuführen sei, deutet P. nur an: durch ein Neubedenken der Logos-
christologie, und zwar so, daß der Logosbegriff «Thema trinitätstheo-
logischer Reflexion im Hinblick auf die inkarnatorische Konstitution
der Person Christi» wird (426). Also doch durch eine Rückkehr zur «von
oben» entwickelten Inkarnationschristologie?

Nein, P. nimmt nichts vom Ansatz der «Grundzüge» zurück 27; die

von ihm als notwendig empfundene Weiterentwicklung soll vielmehr auf
dem Weg einer Radikalisierung seines bisherigen Ansatzes versucht

27 Der Aufsatz Christologie und Theologie, in KuD 21 (1975) 159-175 und
das Nachwort von 1976 bestätigen dies: «Keine Abkehr von dem in diesem Buche
eingeschlagenen Weg, sondern ein Fortschreiten auf ihm» (415).



« Aporie der Zweinaturenlehre » 441

werden. Einzelne Elemente dazu liefern P.s neuere Arbeiten zu dem,

was er eine «eschatologische Ontologie» nennt (426). Nicht eine Rückkehr

zur altkirchlichen Logos- und Inkarnationschristologie soll die

Lösung sein, sondern ein konsequentes Weiterdenken «der eschato-

logischen Logik der Geschichte Jesu von Nazareth» (ebd.). Die
Entwicklungslinie, die sich in den neueren Arbeiten abzeichnet, scheint mir
freilich eine Lösung der oben aufgeworfenen Frage, wie nämlich Jesu

ganzer Weg als gottmenschlicher gedeutet werden kann, nicht gerade

zu erleichtern. Das soll hier (abschließend) kurz aufgewiesen werden.

b) Versucht man, den irdischen Weg Jesu als ganzen von seiner

gottmenschlichen Konstitution her, von der Inkarnation her zu deuten,
wird dann nicht die Inkarnation zum «Fundamentalsatz» der Christo-

logie? Ist dann nicht mit der Menschwerdung des Logos bereits «alles

vollendet» (313) 28? Diese Befürchtung P.s zerstreut sich, sobald man
bedenkt, daß beide, Inkarnations- und Auferstehungsaussagen,
Fundamentalsätze der Christologie sind; freilich, und das ist entscheidend,
auf verschiedener Ebene. Daß mit der Menschwerdung nicht bereits
«alles vollendet» ist, weiß auch die an den chalkedonensischen Kriterien
orientierte Christologie. Sosehr man berechtigterweise die mangelnde
Sicht der Geschichtlichkeit des Weges Jesu in der chalkedonensischen

Christologie beklagen kann, in einem Punkt wurde sie nie übersehen : im
Unterschied zwischen irdischer und erhöhter Menschheit Christi.
Zwischen Christi irdischem Weg und seiner Auferstehung besteht der nie

aufgegebene Unterschied, daß die irdische Menschheit Jesu diesem Aon,
die erhöhte dem kommenden angehört. Was für seine Menschheit - und
in seiner Folge für alle Menschen und die ganze Schöpfung - die Auf-
erweckung Jesu bewirkt, ist nicht einfach die kontinuierliche Vollendung
seines Menschseins. Bei aller Kontinuität steht zwischen irdischer und
erhöhter Menschheit eine unaufgebbare Diskontinuität. Aber gerade
deshalb kann man auch nicht umgekehrt, wie P. es tut, die Konstitution
dieser kreatürlichen Menschheit aus ihrer eschatologischen Vollendung
herleiten und begründen. Wollte man diese beiden Ebenen ineinander

aufheben, so müßte man konsequenterweise auch die gegenseitige Unab-
leitbarkeit jener beiden status Christi leugnen, die Paulus (und vielleicht

28 Kommt diese immer wieder ausgesprochene Befürchtung nicht daher, daß
bei P. im Hintergrund immer die lutherisch-orthodoxe Sicht der Idiomenkommunikation

steht, bei der es tatsächlich problematisch bleiben muß, wie eine a -primo
instanti die göttlichen Idiomata besitzende menschliche Natur noch irgendeines
Mehr fähig sein sollte?



442 «Aporie der Zweinaturenlehre »

schon die Tradition vor ihm) mit den Worten aap?; und riveifxa bezeichnet

(vgl. Rm 1,3 f.).
Die Konstitution der irdischen Existenz des Logos, seine trapxwatç,

«dem Fleisch nach Sohn Davids» (Rom 1,3), «geboren aus einer Frau»

(Gal 4,4), bedeutet - im Sinn Chalkedons - die Annahme einer kreatür-
lichen, menschlichen Existenz, mit dem ganzen Gewicht und der ganzen
Konkretheit der aap!;. Was hier rrxpE, heißt, was sie ausmacht und konstituiert,

kann von nirgendwo anders her bestimmt werden als von der

Schöpfungsordnung, wenn anders Christus «in allem uns gleichgeworden
ist außer der Sünde» 29.

Die Inkarnationsaussagen haben daher eine eminent
schöpfungstheologische Bedeutung. Die unaufgebbare Bedeutung Chalkedons liegt
darin, daß mit dem «unvermischt und ungetrennt» der beiden Naturen
die Positivität und die bleibende Konsistenz der kreatürlichen aap?;

festgehalten wird, auch und gerade dort, wo sie zur aàp£ des Logos wird.
Es gibt kein feierlicheres Bekenntnis zur Eigenvollkommenheit der

Schöpfung als das Dogma von Chalkedon mit seinem Bekenntnis, daß

in der höchsten, unaussprechlichen Einigung von göttlicher und menschlicher

Natur in der Person des Sohnes das Geschöpfliche nicht aufgelöst,
nicht ins Göttliche aufgehoben ist, sondern geradezu in seiner Geschöpf-
lichkeit unüberbietbar gefestigt ist. Wenn Gott Mensch wird, dann hat
Gott in endgültiger Weise zu seiner Schöpfung Ja gesagt.

Jesu Erhöhung und Verherrlichung hat dies nicht aufgelöst. Daß

Jesus zum «lebenspendenden Geist» (1 Kor 15,45) wurde, heißt nicht
Aufhebung seiner kreatürlichen Menschheit, sondern deren eschatolo-

gische Vollendung. Sein «Herrlichkeitsleib» (Phil 3,21) ist immer noch
sein Leib, aber er ist Neuschöpfung, Anfang der neuen Schöpfung. Gewiß

kann und muß man sagen, daß diese Vollendung erst der letzte Sinn der

Schöpfung ist30, gewiß entscheidet erst die eschatologische Neuschöpfung

über den Sinn der Schöpfung. Ja man kann sogar mit P. sagen,

29 Man wird auch aus Jesu eigener Verkündigung die Berufung auf die
Schöpfungsordnung nicht übersehen können, so etwa in der Berufung auf das
à7r'âpxî)ç in der Ehefrage (Mt 19,8) : die Ordnung der Ehe wird nicht eschatologisch,
sondern «archeologisch» begründet, und daß die, die «Christus angezogen haben»,
eins sind in ihm, und daß da nicht mehr «Mann und Frau gilt» (Gal 3,28), ist weder
die Wiederherstellung des Urzustandes, noch kann man diesen daraus herleiten:
vielmehr ist dies die y.aivij y.ria'.ç (2 Kol 5,17; Gal 6,15).

30 Vgl. Maximus Confessor, Gnostische Centurien I, 66; PG 90, c. 1108 AB.
Ferner die von H. U. v. Balthasar angeführten Texte in Karl Barth. Darstellung
und Deutung seiner Theologie, Einsiedeln, 41976, 353-367.



« Aporie der Zweinaturenlehre » 443

daß das Eschaton der ontologische Grund für die Schöpfung ist. Aber
all das ist nur solange wahr, als es nicht den relativen «Eigensinn» der

Schöpfung aufhebt 31. Mit der christologischen Formel von Chalkedon

ist als Glaube der Kirche gelehrt, daß auch für das Christusmysterium,
und gerade von ihm her, die Unterscheidung der Ebenen von Schöpfung
und Eschatologie gewahrt bleibt32. Nun kann aber nur bei einer solchen

Wahrung der Differenz, gerade im «ungetrennt» der Einheit, echte krea-

türliche, geschichtliche Menschlichkeit Jesu gewahrt bleiben, und
zugleich diese kreatürliche Menschheit Jesu als die des Logos gedacht und

geglaubt werden.

Den Weg dazu versperrt sich m. E. P. freilich gerade durch seine

«eschatologische Ontologie», durch die er eine Antwort auf diese Frage
geben will. Denn insofern P. die Wahrheit aller Dinge in ihrem Eschaton

sieht, ihr Wesen von der Eschatologie her begründen und bestimmen

will, wird eine solche Differenzierung der Ebenen unmöglich. Diese

«eschatologische Engführung» des Wirklichkeitsverständnisses muß dazu

führen, daß zwischen Schöpfung und Eschatologie letztlich Identität
waltet33. Damit wird aus dem Blick verloren, daß die «in der Erhöhung
Jesu vollzogene eschatologische Weltwende» (409) wirklich das Anbrechen

des schlechthin unableitbar Neuen34 ist; eines Neuen, das gewiß
nicht ex nihilo ist, sondern Neuschaffung dieser Welt (deren Anfang
Christi «Herrlichkeitsleib» ist), aber so, daß doch die Differenz zwischen

Schöpfung und Neuschöpfung gewahrt bleibt.

31 Was Balthasar, op. cit., 253-255, als Kritik an Barths «christologischer
Engführung » aufzeigt, gilt, mutatis mutandis, auch von P.s « eschatologischer
Engführung».

32 Ich bin mir bewußt, daß es in Chalkedon primär um das « unvermischt-
ungetrennt» von ungeschaffener und geschaffener Natur geht. Aber nur von dieser
fundamentalen Wahrung her wird dann auch die andere haltbar, die des
«ungemischt und ungetrennt» von Natur und Gnade, von Schöpfung und Eschatologie.

33 Vgl. Theologie und Reich Gottes, Gütersloh 1971, 18: «Schöpfung und
Eschatologie gehören zusammen. » Erst durch die Versöhnung in Christus «empfängt
der ganze Weltprozeß seine Struktur und seinen Sinn» (Grundzüge, 413); «erst
durch die Auferweckung Jesu (ist) die Schöpfung der Welt vollendet worden» (ebd.).
Tritt hier die Spannung von Schöpfung und überschwenglicher Neuschöpfung nicht
zusehr in den Hintergrund?

34 Es ist bezeichnend, daß P. einen Konflikt zwischen den universalen kosmo-
logischen Vorstellungen in Kol 1,15 ff. und der in Kol 1,18 ausgesagten eschato-
logischen Weltwende in Christus sieht: die Universalität der ersteren könne durch
letztere ja nicht überboten werden (409). Eine solche Inkohärenz bestünde aber

nur dann, wenn nicht unterschieden wird zwischen der Universalität der
Schöpfungsmittlerschaft Christi und der eschatologischen Newschöpfung, die nicht minder
universal ist.



444 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

Aber nicht nur der Blick für das eigentlich Neue der Eschatologie
droht bei dieser «eschatologischen Engführung» verloren zu gehen. Es
muß auch die Frage offenbleiben, wie bereits Jesu irdischer Weg sinnvoll

als gottmenschlicher geglaubt werden kann. Ist Jesus erst und einzig
von seiner eschatologischen Vollendung her als mit dem Sohn Gottes
identisch zu sehen, dann muß Jesu geschichtlicher Weg als unvollendeter
«vorläufig» aus dieser Identität herausgehalten werden. Hier bleibt P.s

Christologie m. E. in eigenartiger Nähe zu den Kenotikern des 19. Jh.,
die «einem wahrhaft menschlichen Leben Jesu Raum schaffen» wollten35,
indem sie von seiner Göttlichkeit Abstriche machten; nur sind bei P.
die Vorzeichen umgekehrt gesetzt: die Kenosis wird gewissermaßen vom
Ende her gesehen, und nicht in der Inkarnation. Die Voraussetzung ist
freilich ähnlich: göttliche und menschliche Natur werden als Gegensätze

gesehen 36. Während nun die Kenotiker diese Gegensätze durch einen

anfänglichen Verzicht des Logos auf seine göttlichen Eigenschaften
überbrückten, können sie nach P. erst eschatologisch versöhnt werden. Freilich

bleibt dabei die Frage, ob diese Versöhnung nicht durch eine

Aufhebung des Menschlich-Geschöpflichen ins Göttliche geschieht, ob also

nicht eine Art «Kenose des Menschseins» Jesu, die «Selbstpreisgabe»
seiner endlichen «Besonderheit» (vgl. 412) im Kreuz diese eschatologische

Versöhnung ermöglicht.
Nimmt man hingegen die bereits bei Paulus und Johannes

vorausgesetzte christologische Struktur an, so wird man die gottmenschliche
Konstitution Jesu sehr wohl von der Inkarnation her betrachten37, ohne

damit zu verneinen, daß erst Christi Erhöhung seine Vollendung bedeutet.

35 F. Loofs, op. cit. (Aim. 7), 263.
36 Diese Sicht kennzeichnet P.s Verständnis der Zweinaturenlehre: Diese sehe

Jesus «als ein Wesen, welches zwei - und zwar entgegengesetzte - Substanzen in
sich trägt und vereinigt» (292). Dies trifft sicher nicht für die altkirchliche Christologie

zu. Man kann geradezu deren lange Entwicklungsgeschichte als einen langen
Läuterungsprozeß sehen, in dem es darum geht, die Einheit Christi eben nicht als
Einigung von Ivavrla zu verstehen (wie es etwa Apollinaris tat) : denn damit würden
ja göttliche und menschliche Natur als komparable, korrelierbare Größen gesehen
werden. Wohl am entschiedensten hat in der altkirchlichen Christologie Maximus
einer solchen Sicht gewehrt; vgl. PG 91, c. 108 CD; J.-M. Garrigues, op. cit.
(Anm. 6), bes. 162-167.

37 Wenn P. freilich die in Phil 2,6 ff. vorausgesetzte theologische Struktur
damit beiseiteschiebt, daß hier «die spezifisch christliche Erfahrung vom Verhalten
Gottes auf der Folie der sonst üblichen Auffassung von Gottes Macht und
Herrlichkeit zum Ausdruck» gebracht werde (Christologie und Theologie, in KuD 21

[1975] 171), dann stellt sich wieder die Frage, nach welchen Kriterien eine solche
Loslösung der genuin christlichen Aussagen von einer angeblich noch nicht genügend



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 445

Gewiß kann und muß man sagen, daß die beiden Ebenen von Schöpfung

und Eschatologie in Gottes sùSoxia eins sind ; gewiß ist es der eine

Gott, der den Menschen «wunderbar geschaffen und noch wunderbarer
erneuert hat», wie die Oration sagt38, aber diese geheimnisvolle Einheit
der Ebenen in Gottes Ratschluß erlaubt es uns nicht, auch nicht vom
Glauben her, deren Differenz in eine Totalschau aufzuheben. Die Tendenz

zu einer solchen Totalschau hat sich in P.s neueren Arbeiten zur
Christologie noch akzentuiert, wobei die Nähe zu Hegel immer deutlicher
wird. Das Gefälle einer solchen Totalisierung ist, daß zuerst Schöpfung
und Eschatologie als ein «Gesamtprozeß» gesehen werden, in dem das

Besondere beider'Ebenen «eingeebnet» erscheint39, daß weiters die
irreduktible Differenz von Natur und Gnade fraglich wird 40, bis schließlich

in letzter Konsequenz die Differenz von Gott und Welt, Gott und
Mensch zu einem bloßen Moment des Gesamtprozesses von göttlicher
und menschlicher Selbstverwirklichung wird41.

Steht solche Theologie nicht im Bannkreis eines Denkens, das eine

Absolutheit beansprucht, die menschlichem Denken verwehrt ist Gerät
solches Denken nicht in bedenkliche Nähe zur Gnosis?

Die Frage, die an ein solches theologisches Denken zu stellen ist,
ist die, ob es bereit ist, sich den Weg weisen zu lassen, den die Glaubens-

überlieferung weist. Wer Christus ist, wie wir sein Geheimnis nennen
dürfen, wie wir davon sprechen können - wo anders können wir das

lernen als dort, wo seit ihren Anfängen die Kirche im Geist auf Christi
Geheimnis gehört hat? In diesem Hören hat auch heute die Christologie
ihren Weg zu suchen.

vom Christusereignis geprägten «Folie» vorgenommen wird. Vgl. die Auslegung von
O. Hofius, Der Christushymnus Philipper 2,6-11 (wunt 17), Tübingen 1976.

38 «Deus, qui humanae substantiae dignitatem et mirabiliter condidisti, et
mirabilius reformasti, da, quaesumus, nobis eius divinitatis esse consortes, qui
humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps» (Weihnachten, Messe vom Tag,
Tagesgebet).

39 Wieweit in einer solchen «Totalschau» letztlich noch von Eschatologie
gesprochen werden kann, wäre eigens zu fragen. In P.s Sicht erscheint Eschatologie
so sehr als der «Gesamtsinn der Wirklichkeit», daß das «Siehe, ich mache alles neu»
(Apk 21,5) nicht mehr in seiner radikalen Uberbietung aller Geschichte und
Wirklichkeit gesehen wird.

40 P. meint, daß mit seinem «Ansatz bei der Totalität der Wirklichkeit als

jeweils subjektiv antizipierter Sinntotalität die Differenz von natürlicher und
übernatürlich-geschichtlicher Gotteserkenntnis überwindbar geworden ist»
(Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt 1973, 316).

41 «Die Selbstverwirklichung des Menschen und die Selbstverwirklichung
Gottes sind also identisch; sie vollziehen sich in ein und demselben Prozeß» (Christologie

und Theologie, a. a. O., 174).

29


	"Aporie der Zweinaturenlehre"

