Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: "Aporie der Zweinaturenlehre”
Autor: Schoénborn, Christoph von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761338

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761338
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH VON SCHONBORN

«Aporie der Zweinaturenlehre»

Uberlegungen zur Christologie von Wolfhart Pannenberg *

Die folgenden Ausfiihrungen wollen aus dem weiten Feld gegen-
wartiger christologischer Fragen ein besonders delikates und komplexes
Thema herausgreifen und dazu einige — gewiB bruchstiickhafte — Uber-
legungen versuchen. Es geht um die fast schon zur Selbstverstiandlich-
keit gewordene Rede von der «Aporie der Zweinaturenlehre».

Diese Rede findet man mindestens seit Schleiermacher in der pro-
testantischen Christologie, sie wird in neuerer Zeit verschieden intensiv
auch von katholischen Theologen iibernommen !. Die Anliegen, aus
denen heraus die Kritik der Zweinaturenlehre formuliert wird, sind je
nach Autor verschieden, und es wiirde den Rahmen dieser Uberlegungen
sprengen, wollte man die wichtigsten unter ihnen auch nur in groben
Ziigen nachzeichnen.

Ich beschranke mich hier auf die «Grundziige der Christologie» von
W. Pannenberg 2, auf die Art und Weise, wie dort diese Kritik formu-
liert wird, und von welchen Anliegen sie inspiriert ist. Das eigene Inten-
tum hat durchaus auch einen apologetischen Zug, denn — um dies vor-
weg zu sagen — ich glaube, daB Pannenbergs Kritik der Zweinaturen-
lehre zwar sehr eindringlich ist, daB sie aber im wesentlichen weniger
die altkirchliche Christologie trifft als die der lutherischen Orthodoxie.

* Text der Antrittsvorlesung an der Universitit Freiburg/Schweiz vom
12. Mai 1977.

1 Vgl. die Ubersicht bei B. SEsBot%, Le procés contemporain de Chalcédoine,
in: RechSR 65 (1977) 45-80.

2 1. Auflage Giitersloh 1964, 5. Auflage, mit einem Nachwort versehen, ebd.,
1976. Ich zitiere nach der 5. Auflage.



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 429

Die dogmengeschichtlichen Fragen bleiben freilich im folgenden im
Hintergrund. Es geht vor allem um eine Auseinandersetzung mit dem
positiven Anliegen, das hinter Pannenbergs Kritik steht: eine sach-
gemdifere, exegetisch wie theologisch treffendere Lésung der Frage nach
der «Lebenseinheit» Christi vorzulegen, als sie die Zweinaturenlehre zu
bieten scheint. Die von Pannenberg versuchte Losung wirft freilich
m. E. ebensoviele neue Fragen auf, wie sie alte zu l6sen beansprucht.

Im folgenden werde ich zuerst Pannenbergs christologisches Grund-
anliegen vorzustellen versuchen, dann auf seine Kritik der Zweinaturen-
lehre eingehen und schlieBlich aus den Aporien, in die m. E. diese Kritik
ihrerseits fithrt, moégliche Auswege aufzeigen.

1. Das Anliegen der «Grundziige der Christologie»

Es soll hier nicht versucht werden, alles, was an Themen in diesen
historisch wie systematisch ausgezeichnet dokumentierten und durch-
gefiihrten « Grundziigen» zur Sprache kommt, auf einen Nenner zu redu-
zieren. Ich beschrinke mich auf das, was P. selber «das abschlieBende
und kronende Thema der Christologie» nennt: «Die Einheit von Gott
und Mensch in Jesus Christus» (291).

Nur in dieser theologischen Dimension ist Christologie sinnvoll.
Deshalb ist P. iiberzeugt: «das vere deus, vere homo ist unaufgebbare
Aussage christlicher Theologie» (292). Aber wie ist dieses Zusammen
so auszulegen, daB nicht die menschliche Wirklichkeit Jesu verkiirzt
wird? Auf diese Frage versucht jede Christologie irgendwie eine Antwort
zu geben, sei es, daB sie sich mit paradoxen IFormulierungen hilft 3, sei es,
daB sie dariiber hinaus eine reflektierte theologische Ldsung versucht.

Dabei geht es um «die Kernfrage der ganzen christologischen Tradi-
tion» (325), um die Frage, «wie das Zusammensein, die Einheit von
Gott und Mensch in diesem Menschen (Jesus) verstindlich ist, ohne dal
seine Lebenseinheit zersprengt wird» (324). «Lebenseinheit», dieses Stich-
wort kehrt bei P. immer wieder *. Es kennzeichnet das zentrale Anliegen
seiner — und wie er zurecht betont — jeder Christologie. Die Frage i3t

3 So schon die berithmten Formeln des IGNATIOS VON ANTIOCHIEN: «Aus
Fleisch zugleich und Geist, gezeugt und ungezeugt, im Fleisch geborener Gott, im
Tod wirkendes Leben, aus Maria sowohl wie aus Gott, erst Leiden unterworfen,
dann Leidens unfidhig, Jesus Christus, unser Herr» (IgnEph 7,2; vgl. Polyk 3,2).

4+ Vgl 316, 324, 331 u. a.

28



430 «Aporie der Zweinaturenlehre?

sich so prizisieren: « Wie kann (die Theologie) die Gegenwart des einen
wahren Gottes in Jesus von Nazareth so aussagen, dafl dieser Mensch
zugleich in seiner wahren Menschlichkeit verstindlich bleibt und im
Ganzen seines Daseins mit Gott eins ist?» (324)

Freilich miite schon hier darauf hingewiesen werden, dal die
Frage, so formuliert, in eine etwas andere Richtung weist als die alt-
kirchliche Christologie, denn bei der Formulierung der Zweinaturenlehre
ging es ja nicht darum, zu zeigen, wie «dieser Mensch ... im Ganzen
seines Daseins mit Gott eins ist», sondern wie dieser wahre Mensch
wahrer Gott 7sf, ohne das das eine das andere mindert oder aufhebt.
Diese Verschiebung in der Achse der christologischen Grundfrage wird
sich als folgenreich erweisen.

Noch anders formuliert, ist es P.s Anliegen, einerseits am vere deus
festzuhalten, anderseits aber die «Lebenseinheit von Gott und Mensch
in Christus» (325) im geschichtlichen Weg Jesu zu suchen in der Weise,
daB der «Raum fiir die echte Menschlichkeit dieses Weges offen» bleibt
(333). Ehe darauf eingegangen werden kann, wie Pannenberg dieses An-
liegen ausfithrt, mul3 gezeigt werden, wie es ihm mnicht durchfithrbar
scheint.

2. «Aporetik der Zweinaturenlehre»

Sosehr P. das vere deus, vere homo fiir unaufgebbar hilt, sosehr
meint er, daB «die Formel von zwei Naturen oder Wesenheiten in
Christus» «etwas ganz anderes besagt» (291). Diese Formel fithre in
«ausweglose Aporien» (295). Die Aporie wird folgendermaBen formuliert
(in Anlehnung an Schleiermachers Kritik) : « Wenn Gottheit und Mensch-
heit als zwei Substanzen in der Individualitit Jesu miteinander ver-
bunden sein sollen, dann werden entweder beide zu einem dritten ver-
mischt, oder die Individualitit, die konkrete Lebenseinheit Jesu wird
gesprengt» (ebd.). In der Zweinaturenlehre erscheine Jesus «als ein
Wesen, welches zwei — und zwar entgegengesetzte — Substanzen in sich
trigt und vereinigt. Aus dieser Vorstellung entstehen alle die unlésbaren
Probleme der Zweinaturenlehre» (292).

Nach P. kranken alle christologischen Versuche, die von der Zwei-
naturenlehre ausgehen, daran, daB sie zu «Zusammensetzungshypo-
thesen» (334) genétigt sind, in denen die «Lebenseinheit» Jesu nicht voll
gewihrleistet werden kann. Er stimmt Schleiermachers Kritik an der
Zweinaturenlehre zu: «Man kann nicht von goéttlichem und mensch-



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 431

lichem Wesen gleichsam auf derselben Ebene sprechen» (293), den Aus-
druck «Natur» «fiir Gott und Mensch gleichméBig, sozusagen auf der-
selben Ebene» gebrauchen (ebd.). Freilich fiigt P. gleich hinzu: «Das liegt
zwar auch keineswegs in der Intention der altkirchlichen Christologien» *
— und doch meint er, die Zweinaturenformel bleibe «schief» (ebd.),
was wohl so zu verstehen ist, daB in jeder «Zusammensetzungshypothese»
ein gewisser «Uberhang», eine Ubergewichtigkeit der héheren Substanz
iiber die niedrigere unvermeidlich sei, eine Art «Dosierung» und Aus-
gewichtung von gottlichem und menschlichem Element, bei der das
Menschliche unvermeidlich zu kurz kdme. Damit ist die StoBrichtung
der Kritik an der Zweinaturenlehre deutlich: sie liBt keinen Raum fiir
einen echt geschichtlichen, menschlichen Weg Jesu.

Es wire jetzt im einzelnen zu zeigen, wie P. die Aporie der Zwei-
naturenlehre in drei Phasen der Geschichte der Christologie aufweist:

1. Ihre erste Gestalt sieht er im Antagonismus von Einigungs-
christologie (Alexandrien) und Trennungschristologie (Antiochien), denen
beiden keine befriedigende Deutung der «Lebenseinheit» Jesu gelingt.

2. Der Versuch, die Einheit der beiden Naturen mittels der Peri-
chorese, der Idiomenkommunikation zu deuten (305-317), wird von P.
vor allem in der Perspektive der christologischen Auseinandersetzungen
innerhalb der protestantischen Schuldogmatik behandelt, was gewil
eine fiir unser Thema folgenschwere Einschrinkung bedeutet °.

5 Hier besteht eine gewisse Spannung in den Aussagen P.s, wenn er einer-
seits der Inkarnationschristologie einen mythischen Zug zuspricht (154), weil sie
¢vorstellungsmalBig in zwei verschiedene Wesen, den ewigen Gottes-Sohn und die
irdisch-menschliche Erscheinung Jesu» scheidet, «was zusammen das konkrete
Dasein Jesu ausmacht»; und anderseits sagt, daB diese Vorstellung «schlieBlich
auch von der altkirchlichen Christologie durch die Lehre von der Personeinheit
von Gottheit und Menschheit in Jesus Christus ausgeschlossen worden ist». Wenn
die altkirchliche Christologie selber eine «mythische» Sicht der Inkarnation aus-
schlieft, miiBte doch wohl genauer differenziert werden, was unter den in den
frithen Jahrhunderten vorhandenen christologischen Ideen und Vorstellungen im
eigentlichen Sinn als altkirchlich bezeichnet werden kann. In P.s Darstellung der
«Aporetik der Zweinaturenlehre» (291 ff.) erscheint diese Differenzierung nicht
konsequent durchgefiihrt.

6 Man kann bedauern, und es erweist sich fiir das Gesamtverstindnis der
Christologie als folgenschwer, dal P. das Problem der communicatio idiomatum
dogmengeschichtlich nur bis vor Chalkedon und dann erst wieder ab der Reforma-
tion behandelt (307); denn in den dazwischenliegenden tausend Jahren christo-
logischer Reflexion ist gerade in dieser Hinsicht Entscheidendes geschehen. Vor
allem wire auf die Leistung des MaxiMus CoNFESSOR einzugehen, der den Terminus
Perichorese in die Christologie eingefithrt zu haben scheint (DAMASCENUS schreibt
ihn nur - z. T. verkiirzend! — aus). Gerade sein sorgsames Bemiihen, jede Art



432 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

3. Die dritte und letzte Phase der Zweinaturenlehre, die zu deren
endgiiltiger Ausweglosigkeit fithrte, war die kenotische Christologie des
letzten Jahrhunderts. Sie versuchte einer echten Menschlichkeit Jesu
«Platz zu schaffen», indem sie einen realen Selbstverzicht des Logos auf
seine Gottlichkeit oder seine goéttlichen Attribute oder wenigstens auf
deren Ausiibung annahm. In diesem Versuch sieht P. einen letzten Wieder-
belebungsversuch einer zum Sterben verurteilten Betrachtungsweise, der
«'von oben nach unten’ entworfenen Inkarnationschristologie» (323 f.) 7.

Es ist hier nicht méglich, vom dogmengeschichtlichen Standpunkt
aus auf die Darstellung Pannenbergs einzugehen. Fragen wir hier nur,
warum nach P. alle diese Versuche in Aporien fithren. P.s Urteil ist
sehr differenziert. Sicher nicht, weil sie «iiberholt» sind, «dem modernen
Menschen nichts sagen» 8. Sicher nicht, weil sie einfach falsch wiren.
So will P. Chalkedon als die klassische Formulierung der Zweinaturen-
lehre durchaus nicht aufgeben: «Die Formel von Chalkedon hat die
Wahrheitsmomente beider Wege der altkirchlichen Christologie (Antio-
chien und Alexandrien) richtig zum Ausdruck gebracht. Darin besteht
ihre fiir die Kirche unverlierbare Wahrheit: weder die Einheit von Gott
und Mensch in Jesus Christus, noch auch die Wahrheit seiner Mensch-
lichkeit und seines Gottseins darf aufler acht gelassen werden» (300 £.) °.
Auch mochte ich P. zustimmen, wenn er sagt : «Mit solchen Abgrenzungen
ist keine theologische Losung der vorangegangenen Streitigkeiten ge-
geben. Es sind nur die Kriterien angegeben, die bei jeder christologischen
Theorie unbedingt beachtet sein miissen» (301). Um nicht mehr, aber
auch um nicht weniger als das geht es ja in Chalkedon: nicht um eine
entfaltete Christologie, wohl aber um giiltige Kriterien jeder Christo-

«physischer» Vergéttlichung der Menschheit Christi auszuschlieBen, konnte einen
Weg aus dem Engpall der lutherisch-reformierten Diskussion iiber dieses Problem
weisen (vgl. J.-M. GARRIGUES, Maxime le Confesseur; La Charité — avenir divin de
I'homme, Paris 1976, und meine Arbeit, L'Icone du Christ. Fondements théolo-
giques élaborés entre le I et le II¢ Concile de Nicée, Fribourg 1976, 105-135).

7 Vgl. die ganz dhnliche Sicht bei F. Loors, Art. Kenosis, in Realenzyklo-
pédie fiir prot. Theol. und Kirche, Bd. 103, 246-263, und deren Kritik bei K. BarTH,
KD IV, 2, 93.

8 Es tut wohl, daB solche Argumente bei P. keine tragende Rolle spielen.

9 Umso erstaunlicher ist es, daB P. im folgenden meint, der Versuch, die
Formel von Chalkedon durchzusetzen, sei «ein weltgeschichtliches Verhdngnis» (301).
GewiB folgte auf Chalkedon hin die «erste groBe Konfessionsspaltung der Christen-
heit» (ebd.). Aber deren Griinde liegen doch wohl nicht in der Formel selber, sondern
sind primir ethnisch-politischer Natur, so tragisch es auch war, daB man nicht
zu einer gemeinsamen theologischen Sprache kommen konnte.



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 433

logie 10, Dariiber hinaus betont P. immer wieder, daf grundsitzlich die
«von oben nach unten» gehende Inkarnationslehre «unumginglich» sei
(188, 333), ihre «unaufhebbare Wahrheit» habe (155): die in Christus
geschehene «Bewegung von Gott zum Menschen hin» (ebd.). «Darin hat
natiirlich die Inkarnationslehre ganz recht, daB} die Initiative zu dem
Ereignis der Inkarnation nur auf der Seite Gottes gesucht werden kann»
(334). P. meint, «dal3 es sich bei der Rede von der Menschwerdung Gottes
in Jesus Christus um ein letztes Resultat handelt, um letzte Aussagen
der Theologie, die vom Gedanken der eschatologischen Offenbarung
Gottes in Jesus her notwendig sind» (157) 1,

Es ist also offensichtlich nicht die Inkarnationslehre als solche, die
in Aporien fiithrt. Zu diesen Aporien kommt es nur da, wo sie zum Aus-
gangspunkt der Christologie, der Deutung der Einheit von Gott und
Mensch in Jesus Christus genommen wird. Dieser Ausgangspunkt und
die Begriindung dieser Einheit kann alleine in der Auferweckung Jesu
durch Gott liegen.

Dal das die Grundthese der Christologie P.s ist, ist bekannt, und
wir kénnen uns hier auf die fiir unsere Frage notwendigen Aspekte be-
schrinken. Nur in der «riickwirkenden Krafty» der Auferstehung als
«Bestitigung des vorésterlichen Anspruchs Jesu» (134), nur von der Auf-
erweckung Jesu her also kénnen wir sinnvoll die Einheit von Gott und
Mensch in Jesus Christus deuten und begriinden (333 f.) 2. Nur wenn
das Auferstehungsdogma, und nicht wie in der traditionellen Christo-
logie das Inkarnationsdogma «der ontische (oder gar ontologische) Fun-
damentalsatz der Christologie» ist (109, Anm. 123), gerdt man nicht in
die besagten Aporien. Dall Jesus mit Gott eins ist, ergibt sich aus der
Auferstehung «nicht nur fiir unsere Erkenntnis», sondern «auch seins-
haft» (135) **; denn erst von diesem Ende her ist riickwirkend ent-
schieden, daB3 Jesus «auch schon zuvor mit Gott eins war» (ebd.).

10 Vgl. die treffenden Ausfithrungen bei B. SEsBoU%, a. a. O., 55-66. P. sieht
ferner, im Anschlu8 an P. Althaus, in der Zweinaturenlehre eine Sicherung «gegen
die ethizistische Verflachung und Auflésung» der Inkarnation (294).

11 Freilich bleibt dann die Frage offen, warum die Tradition, schon vor
Paulus (vgl. Phil 2) diese Aussagen nicht an den SchluB3, sondern an den Anfang
stellt; vgl. unten, Anm. 38.

12 «Erst seine (Jesu) Auferweckung von den Toten begriindet seine Identitit
mit dem Sohne Gottes» (34; Sperrung von mir).

13 Mir ist nicht einsichtig, wie diese Aussage mit der des Nachwortes von 1976
vereinbar ist, wo es von der Christologie «von unten» heifit: «Der Gegensatz zu
einer Christologie ‘von oben’ betrifft ausschlieBlich das noetische Verfahren» (421;
vgl. 349), wihrend kurz darauf P. wieder von der «ontologischen Tragweite» seines



434 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

Es liegt nahe, Pannenberg vorzuwerfen, fiir ihn werde Jesus zum
Sohn Gottes erst durch die Auferstehung. P. verwehrt sich ausdriick-
lich, so verstanden zu werden 1*. Auch die Idee einer stufenweisen Mit-
teilung der Gottessohnschaft lehnt er ab (ebd.). Ausdriicklich bekennt
er sich zur Priexistenz Christi und dazu, daB8 Christus immer schon der
Sohn Gottes und eins mit Gott war (153 f.). Wie kann P. dann trotzdem
in der Auferstehung den Grund der Einheit Jesu mit Gott sehen und den
Grund dafiir, daB er der Sohn Gottes ist, ohne in Widerspriiche zu ge-
raten? Wie kann er die Wahrheit der Inkarnationsaussage festhalten
(und das ist seine Absicht) und doch in der Auferstehung tatséichlich den
Grund fiir Jesu Gottessohnschaft finden?

Die Begriindung fiir diese Sicht liegt in zwei Grundaxiomen der
Theologie P.s, die zu bekannt sind, als da8 hier ausfiihrlich darauf ein-
zugehen wire. In den « Grundziigen» sind sie folgendermafen formuliert:

1. «Nur im Blick auf das Ganze der Wirklichkeit kann ... ein einzelnes
Geschehnis etwas aussagen tiber den einen Gott» (187), m. a. W. kein
Einzelnes hat seinen Sinn und sein Wesen fiir sich allein genommen;
nur vom Gesamtsinn, oder, wie P. oft sagt, vom «GesamtprozeB» her
gibt es den Sinn des Einzelnen 15,

2. «Erst aus der Zukunft entscheidet sich ... nach biblischer Auf-
fassung das Wesen der Dinge» (169). Im Gegensatz zur griechischen
Tradition (134) sieht P. das «eschatologisch orientierte israelitische Wahr-
heitsverstindnis» so, dall «das Wesen einer Sache nicht immer schon -
wenn auch verborgen — feststeht, sondern erst entschieden wird durch
das, was aus ihr wird» (407).

Aus beiden Axiomen ergibt sich, daBl das Ganze als Verstehens-
horizont des Einzelnen «nur durch den Vorgriff auf das Ende alles
Geschehens zuginglich» ist (187). Der Vorgriff auf dieses Ende ist aber
in der Auferstehung Jesu gegeben. Sie ist Vorwegnahme des Endes, und
insofern ist in ihr vorweg, «proleptisch», der Sinn und der Grund des
«Gesamtprozesses» der Geschichte zu finden. Das gilt auch fiir den Sinn
und Grund der eigenen Geschichte Jesu von Nazareth: er ist nirgendwo

Begriffs der «Riickwirkung» spricht (423). Es wird nicht deutlich, wie hier das
Verhiltnis von noetischer und ontologischer Begriindung zu verstehen ist (vgl.
auch 325 {.; 349).

14 Vgl. die Bemerkungen zu W. KUNNETH, 133 {.

15 Es wire lohnend, P.s Sicht mit der universum-Konzeption des Nikolaus
von Kues ins Gespriach zu bringen, mit dessen Verstindnis des Einzelnen als je
eigener contractio universi ad hoc vel illud (vgl. H. RoMBACH, Substanz, System,
Struktur, Freiburg-Miinchen 1965, Bd. I, 140-228).



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 435

anders zu suchen als im Ereignis der Auferweckung, in dem iiber diese
Geschichte endgiiltig (bzw. «proleptisch endgiiltig» — die Wiederkunft
Christi steht ja noch aus) entschieden ist.

Von diesen Voraussetzungen her wird deutlich, warum mit den
Inkarnationsaussagen nicht das Entscheidende iiber Jesus gesagt sein
kann. Die Aussage, daB Jesus der Sohn Gottes ist (und sie ist notwendig),
darf also nach Pannenberg nicht von der Inkarnation her begriindet
werden, sondern von seiner Auferweckung her, die Jesu «Identitit mit
dem Sohne Gottes begriindet» (348). Diese Sicht, die das ganze Gewicht
der Christologie auf das Ereignis der Auferweckung Jesu legt, begriindet
P. sehr vielseitig und umsichtig. Ich méchte hier nur eines der tragenden
Motive herausheben, das mit am entscheidendsten die Christologie P.s
geprigt hat und das wohl auch der unmittelbare Grund seiner Kritik
der Zweinaturenlehre ist.

Im Gesamtduktus der Christologie P.s (als « Christologie von unten»)
scheint die «grund-legende» Bedeutung der Auferstehung fiir die Gottes-
sohnschaft Jesu in erster Linie dadurch motiviert zu sein, dal so und
nur so der « Raum fiir die echte Menschlichkeit (des) Weges (Jesu) offen»
bleibt (333). Was bedroht diese «echte Menschlichkeit» Jesu?

«Die traditionelle dogmatische Zuordnung der Geschichte Jesu zu
seiner gottmenschlichen Person» (230), die Lehre also von der Enhy-
postasie der menschlichen Natur Jesu in der Person des Logos 6. Diese
Sicht fithre, so meint P., «ins Mythologische zuriick» (ebd.). So wirft
er z. B. Gogarten vor, er handle «von dem Menschen Jesus von vorn-
herein als von dem Sohne» (348), anstatt, wie es notwendig sei, zu unter-
scheiden «zwischen der Sohnschaft Jesu (als der Gottessohnschaft dieses
Menschen) und seinem irdischen Lebensweg» (ebd.).

Aber gerade diesen Unterschied will ja die «dogmatische» Christo-
logie (zu der bereits Mk und Joh gehéren!) nicht machen, sondern sie

16 P.s Kritik der Enhypostasielehre scheint mir dogmengeschichtlich nicht
ausreichend begriindet. Es geht in dieser Lehre nicht darum, daB Jesu menschliches
Dasein «ontologisch unselbstindig» und «auf die Person des Logos» bezogen wiire,
statt auf die des Vaters (350 {.), vielmehr darum, daB das Subjekt allen Handelns
eben die menschgewordene Person des Logos und alles Handeln Jesu das Handeln
des Logos ist, weil Jesus der ewige Sohn s/ (einen Durchblick durch die Viter-
theologie unter dieser Hinsicht versucht meine in Anm. 6 genannte Arbeit). P. hat
natiirlich vollkommen recht, abzulehnen, daB Jesus «vom Sohn her» lebt (351) -
aber das will die Enhypostasielehre gerade nicht sagen, geht es ihr doch im Grunde
darum, theologisch zu formulieren, was schon der Mk-Prolog intendiert, daf3 der Jesus,
dessen irdischen Weg das Evangelium vorlegt, der Christus, der Sohn Gottes ist.



436 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

will, ausgehend von der konstitutiven Gottessohnschaft Jesu, konsequent
den ganzen Weg Jesu als den des fleischgewordenen Wortes sehen, und
zwar so, daB dieses «Fleisch» seine ganze geschichtliche, menschliche,
soziale, schuldbedriickte Realitit als das Fleisch des Wortes hat. Hinter
Pannenbergs Kritik der Zweinaturenlehre zeichnet sich die Vorstellung
ab, daB diese Spannung nicht fiir den irdischen Weg Jesu durchhaltbar
ist. Sie ist in ihrer ganzen Wucht nur fiir das Kreuz-Auferstehungs-
ereignis, fiir diesen duBersten Punkt zugelassen, fiir das Ereignis der
«Selbstpreisgabe» Jesu (350; 330) an Gott: erst in der totalen Preisgabe
seiner selbst 7st Jesus der Sohn Gottes. Mit Hegel sieht Pannenberg das
Wesen der Person darin, «in Hingabe zu existieren» (347). Sohn Gottes
ist Jesus, weil er «als der so Gott hingegebene» auferweckt, d. h. von
Gott bestitigt wurde (ebd.). «Preisgabe seines eigenen Ich» — « Versenkt-
sein in das Du» (346 f.): das #sf Person, und P. kann daher sagen: «Im
Vollzug dieser Hingabe ist Jesus der Sohn» (347).

Hat aber Jesus nicht in seinem ganzen Leben «im Vollzug dieser
Hingabe» gelebt? Nicht in dieser,; nicht in solcher totaler Selbstpreis-
gabe. Die geschah erst «in der Dunkelheit des Kreuzesgeschicks» (346).
Jesu Lebensweg kennzeichnete das Vertrauen auf Gott. Erst «im Schei-
tern seiner Sendung wurde (es) ... zur Selbstaufgabe» (ebd.) 1. Und erst
in dieser dulersten Spitze, in dieser totalen Selbstpreisgabe ereignet sich
die Identitit Jesu mit dem ewigen Sohn Gottes. Denn nur in dieser
totalen Preisgabe besteht ja die ewige «wechselseitige Hingabe von Vater
und Sohn» (348). Die Hegelsche Sicht der Trinitdt «als Einheit der
wechselseitigen Selbsthingabe ..., als Einheit also, die erst durch den
ProzeB der wechselseitigen Hingabe zustande kommt» (183 f.) 18, die

17 Handelt es sich im Begriff der Selbstaufgabe um eine psychologische Kate-
gorie oder um eine ontologische Aussage? In beiden Fillen stellt sich die Frage,
welche Wirklichkeit damit gemeint ist.

18 Es wire in einer ausfithrlicheren Untersuchung zu fragen, inwieweit die
hier vorausgesetzte Sicht der Trinitit nicht auf einem Gottesverstindnis beruht,
das am christlichen Gottesverstindnis vorbeigeht. Ist Trinitit «Einheit ..., die erst
durch den ProzeB wechselseitiger Hingabe zustandekommty, ist Trinitit also die
wechselseitige «Selbstaufgabe» von Vater und Sohn, steht dann nicht in ihrer
Mitte die alles beherrschende Gestalt des Todes als des Stifters und Ursprungs ihrer
Einheit? P. SECRETAN hat darauf hingewiesen, dall Hegels Gottesgedanken auf
diese Sicht hinauslduft (Le théme de la mort dans la « Phénoménologie de 1'Esprit»
de Hegel, in dieser Zeitschrift 23 [1976] 269-285). Es sei nur darauf hingewiesen,
daB das gnostische «Gottesverstindnis» z. T. analoge Ziige aufweist, so etwa in
jenem aufschluBreichen Valentinus-Kapitel in den Philosophumena HiproLYTs
(VI, 29), nach dem es letztlich auch eine tragische Todesdialektik, die Notwendig-
keit ndamlich, sich zu verlieren, um sich zu verwirklichen ist, die den « Vater» bewegt,



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 437

P. sich hier zueigen macht ', wird folglich so angewandt, daB im Kreuz
Jesu «der Umschlag» geschieht, die so totale Selbstpreisgabe, daB die
bisherige gesamte Existenz Jesu, die im «vor-liufigen» Vertrauen auf
diese Spitze hinsteuert, in der «Un-existenz» 2° der Preisgabe gewisser-
malen hineingerissen wird in den Abgrund der trinitarischen Hingabe 2!.

Was hier vom Kreuzesgeschehen gesagt wird, kann freilich in dieser
Weise nicht bereits vom irdischen Weg Jesu gelten, denn es ist gewi3
schwer zu sehen, wie die «volle Menschlichkeit des irdischen Weges
Jesu» (348) in solcher totaler Selbstpreisgabe bestehen kann. So unter-
scheidet denn P. auch deutlich: Vor Ostern hatte Jesu Verhalten den
Charakter der «Hingabe an die klar und mit ganzem Herzen ergriffene
und gelebte Sendung» — erst in der Kreuzes- und Todeshingabe an Gott
gewann sie «den Charakter der Selbstpreisgabe» (346), und nur in dieser
besteht das Wesen der géttlichen Sohnschaft.

die erste Dyas hervorzubringen, wobei Valentinus dies von der Liebe her begriindet,
fiir die das Hervorbringen der ersten Syzygie zugleich Verwirklichung und Ent-
fremdung ist.

19 Ich kann P. nicht zustimmen, wenn er in Hegels Trinititskonzeption «den
bisherigen Héhepunkt der begrifflichen Klirung der Trinitdtslehre hinsichtlich der
Beziehung von Einheit und Dreiheit» sieht (184). Hier stellt sich die schon in Anm. 5
erwiahnte Frage nach den Kriterien eines solchen Urteils. Die Trinitdtstheologie
eines Augustinus, der Kappadokier, des Thomas v. A. vollzieht den ProzeB der
«begrifflichen Klirung» nicht losgelést von dem hermeneutischen Ort, der die
Glaubensgemeinschaft- und -iiberlieferung ist, wie das in einer Philosophie der
Fall ist, die die Offenbarung wohl einbezieht, sich aber nicht an diesen hermeneu-
tischen Ort gebunden weil3.

20 In H. U.v. BaLTHAsARS Kreuzes- und Karsamstagstheologie wird diese
«Unexistenz» Christi im Tod von zentraler Bedeutung. Seine theologische Asthetik
hat im «Nichtwort» des Todes des Worfes ihre Mitte. Er spricht von der «unbegreif-
lichen Gestaltungsmacht» des Triduum Mortis (Herrlichkeit, Neuer Bund, 75):
«Im Tod (Christi) und in ihm allein (wird) Sprache ..., was im Leben (...) unaus-
sprechlich bleibt» (ebd., 77). Sosehr Balthasars Kreuzestheologie von der P.s zu
unterscheiden ist, so entschieden er sich gegen die «hegelsche Gnosis» abgrenzt
(ebd., 78), ist m. E. doch bei ihm das Kreuz in einer Weise ins Innerste des géttlich-
trinitarischen Lebens eingezeichnet, die nicht nur gegen den groBen Strom der
Vitertheologie steht, sondern auch in eigentiimlicher Weise immer wieder der
hegelschen Trinitdtssicht nahekommt (vgl. die Bemerkungen von V. LERroOY, in
RevThom 76 (1976) 641-643). Wie gegeniiber Pannenberg miite auch gegeniiber
Balthasar die Frage gestellt werden, nach welchen Kriterien eine so tiefgreifende
Akzentverlagerung (vgl. W. L6sER, Im Geiste des Origenes. H. U. von Balthasar
als Interpret der Theologie der Kirchenviter, Frankfurt 1976, 242 ff.) gegentiber
den konziliaren christologischen Verstindniskriterien vorgenommen wird.

21 J. MorLtMANNs «Trinitarische Kreuzestheologie» (Der gekreuzigte Gott,
Miinchen 1972, 222-236) steht ganz in der Linie von Pannenbergs Trinitdtssicht:
Kreuz ist fiir ihn «ein Geschehen zwischen Gott und Gott» (235).



438 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

Gewil, von Ostern her «rechtfertigt sich .... die Bezeichnung Jesu
als ‘Sohn’ als Aussage iiber das Ganze seines Daseinsweges» (348) — aber
eben so, dafl diese Einheit Jesu mit dem Sohn Gottes (auch fiir Jesus
selbst!) eine «verborgene» blieb (333).

Mit dieser Sicht meint P. die « Aporetik der Zweinaturenlehre» um-
schifft zu haben, indem er das vere deus — vere homo ganz vom Oster-
ereignis her sieht; er vermeidet «Zusammensetzungshypothesen» (334);
er vermeidet vor allem die gegeniiber der historisch-kritischen Exegese
immer schwieriger aufrecht zu erhaltende klassische dogmatische Sicht
des gottlichen Wissens des irdischen Jesus, kann er doch fiir den irdischen
Weg Jesu die Gottessohnschaft und die von der traditionellen Dogmatik
daraus postulierte gottliche Allwissenheit «vor-liufig zuriickstellen» und
so relativ «unbeschwert» vom menschlichen SelbstbewuBtsein Jesu aus-
gehen, und das doch wiederum so, da} seine «vor-laufige» Gottlichkeit
nicht preisgegeben wird, gilt doch «von der Auferweckung her riick-
wirkend, dall Jesus als Person in keiner Hinsicht und zu keiner Zeit von
Gott getrennt ist» (140). P. vereinbart das so mit Jesu «menschlich
psychologischem Fortgang» (230), dal er mit P. Althaus sagt: «Jesus
war das, was er ist, ehe er darum wufte» (140) 22,

Ich hoffe, P.s Gedanken nicht verzeichnet zu haben. Der tiefste und
letzte Grund seiner christologischen Schau scheint mir in seiner trinita-
rischen Sicht des Kreuzesereignisses zu liegen 2, Von ihr her wird letzt-
lich verstindlich, warum er einer Christologie wehren will, fiir die «mit
der Inkarnation ... bereits geschehen (ist), was doch ... erst in der Auf-
erstehung Jesu vollendet sein solly» (316). Eine Christologie, fiir die
die Inkarnation «der Fundamentalsatz» ist (109, Anm. 123), kann diesem
Anspruch nicht gerecht werden.

22 Die mit P.s Ansatz ermoglichte «sturmfreie Zone», in der fiir den irdischen
Jesus die Frage nach dem Wissen und SelbstbewuBtsein Jesu «unbelastet» von
dogmatischen Forderungen exegetisch behandelt werden kann, diirfte doch zu
psychologisierend sein, um zu befriedigen. Es scheint mir durchaus nicht aus-
gemacht zu sein, da mit der von Chalkedon herkommenden Formel simul com-
prehensor et viator nicht auch eine geschichtlich denkende Christologie arbeiten
kann. Denn das hier behauptete simul ist ja nur die Anwendung der christologischen
Grundspannung des simul von vere Deus und vere homo auf die Frage des Wissens
Christi. Wird dieses fundamentale simul nicht als Konkurrenzverhiltnis gesehen,
so mull das auch fir das simul comprehensor et viator gelten.

23 Die oft gegen P. erhobene Kritik, das Kreuz komme in seiner Christologie
zu kurz (z. B. A. ScHILsoN - W, Kaspar, Christologie im Prisens, Freiburg 1974,
97-100) ist, falls die hier vorgelegte Interpretation zutrifft, nicht gerechtfertigt.



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 439

3. Aporien der Aporie? — Anfragen und Anregungen

P. ist ein viel zu differenzierter und sorgfiltiger Theologe, um In-
karnation und Ostergeschehen einfach gegeneinander auszuspielen 2%
Er hat klar die Gefahren einer inkarnationszentrierten Christologie auf-
gewiesen. Er hat auch die gegenteilige Gefahr einer einseitig auf das
Osterereignis konzentrierten Christologie gesehen: « Versucht man ... die
Einheit Jesu mit Gott als ein erst in der Auferweckung vollendetes Wer-
den zu deuten, dann gerit leicht aus dem Blick, dafl die Einheit mit
Gott von der ganzen Person Christi, die in eben dieser Einheit ihr Be-
stehen hat, auszusagen ist» (316) 5. Ist P. der hier aufgewiesenen Gefahrin
seinem Entwurf ausreichend begegnet ? Die folgenden zwei Anfragen sollen
darauf hinweisen, dal dies m. E. nicht geniigend der Fall ist.

a) Die erste und fundamentale Schwierigkeit, die m. E. im Ansatz
P.s liegt, ist die folgende: Es ist nicht einsichtig, wie der Ubergang von
der Vertrauenshaltung des irdischen Jesus zur totalen Selbstpreisgabe
im Kreuzestod als menschliches Geschehen aufrecht erhalten werden
kann. Wie ist hier der Schritt von der psychologischen Sicht % von Jesu
menschlichem Vertrauensverhalten zum Vater zur ontologischen Wirk-
lichkeit der trinitarischen Selbsthingabe des Sohnes zu vollziehen? Wird
hier nicht Jesu menschlichem Verhalten ein Sprung zugemutet, der in
seiner Tragweite eben gerade das Menschenunmdégliche ist: eine Ganz-
hingabe an den Vater, ein «nichts fiir sich zuriickbehalten» (347), wie es
dem Menschen schlechthin unméglich ist? Es wird ja wohl kaum geniigen,
diese Hingabe des Kreuzes einfach psychologisch in der Bewihrung des
Vertrauens auch im Scheitern der Sendung (346) zu sehen — eine solche
Bewihrung hdtte nicht den hier geforderten Totalitdtscharakter. Auch

24 Dal dies bereits fiir die Vitertheologie nicht moglich ist, hat J. P. Jossua
(Le salut, Incarnation et mystére pascal, Paris 1968) an Irendus und einigen latei-
nischen Vitern zu zeigen versucht. Dasselbe liee sich bei den griechischen Vitern
nachweisen. Als Beispiel unter vielen die Aussage KYRILLS VON ALEXANDRIEN:
«Vollendet wird nimlich das Geheimnis der Menschwerdung im Blut, wenn es wahr
ist, dal Christus dem Vater gehorsam war bis zum Tod, zum Tod am Kreuz»
(PG 69, c. 628D; vgl. auch PG 76, c. 1208 AB).

25 Vgl. die Ausfithrungen des Nachwortes von 1976, infra, S. 440.

26 Man kann sich bisweilen nicht des Eindrucks erwehren, da3 P.s Christologie
zwischen einem grundsitzlichen theologischen Ansatz (der ja die psychologische
Sicht nicht ausschlieBt, sondern situiert) und Restbestinden einer psychologisie-
renden « Jesusgeschichte» schwankt. Jesu « Vertrauenshaltung» erscheint manchmal
in befremdlicher Ndhe zum liberalen Jesusbild.



440 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

wird man diese Hingabe nicht bereits im bloBen Faktum des Todes Jesu
als eines menschlichen Todes sehen kénnen.

Die hier geforderte Hingabe, mit dem ganzen Gewicht ihrer uni-
versellen Heilsbedeutung, kann keine andere sein als die des Soknes;
das Ja, das hier gesprochen wird, kann nicht das wie immer heroische
Ja eines rein menschlichen BewuBtseins sein, es kann nur das menschlich
gesprochene und menschliche, geschichtlich vollzogene ewige Ja des
Sohnes sein. MuB3 man dies aber von der Kreuzeshingabe sagen, so stellt
sich, gewiB «riickwirkend» von der Bestitigung dieses Ja durch die Auf-
erweckung Jesu her, die Frage, inwieweit bereits der ganze Lebensweg
Jesu der menschlich-geschichtliche Weg des Soknes war, ein Weg, der
sicher erst im Kreuz vollendet ist, der aber schon als ganzer der Gehor-
samsweg des Sohnes war.

Es geht dann fiir die Christologie nicht nur darum, festzustellen,
dafl von Jesu Auferweckung her sein ganzes Leben als das des inkar-
nierten Sohnes bezeichnet und erkannt werden kann, sondern wie damit
auch die Gottmenschlichkeit dieses Weges gedacht oder besser sinnvoll
geglaubt werden kann. Will man dieser Frage nicht aus dem Weg gehen,
so mufl man sich notwendigerweise die Frage nach der Konstitution der
Person Christi stellen.

P. hat selber im Nachwort zur 5. Auflage der «Grundziige» diese
Notwendigkeit festgehalten. In welche Richtung weisen die Ausfiih-
rungen von 1976? Kommt P. zu einer Revalorisierung der Inkarnations-
aussagen? Auf den ersten Blick scheint ‘das so zu sein. Denn er sagt,
es gehe erneut darum, «die Frage nach der inneren Konstitution der
Person Christi durch die Gegenwart Gottes in ihm» (423) zu stellen und
damit «die Geschichte Jesu nun auch als Handeln Gottes zu denkeny,
«Gott als sich in Jesus Christus offenbarend zu denken» (422). Wie dies
durchzufiihren sei, deutet P. nur an: durch ein Neubedenken der Logos-
christologie, und zwar so, dal der Logosbegriff « Thema trinititstheo-
logischer Reflexion im Hinblick auf die inkarnatorische Konstitution
der Person Christi» wird (426). Also doch durch eine Riickkehr zur «von
oben» entwickelten Inkarnationschristologie?

Nein, P. nimmt nichts vom Ansatz der «Grundziige» zuriick 27; die
von ihm als notwendig empfundene Weiterentwicklung soll vielmehr auf
dem Weg einer Radikalisierung seines bisherigen Ansatzes versucht

27 Der Aufsatz Christologie und Theologie, in KuD 21 (1975) 159-175 und
das Nachwort von 1976 bestdtigen dies: « Keine Abkehr von dem in diesem Buche
eingeschlagenen Weg, sondern ein Fortschreiten auf ihm» (415).



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 441

werden. Einzelne Elemente dazu liefern P.s neuere Arbeiten zu dem,
was er eine «eschatologische Ontologie» nennt (426). Nicht eine Riick-
kehr zur altkirchlichen Logos- und Inkarnationschristologie soll die
Losung sein, sondern ein konsequentes Weiterdenken «der eschato-
logischen Logik der Geschichte Jesu von Nazareth» (ebd.). Die Entwick-
lungslinie, die sich in den neueren Arbeiten abzeichnet, scheint mir
freilich eine Losung der oben aufgeworfenen Frage, wie nimlich Jesu
ganzer Weg als gottmenschlicher gedeutet werden kann, nicht gerade
zu erleichtern. Das soll hier (abschlieBend) kurz aufgewiesen werden.

b) Versucht man, den irdischen Weg Jesu als ganzen von seiner
gottmenschlichen Konstitution her, von der Inkarnation her zu deuten,
wird dann nicht die Inkarnation zum «Fundamentalsatz» der Christo-
logie? Ist dann nicht mit der Menschwerdung des Logos bereits «alles
vollendet» (313) 28? Diese Befiirchtung P.s zerstreut sich, sobald man
bedenkt, daB beide, Inkarnations- und Auferstehungsaussagen, Funda-
mentalsitze der Christologie sind; freilich, und das ist entscheidend,
auf verschiedener Ebene. Dall mit der Menschwerdung nicht bereits
«alles vollendet» ist, weill auch die an den chalkedonensischen Kriterien
orientierte Christologie. Sosehr man berechtigterweise die mangelnde
Sicht der Geschichtlichkeit des Weges Jesu in der chalkedonensischen
Christologie beklagen kann, in eznem Punkt wurde sie nie tibersehen: im
Unterschied zwischen irdischer und erhéhter Menschheit Christi. Zwi-
schen Christi irdischem Weg und seiner Auferstehung besteht der nie
aufgegebene Unterschied, daB die irdische Menschheit Jesu diesem Aon,
die erhohte dem kommenden angehort. Was fiir seine Menschheit — und
in seiner Folge fiir alle Menschen und die ganze Schépfung - die Auf-
erweckung Jesu bewirkt, ist nicht einfach die kontinuierliche Vollendung
seines Menschseins. Bei aller Kontinuitidt steht zwischen irdischer und
erhohter Menschheit eine unaufgebbare Diskontinuitit. Aber gerade
deshalb kann man auch nicht umgekehrt, wie P. es tut, die Konstitution
dieser kreatiirlichen Menschheit aus ihrer eschatologischen Vollendung
herleiten und begriinden. Wollte man diese beiden Ebenen ineinander
aufheben, so miite man konsequenterweise auch die gegenseitige Unab-
leitbarkeit jener beiden stafus Christi leugnen, die Paulus (und vielleicht

28 Kommt diese immer wieder ausgesprochene Befiirchtung nicht daher, daf
bei P. im Hintergrund immer die lutherisch-orthodoxe Sicht der Idiomenkommuni-
kation steht, bei der es tatsidchlich problematisch bleiben muB, wie eine a primo
instanti die gottlichen Idiomata besitzende menschliche Natur noch irgendeines
Mehr fiahig sein sollte?



442 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

schon die Tradition vor ihm) mit den Worten oapZ und IIvebpe bezeichnet
(vgl. Rm 1,3 {.).

Die Konstitution der irdischen Existenz des Logos, seine capxwotc,
«dem Fleisch nach Sohn Davids» (Rém 1,3), «geboren aus einer Frau»
(Gal 4,4), bedeutet — im Sinn Chalkedons — die Annahme einer kreatiir-
lichen, menschlichen Existenz, mit dem ganzen Gewicht und der ganzen
Konkretheit der oapf. Was hier cdpf heiBt, was sie ausmacht und konsti-
tuiert, kann von nirgendwo anders her bestimmt werden als von der
Schopfungsordnung, wenn anders Christus «in allem uns gleichgeworden
ist auBer der Siinde» .

Die Inkarnationsaussagen haben daher eine eminent schépfungs-
theologische Bedeutung. Die unaufgebbare Bedeutung Chalkedons liegt
darin, daBl mit dem «unvermischt und ungetrennt» der beiden Naturen
die Positivitit und die bleibende Konsistenz der kreatiirlichen oap¥ fest-
gehalten wird, auch und gerade dort, wo sie zur capé des Logos wird.
Es gibt kein feierlicheres Bekenntnis zur Eigenvollkommenheit der
Schopfung als das Dogma von Chalkedon mit seinem Bekenntnis, daB3
in der hochsten, unaussprechlichen Einigung von géttlicher und mensch-
licher Natur in der Person des Sohnes das Geschopfliche nicht aufgelost,
nicht ins Goéttliche aufgehoben ist, sondern geradezu in seiner Geschopf-
lichkeit uniiberbietbar gefestigt ist. Wenn Gott Mensch wird, dann hat
Gott in endgiiltiger Weise zu seiner Schopfung Ja gesagt.

Jesu Erhéhung und Verherrlichung hat dies nicht aufgelést. Dal3
Jesus zum «lebenspendenden Geist» (1 Kor 15,45) wurde, heit nicht
Aufhebung seiner kreatiirlichen Menschheit, sondern deren eschatolo-
gische Vollendung. Sein «Herrlichkeitsleib» (Phil 3,21) ist immer noch
sein Leib, aber er ist Neuschépfung, Anfang der neuen Schépfung. Gewil3
kann und muf man sagen, daB diese Vollendung erst der letzte Sinn der
Schépfung ist 3%, gewill entscheidet erst die eschatologische Neuschop-
fung iiber den Sinn der Schopfung. Ja man kann sogar mit P. sagen,

29 Man wird auch aus Jesu eigener Verkiindigung die Berufung auf die
Schépfungsordnung nicht iibersehen kénnen, so etwa in der Berufung auf das
&m’&pyic in der Ehefrage (Mt 19, 8): die Ordnung der Ehe wird nicht eschatologisch,
sondern «archeologisch» begriindet, und dafB3 die, die «Christus angezogen habeny,
eins sind in ihm, und dafl da nicht mehr ¢« Mann und Frau gilt» (Gal 3,28), ist weder
die Wiederherstellung des Urzustandes, noch kann man diesen daraus herleiten:
vielmehr ist dies die »aw?) xtiowg (2 Kol 5,17; Gal 6,15).

30 Vgl. Maximus CoNFESsOR, Gnostische Centurien I, 66; PG 90, c. 1108 AB.
Ferner die von H. U. v. BALTHASAR angefithrten Texte in Karl Barth. Darstellung
und Deutung seiner Theologie, Einsiedeln, 1976, 353-367.



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 443

dafl das Eschaton der ontologische Grund fiir die Schépfung ist. Aber
all das ist nur solange wahr, als es nicht den relativen «Eigensinn» der
Schopfung aufhebt 3. Mit der christologischen Formel von Chalkedon
ist als Glaube der Kirche gelehrt, dal auch fiir das Christusmysterium,
und gerade von ihm her, die Unterscheidung der Ebenen von Schépfung
und Eschatologie gewahrt bleibt *2. Nun kann aber nur bei einer solchen
Wahrung der Differenz, gerade im «ungetrennt» der Einheit, echte krea-
tiirliche, geschichtliche Menschlichkeit Jesu gewahrt bleiben, und zu-
gleich diese kreatiirliche Menschheit Jesu als die des Logos gedacht und
geglaubt werden.

Den Weg dazu versperrt sich m. E. P. freilich gerade durch seine
«eschatologische Ontologie», durch die er eine Antwort auf diese Frage
geben will. Denn insofern P. die Wahrheit aller Dinge in ihrem Eschaton
sieht, ihr Wesen von der Eschatologie her begriinden und bestimmen
will, wird eine solche Differenzierung der Ebenen unméglich. Diese
«eschatologische Engfiihrung» des Wirklichkeitsverstindnisses mu3 dazu
fithren, da zwischen Schopfung und Eschatologie letztlich Identitdt
waltet 3. Damit wird aus dem Blick verloren, daB die «in der Erh6hung
Jesu vollzogene eschatologische Weltwende» (409) wirklich das Anbre-
chen des schlechthin unableitbar Newen 3* ist; eines Neuen, das gewil3
nicht ex nihilo ist, sondern Neuschaffung dieser Welt (deren Anfang
Christi « Herrlichkeitsleib» ist), aber so, daBl doch die Differenz zwischen
Schépfung und Neuschépfung gewahrt bleibt.

31 Was BALTHASAR, op. cit., 253-255, als Kritik an Barths «christologischer
Engfiihrung» aufzeigt, gilt, mutatis mutandis, auch von P.s «eschatologischer Eng-
fithrungy.

32 Ich bin mir bewuft, da es in Chalkedon primédr um das «unvermischt-
ungetrennt» von ungeschaffener und geschaffener Natur geht. Aber nur von dieser
fundamentalen Wahrung her wird dann auch die andere haltbar, die des «unge-
mischt und ungetrennt» von Natur und Gnade, von Schépfung und Eschatologie.

33 Vgl. Theologie und Reich Gottes, Giitersloh 1971, 18: «Schépfung und
Eschatologie gehtren zusammen.» Erst durch die Verséhnung in Christus «empfingt
der ganze WeltprozeB seine Struktur und seinen Sinn» (Grundziige, 413); «erst
durch die Auferweckung Jesu (ist) die Schépfung der Welt vollendet worden» (ebd.).
Tritt hier die Spannung von Schépfung und tiberschwenglicher Neuschépfung nicht
zusehr in den Hintergrund?

3+ Tsist bezeichnend, daB P. einen Konflikt zwischen den universalen kosmo-
logischen Vorstellungen in Kol 1,15 ff. und der in Kol 1,18 ausgesagten eschato-
logischen Weltwende in Christus sieht: die Universalitit der ersteren kénne durch
letztere ja nicht iiberboten werden (409). Eine solche Inkohédrenz bestiinde aber
nur dann, wenn nicht unterschieden wird zwischen der Universalitdt der Schopfungs-
mittlerschaft Christi und der eschatologischen Neuschépfung, die nicht minder
universal ist.



444 «Aporie der Zweinaturenlehre»?

Aber nicht nur der Blick fiir das eigentlich Neue der Eschatologie
droht bei dieser «eschatologischen Engfiihrung» verloren zu gehen. Es
mul} auch die Frage offenbleiben, wie bereits Jesu irdischer Weg sinn-
voll als gottmenschlicher geglaubt werden kann. Ist Jesus erst und einzig
von seiner eschatologischen Vollendung her als mit dem Sohn Gottes
identisch zu sehen, dann muf3 Jesu geschichtlicher Weg als unvollendeter
«vorldufig» aus dieser Identitit herausgehalten werden. Hier bleibt P.s
Christologie m. E. in eigenartiger Nihe zu den Kenotikern des 19. Jh.,
die «einem wahrhaft menschlichen Leben Jesu Raum schaffen» wollten 33,
indem sie von seiner Gottlichkeit Abstriche machten; nur sind bei P.
die Vorzeichen umgekehrt gesetzt: die Kenosis wird gewissermalen vom
Ende her gesehen, und nicht in der Inkarnation. Die Voraussetzung ist
freilich dhnlich: gottliche und menschliche Natur werden als Gegensitze
gesehen 36, Wihrend nun die Kenotiker diese Gegensitze durch einen
anfinglichen Verzicht des Logos auf seine gottlichen Eigenschaften iiber-
briickten, kénnen sie nach P. erst eschatologisch versohnt werden. Frei-
lich bleibt dabei die Frage, ob diese Versohnung nicht durch eine Auf-
hebung des Menschlich-Geschopflichen ins Goéttliche geschieht, ob also
nicht eine Art «Kenose des Menschseins» Jesu, die «Selbstpreisgabe»
seiner endlichen « Besonderheit» (vgl. 412) im Kreuz diese eschatologische
Versohnung erméglicht.

Nimmt man hingegen die bereits bei Paulus und Johannes voraus-
gesetzte christologische Struktur an, so wird man die gottmenschliche
Konstitution Jesu sehr wohl von der Inkarnation her betrachten 37, ohne
damit zu verneinen, daB erst Christi Erhohung seine Vollendung bedeutet.

35 F. Loors, op. cit. (Anm. 7), 263.

36 Diese Sicht kennzeichnet P.s Verstindnis der Zweinaturenlehre: Diese sehe
Jesus «als ein Wesen, welches zwei — und zwar entgegengesetzte — Substanzen in
sich trigt und vereinigt» (292). Dies trifft sicher nicht fiir die altkirchliche Christo-
logie zu. Man kann geradezu deren lange Entwicklungsgeschichte als einen langen
Liauterungsprozefl sehen, in dem es darum geht, die Einheit Christi eben nicht als
Einigung von évavtla zu verstehen (wie es etwa Apollinaris tat) : denn damit wiirden
ja gottliche und menschliche Natur als komparable, korrelierbare Gréen gesehen
werden. Wohl am entschiedensten hat in der altkirchlichen Christologie Maximus
einer solchen Sicht gewehrt; vgl. PG 91, ¢.108 CD; J.-M. GARRIGUES, op. cit.
(Anm. 6), bes. 162-167.

37 Wenn P. freilich die in Phil 2,6 ff. vorausgesetzte theologische Struktur
damit beiseiteschiebt, daB hier «die spezifisch christliche Erfahrung vom Verhalten
Gottes auf der Folie der sonst iiblichen Auffassung von Gottes Macht und Herr-
lichkeit zum Ausdruck» gebracht werde (Christologie und Theologie, in KuD 21
[1975] 171), dann stellt sich wieder die Frage, nach welchen Kriterien eine solche
Loslésung der genuin christlichen Aussagen von einer angeblich noch nicht geniigend



«Aporie der Zweinaturenlehre»? 445

GewiB kann und muf man sagen, daB die beiden Ebenen von Schop-
fung und Eschatologie in Gottes eddoxia eins sind; gewil ist es der eine
Gott, der den Menschen «wunderbar geschaffen und noch wunderbarer
erneuert hat», wie die Oration sagt 38, aber diese geheimnisvolle Einheit
der Ebenen in Gottes Ratschlull erlaubt es uns nicht, auch nicht vom
Glauben her, deren Differenz in eine Totalschau aufzuheben. Die Ten-
denz zu einer solchen Totalschau hat sich in P.s neueren Arbeiten zur
Christologie noch akzentuiert, wobei die Ndhe zu Hegel immer deutlicher
wird. Das Gefille einer solchen Totalisierung ist, daBB zuerst Schépfung
und Eschatologie als ein «GesamtprozeB» gesehen werden, in dem das
Besondere beider' Ebenen «eingeebnet» erscheint 3, daBl weiters die
irreduktible Differenz von Natur und Gnade fraglich wird #°, bis schlie(3-
lich in letzter Konsequenz die Differenz von Gott und Welt, Gott und
Mensch zu einem bloBen Moment des Gesamtprozesses von gottlicher
und menschlicher Selbstverwirklichung wird *!.

Steht solche Theologie nicht im Bannkreis eines Denkens, das eine
Absolutheit beansprucht, die menschlichem Denken verwehrt ist? Gerit
solches Denken nicht in bedenkliche Nihe zur Gnosis?

Die Frage, die an ein solches theologisches Denken zu stellen ist,
ist die, ob es bereit ist, sich den Weg weisen zu lassen, den die Glaubens-
iiberlieferung weist. Wer Christus ist, wie wir sein Geheimnis nennen
diirfen, wie wir davon sprechen kénnen — wo anders kénnen wir das
lernen als dort, wo seit ihren Anfingen die Kirche im Geist auf Christi
Geheimnis gehort hat? In diesem Héren hat auch heute die Christologie
ihren Weg zu suchen.

vom Christusereignis geprigten « Folie» vorgenommen wird. Vgl. die Auslegung von
O. Hor1us, Der Christushymnus Philipper 2,6-11 (wunt 17), Tabingen 1976.

38 ¢Deus, qui humanae substantiae dignitatem et mirabiliter condidisti, et
mirabilius reformasti, da, quaesumus, nobis eius divinitatis esse consortes, qui
humanitatis nostrae fieri dignatus est particeps» (Weihnachten, Messe vom Tag,
Tagesgebet).

39 Wieweit in einer solchen «Totalschau» letztlich noch von Eschatologie ge-
sprochen werden kann, wire eigens zu fragen. In P.s Sicht erscheint Eschatologie
so sehr als der «Gesamtsinn der Wirklichkeit», daB das «Siehe, ich mache alles neu»
(Apk 21,5) nicht mehr in seiner radikalen Uberbietung aller Geschichte und Wirk-
lichkeit gesehen wird.

40 P, meint, daB mit seinem «Ansatz bei der Totalitit der Wirklichkeit als
jeweils subjektiv antizipierter Sinntotalitit die Differenz von natiirlicher und iiber-
natiirlich-geschichtlicher Gotteserkenntnis {iberwindbar geworden ist» (Wissen-
schaftstheorie und Theologie, Frankfurt 1973, 316).

41 ¢Die Selbstverwirklichung des Menschen und die Selbstverwirklichung
Gottes sind also identisch; sie vollziehen sich in ein und demselben ProzeB» (Christo-
logie und Theologie, a. a. O., 174).

29



	"Aporie der Zweinaturenlehre"

