Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie
Autor: Good, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PauvL Goop

Vom Schematismus
einer realistischen Erkenntnistheorie*

Die Notwendigkeit, die Frage erneut zu stellen, « Kénnen wir die
Dinge so erkennen wie sie sind?» !, ergibt sich fiir Professor Kiing aus
der Tatsache, daB seit Galilei 2 zwei Weltbilder oder Welterklirungen
unvermittelt nebeneinander laufen. Dieser Theorienpluralismus wird als
Herausforderung empfunden. Als erkenntnistheoretische Antwort wird
nochmals die cartesianische Einheitslosung 3, um Gesichtspunkte von
Husserl sowie um solche eines fundamentalistischen Realismus (J. L. Pol-
lock) erweitert, vorgeschlagen. Schon in dieser Absicht bekundet sich
eine Verkiirzung der anfinglichen Problemsituation: wenn man das
Dilemma natiirliche-wissenschaftliche Erkldrung als cartesianischen Dua-

* Korreferat zu Guido KinNGs «Pouvons-nous connaitre les choses telles
qu’elles sont? L’anticartésianisme contemporain et ses limites», gehalten auf der
Generalversammlung der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft am 20. Fe-
bruar 1977 in Bern.

! In dieser Nummer der Freiburger Zeitschrift fitv Philosophie und Theologie,
Bd. 24 (1977) Nr. 3, S. 397 fi.

2 Nicht erst seit Galilei, sondern schon in der griechischen Antike (und seither
immer) gab es ein Nebeneinander verschiedener Weltdeutungen. Die auf dem
Mythos und die auf dem Logos basierenden Erklirungen liegen ebensoweit aus-
einander (und treten in Konkurrenz zueinander) wie die «natiirlichen» und «wissen-
schaftlichen» nach Galilei.

3 In dieser steht alles auf Bewuftsein. Gott wird als Garant der «mathesis
universalis» bemiiht: er muB3 gewéhrleisten, daB die im Cogitare erreichbare Evi-
denz auch im Bereiche der «res extensae» Giiltigkeit besitzt. M. a. W. dal3 wir uns,
wenn immer wir meinen, die Dinge «klar und deutlich» zu erkennen (regula genera-
lis), nicht tduschen. Auf diese recht kiinstliche Weise hat Descartes die zwei Enden
seines dualistischen Schemas (BewuBtsein-Dinge, Seele-Kérper) wieder zusammen-
gehingt.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 415

lismus deutet, den man ja mit Bestimmtheit zu vermitteln in der Lage
ist, selbst wenn man keinen Gott mehr dafiir in Anspruch nehmen kann,
hat man das gestellte Problem m. E. nicht in seiner ganzen Schirfe
genommen. Man hat ndmlich das als vereinbar und vermittelbar ange-
setzt, was sich in Wirklichkeit als unvergleichbar prisentiert. M. a. W.
man hat schon monistisch und gerade nicht pluralistisch und nicht ge-
schichtlich begonnen.

Um ein Beispiel der Inkommensurabilitit verschiedener Theorien
zu geben, blende ich kurz in die Geschichte der Dynamik zuriick. Im
aristotelischen Erkenntnismodell ist der Bereich sinnlicher Wahrneh-
mung als natiirlich ausgezeichnet. Von den Dingen wird angenommen,
daB ihnen ein Zustand der Ruhe eigen sei, denn meistens sehen wir sie
in Ruhelage an einem bestimmten Ort. Unter diesen Dingen kommt
Bewegung nur durch Krafteinsatz (zur Uberwindung von Reibung) zu-
stande. Als Beispiel, Modell oder Bild von Bewegung dient das Pferd,
das einen Wagen zieht. Im 17. Jahrhundert nun wird das natiirliche
Apriori der ruhenden Koérper ersetzt durch dasjenige kontinuierlicher,
gleichférmiger Bewegung. Als Modell fiir Bewegung kommt nicht mehr
das einen Wagen ziehende Pferd in Frage, sondern werden Experimente
von frei fallenden Kérpern und beschleunigten Geschossen herangezogen.
Newton geht dann dariiber wieder einen Schritt hinaus, wenn er die
Abstraktion eines ohne Krafteinwirkung bewegten Kérpers, der sich mit
gleichbleibender Geschwindigkeit auf einer euklidischen Geraden bewegt,
als Standardfall seiner Bewegungsgesetze annimmt. Bei Einstein schlie3-
lich gewinnt ein universell-relativistisches Bewegungsmodell den Vorrang.

Diese Beispiele * demonstrieren, daB das, was Bewegung ist, nicht
ein fiir allemal feststeht, daB3 jedes dieser Bewegungsmodelle aber den
Anspruch erhebt, Bewegung ontologisch umfassend zu treffen. Man muf}
nicht, um das Phinomen der Bewegung in den Blick zu bekommen, die
aristotelische etwa mit der newtonschen Vorstellung erst verbinden. Man
kann die verschiedenen Paradigmata nicht einmal vergleichen, weil ein
tertium comparationis (Letztinstanz) fehlt, man kann sie nicht gegen-
einander ausspielen, weil man kein endgiiltiges Kriterium der Recht-
fertigung besitzt. Das aber ist genau die geschichiliche Situation, in der
unser Erkennen drinsteht: jeweils nur in konkreten Ausformungen ein
Ganzes (einer Welt) zu reprisentieren.

+ Sie werden von S. TouLMIN in Voraussicht und Verstehen. Ein Versuch iiber
die Ziele der Wissenschaft, Frankfurt a. M. 1968, ausfiihrlicher diskutiert.



416 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

Die «neuere Wissenschaftstheorie» > hat in zahlreichen Fallstudien
die Inkommensurabilititsthese ¢ erhirtet. Die Unvergleichbarkeit beruht
auf unterschiedlichen «Idealen der Naturordnung»’, die in den jewei-
ligen Theorien wirksam sind. Wie sich solche «Ideale» oder « Apriori» in
der Geschichte herausbilden und durchsetzen, miiite eine genetische
Erkenntnisontologie ® erértern. Weder die Erfahrung eines Pluralismus
noch der Gedanke von der Geschichtlichkeit finden aber in einer carte-
sianischen Erkenntnistheorie einen Platz. Sie operiert vielmehr mit der
Konstanz der Vernunftformen und mit pristabilierten Realitdtsbezie-
hungen, um das Erkennen gegeniiber skeptischen und relativistischen
Einwinden abzusichern. Professor Kiing setzt nicht geschichtlich, son-
dern fundamentalistisch im realistischen Einheitssinn an (Ontologie des
Objektivismus). Seine Argumentation liuft folgendermafBen:

Am Anfang stehen zwei Evidenzen, eine Common-sense-Evidenz
(«Die gewohnlichen Dinge, die Tische, die Menschen, die Biume, die
Berge usw., nicht esoterische Entititen wie die ‘Sinnesdaten’ oder die
‘Ideen’ sind die Referenzobjekte ? unserer gewdhnlichen Erkenntnisy

5 Ich ordne unter diesen Begriff vor allem die Arbeiten von Th. S. KusnN,
I. LakaTos, S. TourMmin, P. K. FEYERABEND, N. R. Hanson, K. HUBNER ein,
welche die Wissenschaftstheorie um die Dimension ihrer Geschichte erweitert
haben. Vgl. von mir Hermeneutik und neuere Wissenschaftstheorie (erscheint 1978).

6 Die Inkommensurabilititsthese wird vor allem von ToUuLMIN a. a. O. und
FEYERABEND in Wider den Methodenzwang, Frankfurt a. M. 1976, betont. Was
«natiirlich» ist fiir unsere Erkenntnis, steht gar nicht ein fiir allemal fest, sondern
hdngt von apriorischen Entscheidungen ab, die sich an einem Fall oder Beispiel
(Paradigma) konkretisieren. Dadurch wird erst festgelegt, was ein «Phdnomeny,
was « Wirklichkeit», was eine « Erklirung» usw. ist. Am Farbenbeispiel, das Professor
Kiing auch erwihnt, hat Hans Lipps die Unvergleichbarkeit Newtonscher und
Goethescher Theorie oder wissenschaftlicher und natiirlicher Wissensform demon-
striert in «Goethes Farbenlehre. Ansidtze zu einer Interpretation» im Jahrbuch des
Freien Deutschen Hochstifts 193640, S. 123-138.

7 Der Ausdruck stammt von Toulmin. Feyerabend spricht stattdessen von
«natiirlichen Interpretationens. Die «Ideale der Naturordnung» z. B. Newtons
erstes Bewegungsgesetz, das Trigheitsprinzip, sind «MaBstibe der Rationalitit und
Einsichtigkeit», TouLMIN S. 68.

8 Einen «systematischen» Versuch bietet H. RomMBAcH im Buch Struktur-
ontologie. Eine Phdnomenologie der Freiheit, Freiburg /[Minchen 1971. Vom Sprach-
phinomen her, Heideggers Seins- und Geschichtsdenken aufnehmend, entwickelt
J. LoHMANN in Philosophie und Sprachwissenschaft, Berlin 21975, einen Evolutions-
Ansatz, auf den meine Argumentation gegen den Cartesianismus sich abstiitzt.
Ahnlich hat S. TouLmiN in Human Understanding, Princeton 1972, eine evolutio-
nistische Wissenstheorie vorgeschlagen.

9 Den Ausdruck «Referenzobjekt» hat W. STEGMULLER vom Englischen her
gebildet (vgl. Hauptstromungen der Gegenwarisphilosophie, Bd. I, Stuttgart 1975,
S. 90 Anm. 1), von «reference» = ¢Bedeutung» (in der Terminologie von G. Frege).



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 417

S.402) und eine Kausal-Evidenz (¢Aber es ist auch wahr, daB wir die
uns umgebenden Dinge dank kausaler Relationen, die zwischen diesen
Dingen und unseren Sinnesorganen bestehen, erkennen» S. 403). Erstere
behauptet die direkte!® Erkenntnis der Dinge, letztere weill zwischen«Ding»
und «kognitivem Input» !! zu unterscheiden. Wie das Wort «Input» an-
zeigt, handelt es sich um eine Eingabe seitens der Dinge, um eine Wir-
kung, welche diese auf unsere Organe und durch sie auf unser BewulBt-
sein ausiiben. Was hier genauer vorgeht, soll Husserls Unterscheidung
von «Noesis» und «Noema» klaren. Wir ziehen uns also zuriick ins Reich
des «immanent Gegebenen» (Reduktion) und entdecken im Akt der
«Noesis» einen ichhaften Erlebnisteil und ein «nicht-ichliches» Moment,
aus Versehen von Husserl auch «Sinnesdaten», besser aber «Empfin-
dungen» 2 genannt, die sich nun genau mit dem «kognitiven Input»
decken. Auf der anderen Seite ist das « Noemay der «Sinn» (Frege) 13 oder

«Bedeutung» im Fregeschen Vokabular meint einen physikalischen Gegenstand, ein
Objekt der Wissenschaften (z. B. den Planeten Venus der Astronomie). Offensicht-
lich gebraucht man das Wort «Bedeutung» nicht nur in dieser Weise. Um den
objektivistischen Gebrauch zu markieren, schligt Stegmiiller den technischen Aus-
druck «Referenzobjekt» vor, der gleich zweimal (englisch und deutsch) dasselbe
sagt. Herr Kiing nimmt dieses Glanzstiick wissenschaftlicher Sprachkonstrukte
ohne Bedenken in seine Theorie auf. Bedenklich ist, daB er damit den Eindruck
erweckt, in der gewdhnlichen Wahrnehmung wiirden Tische, Biume, Berge im
physikalischen Sinne erfat. Vgl. dagegen unten Anmerkungen 10, 18 u. 29.

10 Wie diese Direktheit nun konkret zu verstehen ist, wird uns nicht gezeigt.
In Wirklichkeit bleibt auch die sog. natiirliche Erkenntnis kulturkreishaft oder
gemil «kulturellen Einheiten» bestimmt, die durchaus sehr unterschiedlich sein
konnen. Es gibt also nicht eine natiirliche Erkenntnis und Evidenz der Dinge.

11 Die Trennung «Ding» — «kognitiver Input» wiire gegeniiber der ersten
Evidenz zu rechtfertigen. Angesichts der ersten Evidenz geniigt es nicht, diejenige
«kausaler Relationen» wiederum als common sense auszugeben. Wie verhalten sich
dann Evidenz I und Evidenz II zueinander?

12 Die verschiedenen Unterscheidungen scheinen mir eher Verwirrung als Klar-
heit zu stiften. Der «Input» soll etwas Nicht-ichliches, etwas von den Dingen
(kausal) Erwirktes, aber dennoch nicht ¢« Datum» unserer Sinne sein, sondern « Emp-
findungen» (sensations), Wirkungen erlebnis- und gefithlsmaBiger Art (sentiment),
also doch etwas Subjektives. Der Subjektivismus der Empfindungen scheint das
notwendige Korrelat zum Objektivismus der Gegenstdnde zu sein.

13 Wenn man auch mit der von D. FgLLESDAL in « An Introduction to Pheno-
menology for Analytic Philosophers» in R. E. OLsoN/A. M. PauL (eds.): Contem-
porary Philosophy in Scandinavia, Baltimore [London 1972, S. 417429 (vgl. auch
von ihm «Phenomenology» in Handbook of Perception, Vol. I, Chapter 19, S. 377-
386, New York/San Francisco/London 1974) aufgewiesenen Parallele zwischen
Fregeschem «Sinn» und Husserlschem «Noema» einverstanden sein kann, die er-
kenntnistheoretische Gleichsetzung im Ganzen, die W. Stegmiiller suggeriert (Name-
Sinn-Objekt [Bedeutung] von Frege = Noesis-Noema-Objekt von Husserl, S. 93ff.),
verkennt z, B. die Eigenart der phinomenologischen Reduktion und Konstitution.



418 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

die Gegebenheitsweise eines Gegenstandesin der Erkenntnis. Das«Noema»
bildet das «Referenzobjekt» einer derart phdnomenologischen (reduk-
tionistischen) Einstellung, wihrend das «Referenzobjekt» der natiir-
lichen Einstellung (wie zitiert) die Dinge selber sind. Im Reiche imma-
nenter Gegebenheit scheint die Doppelung von unmittelbar Erlebtem |
nicht explizit Erkanntem (= Empfindung) einerseits und nur mittelbar
Gegebenem | dafiir «kognitivy Erkanntem (= Noema) andererseits selber
auf. Identitit von Erleben und Erkennen gibt es nicht. Descartes’ Idee
absoluter Vollkommenheit immanenter Erkenntnis mufl deshalb preis-
gegeben werden. Ein Kontinuititspostulat hilft aber iiber diese Schwierig-
keit hinweg: der Ubergang vom Erleben zum «kognitiven» Erkennen
des «immanent Gegebeneny ist stetig, kontinuierlich.

Durch derartige Reduktion auf die BewuBtseinsimmanenz des
transzendentalen Idealismus verdichtig, muB die Realitit der AuBen-
weltdinge irgendwie gerechtfertigt werden. Dies kann nicht durch einen
deduktiven oder induktiven SchluB und nicht durch logische Konstruk-
tion geschehen. Sich der Common-sense-Evidenz erinnernd, die ja einen
direkten Kontakt mit den realen Dingen gewihrleistet, kann eine Recht-
fertigung der AuBenweltdinge nur in einer Verteidigung dieser Evidenz
bestehen '*. Wie der Richter den Angeklagten bis zum Beweis des Gegen-
teils fiir unschuldig halt, so bleibt die natiirliche Evidenz bis zum Beweis
des Gegenteils intakt. Die Argumente des Skeptizismus (deren SchluB-
satz in einer Negation einer Behauptung des Common-sense besteht)
stellen keine solchen Gegenbeweise dar. Die Rechtfertigung liuft also
auf eine schlichte Aufwertung der sog. natiirlichen Erkenntnis hinaus.

Wie verhalten sich aber Common-sense-Evidenz und Evidenz des
«immanent Gegebenen» zueinander? Die Analyse des «immanent Gege-
benen» (Noema-, Sinnanalyse) ist die Hintergrundsanalyse des normalen
Funktionierens unseres Erkennens im Falle des Common-sense. Er-
kenntnistheorie, welche diese Hintergrundsanalyse leistet, ist « Medizin»

Eine differenziertere, an R. Ingarden orientierte Analyse gibt G. King (1972),
«The World as Noema and as Referent» Journal of the British Society for Pheno-
menology, Vol. 3, No. 1, S. 15-26.

14 Unter diesen Umstdnden mufBl man sich allerdings fragen, wozu der ganze
Aufwand? Die Verlegenheit beziiglich der Dualitit der Evidenzen bekundet sich
auch in der doppelten Verwendung des Wortes «gegeben»: «Le donné immanent
n’est pas le seul ‘donné’. Les choses extérieures elles aussi sont d'une certaine fagon
‘données’: comme je 1'ai souligné plus haut, elles ne sont pas invisibles (ce ne sont
pas des entités théoriques), mais nous les connaissons directement», S. 410s. M. E.
sucht man vergebens eine theorieunabhingige direkte Gegebenheit.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 419

gegen die « Krankheiten» des natiirlichen Erkennens (gleichwie die wissen-
schaftliche Optik uns von optischen Téduschungen befreien kénne).
SchlieBlich driickt sich die Niitzlichkeit der phinomenologischen (reduk-
tionistischen) Analyse der natiirlichen Einstellung auch darin aus, da
sie zwischen gewissen phanomenologischen Aussagen (den «Sinn» unserer
Erfahrung der Realitit betreffend) und gewissen natiirlichen Aussagen
(die Realitdt selber betreffend) eine epistemische Relation 'S entdeckt,
was besagt, daBl Aussagen iiber den «Sinn» prima-facie-Griinde (Griinde
auf den ersten Blick) fiir Aussagen iiber die Realitit darstellen. Wort-
lich: «Der Sinn des Sinnes einer normalen Erfahrung ist derart, daB der
Sinn dieser Erfahrung einen prima-facie-Grund fiir eine Behauptung kon-
stituiert, die das Referenzobjekt derselben Erfahrung betrifft» (S. 412).

Soweit der Argumentationsschematismus der Kiingschen Erkennt-
nistheorie. Ich will zur Hauptsache drei Fragen an sie richten, die sich
vom gleichen Fragehorizont her aufdriangen.

Erstens stellt sich die Frage, fiir wen wurde diese Erkenntnistheorie
ausgedacht, fiir den Naturwissenschaftler, fiir den sog. Geistes- und
Sozialwissenschaftler, fiir den Menschen im Alltag? Oder anders gefragt:
wessen Evkenminispraxis will diese Theorie beschreiben, treffen, nor-
mieren? Der Naturwissenschaftler hat es stets mit Problemen, Modellen,
Theorien zu tun, welche fiir ihn Interpretationen, Deutungen von Wirk-
lichkeit darstellen. Von «kognitivem Input» im Sinne von «Empfin-
dungen», auch von bewuBtseinsimmanentem «Noema» als solchem
(reduktionistischem Sinn) ist bei ihm kaum die Rede. Einer Rechtferti-
gung der Realitit der AuBendinge durch die Common-sense-Evidenz
bedarf er nicht. Die Vorstellung des naiven Realismus, in natiirlicher
Einstellung die Dinge so direkt zu erkennen wie sie sind, macht er gar

15 Die Kennzeichnung des Verhiltnisses zwischen phidnomenologischen und
natiirlichen Begriffen als «epistemische Relation» (¢qui est trés semblable a une
relation d’inférence» S. 412) scheint mir wenig erhellend, weil die epistemische Logik,
also die Logik der Ausdriicke «x weil3, daB», «x glaubt, daB» usw., noch wenig ent-
wickelt ist. Vgl. J. HINTIKKA, Knowledge and Belief, I1thaka 1962; N. RESCHER,
Topics in Philosophical Logic, Dordrecht 1968. — Das Verstindnis des prima-facie-
Argumentes wird dadurch erschwert, daB es von Kiing in zweifachem Sinne ge-
braucht wird: einmal ist die Common-sense-Wahrnehmung selber Grund auf den
ersten Blick fiir die Existenz des physikalischen Gegenstandes, zum andern sind
pPhédnomenologische Begriffe (Noema- oder Sinnbegriffe) Griinde auf den ersten Blick
fiir Realititsbegriffe. Offensichtlich bedeutet « Anblick» im ersten Fall Wahrneh-
mung, im zweiten aber Intuition. In keinem der beiden Fille handelt es sich um
ein einer Ableitung oder einem Schlusse éhnliches Verhéltnis.



420 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

nicht mehr mit. Die Wirklichkeit der Dinge an sich bleibt fiir ihn (wie
das «Ding an sich» fiir Kant) zwar in Geltung, sie ist aber als solche
unerkennbar und deshalb ohne Belang. Sein «Material» des Erkennens
(wenn man so will) sind Informationen, Interpretationen, Hypothesen,
Erklirungen, Theorievorschlige. Theorieunabhingige Fakten, die von
Positivisten noch als letzte Verifikations- oder IFalsifikationsinstanzen
beschworen wurden, gibt es fiir ihn nicht. Theorien werden von Theorien
«geschlagen» oder schlicht «verdriangt», nicht durch «reine» Fakten ein
fiir allemal bestétigt, bewidhrt oder widerlegt 1°. — Auch der Geistes- bzw.
Geschichis- und Sozialwissenschaftler orientiert sich nicht am «immanent
Gegebenen» (reale Innenwelt) und verteidigt auch nicht die Realitit
der AuBenwelt durch eine Aufwertung des Common-sense. Sein «Mate-
rial» sind die geschichtlichen (literarischen, sozialen usw.) Gestaltungen,
Deutungen, Institutionen, also die Weisen, in welchen sich die Menschen
zueinander und zu den Dingen ins Verhdltnis gesetzt haben. Nicht die
abstrakten Enden dieses Verhiltnisses, «Geist» auf der einen, «Natur»
oder «Sozietdt» an sich auf der anderen Seite interessieren ihn oder will
er erkennen, sondern die konkreten historischen Konstellationen. Diese
sind seine Wirklichkeit 7. — SchlieBlich verlduft auch das Alitagserkennen
nicht auf die direkte und problemlose Weise, wie es die Common-sense-
Evidenz uns nahelegen will. Wahrnehmungsanalysen '8 unterstreichen
hinldnglich, daB das sog. natiirliche Erkennen nicht auf einer objekti-
vistischen oder empiristischen Ontologie fest aufruht. Schon auf dieser
Stufe des Erkennens oder des Kontaktes mit den Dingen treffen wir das
Phinomen der Konstitution (von «Sinn») an. Es ist mir also nicht klar
geworden, fiir welche Erkenntnispraxis Professor Kiing seine realistische
Erkenntnisrechtfertigung konzipiert hat.

16 Noch der Falsifikationismus von Karl Popper mufl, wie I. LAKATOS in
«Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher Forschungsprogramme» in
I. LakaTOs | A. MUSGRAVE (Hrsg.), Kritik und Evkenntnisfortschritt, Braunschweig
1974, S. 89-189, aufgezeigt hat, als «naiv» bezeichnet werden.

17 Peter WINcH gibt in Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhdlinis zur
Philosophie, Frankfurt a. M. 1974, eine sprachtheoretische Grundlegung der Sozial-
wissenschaften. «Die Welt ist fiir uns das, was sich uns durch diese Begriffe hin-
durch darbietet. Das heiBt nicht, da unsere Begriffe sich nicht wandeln kénnten;
aber wenn sie das tun, bedeutet es, daB auch unser Begriff der Welt sich gewandelt
hat» (S. 25).

18 Vgl. z. B. M. MERLEAU-PoNTYS Phdnomenologie der Wahrnehmung, Berlin
1966. Schon die einfachsten Beispiele der experimentellen Psychologie wie etwa
die Hasen-Enten-Zeichnung zeigen, da8 Erkennen nicht einfach in der Abbildung
positiver Daten bestehen kann, sondern immer Konstitution, Gestaltung, Organisa-
tion von Wirklichem bedeutet.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 421

Zweitens scheint mir diese Erkenntnistheorie der Komplexitit der
Husserlschen und den Moglichkeiten der Phinomenologie {iberhaupt
nicht geniigend Rechnung zu tragen. Zum Beispiel Probleme der Inten-
tionalitit, der Konstitution, der Reduktion und der Intersubjektivitit
werden gar nicht einmal erwdhnt 1°. Auch gelangt die Moglichkeit, daB
Husserl anfanglich (und anders wieder im Spdtwerk) gegen den Carte-
sianismus angetreten ist, nicht in den Blick. Ich mdéchte dafiir nur ein
Beispiel 2 aus den Logischen Untersuchungen anfithren. Husserl unter-
scheidet dort (wie Kant) zwischen «gegeben» und «gegenstindlichy.
Empfindungen sind zwar gegeben, selber aber nicht gegenstindlich.
Wahrnehmungen dagegen gehen iiber Empfindungen hinaus. Intentio-
naler Gegenstand einer Wahrnehmung ist nicht die Empfindung (der
Innenwelt), sondern ein Ding (der AuBenwelt). In der ersten Auflage
der LU von 1901 nennt Husserl die Wahrnehmung nun an vielen Stellen
eine « Deutung» von Empfindung, was er in der zweiten Auflage von 1913
dann durchwegs zugunsten der Begriffe «Apperzeption» oder «Auffas-
sung» von Empfindung gestrichen hat. Der Ausdruck «Deutung von
Empfindung» zeigte noch, so argumentiert Gerold Prauss im Aufsatz
«Zum Verhiltnis innerer und duBerer Erfahrung bei Husserl», den Uber-
schreitungscharakter der Wahrnehmung an: daf3 iiber die Empfindung
hinaus ein Ding als Gedeutetes gegenstdndlich wird. Indem Husserl in
der zweiten Auflage die Wahrnehmung nur noch als « Apperzeption» und
nicht mehr als «Deutung» versteht, vollzieht er bereits einen wesent-
lichen Schritt zum Cartesianismus hin, dem er in der ersten Fassung,
Ideen von Kant niherkommend, noch widerstanden hatte. Prauss
schreibt: « Wenn unsere Wahrnehmung von vornherein Uberschreitung
von Empfindung und unsere empirische Erkenntnis somit urspriinglich
und unmittelbar dullere Erfahrung von AuBenwelt ist, dann kann diese
dulere Erfahrung nicht — wie Descartes und unter seinem EinfluB auch
Berkeley, Locke und Hume noch meinen — aus innerer Erfahrung, aus
der Erfahrung von Innenwelt der Empfindung abgeleitet sein, die von
ihnen allen als urspriingliche und unmittelbare Erkenntnis aufgefaB3t
wird, Dann mul} aus dieser duBleren Erfahrung als der eigentlich ur-
spriinglichen und unmittelbaren Erkenntnis vielmehr gerade umgekehrt

19 Vgl. dazu KUngs differenzierteren Aufsatz « The Phenomenological Reduc-
tion as Epoche and as Explanation» in The Monist, Vol. 59 No. 1 (1975) 63-80.

20 Ich stiitze mich dabei auf den Aufsatz «Zum Verhiltnis innerer und duBerer
Erfahrung bei Husserl» in Zeitschrift filr philosophische Forschung, Bd. 31, Heft 1
(1977) 79-84, von Gerold Prauss. Siehe auch die dortigen Verweise.



422 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

die innere Erfahrung abgeleitet sein» '. Die Not, die Realitit der AuBen-
welt beweisen zu miissen (Kantisch: das «skandalése» AuBenweltproblem)
resultiert daraus, daB alles auf BewuBtsein im Gegenzug zu Objekten
gesetzt wird. Ich mochte aber auch die Umkehrung, die Gerold Prauss
erwihnt, kritisieren, es sei denn, man meint mit «urspriinglich und un-
mittelbar duBerer Erfahrung» nicht eine naive Common-sense-Evidenz,
sondern nun tatsiachlich «Deutung», ndmlich jenes konstellative Sich-
ins-Verhéltnis-setzen, das sich geschichtlich (und kulturkreishaft) wan-
delt, was ich aber sowohl bei Prauss wie bei Kiing vermisse 2. Wenn
Husserl selber von einer anfinglichen Moglichkeit der Phinomenologie
weiter keinen Gebrauch machte, so wurde sein Cartesianismus zumin-
dest durch die spitere Entwicklung der Phinomenologie bei Heidegger,
Merleau-Ponty u. a. korrigiert, wobei die Korrektur vornehmlich aus
der Erfahrung der Geschichtlichkeit 2 heraus erfolgte.

Drittens dringt sich die Frage auf: Warum werden im Kiingschen
realistischen Erkenntnisprogramm die beiden Weisen des Erkennens

21 A.a.O. S. 81. Diese Meinung teilt auch Kiing, nur daB er Husserls Hin-
wendung zum Cartesianismus selber positiv aufnimmt, um hernach diese wie Des-
cartes Position durch die Common-sense-Auszeichnung «naiv» wieder zu iiber-
winden.

22 Prauss fithrt eine differenziertere Analyse durch, als hier berichtet. Er zeigt,
daB Husserl in der Frage des Vorranges von innerer oder duBlerer Erfahrung bis
zum SchluB unentschieden blieb. «In dieser Hinsicht bezeugt sein groBes erkenntnis-
theoretisches Werk vielmehr wie kein anderes ein Grunddilemma der Erkenntnis-
theorie, niamlich dafB Descartes ihre neuzeitliche Entwicklung nicht nur begriindet,
sondern zugleich auch von Grund auf behindert, indem er sie von vornherein durch
sein unbegriindetes Vorurteil vom angeblichen konstitutionstheoretischen Vorrang
der inneren vor der duBeren Erfahrung belastet, ein Dilemma, das schlieBlich zur
Stagnation der Erkenntnistheorie im 20. Jahrhundert wesentlich beigetragen hat»
(S. 84). Prauss moéchte mit Argumenten von Kant, Husserl und Frege die Erkennt-
nistheorie ¢aus seinem genauen Gegenteil heraus» begriinden, was einen Riickfall
in die andere Einseitigkeit bedeutet. Herr Kiing versucht es mit einer Kombination
von BewuBtseinsimmanenz plus Common-sense-Evidenz. Letztere wird funda-
mentalistisch genommen. M. E. mull man die Vorrang-Frage zuriickweisen und
zeigen, daB Innen und AuBen evolutions- oder strukturtheoretisch dasselbe sind.
Diesen Aufweis kann man an den Sprachformen fithren.

23 Geschichtlichkeit kann am Phinomen der Konstitution deutlich werden:
nach Husserl konstituiert sich Wirklichkeit, Welt im BewuBtsein, in der Reduk-
tion auf BewuBtsein, dessen Gegebenheitsweisen (Noema) machen den «Sinn» der-
selben aus. Er rechnet dabei mit konstanten Strukturen, «Methoden» (Reduktionen)
dieses BewuBtseins. Er setzt nicht radikal geschichtlich an, weil er unterschligt,
dall BewubBtsein selber auch wieder ein konstituiertes ist, bedingt und ermdoglicht
durch die Evolution, als «bewuBtes BewuBtsein» hervorgetrieben aus dem «unbe-
wubBten BewuBtsein», wie Lohmann formuliert.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 423

(natiirliche-phinomenologische,  natiirliche-wissenschaftliche)  nicht
sprachtheoretisch (also semantisch) untersucht? Wohl wird an Freges
Unterscheidung von «Sinn» und «Bedeutung» erinnert 24, aber die reali-
stischen semantischen Theorien, ihre Wahrheitsbegriffe usw. werden
nicht diskutiert 2%, schon gar nicht diese kritisierende Momente der Spit-
philosophie Wittgensteins 26 und der Sprechakttheorie 27 herangezogen.
Die sprachliche Fassung des Problems hitte zumindest die Chance ge-
boten, den BewubBtseinsansatz auf institutionelle, konstitutive 2® und
geschichtliche Gesichtspunkte hin zu unterlaufen. Die erwihnte Frege-
sche Unterscheidung, die eben so nur fiir jenen Logiker mdéglich ist, der
im Sinne der Semiotik ?° eine «kulturelle Einheit», nimlich diejenige
«physikalischer Objekte» (ontologischer Objektivismus), absolut setzt,

2¢ Vgl. G. FreGE, «Uber Sinn und Bedeutung» in Funktion, Begriff, Bedeu-
tung. Finf logische Studien, hrsg. v. G. Parzic, Gottingen 31969, S. 40-65.

25 Eine ausgezeichnete Orientierung dariiber gibt F. v. KUuTscHERA in Sprach-
philosophie, UTB 80, Miinchen 21975, S. 31 ff.

26 Vgl. L. WITTGENSTEIN, Phtlosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M.
1967.

27 Vgl. J. R. SEARLE, Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frank-
furt a. M. 1971. « Die Grundeinheit der sprachlichen Kommunikation ist nicht, wie
allgemein angenommen wurde, das Symbol, das Wort oder der Satz, oder auch
das Symbol-, Wort- oder Satzzeichen, sondern die Produktion oder Hervorbringung
des Symbols oder Wortes oder Satzes im Vollzug des Sprechaktes» (S. 30).

28 ¢ Wihrend Beschreibungen natiirlicher Tatsachen mit Hilfe institutioneller
Tatsachen erklirt werden kénnen, kénnen institutionelle Tatsachen allein mit
Hilfe der ihnen zugrundeliegenden konstitutiven Regeln erklirt werden» (SEARLE
S. 82). Eine solche konstitutive Regel des institutionellen (sprachlichen) Vorgangs
«Geben eines Versprechens» wire z. B., «daB derjenige, der ein Versprechen gibt,
damit eine Verpflichtung itbernimmt» (SEARLE S. 275).

29 Vgl. Umberto Eco, Einfithrung in die Semiotik, UTB 105, Miinchen 1972.
«Wenn man sagt, der Ausdruck |[Abendstern| bezeichne ein bestimmtes groBes und
kugelférmiges physisches ‘Objekt’, das etliche Millionen Meilen von der Erde ent-
fernt durch den Raum fliegt (...), dann miiBte man eigentlich sagen, daB der frag-
liche Ausdruck eine bestimmte entsprechende kulturelle Einheit bezeichnet, auf die
sich der Sprecher bezieht und die er in dieser Beschreibung von der Kultur, in der
er lebt, empfangen hat, ohne jemals die Erfahrung des wirklichen Referens gemacht
zu haben. So weill auch nur der Logiker (...), daB3 dieser Ausdruck dieselbe ‘ Bedeu-
tung’ hat wie der Ausdruck |Morgenstern|. Wer dieses Signifikans hervorbrachte
oder empfing, dachte, daB es zwei verschiedene Dinge seien. Und er hatte recht in
dem Sinne, daB die kulturellen Codes, auf die er Bezug nahm, hier zwei verschiedene
kulturelle Einheiten vorsahen. Sein soziales Leben spielte sich nicht auf der Grund-
lage von Sachen ab, sondern auf der Grundlage von kulturellen Einheiten» (S. 73).
Erst dem Logiker fillt die Welt in «Sinn» und «Bedeutung» auseinander. Die
Semiotik versucht stattdessen, mit den Begriffen « Denotation» und « Konnotation»
die «Welt des Sinnes» als einheitliche zu erfassen. Wenn auch dualistisch in der
Analyse, so ist die Semiotik doch geschichtlich im Ansatz.



424 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

deutet darauf hin, daB die Kiingsche Erkenntnistheorie einem nicht
niher charakterisierten empiristischen Apriori verpflichtet ist. Wie pro-
blematisch die Vermittlung dieses Aprioris mit demjenigen der BewuDBt-
seinsimmanenz ausfillt, sieht man an den Nahtstellen seiner Theorie,
nimlich einerseits am Kontinuititspostulat 3°, das den Ubergang im
BewuBtsein von Erleben zu Erkennen (des Erlebens) garantieren muf,
andererseits an der epistemischen Relation, welche die Dualitdt (innerer)
Sinnbegriff — (duBerer) Realitdtsbegriff iiberbriicken soll 3'. Weil mir
schon die Trennung von «gewissen» phinomenologischen Begriffen (welche
wird uns nicht gesagt), die den «Sinn» unserer Erfahrung der Realitit
betreffen, und «gewissen» natiirlichen Begriffen (sie werden uns wiederum
verschwiegen), welche die Realitit selber betreffen (wie kann es denn
solche auBer in einem naiven Sinne iiberhaupt geben?), weil mir schon
diese Trennung nicht treffend erscheint, vermag ich auch das Grundsein
der prima-facie-Griinde nicht gebiihrend zu wiirdigen. Dieses Griinden
auf den ersten Blick scheint mir ebenso ein Notbehelf oder eine Verlegen-
heitslosung zu sein wie die Verteidigung der Common-sense-Evidenz mit
Hilfe des richterlichen Prinzips, den Angeklagten bis zum Beweis des
Gegenteils fiir unschuldig zu halten, was soviel bedeutet wie: meine
natiirlichen Erkenntnisse bleiben solange giiltig, bis einer das Gegenteil
beweist, was ihm aber nie gelingen diirfte, weil die verschiedenen Er-
kenntnisweisen (Anfangsevidenzen) unvergleichbar sind.

Auf die konsequente, aber recht ungliickliche Zuriickweisung eines
moglichen Handlungsansatzes mit dem Argument, in phinomenologischer
Reduktion lieBen sich Handlungen, menschliche Aktivitidten usw. eben-
falls bestens beschreiben, auch auf die Kritik am dialogisch-intersubjek-
tiven Ansatz in Form der lapidaren Bemerkung, die phinomenologische
Praxis habe gezeigt, daB die menschliche Erfahrung bei den verschie-
denen Individuen von dhnlicher Natur 32 sei, gehe ich nicht weiter ein,

30 ¢Et comme le passage entre le moment ot le donné immanent est vécu,
et le moment ol il est connu d’une fagon explicite est un passage continu, cette
connaissance philosophique peut méme jouir d’'une certitude particuliére» (Kiing
S. 405).

31 Diese Trennung von Sinnbegriff und Wirklichkeitsbegriff entstammt dem
gleichen (naiven) Sprachverstindnis wie die unhaltbare Unterscheidung (in der
positivistischen Wissenschaftstheorie) von Theoriesprache und Beobachtungs-
sprache. Entweder Wirklichkeit ist immer sinndurchsetzt, oder Sinnmomente haben
mit Realitit nie mehr etwas zu tun.

32 Wie kann man sich auf eine solche Konstanzthese, daB die menschliche
Erfahrung bei allen Individuen «de nature semblable» sei, heute noch ohne Ein-



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 425

weil deren jeweiliges Anliegen notgedrungen miBverstanden ist. Einer
Handlungsphilosophie geht es ja darum, BewuBtsein (und Realitdt) als
eine Funktion des Umgangs mit Menschen und Dingen zu begreifen, und
der Dialogansatz betrachtet das Miteinander-Reden 33 als bewuBtseins-
konstitutiv, weil Intersubjektivitit vom solipsistischen Standpunkt 34
aus nie mehr zu beweisen oder zu garantieren ist. Beide Richtungen (in
den verschiedensten Abwandlungen) setzen geschichtlich an, was im er-
kenntnistheoretischen Schematismus von Kiing keine Chance hat.

Zusammenfassend mochte ich sagen, daBB Wissenschaftstheorie, Phd-
nomenologie und Semiotik die Kiingsche «neue Form des cartesianischen
Programms» in Frage stellen oder hinter sich lassen. Die Kritik an diesem
neuen Programm bezieht sich durchwegs darauf, daBl es das Moment der
Geschichte (Evolution) des Erkennens nicht einzubeziehen vermag. In
diesem Punkt ist ihm auch die «genetische Erkenntnistheorie» von Jean
Piaget 35 tiberlegen, welche die soziologische und psychologische Genese
der Begriffe aufzeigt.

schrinkungen verlassen, wo doch z. B. die Kulturanthropologie lingst das Gegen-
teil dokumentiert?

33 Johannes Lohmann setzt BewuBtsein und Realitit als Funktionen des
Miteinander-Redens an: «Es kann ndmlich fiir den unvoreingenommenen Beob-
achter gar kein Zweifel daran sein, daB sowohl das menschliche Zusammenleben
wie auch die seelischen Funktionen des einzelnen Menschen erst an und mit dem
Miteinander-Reden (das wir heute in einer vergewaltigenden ‘Objektivation’ unter
dem Begriff ‘Sprache’ fassen) im Verlaufe der Geschichte zu dem erwachsen sind,
was sie heute sind, so wie noch heute bei jedem Menschen-Kinde das Hineinwachsen
in die Gesellschaft, in die es physisch hineingeboren wird, und die Entfaltung der
seelischen Funktionen, sich, wenn man die Dinge richtig versteht, immer in der
Form eines Sprachen-Lernens vollzieht, und nur so sich vollziehen kann» (LOH-
MANN S. 19).

3 Kiings Standpunkt kann sich der Vorwiirfe «Solipsismus», «Subjektivis-
mus», «Individualismus» nicht erwehren ebensowenig wie des (von ihm zuriick-
gewiesenen) Verdachts, dieses Subjekt als «bloBen Zuschauer» in einem «trans-
zendentalen Kino» zu fassen, ndmlich genau solange nicht, als «(étre) acteur sur
la scéne du monde réel» und «(prendre) pleinement conscience de ce qu'il est»
nicht ineinandergreifen, sondern als zwei differente Einstellungen einander abfolgen.

35 Vgl. J. P1aGeT, Einfiihrung in die genetische Evkenntnistheorie, Frankfurt
a. M. 1973. «Die genetische Erkenntnistheorie versucht, Erkennen, insbesondere
wissenschaftliches Erkennen, durch seine Geschichte, seine Soziogenese und vor
allem die psychologischen Urspriinge der Begriffe und Operationen, auf denen es
beruht, zu erkliren» (S. 7). Demgegeniiber beschreibt eine traditionelle Erkenntnis-
theorie nur eine gegenwirtige Form, macht eine «Momentaufnahme» des Er-
kennens. Professor Kiing stellt die ewiggiiltige Form dar. Dagegen: «Nach meiner
Ansicht bedeutet ein Objekt zu erkennen nicht, es abzubilden, sondern, auf es



426 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

Wenn wir kausal-dualistisch (Evidenz II) ansetzen, dann miissen die
beiden Entititen, um aufeinander einwirken zu kénnen, dimensional von
gleicher Struktur sein. So miissen z. B. Wasser und Stein struktural von
gleicher Art sein, sonst vermdchte Wasser den Stein nicht auszuhéhlen.
Die Dimensionalitit selber ist aber weder Wasser noch Stein in der Ver-
einzelung. Man kann nicht sagen (oder nur in einem naiven ontologischen
Hinblick), Wasser oder Stein seien die Wirklichkeit. Erkenntnis-Wirk-
lichkeit ist das, was beide z. B. ins Verhiltnis zueinander bringt, also
bei diesem Beispiel etwa die chemisch-physikalische Struktur 36. Wenn
nun Dinge kausal auf BewuBtsein einwirken sollen («kognitiver Input»),
dann miissen Dinge und BewuBtsein dimensional gleich liegen. Ganz
unzulissiger Weise wird nun aber die (gemeinsame) Dimension selber
entweder als solche der Dinge (ontologischer Objektivismus) oder als
solche des BewuBtseins (transzendentaler Idealismus) einseitig in An-
spruch genommen. Die Dimension, in der Dinge und BewuBtsein zu-
einander stehen, ist jedoch die Zeit oder die Geschichte 37. Darum bedarf
es einer geschichtlichen oder genetischen Ontologie: «real» sind nicht
Dinge an sich noch BewuBtseinsakte fiir sich, sondern die jeweiligen
Konstellationen von beiden, die sich paradigmatisch an den Sprach-
formen manifestieren.

Der Sprachwissenschaftler Johannes Lohmann hat diesen Gedanken
systematisch ausgefaltet. Ihm geht es darum, «eine Art von ‘koperni-
kanischer Wendung' (im Sinne Kants) herbeizufiihren, in dem Erweis
der Notwendigkeit, nicht mehr wie bisher die Sprache als Ausdruck des
‘Denkens’ (im Sinne des Gedachten und Vorgestellten), sondern vielmehr
umgekehrt das reine ‘Denken’ Descartes’ als eine im Verlaufe der mensch-
lichen Geschichte (die von Anfang an Sprachgeschichte ist) erst nach
und nach sich bildende Ausscheidung, und sozusagen ‘Abfall’ des natiir-
lichen Miteinanderredens der Menschen zu erkldren: Sprache ist zu-
néichst nur eine fiir den Menschen charakteristische besondere Form des
Handelns» 3. In diesem Lohmannschen Sinne, in welchem Sprache nicht

einzuwirken. Es bedeutet, Transformationssysteme zu konstruieren, die sich an
oder mit diesem Objekt ausfithren lassen» (PIAGET S. 23). Piaget arbeitet aber auch
mit einem fragwiirdigen Objektivismus, zu dem auch seine Endziel-Vorstellung
gehort: «Erkenntnis ist also ein System von Transformationen, die allmdhlich
immer addquater werden» (PIAGET S. 23).

36 Allerdings nur gemafB3 dem Paradigma oder der «kulturellen Einheit» mo-
derner Chemie gilt diese Struktur als Dimension kausaler Wirkmoglichkeit.

37 Vgl. M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tubingen 101963.

38 J. LouMaNN, S. 7. Die Position Lohmanns, die ich hier nur andeuten kann,



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 427

wie in den meisten iiblichen Sprachtheorien als «Objekt eines Denkens»
analysiert, sondern als ProzeB menschlicher Ausformung (Denkformen,
Wissensformen, Produktionsformen, Gesellschaftsformen) gedeutet wird,
seheich einesprachgeschichtliche Alternativezum Cartesianismus.Die Frage,
«Konnen wir die Dinge so erkennen wie sie sind?», wird dann derart
mit «Ja» zu beantworten sein, daBl in genetischen Phidnomenanalysen
gezeigt wird, daB die Dinge jeweils das sind, als was (und wie) wir sie zu
einem bestimmten Zeitpunkt erkennen. Das ist nicht naiv und nicht
subjektivistisch zu verstehen. Wenn gilt, dal wir selber und die Welt
das «Gesprichy sind, das wir miteinander fiithren, dann bilden die kultur-
kreishaften Sprach- und Lebensformen die einzige Gemeinsamkeit,
welche eine in dieser geschichtlichen Sicht moégliche « Objektivitit» ver-
biirgt. Ein Pluralismus der Theorien erscheint dann véllig normal. Die
Gefahren eines solchen Relativismus (und Skeptizismus) erweisen sich
aber um vieles geringer als diejenigen dogmatischer Absolutismen, welche
den Fortgang («IFortschritt»?) der Erkenntnis hemmen 3, weil sie ihn
fundamentalistisch von einer Rechtfertigungsinstanz abhdngen lassen.

diskutiere ich im Aufsatz « Die Evolution der Sprache» ausfiihrlich (erscheint dem-
nichst). — Die von Kiing in Anm. 7 erwihnte Etlwas-als-etwas-Struktur des Ver-
stehens, von Heidegger dem «In-der-Welt-sein» iiberhaupt zugesprochen, betont
gerade die Einheit, die Verflechtung, die Riickbezogenheit und nicht das Ausein-
ander von «Etwas» und «als etwas». Indem man die Einheit (objektivistisch) aus-
einander denkt, geht der ganze Witz dieser Struktur gerade verloren. Das «MalB»
einer Interpretation ist nicht der «contact avec un objet», das auBBerhalb der Inter-
pretation liegt. « Objektsein» ist selbst das Produkt einer Interpretation. So verrit
auch noch die Mideutung der Etwas-als-etwas-Struktur ihre einheitliche Wirk-
samkeit.

39 «Das Komplementarititsprinzip von Niels Bohr und die Unbestimmtheits-
relation von Werner Heisenberg sind Ausdriicke dafiir, daB3 die Galilei-Cartesische
Subjekt-Objekt - Spaltung die physikalisch-chemische Forschung in eine Sackgasse
fithrt», M. THURKAUF, «Distanz und Beziehung», NZZ Nr. 30 vom 5./6. Februar
1977, S. 33.



	Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

