
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

Autor: Good, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Good

Vom Schematismus

einer realistischen Erkenntnistheorie*

Die Notwendigkeit, die Frage erneut zu stellen, «Können wir die

Dinge so erkennen wie sie sind »1, ergibt sich für Professor Küng aus
der Tatsache, daß seit Galilei2 zwei Weltbilder oder Welterklärungen
unvermittelt nebeneinander laufen. Dieser Theorienpluralismus wird als

Herausforderung empfunden. Als erkenntnistheoretische Antwort wird
nochmals die cartesianische Einheitslösung 3, um Gesichtspunkte von
Husserl sowie um solche eines fundamentalistischen Realismus (J. L.
Pollock) erweitert, vorgeschlagen. Schon in dieser Absicht bekundet sich
eine Verkürzung der anfänglichen Problemsituation: wenn man das

Dilemma natürliche-wissenschaftliche Erklärung als cartesianischen Dua-

* Korreferat zu Guido Küngs «Pouvons-nous connaître les choses telles
qu'elles sont? L'anticartésianisme contemporain et ses limites», gehalten auf der
Generalversammlung der Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft am 20.
Februar 1977 in Bern.

1 In dieser Nummer der Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie,
Bd. 24 (1977) Nr. 3, S. 397 ff.

2 Nicht erst seit Galilei, sondern schon in der griechischen Antike (und seither
immer) gab es ein Nebeneinander verschiedener Weltdeutungen. Die auf dem
Mythos und die auf dem Logos basierenden Erklärungen liegen ebensoweit
auseinander (und treten in Konkurrenz zueinander) wie die «natürlichen» und
«wissenschaftlichen» nach Galilei.

3 In dieser steht alles auf Bewußtsein. Gott wird als Garant der «mathesis
universalis» bemüht: er muß gewährleisten, daß die im Cogitare erreichbare
Evidenz auch im Bereiche der «res extensae» Gültigkeit besitzt. M. a. W. daß wir uns,
wenn immer wir meinen, die Dinge « klar und deutlich » zu erkennen (régula generalis),

nicht täuschen. Auf diese recht künstliche Weise hat Descartes die zwei Enden
seines dualistischen Schemas (Bewußtsein-Dinge, Seele-Körper) wieder zusammengehängt.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 415

lismus deutet, den man ja mit Bestimmtheit zu vermitteln in der Lage
ist, selbst wenn man keinen Gott mehr dafür in Anspruch nehmen kann,
hat man das gestellte Problem m. E. nicht in seiner ganzen Schärfe

genommen. Man hat nämlich das als vereinbar und vermittelbar
angesetzt, was sich in Wirklichkeit als unvergleichbar präsentiert. M. a. W.

man hat schon monistisch und gerade nicht pluralistisch und nicht
geschichtlich begonnen.

Um ein Beispiel der Inkommensurabilität verschiedener Theorien

zu geben, blende ich kurz in die Geschichte der Dynamik zurück. Im
aristotelischen Erkenntnismodell ist der Bereich sinnlicher Wahrnehmung

als natürlich ausgezeichnet. Von den Dingen wird angenommen,
daß ihnen ein Zustand der Ruhe eigen sei, denn meistens sehen wir sie

in Ruhelage an einem bestimmten Ort. Unter diesen Dingen kommt
Bewegung nur durch Krafteinsatz (zur Überwindung von Reibung)
zustande. Als Beispiel, Modell oder Bild von Bewegung dient das Pferd,
das einen Wagen zieht. Im 17. Jahrhundert nun wird das natürliche

Apriori der ruhenden Körper ersetzt durch dasjenige kontinuierlicher,
gleichförmiger Bewegung. Als Modell für Bewegung kommt nicht mehr
das einen Wagen ziehende Pferd in Frage, sondern werden Experimente
von frei fallenden Körpern und beschleunigten Geschossen herangezogen.
Newton geht dann darüber wieder einen Schritt hinaus, wenn er die

Abstraktion eines ohne Krafteinwirkung bewegten Körpers, der sich mit
gleichbleibender Geschwindigkeit auf einer euklidischen Geraden bewegt,
als Standardfall seiner Bewegungsgesetze annimmt. Bei Einstein schließlich

gewinnt ein universell-relativistisches Bewegungsmodell den Vorrang.
Diese Beispiele4 demonstrieren, daß das, was Bewegung ist, nicht

ein für allemal feststeht, daß jedes dieser Bewegungsmodelle aber den

Anspruch erhebt, Bewegung ontologisch umfassend zu treffen. Man muß

nicht, um das Phänomen der Bewegung in den Blick zu bekommen, die

aristotelische etwa mit der newtonschen Vorstellung erst verbinden. Man
kann die verschiedenen Paradigmata nicht einmal vergleichen, weil ein

tertium comparationis (Letztinstanz) fehlt, man kann sie nicht
gegeneinander ausspielen, weil man kein endgültiges Kriterium der
Rechtfertigung besitzt. Das aber ist genau die geschichtliche Situation, in der

unser Erkennen drinsteht: jeweils nur in konkreten Ausformungen ein
Ganzes (einer Welt) zu repräsentieren.

4 Sie werden von S. Toulmin in Voraussicht und Verstehen. Ein Versuch über
die Ziele der Wissenschaft, Frankfurt a. M. 1968, ausführlicher diskutiert.



416 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

Die «neuere Wissenschaftstheorie»5 hat in zahlreichen Fallstudien
die Inkommensurabilitätsthese 6 erhärtet. Die Unvergleichbarkeit beruht
auf unterschiedlichen «Idealen der Naturordnung»7, die in den jeweiligen

Theorien wirksam sind. Wie sich solche «Ideale» oder «Apriori» in
der Geschichte herausbilden und durchsetzen, müßte eine genetische

Erkenntnisontologie 8 erörtern. Weder die Erfahrung eines Pluralismus
noch der Gedanke von der Geschichtlichkeit finden aber in einer carte-
sianischen Erkenntnistheorie einen Platz. Sie operiert vielmehr mit der
Konstanz der Vernunftformen und mit prästabilierten Realitätsbeziehungen,

um das Erkennen gegenüber skeptischen und relativistischen
Einwänden abzusichern. Professor Küng setzt nicht geschichtlich,
sondern fundamentalistisch im realistischen Einheitssinn an (Ontologie des

Objektivismus). Seine Argumentation läuft folgendermaßen:
Am Anfang stehen zwei Evidenzen, eine Common-sense-Evidenz

(«Die gewöhnlichen Dinge, die Tische, die Menschen, die Bäume, die

Berge usw., nicht esoterische Entitäten wie die 'Sinnesdaten' oder die

'Ideen' sind die Referenzobjekte9 unserer gewöhnlichen Erkenntnis»

5 Ich ordne unter diesen Begrifl vor allem die Arbeiten von Th. S. Kuhn,
I. Lakatos, S. Toulmin, P. K. Feyerabend, N. R. Hanson, K. Hübner ein,
welche die Wissenschaftstheorie um die Dimension ihrer Geschichte erweitert
haben. Vgl. von mir Hermeneutik und neuere Wissenschaftstheorie (erscheint 1978).

6 Die Inkommensurabilitätsthese wird vor allem von Toulmin a. a. O. und
Feyerabend in Wider den Methodenzwang, Frankfurt a. M. 1976, betont. Was
«natürlich» ist für unsere Erkenntnis, steht gar nicht ein für allemal fest, sondern
hängt von apriorischen Entscheidungen ab, die sich an einem Fall oder Beispiel
(Paradigma) konkretisieren. Dadurch wird erst festgelegt, was ein «Phänomen»,
was «Wirklichkeit», was eine « Erklärung » usw. ist. Am Farbenbeispiel, das Professor
Küng auch erwähnt, hat Hans Lipps die Unvergleichbarkeit Newtonscher und
Goethescher Theorie oder wissenschaftlicher und natürlicher Wissensform demonstriert

in «Goethes Farbenlehre. Ansätze zu einer Interpretation» im Jahrbuch des

Freien Deutschen Hochstifts 1936-40, S. 123-138.
7 Der Ausdruck stammt von Toulmin. Feyerabend spricht stattdessen von

«natürlichen Interpretationen». Die «Ideale der Naturordnung», z. B. Newtons
erstes Bewegungsgesetz, das Trägheitsprinzip, sind «Maßstäbe der Rationalität und
Einsichtigkeit», Toulmin S. 68.

8 Einen «systematischen» Versuch bietet H. Rombach im Buch Struktur-
ontologie. Eine Phänomenologie der Freiheit, Freiburg / München 1971. Vom
Sprachphänomen her, Heideggers Seins- und Geschichtsdenken aufnehmend, entwickelt
J. Lohmann in Philosophie und Sprachwissenschaft, Berlin 21975, einen Evolutions-
Ansatz, auf den meine Argumentation gegen den Cartesianismus sich abstützt.
Ähnlich hat S. Toulmin in Human Understanding, Princeton 1972, eine evolutio-
nistische Wissenstheorie vorgeschlagen.

9 Den Ausdruck «Referenzobjekt» hat W. Stegmüller vom Englischen her
gebildet (vgl. Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie, Bd. II, Stuttgart 1975,
S. 90 Anm. 1), von «reference» «Bedeutung» (in der Terminologie von G. Frege).



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 417

S. 402) und eine Kausal-Evidenz («Aber es ist auch wahr, daß wir die

uns umgebenden Dinge dank kausaler Relationen, die zwischen diesen

Dingen und unseren Sinnesorganen bestehen, erkennen» S. 403). Erstere

behauptet die direkte10 Erkenntnis der Dinge, letztere weiß zwischen « Ding »

und «kognitivem Input» 11 zu unterscheiden. Wie das Wort «Input»
anzeigt, handelt es sich um eine Eingabe seitens der Dinge, um eine

Wirkung, welche diese auf unsere Organe und durch sie auf unser Bewußtsein

ausüben. Was hier genauer vorgeht, soll Husserls Unterscheidung
von «Noesis» und «Noema» klären. Wir ziehen uns also zurück ins Reich
des «immanent Gegebenen» (Reduktion) und entdecken im Akt der
«Noesis» einen ichhaften Erlebnisteil und ein «nicht-ichliches» Moment,
aus Versehen von Husserl auch «Sinnesdaten», besser aber
«Empfindungen»12 genannt, die sich nun genau mit dem «kognitiven Input»
decken. Auf der anderen Seite ist das «Noema» der «Sinn» (Frege) 13 oder

«Bedeutung» im Fregeschen Vokabular meint einen physikalischen Gegenstand, ein
Objekt der Wissenschaften (z. B. den Planeten Venus der Astronomie). Offensichtlich

gebraucht man das Wort «Bedeutung» nicht nur in dieser Weise. Um den
objektivistischen Gebrauch zu markieren, schlägt Stegmüller den technischen
Ausdruck «Referenzobjekt» vor, der gleich zweimal (englisch und deutsch) dasselbe

sagt. Herr Küng nimmt dieses Glanzstück wissenschaftlicher Sprachkonstrukte
ohne Bedenken in seine Theorie auf. Bedenklich ist, daß er damit den Eindruck
erweckt, in der gewöhnlichen Wahrnehmung würden Tische, Bäume, Berge im
physikalischen Sinne erfaßt. Vgl. dagegen unten Anmerkungen 10, 18 u. 29.

10 Wie diese Direktheit nun konkret zu verstehen ist, wird uns nicht gezeigt.
In Wirklichkeit bleibt auch die sog. natürliche Erkenntnis kulturkreishaft oder
gemäß «kulturellen Einheiten» bestimmt, die durchaus sehr unterschiedlich sein
können. Es gibt also nicht eine natürliche Erkenntnis und Evidenz der Dinge.

11 Die Trennung «Ding» - «kognitiver Input» wäre gegenüber der ersten
Evidenz zu rechtfertigen. Angesichts der ersten Evidenz genügt es nicht, diejenige
«kausaler Relationen» wiederum als common sense auszugeben. Wie verhalten sich
dann Evidenz I und Evidenz II zueinander?

12 Die verschiedenen Unterscheidungen scheinen mir eher Verwirrung als Klarheit

zu stiften. Der «Input» soll etwas Nicht-ichliches, etwas von den Dingen
(kausal) Erwirktes, aber dennoch nicht «Datum» unserer Sinne sein, sondern
«Empfindungen» (sensations), Wirkungen erlebnis- und gefühlsmäßiger Art (sentiment),
also doch etwas Subjektives. Der Subjektivismus der Empfindungen scheint das

notwendige Korrelat zum Objektivismus der Gegenstände zu sein.
13 Wenn man auch mit der von D. Follesdal in «An Introduction to

Phenomenology for Analytic Philosophers» in R. E. Olson/A. M. Paul (eds.): Contemporary

Philosophy in Scandinavia, Baltimore / London 1972, S. 417^129 (vgl. auch
von ihm «Phenomenology» in Handbook of Perception, Vol. I, Chapter 19, S. 377-
386, New York/San Francisco/London 1974) aufgewiesenen Parallele zwischen
Fregeschem «Sinn» und Husserlschem «Noema» einverstanden sein kann, die
erkenntnistheoretische Gleichsetzung im Ganzen, die W. Stegmüller suggeriert (Name-
Sinn-Objekt [Bedeutung] von Frege Noesis-Noema-Objekt von Husserl, S. 93 ff.),
verkennt z. B. die Eigenart der phänomenologischen Reduktion und Konstitution.



418 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

die Gegebenheitsweise eines Gegenstandes in der Erkenntnis. Das«Noema»

bildet das « Referenzobjekt» einer derart phänomenologischen (reduk-
tionistischen) Einstellung, während das «Referenzobjekt» der natürlichen

Einstellung (wie zitiert) die Dinge selber sind. Im Reiche
immanenter Gegebenheit scheint die Doppelung von unmittelbar Erlebtem /
nicht explizit Erkanntem Empfindung) einerseits und nur mittelbar
Gegebenem / dafür «kognitiv» Erkanntem Noema) andererseits selber

auf. Identität von Erleben und Erkennen gibt es nicht. Descartes' Idee
absoluter Vollkommenheit immanenter Erkenntnis muß deshalb

preisgegeben werden. Ein Kontinuitätspostulat hilft aber über diese Schwierigkeit

hinweg: der Übergang vom Erleben zum «kognitiven» Erkennen
des «immanent Gegebenen» ist stetig, kontinuierlich.

Durch derartige Reduktion auf die Bewußtseinsimmanenz des

transzendentalen Idealismus verdächtig, muß die Realität der
Außenweltdinge irgendwie gerechtfertigt werden. Dies kann nicht durch einen

deduktiven oder induktiven Schluß und nicht durch logische Konstruktion

geschehen. Sich der Common-sense-Evidenz erinnernd, die ja einen

direkten Kontakt mit den realen Dingen gewährleistet, kann eine

Rechtfertigung der Außenweltdinge nur in einer Verteidigung dieser Evidenz
bestehen 14. Wie der Richter den Angeklagten bis zum Beweis des Gegenteils

für unschuldig hält, so bleibt die natürliche Evidenz bis zum Beweis
des Gegenteils intakt. Die Argumente des Skeptizismus (deren Schlußsatz

in einer Negation einer Behauptung des Common-sense besteht)
stellen keine solchen Gegenbeweise dar. Die Rechtfertigung läuft also

auf eine schlichte Aufwertung der sog. natürlichen Erkenntnis hinaus.
Wie verhalten sich aber Common-sense-Evidenz und Evidenz des

«immanent Gegebenen» zueinander? Die Analyse des «immanent
Gegebenen» (Noema-, Sinnanalyse) ist die Hintergrundsanalyse des normalen
Funktionierens unseres Erkennens im Falle des Common-sense.

Erkenntnistheorie, welche diese Hintergrundsanalyse leistet, ist «Medizin»

Eine differenziertere, an R. Ingarden orientierte Analyse gibt G. Küng (1972),
«The World as Noema and as Referent» Journal of the British Society for
Phenomenology, Vol. 3, No. 1, S. 15-26.

14 Unter diesen Umständen muß man sich allerdings fragen, wozu der ganze
Aufwand? Die Verlegenheit bezüglich der Dualität der Evidenzen bekundet sich
auch in der doppelten Verwendung des Wortes «gegeben»: «Le donné immanent
n'est pas le seul 'donné'. Les choses extérieures elles aussi sont d'une certaine façon
'données' : comme je l'ai souligné plus haut, elles ne sont pas invisibles (ce ne sont
pas des entités théoriques), mais nous les connaissons directement», S. 410 s. M. E.
sucht man vergebens eine theorieunabhängige direkte Gegebenheit.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 419

gegen die «Krankheiten» des natürlichen Erkennens (gleichwie die
wissenschaftliche Optik uns von optischen Täuschungen befreien könne).
Schließlich drückt sich die Nützlichkeit der phänomenologischen (reduk-
tionistischen) Analyse der natürlichen Einstellung auch darin aus, daß

sie zwischen gewissen phänomenologischen Aussagen (den «Sinn» unserer

Erfahrung der Realität betreffend) und gewissen natürlichen Aussagen
(die Realität selber betreffend) eine epistemische Relation 15 entdeckt,
was besagt, daß Aussagen über den «Sinn» prima-facie-Gründe (Gründe
auf den ersten Blick) für Aussagen über die Realität darstellen. Wörtlich:

«Der Sinn des Sinnes einer normalen Erfahrung ist derart, daß der
Sinn dieser Erfahrung einen prima-facie-Grund für eine Behauptung
konstituiert, die das Referenzobjekt derselben Erfahrung betrifft» (S. 412).

Soweit der Argumentationsschematismus der Küngschen
Erkenntnistheorie. Ich will zur Hauptsache drei Fragen an sie richten, die sich

vom gleichen Fragehorizont her aufdrängen.

Erstens stellt sich die Frage, für wen wurde diese Erkenntnistheorie

ausgedacht, für den Naturwissenschaftler, für den sog. Geistes- und
Sozialwissenschaftler, für den Menschen im Alltag? Oder anders gefragt:
wessen Erkenntnispraxis will diese Theorie beschreiben, treffen,
normieren Der Naturwissenschaftler hat es stets mit Problemen, Modellen,
Theorien zu tun, welche für ihn Interpretationen, Deutungen von
Wirklichkeit darstellen. Von «kognitivem Input» im Sinne von «Empfindungen»,

auch von bewußtseinsimmanentem «Noema» als solchem

(reduktionistischem Sinn) ist bei ihm kaum die Rede. Einer Rechtfertigung

der Realität der Außendinge durch die Common-sense-Evidenz
bedarf er nicht. Die Vorstellung des naiven Realismus, in natürlicher
Einstellung die Dinge so direkt zu erkennen wie sie sind, macht er gar

15 Die Kennzeichnung des Verhältnisses zwischen phänomenologischen und
natürlichen Begriffen als «epistemische Relation» («qui est très semblable à une
relation d'inférence » S. 412) scheint mir wenig erhellend, weil die epistemische Logik,
also die Logik der Ausdrücke «x weiß, daß», «x glaubt, daß» usw., noch wenig
entwickelt ist. Vgl. J. Hintikka, Knowledge and Belief, Ithaka 1962; N. Rescher,
Topics in Philosophical Logic, Dordrecht 1968. - Das Verständnis des prima-facie-
Argumentes wird dadurch erschwert, daß es von Küng in zweifachem Sinne
gebraucht wird : einmal ist die Common-sense-Wahrnehmung selber Grund auf den
ersten Blick für die Existenz des physikalischen Gegenstandes, zum andern sind
phänomenologische Begriffe (Noema- oder Sinnbegriffe) Gründe auf den ersten Blick
für Realitätsbegriffe. Offensichtlich bedeutet «Anblick» im ersten Fall Wahrnehmung,

im zweiten aber Intuition. In keinem der beiden Fälle handelt es sich um
ein einer Ableitung oder einem Schlüsse ähnliches Verhältnis.



420 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

nicht mehr mit. Die Wirklichkeit der Dinge an sich bleibt für ihn (wie
das «Ding an sich» für Kant) zwar in Geltung, sie ist aber als solche

unerkennbar und deshalb ohne Belang. Sein «Material» des Erkennens

(wenn man so will) sind Informationen, Interpretationen, Hypothesen,
Erklärungen, Theorievorschläge. Theorieunabhängige Fakten, die von
Positivisten noch als letzte Verifikations- oder Falsifikationsinstanzen
beschworen wurden, gibt es für ihn nicht. Theorien werden von Theorien

«geschlagen» oder schlicht «verdrängt», nicht durch «reine» Fakten ein

für allemal bestätigt, bewährt oder widerlegt16. - Auch der Geistes- bzw.
Geschichts- und Sozialwissenschaftler orientiert sich nicht am «immanent
Gegebenen» (reale Innenwelt) und verteidigt auch nicht die Realität
der Außenwelt durch eine Aufwertung des Common-sense. Sein «Material»

sind die geschichtlichen (literarischen, sozialen usw.) Gestaltungen,
Deutungen, Institutionen, also die Weisen, in welchen sich die Menschen

zueinander und zu den Dingen ins Verhältnis gesetzt haben. Nicht die
abstrakten Enden dieses Verhältnisses, «Geist» auf der einen, «Natur»
oder «Sozietät» an sich auf der anderen Seite interessieren ihn oder will
er erkennen, sondern die konkreten historischen Konstellationen. Diese

sind seine Wirklichkeit17. - Schließlich verläuft auch das Alltagserkennen
nicht auf die direkte und problemlose Weise, wie es die Common-sense-

Evidenz uns nahelegen will. Wahrnehmungsanalysen 18 unterstreichen

hinlänglich, daß das sog. natürliche Erkennen nicht auf einer
objektivistischen oder empiristischen Ontologie fest aufruht. Schon auf dieser

Stufe des Erkennens oder des Kontaktes mit den Dingen treffen wir das

Phänomen der Konstitution (von «Sinn») an. Es ist mir also nicht klar
geworden, für welche Erkenntnispraxis Professor Küng seine realistische

Erkenntnisrechtfertigung konzipiert hat.

16 Noch der Falsifikationismus von Karl Popper muß, wie I. Lakatos in
«Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher Forschungsprogramme» in
I. Lakatos/A. Musgrave (Hrsg.), Kritik und Erkenntnisfortschritt, Braunschweig
1974, S. 89-189, aufgezeigt hat, als «naiv» bezeichnet werden.

17 Peter Winch gibt in Die Idee der Sozialwissenschaft und ihr Verhältnis zur
Philosophie, Frankfurt a. M. 1974, eine sprachtheoretische Grundlegung der
Sozialwissenschaften. «Die Welt ist für uns das, was sich uns durch diese Begriffe
hindurch darbietet. Das heißt nicht, daß unsere Begriffe sich nicht wandeln könnten;
aber wenn sie das tun, bedeutet es, daß auch unser Begriff der Welt sich gewandelt
hat» (S. 25).

18 Vgl. z. B. M. Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin
1966. Schon die einfachsten Beispiele der experimentellen Psychologie wie etwa
die Hasen-Enten-Zeichnung zeigen, daß Erkennen nicht einfach in der Abbildung
positiver Daten bestehen kann, sondern immer Konstitution, Gestaltung, Organisation

von Wirklichem bedeutet.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 421

Zweitens scheint mir diese Erkenntnistheorie der Komplexität der

Husserlschen und den Möglichkeiten der Phänomenologie überhaupt
nicht genügend Rechnung zu tragen. Zum Beispiel Probleme der Inten-
tionalität, der Konstitution, der Reduktion und der Intersubjektivität
werden gar nicht einmal erwähnt19. Auch gelangt die Möglichkeit, daß

Husserl anfänglich (und anders wieder im Spätwerk) gegen den Carte-
sianismus angetreten ist, nicht in den Blick. Ich möchte dafür nur ein

Beispiel20 aus den Logischen Untersuchungen anführen. Husserl
unterscheidet dort (wie Kant) zwischen «gegeben» und «gegenständlich».

Empfindungen sind zwar gegeben, selber aber nicht gegenständlich.
Wahrnehmungen dagegen gehen über Empfindungen hinaus. Intentio-
naler Gegenstand einer Wahrnehmung ist nicht die Empfindung (der

Innenwelt), sondern ein Ding (der Außenwelt). In der ersten Auflage
der LU von 1901 nennt Husserl die Wahrnehmung nun an vielen Stellen
eine «Deutung» von Empfindung, was er in der zweiten Auflage von 1913

dann durchwegs zugunsten der Begriffe «Apperzeption» oder «Auffassung»

von Empfindung gestrichen hat. Der Ausdruck «Deutung von
Empfindung» zeigte noch, so argumentiert Gerold Prauss im Aufsatz
«Zum Verhältnis innerer und äußerer Erfahrung bei Husserl», den

Überschreitungscharakter der Wahrnehmung an: daß über die Empfindung
hinaus ein Ding als Gedeutetes gegenständlich wird. Indem Husserl in
der zweiten Auflage die Wahrnehmung nur noch als «Apperzeption» und
nicht mehr als «Deutung» versteht, vollzieht er bereits einen wesentlichen

Schritt zum Cartesianismus hin, dem er in der ersten Fassung,
Ideen von Kant näherkommend, noch widerstanden hatte. Prauss

schreibt: «Wenn unsere Wahrnehmung von vornherein Überschreitung
von Empfindung und unsere empirische Erkenntnis somit ursprünglich
und unmittelbar äußere Erfahrung von Außenwelt ist, dann kann diese

äußere Erfahrung nicht - wie Descartes und unter seinem Einfluß auch

Berkeley, Locke und Hume noch meinen - aus innerer Erfahrung, aus
der Erfahrung von Innenwelt der Empfindung abgeleitet sein, die von
ihnen allen als ursprüngliche und unmittelbare Erkenntnis aufgefaßt
wird. Dann muß aus dieser äußeren Erfahrung als der eigentlich
ursprünglichen und unmittelbaren Erkenntnis vielmehr gerade umgekehrt

19 Vgl. dazu Küngs differenzierteren Aufsatz «The Phenomenological Reduction

as Epoche and as Explanation» in The Monist, Vol. 59 No. 1 (1975) 63-80.
20 Ich stütze mich dabei auf den Aufsatz «Zum Verhältnis innerer und äußerer

Erfahrung bei Husserl» in Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 31, Heft 1

(1977) 79-84, von Gerold Prauss. Siehe auch die dortigen Verweise.



422 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

die innere Erfahrung abgeleitet sein»21. Die Not, die Realität der Außenwelt

beweisen zu müssen (Kantisch : das «skandalöse» Außenweltproblem)
resultiert daraus, daß alles auf Bewußtsein im Gegenzug zu Objekten
gesetzt wird. Ich möchte aber auch die Umkehrung, die Gerold Prauss

erwähnt, kritisieren, es sei denn, man meint mit «ursprünglich und
unmittelbar äußerer Erfahrung» nicht eine naive Common-sense-Evidenz,
sondern nun tatsächlich «Deutung», nämlich jenes konstellative Sich-

ins-Verhältnis-setzen, das sich geschichtlich (und kulturkreishaft) wandelt,

was ich aber sowohl bei Prauss wie bei Küng vermisse 22. Wenn
Husserl selber von einer anfänglichen Möglichkeit der Phänomenologie
weiter keinen Gebrauch machte, so wurde sein Cartesianismus zumindest

durch die spätere Entwicklung der Phänomenologie bei Heidegger,
Merleau-Ponty u. a. korrigiert, wobei die Korrektur vornehmlich aus
der Erfahrung der Geschichtlichkeit23 heraus erfolgte.

Drittens drängt sich die Frage auf: Warum werden im Küngschen
realistischen Erkenntnisprogramm die beiden Weisen des Erkennens

21 A. a. O. S. 81. Diese Meinung teilt auch Küng, nur daß er Husserls
Hinwendung zum Cartesianismus selber positiv aufnimmt, um hernach diese wie
Descartes Position durch die Common-sense-Auszeichnung «naiv» wieder zu
überwinden.

22 Prauss führt eine differenziertere Analyse durch, als hier berichtet. Er zeigt,
daß Husserl in der Frage des Vorranges von innerer oder äußerer Erfahrung bis
zum Schluß unentschieden blieb. « In dieser Hinsicht bezeugt sein großes
erkenntnistheoretisches Werk vielmehr wie kein anderes ein Grunddilemma der Erkenntnistheorie,

nämlich daß Descartes ihre neuzeitliche Entwicklung nicht nur begründet,
sondern zugleich auch von Grund auf behindert, indem er sie von vornherein durch
sein unbegründetes Vorurteil vom angeblichen konstitutionstheoretischen Vorrang
der inneren vor der äußeren Erfahrung belastet, ein Dilemma, das schließlich zur
Stagnation der Erkenntnistheorie im 20. Jahrhundert wesentlich beigetragen hat»
(S. 84). Prauss möchte mit Argumenten von Kant, Husserl und Frege die
Erkenntnistheorie «aus seinem genauen Gegenteil heraus» begründen, was einen Rückfall
in die andere Einseitigkeit bedeutet. Herr Küng versucht es mit einer Kombination
von Bewußtseinsimmanenz plus Common-sense-Evidenz. Letztere wird
fundamentalistisch genommen. M. E. muß man die Vorrang-Frage zurückweisen und
zeigen, daß Innen und Außen evolutions- oder strukturtheoretisch dasselbe sind.
Diesen Aufweis kann man an den Sprachformen führen.

23 Geschichtlichkeit kann am Phänomen der Konstitution deutlich werden:
nach Husserl konstituiert sich Wirklichkeit, Welt im Bewußtsein, in der Reduktion

auf Bewußtsein, dessen Gegebenheitsweisen (Noema) machen den «Sinn»
derselben aus. Er rechnet dabei mit konstanten Strukturen, «Methoden» (Reduktionen)
dieses Bewußtseins. Er setzt nicht radikal geschichtlich an, weil er unterschlägt,
daß Bewußtsein selber auch wieder ein konstituiertes ist, bedingt und ermöglicht
durch die Evolution, als «bewußtes Bewußtsein» hervorgetrieben aus dem
«unbewußten Bewußtsein», wie Lohmann formuliert.



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 423

(natürliche-phänomenologische, natürliche-wissenschaftliche) nicht
sprachtheoretisch (also semantisch) untersucht? Wohl wird an Freges

Unterscheidung von «Sinn» und «Bedeutung» erinnert24, aber die
realistischen semantischen Theorien, ihre Wahrheitsbegriffe usw. werden
nicht diskutiert25, schon gar nicht diese kritisierende Momente der
Spätphilosophie Wittgensteins 26 und der Sprechakttheorie 27 herangezogen.
Die sprachliche Fassung des Problems hätte zumindest die Chance

geboten, den Bewußtseinsansatz auf institutionelle, konstitutive 28 und
geschichtliche Gesichtspunkte hin zu unterlaufen. Die erwähnte Frege-
sche Unterscheidung, die eben so nur für jenen Logiker möglich ist, der
im Sinne der Semiotik 29 eine «kulturelle Einheit», nämlich diejenige
«physikalischer Objekte» (ontologischer Objektivismus), absolut setzt,

24 Vgl. G. Frege, «Uber Sinn und Bedeutung» in Funktion, Begriff, Bedeutung.

Fünf logische Studien, hrsg. v. G. Patzig, Göttingen 31969, S. 40-65.
25 Eine ausgezeichnete Orientierung darüber gibt F. v. Kutschera in

Sprachphilosophie, UTB 80, München 21975, S. 31 ff.
26 Vgl. L. Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a. M.

1967.
27 Vgl. J. R. Searle, Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt

a. M. 1971. «Die Grundeinheit der sprachlichen Kommunikation ist nicht, wie
allgemein angenommen wurde, das Symbol, das Wort oder der Satz, oder auch
das Symbol-, Wort- oder Satzzeichen, sondern die Produktion oder Hervorbringung
des Symbols oder Wortes oder Satzes im Vollzug des Sprechaktes» (S. 30).

28 «Während Beschreibungen natürlicher Tatsachen mit Hilfe institutioneller
Tatsachen erklärt werden können, können institutionelle Tatsachen allein mit
Hilfe der ihnen zugrundeliegenden konstitutiven Regeln erklärt werden» (Searle
S. 82). Eine solche konstitutive Regel des institutionellen (sprachlichen) Vorgangs
«Geben eines Versprechens» wäre z. B., «daß derjenige, der ein Versprechen gibt,
damit eine Verpflichtung übernimmt» (Searle S. 275).

29 Vgl. Umberto Eco, Einführung in die Semiotik, UTB 105, München 1972.
«Wenn man sagt, der Ausdruck /Abendstern/ bezeichne ein bestimmtes großes und
kugelförmiges physisches 'Objekt', das etliche Millionen Meilen von der Erde
entfernt durch den Raum fliegt dann müßte man eigentlich sagen, daß der fragliche

Ausdruck eine bestimmte entsprechende kulturelle Einheit bezeichnet, auf die
sich der Sprecher bezieht und die er in dieser Beschreibung von der Kultur, in der
er lebt, empfangen hat, ohne jemals die Erfahrung des wirklichen Referens gemacht
zu haben. So weiß auch nur der Logiker daß dieser Ausdruck dieselbe 'Bedeutung'

hat wie der Ausdruck /Morgenstern/. Wer dieses Signifikans hervorbrachte
oder empfing, dachte, daß es zwei verschiedene Dinge seien. Und er hatte recht in
dem Sinne, daß die kulturellen Codes, auf die er Bezug nahm, hier zwei verschiedene
kulturelle Einheiten vorsahen. Sein soziales Leben spielte sich nicht auf der Grundlage

von Sachen ab, sondern auf der Grundlage von kulturellen Einheiten» (S. 73).
Erst dem Logiker fällt die Welt in «Sinn» und «Bedeutung» auseinander. Die
Semiotik versucht stattdessen, mit den Begriffen «Denotation» und «Konnotation»
die «Welt des Sinnes» als einheitliche zu erfassen. Wenn auch dualistisch in der
Analyse, so ist die Semiotik doch geschichtlich im Ansatz.



424 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

deutet darauf hin, daß die Küngsche Erkenntnistheorie einem nicht
näher charakterisierten empiristischen Apriori verpflichtet ist. Wie
problematisch die Vermittlung dieses Aprioris mit demjenigen der
Bewußtseinsimmanenz ausfällt, sieht man an den Nahtstellen seiner Theorie,
nämlich einerseits am Kontinuitätspostulat30, das den Übergang im
Bewußtsein von Erleben zu Erkennen (des Erlebens) garantieren muß,
andererseits an der epistemischen Relation, welche die Dualität (innerer)
Sinnbegriff - (äußerer) Realitätsbegriff überbrücken soll31. Weil mir
schon die Trennung von « gewissen » phänomenologischen Begriffen (welche
wird uns nicht gesagt), die den «Sinn» unserer Erfahrung der Realität
betreffen, und «gewissen» natürlichen Begriffen (sie werden uns wiederum

verschwiegen), welche die Realität selber betreffen (wie kann es denn
solche außer in einem naiven Sinne überhaupt geben?), weil mir schon

diese Trennung nicht treffend erscheint, vermag ich auch das Grundsein
der prima-facie-Gründe nicht gebührend zu würdigen. Dieses Gründen
auf den ersten Blick scheint mir ebenso ein Notbehelf oder eine

Verlegenheitslösung zu sein wie die Verteidigung der Common-sense-Evidenz mit
Hilfe des richterlichen Prinzips, den Angeklagten bis zum Beweis des

Gegenteils für unschuldig zu halten, was soviel bedeutet wie: meine

natürlichen Erkenntnisse bleiben solange gültig, bis einer das Gegenteil
beweist, was ihm aber nie gelingen dürfte, weil die verschiedenen
Erkenntnisweisen (Anfangsevidenzen) unvergleichbar sind.

Auf die konsequente, aber recht unglückliche Zurückweisung eines

möglichen Handlungsansatzes mit dem Argument, in phänomenologischer
Reduktion ließen sich Handlungen, menschliche Aktivitäten usw. ebenfalls

bestens beschreiben, auch auf die Kritik am dialogisch-intersubjektiven

Ansatz in Form der lapidaren Bemerkung, die phänomenologische
Praxis habe gezeigt, daß die menschliche Erfahrung bei den verschiedenen

Individuen von ähnlicher Natur32 sei, gehe ich nicht weiter ein,

30 «Et comme le passage entre le moment où le donné immanent est vécu,
et le moment où il est connu d'une façon explicite est un passage continu, cette
connaissance philosophique peut même jouir d'une certitude particulière» (Küng
S. 405).

31 Diese Trennung von Sinnbegriff und Wirklichkeitsbegriff entstammt dem
gleichen (naiven) Sprachverständnis wie die unhaltbare Unterscheidung (in der
positivistischen Wissenschaftstheorie) von Theoriesprache und Beobachtungssprache.

Entweder Wirklichkeit ist immer sinndurchsetzt, oder Sinnmomente haben
mit Realität nie mehr etwas zu tun.

32 Wie kann man sich auf eine solche Konstanzthese, daß die menschliche
Erfahrung bei allen Individuen «de nature semblable» sei, heute noch ohne Ein-



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 425

weil deren jeweiliges Anliegen notgedrungen mißverstanden ist. Einer
Handlungsphilosophie geht es ja darum, Bewußtsein (und Realität) als

eine Funktion des Umgangs mit Menschen und Dingen zu begreifen, und
der Dialogansatz betrachtet das Miteinander-Reden33 als bewußtseins-

konstitutiv, weil Intersubjektivität vom solipsistischen Standpunkt34
aus nie mehr zu beweisen oder zu garantieren ist. Beide Richtungen (in
den verschiedensten Abwandlungen) setzen geschichtlich an, was im
erkenntnistheoretischen Schematismus von Küng keine Chance hat.

Zusammenfassend möchte ich sagen, daß Wissenschaftstheorie,

Phänomenologie und Semiotik die Küngsche «neue Form des cartesianischen

Programms» in Frage stellen oder hinter sich lassen. Die Kritik an diesem

neuen Programm bezieht sich durchwegs darauf, daß es das Moment der
Geschichte (Evolution) des Erkennens nicht einzubeziehen vermag. In
diesem Punkt ist ihm auch die «genetische Erkenntnistheorie» von Jean

Piaget35 überlegen, welche die soziologische und psychologische Genese

der Begriffe aufzeigt.

schränkungen verlassen, wo doch z. B. die Kulturanthropologie längst das Gegenteil

dokumentiert?
33 Johannes Lohmann setzt Bewußtsein und Realität als Funktionen des

Miteinander-Redens an: «Es kann nämlich für den unvoreingenommenen
Beobachter gar kein Zweifel daran sein, daß sowohl das menschliche Zusammenleben
wie auch die seelischen Funktionen des einzelnen Menschen erst an und mit dem
Miteinander-Reden (das wir heute in einer vergewaltigenden 'Objektivation' unter
dem Begriff 'Sprache' fassen) im Verlaufe der Geschichte zu dem erwachsen sind,
was sie heute sind, so wie noch heute bei jedem Menschen-Kinde das Hineinwachsen
in die Gesellschaft, in die es physisch hineingeboren wird, und die Entfaltung der
seelischen Funktionen, sich, wenn man die Dinge richtig versteht, immer in der
Form eines Sprachen-Lernens vollzieht, und nur so sich vollziehen kann»
(Lohmann S. 19).

34 Küngs Standpunkt kann sich der Vorwürfe «Solipsismus», «Subjektivismus»,

«Individualismus» nicht erwehren ebensowenig wie des (von ihm
zurückgewiesenen) Verdachts, dieses Subjekt als «bloßen Zuschauer» in einem
«transzendentalen Kino» zu fassen, nämlich genau solange nicht, als «(être) acteur sur
la scène du monde réel» und «(prendre) pleinement conscience de ce qu'il est»
nicht ineinandergreifen, sondern als zwei différente Einstellungen einander abfolgen.

35 Vgl. J. Piaget, Einführung in die genetische Erkenntnistheorie, Frankfurt
a. M. 1973. «Die genetische Erkenntnistheorie versucht, Erkennen, insbesondere
wissenschaftliches Erkennen, durch seine Geschichte, seine Soziogenese und vor
allem die psychologischen Ursprünge der Begriffe und Operationen, auf denen es

beruht, zu erklären» (S. 7). Demgegenüber beschreibt eine traditionelle Erkenntnistheorie

nur eine gegenwärtige Form, macht eine «Momentaufnahme» des
Erkennens. Professor Küng stellt die ewiggültige Form dar. Dagegen: «Nach meiner
Ansicht bedeutet ein Objekt zu erkennen nicht, es abzubilden, sondern, auf es



426 Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

Wenn wir kausal-dualistisch (Evidenz II) ansetzen, dann müssen die

beiden Entitäten, um aufeinander einwirken zu können, dimensional von
gleicher Struktur sein. So müssen z. B. Wasser und Stein struktural von
gleicher Art sein, sonst vermöchte Wasser den Stein nicht auszuhöhlen.

Die Dimensionalität selber ist aber weder Wasser noch Stein in der

Vereinzelung. Man kann nicht sagen (oder nur in einem naiven ontologischen

Hinblick), Wasser oder Stein seien die Wirklichkeit. Erkenntnis-Wirklichkeit

ist das, was beide z. B. ins Verhältnis zueinander bringt, also

bei diesem Beispiel etwa die chemisch-physikalische Struktur36. Wenn

nun Dinge kausal auf Bewußtsein einwirken sollen («kognitiver Input»),
dann müssen Dinge und Bewußtsein dimensional gleich liegen. Ganz

unzulässiger Weise wird nun aber die (gemeinsame) Dimension selber

entweder als solche der Dinge (ontologischer Objektivismus) oder als

solche des Bewußtseins (transzendentaler Idealismus) einseitig in
Anspruch genommen. Die Dimension, in der Dinge und Bewußtsein
zueinander stehen, ist jedoch die Zeit oder die Geschichte37. Darum bedarf

es einer geschichtlichen oder genetischen Ontologie: «real» sind nicht
Dinge an sich noch Bewußtseinsakte für sich, sondern die jeweiligen
Konstellationen von beiden, die sich paradigmatisch an den Sprachformen

manifestieren.
Der Sprachwissenschaftler Johannes Lohmann hat diesen Gedanken

systematisch ausgefaltet. Ihm geht es darum, «eine Art von 'koperni-
kanischer Wendung' (im Sinne Kants) herbeizuführen, in dem Erweis
der Notwendigkeit, nicht mehr wie bisher die Sprache als Ausdruck des

'Denkens' (im Sinne des Gedachten und Vorgestellten), sondern vielmehr
umgekehrt das reine 'Denken' Descartes' als eine im Verlaufe der menschlichen

Geschichte (die von Anfang an Sprachgeschichte ist) erst nach

und nach sich bildende Ausscheidung, und sozusagen 'Abfall' des natürlichen

Miteinanderredens der Menschen zu erklären: Sprache ist
zunächst nur eine für den Menschen charakteristische besondere Form des

Handelns»38. In diesem Lohmannschen Sinne, in welchem Sprache nicht

einzuwirken. Es bedeutet, Transformationssysteme zu konstruieren, die sich an
oder mit diesem Objekt ausführen lassen» (Piaget S. 23). Piaget arbeitet aber auch
mit einem fragwürdigen Objektivismus, zu dem auch seine Endziel-Vorstellung
gehört: «Erkenntnis ist also ein System von Transformationen, die allmählich
immer adäquater werden» (Piaget S. 23).

36 Allerdings nur gemäß dem Paradigma oder der «kulturellen Einheit»
moderner Chemie gilt diese Struktur als Dimension kausaler Wirkmöglichkeit.

37 Vgl. M. Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen 101963.
38 J. Lohmann, S. 7. Die Position Lohmanns, die ich hier nur andeuten kann,



Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie 427

wie in den meisten üblichen Sprachtheorien als «Objekt eines Denkens»

analysiert, sondern als Prozeß menschlicher Ausformung (Denkformen,
Wissensformen, Produktionsformen, Gesellschaftsformen) gedeutet wird,
sehe ich eine sprachgeschichtliche A Iternative zum Cartesianismus. Die Frage,
«Können wir die Dinge so erkennen wie sie sind?», wird dann derart
mit «Ja» zu beantworten sein, daß in genetischen Phänomenanalysen

gezeigt wird, daß die Dinge jeweils das sind, als was (und wie) wir sie zu
einem bestimmten Zeitpunkt erkennen. Das ist nicht naiv und nicht
subjektivistisch zu verstehen. Wenn gilt, daß wir selber und die Welt
das «Gespräch» sind, das wir miteinander führen, dann bilden die kultur-
kreishaften Sprach- und Lebensformen die einzige Gemeinsamkeit,
welche eine in dieser geschichtlichen Sicht mögliche «Objektivität»
verbürgt. Ein Pluralismus der Theorien erscheint dann völlig normal. Die
Gefahren eines solchen Relativismus (und Skeptizismus) erweisen sich
aber um vieles geringer als diejenigen dogmatischer Absolutismen, welche
den Fortgang («Fortschritt»?) der Erkenntnis hemmen39, weil sie ihn
fundamentalistisch von einer Rechtfertigungsinstanz abhängen lassen.

diskutiere ich im Aufsatz «Die Evolution der Sprache» ausführlich (erscheint
demnächst). - Die von Küng in Anm. 7 erwähnte Etwas-als-etwas-Struklur des Ver-
stehens, von Heidegger dem « In-der-Welt-sein » überhaupt zugesprochen, betont
gerade die Einheit, die Verflechtung, die Rückbezogenheit und nicht das Auseinander

von «Etwas» und «als etwas». Indem man die Einheit (objektivistisch)
auseinander denkt, geht der ganze Witz dieser Struktur gerade verloren. Das «Maß»
einer Interpretation ist nicht der «contact avec un objet», das außerhalb der
Interpretation liegt. «Objektsein» ist selbst das Produkt einer Interpretation. So verrät
auch noch die Mißdeutung der Etwas-als-etwas-Struktur ihre einheitliche
Wirksamkeit.

39 «Das Komplementaritätsprinzip von Niels Bohr und die Unbestimmtheitsrelation

von Werner Heisenberg sind Ausdrücke dafür, daß die Galilei-Cartesische
Subjekt-Objekt-Spaltung die physikalisch-chemische Forschung in eine Sackgasse
führt», M. Thürkauf, «Distanz und Beziehung», NZZ Nr. 30 vom S./6. Februar
1977, S. 33.


	Vom Schematismus einer realistischen Erkenntnistheorie

