Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: Pouvons-nous connaitre les choses telles qu'elles sont?
Autor: King, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761336

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Guipo KNG

Pouvons-nous connaitre les choses
telles qu’elles sont ?

L’anticartésianisme contemporain et ses limites *

1. APERGU HISTORIQUE:
PRESENTATION TRES SCHEMATISEE DE QUELQUES «LIGNES DE FORCE»

1.1 Le probléme posé par la «nouvelle sciencey de Galilée

«Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ?», cette ques-
tion épistémologique s’est posée avec une urgence particuliére dés I'arri-
vée de la «nouvelle science» de Galilée. Car c’est elle surtout qui a brisé
I"unité de la vision du monde typifiée par Aristote et qui a créé un déca-
lage entre l'image scientifique et 1'image manifeste du monde. Pour
reprendre 1’exemple classique de Bertrand Russell *: aujourd’hui nous
possédons deux conceptions, apparemment incompatibles, de notre table
de bureau: a) Nous voyons un objet solide, brun, lourd etc., b) La science
nous dit que c’est un nuage incolore d’électrons, protons etc. qui contient
surtout du vide. A laquelle des deux conceptions faut-il se fier? Ce n’est
pas la une question purement académique, mais une question d’impor-
tance vitale; car 'image scientifique est aussi celle d'un mécanisme imper-
sonnel qui semble ne plus laisser de place a la liberté humaine.

* Conférence présentée lors de 1’Assemblée générale de la Société Suisse de
Philosophie, le 20 février 1977 a4 Berne.

1 B. RussgLL, Problémes de Philosophie, Petite Bibliothéque Payot no. 79,
Paris 1965.

26



398 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont?

1.2 Le cartésianisme de la philosophie moderne

Descartes a donné une premiere réponse a ce probléme posé par la
nouvelle science, et sa réponse est restée exemplaire: aujourd’hui encore
les positions s’articulent en fonction de leur réaction a Descartes. La
solution cartésienne est ingénieuse, elle affirme qu’en ce qui concerne
la nature physique on peut se fier a I'image scientifique, mais que 1’dme,
notre conscience, est un domaine a part qui échappe a cette science. Des-
cartes pose donc un dualisme radical entre I'dme et la corps, et pour établir
ce dualisme il introduit un argument qui n’est pas si facile a réfuter. Il
constate que la conscience, le cogito, existe indubitablement, tandis qu’il
est concevable qu’en réalité les corps n’existent pas. Selon Descartes il
n'y a donc pas de lien nécessaire entre la notion de conscience et la notion
de corps, I'unité de I’ame et du corps est purement factuelle (contingente).
Il s’ensuit de cette conception que le monde extérieur n’est pas donné
d’une fagon immédiate, mais que son existence doit étre prouvée par
une inférence a partir du donné immédiat de la conscience.

Cette réponse cartésienne au probléme de la science a dominé toute
I'histoire de la philosophie moderne, elle est a la base des vues des empi-
ristes tout autant que de celles des rationalistes. On s’est surtout pré-
occupé des difficultés d'une telle inférence de l'existence du monde, et
finalement on a méme proposé des solutions idéalistes qui prétendent
que I'immanence se suffit & elle-méme et que le postulat d'un monde
extérieur indépendant est superflu, voire méme absurde.

Cette problématique cartésienne était encore présente au début de
la philosophie contemporaine. On en trouve des traces méme chez Hus-
serl, malgré le fait que ce philosophe, aprés avoir proposé une phénomé-
nologie purement noétique des actes de conscience, soit arrivé a une con-
ception qui inclut aussi une analyse minutieuse des choses. Car pour finir
Husserl reconnait les choses seulement en tant que noémes, a la facon
d’un idéalisme transcendantal 2. De méme, ce cartésianisme était présent
au début de la philosophie des sciences, par exemple chez Mach, Helm-
holtz, Russell et Carnap, qui essayaient tous de fonder la science sur une
base phénoménaliste.

2 A mon avis, I'idéalisme de Husserl est dfi & un manque de clarté concernant
les notions sémantiques de sens et de référence, notamment a I’absence de la distinc-
tion entre pole noématique et objet de référence. Cf. G. KUNG, « The phenomenologi-
cal reduction as epoche and as explication», The Monist 59 (1975) 63-80, spéciale-
ment p. 68.



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 399

1.3 L’anticartésianisme de la philosophie contemporaine

Mais le fait qu’on se libére progressivement de ce schéeme conceptuel,
hérité de Descartes, est peut-étre le trait le plus fondamental de la philo-
sophie contemporaine, le trait qui la distingue de la philosophie moderne.
Rappelons a ce sujet quelques faits de I'histoire contemporaine.

1.31 L’anthropologie anti-dualiste de la philosophie analytique

L’attaque la plus spéctaculaire contre le dualisme cartésien a été
portée par le livre célebre de Gilbert Ryle, The Concept of Mind (1949),
ou ce dualisme est critiqué au nom d’une analyse wittgensteinienne du
langage: Ryle y voit un mythe dfi 2 une méprise catégoriale (category
mistake). Une deuxiéme influence trés puissante contre le dualisme en
anthropologie est le développement de la cybernétique qui a favorisé un
renouveau de la thése matérialiste selon laquelle les processus physiques
et les processus cérébraux sont identiques3. Mais il faut noter qu'il
s’agit 1a d’une nouvelle sorte de matérialisme, car en général on ne croit
plus qu’'une explication purement mécaniste suffise. En fait, on admet
que la physique contemporaine est incapable d’expliquer d'une maniére
satisfaisante les processus psychiques et on fait appel 4 une science de
la nature future, qui serait essentiellement plus riche. Il faut donc bien
se garder d’assimiler cette tendance & un matérialisme vulgaire.

1.32 Le physicalisme pragmatique et véaliste de la philosophie des sciences

Dans la philosophie des sciences, c’est déja depuis les années 30
qu’on a commencé a se libérer du phénoménalisme cartésien. Ce sont les
philosophes du Cercle de Vienne qui ont le mérite d’avoir effectué ce
changement. Le programme d'un systéme de constitution (Aufbau)
construit sur une base phénoménaliste s’étant avéré trop difficile a
réaliser, Carnap s’est rallié a la position de Otto Neurath* affirmant que

3 A. M. TuriNG, «Computing machinery and intelligence», Mind 59 (1950)
433-460; H. Fe1cL, The «Mental» and the « Physical». The Essay and a Postscript,
University of Minnesota Press 1967 (premiére publication dans Minnesota Studies of
the Philosephy of Science vol. 2, 1958); J. J. C. SMaArT, Philosophy and Scientific
Realism, London: Routledge 1963; D. M. ARMSTRONG, A Matevialist Theory of
Mind, London: Routledge 1968.

*+ O. NEUrATH, «Physikalismus», Scientia (Milano) 50 (1931) 297-303; O.
NEeurATH, «Physicalism: The philosophy of the Viennese Circle», The Monist



400 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ?

les énoncés protocollaires (Protokollsitze) des scientifiques, c’est-a-dire
les énoncés de base avec lesquels les scientifiques décrivent leurs obser-
vations expérimentales, sont formulés dans un langage qui parle de
choses physiques et non pas d’impressions phénoménales.

Cette adoption du physicalisme signifie en méme temps ’'abandon
de l'idéal cartésien de la certitude scientifique. A la place de I'image de
Descartes, qui avait congu la science comme un édifice bati sur le rocher
inébranlable d'un donné immédiat, on préfére aujourd’hui la métaphore
de Neurath selon laquelle la science est plutét un navire flottant qui se
trouve en reconstruction permanente et oul aucune partie ne peut pré-
tendre avec certitude d’étre irremplagable. On a abandonné ce que Wil-
frid Sellars a appelé «le mythe du donné» 3, avec ses critéres absolutistes,
et on les a remplacés par des critéres pragmatiques. Il est a souligner,
cependant, que cet abandon de I'idéal d'une certitude inébranlable n’a
pas mené au scepticisme. Au contraire, puisque cet abandon était da a
I’échec du phénoménalisme, il signifie en méme temps une reprise de
confiance dans notre capacité de pouvoir atteindre le réel. Ce n’est donc
plus l'instrumentalisme d’'un Mach, mais ce qu’on appelle le «réalisme
scientifique» qui prédomine aujourd’hui dans la philosophie des sciences.

1.33 L’action humaine devient le théme principal de la philosophie con-
temporaine

L’abandon du dualisme cartésien et le retour au réalisme acquiérent
une force particuliére du fait que toutes les tendances et toutes les disci-
plines de la philosophie contemporaine se rendent de plus en plus compte

41 (1931) 618-623; R. CArRNAP, «Einheitswissenschaft auf physischer Basis», Er-
kenninis 1 (1930) 77; R. CARNAP, «Die physikalische Sprache als Universalsprache
der Wissenschafty, Evkenninis 2 (1931) 432-465.

5 W. SELLARS, « Empiricism and the philosophy of mind», dans Sellars Science,
Perception and Reality, London: Routledge 1963, cf. p. 140 (premiére publication
dans Minnesota Studies, in the Philosophy of Science vol. 1, 1956: réimprimé aussi
dans R. M. CuisuoLM et R. J. SwaRTz, eds., Empirical Knowledge. Readings from
Contemporary Sources, Englewood Cliffs: Prentice-Hall 1973). — Dans les discussions
récentes, la conception cartésienne (selon laquelle toute connaissance est fondée
dans une connaissance intuitive d’'un donné immédiat) est appelée «fondationnismen
(foundationalism). Cf. N. RESCHER, The Coherence Theory of Truth, Oxford: Clarendon
Press 1973, p. 317. Cette terminologie semble avoir été inspirée par A. QUINTON:
«The foundations of knowledge», publié pour la premiére fois dans B. WiLLiams
et A. MONTEFIORE, eds., British Analytical Philosophy, London: Routledge 1966,
et réimprimé dans CHISHOLM et SwarTtz 1973; Quinton emploie 1a le terme ‘the
doctrine of foundations’.



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 401

qu’elles ont besoin d'une théorie compréhensive de I'action humaine °.
L’analyse de l'action humaine est devenue le théme central auquel
aboutissent toutes les autres investigations, et aujourd’hui c’est elle qui
occupe la place principale, place qu’on avait accordée jadis a 1’analyse
de la conscience. On insiste sur le fait qu'une vue solipsiste de la conscience
est absurde, car on ne peut comprendre la conscience humaine sans son
conditionnement socio-culturel. On ne peut décrire ’homme sans parler
des institutions sociales, dont les langues fournissent 1'exemple le plus
fondamental. En effet, que serait une pensée humaine sans langue et
sans son enracinement dans la pratique quotidienne?

Mais du point de vue d'une épistémologie réaliste, I'importance
accordée a l'activité socio-culturelle de I'’homme est ambivalente. D'un
c6té c’est un argument puissant pour une conception réaliste de I'interac-
tion des hommes dans le monde; mais d’autre part le fait du conditionne-
ment socio-culturel de la pensée humaine peut soulever en méme temps
de graves doutes concernant l'objectivité de notre connaissance des
choses. C’est surtout dans I’herméneutique que ce deuxiéme aspect a
suscité une forte tendance a un relativisme sceptique 7.

2. PRISE DE POSITION SYSTEMATIQUE

2.7 Questions

De fait ’anticartésianisme contemporain pose toute une série de
problémes, dont les trois suivants sont peut-étre les plus fondamentaux.

2.11 Comment peut-on maintenir qu'on ait une connaissance directe
des choses du monde extérieur et constater en méme temps qu'on n’en

¢ Cf. R.].BERNSTEIN, Praxis and Action. Contemporary Philosophies of
Human Activity, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 1971, qui montre
la convergence des traditions marxistes, existentialistes, pragmatistes et analyti-
ques. — Il est & noter qu’en logique et en linguistique il y a eu aussi un élargissement
progressif de 'intérét: de la syntaxe a la sémantique, et aujourd’hui de la séman-
tique a la pragmatique.

7 Contre cette tendance sceptique j'aimerais relever avec D. CARR, «Inter-
pretation und Evidenz», Freiburgey Zeitschvift fiilv Philosophie und Theologie 23
(1976) 253-268, spécialement p. 262 s., que la relativité de la compréhension a une
limite; que dans la formule herméneutique «etwas als etwas verstehen» on ne doit
pas oublier le premier «etwas» La notion de «Verstehen» elle-méme perdrait tout
son sens si nous n'étions pas en contact avec un objet qui est le point de référence
(et dans ce sens une mesure) de notre interprétation.



402 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ?

a pas une évidence certaine? Est-ce qu'une connaissance directe ne serait
pas nécessairement une connaissance indubitable?

2.12 L’abandon du dualisme cartésien semble entrainer avec lui I’aban-
don du projet d’une épistémologie qui prend son point de départ dans
I'immanence transcendantale. De fait on nous propose, par exemple,
d’opter pour une épistémologie naturaliste (cf. Quine: «Epistemology
naturalized» ®) ou de prendre la pratique sociale comme critére de vérité
(la formule marxiste). Mais une telle épistémologie peut-elle vraiment
justifier la validité de nos connaissances? Les objections classiques
contre le psychologisme ne valent-elles pas tout aussi bien contre des
explications physicalistes et sociologistes?

2.13 Et si c’est vrai que nous avons une connaissance directe des
choses, ne devrait-il pas étre facile de décider si c’est I'image scientifique
ou I'image manifeste qui dit la vérité sur la réalité? Mais cette question
fait toujours difficulté. Pourquoi? Et comment pourrait-on essayer de
la résoudre?

2.2 Eléments d'une épistémologie réaliste

Je ne peux pas donner une «réponse a tout». Comme c’est toujours
le cas en philosophie, les problémes sont trop complexes pour cela. Mais
il me semble qu’on peut indiquer en gros la direction dans laquelle il faut
chercher des solutions.

2.21 11 faut distinguer entre «donné immanent» et «objet de réfévence»

Ce sont les choses ordinaires, les tables, les hommes, les arbres, les
montagnes etc., et non pas des entités ésotériques telles que les «donnés
de sens» ou les «idées» qui sont les objets de référence de nos connais-
sances ordinaires °. Les philosophes contemporains ont raison d’insister
la-dessus, c’est-a-dire de respecter 1'évidence du «common sense». Mais

8 Akten des 14. Internationalen Kongresses filr Philosophie. Wien 2.-9. Sep-
tember 1968, vol. 6 (Vienne: Herder 1971), 87-103; réimprimé dans CHISHOLM et
Swartz 1973.

9 Que dans la perception notre intention est dirigée vers les choses physiques
et non pas vers des «données de sens» se manifeste entre autres dans le fait que dans
la partie de I’espace qui nous est proche (proximal part of space; Nahraum) les pro-
priétés spatiales des choses nous apparaissent constantes, méme quand nous nous
déplagons par rapport a ces choses (phenomenal size constancy). Cf. K. Marc-
Wocau: «Some remarks on perceptual space», conférence donnée aux Entretiens de



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 403

il est vrai aussi que nous connaissons les choses qui nous entourent grace
a des relations causales entre ces choses et nos organes de sensation. Il
s’ensuit de 1a qu'il faut maintenir en méme temps deux affirmations:
a) que nous connaissons «directement» les choses du monde extérieur, et
b) qu’il y a une distinction a faire entre ces choses elles-mémes et ce qu'on
pourrait appeler le «input cognitif» qu’elles produisent (ou plutét:
qu’elles contribuent & produire) en nous.

Cet «input cognitif», on peut 'appeler un «donné immanent». Mais,
si on veut maintenir que nous connaissons directement les choses exté-
rieures, il faut dissocier cette notion de «donné» de la notion d'«objet de
référence». Mais si un donné immanent n’est pas un objet de référence,
qu’est-ce qu'il est alors? Dans quel sens est-il encore un donné? Regar-
dons donc de plus prés de quoi il s’agit et ce qu'on peut trouver dans
I'immanence de la conscience.

En suivant les analyses de Husserl, on peut distinguer deux sortes
de donnés immanents: a) le noélique, c’est-a-dire notre Evleben, le flux
de vie que nous sommes réellement (le noétique est donc quelque chose
de réel); b) le noématique, c’est-a-dire le sens qui se constitue grice au
caractére intentionnel de notre vie (en tant que sens, en tant qu’objet-
intentionnel-comme-tel de la vie noétique, le noéme est quelque chose de
non-réel). Dans le noétique, dans notre flux de vie, Husserl distingue
deux aspects différents: a) ce qui est acte du sujet et b) ce qui ne provient
pas du moi, ce qui est (d’apres 'expression de Husserl) «ichfremd», et
non pas «ichlichn» 0,

Du point de vue réaliste, c’est surtout ce deuxiéme aspect noétique
qui est le «input» produit en nous par le contact perceptif avec les choses
extérieures. Husserl lui-méme le dénote par les termes ‘données des
sens’ (Sinnesdaten) et ‘sensations’ (Empfindungen). Mais le terme
‘sensation’ est meilleur, parce qu'en réalisant que c’est un substantif
verbal on peut comprendre qu'il ne s’agit 1a pas de 1'objet de la perception
(p. ex. la chaleur de I'’eau de mon bain), mais bien de la sensation produite
par cet objet (p. ex. le sentiment de se-sentir-chaud). Nous vivons cette
sensation. Et en tant que nous la vivons actuellement, elle est «donnéey,
c’est-a-dire «vraiment présente», mais elle n’est pas l'objet de référence
de la perception.

I'Institut International de Philosophie le 12-16 septembre 1976 & Berne; J. J. GiB-
SON, The Senses Consideved As Perceptual Systems, Boston: Houghton Mifflin 1966.

10 E, HusseERL, Briefe an Roman Ingardem. Phaenomenologica, vol. 25, La
Haye: Nijhoff 1968, p. 131.



404 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ?

Le noeme, I'objet-intentionnel-en-tant-que-tel, n'est pas I'objet de
référence non plus. Ce point est difficile 4 saisir 4 cause de 'ambiguité du
mot ‘objet’. Ceux qui connaissent Frege peuvent se rappeler la différence
entre sens et référence: le noéme appartient au niveau du sens . Mais
on peut aussi expliquer la différence en faisant directement appel a
I'expérience. On peut constater, par exemple, que ce n’est pas la méme
chose que d’examiner un crayon et d’examiner le noéme d'un crayon.
Dans le premier cas nous sommes dans l'attitude naturelle et c’est sur
la chose elle-méme, sur le crayon, que se fixe notre regard. Il se peut que
notre perception soit d’abord floue, mais alors nous nous efforgons de la
rendre plus nette, d’obtenir une vision optimale du crayon. Dans le
deuxiéme cas nous sommes dans l'attitude phénoménologique et nous
voulons décrire aussi exactement que possible comment nous voyons ce
crayon. Si notre perception du crayon est floue, il ne s’agit pas de la
changer et de la rendre nette, mais au contraire, il s’agit de décrire
exactement ce que c’est qu'une perception floue d'un crayon. L’attitude
phénoménologique qui a le noéme comme objet de référence n’'est donc
pas l'attitude naturelle, mais une attitude de réflexion.

Dans l'attitude naturelle, c’est le crayon lui-méme qui est 'objet de
référence, mais cela n’empéche pas que déja dans cette attitude-la le
noéme, le crayon-exactement-tel-qu’il-est-donné-a-ce-moment, soit d'une
certaine fagon «présent». La preuve en est que nous pouvons nous sou-
venir de ce noéme et que de fait nous pouvons passer a I'attitude phéno-
ménologique et donner une description de ce noé¢me. Si quelqu’'un nous
demande comment exactement le crayon nous est donné, nous pouvons
répondre. Donc dans l'attitude naturelle le noéme est présent, mais il
n’est pas 'objet de référence, il n’est pas le terminus ad quem de notre
intention.

Quelles sont les conséquences de cette analyse pour une épistémo-
logie cartésienne ?

11 D, FoLLESDAL, ¢«Husserl’s notion of noema», Journal of Philosophy 66
(1969) 680-687. — Concernant l'influence que la sémantique de Frege a exercée sur
Husserl cf. mon article cité dans la note 2. — A voir aussi BARRY SMmITH, «Frege and
Husserl: the ontology of reference», Journal of the British Society for Phenomenology
vol. 9 (1978) (A paraitre). Cet auteur a le mérite d’insister, entre autres, sur le fait
que les noémes ont la propriété curieuse qu’il est impossible en principe d’en avoir
une connaissance directe (cf. mes explications sous 2.22).



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 405

2.22 La certitude spécifique du donné immanent

Lorsque nous demandons si le projet cartésien d'une épistémologie
qui prend son point de départ dans I'immanence est encore possible, il
faut d’abord déterminer dans quel sens un statut privilégié de I'immanent
peut étre maintenu.

Nous avons vu a) qu’il y a un donné immanent, b) qu'’il nous est
présent, mais c) qu'il n’est pas 'objet de référence de la connaissance or-
dinaire. Tandis que les deux premiéres affirmations parlent en faveur du
maintien d'un certain cartésianisme, la troisi¢tme affirmation indique la
difficulté fondamentale d'une telle position. Cette difficulté peut se for-
muler de fagon suivante: ou bien le donné immanent est présent d’'une
fagon immédiate, mais alors il est vécu et il n’est pas connu d’une fagon
explicite; ou bien le donné immanent devient 1'objet de référence d’'une
réflexion cognitive, mais alors il n’est plus présent d’une fagon immédiate.
Il ne peut y avoir identité entre le moment ou le donné immanent est
vécu et le moment out ce donné est objet d'une connaissance explicite.
On doit donc abandonner I'idée de la perfection absolue de la connaissance
immanente.

Mais la situation n'est pas sans espoir, puisque d’autre part nous
constatons qu'une réflexion philosophique sur le donné immanent est
possible. Et comme le passage entre le moment ol le donné immanent est
vécu, et le moment ou il est connu d’une fagon explicite, est un passage
continu, cette connaissance philosophique peut méme jouir d'une certi-
tude particuliere. Certes, cette certitude n’est pas absolue comme 'avait
pensé Descartes, mais, dans un certain sens au moins, elle est plus grande
que la certitude de notre connaissance naturelle des choses extérieures.
Cela est exemplifié par le fait que 'affirmation «Il y a maintenant un
crayon sur la table» est plus risquée (nous pourrions p. ex. étre victime
d’'une illusion, d'une hallucination) que l'affirmation phénoménologique
«I1 m’apparait maintenant qu'il y a un crayon sur la table».

2.23 Réfutation des objections soulevées au nom d'ume philosophie de la
praxis

Mais qu’en est-il des objections soulevées contre une épistémologie
cartésienne au nom d'une philosophie de la praxis? a) N'est-ce pas un
préjugé cartésien que de concevoir le sujet comme un flux de sensations
et d’actes de pensée, accompagné d’'images ou de noémes? Ne faut-il
pas plutét le comprendre comme un sujet agissant dans le monde et



406 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ?

dans la société? b) N’est-il pas erroné de chercher le critéere de la vérité
dans l'intuition privée du sujet? Ne faut-il pas plut6t insister sur la
confirmation de nos connaissances dans le dialogue et dans la pratique
intersubjective? Ne devons-nous pas suivre les marxistes et dire que
c’est la pratique sociale et non pas l'intuition qui est le critere de vérité?
c) Mais si tout dépend de cette pratique intersubjective, qui elle-méme
est conditionnée par les influences socio-culturelles, n’est-il pas illusoire
de croire qu’on puisse arriver a une connaissance objective?

2.231 L’attitude phénoménologique w’exclut pas une analyse des phéno-
menes de I'action humaine

Attaquons-nous d’abord a la premiére des objections soulevées. C’est
une erreur répandue, mais primitive, que de croire que ’analyse phéno-
ménologique du donné immanent ne puisse pas inclure une analyse de
I’activité humaine dans toute son ampleur 2. Il est vrai que Husserl] lui-
méme n’a pas donné des analyses détaillées des phénomeénes socio-cul-
turels, mais, comme il aimait a le souligner, 'adoption de 'attitude de
la réflexion phénoménologique (c’est-a-dire la performance de la réduc-
tion phénoménologique) n’exclut aucun phénomene de notre considé-
ration. Car comme nous avons vu, il ne s’agit de rien d’autre que d’une
réflexion sur notre flux de vie et sur fout le sens de tout ce que nous vivons.

Par exemple, si on nous donne comme tiche la description phéno-
ménologique d’'une action d’autrui, nous devons décrire avec exactitude
comment cette action nous est donnée, sans rien omettre. Méme le fait
que cette action nous est donnée comme un événement réel dans le monde
réel ne doit aucunement étre exclu de la considération, parce que cela
aussi appartient a notre noéme, c’est-a-dire au sens de 'expérience que
nous avons de cette action 13. Et si nous avons a faire une description

12 La plupart des interventions au congrés « The Marxist Critique of Pheno-
menology», organisé par 1’Académie Polonaise des Sciences le 19-22 juin 1975 a
Jadwisin, avaient été basées sur ce préjugé. Cf. G. KUNG et E. SWIDERSKI, «Mar-
xism and phenomenology: an international congress in Poland», Studies in Soviet
Thought 16 (1976) 113-120.

13 Cela ne veut pas dire que la spécificité d'une description phénoménologique
disparaisse. Car dire que quelque chose nous est donné comme véel n’est pas la méme
chose que de dire que cela est réel. La premiére est une affirmation phénoménolo-
gique qui analyse le sens de ce qui est donné, tandis que la deuxiéme est une affir-
mation métaphysique sur ce qui est véritablement. Cependant nous allons voir plus
loin (cf. 2.243) qu’il y a une relation épistémique fondamentale entre des consta-
tations phénoménologiques concernant le sens de nos expériences et des consta-
tations concernant la réalité.



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 407

phénoménologique d'une action dans laquelle nous sommes nous-mémes
impliqués en tant qu’agent ou patient, il est évident que nous ne pou-
vons pas nous limiter & une description de ce que nous pensons de cette
action, mais qu’il faut inclure dans notre description tout ce que nous
ressentons, désirons, espérons, craignons etc.; y compris comment dans
cette action nous vivons notre corps et comment nous nous comportons
vis-a-vis des autres personnes et choses; et sans oublier de dire quelles
sont les contraintes ou l'appui que nous rencontrons de la part des
institutions sociales.

Tout ce qui entre en considération dans une théorie de I'action hu-
maine peut et doit donc étre soumis a une analyse phénoménologique.
Il est tout a fait faux de croire que pour la phénoménologie le sujet ne
puisse étre qu'un pur spectateur dans un «cinémay transcendantal. Au
contraire une phénoménologie réaliste laisse 'homme pleinement étre
ce qu’il est véritablement: un acteur sur la scéne du monde réel. Elle veut
seulement qu’en tant que phénoménologue, cet acteur prenne pleinement
conscience de ce qu’il est et qu’il s’efforce dans la mesure du possible d’étre
non seulement acteur, mais en méme temps juge impartial de ses actes.

2.232 L’attitude phénoménologique n’exclut pas le dialogue intersubjectif

Nous n’avons pas encore répondu a la deuxiéme et a la troisieme des
questions soulevées plus haut (2.23). De ce que nous avons dit jusqu’a
maintenant il s’ensuit seulement que les phénoménes concernant les
actions humaines, et donc aussi ceux concernant les discussions inter-
subjectives, ne sont nullement exclus en tant qu’objects de la description
phénoménologique. Il faut maintenant ajouter en plus que la discussion
intersubjective est aussi reconnue en fant que moyen pour arriver a une
bonne description phénoménologique.

Le fait que c’est mon donné immanent que je dois décrire n’exclut
pas l'utilité d’une discussion intersubjective. Car la pratique phénoméno-
logique a montré que ’expérience humaine est de nature semblable chez
les différents individus, et c’est un fait qu'une discussion intersubjective
peut aider a améliorer la perspicacité avec laquelle je vois mon donné
immanent. Admettre la discussion intersubjective en tant que moyen
philosophique, cela ne diminue en rien la vérité fondamentale qu’en
derniére analyse je dois toujours me fier & mon regard, a ma connais-
sance. Car dans la discussion philosophique intersubjective pas moins que
dans la réflexion solitaire, c’est toujours moi personnellement qui reste
responsable de mes affirmations.



408 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont?

Cette derniére remarque nous ameéne a refuter 1'objection marxiste
selon laquelle ce ne serait pas l'intuition personnelle, mais la pratique
sociale qui serait 1'ultime critére de vérité.

2.233 La réflexion phénoménologique est nécessaire pour éviter un relati-
visme soctologiste

Admettre que la philosophie doit prendre au sérieux le fait que
I’homme est un étre dont les actes sont intimement liés 4 un contexte
social, et admettre que l'effort philosophique a lui-méme ce caractére
social et doit donc étre un effort conscient de discussion intersubjective;
tout cela ne veut pas du tout dire qu’on doive abandonner l'idée que
c’est l'intuition personnelle qui est le fondement ultime de notre connais-
sance. Explicitons cela par un argument ad hominem.

Le marxiste, qui combat pour l’émancipation de I’homme, veut
démasquer les préjugés idéologiques dont nous sommes victimes. Il a
raison d’insister que pour accomplir cela on ne peut pas se limiter & une
discussion académique, mais qu’il est important de changer les institu-
tions sociales, car ce sont elles qui conditionnent en large mesure notre
fagon de voir les choses. Cependant, pour mener & bien ce programme, le
marxiste a besoin d’un critére pour savoir quand il y a libération authen-
tique et quand il s'agit seulement de I'adoption d'un nouveau préjugé
idéologique. Mais oll pourrait-on trouver ce critére, si ce n'est pas, en
derniére analyse, dans ’expérience concréte et personnelle de cette libé-
ration? Donc dans une expérience qui doit étre décrite et élucidée
phénoménologiquement ?

Aucune science empirique ne peut prendre la place d'une telle
réflexion phénoménologique. La sociologie, pas plus que I'histoire ou
la psychologie, ne peut remplir la tiche d'une réflexion philosophique.
Car la pertinence de toute critique sociologique doit elle-méme étre
mesurée par une expérience authentique et personnelle de la vie humaine.
Toute tentative de justifier la sociologie par des investigations sociolo-
giques se perdrait nécessairement dans les contradictions d'une position
relativiste.

2.24 La justification épistémologique de mnotre comnaissance des choses
extérieures

Nous avons vu dans quel sens il y a un donné immanent. Mais com-
ment pouvons-nous justifier nos affirmations concernant les choses



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 409

transcendantes en nous basant sur ce donné immanent? Pour pouvoir
répondre a cette question, il faut d’abord clarifier ce qu’il faut comprendre
dans ce contexte par «justificationy.

2.241 S’agit-il d'une inférence?

Chez Descartes, la justification de notre connaissance des choses
extérieures consistait en une inférence qui prenait 1'existence du cogito
immanent et 'existence d'un Dieu non-trompeur comme prémisses et
concluait de la a l'existence du monde extérieur. D’une fagon schéma-
tique on peut dire que Descartes acceptait comme prémisses a) «Il
m’apparait en tant qu'homme de science averti qu'un monde tel-et-tel
existe» et b) « Je suis la créature d'un Dieu parfait qui ne peut pas per-
mettre que méme les hommes les plus intelligents restent dans I'erreur,
et qu’il en tirait la conclusion c) «Un monde tel-et-tel existe».

Mais qu’est-ce que cela veut dire «I1 m’apparait en tant qu’homme
de science averti qu'un monde tel-et-tel existe»? Pour la critique empi-
riste, cela ne pouvait dire que « Je posséde une théorie hypothético-déduc-
tive confirmée qui dit qu’il existe un monde invisible avec de telles-et-
telles lois de causalité et qui cause en moi de telles-et-telles impressions
sensibles». Il apparait donc que la premiére prémisse de Descartes est a
elle seule déja une inférence de 1'existence du monde extérieur.

Dans cette inférence il n’est plus question de Dieu. Mais c’est une
inférence inductive, et comme Hume nous 1'a appris, de telles inférences
font la présupposition problématique qu'il est raisonnable de croire qu’une
régularité constatée dans le passé sera aussi présente dans l’avenir. Si
on regarde de pres, il ne s’agit de rien d’autre que d’une croyance dans
le bien-fondé de 'ordre cosmique, donc d’une forme sécularisée de la
croyance en Dieu.

2.242 Une construction logique?

Berkeley avait trés bien compris que dans cette conception empiriste
la Nature était devenue un substitut pour Dieu. Il réalisait que selon
cette conception, les choses physiques ne sont rien d’autre que la régu-
larité divine qui explique la régularité de nos impressions sensibles, et il
comprenait que dans ce cas il suffirait d’accepter I'existence de Dieu et
de réduire les choses physiques a certaines classes d'impressions sensibles.

Mais c’est seulement avec 'avénement de la logique mathématique
que le programme de définir les choses physiques en termes de sensations
a pu étre précisé. En utilisant les techniques découvertes par le logicisme,



410 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ?

Russell et Carnap ont essayé de remplacer l'inférence du monde extérieur
par sa construction logique sur une base phénoménaliste.

Cependant, comme j’ai déja eu l'occasion de le constater, cette ten-
tative de reconstruction phénoménaliste a échoué. Il apparait aujourd hui
qu’une telle reconstruction de la notion de chose physique est méme
impossible en principe. La preuve en est la suivante: une définition est
une équivalence, mais il n'y a pas d’équivalence nécessaire entre une
affirmation concernant un objet physique déterminé et une affirmation
concernant le donné immanent, car pour n'importe quelle corrélation
qu’on puisse proposer, il est toujours possible d'imaginer un cas ou la
premiére affirmation est vraie et la deuxiéme fausse, et cela pour la
simple raison qu'il est toujours concevable que nos organes n’aient pas
fonctionné normalement ou que nous ayons eu une hallucination #,

2.243 Les choses extérieures étant données dans une connaissance directe,
1l s’agit seulement de défendre la validité de cette connaissance.

Nous avons vu qu’en ce qui concerne la justification de la connais-
sance des choses extérieures, l'inférence aussi bien que la construction
logique sont problématiques. Mais en fait, on a besoin ni d'une inférence
ni d'une construction logique, et cela pour la simple raison que le donné
immanent n’est pas le seul «donné». Les choses extérieures elles aussi

14 Cf. R. M. CuisuoLM, Theory of Knowledge, Englewood Cliffs: Prentice-Hall
1966, p. 62 note 4; J. L. PoLLock, Knowledge and Justification, Princeton Univer-
sity Press 1974, p. 9-10. — L’impossibilité de cette réduction phénoménaliste appar-
tient & la méme famille de problémes que le probléme bien connu de Gettier, selon
lequel il n’est pas suffisant de définir ‘connaissance’ par ‘croyance qui est justifide
et vraie’ (cf. E. L. GETTIER, «Is justified true belief knowledge?», Analysis vol. 23
[1963] 121-123). La aussi la difficulté réside dans le fait qu'’il est impossible de pré-
voir toutes les circonstances anormales qui peuvent intervenir dans le cas d’une
perception, et qu’ainsi des raisons, qui dans des circonstances normales constituent
une justification tout a fait acceptable, sont des raisons incorrectes dans des circons-
tances anormales. — Il est important de noter que I’argument de Pollock est un
argument contre la réduction du terme ‘objet physique’ & une construction logique
qui n’utilise que des termes concernant le donné immanent; mais que ce n’est pas
un argument contre une réduction du terme ‘no¢me perceptif d'un objet physique’
qui définirait ce terme a 1’aide d’une construction logique basée sur des termes qui
parlent de sensations et de certaines dispositions psychiques. Car il est concevable
qu’il y ait une relation nécessaire entre la présence de certaines sensations et de cer-
taines dispositions psychiques d’'un cbté, et la présence du noéme perceptif d’une
certaine chose physique de l'autre. Cela montre une fois de plus que Husserl a
commis une erreur grave quand il a négligé la différence entre sa notion de no¢me
et la notion frégéenne d’objet de référence (voir la note 2).



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 411

sont d’'une certaine fagon «données»: comme je l'ai sougliné plus haut,
elles ne sont pas invisibles (ce ne sont pas des entités théoriques), mais
nous les connaissons directement. Justifier notre connaissance des choses
extérieures, cela ne veut donc pas dire «créer» cette connaissance, mais
seulement la défendre 15,

Une telle justification peut faire usage du principe bien connu de la
jurisprudence: «L’accusé est présumé innocent jusqu'a preuve du con-
traire». Concrétement parlant, elle a deux taches: a) réfuter les argu-
ments du scepticisme qui prétendent prouver d'une fagon générale que
nous ne pouvons pas avoir une connaissance véritable des choses exté-
rieures ou que tel-et-tel aspect de cette connaissance (par exemple la
connaissance que nous croyons avoir de la couleur des choses) est illu-
soire; b) purger notre connaissance autant que possible des erreurs et
des illusions qui peuvent étre présentes dans des cas concrets.

Chaque argument sceptique est de la forme ‘Si p, et p, et..., alors
~q’, ol ‘vq’ est la négation d'une affirmation générale du «common
sense» (par exemple de I'affirmation «Nous savons qu’il y a des choses
matérielles dont I'existence ne dépend pas de notre connaissance»). Com-
me nous sommes prima facie convaincus du bien-fondé des affirmations
du «common sense», notre stratégie consistera a chercher si parmi les
prémisses ‘p,’, ‘p,’ etc.iln’y en a pas une ou plusieurs qui sont beaucoup
plus douteuses que ‘g’ €.

Pour pouvoir purger notre connaissance des erreurs, c’est-a-dire
pour pouvoir soigner les «maladies» dont elle peut étre affectée, il faut
avoir une connaissance approfondie de son fonctionnement. En cela
I’épistémologie est semblable a la médecine. Il est & noter ici que le fait
qu'un médecin peut tomber malade n’est pas une raison qui prouverait
a priori que la médecine est impossible.

En quoi un tel programme épistémologique est-il encore cartésien?
Et y a-t-il encore une place pour la réduction transcendantale de Husserl?
Je crois qu’on peut donner la réponse suivante. Puisque chaque connais-
sance est une expérience intentionnelle, une connaissance approfondie
de son fonctionnement implique avant tout une analyse de son sens,

15 Cette position est aussi celle de INGARDEN, cf. G. KUNG, «Zum Lebenswerk
von Roman Ingarden: Ontologie, Erkenntnistheorie und Metaphysik» dans Die
Miinchener Phdnomenologie, Phaenomenologica vol. 65, La Haye: Nijhoff 1975,
p- 158-173. — CuisHOLM, op. cit. p. 26, parle de «cognitivisme critique» (mais cf. la
note 19).

16 PoLLOCK, op. cit. p. 4.



412 Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont?

c’est-a-dire du donné noématique, et de la fagon dont ce sens est constitué
par les actes noétiques 17.

On peut méme dire plus. Entre les énoncés phénoménologiques con-
cernant le sens de notre expérience de la réalité et les énoncés concernant
la réalité, il y a une relation épistémique qui est trés semblable 4 une
relation d’inférence: selon la logique épistémique, ces énoncés phéno-
ménologiques sont des raisons-prima-facie pour des énoncés correspon-
dants concernant la réalité. Par exemple 1'énoncé ‘Il m’apparait que
quelque chose avec une surface rouge est devant moi’ est une raison-
prima-facie pour 'énoncé ‘Quelque chose avec une surface rouge est
devant moi’ 8. Cela veut dire: le sens du sens d'une expérience normale
est tel que le sens de cette expérience constitue une raison-prima-facie
pour une affirmation concernant l'objet de référence de cette méme
expérience.

Evidemment une raison-prima-facie n’est pas une raison infaillible.
I1 peut arriver, par exemple, qu'il m’apparaisse qu'une chose qui est
devant moi ait une surface rouge, quand en réalité cette chose a une
surface d'une autre couleur. Car il se peut que sans que je le sache mes
yeux ne fonctionnent pas normalement, ou qu’a mon insu on m’ait mis
des lunettes rouges.

Nous avons donc trouvé une nouvelle forme du programme cartésien
qui veut justifier nos connaissances a partir du donné immanent. Selon
cette nouvelle conception la justification épistémologique de notre con-
naissance des choses extérieures fait appel a une connaissance du donné
immanent, mais cet appel & une connaissance du donné immanent se
trouve seulement dans l'ordre épistémologique. Comme nous l’avons
vu, la connaissance des choses extérieures ne présuppose pas la connais-
sance préalable d'un donné immanent, car normalement le «donné»
immanent n’est pas connu d'une fagon réfléchie, mais seulement vécu. 11
est simplement ce que nous vivons quand nous vivons une expérience qui
est orientée vers des choses extérieures °.

17 Mais les résultats des sciences empiriques concernant les processus de la
connaissance doivent aussi trouver leur place dans une épistémologie développée.
Pour une premiére esquisse de l'ordre a établir entre les méthodes phénoménolo-
giques et les méthodes empiriques cf. 'article mentionné dans la note 15.

18 Pour une discussion détaillée de cette question, cf. PoLLock, op. cit., cha-
pitre 2-5, spécialement p. 85; cf. aussi CHISHOLM, op. cit. p. 41 et 62,

19 C’est donc seulement en ce qui concerne la réflexion épistémologique que
cette conception est «fondationniste» (cf. la note 5). Chisholm, qui a une conception
trés semblable, emploie des locutions qui sont plus fondationnistes qu’il ne serait



Pouvons-nous connaitre les choses telles qu’elles sont ? 413

2.25 L’image manifeste et 'image scientifique

Le point de vue épistémologique que je viens d’esquisser a des
conséquences importantes pour l'arbitrage entre les affirmations de
I'image manifeste et celles de I'image scientifique. Car la connaissance de
I’évidence du «common sense» implique une révalorisation certaine de
I'image manifeste. Comme nous avons vu, il y a une présomption en sa
faveur. Par exemple, le fait que les couleurs figurent dans le modéle
scientifique seulement en tant que longueurs d'ondes, n'est pas une
preuve que l'aspect qualitatif des couleurs, comme elles nous sont
données dans 'image manifeste, soit purement subjectif.

D’ailleurs 'image scientifique ne peut pas remplacer 'image mani-
feste. Reprenons I'exemple des «deux» tables de Bertrand Russell. Sans
doute I'image scientifique peut nous donner certaines explications bien
fondées concernant la structure microphysique de la table, explications
qui dépassent de loin notre expérience manifeste de cette table. Ou les
théories scientifiques peuvent nous rendre attentifs a des erreurs dues a
des illusions optiques. Mais la théorie scientifique a la fonction d’expli-
quer le «comportement» de cette méme table qui nous est donnée dans
I'expérience ordinaire. Si donc cette expérience ordinaire n’avait pas de
signification réelle, alors 1'entreprise scientifique perdrait elle-méme son
sens. De fait, I'image manifeste et I'image scientifique sont liées par une
relation essentielle, et c’est notre tache de philosophes d’essayer de clari-
fier cette relation, en prenant au sérieux non seulement la science, mais
aussi le témoignage de la vie ordinaire.

nécessaire: ainsi il dit que les propositions concernant les choses extérieures ne
peuvent étre évidentes qu’indirectement (indirvectly evident), tandis que les propo-
sitions concernant ce que nous avons appelé le donné immanent sont evidentes
directement (directly evident). Moi-méme je préférerais les termes ‘justifiables indi-
rectement’ et ‘justifiables directement’, car selon ma terminologie, ce sont les choses
extérieures qui sont «connues directement», tandis que le donné immanent n’est
«connu que par réflexionn».

27



	Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont?

