
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 3

Artikel: Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont?

Autor: Küng, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761336

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761336
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guido Küng

Pouvons-nous connaître les choses

telles qu'elles sont

L'anticartésianisme contemporain et ses limites *

1. APERÇU HISTORIQUE :

PRÉSENTATION TRÈS SCHÉMATISÉE DE QUELQUES «LIGNES DE FORCE»

1.1 Le problème posé par la «nouvelle science» de Galilée

«Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont?», cette question

épistémologique s'est posée avec une urgence particulière dès l'arrivée

de la «nouvelle science» de Galilée. Car c'est elle surtout qui a brisé

l'unité de la vision du monde typifiée par Aristote et qui a créé un décalage

entre l'image scientifique et l'image manifeste du monde. Pour
reprendre l'exemple classique de Bertrand Russell1: aujourd'hui nous
possédons deux conceptions, apparemment incompatibles, de notre table
de bureau: a) Nous voyons un objet solide, brun, lourd etc., b) La science

nous dit que c'est un nuage incolore d'électrons, protons etc. qui contient
surtout du vide. A laquelle des deux conceptions faut-il se fier? Ce n'est

pas là une question purement académique, mais une question d'importance

vitale; car l'image scientifique est aussi celle d'un mécanismé impersonnel

qui semble ne plus laisser de place à la liberté humaine.

* Conférence présentée lors de l'Assemblée générale de la Société Suisse de

Philosophie, le 20 février 1977 à Berne.
1 B. Russell, Problèmes de Philosophie, Petite Bibliothèque Payot no. 79,

Paris 1965.

26



398 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont?

1.2 Le cartésianisme de la philosophie moderne

Descartes a donné une première réponse à ce problème posé par la
nouvelle science, et sa réponse est restée exemplaire: aujourd'hui encore
les positions s'articulent en fonction de leur réaction à Descartes. La
solution cartésienne est ingénieuse, elle affirme qu'en ce qui concerne
la nature physique on peut se fier à l'image scientifique, mais que l'âme,
notre conscience, est un domaine à part qui échappe à cette science.

Descartes pose donc un dualisme radical entre l'âme et la corps, et pour établir
ce dualisme il introduit un argument qui n'est pas si facile à réfuter. Il
constate que la conscience, le cogito, existe indubitablement, tandis qu'il
est concevable qu'en réalité les corps n'existent pas. Selon Descartes il
n'y a donc pas de lien nécessaire entre la notion de conscience et la notion
de corps, l'unité de l'âme et du corps est purement factuelle (contingente).
Il s'ensuit de cette conception que le monde extérieur n'est pas donné

d'une façon immédiate, mais que son existence doit être prouvée par
une inférence à partir du donné immédiat de la conscience.

Cette réponse cartésienne au problème de la science a dominé toute
l'histoire de la philosophie moderne, elle est à la base des vues des empi-
ristes tout autant que de celles des rationalistes. On s'est surtout
préoccupé des difficultés d'une telle inférence de l'existence du monde, et

finalement on a même proposé des solutions idéalistes qui prétendent

que l'immanence se suffit à elle-même et que le postulat d'un monde

extérieur indépendant est superflu, voire même absurde.

Cette problématique cartésienne était encore présente au début de

la philosophie contemporaine. On en trouve des traces même chez Husserl,

malgré le fait que ce philosophe, après avoir proposé une phénoménologie

purement noétique des actes de conscience, soit arrivé à une
conception qui inclut aussi une analyse minutieuse des choses. Car pour finir
Husserl reconnaît les choses seulement en tant que noèmes, à la façon
d'un idéalisme transcendantal2. De même, ce cartésianisme était présent
au début de la philosophie des sciences, par exemple chez Mach, Helm-
holtz, Russell et Carnap, qui essayaient tous de fonder la science sur une
base phénoménaliste.

2 A mon avis, l'idéalisme de Husserl est dû à un manque de clarté concernant
les notions sémantiques de sens et de référence, notamment à l'absence de la distinction

entre pôle noématique et objet de référence. Cf. G. Küng, «The phenomenologi-
cal reduction as epoche and as explication», The Monist 59 (1975) 63-80, spécialement

p. 68.



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont 399

7.3 L'anticartésianisme de la philosophie contemporaine

Mais le fait qu'on se libère progressivement de ce schème conceptuel,
hérité de Descartes, est peut-être le trait le plus fondamental de la
philosophie contemporaine, le trait qui la distingue de la philosophie moderne.

Rappelons à ce sujet quelques faits de l'histoire contemporaine.

7 .31 L'anthropologie anti-dualiste de la philosophie analytique

L'attaque la plus spéctaculaire contre le dualisme cartésien a été

portée par le livre célèbre de Gilbert Ryle, The Concept of Mind (1949),
où ce dualisme est critiqué au nom d'une analyse wittgensteinienne du

langage: Ryle y voit un mythe dû à une méprise catégoriale (category
mistake). Une deuxième influence très puissante contre le dualisme en

anthropologie est le développement de la cybernétique qui a favorisé un
renouveau de la thèse matérialiste selon laquelle les processus physiques
et les processus cérébraux sont identiques 3. Mais il faut noter qu'il
s'agit là d'une nouvelle sorte de matérialisme, car en général on ne croit
plus qu'une explication purement mécaniste suffise. En fait, on admet

que la physique contemporaine est incapable d'expliquer d'une manière
satisfaisante les processus psychiques et on fait appel à une science de

la nature future, qui serait essentiellement plus riche. Il faut donc bien

se garder d'assimiler cette tendance à un matérialisme vulgaire.

1.32 Le physicalisme pragmatique et réaliste de la philosophie des sciences

Dans la philosophie des sciences, c'est déjà depuis les années 30

qu'on a commencé à se libérer du phénoménalisme cartésien. Ce sont les

philosophes du Cercle de Vienne qui ont le mérite d'avoir effectué ce

changement. Le programme d'un système de constitution (Aufbau)
construit sur une base phénoménaliste s'étant avéré trop difficile à

réaliser, Carnap s'est rallié à la position de Otto Neurath4 affirmant que

3 A. M. Turing, «Computing machinery and intelligence», Mind 59 (1950)
433^160 ; H. Feigl, The «Mental» and the « Physical». The Essay and a Postscript,
University of Minnesota Press 1967 (première publication dans Minnesota Studies of
the Philosophy of Science vol.2, 1958); J. J. C. Smart, Philosophy and Scientific
Realism, London: Routledge 1963; D.M.Armstrong, A Materialist Theory of
Mind, London: Routledge 1968.

4 O.Neurath, «Physikalismus», Scientia (Milano) 50 (1931) 297-303; O.

Neurath, «Physicalism: The philosophy of the Viennese Circle», The Monist



400 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont

les énoncés protocollaires (Protokollsätze) des scientifiques, c'est-à-dire
les énoncés de base avec lesquels les scientifiques décrivent leurs
observations expérimentales, sont formulés dans un langage qui parle de

choses physiques et non pas d'impressions phénoménales.
Cette adoption du physicalisme signifie en même temps l'abandon

de l'idéal cartésien de la certitude scientifique. A la place de l'image de

Descartes, qui avait conçu la science comme un édifice bâti sur le rocher
inébranlable d'un donné immédiat, on préfère aujourd'hui la métaphore
de Neurath selon laquelle la science est plutôt un navire flottant qui se

trouve en reconstruction permanente et où aucune partie ne peut
prétendre avec certitude d'être irremplaçable. On a abandonné ce que Wilfrid

Seilars a appelé «le mythe du donné»5, avec ses critères absolutistes,
et on les a remplacés par des critères pragmatiques. Il est à souligner,
cependant, que cet abandon de l'idéal d'une certitude inébranlable n'a

pas mené au scepticisme. Au contraire, puisque cet abandon était dû à

l'échec du phénoménalisme, il signifie en même temps une reprise de

confiance dans notre capacité de pouvoir atteindre le réel. Ce n'est donc

plus l'instrumentalisme d'un Mach, mais ce qu'on appelle le «réalisme

scientifique» qui prédomine aujourd'hui dans la philosophie des sciences.

1.33 L'action humaine devient le thème principal de la philosophie con¬

temporaine

L'abandon du dualisme cartésien et le retour au réalisme acquièrent
une force particulière du fait que toutes les tendances et toutes les

disciplines de la philosophie contemporaine se rendent de plus en plus compte

41 (1931) 618-623; R. Carnap, «Einheitswissenschaft auf physischer Basis»,
Erkenntnis 1 (1930) 77; R. Carnap, «Die physikalische Sprache als Universalsprache
der Wissenschaft», Erkenntnis 2 (1931) 432-465.

5 W. Sellars, «Empiricism and the philosophy of mind», dans Sellars Science,

Perception and Reality, London : Routledge 1963, cf. p. 140 (première publication
dans Minnesota Studies, in the Philosophy of Science vol. 1, 1956: réimprimé aussi
dans R. M. Chisholm et R. J. Swartz, eds., Empirical Knowledge. Readings from
Contemporary Sources, Englewood Cliffs: Prentice-Hall 1973). - Dans les discussions
récentes, la conception cartésienne (selon laquelle toute connaissance est fondée
dans une connaissance intuitive d'un donné immédiat) est appelée «fondationnisme»
(foundationalism). Cf. N. Rescher, The Coherence Theory ofTruth, Oxford : Clarendon
Press 1973, p. 317. Cette terminologie semble avoir été inspirée par A. Quinton :

«The foundations of knowledge», publié pour la première fois dans B. Williams
et A. Montefiore, eds., British Analytical Philosophy, London: Routledge 1966,
et réimprimé dans Chisholm et Swartz 1973; Quinton emploie là le terme 'the
doctrine of foundations'.



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont? 401

qu'elles ont besoin d'une théorie compréhensive de l'action humaine 6.

L'analyse de l'action humaine est devenue le thème central auquel
aboutissent toutes les autres investigations, et aujourd'hui c'est elle qui
occupe la place principale, place qu'on avait accordée jadis à l'analyse
de la conscience. On insiste sur le fait qu'une vue solipsiste de la conscience

est absurde, car on ne peut comprendre la conscience humaine sans son
conditionnement socio-culturel. On ne peut décrire l'homme sans parler
des institutions sociales, dont les langues fournissent l'exemple le plus
fondamental. En effet, que serait une pensée humaine sans langue et

sans son enracinement dans la pratique quotidienne
Mais du point de vue d'une épistémologie réaliste, l'importance

accordée à l'activité socio-culturelle de l'homme est ambivalente. D'un
côté c'est un argument puissant pour une conception réaliste de l'interaction

des hommes dans le monde ; mais d'autre part le fait du conditionnement

socio-culturel de la pensée humaine peut soulever en même temps
de graves doutes concernant l'objectivité de notre connaissance des

choses. C'est surtout dans l'herméneutique que ce deuxième aspect a

suscité une forte tendance à un relativisme sceptique 1.

2. PRISE DE POSITION SYSTÉMATIQUE

2.1 Questions

De fait l'anticartésianisme contemporain pose toute une série de

problèmes, dont les trois suivants sont peut-être les plus fondamentaux.

2.11 Comment peut-on maintenir qu'on ait une connaissance directe
des choses du monde extérieur et constater en même temps qu'on n'en

6 Cf. R. J. Bernstein, Praxis and Action. Contemporary Philosophies of
Human Activity, Philadelphia: University of Pennsylvania Press 1971, qui montre
la convergence des traditions marxistes, existentialistes, pragmatistes et analytiques.

- Il est à noter qu'en logique et en linguistique il y a eu aussi un élargissement
progressif de l'intérêt: de la syntaxe à la sémantique, et aujourd'hui de la sémantique

à la pragmatique.
7 Contre cette tendance sceptique j'aimerais relever avec D. Carr,

«Interpretation und Evidenz», Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 23

(1976) 253-268, spécialement p. 262 s., que la relativité de la compréhension a une
limite; que dans la formule herméneutique «etwas als etwas verstehen» on ne doit
pas oublier le premier «etwas». La notion de «Verstehen» elle-même perdrait tout
son sens si nous n'étions pas en contact avec un objet qui est le point de référence
(et dans ce sens une mesure) de notre interprétation.



402 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont?

a pas une évidence certaine Est-ce qu'une connaissance directe ne serait

pas nécessairement une connaissance indubitable?

2.12 L'abandon du dualisme cartésien semble entraîner avec lui l'abandon

du projet d'une épistémologie qui prend son point de départ dans

l'immanence transcendantale. De fait on nous propose, par exemple,
d'opter pour une épistémologie naturaliste (cf. Quine: «Epistemology
naturalized»8) ou de prendre la pratique sociale comme critère de vérité
(la formule marxiste). Mais une telle épistémologie peut-elle vraiment
justifier la validité de nos connaissances? Les objections classiques
contre le psychologisme ne valent-elles pas tout aussi bien contre des

explications physicalistes et sociologistes

2.13 Et si c'est vrai que nous avons une connaissance directe des

choses, ne devrait-il pas être facile de décider si c'est l'image scientifique
ou l'image manifeste qui dit la vérité sur la réalité Mais cette question
fait toujours difficulté. Pourquoi? Et comment pourrait-on essayer de

la résoudre?

2.2 Eléments d'une épistémologie réaliste

Je ne peux pas donner une «réponse à tout». Comme c'est toujours
le cas en philosophie, les problèmes sont trop complexes pour cela. Mais

il me semble qu'on peut indiquer en gros la direction dans laquelle il faut
chercher des solutions.

2.21 II faut distinguer entre «donné immanent» et «objet de référence»

Ce sont les choses ordinaires, les tables, les hommes, les arbres, les

montagnes etc., et non pas des entités ésotériques telles que les «donnés

de sens» ou les «idées» qui sont les objets de référence de nos connaissances

ordinaires 9. Les philosophes contemporains ont raison d'insister
là-dessus, c'est-à-dire de respecter l'évidence du «common sense». Mais

8 Akten des 14. Internationalen Kongresses für Philosophie. Wien 2.-9.
September 1968, vol. 6 (Vienne: Herder 1971), 87-103; réimprimé dans Chisholm et
Swartz 1973.

9 Que dans la perception notre intention est dirigée vers les choses physiques
et non pas vers des « données de sens » se manifeste entre autres dans le fait que dans
la partie de l'espace qui nous est proche (proximal part of space; Nahraum) les
propriétés spatiales des choses nous apparaissent constantes, même quand nous nous
déplaçons par rapport à ces choses (phenomenal size constancy). Cf. K. Marc-
Wogau: n Some remarks on perceptual space», conférence donnée aux Entretiens de



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont? 403

il est vrai aussi que nous connaissons les choses qui nous entourent grâce
à des relations causales entre ces choses et nos organes de sensation. Il
s'ensuit de là qu'il faut maintenir en même temps deux affirmations:
a) que nous connaissons «directement» les choses du monde extérieur, et

b) qu'il y a une distinction à faire entre ces choses elles-mêmes et ce qu'on
pourrait appeler le «input cognitif» qu'elles produisent (ou plutôt:
qu'elles contribuent à produire) en nous.

Cet «input cognitif», on peut l'appeler un «donné immanent». Mais,
si on veut maintenir que nous connaissons directement les choses

extérieures, il faut dissocier cette notion de «donné» de la notion d'«objet de

référence». Mais si un donné immanent n'est pas un objet de référence,

qu'est-ce qu'il est alors? Dans quel sens est-il encore un donné? Regardons

donc de plus près de quoi il s'agit et ce qu'on peut trouver dans

l'immanence de la conscience.

En suivant les analyses de Husserl, on peut distinguer deux sortes
de donnés immanents: a) le noétique, c'est-à-dire notre Erleben, le flux
de vie que nous sommes réellement (le noétique est donc quelque chose

de réel) ; b) le noématique, c'est-à-dire le sens qui se constitue grâce au
caractère intentionnel de notre vie (en tant que sens, en tant qu'objet-
intentionnel-comme-tel de la vie noétique, le noème est quelque chose de

non-réel). Dans le noétique, dans notre flux de vie, Husserl distingue
deux aspects différents: a) ce qui est acte du sujet et b) ce qui ne provient
pas du moi, ce qui est (d'après l'expression de Husserl) «ichfremd», et

non pas «ichlich» 10.

Du point de vue réaliste, c'est surtout ce deuxième aspect noétique
qui est le « input» produit en nous par le contact perceptif avec les choses

extérieures. Husserl lui-même le dénote par les termes 'données des

sens' (Sinnesdaten) et 'sensations' (Empfindungen). Mais le terme
'sensation' est meilleur, parce qu'en réalisant que c'est un substantif
verbal on peut comprendre qu'il ne s'agit là pas de l'objet de la perception
(p. ex. la chaleur de l'eau de mon bain), mais bien de la sensation produite

par cet objet (p. ex. le sentiment de se-sentir-chaud). Nous vivons cette
sensation. Et en tant que nous la vivons actuellement, elle est «donnée»,

c'est-à-dire «vraiment présente», mais elle n'est pas l'objet de référence
de la perception.

l'Institut International de Philosophie le 12-16 septembre 1976 à Berne; J. J. Gibson,

The Senses Considered As Perceptual Systems, Boston: Houghton Mifflin 1966.
10 E. Husserl, Briefe an Roman Ingarden. Phaenomenologica, vol. 25, La

Haye: Nijhoff 1968, p. 131.



404 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont

Le noème, l'objet-intentionnel-en-tant-que-tel, n'est pas l'objet de

référence non plus. Ce point est difficile à saisir à cause de l'ambiguïté du
mot 'objet'. Ceux qui connaissent Frege peuvent se rappeler la différence
entre sens et référence: le noème appartient au niveau du sens 11. Mais

on peut aussi expliquer la différence en faisant directement appel à

l'expérience. On peut constater, par exemple, que ce n'est pas la même
chose que d'examiner un crayon et d'examiner le noème d'un crayon.
Dans le premier cas nous sommes dans l'attitude naturelle et c'est sur
la chose elle-même, sur le crayon, que se fixe notre regard. Il se peut que
notre perception soit d'abord floue, mais alors nous nous efforçons de la
rendre plus nette, d'obtenir une vision optimale du crayon. Dans le

deuxième cas nous sommes dans l'attitude phénoménologique et nous
voulons décrire aussi exactement que possible comment nous voyons ce

crayon. Si notre perception du crayon est floue, il ne s'agit pas de la

changer et de la rendre nette, mais au contraire, il s'agit de décrire
exactement ce que c'est qu'une perception floue d'un crayon. L'attitude
phénoménologique qui a le noème comme objet de référence n'est donc

pas l'attitude naturelle, mais une attitude de réflexion.
Dans l'attitude naturelle, c'est le crayon lui-même qui est l'objet de

référence, mais cela n'empêche pas que déjà dans cette attitude-là le

noème, le crayon-exactement-tel-qu'il-est-donné-à-ce-moment, soit d'une
certaine façon «présent». La preuve en est que nous pouvons nous
souvenir de ce noème et que de fait nous pouvons passer à l'attitude
phénoménologique et donner une description de ce noème. Si quelqu'un nous
demande comment exactement le crayon nous est donné, nous pouvons
répondre. Donc dans l'attitude naturelle le noème est présent, mais il
n'est pas l'objet de référence, il n'est pas le terminus ad quem de notre
intention.

Quelles sont les conséquences de cette analyse pour une épistémo-

logie cartésienne?

11 D. Follesdal, «Husserl's notion of noema», Journal of Philosophy 66

(1969) 680-687. - Concernant l'influence que la sémantique de Frege a exercée sur
Husserl cf. mon article cité dans la note 2. - A voir aussi Barry Smith, «Frege and
Husserl: the ontology of reference», Journal of the British Society for Phenomenology
vol. 9 (1978) (à paraître). Cet auteur a le mérite d'insister, entre autres, sur le fait
que les noèmes ont la propriété curieuse qu'il est impossible en principe d'en avoir
une connaissance directe (cf. mes explications sous 2.22).



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont? 405

2.22 La certitude spécifique du donné immanent

Lorsque nous demandons si le projet cartésien d'une épistémologie

qui prend son point de départ dans l'immanence est encore possible, il
faut d'abord déterminer dans quel sens un statut privilégié de l'immanent

peut être maintenu.
Nous avons vu a) qu'il y a un donné immanent, b) qu'il nous est

présent, mais c) qu'il n'est pas l'objet de référence de la connaissance

ordinaire. Tandis que les deux premières affirmations parlent en faveur du

maintien d'un certain cartésianisme, la troisième affirmation indique la
difficulté fondamentale d'une telle position. Cette difficulté peut se

formuler de façon suivante: ou bien le donné immanent est présent d'une

façon immédiate, mais alors il est vécu et il n'est pas connu d'une façon

explicite; ou bien le donné immanent devient l'objet de référence d'une
réflexion cognitive, mais alors il n'est plus présent d'une façon immédiate.

Il ne peut y avoir identité entre le moment où le donné immanent est

vécu et le moment où ce donné est objet d'une connaissance explicite.
On doit donc abandonner l'idée de la perfection absolue de la connaissance

immanente.
Mais la situation n'est pas sans espoir, puisque d'autre part nous

constatons qu'une réflexion philosophique sur le donné immanent est

possible. Et comme le passage entre le moment où le donné immanent est

vécu, et le moment où il est connu d'une façon explicite, est un passage
continu, cette connaissance philosophique peut même jouir d'une certitude

particulière. Certes, cette certitude n'est pas absolue comme l'avait
pensé Descartes, mais, dans un certain sens au moins, elle est plus grande

que la certitude de notre connaissance naturelle des choses extérieures.
Cela est exemplifié par le fait que l'affirmation «Il y a maintenant un

crayon sur la table» est plus risquée (nous pourrions p. ex. être victime
d'une illusion, d'une hallucination) que l'affirmation phénoménologique
«Il m'apparaît maintenant qu'il y a un crayon sur la table».

2.23 Réfutation des objections soulevées au nom d'une philosophie de la

praxis

Mais qu'en est-il des objections soulevées contre une épistémologie
cartésienne au nom d'une philosophie de la praxis? a) N'est-ce pas un
préjugé cartésien que de concevoir le sujet comme un flux de sensations

et d'actes de pensée, accompagné d'images ou de noèmes? Ne faut-il
pas plutôt le comprendre comme un sujet agissant dans le monde et



406 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont

dans la société b) N'est-il pas erroné de chercher le critère de la vérité
dans l'intuition privée du sujet? Ne faut-il pas plutôt insister sur la
confirmation de nos connaissances dans le dialogue et dans la pratique
intersubjective? Ne devons-nous pas suivre les marxistes et dire que
c'est la pratique sociale et non pas l'intuition qui est le critère de vérité
c) Mais si tout dépend de cette pratique intersubjective, qui elle-même

est conditionnée par les influences socio-culturelles, n'est-il pas illusoire
de croire qu'on puisse arriver à une connaissance objective?

2.231 L'attitude phénoménologique n'exclut pas une analyse des phéno¬
mènes de l'action humaine

Attaquons-nous d'abord à la première des objections soulevées. C'est

une erreur répandue, mais primitive, que de croire que l'analyse
phénoménologique du donné immanent ne puisse pas inclure une analyse de

l'activité humaine dans toute son ampleur 12. Il est vrai que Husserl lui-
même n'a pas donné des analyses détaillées des phénomènes socio-culturels,

mais, comme il aimait à le souligner, l'adoption de l'attitude de

la réflexion phénoménologique (c'est-à-dire la performance de la réduction

phénoménologique) n'exclut aucun phénomène de notre considération.

Car comme nous avons vu, il ne s'agit de rien d'autre que d'une
réflexion sur notre flux de vie et sur tout le sens de tout ce que nous vivons.

Par exemple, si on nous donne comme tâche la description
phénoménologique d'une action d'autrui, nous devons décrire avec exactitude
comment cette action nous est donnée, sans rien omettre. Même le fait
que cette action nous est donnée comme un événement réel dans le monde
réel ne doit aucunement être exclu de la considération, parce que cela

aussi appartient à notre noème, c'est-à-dire au sens de l'expérience que
nous avons de cette action 13. Et si nous avons à faire une description

12 La plupart des interventions au congrès «The Marxist Critique of
Phenomenology», organisé par l'Académie Polonaise des Sciences le 19-22 juin 1975 à
Jadwisin, avaient été basées sur ce préjugé. Cf. G. Küng et E. Swiderski, «Marxism

and phenomenology: an international congress in Poland», Studies in Soviet
Thought 16 (1976) 113-120.

13 Cela ne veut pas dire que la spécificité d'une description phénoménologique
disparaisse. Car dire que quelque chose nous est donné comme réel n'est pas la même
chose que de dire que cela est réel. La première est une affirmation phénoménologique

qui analyse le sens de ce qui est donné, tandis que la deuxième est une
affirmation métaphysique sur ce qui est véritablement. Cependant nous allons voir plus
loin (cf. 2.243) qu'il y a une relation épistémique fondamentale entre des constatations

phénoménologiques concernant le sens de nos expériences et des constatations

concernant la réalité.



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont 407

phénoménologique d'une action dans laquelle nous sommes nous-mêmes

impliqués en tant qu'agent ou patient, il est évident que nous ne
pouvons pas nous limiter à une description de ce que nous pensons de cette
action, mais qu'il faut inclure dans notre description tout ce que nous
ressentons, désirons, espérons, craignons etc. ; y compris comment dans

cette action nous vivons notre corps et comment nous nous comportons
vis-à-vis des autres personnes et choses; et sans oublier de dire quelles
sont les contraintes ou l'appui que nous rencontrons de la part des

institutions sociales.

Tout ce qui entre en considération dans une théorie de l'action
humaine peut et doit donc être soumis à une analyse phénoménologique.
Il est tout à fait faux de croire que pour la phénoménologie le sujet ne
puisse être qu'un pur spectateur dans un «cinéma» transcendantal. Au
contraire une phénoménologie réaliste laisse l'homme pleinement être
ce qu'il est véritablement : un acteur sur la scène du monde réel. Elle veut
seulement qu'en tant que phénoménologue, cet acteur prenne pleinement
conscience de ce qu'il est et qu'il s'efforce dans la mesure du possible d'être
non seulement acteur, mais en même temps juge impartial de ses actes.

2.232 L'attitude phénoménologique n'exclut pas le dialogue intersubjectif

Nous n'avons pas encore répondu à la deuxième et à la troisième des

questions soulevées plus haut (2.23). De ce que nous avons dit jusqu'à
maintenant il s'ensuit seulement que les phénomènes concernant les

actions humaines, et donc aussi ceux concernant les discussions

intersubjectives, ne sont nullement exclus en tant qu'objects de la description
phénoménologique. Il faut maintenant ajouter en plus que la discussion

intersubjective est aussi reconnue en tant que moyen pour arriver à une
bonne description phénoménologique.

Le fait que c'est mon donné immanent que je dois décrire n'exclut

pas l'utilité d'une discussion intersubjective. Car la pratique phénoménologique

a montré que l'expérience humaine est de nature semblable chez

les différents individus, et c'est un fait qu'une discussion intersubjective
peut aider à améliorer la perspicacité avec laquelle je vois mon donné
immanent. Admettre la discussion intersubjective en tant que moyen
philosophique, cela ne diminue en rien la vérité fondamentale qu'en
dernière analyse je dois toujours me fier à mon regard, à ma connaissance.

Car dans la discussion philosophique intersubjective pas moins que
dans la réflexion solitaire, c'est toujours moi personnellement qui reste

responsable de mes affirmations.



408 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont

Cette dernière remarque nous amène à réfuter l'objection marxiste
selon laquelle ce ne serait pas l'intuition personnelle, mais la pratique
sociale qui serait l'ultime critère de vérité.

2.233 La réflexion phénoménologique est nécessaire pour éviter un relati¬
visme sociologiste

Admettre que la philosophie doit prendre au sérieux le fait que
l'homme est un être dont les actes sont intimement liés à un contexte
social, et admettre que l'effort philosophique a lui-même ce caractère
social et doit donc être un effort conscient de discussion intersubjective;
tout cela ne veut pas du tout dire qu'on doive abandonner l'idée que
c'est l'intuition personnelle qui est le fondement ultime de notre connaissance.

Explicitons cela par un argument ad hominem.

Le marxiste, qui combat pour l'émancipation de l'homme, veut
démasquer les préjugés idéologiques dont nous sommes victimes. Il a
raison d'insister que pour accomplir cela on ne peut pas se limiter à une
discussion académique, mais qu'il est important de changer les institutions

sociales, car ce sont elles qui conditionnent en large mesure notre
façon de voir les choses. Cependant, pour mener à bien ce programme, le

marxiste a besoin d'un critère pour savoir quand il y a libération authentique

et quand il s'agit seulement de l'adoption d'un nouveau préjugé
idéologique. Mais où pourrait-on trouver ce critère, si ce n'est pas, en
dernière analyse, dans l'expérience concrète et personnelle de cette
libération? Donc dans une expérience qui doit être décrite et élucidée

phénoménologiquement
Aucune science empirique ne peut prendre la place d'une telle

réflexion phénoménologique. La sociologie, pas plus que l'histoire ou
la psychologie, ne peut remplir la tâche d'une réflexion philosophique.
Car la pertinence de toute critique sociologique doit elle-même être
mesurée par une expérience authentique et personnelle de la vie humaine.
Toute tentative de justifier la sociologie par des investigations sociologiques

se perdrait nécessairement dans les contradictions d'une position
relativiste.

2.24 La justification épistémologique de notre connaissance des choses

extérieures

Nous avons vu dans quel sens il y a un donné immanent. Mais
comment pouvons-nous justifier nos affirmations concernant les choses



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont 409

transcendantes en nous basant sur ce donné immanent? Pour pouvoir
répondre à cette question, il faut d'abord clarifier ce qu'il faut comprendre
dans ce contexte par «justification».

2.241 S'agit-il d'une inference?

Chez Descartes, la justification de notre connaissance des choses

extérieures consistait en une inference qui prenait l'existence du cogito
immanent et l'existence d'un Dieu non-trompeur comme prémisses et
concluait de là à l'existence du monde extérieur. D'une façon schématique

on peut dire que Descartes acceptait comme prémisses a) «Il
m'apparaît en tant qu'homme de science averti qu'un monde tel-et-tel
existe» et b) «Je suis la créature d'un Dieu parfait qui ne peut pas
permettre que même les hommes les plus intelligents restent dans l'erreur»,
et qu'il en tirait la conclusion c) «Un monde tel-et-tel existe».

Mais qu'est-ce que cela veut dire «Il m'apparaît en tant qu'homme
de science averti qu'un monde tel-et-tel existe»? Pour la critique empi-
riste, cela ne pouvait dire que «Je possède une théorie hypothético-déduc-
tive confirmée qui dit qu'il existe un monde invisible avec de telles-et-
telles lois de causalité et qui cause en moi de telles-et-telles impressions
sensibles». Il apparaît donc que la première prémisse de Descartes est à

elle seule déjà une inférence de l'existence du monde extérieur.
Dans cette inférence il n'est plus question de Dieu. Mais c'est une

inférence inductive, et comme Hume nous l'a appris, de telles inférences

font la présupposition problématique qu'il est raisonnable de croire qu'une
régularité constatée dans le passé sera aussi présente dans l'avenir. Si

on regarde de près, il ne s'agit de rien d'autre que d'une croyance dans

le bien-fondé de l'ordre cosmique, donc d'une forme sécularisée de la

croyance en Dieu.

2.242 Une construction logique?

Berkeley avait très bien compris que dans cette conception empiriste
la Nature était devenue un substitut pour Dieu. Il réalisait que selon

cette conception, les choses physiques ne sont rien d'autre que la
régularité divine qui explique la régularité de nos impressions sensibles, et il
comprenait que dans ce cas il suffirait d'accepter l'existence de Dieu et
de réduire les choses physiques à certaines classes d'impressions sensibles.

Mais c'est seulement avec l'avènement de la logique mathématique

que le programme de définir les choses physiques en termes de sensations

a pu être précisé. En utilisant les techniques découvertes par le logicisme,



410 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont

Russell et Carnap ont essayé de remplacer l'inférence du monde extérieur

par sa construction logique sur une base phénoménaliste.
Cependant, comme j'ai déjà eu l'occasion de le constater, cette

tentative de reconstruction phénoménaliste a échoué. Il apparaît aujourd'hui
qu'une telle reconstruction de la notion de chose physique est même

impossible en principe. La preuve en est la suivante: une définition est

une équivalence, mais il n'y a pas d'équivalence nécessaire entre une
affirmation concernant un objet physique déterminé et une affirmation
concernant le donné immanent, car pour n'importe quelle corrélation
qu'on puisse proposer, il est toujours possible d'imaginer un cas où la

première affirmation est vraie et la deuxième fausse, et cela pour la
simple raison qu'il est toujours concevable que nos organes n'aient pas
fonctionné normalement ou que nous ayons eu une hallucination 14.

2.243 Les choses extérieures étant données dans une connaissance directe,

il s'agit seulement de défendre la validité de cette connaissance.

Nous avons vu qu'en ce qui concerne la justification de la connaissance

des choses extérieures, l'inférence aussi bien que la construction
logique sont problématiques. Mais en fait, on a besoin ni d'une inférence
ni d'une construction logique, et cela pour la simple raison que le donné

immanent n'est pas le seul «donné». Les choses extérieures elles aussi

14 Cf. R. M. Chisholm, Theory of Knowledge, Englewood Cliffs: Prentice-Hall
1966, p. 62 note 4; J. L. Pollock, Knowledge and Justification, Princeton University

Press 1974, p. 9-10. - L'impossibilité de cette réduction phénoménaliste appartient

à la même famille de problèmes que le problème bien connu de Gettier, selon
lequel il n'est pas suffisant de définir 'connaissance' par 'croyance qui est justifiée
et vraie' (cf. E. L. Gettier, «Is justified true belief knowledge?», Analysis vol. 23

[1963] 121-123). Là aussi la difficulté réside dans le fait qu'il est impossible de prévoir

toutes les circonstances anormales qui peuvent intervenir dans le cas d'une
perception, et qu'ainsi des raisons, qui dans des circonstances normales constituent
une justification tout à fait acceptable, sont des raisons incorrectes dans des circonstances

anormales. - Il est important de noter que l'argument de Pollock est un
argument contre la réduction du terme 'objet physique' à une construction logique
qui n'utilise que des termes concernant le donné immanent; mais que ce n'est pas
un argument contre une réduction du terme 'noème perceptif d'un objet physique'
qui définirait ce terme à l'aide d'une construction logique basée sur des termes qui
parlent de sensations et de certaines dispositions psychiques. Car il est concevable
qu'il y ait une relation nécessaire entre la présence de certaines sensations et de
certaines dispositions psychiques d'un côté, et la présence du noème perceptif d'une
certaine chose physique de l'autre. Cela montre une fois de plus que Husserl a
commis une erreur grave quand il a négligé la différence entre sa notion de noème
et la notion frégéenne d'objet de référence (voir la note 2).



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont 411

sont d'une certaine façon «données»: comme je l'ai sougliné plus haut,
elles ne sont pas invisibles (ce ne sont pas des entités théoriques), mais

nous les connaissons directement. Justifier notre connaissance des choses

extérieures, cela ne veut donc pas dire «créer» cette connaissance, mais

seulement la défendre 15.

Une telle justification peut faire usage du principe bien connu de la

jurisprudence: «L'accusé est présumé innocent jusqu'à preuve du
contraire». Concrètement parlant, elle a deux tâches: a) réfuter les

arguments du scepticisme qui prétendent prouver d'une façon générale que
nous ne pouvons pas avoir une connaissance véritable des choses

extérieures ou que tel-et-tel aspect de cette connaissance (par exemple la
connaissance que nous croyons avoir de la couleur des choses) est

illusoire; b) purger notre connaissance autant que possible des erreurs et
des illusions qui peuvent être présentes dans des cas concrets.

Chaque argument sceptique est de la forme 'Si p1 et p2 et..., alors

cvjq', où 'cvjq' est la négation d'une affirmation générale du «common
sense» (par exemple de l'affirmation «Nous savons qu'il y a des choses

matérielles dont l'existence ne dépend pas de notre connaissance»). Comme

nous sommes prima facie convaincus du bien-fondé des affirmations
du «common sense», notre stratégie consistera à chercher si parmi les

prémisses 'pf, 'pf etc. il n'y en a pas une ou plusieurs qui sont beaucoup

plus douteuses que 'q'16.
Pour pouvoir purger notre connaissance des erreurs, c'est-à-dire

pour pouvoir soigner les «maladies» dont elle peut être affectée, il faut
avoir une connaissance approfondie de son fonctionnement. En cela

l'épistémologie est semblable à la médecine. Il est à noter ici que le fait
qu'un médecin peut tomber malade n'est pas une raison qui prouverait
a priori que la médecine est impossible.

En quoi un tel programme épistémologique est-il encore cartésien

Et y a-t-il encore une place pour la réduction transcendantale de Husserl?

Je crois qu'on peut donner la réponse suivante. Puisque chaque connaissance

est une expérience intentionnelle, une connaissance approfondie
de son fonctionnement implique avant tout une analyse de son sens,

15 Cette position est aussi celle de Ingarden, cf. G. Küng, «Zum Lebenswerk
von Roman Ingarden: Ontologie, Erkenntnistheorie und Metaphysik», dans Die
Münchener Phänomenologie, Phaenomenologica vol. 65, La Haye: Nijhoff 1975,

p. 158-173. - Chisholm, op. cit. p. 26, parle de «cognitivisme critique» (mais cf. la
note 19).

16 Pollock, op. cit. p. 4.



412 Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont

c'est-à-dire du donné noématique, et de la façon dont ce sens est constitué

par les actes noétiques 17.

On peut même dire plus. Entre les énoncés phénoménologiques
concernant le sens de notre expérience de la réalité et les énoncés concernant
la réalité, il y a une relation épistémique qui est très semblable à une
relation d'inférence: selon la logique épistémique, ces énoncés

phénoménologiques sont des raisons-prima-facie pour des énoncés correspondants

concernant la réalité. Par exemple l'énoncé 'Il m'apparaît que
quelque chose avec une surface rouge est devant moi' est une raison-

prima-facie pour l'énoncé 'Quelque chose avec une surface rouge est

devant moi'18. Cela veut dire : le sens du sens d'une expérience normale
est tel que le sens de cette expérience constitue une raison-prima-facie

pour une affirmation concernant l'objet de référence de cette même

expérience.
Evidemment une raison-prima-facie n'est pas une raison infaillible.

Il peut arriver, par exemple, qu'il m'apparaisse qu'une chose qui est

devant moi ait une surface rouge, quand en réalité cette chose a une
surface d'une autre couleur. Car il se peut que sans que je le sache mes

yeux ne fonctionnent pas normalement, ou qu'à mon insu on m'ait mis
des lunettes rouges.

Nous avons donc trouvé une nouvelle forme du programme cartésien

qui veut justifier nos connaissances à partir du donné immanent. Selon

cette nouvelle conception la justification épistémologique de notre
connaissance des choses extérieures fait appel à une connaissance du donné

immanent, mais cet appel à une connaissance du donné immanent se

trouve seulement dans l'ordre épistémologique. Comme nous l'avons

vu, la connaissance des choses extérieures ne présuppose pas la connaissance

préalable d'un donné immanent, car normalement le «donné»

immanent n'est pas connu d'une façon réfléchie, mais seulement vécu. Il
est simplement ce que nous vivons quand nous vivons une expérience qui
est orientée vers des choses extérieures 19.

17 Mais les résultats des sciences empiriques concernant les processus de la
connaissance doivent aussi trouver leur place dans une épistémologie développée.
Pour une première esquisse de l'ordre à établir entre les méthodes phénoménologiques

et les méthodes empiriques cf. l'article mentionné dans la note 15.
18 Pour une discussion détaillée de cette question, cf. Pollock, op. cit.,

chapitre 2-5, spécialement p. 85; cf. aussi Chisholm, op. cit. p. 41 et 62.
19 C'est donc seulement en ce qui concerne la réflexion épistémologique que

cette conception est « fondationniste » (cf. la note 5). Chisholm, qui a une conception
très semblable, emploie des locutions qui sont plus fondationnistes qu'il ne serait



Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont 413

2.25 L'image manifeste et l'image scientifique

Le point de vue épistémologique que je viens d'esquisser a des

conséquences importantes pour l'arbitrage entre les affirmations de

l'image manifeste et celles de l'image scientifique. Car la connaissance de

l'évidence du «common sense» implique une révalorisation certaine de

l'image manifeste. Comme nous avons vu, il y a une présomption en sa

faveur. Par exemple, le fait que les couleurs figurent dans le modèle

scientifique seulement en tant que longueurs d'ondes, n'est pas une

preuve que l'aspect qualitatif des couleurs, comme elles nous sont
données dans l'image manifeste, soit purement subjectif.

D'ailleurs l'image scientifique ne peut pas remplacer l'image manifeste.

Reprenons l'exemple des «deux» tables de Bertrand Russell. Sans

doute l'image scientifique peut nous donner certaines explications bien

fondées concernant la structure microphysique de la table, explications
qui dépassent de loin notre expérience manifeste de cette table. Ou les

théories scientifiques peuvent nous rendre attentifs à des erreurs dues à

des illusions optiques. Mais la théorie scientifique a la fonction d'expliquer

le «comportement» de cette même table qui nous est donnée dans

l'expérience ordinaire. Si donc cette expérience ordinaire n'avait pas de

signification réelle, alors l'entreprise scientifique perdrait elle-même son

sens. De fait, l'image manifeste et l'image scientifique sont liées par une

relation essentielle, et c'est notre tâche de philosophes d'essayer de clarifier

cette relation, en prenant au sérieux non seulement la science, mais
aussi le témoignage de la vie ordinaire.

nécessaire: ainsi il dit que les propositions concernant les choses extérieures ne
peuvent être évidentes qu'indirectement (indirectly evident), tandis que les propositions

concernant ce que nous avons appelé le donné immanent sont evidentes
directement (directly evident). Moi-même je préférerais les termes 'justifiables
indirectement' et 'justifiables directement', car selon ma terminologie, ce sont les choses

extérieures qui sont «connues directement», tandis que le donné immanent n'est
«connu que par réflexion».

27


	Pouvons-nous connaître les choses telles qu'elles sont?

