
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN

Finianos, Ghassan: Les grandes divisions de l'être «Mawjüd» selon Ibn
Sînâ. - Fribourg: Editions Universitaires 1976. 303 p.

La philosophie grecque constitue une des branches importantes de
la pensée dans l'Orient islamique. Importante non pas à cause de nouvelles
formulations des problèmes fondamentaux et par conséquent des nouvelles
possibilités d'aboutissement, mais à cause de la réaction qu'elle a suscitée
chez les penseurs orthodoxes de l'Islam. Cette importance fut accrue grâce
au rôle que les philosophes hellénisants de l'Orient ont joué dans la
transmission de la philosophie grecque aux Latins. C'est par eux qu'Aristote
fit son entrée massive au Moyen Age. Toutefois ce rôle ne fut pas simple
puisqu'ils ont su marquer la pensée grecque de telle façon qu'une
différence peut être établie entre l'«Aristote» d'un Averroès par exemple et
celui d'Avicenne ou d'Al-Fârabi. Dans ce sens, l'étude de G. Finianos peut
nous intéresser en nous montrant la compréhension avicennienne d'Aris-
tote. De plus, les médiévaux de l'Orient sont les riches héritiers d'une
tradition originale, car propre à l'homme qui habite cette partie du monde
et qui le différencie des autres. La pensée persane, le Coran et la philosophie
grecque font qu'en lisant Avicenne nous nous trouvons devant un philosophe

très original dans sa manière de penser. C'est l'autre sens qui peut
nous intéresser dans la thèse de G. Finianos.

Cette thèse commence par une interrogation: quel est l'objet de la
métaphysique L'auteur répond que pour Avicenne c'est l'existant en tant
qu'existant. Mais pour déterminer l'objet de la métaphysique, il faut aussi
déterminer les objets des sciences qui lui sont inférieures: les sciences
naturelles dont les objets sont les étants mêlés à la matière dans la réalité et
le concept, et les mathématiques qui regardent les étants en relation avec
la matière dans la réalité et non pas dans le concept. De plus, les objets
des sciences pratiques (la politique, le comportement de l'homme dans la
famille, la morale) sont aussi déterminés. La logique est considérée comme
un instrument nécessaire à la démarche philosophique.

Terminant ainsi le premier chapitre qui constitue une excellente
introduction à la classification des sciences selon Avicenne, G. Finianos établit

les divisions de l'être grâce à deux critères qui sont la forme et la fin.
Si nous prenons la forme, nous n'arriverons pas à la finalité. C'est en se

basant sur la fin que nous arrivons à l'être au sens plein, à l'être nécessai-



Besprechungen 391

rement existant. Les divisions établies selon la fin - que traite cette thèse -
sont: la substance, l'essence et l'existence, la cause et l'effet, l'antérieur
et le postérieur, le possible et le nécessaire. A travers ces divisions formant
chacune un chapitre, c'est l'être nécessaire qui est visé, qui une fois connu
par sa différenciation d'avec les autres êtres qui ne possèdent pas le même
degré de nécessité que lui, devient chez Avicenne l'objet de la science
divine, constituant ainsi l'étape ultime de la démarche philosophique.

A la fin de sa thèse, G. Finianos aboutit à ce que «malgré son
originalité, sa croyance coranique, son attachement au néo-platonisme sous
l'influence d'Al-Fârabï, le philosophe musulman reste dans son fond
aristotélicien» (p. 283). Certes, à la suite d'une thèse qui regarde les divisions
de l'être, nous sommes devant ce qui est aristotélicien chez Avicenne. J'aurais

aimé que la division de l'un et du multiple ne soit pas convertie à la
division de l'essence et de l'existence (p. 141-144). Peut-être cela nous
aurait-il valu l'examen du côté platonicien de ce philosophe. Et si ces
divisions faites selon le schéma d'Aristote aboutissent à l'existant
nécessairement existant, nous ne pouvons pas nier le rôle de l'émanation, terme
étranger à l'aristotélisme, lorsque nous abordons l'être nécessaire dans sa
relation aux autres êtres, ou le rapport entre le Créateur et les créatures.
Mais avouons qu'en continuant une discussion qui montre la part d'Aristote
ou de Platon chez Avicenne, nous manifestons une méconnaissance des
données de l'histoire de la philosophie médiévale. En effet, cette histoire
nous apprend que l'«Aristote» d'Avicenne était «coloré» de néo-platonisme.

En traitant l'existant nécessairement existant qui constitue l'objet
de la science divine et qui peut être assimilé à Dieu, Avicenne connaissait
un livre faussement attribué à Aristote: «la théologie d'Aristote» d'inspiration

néo-platonicienne. Ce n'est qu'à la venue d'Averroès que la
philosophie d'Aristote commença à se débarrasser des éléments néo-platoniciens,

et alors un autre type d'aristotélisme sera légué aux Latins.
Il est donc nécessaire d'examiner les sources de l'aristotélisme d'Avicenne.

Mais malgré l'importance de cet examen, cela ne saurait pas être
demandé à une thèse qui discute les divisions de l'être. C'est un travail
qui devrait être entrepris à part.

Je voudrais conclure en signalant un des points positifs de cette étude:
son appui sur les textes d'Avicenne. L'histoire de la philosophie médiévale
a beaucoup souffert des malentendus qui résultent des connaissances
erronées, car elles ne sont pas fondées sur des textes sûrs. C'est pourquoi
l'auteur de cette thèse essaie de vérifier la fameuse distinction entre essence
et existence (p. 146) et réduit cela à une distinction logique et non pas
métaphysique. Une autre discussion avec Anne-Marie Goichon concerne
l'identification entre la puissance et la possibilité logique (p. 206).

Ayant fait sa thèse en s'appuyant sur des éditions critiques et en ne

prêtant pas l'oreille aux préjugés qui entourent ce philosophe, G. Finianos
peut prétendre avec raison avoir écrit une excellente étude sur Avicenne.

Joseph Al-Obaidi



392 Besprechungen

Lestapis, S. de, S.J.: L'énigme des Pastorales de saint Paul. Paris:
Gabalda 1976. 462 p.

Les épîtres à Tite et à Timothée forment un bloc homogène, leur unité
littéraire étant indiscutable. Par conséquent, leur rédaction ne peut être
séparée par un grand intervalle, ni même «panachée» par la composition
intermédiaire d'autres épîtres. Mais à quelle époque et en quel lieu furent-
elles écrites? L'une des objections que l'on élève contre leur authenticité
paulinienne est la difficulté de les insérer dans la trame de la vie de l'Apôtre.
S. de Lestapis s'attaque à ce problème avec un soin et une objectivité
supérieurs à tous ses devanciers. Il apporte de nouveaux arguments d'ordre
historique, littéraire, théologique; de sorte que son ouvrage devra être
consulté par tout exégète des «Pastorales».

Trois hypothèses de rédaction sont possibles: une rédaction précoce,
avant que Paul n'apporte la collecte à Jérusalem en 58; une rédaction
tardive, au cours des trois dernières années de l'Apôtre en 64-67; une
rédaction médiane au cours de la montée à Jérusalem qui donnera lieu à

l'arrestation de Paul dans le Temple et qui sera immédiatement suivie
d'une captivité à Césarée et à Rome. S. de Lestapis exclut les deux premières

possibilités (la seconde avec beaucoup de nuances) et ne retient que la
troisième: les lettres à Tite et à Timothée se situent au cours du trajet de

Philippe à Milet en mars-avril 58; Il Tim. date du début de la captivité
romaine, printemps 61 (un très important Excursus fixe la chronologie
paulinienne, tenant compte des précisions apportées par J. Dauvillier à

propos de la fuite de Damas sous Arétas IV, de la montée à Jérusalem sous
Hérode Agrippa I, et de la date du remplacement de Félix par Festus en
60; cf. pp. 413-426).

Comment arriver à de telles déterminations Par l'examen de tous les

«personalia», c'est-à-dire des souvenirs de l'Apôtre, des petits faits personnels
dont sont parsemés ces épîtres: messages, petites commissions (le manteau
laissé chez Carpos), les références aux lieux et aux personnes fréquentés.
Ce sont des données vérifiables par des tiers (Loïs et Eunice, mère et grand-
mère de Timothée), et qui non seulement sont un signe possible d'authenticité,

mais sont aussi susceptibles de dater un écrit lorsqu'elles ont des

correspondants dans les Actes des Apôtres. C'est pourquoi toute la première
partie de l'ouvrage analyse minutieusement les dix-neuf «personalia» des

Pastorales, qui, loin d'être des «membra disjecta», aboutissent à une
orientation cohérente, celle d'une rédaction paulinienne, mais décelant aussi la
main de Luc, près de l'Apôtre chaque fois qu'il écrit à Timothée et à Tite,
et toujours antérieure aux épîtres aux Ephésiens et aux Colossiens. - Au
passage, l'auteur distingue l'imposition des mains de Paul à Timothée, faite
à Lystres (Act. XVI, 2-3) conférant un pouvoir ministériel, de celle accordant

une délégation-juridiction donnée à Milet (Il Tim. I, 5-6). S'il n'y a

pas de salutations pour Onésiphore à la fin de II Tim., c'est que c'est lui-
même qui porte la lettre à Ephèse, La délivrance de la «gueule du lion»
(II Tim. IV, 17) vise les machinations tramées par les grands prêtres et les
notables juifs (Act. XXV, 2). Les membrana ou parchemins de II Tim. V, 19



Besprechungen 393

sont soit des peaux préparées pour pouvoir écrire, soit une collection des

logia du Seigneur. Secundus est à identifier avec Démas, et Gaius de Thes-
salonique avec Crescens, etc.

Ces résultats permettent une nouvelle lecture des Pastorales et de
confirmer leur unité historique (cf. notamment le parallèle entre I Tim.
et le «Discours de Milet»; l'influence de la structure stable de la communauté
de Qumrân et de l'Eglise-mère de Jérusalem: autorité sédentaire et
personnelle, Jacques, frère du Seigneur, et le collège d'Anciens; cf. la «hiérarchie»

dans nos épîtres). Les épîtres de la captivité montreront que II Tim. a
été efficace: en 62-63, Timothée et Marc sont arrivés près de Paul. D'un
point de vue théologique, il est improbable que les Pastorales soient
postérieures à Col./Eph. En effet, la théologie du Mystère n'est qu'inchoative et
incomplète dans nos épîtres et n'aura sa plénitude d'expression que dans

Col./Eph., où s'épanouit l'expérience spirituelle de l'Apôtre: La sotériologie
de Tit., I Tim. est très proche de celle de Rom.; l'exposé du Mystère de

la piété et de la foi (I Tim. III, 9,16) manifeste une ecclésiologie ayant beaucoup

plus d'affinités avec les Grandes épîtres qu'avec celles de la captivité.
Cette ecclésiologie de Tit./II Tim. se meut dans une vision d'églises locales,
alors que la vision de l'Eglise universelle et du Plérôme propre à l'Eglise
céleste en est pratiquement absente, mais sera dominante dans Col./Eph.
Ces dernières évoquent la perspective eschatologique de l'Epouse du Christ,
qui est ignorée de Tit./I Tim. Le thème eschatologique apparaît dans II Tim.
(qui ignore le «mysterion» et introduit l'«Epiphanéia») où Paul a comme
l'obsession de l'imminence du Jour du Seigneur, mais il n'est pas encore
question du Christ-céleste qui remplit toutes choses (Eph. IV, 11) ni de

l'Eglise que le Christ se présente à lui-même comme une épouse glorieuse
(Eph. V, 26). Il faut signaler enfin des notations très judicieuses sur le thème
de la succession apostolique et du magistère ecclésial. Si Timothée est qualifié
d'Evangéliste (II Tim. IV 5), ce terme prend ici un sens spécifique,
technique, désignant une certaine fonction hiérarchique pour l'organisation
actuelle de la communauté éphésienne; il marque le passage de l'itinérance
apostolique à la sédentarité épiscopale. C'est donc un titre de transition
avec l'épiscopat de la deuxième génération chrétienne.

Cet ouvrage qui comporte tant de richesses est donc important. Il le
restera, tant il est bien informé et mesuré en toutes ses analyses. Ce n'est pas
à dire que l'on puisse souscrire à toutes ses notations (par exemple: une
«venue en esprit», à Corinthe, s'intercalant entre deux venues physiques, ou
le manque de discernement entre un écrit «pastoral» et des lettres
doctrinales...); mais la sagacité de l'auteur inspire confiance et l'on a en main
toutes les pièces du dossier. Il s'agit donc d'un livre neuf, intelligent et
honnête, qu'il faut lire sans idée préconçue, comme l'une des meilleures
contributions à l'exégèse paulinienne contemporaine. Nous souscrivons
sans réserve à la conclusion de S. de Lestapis: «une rédaction précoce des
Pastorales n'est pas impossible, elle est même plausible».

C. Spicq, O.P.



394 Besprechungen

Norbert A. Luyten OP [Hrg.]: Das Menschenverständnis nach Thomas
von Aquin. - Freiburg (Schweiz) : Universitätsverlag 1976. 170 S. (Arbeiten
zur Psychologie, Pädagogik und Heilpädagogik. Bd. 31.)

Der vorliegende Band ist die Übersetzung einer Publikation französisch
gehaltener Vorträge, die 1974/75 von Dominikanerprofessoren der Universität

Fribourg aus Anlaß des 700. Todestages des hl. Thomas von Aquin
veranstaltet wurden (Originaltitel : L'anthropologie de Saint Thomas d'Aquin.
8 conférences, publiées par N. A. Luyten OP. Fribourg: Editions Universitaires

1975. 205 p.).
Der Kirchenhistoriker M. H. Vicaire bietet im ersten Vortrag eine

ausgezeichnete Ubersicht über den Werdegang des Aquinaten und versucht
anhand einwandfreier Quellen, seine geistige Persönlichkeit, die sich in der
Spannung von Kontemplation und Aktion entfaltet, plastisch vor Augen
zu führen.

N. A. Luyten, Animator der Vortragsreihe und ihr Herausgeber in
beiden Sprachen, stellt in einem einleitenden Vortrag das philosophische
Menschenbild des Aquinaten vor. Dabei scheut sich der Autor nicht, den
heutigen philosophischen und theologischen Richtungen zum Trotz, an dem
von Thomas vertretenen metaphysischen Dualismus des Menschen, der von
vielen mißverstanden und darum abgelehnt wird, festzuhalten.

M. J. Nicolas befaßt sich mit dem Ursprung und der Transzendenz des

Menschen. Bei einer philosophischen Gegenüberstellung von moderner
Evolutionslehre und thomasischer Auffassung von der Herkunft des Menschen

ergibt sich nach Nicolas überzeugend, daß die Doktrin des Aquinaten den
heutigen Anschauungen im wesentlichen nicht widerspricht. Freilich muß
man dabei nach Thomas daran festhalten, daß die Gesetze einer aufsteigenden

Entwicklung der materiellen Welt von Gott eingeprägt wurden und daß
die «Ankunft» des Geistes, d. h. der menschlichen Seele, einen unmittelbaren
kreativen Eingriff Gottes erfordert. Oberflächlich gesehen scheint der Autor
zu sagen, daß unsere Erfahrung einen jeglichen Dualismus ausschließt, aber
dies wird nur in Bezug auf den Dualismus der Substanzen gesagt - der
Mensch besteht aus einer einzigen Substanz, was allerdings der Zusammengesetztheit

dieser Substanz aus Materie und Geist nicht widerspricht, und
eben in dieser Zusammengesetztheit - über die wir uns nicht hinwegtäuschen
dürfen - besteht der radikale Dualismus des Menschen. Die deutsche
Übersetzung wird dem französischen Original nicht ganz gerecht, wenn gesagt
wird, Thomas hätte eine anfanglose und dennoch erschaffene Welt angenommen.

Er hat nur die Möglichkeit dieser Hypothese bejaht.
Einen sehr wertvollen Beitrag leistet M. G. Cottier, der die Libido-

Lehre Freuds im Lichte der Appetitus-Lehre von Thomas auswertet. Gerade
diese Gegenüberstellung erlaubt es ihm, einerseits den bleibenden Wert und
die bleibende Verwendbarkeit der thomasischen Lehre festzustellen und
andererseits aufzuzeigen, daß eine integrale Anthropologie ohne metaphysische
Reflexion überhaupt nicht möglich ist. Nach der sehr guten Ubersicht von
Freuds Lehre wird die Zusammenfassung der thomasischen Doktrin - besonders

da einleitend nicht genügend gesagt wird, daß Thomas von einer ganz



Besprechungen 395

anderen Sicht aus an den Menschen herangeht - auf solche, die darin weniger
bewandert sind, wegen ihrer außerordentlichen Gedrängtheit ein wenig
abschreckend wirken.

M.-D. Philippes Vortrag trägt den Titel: Person und Interpersonalität.
Wie der Autor feststellt, scheint die Erforschung der Person immer zwischen
drei Polen zu oszillieren: Individualität, Mitteilbarkeit und Transzendenz.
Diesem Problem kann Thomas deshalb gerecht werden, weil er die Person
auf metaphysischer Ebene betrachtet. Und obwohl der Aquinate immer als

Theologe vorgeht, haben seine Überlegungen auch philosophischen Wert.
Die Person ist nach Philippe in dem, was in ihr am grundlegendsten ist,
autonom. Sie ist aber «Interpersonalität» in ihrer letzten Vollendung, also in
ihrer eigentlichen Zielsetzung. Diese Interpersonalität verwirklicht sich
hauptsächlich in der Freundschaftsliebe, ja letztere geht über jene hinaus.
Aber die Person darf auch bei jener Freundschaftsliebe nicht stehenbleiben,
die gegenüber einer anderen menschlichen Person empfunden wird, sie muß,
um sich zu vollenden, das Absolute, d. h. die Person Gottes erreichen. Sehr

tiefsinnig und anregend ist, was der Autor über die Freundschaftsliebe sagt.
Zu begrüßen ist, daß sämtliche Texte des Aquinaten, auf die im Vortrag
hingewiesen wurde, in einer Fußnote im lateinischen Originaltext angeführt
werden.

C. E. O'Neills Vortrag hat den Menschen zum Thema, insofern er auf
Gott hin offen ist (capax Dei). Der Autor versucht, von der gegenwärtigen
Problematik ausgehend - die weitgehend von Barth und Bultmann bestimmt
ist -, Zugang zum Verständnis des Menschen zu finden. Dadurch gewinnen
seine Ausführungen an Aktualität. Es ist ihm besonders daran gelegen
aufzuzeigen, daß Thomas, der in der Perspektive des Glaubens steht, den
Menschen folgerichtig als ein auf Gott hin offenes Wesen auffaßt, eine Offenheit,
die erst in der Gottesschau voll erfüllt wird, von Gott aber von Anfang an
mitgegeben ist. In den Schilderungen der Voraussetzungen und der
Konsequenzen dieser Lehre erweist sich der Autor als sicherer Thomist. Zwar wird
die Wahrheitsfrage der von Thomas verwendeten Philosophie nicht gestellt,
ja man gewinnt den Eindruck, daß sie gar nicht gestellt werden kann. Wenn
auch Thomas als Theologe eine der Subjektivität des Glaubenden entsprechende

Philosophie wählen oder erarbeiten mußte, so ist damit den
philosophischen Deutungen, u. a. den sogenannten Gottesbeweisen des Aquinaten,
nicht jeder philosophische Wert abzusprechen. Man muß wohl der Tatsache
Rechnung tragen, daß viele Philosophen die von Kant errichtete Mauer der
Kritik für undurchbrechbar halten, aber ist sie es wirklich Mit dem I. Vati-
kanum müssen wir immerhin annehmen, daß man «den einen und wahren
Gott, Schöpfer und unseren Herrn, aus jenen Dingen, die geworden sind, mit
dem Licht der natürlichen Vernunft sicher erkennen kann» (Denz./Schönm.
3026), eine Lehre übrigens, an der auch das II. Vatikanum festhält (Dogm.
Konst. über die göttliche Offenbarung, Nr. 6). Wie immer es aber auch mit
der Auffassung des Autors steht, wir müssen ihm dankbar sein, daß er die
Lehre des Aquinaten tief erfaßt und treffend dargelegt hat und daß er die
heutige Problematik, mit der wir uns ja auseinandersetzen müssen, so
entschieden aufgreift.



396 Besprechungen

J.-H. Nicolas' Vortrag behandelt «Die verlorene und in Christus
wiedergefundene Menschheit». Im ersten Teil wird der Glaubensinhalt dieser
Aussage kurz dargestellt, im zweiten die Erhebung der Menschheit Christi
geschildert, im dritten die Bedeutung der Menschwerdung Christi für uns
beschrieben. Der Autor versteht es meisterhaft, die verschiedenen Fehldeutungen,

die sich im Laufe der Geschichte immer wieder anmelden, aus dem
Weg zu räumen und den Wert der thomasischen Schau, die allen metaphysischen

Erfordernissen Rechnung trägt, vor Augen zu führen. Tief und
überzeugend ist jener Teil der Aufführungen, der die wahre Freiheit Christi
rechtfertigt. In einer Fußnote wird nur erwähnt, daß Thomas eine Deszen-
denz-Christologie vertritt. Es wäre gut gewesen, wenn man ausdrücklicher
auf die gegenwärtigen Bestrebungen einer aszendenten Christologie - auf
ihre Möglichkeiten und Gefahren - hingewiesen hätte.

Der Vortrag von C. J. Pinto de Oliveira, der den Titel «Von einer
anthropologischen Theologie zu einer politischen Moral » trägt, beweist, wie
man, von den Prinzipien des Aquinaten ausgehend, für die modernsten
Probleme, wenn auch nicht eine fertige Antwort, so doch wertvolle Gedankenimpulse

erhalten kann. Dem Autor, der in den gegenwärtigen moral-sozio-
logischen Problemen beheimatet ist, dazu aber auch die Moraltheologie des
Thomas gründlich kennt, gelingt es, ohne dessen Prinzipien zu überspannen,
mit magistraler Klarheit und Folgerichtigkeit diese zur Lösung aktueller
Probleme heranzuziehen. Manchmal wäre es gut gewesen, besonders wo es

um die heikle Frage der Autonomie der menschlichen Freiheit geht, einige
Texte des Aquinaten anzuführen oder wenigstens in einer Fußnote auf sie

hinzuweisen, um dem Leser die Möglichkeit zu bieten, die Deutung des
Autors nachzuprüfen. Mit großzügigem Wohlwollen, vielleicht sogar mit ein
wenig zu viel Nachsicht bewertet er die «Befreiungstheologie» Lateinamerikas

als «prophetische Botschaft». Wir wollen dem Autor - der selber aus
Lateinamerika stammt und die dortigen Verhältnisse gut kennt - diese
Nachsicht gerne zugestehen und hoffen, daß sich diese «Befreiungstheologie»
mit der Zeit von jenen Einseitigkeiten befreien wird, die solchen «prophetischen»

Theologien anzuhaften pflegen.
Alles in allem muß man die Dominikanerprofessoren der Universität

Fribourg, die die soeben besprochenen Vorträge hielten und nun in Buchform
erscheinen ließen, zu ihrem Unternehmen beglückwünschen. Auch Paul VI.
hatte in einem an den Ordensgeneral der Dominikaner gerichteten Brief
vom 20. November 1974 die Aktualität des hl. Thomas gewürdigt. In dem
Maße, als die Kirche den Weg der wahren Erneuerung betritt, wird sich auch
wieder die Lehre des Doctor communis Geltung verschaffen.

Mit einigem Staunen bemerkt man, daß diese hochqualifizierten
theologischen Abhandlungen in der Reihe «Arbeiten zur Psychologie, Pädagogik
und Heilpädagogik» erschienen. Vielleicht darf man in diesem Umstand ein
gutes Omen sehen : daß die Lehre des Thomas von Aquin tatsächlich geeignet
ist, zur Heilung der heutigen zerrütteten theologischen Situation
beizutragen.

E. Thomas Mehrle OP


	Besprechungen

