Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN

Finianos, Ghassan: Les grandes divisions de I'étre «Mawjid» selon Ibn
Sini. — Fribourg: Editions Universitaires 1976. 303 p.

La philosophie grecque constitue une des branches importantes de
la pensée dans 1'Orient islamique. Importante non pas a cause de nouvelles
formulations des problémes fondamentaux et par conséquent des nouvelles
possibilités d’aboutissement, mais a cause de la réaction qu’elle a suscitée
chez les penseurs orthodoxes de 1'Islam. Cette importance fut accrue grace
au rdle que les philosophes hellénisants de 1'Orient ont joué dans la trans-
mission de la philosophie grecque aux Latins. C’est par eux qu’Aristote
fit son entrée massive au Moyen Age. Toutefois ce role ne fut pas simple
puisqu’ils ont su marquer la pensée grecque de telle fagon qu’une diffé-
rence peut étre établie entre l'«Aristote» d’'un Averroés par exemple et
celui d’Avicenne ou d’Al-Farabi. Dans ce sens, I'étude de G. Finianos peut
nous intéresser en nous montrant la compréhension avicennienne d’Aris-
tote. De plus, les médiévaux de 1'Orient sont les riches héritiers d'une tra-
dition originale, car propre a I’homme qui habite cette partie du monde
et qui le différencie des autres. La pensée persane, le Coran et la philosophie
grecque font qu’en lisant Avicenne nous nous trouvons devant un philo-
sophe trés original dans sa maniére de penser. C’est 'autre sens qui peut
nous intéresser dans la thése de G. Finianos.

Cette thése commence par une interrogation: quel est 1'objet de la
métaphysique? L’auteur répond que pour Avicenne c’est 1’existant en tant
qu’existant. Mais pour déterminer 'objet de la métaphysique, il faut aussi
déterminer les objets des sciences qui lui sont inférieures: les sciences na-
turelles dont les objets sont les étants mélés a la matiére dans la réalité et
le concept, et les mathématiques qui regardent les étants en relation avec
la matieére dans la réalité et non pas dans le concept. De plus, les objets
des sciences pratiques (la politique, le comportement de I'homme dans la
famille, la morale) sont aussi déterminés. La logique est considérée comme
un instrument nécessaire a la démarche philosophique.

Terminant ainsi le premier chapitre qui constitue une excellente in-
troduction a la classification des sciences selon Avicenne, G. Finianos éta-
blit les divisions de I’étre griace a deux critéres qui sont la forme et la fin.
Si nous prenons la forme, nous n’arriverons pas a la finalité. C’est en se
basant sur la fin que nous arrivons a 1’étre au sens plein, a I’étre nécessai-



Besprechungen 391

rement existant. Les divisions établies selon la fin — que traite cette thése —
sont: la substance, l’essence et l’existence, la cause et l'effet, 1’antérieur
et le postérieur, le possible et le nécessaire. A travers ces divisions formant
chacune un chapitre, c’est 1’étre nécessaire qui est visé, qui une fois connu
par sa différenciation d’avec les autres étres qui ne possédent pas le méme
degré de nécessité que lui, devient chez Avicenne 'objet de la science di-
vine, constituant ainsi I’étape ultime de la démarche philosophique.

A la fin de sa thése, G. Finianos aboutit a ce que «malgré son origi-
nalité, sa croyance coranique, son attachement au néo-platonisme sous
I'influence d’Al-Farabi, le philosophe musulman reste dans son fond aris-
totélicien» (p. 283). Certes, a la suite d’une thése qui regarde les divisions
de I'étre, nous sommes devant ce qui est aristotélicien chez Avicenne. J’au-
rais aimé que la division de I'un et du multiple ne soit pas convertie a la
division de l’essence et de l'existence (p. 141-144). Peut-étre cela nous
aurait-il valu l'’examen du c6té platonicien de ce philosophe. Et si ces
divisions faites selon le schéma d’Aristote aboutissent a l’existant néces-
sairement existant, nous ne pouvons pas nier le réle de I'émanation, terme
étranger a l'aristotélisme, lorsque nous abordons l’étre nécessaire dans sa
relation aux autres étres, ou le rapport entre le Créateur et les créatures.
Mais avouons qu’en continuant une discussion qui montre la part d’Aristote
ou de Platon chez Avicenne, nous manifestons une méconnaissance des
données de l'histoire de la philosophie médiévale. En effet, cette histoire
nous apprend que l'«Aristote» d’Avicenne était «coloré» de néo-plato-
nisme. En traitant I'existant nécessairement existant qui constitue 1'objet
de la science divine et qui peut étre assimilé a Dieu, Avicenne connaissait
un livre faussement attribué a Aristote: «la théologie d’Aristote» d’inspi-
ration néo-platonicienne. Ce n’est qu’a la venue d’Averroés que la philo-
sophie d’Aristote commenca A se débarrasser des éléments néo-platoni-
ciens, et alors un autre type d’aristotélisme sera légué aux Latins.

I1 est donc nécessaire d’examiner les sources de l'aristotélisme d’Avi-
cenne. Mais malgré I'importance de cet examen, cela ne saurait pas étre
demandé a une these qui discute les divisions de l’étre. C'est un travail
qui devrait étre entrepris a part. '

Je voudrais conclure en signalant un des points positifs de cette étude:
son appui sur les textes d’Avicenne. L’histoire de la philosophie médiévale
a beaucoup souffert des malentendus qui résultent des connaissances er-
ronées, car elles ne sont pas fondées sur des textes stirs. C'est pourquoi
I'auteur de cette thése essaie de vérifier la fameuse distinction entre essence
et existence (p.146) et réduit cela A une distinction logique et non pas
métaphysique. Une autre discussion avec Anne-Marie Goichon concerne
I'identification entre la puissance et la possibilité logique (p. 2006).

Ayant fait sa thése en s’appuyant sur des éditions critiques et en ne
prétant pas l'oreille aux préjugés qui entourent ce philosophe, G. Finianos
peut prétendre avec raison avoir écrit une excellente étude sur Avicenne,

JoseErH AL-OBAIDI



392 Besprechungen

Lestapis, S. de, S.J.: L’énigme des Pastorales de saint Paul. Paris:
Gabalda 1976. 462 p.

Les épitres a Tite et a Timothée forment un bloc homogéne, leur unité
littéraire étant indiscutable. Par conséquent, leur rédaction ne peut étre
séparée par un grand intervalle, ni méme «panachée» par la composition
intermédiaire d’autres épitres. Mais a quelle époque et en quel lieu furent-
elles écrites? L'une des objections que l'on éleve contre leur authenticité
paulinienne est la difficulté de les insérer dans la trame de la vie de 1’ Apdtre.
S. de Lestapis s’attaque a ce probléme avec un soin et une objectivité supé-
rieurs a tous ses devanciers. Il apporte de nouveaux arguments d’ordre
historique, littéraire, théologique; de sorte que son ouvrage devra étre
consulté par tout exégete des «Pastoralesy.

Trois hypothéses de rédaction sont possibles: une rédaction précoce,
avant que Paul n’apporte la collecte a Jérusalem en 58; une rédaction
tardive, au cours des trois derniéres années de I’Apbdtre en 64-67; une
rédaction médiane au cours de la montée & Jérusalem qui donnera lieu a
I'arrestation de Paul dans le Temple et qui sera immédiatement suivie
d’une captivité a Césarée et & Rome. S. de Lestapis exclut les deux premie-
res possibilités (la seconde avec beaucoup de nuances) et ne retient que la
troisieme: les lettres a Tite et & Timothée se situent au cours du trajet de
Philippe a Milet en mars-avril 58; I1 Tim. date du début de la captivité
romaine, printemps 61 (un trés important Excursus fixe la chronologie
paulinienne, tenant compte des précisions apportées par J. Dauvillier a
propos de la fuite de Damas sous Arétas IV, de la montée a Jérusalem sous
Hérode Agrippa I, et de la date du remplacement de Félix par Festus en
60; cf. pp. 413-—426).

Comment arriver & de telles déterminations? Par I’examen de tous les
«personalia», c’est-a-dire des souvenirs de 1’Apdtre, des petits faits personnels
dont sont parsemés ces épitres: messages, petites commissions (le manteau
laissé chez Carpos), les références aux lieux et aux personnes fréquentés.
Ce sont des données vérifiables par des tiers (Lois et Eunice, mére et grand-
meére de Timothée), et qui non seulement sont un signe possible d’authen-
ticité, mais sont aussi susceptibles de dater un écrit lorsqu’elles ont des
correspondants dans les Actes des Apdtres. C’est pourquoi toute la premiére
partie de 'ouvrage analyse minutieusement les dix-neuf «personalia» des
Pastorales, qui, loin d’étre des «membra disjecta», aboutissent a une orien-
tation coherente, celle d’'une rédaction paulinienne, mais décelant aussi la
main de Luc, prés de I’Apbtre chaque fois qu’il écrit & Timothée et a Tite,
et toujours antérieure aux épitres aux Ephésiens et aux Colossiens. — Au
passage, I'auteur distingue 1'imposition des mains de Paul a Timothée, faite
a Lystres (Act. XVI, 2-3) conférant un pouvoir ministériel, de celle accor-
dant une délégation-juridiction donnée a Milet (II Tim. I, 5-6). S’il n'y a
pas de salutations pour Onésiphore a la fin de 11 Tim., c’est que c’est lui-
méme qui porte la lettre & Ephése, La délivrance de la «gueule du lion»
(IT Tim. IV, 17) vise les machinations tramées par les grands prétres et les
notables juifs (Act. XXV, 2). Les membrana ou parchemins de IT Tim. V, I9



Besprechungen 393

sont soit des peaux préparées pour pouvoir écrire, soit une collection des
logia du Seigneur. Secundus est a identifier avec Démas, et Gaius de Thes-
salonique avec Crescens, etc. :

Ces résultats permettent une nouvelle lecture des Pastorales et de
confirmer leur unité historique (cf. notamment le paralléle entre I Tim.
et le « Discours de Milet»; I'influence de la structure stable de la communauté
de Qumrin et de I'Eglise-mére de Jérusalem: autorité sédentaire et per-
sonnelle, Jacques, frére du Seigneur, et le collége d’Anciens; cf. la «hiérar-
chie» dans nos épitres). Les épitres de la captivité montreront que II Tim. a
été efficace: en 62-63, Timothée et Marc sont arrivés preés de Paul. D'un
point de vue théologique, il est improbable que les Pastorales soient posté-
rieures a Col./Eph. En effet, la théologie du Mystére n’est qu’inchoative et
incompléte dans nos épitres et n'aura sa plénitude d’expression que dans
Col./Eph., ou s’épanouit I'expérience spirituelle de I’Apdtre: La sotériologie
de Tit., I Tim. est trés proche de celle de Rom.; I’exposé du Mystére de
la piété et de la foi (I Tim. ITI, 9,16) manifeste une ecclésiologie ayant beau-
coup plus d’affinités avec les Grandes épitres qu’avec celles de la captivité.
Cette ecclésiologie de Tit./II Tim. se meut dans une vision d’églises locales,
alors que la vision de I’Eglise universelle et du Plérébme propre a I’Eglise
céleste en est pratiquement absente, mais sera dominante dans Col./Eph.
Ces derniéres évoquent la perspective eschatologique de I'’Epouse du Christ,
qui est ignorée de Tit./I Tim. Le théme eschatologique apparait dans II Tim.
(qui ignore le «mysterion» et introduit I’«Epiphanéia») ou Paul a comme
I’obsession de l'imminence du Jour du Seigneur, mais il n’est pas encore
question du Christ-céleste qui remplit toutes choses (Eph. IV, 11) ni de
I’Eglise que le Christ se présente a lui-méme comme une épouse glorieuse
(Eph. V, 26). Il faut signaler enfin des notations trés judicieuses sur le théme
de la succession apostolique et du magistere ecclésial. Si Timothée est qualifié
d’Evangéliste (II Tim. IV 5), ce terme prend ici un sens spécifique, tech-
nique, désignant une certaine fonction hiérarchique pour 1’organisation
actuelle de la communauté éphésienne; il marque le passage de 'itinérance
apostolique a la sédentarité épiscopale. C’est donc un titre de transition
avec l’épiscopat de la deuxiéme génération chrétienne.

Cet ouvrage qui comporte tant de richesses est donc important. Il le
restera, tant il est bien informé et mesuré en toutes ses analyses. Ce n’est pas
a dire que l'on puisse souscrire a toutes ses notations (par exemple: une
«venue en esprit», a Corinthe, s’intercalant entre deux venues physiques, ou
le manque de discernement entre un écrit «pastoral» et des lettres doctri-
nales...); mais la sagacité de 'auteur inspire confiance et 'on a en main
toutes les piéces du dossier. Il s’agit donc d’'un livre neuf, intelligent et
honnéte, qu’il faut lire sans idée précongue, comme l'une des meilleures
contributions a l’exégese paulinienne contemporaine. Nous souscrivons
sans réserve a la conclusion de S. de Lestapis: «une rédaction précoce des

Pastorales n’est pas impossible, elle est méme plausible».
C. Sricg, O.P.



394 Besprechungen

Norbert A.Luyten OP [Hrg.]: Das Menschenverstindnis nach Thomas
von Aquin. — Freiburg (Schweiz): Universitdtsverlag 1976. 170 S. (Arbeiten
zur Psychologie, Pidagogik und Heilpddagogik. Bd. 31.)

Der vorliegende Band ist die Ubersetzung einer Publikation franzésisch
gehaltener Vortrige, die 1974/75 von Dominikanerprofessoren der Univer-
sitit Fribourg aus AnlaB des 700. Todestages des hl. Thomas von Aquin
veranstaltet wurden (Originaltitel : L’anthropologie de Saint Thomas d’Aquin.
8 conférences, publiées par N. A. Luyten OP. Fribourg: Editions Universi-
taires 1975. 205 p.).

Der Kirchenhistoriker M. H. VICAIRE bietet im ersten Vortrag eine
ausgezeichnete Ubersicht iiber den Werdegang des Aquinaten und versucht
anhand einwandfreier Quellen, seine geistige Personlichkeit, die sich in der
Spannung von Kontemplation und Aktion entfaltet, plastisch vor Augen
zu fithren.

N. A. LuvyTEN, Animator der Vortragsreihe und ihr Herausgeber in
beiden Sprachen, stellt in einem einleitenden Vortrag das philosophische
Menschenbild des Aquinaten vor. Dabei scheut sich der Autor nicht, den
heutigen philosophischen und theologischen Richtungen zum Trotz, an dem
von Thomas vertretenen metaphysischen Dualismus des Menschen, der von
vielen miBverstanden und darum abgelehnt wird, festzuhalten.

M. J. NicorLas befaBt sich mit dem Ursprung und der Transzendenz des
Menschen. Bei einer philosophischen Gegeniiberstellung von moderner Evo-
lutionslehre und thomasischer Auftassung von der Herkunft des Menschen
ergibt sich nach Nicolas iiberzeugend, dafl die Doktrin des Aquinaten den
heutigen Anschauungen im wesentlichen nicht widerspricht. Freilich muf
man dabei nach Thomas daran festhalten, daB die Gesetze einer aufsteigen-
den Entwicklung der materiellen Welt von Gott eingepriagt wurden und daB
die « Ankunft» des Geistes, d. h. der menschlichen Seele, einen unmittelbaren
kreativen Eingriff Gottes erfordert. Oberflichlich gesehen scheint der Autor
zu sagen, daBl unsere Erfahrung einen jeglichen Dualismus ausschlieBt, aber
dies wird nur in Bezug auf den Dualismus der Substanzen gesagt — der
Mensch besteht aus einer einzigen Substanz, was allerdings der Zusammen-
gesetztheit dieser Substanz aus Materie und Geist nicht widerspricht, und
eben in dieser Zusammengesetztheit — iiber die wir uns nicht hinwegtduschen
diirfen — besteht der radikale Dualismus des Menschen. Die deutsche Uber-
setzung wird dem franzésischen Original nicht ganz gerecht, wenn gesagt
wird, Thomas hétte eine anfanglose und dennoch erschaffene Welt angenom-
men. Er hat nur die Moglichkeit dieser Hypothese bejaht.

Einen sehr wertvollen Beitrag leistet M. G. CoTTIiER, der die Libido-
Lehre Freuds im Lichte der Appetitus-Lehre von Thomas auswertet. Gerade
diese Gegeniiberstellung erlaubt es ihm, einerseits den bleibenden Wert und
die bleibende Verwendbarkeit der thomasischen Lehre festzustellen und an-
dererseits aufzuzeigen, da3 eine integrale Anthropologie ohne metaphysische
Reflexion iiberhaupt nicht méglich ist. Nach der sehr guten Ubersicht von
Freuds Lehre wird die Zusammenfassung der thomasischen Doktrin — beson-
ders da einleitend nicht geniigend gesagt wird, daBB Thomas von einer ganz



Besprechungen 395

anderen Sicht aus an den Menschen herangeht — auf solche, die darin weniger
bewandert sind, wegen ihrer auBerordentlichen Gedrdngtheit ein wenig
abschreckend wirken.

M.-D. PuiLippEs Vortrag triagt den Titel: Person und Interpersonalitit.
Wie der Autor feststellt, scheint die Erforschung der Person immer zwischen
drei Polen zu oszillieren: Individualitiat, Mitteilbarkeit und Transzendenz.
Diesem Problem kann Thomas deshalb gerecht werden, weil er die Person
auf metaphysischer Ebene betrachtet. Und obwohl der Aquinate immer als
Theologe vorgeht, haben seine Uberlegungen auch philosophischen Wert.
Die Person ist nach Philippe in dem, was in ihr am grundlegendsten ist, au-
tonom. Sie ist aber «Interpersonalitdt» in ihrer letzten Vollendung, also in
ihrer eigentlichen Zielsetzung. Diese Interpersonalitit verwirklicht sich
hauptséchlich in der Freundschaftsliebe, ja letztere geht iiber jene hinaus.
Aber die Person darf auch bei jener Freundschaftsliebe nicht stehenbleiben,
die gegeniiber einer anderen menschlichen Person empfunden wird, sie mu8,
um sich zu vollenden, das Absolute, d. h. die Person Gottes erreichen. Sehr
tiefsinnig und anregend ist, was der Autor iiber die Freundschaftsliebe sagt.
Zu begriien ist, da simtliche Texte des Aquinaten, auf die im Vortrag
hingewiesen wurde, in einer FuBnote im lateinischen Originaltext angefiihrt
werden.

C. E. O'NemLLs Vortrag hat den Menschen zum Thema, insofern er auf
Gott hin offen ist (capax Dei). Der Autor versucht, von der gegenwirtigen
Problematik ausgehend — die weitgehend von Barth und Bultmann bestimmt
ist —, Zugang zum Verstdndnis des Menschen zu finden. Dadurch gewinnen
seine Ausfithrungen an Aktualitit. Es ist ihm besonders daran gelegen auf-
zuzeigen, dal Thomas, der in der Perspektive des Glaubens steht, den Men-
schen folgerichtig als ein auf Gott hin offenes Wesen auffa3t, eine Offenheit,
die erst in der Gottesschau voll erfiillt wird, von Gott aber von Anfang an
mitgegeben ist. In den Schilderungen der Voraussetzungen und der Konse-
quenzen dieser Lehre erweist sich der Autor als sicherer Thomist. Zwar wird
die Wahrheitsfrage der von Thomas verwendeten Philosophie nicht gestellt,
ja man gewinnt den Eindruck, daB sie gar nicht gestellt werden kann. Wenn
auch Thomas als Theologe eine der Subjektivitit des Glaubenden entspre-
chende Philosophie wahlen oder erarbeiten muBte, so ist damit den philo-
sophischen Deutungen, u. a. den sogenannten Gottesbeweisen des Aquinaten,
nicht jeder philosophische Wert abzusprechen. Man mull wohl der Tatsache
Rechnung tragen, daB viele Philosophen die von Kant errichtete Mauer der
Kritik fiir undurchbrechbar halten, aber ist sie es wirklich ? Mit dem I. Vati-
kanum miissen wir immerhin annehmen, da3 man «den einen und wahren
Gott, Schopfer und unseren Herrn, aus jenen Dingen, die geworden sind, mit
dem Licht der natiirlichen Vernunft sicher erkennen kann» (Denz./Schénm.
3026), eine Lehre iibrigens, an der auch das II. Vatikanum festhilt (Dogm.
Konst. iiber die gottliche Offenbarung, Nr. 6). Wie immer es aber auch mit
der Auffassung des Autors steht, wir miissen ihm dankbar sein, dal3 er die
Lehre des Aquinaten tief erfaBt und treffend dargelegt hat und daB er die
heutige Problematik, mit der wir uns ja auseinandersetzen miissen, so ent-
schieden aufgreift.



396 Besprechungen

J.-H. Nicoras’ Vortrag behandelt «Die verlorene und in Christus wie-
dergefundene Menschheit». Im ersten Teil wird der Glaubensinhalt dieser
Aussage kurz dargestellt, im zweiten die Erhebung der Menschheit Christi
geschildert, im dritten die Bedeutung der Menschwerdung Christi fiir uns
beschrieben. Der Autor versteht es meisterhaft, die verschiedenen Fehldeu-
tungen, die sich im Laufe der Geschichte immer wieder anmelden, aus dem
Weg zu rdumen und den Wert der thomasischen Schau, die allen metaphy-
sischen Erfordernissen Rechnung trigt, vor Augen zu fiihren. Tief und iiber-
zeugend ist jener Teil der Auffithrungen, der die wahre Freiheit Christi
rechtfertigt. In einer FuBnote wird nur erwdhnt, daB Thomas eine Deszen-
denz-Christologie vertritt. Es wire gut gewesen, wenn man ausdriicklicher
auf die gegenwirtigen Bestrebungen einer aszendenten Christologie — auf
ihre Moglichkeiten und Gefahren — hingewiesen hitte.

Der Vortrag von C. J. PINTo DE OLIVEIRA, der den Titel «Von einer
anthropologischen Theologie zu einer politischen Moral» trigt, beweist, wie
man, von den Prinzipien des Aquinaten ausgehend, fiir die modernsten Pro-
bleme, wenn auch nicht eine fertige Antwort, so doch wertvolle Gedanken-
impulse erhalten kann. Dem Autor, der in den gegenwirtigen moral-sozio-
logischen Problemen beheimatet ist, dazu aber auch die Moraltheologie des
Thomas griindlich kennt, gelingt es, ohne dessen Prinzipien zu iiberspannen,
mit magistraler Klarheit und Folgerichtigkeit diese zur Losung aktueller
Probleme heranzuziehen. Manchmal wire es gut gewesen, besonders wo es
um die heikle Frage der Autonomie der menschlichen Freiheit geht, einige
Texte des Aquinaten anzufiihren oder wenigstens in einer FuBnote auf sie
hinzuweisen, um dem Leser die Moglichkeit zu bieten, die Deutung des Au-
tors nachzupriifen. Mit groBziigigem Wohlwollen, vielleicht sogar mit ein
wenig zu viel Nachsicht bewertet er die « Befreiungstheologie» Lateinameri-
kas als «prophetische Botschaft». Wir wollen dem Autor — der selber aus
Lateinamerika stammt und die dortigen Verhiltnisse gut kennt — diese
Nachsicht gerne zugestehen und hoffen, daB sich diese « Befreiungstheologie»
mit der Zeit von jenen Einseitigkeiten befreien wird, die solchen «propheti-
schen» Theologien anzuhaften pflegen.

Alles in allem muB man die Dominikanerprofessoren der Universitit
Fribourg, die die soeben besprochenen Vortrige hielten und nun in Buchform
erscheinen lieBen, zu ihrem Unternehmen begliickwiinschen. Auch Paul VI.
hatte in einem an den Ordensgeneral der Dominikaner gerichteten Brief
vom 20. November 1974 die Aktualitdt des hl. Thomas gewiirdigt. In dem
MabBe, als die Kirche den Weg der wahren Erneuerung betritt, wird sich auch
wieder die Lehre des Doctor communis Geltung verschaffen.

Mit einigem Staunen bemerkt man, daB diese hochqualifizierten theo-
logischen Abhandlungen in der Reihe «Arbeiten zur Psychologie, Pidagogik
und Heilpddagogik» erschienen. Vielleicht darf man in diesem Umstand ein
gutes Omen sehen: daB die Lehre des Thomas von Aquin tatsdchlich geeignet
ist, zur Heilung der heutigen zerriitteten theologischen Situation beizu-
tragen.

E. THoMas MEHRLE OP



	Besprechungen

