
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Funktionen der Musik in der Bibel

Autor: Casetti, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pierre Casetti

Funktionen der Musik in der Bibel

Sowohl «Musik» als auch «Bibel» sind in dieser Arbeit in einem
eingeschränkten Sinn gebraucht. «Bibel» heißt hier besonders «Altes
Testament», das Neue Testament wird nur am Rande erwähnt. Dies hat einen
sachlichen Grund, der darin liegt, daß im Neuen Testament sehr wenig von
Musik die Rede ist. Bei der Umgrenzung von «Musik» (einem griechischen
Begriff, der sogar in der Septuaginta fast völlig fehlt und deshalb schwer auf
das Alte Testament anzuwenden ist) habe ich mich in erster Linie um die
«Instrumentalmusik» (im weiten Sinne - bis hin zum Schellengeklingel)
bemüht und dabei Tanz, Händeklatschen, Jubel und ähnliches überhaupt
nicht, Gesang nur zum Teil berücksichtigt. Diese Auswahl hat ihren
praktischen Grund in der Beschränktheit der Kenntnisse und der Zeit, die mir
zur Verfügung standen. Daß dadurch wesentliche Elemente der musikalischen

Phänomene des Alten Testaments unberücksichtigt bleiben, ist mir
bewußt. Man möge schließlich die (im Vergleich zu den dürftigen Resultaten
der Arbeit) recht großsprecherische Einleitung entschuldigen und es mir als

theologischen Eros anrechnen, wenn ich Ziele stecke, die ich nicht erreichen
kann!

I. EINLEITUNG

7. Die biblische Musik als theologisches Problem

Über die Musik in der Bibel (und das heißt vornehmlich : im Alten Testament)

ist schon sehr viel geschrieben worden 1. Doch beschränken sich die
meisten Arbeiten 2 auf drei eigentlich recht beschränkte Problemkreise :

1 Man vergleiche dazu den 683-seitigen Forschungsbericht von D. Wohlen-
berg, Kultmusik in Israel. Eine forschungsgeschichtliche Untersuchung, Hamburg
1967.

2 Ausnahmen, die die Regel nur bestätigen, sind H. Gressmann, Musik und
Musikinstrumente im Alten Testament. Eine religionsgeschichtliche Studie, Gießen

1903. - O. Keel, Die Welt der altorientalischen Bildsymbolik und das Alte
Testament. Am Beispiel der Psalmen, Zürich, Einsiedeln, Köln- Neukirchen 1972,



Funktionen der Musik in der Bibel 367

- die Musikinstrumente, deren Aussehen, Herkunft, Entwicklung und
Stimmung man neben den Anlässen ihrer Verwendung, gestützt auf ikono-
graphische und archäologische Zeugnisse, festzustellen sucht3,

- die technischen Ausdrücke und Spielanweisungen, deren Bedeutungen
man mit viel Scharfsinn und Beharrlichkeit nachgeht 4,

- die Rekonstruktion der hebräischen Musik, oder wenigstens ihres
«Kompositionsprinzips», die man seit dem Aufschwung der Musikethnologie
und der vergleichenden Musikwissenschaft in unserem Jahrhundert5 für
möglich hält6.

Diese Einzelfragen haben natürlich durchaus ihre Bedeutung und
Berechtigung. Doch sollte man darob nicht vergessen, daß die alttestament-
liche Musik nicht nur ein archäologisches Problem ist. Genau so wichtig wie
die Frage, wie wohl die biblischen Musikinstrumente aussahen und tönten,
ist die Frage, warum denn überhaupt musiziert wurde. Diese zweite Frage
wird meistens nicht gestellt, wohl weil man von vornherein annimmt, die
Musik diene im Alten Orient genau wie heute bei uns einfach «kultischer
Ausstattung oder geselliger Unterhaltung als Darbietung» '. Allenfalls gesteht
man dieser «Darbietung» noch gewisse Beziehungen zur Magie zu, Beziehungen,

die dann selbstverständlich «nur in die älteren Schichten des AT hinein»

8 reichen dürfen. Obwohl also die Musik im Alten Testament so massiv
gegenwärtig ist, obwohl sie gerade in ganz zentralen Geschehnissen (z. B.
Sinai) und Vollzügen (z. B. Jahwekrieg, Tempelkult) erscheint, sieht man in
ihr kaum mehr als eine kulturhistorisch zwar interessante Randerscheinung,
die aber mit dem, worum es im Alten Testament eigentlich geht (nämlich
der Beziehung zwischen Jahwe und seinem Volk — oder wie man die «Mitte
des Alten Testaments» auch immer bestimmen will), nicht viel mehr zu tun
hat als die damaligen Keramikformen oder Ackerbaumethoden. Folgerichtig
wird deshalb der Musik auch in den gängigen «Theologien des Alten
Testaments» so gut wie keine Beachtung geschenkt9. Damit übergeht man aber

312-328. - Art. «Musik». In: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, Bd. 4,

Tübingen 1960 (Th. Georgiades, Musik I. Religion und Musik grundsätzlich,
1195-1197: M.Schneider, Musik II. Religionsgeschichtlich, 1197-1201; C.

Westermann, Musik III. Instrumentale Musik, Gesang und Dichtung in Israel, 1201-
1205).

3 Vgl. E. Gerson-Kiwi, Art. «Musique (dans la Bible)». In: Dictionnaire de
la Bible. Supplément, Bd. 5, Paris 1957, 1411-1468, hier 1414-1435. - E. Kolari,
Musikinstrumente und ihre Verwendung im Alten Testament. Eine lexikalische und
kulturgeschichtliche Untersuchung, Helsinki 1947. - M. Wegner, Die Musikinstrumente

des Alten Orients, Münster 1950. - Gressmann (Anm. 2) 21-32.
4 Vgl. Gerson-Kiwi, a. a. O., 1437 f. 1446-1449.
3 Vgl. a. a. O. 1412 f.
6 Vgl. a. a. O. 1438-1446, 1449-1462.
7 Wegner (Anm. 3) 51. Besonders bezeichnend auch Kolari (Anm. 3) 10:

«Aber die Musik verschönte doch von Anfang an das ganze Leben des Menschen.»
8 Westermann (Anm. 2) 1201.
9 G. v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, München 61969, 376,

fügt lediglich im Abschnitt über die (noch zu schreibende) alttestamentliche Ästhe-



368 Funktionen der Musik in der Bibel

das eigentliche theologische Problem, das die Musik, im Alten Testament
stellt. Denn nach den alttestamentlichen Zeugnissen hat man im alten Israel
nun einmal im Zusammenhang mit dem Jahweglauben nicht nur gebetet,
geopfert, Krieg geführt usw., sondern auch musiziert. Deshalb muß eine
theologische Beschäftigung mit dem Alten Testament über alle Detailforschung

hinaus auch zur Frage nach dem Sinn der Musik innerhalb des

Jahweglaubens führen.

2. Die Eigenständigkeit der israelitischen Musik

Traut man der alttestamentlichen Musik keine besondere theologische
Bedeutung zu, so hat man entsprechend wenig Interesse, ihre Eigenständigkeit

zu verteidigen. Es besteht vielmehr die Tendenz, die biblische Musik
der altorientalischen schlechthin gleichzusetzen 10. Gewiß ist dies angesichts
der spärlichen archäologischen Funde in Palästina selber zunächst ein durchaus

legitimer Kunstgriff, um überhaupt «die paar zufällig uns überlieferten
Notizen zu einem mosaikartigen Bilde zusammenfügen zu können» 11.

Zudem wird Israel die musikalische Technik (Instrumentenbau, Stimmung,
Spielweise) bestimmt mit seinen Nachbarn geteilt haben 12. Schon der
Aufschwung der Musik in der frühdynastischen Aufklärungszeit legt dies nahe :

Hatten David (2 Sam 5,11) und Salomo (1 Kön 5,32) in Phönikien schon
architektonische Anleihen gemacht, so werden sie erst recht im musikali-

tik eine Klammer ein: «(Von seiner [Israels] Musik können wir nicht reden.)» -
W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments, Bd. 1, Leipzig 1933, erwähnt nur
die Bedeutung von Gesang und Musik beim Kulttanz der Nebiim (163 f.), sowie die
Rolle, die «das gesprochene und gesungene Wort im Gottesdienst spielt» (225), ohne
sie näher zu untersuchen. - L. Köhler, Theologie des Alten Testaments, Tübingen
41966, 189, stellt nur gerade fest, der Gesang «(erfordere) technisches Können» und
sei mit Gebet und Schriftstudium der einzige Teil des Kultes, der «auch im fremden
Land möglich (sei) ». Er geht nicht auf die Musik in Israel selber ein, wo man doch
mehr gesungen haben dürfte als an den Flüssen Babylons - E. Sellin, Theologie
des Alten Testaments, Leipzig 1933, 48, erwähnt lediglich «die Verwendung von
Tanz, Musik und Wein» zur Herbeiführung der Ekstase. - Sogar bei H. U. v.
Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik, Bd. III/2, 1 Alter Bund,
Einsiedeln 1967, sucht man die Musik vergeblich.

10 Vgl. z. B. Gressmann (Anm. 2) 1: «Israel ist nie ein magister artium
geworden, seine welthistorische Größe ruht einzig und allein auf seiner Religion
und Moral.»

11 A. a. O.
12 In dieser Hinsicht ist Gressmann, a. a. O., sicherlich recht zu geben, wenn

er meint, in Dtn 6,11 f. «könnte mit Fug und Recht auch hinzugefügt worden sein:
und du wirst auf einer Zither spielen, die du nicht erfunden hast. » Die umstrittene
Stelle Am 6,5b wird man kaum dagegen anführen können, denn der Kontext legt
die Annahme nicht sonderlich nahe, die reichen Schlemmer (und damit David)
hätten zum Hobby neue Musikinstrumente ausgedacht! Besser übersetzt man:
«... wie David besorgen sie sich Musikinstrumente.»



Funktionen der Musik in der Bibel 369

sehen Bereich von den berühmten phönikischen Musikzentren 13 gelernt
haben. Doch daraus zu schließen, Israels Musik überhaupt sei «wie seine ganze
Kultur zweifellos eine Entlehnung»14 geht nun doch zu weit. Schon die
hartnäckige Tradition, dergemäß David (2 Sam 23,1) und Salomo (1 Kön
5,12) selber Lieder verfaßt hätten, spricht dagegen (vgl. auch Sir 44,5). Auch
die Erwähnung der israelitischen Musik in mesopotamischen Dokumenten 15

und die Aufforderung an die Exilierten, Zionslieder zu singen (Ps 137,3),
zeigen, daß «die judäische Musik... im Zweistromland nicht ganz
unberühmt» 16 war und folglich wohl einen gewissen Eigencharakter haben
mußte 17.

3. Die Organisation des Musiklebens

Die Organisation des Musiklebens hat sich in Israel kaum wesentlich
von der anderer altorientalischer Völker unterschieden : sie war eng verbunden

mit Königspalast und Tempel. Zwar gab es vielleicht schon zur
Nomadenzeit unter den «kümmerlich lebenden Deklassierten» 18 in der Steppe
einen speziellen Musikerstand (vgl. Gen 4,21). Aber noch David, der nach
der einen Überlieferung an Sauls Hof geholt wird, um ihn durch sein Saitenspiel

zu beruhigen, wird in 1 Sam 16,21 nicht als Musikant, sondern als
Waffenträger (ns' klym, vgl. 1 Sam 14,1.6.7.12; Ri 9,54; Jes 52,11) angestellt.
Erst mit der Einrichtung eines königlichen Verwaltungsapparates tauchen

13 EiStiv, 1) xocG' fmepßoXyjv sùtpwvlaç 7rpc!)T7) öpvov co8ï)ç eöpsv. Philos Byblios,
bei Eusebius, Praeparatio evangelica 1,10,27, zit. nach: Kolari (Anm. 3) 59. In
diesem Zusammenhang scheint mir auch die Deutung, die Kolari, a. a. O. 81, für
Ez 28,13 vorschlägt, sehr erwägenswert: «Deine Handpauken und Flöten waren
bei dir [König von Tyrus], hergestellt am Tage, da du geschaffen wurdest.»

14 Gressmann (Anm. 2) 1 der, jedoch im Zusammenhang von Musik
Instrumenten spricht.

15 Im Bericht über seinen dritten Feldzug (vgl. unten Anm. 67) rühmt sich
Sanherib, von Hiskia unter anderem Sänger und Sängerinnen zum Tribut erhalten
zu haben. Auch auf dem berühmten Relief aus Sanheribs Palast (Keel [Anm. 2]
325, Abb. 470) sind judäische Musikanten dargestellt, wie M. Waeler, Nicht-
Assyrer neuassyrischer Darstellungen (AOAT 26), Kevelaer - Neukirchen 1975,
61 f., mit Hinweis auf die Kopfbedeckung gezeigt hat.

16 Keel (Anm. 2) 323.
17 Eine andere Frage ist natürlich, wie weit die Babylonier von Ps 137,3 ihre

Aufforderung aus reiner Neugierde und «musikethnologischem» Interesse
vorbrachten (etwa im Sinne des inneren Monologes, den H. Schmidt, Die Psalmen
[HAT 15] Tübingen 1934, 241, zur Stelle dichtet: «Da treten ein paar Babylonier
zu ihnen, sie haben die Zithern an den Bäumen hängen sehen. Das ist interessant,
das muß man hören, wie die fremden Menschen in ihrer unverständlichen Sprache
singen.») Der Sinn der Aufforderung dürfte tatsächlich «eine Schicht tiefer» (H.-J.
Kraus, Psalmen II (BK 15) Neukirchen-Vluyn 21961, 906) liegen: Ganz ähnlich
wie in Ri 16,25.24 steht hier die Verhöhnung des Gottes der Besiegten im Vordergrund,

seine Entthronung durch die Profanierung seiner Lieder (vgl. Ps 22,41).
Daraus erklärt sich auch die Heftigkeit der folgenden Verse des Psalms.

18 G. v. Rad, Das erste Buch Mose. Genesis, Bd. 1 (ATD 2), Göttingen 61961,90.

24



370 Funktionen der Musik in der Bibel

am Hofe Berufsmusiker auf (2 Sam 19,36; 1 Kön 10,12). Am Tempel wird
ein Musiker- und Sängerstand erst in der Chronik erwähnt. Dies, sowie das
Fehlen jeglicher musikalischer Bestimmung im Pentateuch 19 würde bestätigen,

daß die «organische Verbindung der Musik mit der Liturgie...
verhältnismäßig spät geschehen» 20 ist. Dies heißt natürlich nicht, daß vor dem Exil
im Tempel nicht musiziert wurde (der wohl echte Vers Am 5,23 wäre dann
unverständlich), sondern nur, daß damals die Tempelmusik nicht einem
besonderen Stand anvertraut war 21.

II. MUSIK UND MACHT

Musik hat «mit Macht und Mächten zu tun», sie ist «Binden und
Entbinden von Kraft»22. Dieser Grundzug der Musik tritt in den verschiedensten

Lebensgebieten auf verschiedenste Art in Erscheinung. Gewiß mag da
«der ursprünglich magische Sinn der Musik»23 noch durchscheinen. Aber
eine Musik, die ihren Namen noch verdient, wird diese Machtkomponente
(als abstoßendes, abwehrendes oder anziehendes, in Dienst nehmendes

Beherrschen) wohl zu allen Zeiten mehr oder weniger stark in sich bewahren.

7. Musik als Schutzmittel

Bei der Beschreibung der Kleidung des Hohepriesters in Ex 28 fallen
die Schellen auf, die den unteren Saum des hohepriesterlichen Obergewandes
zieren sollen24. «Sie sollen klingen, wenn er ins Heiligtum eintritt vor den

19 Vgl. W. Nowack, Lehrbuch der hebräischen Archäologie, Bd. 1, Freiburg,
Leipzig 1894, 271. - J. Weiss, Die musikalischen Instrumente in den heiligen Schriften

des Alten Testaments, Graz 1895, 9.
20 Weiss, a. a. O.
21 H. Gese, Zur Geschichte der Kultsänger am zweiten Tempel. In: Vom

Sinai zum Zion. Alttestamentliche Beiträge zur biblischen Theologie, München 1974,
147-158, leitet hingegen von der speziellen Erwähnung der Sänger in der Heimkehrerliste

Esr 2; Neh 7 ab, «daß es sie als besonderen Stand am vorexilischen Tempel
gegeben hat» (147). Doch da auch er für einen vorexilischen Tempelmusikerstand
keine andern Belege anführen kann als Ps 68,26 und 1 Kön 10,12 (wo sich nicht
ausmachen lasse, «ob mit Sarim... nur Tempelmusikanten gemeint sind» (a. a. O.
Anm. 1), was schon eine sehr optimistische und suggestive Art zu zweifeln ist!),
scheint mir der Schluß zu gewagt. Bedenkt man aber, daß Asaf in den (nach Gese)
ältesten Texten der Chronik in die Nähe Davids gerückt wird (2 Chr 29,30) und in
späteren Schichten als Levit erscheint (z. B. Neh 11,17), dessen Stammbaum
schließlich (1 Chr 6,24-28) bis in die Wüstenzeit hinaufreicht, könnte man sich
fragen, ob hier nicht eher der Versuch unternommen wird, eine junge (nachexilische)
Institution zu legitimieren.

22 Westermann (Anm. 2) 1201.
23 A. a. O.
24 Vgl. dazu die Darstellung eines syrischen Oberpriesters in: B. Reike -

L. Rost, Biblisch-historisches Handwörterbuch, Bd. 2, Göttingen 1964, 738.



Funktionen der Musik in der Bibel 371

Herrn und wenn er hinausgeht, damit er nicht sterbe» (Ex 28,35).
Offensichtlich sollen sie den amtierenden Priester schützen - es fragt sich nur
wovor. Der jetzige Text klingt zum Teil so, als ob die Gefahr von Gott selber
her drohe. (Die Schellen sollen ja klingen, «wenn er eintritt vor den Herrn»;
auch das «damit er nicht sterbe» erinnert stark an Lev 16,2.13, wo deutlich
Gott die Lebensgefahr darstellt. Deshalb hat Gressmann 25 in den Schellen
eine Art «Klangschleier» sehen wollen, der verhindern sollte, Gott zu hören,
ähnlich wie sich z. B. Elia verschleierte, um Gott nicht zu sehen (1 Könl9,13).
Auch in einigen Szenen am Sinai wäre es sehr verführerisch, die Musik als
«Klangschleier» zu verstehen, parallel zu Wolken und Rauch als «optische
Schleier»: «Wenn das Widderhorn ertönt, sollen sie den Berg hinansteigen»
(Ex 19,13). «Der Hornschall wurde je länger, je stärker; Mose redete, und
Gott antwortete ihm im Donner» (Ex 19,19). Aber diese Aufgabe der Musik
mag in der griechischen Antike vorgekommen sein 26, hier scheint sie mir
unwahrscheinlich, da im Alten Testament allein das Sehen (z. B. Ri 13,22)
oder Berühren (z. B. 2 Sam 6,6), nicht aber das Hören Gottes tödlich ist27.
Auch der Umstand, daß das Volk in Ex 19,16 über den Hornschall erschrickt,
spricht gegen diese Deutung und zeigt, daß das Horn am Sinai wie auch
anderswo Zeichen der Gegenwart Gottes ist28. Schließlich gilt es auch zu
beachten, daß in Ex 28,35 die Schellen auch beim Hinausgehen klingen müssen.

Aufgrund dieser Beobachtung darf man annehmen, Sinn der Schellen
sei die Vertreibung der Dämonen, die an den Schwellen der Tempel lauern
(vgl. 1 Sam 5,5; Zef 1,9). Schellen als Schutz vor Dämonen sind
religionsgeschichtlich gut belegt: xoivr; xiç nocpà dEOpuronç èaxlv Û7r6Xv)i|nç, Sri vexpol
xal Saljxoveç alSvjpov <poßoüvxai 29. Auch in Sach 14,20 dienen die Schellen am
Geschirr der Rosse in erster Linie diesem Zweck. Mag damit der ursprüngliche

Sinn der Schellen getroffen sein, der Sinn des Verses Ex 28,35 scheint
mir so nur unbefriedigend gedeutet. Doch vielleicht hatte schon dessen Autor
keine allzu klaren Vorstellungen, als er versuchte, den Schellen einen Sinn
abzugewinnen oder zuzuschreiben Daß auch Jesus Sirach mit unserer
Stelle Mühe hatte, zeigt seine an Ex 28,29 anknüpfende Interpretation, nach
der die Schellen «zum Gedächtnis für die Kinder seines Volkes» klingen

25 Gressmann (Anm. 2) 9-11. Diese Anschauung ist nach ihm jedoch eine
falsche Deutung, die der Autor von Ex 28,35 für die Schellen gibt.

26 Gressmann, a. a. O. 11, berichtet, daß «die den delphischen Apollo
Befragenden den Tempel mit verhülltem Haupt und unter Schall lauter Musik nahten,
um nichts Unheilverkündendes zu sehen oder zu hören.»

27 Zwar ist gerade in Ex 20,18-20 auch der redende Gott lebensgefährdend
(was deutlich als eine Ausnahme gekennzeichnet wird, die das Volk ein für allemal
die Gottesfurcht lehren soll), doch eben der Hornton ist da auch Teil der gefährlichen

Manifestation Gottes.
28 Vgl. unten III/l, 2. Damit ist es auch fraglich, ob man Ex 19,19 nicht besser

übersetzt: «Der Schall (qwl) des Homes wurde je länger je stärker; Mose redete,
und Gott antwortete ihm im Schall (qwl, seil, des Homes).))

29 Scholia in Odyssea, X 48 (II, 481,23). Zit. nach: J. Quasten, Musik und
Gesang in den Kulturen der heidnischen Antike und der christlichen Frühzeit,
Münster 1929, 21973, 37.



372 Funktionen der Musik in der Bibel

(Sir 45,9). Diese Deutung weist zwar auf eine wichtige Funktion der Musik
hin (vgl. unten III/l), liegt jedoch sicher nicht in der Absicht von Ex 28,35
(«damit er nicht sterbe»!).

2. Musik und Prophétie

Eine ähnliche, geister- bzw. geistbezwingende Rolle hat die Musik bei
den frühen Propheten gespielt. Freilich ist hier nicht nur ihre Macht auf den
unsichtbaren Geist von Bedeutung, sondern auch und besonders ihre
Wirkung auf den Menschen selber: Ihn kann sie erregen und aufpeitschen, so-
daß er schneller zur Ekstase gelangt30. Bei den Prophetenhorden, wie sie
Saul in 1 Sam 10,5.(10) trifft («... du wirst eine Schar Propheten treffen, die
von der Höhe hinabkommen, vor ihnen Zither, Handpauke, Flöte und
Leier, und sie werden in Verzückung sein»), stand vielleicht besonders die
aufpeitschende Funktion der Musik im Vordergrund. Daß jedoch die Musik
auch irgendwie auf den Geist Jahwes zu wirken vermag, ist in 2 Kön 3,15
mit für uns peinlicher Selbstverständlichkeit vorausgesetzt: Der Prophet
Elischa verlangt einen Spielmann, «und als der Spielmann in die Saiten griff,
kam die Hand des Herrn auf Elischa». Es wird zwar nicht ausdrücklich
gesagt, die Musik habe die Hand Gottes herbeigezogen, doch daß es sich bei
der Musik «nur um ein Verschließen gegen Störungen» handle, «während die
religiöse Begeisterung sich von selbst (einstelle) » n, ist aus dem Text nicht
abzuleiten. Auch daß Elischa, «der durch den Anblick des götzendienerischen

Königes Joram aus seiner Fassung gekommen war», den Musikanten
nur verlangte, damit «durch sein Spiel das Herz des Propheten wieder frei
und hoher Begeisterung und Erleuchtung zugänglich» 32 werde, dürfte kaum
dem Text entsprechen. Bleibt auch in 2 Kön 3,15 der Zusammenhang
zwischen Saitenspiel und Geist Gottes im Einzelnen unklar, so ist das
mitnichten Grund genug, ihn überhaupt zu leugnen. Weitere Beziehungen
zwischen Musik und Prophétie zeigen ferner die «Prophetinnen» Mirjam (Ex 15,

20) und Debora (Ri4,4), die das Volk zum musikalischen Lobpreis der
Kriegstaten Jahwes anleiten (Ex 15,20; Ri 5,1 ff. 12). Auch der Umstand,
daß in 1 Chr 25,1-2 Musiker auf Leier und Zither «weissagen» (nb' Hi), ist
oft beachtet worden 33. Doch es fragt sich, ob wir es hier nicht mit einer
bewußten Konstruktion des Chronisten zu tun haben, die ein Ausdruck wäre
«für die besondere Wertschätzung, welche diese spätere Zeit der Tempelmusik

und ihren Vertretern zu Teil werden läßt» 34.

30 Musik als Mittel zur Erreichung der Ekstase findet sich auch in der klassischen

Antike im Rahmen der Mysterienreligionen und des Orakelwesens, vgl.
Quasten, a. a. O. 51-62.

31 A. a. O. 61.
32 Weiss (Anm. 19) 9.
33 Nach Quasten (Anm. 29) 60, findet sich diese Synonymie von «musizieren»

und «weissagen» in vielen Sprachen.
34 R. Kittel, Die Bücher der Chronik (HAT 1/6,1), Göttingen 1902, 94. -

Gese (Anm. 21) 147 f., sieht «in den nachexilischen Sängern Nachfolger der vor-
exilischen Kultpropheten».



Funktionen der Musik in der Bibel 373

3. Musiktherapie

Ganz ähnlich wie bei den frühen Propheten wirkt das Leierspiel Davids
auf den durch einen «bösen Geist von Jahwe her» geplagten Saul (1 Sam 16,
14- ff. ; 18,10; 19,9): er beginnt, sich prophetisch zu gebärden (nb' Hit, 1

Sam 18,10). Zwar sieht es zunächst so aus, als gehe es hier um «Besänftigung
der Gemütserregung durch die Musik»35 und gerade nicht um Ekstase und
Aufpeitschung, fühlt sich doch Saul, nachdem er die Musik gehört hat, wieder
wohl, kann «tief aufatmen» (1 Sam 16,23) und der Geist weicht von ihm.
Doch dürfte Greßmann im Recht sein, wenn er, die grundsätzliche äußere
Ähnlichkeit von prophetischer Ekstase und psychopathischer Krise
voraussetzend 36, auch annimmt, die Musik wirke in beiden Fällen gleich
erregend, bringe «die Ekstase zum Durchbruch und (schaffe) so homöopathisch
durch eine vehemente Entladung Erleichterung» 37. Jedenfalls weisen Vorfälle

wie 1 Sam 18,10 und 19,9, wo Saul gerade während des musikalischen
Vortrages David umbringen will, deutlich in diese Richtung: Es wird eine

Erregungstherapie angewandt, die aber in diesen Fällen nicht zum gewünschten

Resultat führt. In diesem Zusammenhang wäre auch Spr 25,20 zu
erwähnen. Dort geht es um die Wirkung eines «mit Gesang singenden» auf ein
«böses (mißmutiges) Herz», die mit der Wirkung von Essig auf Natron
verglichen wird 38. Meistens wird «Natron» (ntr) im Gefolge der Septuaginta in
«Wunde» (ntq) verwandelt und auch dort, wo man den Text beläßt, sieht
man im Vergleich, gestützt auf Sir 22,6, «ein Bild des Ungereimten, schlecht
Passenden» 39. Nun könnte jedoch dieser Spruch genau den Vorgang
beschreiben, der in 1 Sam 16; 18; 19 vorliegt: denn der saure Essig und das
alkalische Natron neutralisieren sich nach einer heftigen Reaktion 40, genau
wie die Musik in 1 Sam die kranke Psyche nach heftiger Entladung beruhigt.

35 Weiss (Anm. 19) 9.
36 Spöttische Bemerkungen wie 2 Kön 9,11; Jer 29,26; Hos 9,7 zeigen, daß

zwischen den Äußerungen des Wahnsinns und der Prophétie tatsächlich Ähnlichkeiten

bestehen mußten.
37 Gressmann (Anm. 2) 18.
38 Der Text ist allerdings zerstört. V. 19 und V. 20a bilden wohl eine Einheit,

wobei nach V. 20a der parallele Ausdruck zu V. 19b weggefallen ist. Auch V. 20b

(ohne Vergleichspartikel 1) scheint nur mehr ein Fragment zu sein.
39 H. Ringgren, Sprüche. In: R. Ringgren - A. Weiser - W. Zimmerli,

Sprüche / Prediger / Das Hohe Lied / Klagelieder / Das Buch Esther (ATD 16),
Göttingen 1962, 1-122, hier 103. Ähnlich W. McKane, Proverbs (The Old Testament

Library), London 1970, 589.
40 Nach der Formel CH3COOH + NaOH CH3COONa + H20. Daß man mit

Natron eine gewisse Erfahrung hatte, zeigt Jer 2,22.



374 Funktionen der Musik in der Bibel

4. Musik und Trauer

Auch anläßlich der Trauer übt die Musik einen doppelten Einfluß auf
Dämonen und Menschen aus. Ursprünglich hatte das typische
Trauerinstrument, die Flöte 41, die Luft von Dämonen zu reinigen und so die Lebenden
und den Toten zu beschützen 42. Doch bald wendet sich die Musik besonders
an die Lebenden, deren Schmerz sie ausdrücken und besonders : erregen soll.
Beides zeigt Jer 9,16-18: Zunächst das Erregen des Schmerzes: «Rufet die
Klagefrauen, sie sollen kommen, holt die geschickten Frauen, daß sie

wehklagen. Sie sollen eilen und über uns erheben das Trauerlied, daß unsre
Augen von Tränen fließen und unsre Wimpern von Wasserströmen.» Sodann

(mit der typischen Einleitung, die dem ganzen Genus den Namen gegeben
hat) den Ausdruck des Schmerzes: «Horch, von Zion hört man die Klage:
'Ach, wie sind wir verwüstet, wie sind wir mit Schmach bedeckt...'» Noch
im Neuen Testament dient das Klagelied dazu, beim Hörer Schmerz
hervorzurufen, um ihn zur Trauer zu bewegen (ganz ähnlich, wie die Tanzmusik zum
Tanzen reizen soll) : «Wir haben euch aufgespielt, und ihr habt nicht getanzt;
wir haben Klagelieder gesungen, und ihr habt nicht getrauert.» (Mt 11,17
Lk 7,32). Vielleicht soll hier, ähnlich wie in der Musiktherapie, der Schmerz

bekämpft werden, indem er bis zum Durchbruch verstärkt wird. Wir werden
weiter unten (V) sehen, daß die Musik das Wort wirksamer und lebendiger
macht. So konnte sie denn auch die Persönlichkeit und das Leben des Toten
besonders gut im Gedächtnis der Gemeinschaft festmachen. Deshalb durfte
das kunstvolle Klagelied (2 Sam 1,17-27; 3,33 f.; vgl. 2 Chr35,25) bei der
Trauer nicht fehlen. Daß dessen Zweck darin bestand, das Gedächtnis des

Toten lebendig zu erhalten, zeigen in 2 Sam 1,18 und in 2 Chr 35,25b die
Quellenangabe und die Notiz, das Volk habe das Klagelied gelernt, bzw.
singe es bis auf den heutigen Tag. Womöglich liegt aber hier schon ein recht
aufgeklärtes und (aus Rücksicht auf den Jahweglauben) säkularisiertes
Verständnis des Klageliedes vor. Vielleicht war die ursprüngliche Aufgabe des

Klageliedes tatsächlich auch die, «die Macht des Verstorbenen zum Segen
für die Hinterbliebenen durch 'Vergegenwärtigung' im Wort festzuhalten» 43.

41 Vgl. Jer 48,36: Mt 9,23. Einzig in Jes 16,11 erscheint die Leier (knwr) als
Trauerinstrument. Ob hier noch die alte phönikische Bedeutung von javvôptx
Flöte (vgl. Gressmann (Anm. 2) 24 f. - Kolari (Anm. 3) 70 f.) durchscheint?

42 Vgl. Gerson-Kiwi (Anm. 3) 1430. - Kolari, a. a. O., 27. - Anders O. Kaiser,

Einleitung in das Alte Testament. Eine Einführung in ihre Ergebnisse und
Probleme, Gütersloh 21970, 261, für den die Musik «die Schatten der Toten zu
verscheuchen» hatte.

Die Flöte hat hier die gleiche apotropäische Funktion wie anderorts das
Pfeifen (und Klatschen), vgl. Ijob 27,23 (über einen Menschen) ; 1 Kön 9,8 ; Zef 2,15 ;

Klgl 2,15; Jer 19,8; 49,17; 50,13; Ez 27,36 (über eine Stadtruine).
43 A. Weiser, Einleitung in das Alte Testament, Göttingen 21949, 28.



Funktionen der Musik in der Bibel 375

5. Musik und Arbeit

Die Musik begleitete den alten Israeliten auch zur Arbeit. Beweis dafür
ist das in Num21,17f. überlieferte Arbeitslied: «Quill empor, Brunnenl
Singet ihm zu, dem Brunnen, den Fürsten gruben, den die Edlen des Volkes
bohrten, mit dem Szepter, mit ihren Stäben - ein Geschenk der Wüste » Bei
der Arbeit diente die Musik nicht nur dazu, die menschliche Leistung zu
steigern und die Mühen vergessen zu lassen. Der Imperativ «Quill empor,
Brunnen » zeigt, daß man sich von der Musik auch eine gewisse Beeinflussung

der zu bearbeitenden Materie versprach 4+. Es sei in diesem
Zusammenhang auch an die griechische Sage erinnert, nach der die siebentorige
Mauer Thebens allein durch das Saitenspiel Amphions aufgerichtet wurde45.
Vielleicht denkt sich der Chronist auch die Ausbesserungsarbeiten am Tempel

von Musik begleitet, da er speziell betont, die Aufsicht führenden Leviten
seien des Saitenspiels kundig gewesen (2 Chr 34,12). Ganz besonders
gegenwärtig ist die Musik bei den Erntearbeiten (Ps 65,14), wo sie die sprichwörtliche

Freude dieser Zeit («wie man sich freut bei der Ernte» Jes 9,2; vgl.
Ps 4,8) ausdrückt. In diesem Zusammenhang ist auch wiederholt von Festen,
Gesang und Tanz in den Weinbergen die Rede (Ri 9,27 ; 21,21 ; Jes 16,9-10;
Jer 48,33; als Gegensatz dazu vgl. Am 5,17).

III. MUSIK UND KRIEG

Die Musik als «Binden und Entbinden von Kraft46 ist besonders im
Krieg notwendig. Hier erhält sie zwei zusätzliche Aufgaben: die rein
praktische, Befehle weiterzuleiten, und die religiöse, Jahwe in seinem Krieg zu

vergegenwärtigen.

1. Der Beginn des Krieges

Jeder Krieg beginnt mit Aufgebot und Besammlung der verfügbaren
Truppen. Das Zeichen dazu wurde in Israel durch das Horn gegeben, wie
es z. B. Ri 3,27 zeigt: Nachdem Ehud den König Eglon von Moab ermordet
hatte, «stieß er auf dem Gebirge Ephraim ins Horn, und die Israeliten stiegen
mit ihm vom Gebirge herab, er an ihrer Spitze» (vgl. auch Ri6,34; 1 Sam

13,13; Neh 4,12; 1 Kor 14,8). Doch da der Krieg in Israel meistens ein Krieg
Jahwes (1 Sam 18,17 ; 25,28), also eine heilige Handlung war, hatte das Blasen

des Hornes nicht nur eine Signalfunktion. Ri6,34 zeigt dies deutlich:
«Der Geist des Herrn erfüllte Gideon, sodaß er ins Horn stieß, die Abiesriten

44 So auch Kaiser (Anm. 42) 260. Auffällig ist neben Num 21,17 f. das
gleichgebaute Lied Is 27,2 : krm hmr cnw Ih. Ob auch hier ein Arbeitslied nachklingt

45 Vgl. Kolari (Anm. 3) 48.
46 Westermann (Anm. 2) 1201.



376 Funktionen der Musik in der Bibel

aber folgten seinem Aufgebot. » Hier ist das Horn der hörbare Ausdruck des
Geistes Jahwes, der sein Volk zum heiligen Krieg ruft. Ganz ähnlich wurde
am Sinai Gott als Horn hörbar (Ex 19,16.19; 20,18; vgl. oben II/l) 47. In
Num 10,9 ist das Verhältnis gerade umgekehrt: durch das Blasen der
Trompete (die in diesem späten Text das Horn ersetzt hat) wird nun Gott
durch das Volk zum Krieg gerufen. Die Musik dient hier nicht der Darstellung

der Gegenwart Gottes, sondern der Verstärkung des Gebetes (vgl. unten
V/7): «Und wenn ihr in eurem Lande in Krieg geratet wider einen Feind,
der euch bedrängt, so sollt ihr Lärm blasen mit den Trompeten, damit euer
bei dem Herrn eurem Gott gedacht werde und ihr von euren Feinden gerettet
werdet. » Trotzdem wird dann die Trompete das einzige Mal, wo sie eingesetzt
wird (Num 31,6), während der Schlacht gebraucht, und dies scheinbar ganz
ähnlich wie das Horn: zur Vergegenwärtigung Jahwes. Erst in 1 Makk 5,31.
33 verstärkt sie - allerdings wiederum während der Schlacht - das Gebet der
Kämpfenden, zu dem in dieser späten Zeit das alte Kriegsgeschrei domestiziert

worden war.

2. Der Verlauf des Krieges

Das Blasen des Hornes setzt sich während der Schlacht fort (Am 2,2;
Ijob 39,24 f.) - ja es gehört so sehr zum Schlachtgetümmel, daß «Hornbläsern)

oft geradezu für «Krieg» stehen kann (Jesl8,3; Jer42,14). Sicherlich
war das Horn auch aus rein taktischen Gründen nötig, um die Bewegungen
des Heeres zu lenken, wie es z. B. die Kriegerrolle aus Qumran (VIII,1-9)
zeigt, wo jede Bewegung jedes Heeresteiles durch einen Trompetenstoß
eingeleitet wird (vgl. auch 1 Makk 4,12; 6,33). Doch diente das Horn besonders
der Verstärkung des Kriegsgeschreies (Jos 6,5) und half so mit, den
Gottesschrecken auf das feindliche Heer fallen zu lassen. Darin darf man nicht nur
eine psychologische Wirkung auf die Feinde sehen (wie sie 1 Makk 7,44 wohl
primär vorliegt), sondern durch diese Kriegs«musik» wurde wiederum Jahwe,
der eigentliche Krieger im Jahwekrieg, dargestellt und vergegenwärtigt48.
Zwei Beispiele mögen das verdeutlichen :

47 Ob das Blasen des Hornes als Vergegenwärtigung Gottes seinen ursprünglichen

Platz im Jahwekrieg hatte und von dort auf den Sinai projiziert wurde (vgl.
H. P. Müller, Die kultische Darstellung der Theophanie. In: VT 14 (1964) 183-191,
hier 191), oder ob die Abhängigkeit eher umgekehrt zu sehen ist (vgl. Keel [Anm. 2]
319), ist kaum mehr zu entscheiden. Möglich wäre ja auch, daß der Gebrauch in
beiden Fällen nicht ursprünglich ist und die Gott vergegenwärtigende Kraft des
Hornes auf einen Ritus zurückzuführen wäre, wie er bei W. Stauder, Die Musik
der Sumerer, Babylonier und Assyrier. In : H. Hickmann - W. Stauder, Orientalische

Musik (Handbuch der Orientalistik, Abt. 1, Erg. bd. 4), Leiden, Köln 1970,
171-239, hier 199 f., beschrieben wird (vgl. unten Anm. 79).

48 Vgl. dazu Müller, a. a. O., 185-187.



Funktionen, der Musik in der Bibel 377

a) Gideons Midianiterkrieg (Ri 7)

Der Angriff des israelitischen Heeres wird in Ri 7,20 f. wie folgt beschrieben:

«Da bliesen alle drei Heerhaufen die Hörner und zerbrachen die Krüge.
Sie hielten aber die Fackeln in ihrer linken Hand und die Hörner in ihrer
rechten Hand, um zu blasen, und riefen: 'Hier Schwert des Herrn und Gideons!'

und sie blieben stehen, jeder an seiner Stelle, rings um das Lager her.
Da fing das ganze Lager an zu laufen, und sie schrien und flohen.» Nicht
«das Zusammenwirken von Fackellicht, Posaunenblasen, zerschlagenen Krügen

und Feldgeschrei» 49 verwirrt die Midianiter, sondern Jahwe selber50.
Fackeln (man denke etwa an Gen 15,17 und Ex 20,18), Kriegsgeschrei
(Ps 89,16) und Hörner (Ps 47,6) dienen dazu, ihn zu vergegenwärtigen 5h

Dies wird im parallel gebauten Vers Ri7,22 gut sichtbar: «Und die
Dreihundert stießen in die Hörner - und Jahwe richtete das Schwert eines jeden
gegen seinen Kampfgenossen im ganzen Lager. » So ist auch deutlich, daß
die Frage, «wie sich das Posaunenblasen mit dem Feldgeschrei, das Halten
der Instrumente mit dem Zerschlagen der Töpfe technisch vereinigen läßt» 52

in der Tat falsch gestellt ist. Mag man sie auch literarkritisch beantworten
können 53, es wird dabei nur deutlich, daß die Grundaussage des Textes
durchwegs gleich bleibt und durch die sekundären Zusätze lediglich
unterstrichen und bestärkt wird: Jahwe allein vernichtet die Feinde, die Israeliten

sind vollkommen untätig (vgl. Ex 14,14; 2 Chr 20,15). Je mehr im
Krieg nutzlose Geräte ihnen die Hände binden, umso deutlicher wird das
und umso deutlicher wird auch, daß den Israeliten eben nur das eine zu tun
blieb: die Gegenwart Jahwes darzustellen 54 und allenfalls das Schicksal der
Feinde durch das Zerschlagen der Töpfe zeichenhaft vorauszunehmen (vgl.
Jer 19,10-13) 5S. Dieser letzte, rein magische Ritus ist im Zusammenhang
der Geschichte recht erstaunlich und wirkt sehr altertümlich.

49 H. W. Hertzberg, Die Bücher Josua, Richter, Ruth (ATD 9), Göttingen
21949, 196.

50 Dies natürlich in der theologischen Aussage unseres Textes. Den historischen
Begebenheiten kommt wohl Müller (Anm. 47) 189, am nächsten, wenn er annimmt,
Licht und Lärm hätten die Midianiter (indirekt) verwirrt, weil diese daraus die
Gegenwart eines Gottes im feindlichen Lager erschlossen hätten (vgl. 1 Sam 4,7
und evtl. 2 Kön 3,27).

51 Vgl. Müller a. a. O. 183 f.
52 Hertzberg (Anm. 48) 197.
53 Indem man z. B. die Hörner als sekundär ansieht, vgl. Müller (Anm. 47)

188 und die Korrektur der Biblia Hebraica zu Ri 7,20.
54 Mag die Korrektur der Biblia Hebraica zu Ri 7,20 redaktionsgeschichtlich

vielleicht nicht falsch sein (textkritisch ist sie ja ganz sicher aus der Luft gegriffen),
so zerstört sie eben die theologisch wichtige Spannung zwischen Horn und Schwert:
das Schwert des Jahwegläubigen ist eben das Horn. Trifft die Korrektur tatsächlich
eine redaktionsgeschichtliche Entwicklung, so zeigt sie höchstens, daß die alttesta-
mentlichen Redaktoren (im Gegensatz zu vielen modernen Herausgebern) den
Text wirklich verbesserten und vervollkommneten.

55 Vgl. Keel (Anm. 2) 244 f., 247. Die Töpfe sind nicht da, «um die Fackel
zu bergen und später den Lärm zu verstärken» (Hertzberg [Anm. 48] 196).



378 Funktionen der Musik in der Bibel

b) Die Eroberung Jerichos (Jos 6)

Sehr aufschlußreich ist auch die Rolle der berühmten «Posaunen» (in
Wirklichkeit redet der Text von Hörnern) bei der Einnahme von Jericho
(Jos 6). Verglichen mit Ri 7 enthält die literarkritisch äußerst komplizierte
Erzählung die gleiche Grundidee : Jahwe nimmt die Stadt ein, sein Volk
schaut zu und steigt dann über die Mauer, «ein jeder stracks vor sich hin»
(Jos 6,20, Luther). Wir finden auch wieder das Blasen des Hornes als Signal
(zum Kriegsgeschrei) und als Verstärkung des (durch Josua befohlenen)
Kriegsgeschreis, beides jetzt friedlich nebeneinander im gleichen Vers: «Da
erhob das Volk ein Kriegsgeschrei, und man blies die Hörner. Und als das
Volk den Hall der Hörner hörte, erhob es ein großes Kriegsgeschrei.» (Jos
6,20a) Daneben wirkt Jos 6 aber bald altertümlicher, bald jünger als Ri7:
Die Fassung 56, derzufolge die Stadtmauer sechs Tage lang schweigend
umkreist wird und am siebten Tag unter dem schrecklichen Kriegslärm
zusammenfällt, macht einen viel urtümlicheren Eindruck als Ri 7 (das dortige
Zerschlagen der Töpfe ausgenommen). Recht massive Vorstellungen über
die Macht der Töne (vergleichbar etwa mit der oben H/5 erwähnten
griechischen Sage von Amphions Mauerbau) treten hier zutage 57. Dieser Grundtext

scheint dann mit dem Schema des Jahwekrieges verbunden worden zu
sein (Rede Gottes 6,2; Rede Josuas 6,16b-19; Kriegsgeschrei auf Befehl
Jahwes). Gleichzeitig wurde die Stille «jahwisiert»: Jahwe war nun in ihr
gegenwärtig (vgl. 1 Kön 19,12!). Um diese Gegenwart anzuzeigen wurden
nun Lade und Hörner nötig 58. Dieser letzte Zug wirkt nun aber viel jünger
als Ri 7. Von Krieg ist nicht mehr viel zu spüren. «Diese Soldaten haben vor
Jericho nicht zum Kampfe, sondern zu Feier anzutreten» 59. Damit stehen
wir schon nahe bei der Erzählung von 2 Chr 20,1-30, wo Josaphat nur mehr
mit Predigt, Liturgie und Musik «Krieg» führt, während Jahwe die Ammo-
niter und Moabiter überwältigt.

3. Das Ende des Krieges

Das Horn gibt das Zeichen zur Beendigung des Krieges (2 Sam 20,1),
der Verfolgung der Feinde (2 Sam 2,28; 18,16; vgl. aber 1 Makk 7,44), oder
der Belagerung einer Stadt (2 Sam 20,22). Bisweilen ist damit der Ruf «Zu

56 Zur Literarkritik vgl. den Text in: La sainte Bible, traduite en français
sous la direction de l'Ecole Biblique de Jérusalem, Paris 1956.

57 Die Erklärung von Gressmann (Anm. 2) 7 f., wonach in Jos 6 ein Erdbeben
beschrieben sei (Zusammenbruch der Mauer), bei dem die Menschen nicht sprechen
dürften, sich aber durch Musik bemerkbar machten (Hörner), scheint mir - soweit
ich sie verstehe - ein Umweg zu sein, der zudem gar nicht ans Ziel führt: zu
verstehen gilt ja, wie die Mauer wegen der Musik fallen konnte, nicht, daß sie es trotz
der Musik tat.

58 Nach W. F. Otto, Menschengestalt und Tanz, München 1956, 26, «darf
man von der ursprünglichen Musik überhaupt sagen, daß sie das Tönen der
(heiligen) Stille ist».

59 Hertzberg (Anm. 48) 40.



Funktionen der Musik in der Bibel 379

deinen Zelten, Israel!» verbunden (2 Sam 18,16; 20,1; 20,22), oft steht jener
allein, ohne daß das Blasen des Hornes erwähnt wäre. So läßt sich nicht
entscheiden, ob, entsprechend zur Ausrufung des Krieges, im Hornsignal auch
eine tiefere Bedeutung (etwa die der Entlassung des Heerbannes durch
Jahwe) mitzuhören ist. Nach der siegreichen Schlacht treten regelmäßig
Frauen auf, die zur Handpauke tanzen und dem Sieger zu Ehren ein kurzes
Lied «in stetiger Wiederholung (singen)» 60: «Da nahm Mirjam, die Prophetin,

Aarons Schwester, eine Pauke in ihre Hand, und alle Frauen folgten
ihr nach mit Handpauken im Reigen. Und Mirjam sang ihnen vor: 'Laßt uns
dem Herrn singen, denn er hat eine herrliche Tat getan: Roß und Mann hat
er ins Meer gestürzt!'» (Ex 15,20 f.; ähnlich Ri 11,34; Jdt 15,12-14; ferner
2 Chr 20,28 ; Ps 68,25). Vielleicht späteren Datums (oder auf einen nicht
heiligen, sondern profanen Krieg folgend) ist 1 Sam 18,7, wo in derselben
Situation das Lied den Heerführer, nicht Jahwe, verherrlicht: « Saul hat
tausend erschlagen, aber David zehntausend!»

4. Der eschatologische Krieg

Bei den Schriftpropheten dienen Motive des Jahwekrieges zur Darstellung

des großen Endkampfes, den Jahwe gegen Israel oder gegen dessen
Feinde führt, bevor er Israel wieder aufbaut. In diesem endzeitlichen Krieg
nimmt die Musik einen ähnlichen Platz ein wie im Jahwekrieg der Frühzeit.

a) Der Beginn des Krieges

Zwar richtet sich der durch das Horn angekündigte Krieg bisweilen
gegen Feinde Israels (Jesl8,3: Drohung gegen die Kuschiten; Jer51,27:
Aufgebot der Völker gegen Babylon), doch meistens ergeht der Befehl, in
Israel den Krieg gegen Israel selber auszurufen: «Blast das Horn zu Gibea,
die Trompete zu Rama, schreit in Bet-Awen: Man ist hinter dir her, Benjamin!»

(Hos 5,8; ähnlich 8,1) So ist die einstmalige Einladung zum heiligen
Krieg Jahwes nun bei Jeremia Aufforderung zur Flucht vor dem mythischen
Feind aus dem Norden: «Flieht, ihr Kinder Benjamin, aus Jerusalem und
blast das Horn in Thekoa und richtet ein Fluchtzeichen auf über Bet-Kerem :

denn es droht von Norden Unheil und großer Jammer!» (Jer6,l; ähnlich
4,5; 6,16.) Bei Zefanja gipfelt die berühmte Ausmalung des «Tages Jahwes»
(die Wurzel unseres «dies irae») im Satz: «Tag des Hornes und des

Kriegsgeschreis!» (Zef 1,16; ähnlich Joel 2,1.)

b) Der Verlauf des Krieges

Das Blasen des Hornes findet sich auch während des endzeitlichen
Krieges. Allerdings bläst es hier Gott selber (ähnlich wie am Sinai, vgl.
Ex 19,16.19; 20,18) : «Der Herr wird über ihnen erscheinen, und seine Pfeile

60 Westermann (Anm. 2) 1201. - Zum Tanz der Frauen vgl. Keel (Anm.2)
316 f.



380 Funktionen der Musik in der Bibel

werden ausfahren wie der Blitz, und Gott der Herr wird in das Horn stoßen
und wird einherfahren in den Stürmen vom Südland» (Sach9,14; ähnlich
Jes 42,13; vielleicht auch Jer49,2; ferner Jes 30,32). In der Beschreibung
dieser Epiphanie, die Zug für Zug an die Sinaitheophanie anknüpft, finden
wir eine besonders klare Bestätigung für das enge Band, das zwischen Horn
und göttlicher Gegenwart besteht.

c) Das Ende des Krieges

Auch nach dem endzeitlichen Krieg läßt Jeremia die tanzenden und
singenden Jungfrauen auftreten: «Wohlan, ich will dich wiederum bauen,
und du sollst gebaut sein, du Jungfrau Israel: du sollst dich wieder schmük-
ken, Handpauken schlagen und herausgehen zum Tanze» (Jer31,4).
Überhaupt gehört die Musik unzertrennlich zur Beschreibung des wiedererbauten
Israels (Jes 26,1; 30,29; 51,3), wie das Verstummen der Musik Zerstörung
und Gericht kennzeichnet (vgl. unten IV/3).

d) Musik in der neutestamentlichen Eschatologie

Diese Bilder des «eschatologischen Krieges» haben in apokalyptischem
Gewand auch ihren Einzug ins Neue Testament gemacht. So gehört die
Posaune 61 zu den Requisiten des jüngsten Gerichtes. Jetzt von Engeln
gespielt ruft sie die Auserwählten von den vier Enden der Erde (Mt 24,31 ;

vgl. Jes 27,13!) oder weckt die Toten (1 Kor 15,52; 1 Thess4,16). Leicht
verändert findet sich diese Anschauung wieder zu Beginn der Offenbarung
des Johannes (1,10; 4,1), wo eine Stimme «wie von einer Posaune» Johannes
Anweisungen und Erklärungen gibt. Die Posaune taucht im zweiten Visionszyklus

der Offenbarung erneut auf, wo sieben Engel mit sieben Posaunen
(8,2) die Erde durch ihr Spiel zerstören (8,6-10; 9,1; 9,13; 11,15). Die ganze
Vision erinnert stark an die Eroberung Jerichos (Jos 6). Die Offenbarung
des Johannes kennt auch den Wiederaufbau - freilich extrem spiritualisiert :

das neue Jerusalem ist ein himmlisches Jerusalem, das Leben in ihm ist
eine einzige Liturgie (schon die Chronik gibt ein ähnliches, wenn auch viel
weniger extremes Bild vom Leben des Volkes Gottes). Auch hier fehlt natürlich

die Musik nicht : die Ältesten bilden einen Chor, halten eine Leier in der
Hand (Offb 5,8), singen ein «neues Lied» (14,3) oder das «Lied des Mose»

(15,3), das sie auf den «Leiern Gottes» begleiten (15,2).

61 Mit aâÀTCiyÇ, das hier durch «Posaune» wiedergeben wird, bezeichnet die
Septuaginta sowohl das Horn (swpr) als auch die Trompete (hzzrh), die nach dem
Exil im Tempel das Horn abgelöst hatte (vgl. Keel a. a. O. 320, sowie oben III/l).
Offenbar übernimmt das Neue Testament diese Terminologie (vgl. Hebr 12,19).



Funktionen der Musik in der Bibel 381

IV. MUSIK UND FEST

Das Fest prunkvoller zu gestalten und die Gäste zu unterhalten - diese

Aufgabe der Musik mutet uns viel moderner an und steht uns viel näher als
die bisher betrachteten. Die Instrumente dieser volkstümlichen Musik sind
neben der Leier besonders Flöte und Handpauke, zwei Instrumente, die

- zumal wegen ihrer Verbindung zum Fruchtbarkeitskult62 — im Tempelkult
nie richtig Fuß faßten 63.

7. Musik beim Familienfest

Musik beim Familienfest finden wir in der Bibel nur gerade dreimal.
Doch die Selbstverständlichkeit, mit der sie jeweils erwähnt wird, zeigt, daß
diese Art «profaner» Musik durchaus verbreitet war. Interessant ist, daß es

sich bei den zwei einzigen alttestamentlichen Belegen um Brautgeleite
handelt: In Gen 31,27 beschreibt Laban das Geleit, «mit Jubel und Gesängen,
mit Handpauke und Leier», das er Jakob bereitet hätte. In 1 Makk 9,39
begegnen wir «einem Bräutigam, seinen Freunden und Brüdern, die mit
Handpauken und Musik einherschreiten». In Lk 15,25 schließlich, nach der
Rückkehr des verlorenen Sohnes, gehören auch Musik und Tanz zum
«Fröhlichsein» (Lk 15,24).

2. Wein, Weib und Gesang

Auch das Laster wird im Alten Testament von Musik begleitet. Im Spottlied
Jes 23,16 durchzieht die vergessene Dirne singend die Stadt, eine Leier in
der Hand 64. In diesen Zusammenhang gehört auch der Bänkelsänger von
Ez 33,32, der «leichte Liedlein von Liebe und Tändelei zum Besten (gibt) » 65.

Gegen diese Sitten hat sich besonders die spätere Weisheit erhoben (ohne
deswegen die Musik als solche zu verachten, trägt doch der Sänger von Ps 49,5
selbst sein Lied zur Leier vor): Jesus Sirach gibt den Rat, nicht mit einer
Sängerin zu verkehren (9,4) und auch Kohelet hält nicht viel von einer gewissen

Musik: «Besser auf das Schelten des Weisen hören als auf den Gesang
der Toren!» (Koh7,5.) Ganz ähnlich ist in Hiobs Klage über das Wohlergehen

der Gottlosen die Musik Ausdruck für die sorglose Oberflächlichkeit
des Lebens dieser Leute: «Sie jauchzen mit Handpauke und Leier, sind fröhlich

beim Flötenklang» (Ijob 21,12). Die Trink- und Spottlieder der Zecher

62 Vgl. Stauder (Anm. 47) 184,203. - Gerson-Kiwi (Anm. 3) 1428-1430,1435.
63 Vgl. Keel (Anm. 2) 317, 322.
64 Nach H. Hickmann, Altägyptische Musik. In : Hickmann-Stauder (Anm. 74)

135-170, hier 149, treten musizierende Prostituierte in Ägypten während der
Zerfallszeiten auf.

65 W. Eichrodt, Der Prophet Hesekiel, Bd. 2 (ATD 22,2), Göttingen 1966, 324.



382 Funktionen der Musik in der Bibel

haben bei den Propheten ihren Niederschlag gefunden, weil diese
«Tafelmusik» (mit Ausnahme vielleicht von Ps 69,13 und Jes 24,9) besonders zum
Luxus jener Schicht gehörte, der die prophetische Sozialkritik galt.

3. Das Verstummen der Musik

«Ein Rubin in goldenem Geschmeide, so ist eine gesungene Weise beim
Weingelage, eine Füllung von Gold und ein Siegel von Smaragd ist der Klang
der Lieder beim köstlichen Wein» (Sir 32,5 f.; vgl. 49,21). Dies hatte offenbar
auch schon die reiche Oberschicht zur Zeit der Schriftpropheten entdeckt.
Deshalb fehlen in der Kritik, der diese Propheten diese Leute aussetzen,
Angriffe auf ihre Musik nicht (Am 6,5; Jes 5,16). Ja, das Verstummen der
Musik (Ez 26,13; 27,33; Jer 14,11; vgl. 1 Makk3,45) oder deren Verwandlung

in Klage (Am 8,10) wird zu einem geläufigen Bild für Gericht und
Zerstörung. Von der Apokalyptik aufgenommen (Jes 24,8-11!) treffen wir es

noch im Neuen Testament an, wo die Zerstörung des «großen Babylon»
(Roms) unter anderem so umschrieben wird: «Und ein Ton von Leierspielern
und Musikern, von Flötisten und Posaunenbläsern wird in dir nicht mehr
gehört werden» (Offb. 18,22). Nach alldem wird nun einsichtig, weshalb der
Wiederaufbau jeweils als neues Aufblühen des Musiklebens umschrieben
werden kann (vgl. oben III/4, c, d). Vielleicht liegt darin auch ein Hinweis
darauf, wie wichtig dem Volk Israel seine Musik war. Es ist in diesem
Zusammenhang jedenfalls auffällig, daß die Musik in den beiden alttestament-
lichen Beschreibungen des Alters nicht fehlt: In 2 Sam 19,36 will der alte
Barsillai David nicht an den Hof folgen, weil er «der Stimme der Sänger und
Sängerinnen nicht mehr lauschen» kann, und nach Koh 12,4 raubt das
Alter dem Menschen die «Töchter des Gesanges» (die Lieder). Aus beiden
Stellen sieht man: Musik gehört wesentlich zu einem erfüllten Leben 66.

4. Die Hofmusik

Daß die Musik am Hofe besonders prunkvoll und berühmt war, liegt
auf der Hand. Sie war ja auch lange als einzige einem besonderen Musikerstand

anvertraut (vgl. oben 1/3). Jedenfalls faßt der alte Barsillai das Leben
eines Höflings auf sehr bezeichnende Weise zusammen (2 Sam 19,36) : essen,
trinken und der Stimme der Sänger und Sängerinnen lauschen - Sängerinnen,
die auch dem Arnos ein Begriff waren (vgl. Am 8,3. sofern nicht
Tempelsängerinnen gemeint sind, was vor dem Exil wie gesagt unwahrscheinlich
ist). Noch bei Kohelet (2,8) gipfelt Salomos lange Beschreibung seines
höfischen Prunkes im Satz «Ich beschaffte mir Sänger und Sängerinnen».

66 Das meinten offenbar auch die alten Ägypter, wenn sie ihren toten Feinden
dadurch noch Schaden zufügten, daß sie die Sänger und Musiker auf den Reliefs
ihrer Gräber an Fingern und Mund verstümmelten, um dem Toten so die Musik
vorzuenthalten, vgl. E. Hickmann, La musique magique, rituelle et culturelle des

égyptiens pharaoniques. In: Encyclopédie des musiques sacrées (hrg. v. J. Porte)
Bd. 1, 310-319, hier 310 f.



Funktionen der Musik in der Bibel 383

Diese werden schließlich auch von Sanherib in der Aufzählung seiner Beutestücke

speziell erwähnt67. Die Musik spielte auch eine wichtige Rolle bei
der Inthronisation des Königs. Nach der Salbung wurde, nach einigen Texten,

das Horn geblasen, und auf dieses Zeichen hin rief das Volk: «Es lebe
der König N. N. !» (1 Kön 1,34.39) oder es wurde dem Volk verkündigt:
«N. N. ist König geworden!» (2 Sam 15,20; 2 Kön 9,13.) Der Ruf «Es lebe
der König N. N.!» (1 Sam 10,24; 2 Sam 16,16; 1 Kön 1,25.31.34.39; 2

Kön 11,12 2 Chr 23,11) dürfte der Ausdruck der Anerkennung der Gewalt
des (neuen) Königs und der Unterwerfung unter sie sein. Das Blasen des

Hornes, das diesem Ruf vorangeht, könnte ein bloßes Signal sein - das
Schwanken Joabs in 1 Kön 1,41 und der Befehl Absaloms in 2 Sam 15,10
sprechen dafür. Doch ließe sich auch eine engere Beziehung zwischen dem
Blasen des Hornes und der Salbung (aus dem ölhorn!) denken: das Jahwe
vergegenwärtigende Horn 68 zeigt dem Volk an, daß der neue König wirklich
der Gesalbte Jahwes ist und daß Er ihn eingesetzt hat (im Sinne einer
musikalischen Version von 1 Sam 10,24), worauf ihn das Volk als solchen
anerkennt. Auch wo der Ruf «N. N. ist König geworden!» folgt, ist ein so
verstandener Hornstoß durchaus sinnvoll. Die Musik gehört schließlich auch
zum Ausdruck der Freude, mit der die durch den neuen König wieder
gesicherte Ordnung begrüßt wird (1 Kön 1,40; 2 Kön 11,14). In Ps 47 kehren
diese Motive aus der Inthronisation des irdischen Königs auf das Königtum
Jahwes angewandt wieder.

V. MUSIK UND KULT

Im Kult hat die Musik die gleichen Eigenschaften und Aufgaben, die
wir ihr schon zuerkannt haben: Sie kann Ausdruck der Freude und Mittel
der Unterhaltung sein - im Kult Ausdruck der Freude an Gott und Mittel
der Unterhaltung Gottes 69. Sie kann aber auch eine Art der Bemächtigung
und des Bewirkens sein. Im Kult, wo die Musik auf besondere Weise gesungenes

Wort ist70, heißt das: Musik verstärkt das Wort, sowohl das Gebet an

67 Vgl. W. Zimmerli, Das Buch des Predigers Salomo. In: Ringgren-Weiser-
Zimmerli (Anm. 39) 123-253, hier 158. - K. Galling, Textbuch zur Geschichte
Israels, Tübingen 21968, 69.

68 In 2 Kön 11,14, wo statt des Hornes (in einem vorexilischen Text
überraschend) die Trompete geblasen wird, wird sie es während des Volksfestes, das auf
die Akklamation folgt.

69 Vgl. Keel (Anm. 2) 326.
70 Vgl. Georgiades (Anm. 2) 1195: der kultische Gesang ist nichts anderes

als die «nicht-alltäglich-natürlich erklingende Sprache», die dem Kult eigen ist.
Doch auch außerhalb des Kultes «tritt... das gesungene Wort immer mehr in die
Mitte und wird die beherrschende Tonkunst» (Westermann [Anm. 2] 1201). Wie
in Ägypten gilt auch im Alten Testament : «Musik ist Gesang. » (Hickmann [Anm. 64]
146). Die Instrumente sind bloße Gesangswerkzeuge, Singzeug (vgl. Sir 47,9; 2 Chr
7.61.



384 Funktionen der Musik in der Bibel

Gott als auch das Zeugnis vor den Menschen. Schon für den alttestamentli-
chen Kult gilt hiemit der Ausspruch Schleiermachers: «Was das Wort klar
gemacht hat, muß der Ton lebendig machen» 71.

7. Musik aus Freude an Gott zur Freude Gottes

Der alttestamentliche Mensch singt und musiziert, weil Gott ihn durch
seine Werke erfreut hat (Ps92,5; ähnlich Ps42,9; 104,34b). So sind die
vielen Stellen zu verstehen, in denen der Psalmist sagt, sein Lied komme von
Gott (Ps 22,26), Gott sei sein Lied (Ps 118,14; Ex 15,2), habe ihm ein neues
Lied in den Mund gelegt (Ps 40,4) oder gebe Lieder in der Nacht (Ijob 35,10).
So ist es auch einleuchtend, daß die Musikanten immer wieder ihre sichtliche
Freude haben an Spiel und Gesang (vgl. Ps 28,7) und es gut und lieblich
finden, Gott zu singen (Ps 33,1; 92,2; 147,1; 1 Chr 15,16.25; Neh 12,27) 72.

Und trotzdem ist dieses Spiel nicht Selbstzweck. Die Musik soll Gott Freude
bereiten (Ps 40,4a), ihn unterhalten 73, ganz ähnlich wie die Flofmusik den

König unterhielt. Hinweise dafür, daß die Tempelmusik als göttliche
«Hofmusik» verstanden wurde, finden sich z. B. in Ps 47,7-9. So hofft denn auch
der Autor von Ps 104, seine Bemühung (singen und spielen, V. 33) möge
Gott gefallen (V. 34) - und der Chronist wird nicht müde, gestützt auf endlose

Listen von Sängern und Instrumentalisten, zu zeigen, daß man jedenfalls

das Menschenmögliche getan habe, um der Tempelmusik den gebührenden

Prunk zu verleihen. Zu jener Zeit war ja die Musik am Tempel zweifellos
qualitativ sehr hochstehend 74 und die diesbezügliche (posthume) Lobrede
des Hiskia an die Adresse der Leviten (2 Chr 30,22) wohl am Platze.

2. Musiklose Zeiten

Da die Musik also weder «subjektiv als Erzeugung einer fröhlichen
Feststimmung» noch «objektiv-ästhetisch als Schmuck des Gottesdienstes» 75

verstanden wurde, sondern als Ausfluß der Freude und als Gabe für Gott,
konnte es vorkommen, daß sie verstummte, wenn das Verhältnis von Gott
und Mensch nicht durch die gegenseitige Freude geprägt war. So kann Jahwe

71 F. Schleiermacher, Die Weihnachtsfeier. Ein Gespräch, Basel o. J., 24
50 Erstausgabe). - Ähnlich schon M. Luther: «Die Noten machen den Text

lebendig.» WA I, 968, zit. nach M. Luther, Tischreden (hrg. K. G. Steck),
Goldmanns TB) München 1959, 38.

72 Dazu kommt, daß auch hier die Musik «durch Verwendung des 'Tonwerk-
zeugs' eine eigene Freude hervorruft, die Freude am 'Stofflichen', am Entstehen
und Wahrnehmen von Tonfolgen» (Georgiades [Anm. 2] 1197).

73 Vgl. Keel (Anm. 2) 326.
74 Westermann (Anm. 2) 1203. - Das zunehmende Interesse für die Musik ist

dabei im alten Orient ein Merkmal aller Spätzeiten (vgl. Wegner [Anm. 3] 44).
75 Westermann, a. a. O. - Höchstens in den Chronikbüchern ist an wenigen

Stellen (neben der textlich unsicheren Stelle 1 Chr 15,16 nur gerade 2 Chr 29,30)
die Musik explizit Umhh, d. h. Erzeugungsmittel der programmatischen Freude
(vgl. aber Jak 5,13!).



Funktionen der Musik in der Bibel 385

bei Arnos (5,23 f.) das Volk verärgert anherrschen: «Tu weg von mir das

Geplärr deiner Lieder, denn ich mag dein Zitherspiel nicht hören Es ströme
aber das Recht wie Wasser und die Gerechtigkeit wie ein nie versiegender
Bach!» Andererseits können auch die Exilierten im fremden Land, wo sie
das Werk Jahwes nicht mehr verstehen, nicht mehr singen; sie weinen
und hängen ihre Leiern an die Weiden (Ps 137,1-4) 76.

3. Musik als Dank

Der Psalter lieferte viele Beispiele, in denen die Musik als Dank für
eine Rettungstat Gottes verstanden wird. Besonders klar ist in dieser
Hinsicht jedoch das Danklied des Hiskia, an dessen Ende es heißt: «Der Herr
war bereit, mich zu retten 77, deshalb wollen wir singen und spielen solange
wir leben im Hause des Herrn» (Jes 38,20). Wer durch Gott gerettet - und
das heißt immer: am Leben erhalten wurde, weiht ihm zum Dank dafür
dieses Leben, und zwar indem er vor ihm und ihm zur Freude musiziert.
So versteht man auch, warum im chronistischen Geschichtswerk die Musik
so wichtig ist: vom Untergang gerettet stellen die Rückkehrer ihr ganzes
Leben in den Dienst Gottes im Tempel.

76 Der Vers «An den Weiden in ihrer [Babels] Mitte hängten wir unsere
Leiern» (Ps 137,2) ist bisher nur unbefriedigend erklärt worden - wohl wegen der
«ungewöhnlichen Mühe» (Kraus [Anm. 17] 906), die der vorhergehende Vers 1 den
Auslegern bereitet hat. Jedenfalls begnügen sich die meisten damit, den Vers
nachzuerzählen (vgl. Kraus, a. a. O. - Schmidt [Anm. 17] 241. - Weiss [Anm. 19]
9. - bis hin zur lapidaren Feststellung von Kolari [Anm. 3] 14: «Im Exil wurden
die Harfen an Weiden gehängt.»).

Nur selten werden Erklärungsversuche unternommen: Nach A. Weiser, Die
Psalmen, Bd. 2 (ATD 15), Göttingen 51959, 549, hängten die Israeliten ihre Leiern
an die Weiden, «weil die Schritte ihrer Peiniger (nahten) ». - Kraus, a. a. O., meint,
mit Verweis auf Klgl 1,4, «hier (liege) die Vorstellung zugrunde, daß auch Gegenstände

'trauern' können». - Für Wegner (Anm. 3) 38, «(scheint) aus dieser Wendung

hervorzugehen, daß es sich um Instrumente handelt, die empfindlich waren,
und die man nicht stellen oder legen konnte wie etwa Standleiern». - Mögen die
beiden letzten Erklärungen auch zutreffen - warum man die Leiern just an Weiden
hängte und dies gleichzeitig für so wichtig ansah, daß man es in diesem kurzen
Psalm erwähnte, bleibt unklar.

Gewiß, der Abschnitt Ps 137,1-3 könnte nichts als eine reportageähnliche
Beschreibung der äußeren Fakten sein. In einem alttestamentlichen Psalm scheint
mir so etwas jedoch unwahrscheinlich. So ist es wohl auch in diesem Vers
angebracht, «eine Schicht tiefer» (Kraus, a. a. O.) zu suchen, zumal auch aus dem Ky-
belekult - leider schwer zu deutende - Darstellungen von heiligen, mit
Musikinstrumenten behangenen Bäumen bekannt sind (vgl. Quasten [Anm. 29] 56 f. ;

ähnliche Phänomene aus andern Kulturen bei Schneider [Anm. 2] 1200 f.). Damit ist
freilich noch nichts über die Bedeutung der an den Weiden hängenden Leiern von
Ps 137 gesagt. Eines nur scheinen mir solche Parallelen wahrscheinlich zu machen:
daß darin eine Bedeutung liegt, die eine genaue Exegese des Psalms wenigstens
suchen sollte.

77 Zur Übersetzung vgl. W. Gesenius - E. Kautsch, Hebräische Grammatik,

Leipzig 261896, § 114,i.

25



386 Funktionen der Musik in der Bibel

4. Die Bedeutung der Musik im Lobpreis

Daß die Musik vom Lob nicht wegzudenken ist, sieht man schon daran,
daß «loben» (Ml) und «musizieren» (zmr) geradezu synonym sein können:
«Ich will den Herrn loben, solange ich lebe, ich will für meinen Gott spielen,
solange ich bin» (Ps 147,2). Dabei unterstreicht die Musik jenen ganzheitlichen,

universalen Charakter, der dem Loben als «Antwort des Geschöpfes
auf Gottes schöpferisches Tun» 78 eigen ist. Im Loblied wird nicht nur das
Volk (mit vielen Imperativen: lobet, singet!), sondern (mit Jussiven) die

ganze Schöpfung zum Lob aufgefordert (Ps 65,14; 66,4; 69,35; 96,11; 98,7 f. ;

103,22; Jes 42,10 ff.; 44,23; 49,13). Diese Schöpfung erhält nun eben dank
der Musik auch ihre Stimme: die tierische, pflanzliche, unbelebte Welt
darzustellen, das ist eine alte Aufgabe der Musikinstrumente - Ps 98,4-9 macht
dies deutlich 79. In dem «auf Gott gerichteten Geschehen des Gotteslobes»80
haben die Musikinstrumente deshalb die Aufgabe, «den Gottespreis aus
Menschenmund hinüber in die Weite des Geschaffenen» 81 zu tragen oder
vielleicht genauer: das Lob jedes Geschöpfes im menschlichen Lob zu Worte
kommen zu lassen und darin zu integrieren. Zudem kann die Musik dem Lob
des vielfältigen Beschaffenen jene Einheit verleihen, die der Chronist bewundert:

«Und es war, als wäre einer, der trompetete und sänge, als höre man

78 H. Gross, Art. «Lob». In: H. Haag (Hrg.), Bibel-Lexikon, Einsiedeln,
Zürich, Köln 21968, 1058.

79 Maßgebend ist in Ps 98,4-9 die Parallelität zwischen Musikinstrumenten
und Teilen der Natur.

In V. 4 wird die ganze Welt mit 4 Imperativen zum Lobe aufgerufen. In 2

parallelen Abschnitten, die beide in ein Ipnj münden (V.6;9), werden die 4 Imperative

sodann aufgenommen, und zwar: a) der 4. und 1. wörtlich im 1. Abschnitt
(V.5-6), wo die Menschen zum Lob mit 4 Instrumenten (Leier, Saitenspiel, Trompete,

Horn) aufgerufen werden; b) der 3. und (verändert) 2. als Jussive im 2.
Abschnitt (V.7-8), wo 4 Teile der Welt (Meer, Land, Ströme, Berge) zum Lob
aufgefordert werden. Dieser Parallelismus legt es nahe, im Klang der Musikinstrumente
das hörbare, «verbalisierte» Lob des Erdkreises (V.9ba) auf der Ebene der Völker
(V.9bß) zu sehen.

Daß das Bewußtsein des Zusammenhangs zwischen dem Musikinstrument
und dem Tier, das dazu den Rohstoff geliefert hatte, lebendig war, zeigen z. B. der
mesopotamische Anfertigungsritus der «göttlichen lilissu», einer aus einem schwarzen

Stier «gewonnenen» großen Bechertrommel (vgl. Stauder [Anm. 47] 199 f.),
die Stierköpfe und -füße an den Resonanzkästen der sumerischen Leiern (a. a. O.
178 f.) und vielleicht auch die in Tierköpfen endigenden Jocharme einiger
ägyptischer Leiern aus der 19. Dynastie (vgl. Wegner [Anm. 3] 19). In die gleiche Richtung

weist die geistreiche Bemerkung der Miäna (Kinn 36, zit. nach Kolari [Anm. 3]
87 f.) : «Der Widder gibt, wenn er lebt, nur einen Laut. Wenn er aber gestorben ist,
gibt er sieben Laute: aus seinen Hörnern werden 2 hazo?era-Trompeten, aus seinen
Schenkelknochen 2 halil-Flöten, aus seinem Fell ein tof-Tambour, aus seinem Bauch
nebel-Harfen und aus den Därmen kinnor-Leiern verfertigt. »

80 Westermann (Anm. 2) 1203.
81 A. a. O. 1204.



Funktionen der Musik in der Bibel 387

eine Stimme loben und danken dem Herrn» (2 Chr5,13). Besonders Ps 150

verdeutlicht dieses vielseitige Lob des durch die Musikinstrumente
repräsentierten Geschaffenen, das sich im Halleluja, der«Urzelle des Hymnus» 82

verdichtet und vereint. Nicht die Zusammensetzung des Tempelorchesters
oder der «Aufriß des Lobgesanges»83 werden hier beschrieben 84!

5. Musik und Opfer

Die Opfer wurden für Jahwe dargebracht, und dabei ging es durchaus
fröhlich zu (vgl. das deuteronomische «Fröhlichsein vor Jahwe», Dtn 12,12
u. ö.). So erstaunt es nicht, daß sie von Musik, die die gleichen Charakteristiken

hatte (vgl. oben V/2,) begleitet wurden (2 Chr 23,18; 29,27-29; 1

Makk 4,54). Die Musik begleitete ja auch in Mesopotamien die Opfer 85. Mit
der allmählichen «Entdinghchung» 86 des Opfers und der immer stärkeren
Betonung des Wortelementes vor der Opferhandlung gewann auch die Musik
an Bedeutung. Dies zeigt sich in den Psalmen daran, daß die Gelübde
musikalische Gelübde werden. Das deutlichste Beispiel hierfür ist Ps 69, wo der
Beter das Loblied (1jr) dem weniger wertvollen (aber keineswegs verworfenen

87) Stier (Swr) gegenüberstellt: «Ich will den Namen Gottes loben in
einem Lied, und will ihn hoch ehren mit Dank. Das wird dem Herrn besser

gefallen als ein Stier mit Hörnern und Klauen» (Ps 69,31 f.; ähnlich auch
Ps 27,6; 43,4). Das Lied kann auf diese Weise das Opfer verdrängen, weil es

den Zweck des Opfers erfüllt: das Opfer «mehrt die Mächtigkeit Gottes»88,
was ja auch der Sänger tut, wenn er Gottes (Rettungs-)Taten besingt. Damit
kommen wir zur zweiten Hauptfunktion der Kultmusik, die Verstärkung
des Wortes.

82 H. Gunkel, Einleitung in die Psalmen. Die Gattungen der religiösen Lyrik
Israels (HAT Erg. bd.) Göttingen 1933, 38.

83 H. Gunkel, Die Psalmen, Göttingen 51968, 622.
84 kl (h)nümh (Ps 150,6) kommt sonst nur im Zusammenhang mit dem Volb

zug des Bannes vor (Dtn 20,16; Jos 10,40; 11, 11.14; 1 Kön 15,29) und meint da
offenbar nur die menschlichen Lebewesen (allein Jos 10,40 und 11,11 lassen dies in
der Schwebe). Der Vollzug des Bannes an der ganzen Beute (Dtn 13,16 ff.; Jos 6,
21 ff. ; 1 Sam 15,3) scheint ja ohnehin die Ausnahme zu bilden (vgl. E. Jenni - C.

Westermann, Theologisches Handwörterbuch zum Alten Testament, Bd. 1, München

1971, 637 f.). So scheint es vorsichtiger, kl hnSmh in Ps 150,6 nicht vorschnell
als «alle Kreatur» (Kraus [Anm. 17] 971) zu verstehen, sondern eher als «alle
Stimmen und Instrumente» (Schmidt [Anm. 17] 258), wobei die Unbestimmtheit
von nhnh von selbst darauf hinweist, daß sich in der Gesamtheit dieses Atems mehr
vereinigt, als nur das Lob der Sänger und Instrumentalisten.

85 Vgl. Stauder (Anm. +7) 222. - Keel (Anm. 2) 306 f., Abb. 440.
86 H. J. Hermisson, Sprache und Ritus im altisraelitischen Kult. Zur «Spiri-

tualisierung» der Kultbegriffe im Alten Testament (WMANT 19), Neukirchen-
Vluyn 1965, 55.

87 Vgl. a. a. O. 39.
88 Keel (Anm. 2) 308.



388 Funktionen der Musik in der Bibel

6. Musik als Verkündigung

«Der Herr hat mir ein neues Lied in meinen Mund gegeben, ein Loblied
für unsern Gott. Viele werden es hören, Scheu empfinden und auf den Herrn
vertrauen» (Ps40,4). Immer wieder stoßen wir im Psalter auf solche Verse
(Ps 57,10; 96,1-3; 108,4), die Idee ist dabei stets dieselbe: das Lob für Gott
ist gleichzeitig immer auch ein « 'missionarisches' Lob »89, das die Hörer
erschüttern und zu Gott führen soll. Nicht unwichtig ist dabei, daß das Lob
gesungenes und musiziertes Lob ist. Als solches kann es die Zuhörer besonders

leicht mitreißen (Ps22,27; 117,1; vgl. überhaupt die häufigen Imperative:

singet, lobet!), als solches bleibt es besonders lange im Gedächtnis
haften (Ps 89,2; 11,10; vgl. oben II/4).

7. Musik als Gebet

Schon oben (HI/1) wurde am Beispiel von Num 10,9 festgestellt, daß
die Musik als Verstärkung des (Bitt-) Gebetes verstanden werden konnte.
Die Gottesvorstellung allerdings, die dieser Auffassung des Gebetes zugrunde
liegt, wird in 1 Kön 18,27 f. als lächerlich abgewiesen. Vielleicht deswegen
finden wir durch Musik verstärktes Gebet sonst nur gerade im ersten Makka-
bäerbuch (3,54; 4,40) und in Ps42,9, wo der Text allerdings unsicher ist.
Auf jeden Fall würde eine musikalische Intensivierung des nächtlichen
Gebets in diesem Psalm gut zu dem bedrängenden und leidenschaftlichen
Gebetszitat passen. Ein ähnlich musikalisches Nachtgebet, allerdings mit
größerer Wirkung, finden wir in Apg 16,25 wieder 90. Schließlich wird nach
Num 10,10 an Neumondstagen, Festen (vgl. Ps 81,4; Joel 2,15; Lev 25,9)
und beim Opfer Trompete geblasen, «damit euer Gott an euch denke».
Sicher ist das eine spätere Sinnbeladung eines ursprünglichen Kultsignals,
da die Auffassung den erwähnten Parallelstellen unbekannt ist91.

8. Musik im neutestamentlichen Kult

Im Neuen Testament ist nur sehr selten und beiläufig von Kultmusik
die Rede. Aus 1 Kor 14,26 läßt sich entnehmen, daß die Musik (jedenfalls

89 Hermisson (Anm. 86) 54.
90 Ob auch Am 3,6a hierher gehört, hängt davon ab, ob in diesem Vers («Wird

ins Horn gestoßen in einer Stadt, und das Volk zittert nicht ») die Furcht Ursache
oder Folge des Hornstoßes ist. Im allgemeinen nimmt man das letztere an. Dafür
könnte man sich auf Ex 19,16 berufen, was allerdings nicht viel weiterhilft, da es

in Am 3,3 fi. darum geht, allgemeine, überzeitliche Kausalzusammenhänge
anzuführen und eine Bezugnahme auf das konkrete Ereignis am Sinai (zumal bei Arnos!)
gerade nicht hineinpaßt. Auch der Kontext (V. 3-6.8) gibt keine sichere Antwort.
Doch da in den W.3-6 in jeder Zeile die Wirkung der Ursache vorangeht, scheint
es mir folgerichtiger, dies auch für 6a anzunehmen, auch wenn es inhaltlich etwas
weniger befriedigend ist. (Das Imperfekt yhrdw spricht nicht dagegen, wie V. 5a

zeigt!) Damit wäre Am 3,6a das erste Zeugnis für eine musikalische Verstärkung
des Gebetes.



Funktionen der Musik in der Bibel 389

in Korinth) von Einzelnen «improvisiert» wurde und eine liturgische
Ausdrucksart neben andern darstellte. 1 Kor 14,15 f. zeigt, daß der Gesang (des

Einzelnen) ähnlich wie im Alten Testament (vgl. oben V/6) der «Erbauung»
der Gemeinde dienen sollte, die mit «Amen» darauf antwortete.

VI. VON DER MUSIKALISCHEN GESTALT DES GLAUBENS

In seiner jetzigen Gestalt erzählt das letzte Buch des Pentateuchs, wie
Mose vor seinem Tod nicht nur das Gesetz (Dtn 31,9.24), sondern auch, als

Testament, ein Lied aufschreibt, letzteres auf ausdrücklichen Befehl Jahwes
hin: «Schreibt euch nun dieses Lied auf und lehre es den Kindern Israel, und
lege es in ihren Mund, daß mir das Lied ein Zeuge sei unter den Kindern
Israel denn es soll nicht vergessen werden im Munde ihrer Nachkommenschaft»

(Dtn 31,19-21). Damit wird eines deutlich: Das «Gesetz», die
Verkündigung der Taten und Erwartungen Jahwes, ist erst als Lied, als Dichtung

und Musik, verständlich und beständig. So Wird noch im Neuen Testament

mit einem musikalischen Gleichnis die ganze Verkündigung Jesu (im
Gegensatz zur Predigt des Johannes) als «Aufforderung zum Tanz»
charakterisiert: «Wir haben euch aufgespielt, und ihr habt nicht getanzt, wir haben
euch Klagelieder gesungen, und ihr habt nicht getrauert » (Mt 11,17 Lk 7,32).

Dieser musikalischen Gestalt der Glaubensvermittlung entspricht eine
musikalische Gestalt des Glaubensvollzuges. Im Deuteronomium ermahnt
Mose, nachdem er sein Lied vorgetragen hat, die Israeliten: «Nehmt zu
Herzen alle Worte, die ich euch heute bezeuge, daß ihr euren Kindern befehlt,
alle Worte dieses Gesetzes zu halten und zu tun» (Dtn 32,46). Nach dem
Text, wie er jetzt überliefert ist, ist das Lied das Gesetz, das es zu beachten
und zu tun gilt: erst als Lied ist dieses Gesetz überzeugend und anziehend

(vgl. Ps 119,54!). Eine ähnliche, «musikalische Ethik» hat Paulus im Auge,
wenn er eine Darlegung der christlichen Lebensführung mit der Forderung
schließt : « Redet zueinander mit Psalmen, Lobgesängen und geistlichen
Liedern, singet und spielet in eurem Herzendem Herrn» (Eph 5,19; vgl. Kol3,16).

Damit wird verständlich, weshalb die Musik im biblischen Glauben einen
so wichtigen Platz einnimmt: sie gibt ihm jene Dimensionen, die kein Glaube,

soll er Gottes und des Menschen würdig sein, entbehren kann : das Spiel,
die Freude und die Schönheit. In diesem Sinn bleibt die Mahnung von Jesus
Sirach (32,3) auch heute - zumal in der Kirche - sehr erwägenswert:
«Ergreife das Wort, Alter, es geziemt dir - doch nur dort, wo du genaue Kenntnisse

hast, und besonders : störe nicht die Musik 1 »

91 Kolari (Anm. 3) 48, sieht in der (nach ihm ursprünglich babylonischen)
Sitte des Hornblasens am Neumondstag den Sinn einer «Verjagung der Dunkelheit
durch die Zauberkraft des Horntones».


	Funktionen der Musik in der Bibel

