
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Erwägungen zur Fundamentaltheologie : Problematik, Grundfragen,
Konzept

Autor: Stirnimann, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761334

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761334
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinrich Stirnimann

Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Problematik, Grundfragen, Konzept

Bis in die jüngste Zeit hinein galt «Fundamentaltheologie» als
katholisches Fach 1. Das Wort fehlte in Buchtiteln und im Programm
evangelischer Theologie 2. Diese Lage hat sich von Grund auf verändert. Auf
den programmatischen Aufsatz von Ebeling, «Erwägungen zu einer
evangelischen Fundamentaltheologie»3, folgten das Handbuch «Funda-

1 Kurt Nitzschke: Art. «Fundamentaltheologie» in: Evangelisches Kirchenlexikon

I [1956] 1408: «Fundamentaltheologie, auch Apologetik genannt, ist eine
Grunddisziplin der römisch-katholischen Theologie.» Noch 1969 konnte Josef
Schmitz von der evangelischen Theologie schreiben: «Im deutschen Sprachraum,
auf den wir uns beschränken, wird Apologetik oder Fundamentaltheologie als
eigene theologische Disziplin fast einhellig abgelehnt», Art. «Die Fundamentaltheologie

im 20. Jahrhundert» in: Herbert Vorgrimler u. Robert van der Gucht
[Hrg.]: Bilanz der Theologie im 20. Jahrhundert, II, Freiburg [i. Br.] 1969, 197-
245; Zit. 230.

2 Für protestantische Ohren hat dasWort«fundamental» einen ähnlichen Klang
wie «integral» im nachkonziliaren Katholizismus; vgl. die Art. «Fundamentalismus»
in RGG3 II [1958] 1178 f. u. Hist. Wörterbuch der Philosophie II [1972] 1133.

3 Gerhard Ebeling: Erwägungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie,

ZThK 67 (1970) 479-524; im folg. zit. : Ebeling, «Erwägungen». Vgl. dazu
auch die prägnante, in mancher Hinsicht präzisierende Darstellung von Ebeling:
Studium der Theologie, Eine enzyklopädische Orientierung, Tübingen 1975 (UTB
446) 162-175 12. Kap.: «Fundamentaltheologie»); im folg. zit. Ebeling, «Studium

d. Th.». Zunächst war man erstaunt, die «Erwägungen» in Ebelings gesammelten

Aufsätzen, «Wort und Glaube» III, Tübingen 1975, mit dem Untertitel
«Beiträge zur Fundamentaltheologie, Soteriologie und Ekklesiologie», nicht zu
finden. Doch liest man im Vorwort S. III, die «Erwägungen» seien «mit Rücksicht auf
den Plan einer umfassenderen Darstellung nicht aufgenommen » worden. Prof. Ebeling

gründete 1962 das «Institut für Hermeneutik» an der Theologischen Fakultät



292 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

mentaltheologie» von Joest 4, der Beitrag «Exegese und Fundamentaltheologie»

von Hahn 5, eine Skizze zur Geschichte der (katholischen)
Fundamentaltheologie von Flury 6 und die «Grundlinien einer evangelischen

Fundamentaltheologie» von Beintker 1. Wie in manch anderer

Beziehung, so scheint auch hier - in freundlich-komplementärer Entwicklung

- ein überkommener und an «Alterserscheinungen» leidender
katholischer Topos von evangelischen Theologen mit neuem Elan aufgegriffen
zu werden 8. Diese neue - bestimmt erfreuliche und verheißungsvolle -
ökumenische Situation war der Anlaß zu den Erwägungen, die wir hier

vorlegen und nach folgenden Gesichtspunkten in sechs Abschnitte
aufgliedern :

I. Die traditionelle Fundamentaltheologie und ihre Problematik
II. Aufbruch zu einer ökumenischen Fundamentaltheologie

III. Drei Problemkreise

IV. Vier Grundfragen
V. Generaldogmatik öder Meta-Theölogie

VI. Konzept und Entwurf

Zürich und ist daselbst seit 1968 Inhaber eines Lehrstuhles ad personam für
«Fundamentaltheologie und Hermeneutik».

4 Wilfried Joest: Fundamentaltheologie, Theologische Grundlagen- und
Methodenprobleme, Stuttgart 1974 (Theologische Wissenschaft, Sammelwerk für
Studium und Beruf, 11) ; im folg; zit.: Joest, «Fundamentaltheologie». Joest beruft
sich in der Einleitung (S. 9) ausdrücklich auf Ebelings «Erwägungen». Zum Buch
von Joest und zu Ebelings « Studium d. Th. » vgl. meine Besprechung «Evangelische
Fundamentaltheologie» in FZPhTh 22 (1975) 375-383. Max Seckler, der in seinem
Artikel: Evangelische Fundamentalthéologie, Erwägungen zu einem Novum aus
katholischer Sicht, ThQ 155 (1975) 281-299, das Buch von Joest S. 287-292
bespricht, nennt Ebeling (S. 285) den «ersten evangelischen Fundamentaltheolo-
gen» und Joests Lehrbuch (S. 287) die «erste evangelische Fundamentaltheologie».

5 Ferdinand Hahn: Exegese und Fundamentaltheologie, Die Rückfrage
nach Jesus in ihrem Verhältnis zu Kerygma und Heiliger Schrift, Ein Beitrag zu
Grundfragen der Theologie aus evangelischer Sicht, ThQ 155 (1975) 262-280.

6 Johannes Flury: Was ist Fundamentaltheologie? ThZ 31 (1975) 351-367.
7 Horst Beintker: Verstehen und Glauben, Grundlinien einer evangelischen

Fundamentaltheologie, KuD 22 (1976) 22-40.
8 Hahn berichtet, a. a. O., 262, für seinen Mainzer Kollegen Josef Schmitz sei

das Fachgebiet katholische Fundamentaltheologie mit dem Schild zu versehen:
«Wegen totalen Umbaus vorübergehend geschlossen. » Hahn sagt dazu, a. a. O. 263,
daß, «wenn man Eingang finden will, selbst mit Hand anlegen muß» und will seinen

Beitrag «in diesem Sinne» verstanden wissen: «Denn als Theologen verschiedener
Konfessionen können wir uns in der Tat nicht einfach nur gegenseitig aufsuchen,
um die seit Generationen geleistete Arbeit zu bewundern oder zu kritisieren,
vielmehr stehen wir miteinander [Sperrung von uns] vor aktuellen Problemen, die es

zu bewältigen gilt. »



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 293

I. DIE TRADITIONELLE FUNDAMENTALTHEOLOGIE

UND IHRE PROBLEMATIK

Zuerst sei «Fundamentaltheologie» rückblickend in katholischer
Lehrtradition situiert. Ausgangspunkt ist nicht der viel ältere und breitere

Strom christlicher «Apologetik»9, sondern ein bestimmtes,
theologiegeschichtliches Phänomen: das Aufkommen der Bezeichnung
«Fundamentaltheologie», das Erscheinen von Handbüchern unter diesem

Titel, die Errichtung von Lehrstühlen für dieses Fach. Wir können drei
Perioden unterscheiden: 1. von der Mitte des 19. Jahrhunderts bis zur
Modernisten-Krise, 2. von der Modernisten-Krise bis zum zweiten Weltkrieg,

3. die Zeit nach dem zweiten Weltkrieg. Dazu nur einige
Hinweise. Die Literaturangaben sind fragmentarisch 10.

Anfänge

Ebeling11 erwähnt als erstes Werk mit dem Titel «Fundamental-

Theologie» das 1859-64 in Prag erschienene Lehrbuch von Ehrlich 12.

9 Vgl. dazu die löbändige Textsammlung von Abbé Migne : Démonstrations
évangéliques... Ouvrage également nécessaire à ceux qui ne croient pas, à ceux qui
doutent et à ceux qui croient, Paris 1843; die bis heute umfassendste Gesamtdarstellung

des gelehrten Karl Werner : Geschichte der apologetischen und polemischen

Literatur der christlichen Theologie, 5 Bde, Schaffhausen 1861-76, und Otto
Zöckler: Geschichte der Apologie des Christentums, Gütersloh 1907. Adolf
Kolping: Fundamentaltheologie I, Münster 1968, berichtet im geschichtlichen
Überblick, S. 35-70, mehr über die Grundzüge allgemeiner apologetischer
«Glaubensbegründung» als über die spezifischen Belange der Fundamentaltheologie.

10 Für die erste Periode stützen wir uns auf die Angaben in Wetzer und
Welte's Kirchenlexikon I [1882] 1103-1106 (Art. «Apologetik») und besonders auf
Dietrich Gla : Systematisch geordnetes Repertorium der katholisch-theologischen
Literatur, welche in Deutschland, Österreich und der Schweiz seit 1700 bis zur
Gegenwart erschienen ist, Bd. 1/1, Paderborn 1895, 6-20 (theologische Enzyklopädie

und Methodologie) u. Bd. 1/2, Paderborn 1904, 1-94 (Allgemeine Apologetik) ;

im folg. zit. : Gla, «Repertorium».
11 Ebeling: Erwägungen 498. - Wenn wir im folgenden einige Ergänzungen

und Präzisierungen zur Entstehung der Fundamentaltheologie beizusteuern uns
bemüht haben, so möchten wir gleich zu Beginn klar herausstellen, daß u. E. die
Untersuchungen Ebelings zu Wort- und Begriffsgeschichte von «Enzyklopädie»
(Erwägungen 484-489), «Apologetik» (a. a. O. 489-498), «Fundamentaltheologie»
(a. a. O. 498-506) und zum Verhältnis dieser drei wissenschaftstheoretischen Termini
zueinander (a. a. O. 506-509) den bisher beachtenswertesten und hilfreichsten
Beitrag zu einer erst zu schreibenden Geschichte der Fundamentaltheologie darstellen.

12 J ohann Nepomuk Ehrlich : Leitfaden für Vorlesungen über die allgemeine



294 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Einleitung in die theologische Wissenschaft und die Theorie der Religion und
Offenbarung als erster Teil der Fundamental-Theologie, Prag 1859, ix-221 S. ;

ders. : Leitfaden für Vorlesungen über die Offenbarung Gottes als Thatsache der
Geschichte, zweiter Teil der Fundamental-Theologie, Heft 1, Prag 1860,
vi-121 S., Heft 2, Prag 1862, vi-122-380 S.; ders.: Apologetische Ergänzungen
zur Fundamental-Theologie, Heft 1, Prag 1863, Heft 2, Prag 1864, x-312 S.

Vgl. Gla: Repertorium 1/2, 21 f.; Karl Werner: Geschichte der katholischen
Theologie, seit dem Trienter Concil bis zur Gegenwart, München 1866, 571-579,
2. Aufl. München/Leipzig 1889, 571-599. Ehrlich wurde 1810 in Wien geboren,
lehrte ab 1836 Philosophie in Krems, ab 1850 Moral in Graz und hatte von 1857 bis
zu seinem Tod 1864 in Prag einen Lehrstuhl für «Fundamentaltheologie» inne; vgl.
LThK2 III [1959] 719 f.

Aus dem «Vorwort» von Ehrlichs «Fundamental-Theologie» seien folgende
zwei, für die Geschichte des Theologie-Unterrichtes aufschlußreiche Sätze
angeführt: «Da die Studierenden der Theologie dermalen erst während des theologischen

Studien-Curses Gelegenheit finden, mit der Philosophie bekannt zu werden;
so bietet ihnen die, dem ersten Jahrgange zugetheilte, generelle Dogmatik oder
Fundamental-Theologie in ihrem sogenannten philosophischen Theile größere
Schwierigkeiten, als früher. Dieß bewog den Verfasser zur Veröffentlichung der
vorliegenden Schrift» (S. III). Im folgenden geben wir eine kurze Ubersicht über
den Inhalt des Buches, ohne uns genau an die Einteilung in Abschnitte, Unterabschnitte

usw. zu halten.
I. Teil: Einleitung und Theorie der Religion und Offenbarung: (1) Einleitung

in Theologie und Fundamental-Theologie (§§ 1-38); (2) Idee der Religionen (§§ 39-
76: Religion ist «die durchgängige Bestimmtheit des Menschen durch das Bewußtsein

von Gott»); (3) Idee der Offenbarung (§§ 77-89: Nur durch «direkte Offenbarung

Gottes an den Menschen» kann das religiöse Bewußtsein «geweckt, erhalten
und entwickelt» werden); (4) Verhalten der Menschheit zur Idee der Religion
(§§ 90-124: Das Leben der unerlösten Menschheit stellt sich als «ein von der Idee
der Religion abgewichenes» dar. Der Mensch vermag nicht, «aus eigener Kraft das
Nicht-sein-Sollende aufzuheben»); (5) Kriterien göttlicher Offenbarung § § 125—

163: Unter den «Kriterien, durch die eine faktische Offenbarung sicher gestellt»
werden kann, werden auch «Anforderungen an den Inhalt» gestellt. Offenbarung
muß sich als «Erlösung und Versöhnung mit Gott anbieten», «sich als Wiederherstellung

des Reiches Gottes in der Menschheit manifestieren und die Bürgschaft
bieten, daß dasselbe erhalten bleibe bis ans Ende der Zeiten»).
II. Teil: Offenbarung Gottes als Tatsache der Geschichte: (1) Darstellung des

«ursprünglichen Lebensverhältnisses des Menschen zu Gott» und dessen «Störung nach
den geschichtlichen Urkunden der christlichen Offenbarung» (§§ 164-233) ; (2) Christus

der Erlöser als «der lebendige Mittelpunkt der Menschheitsgeschichte» (§§ 234-
306); (3) «Die Kirche Christi soll die durch ihn vollzogene Erlösung im Leben der
Menschheit zur Erscheinung bringen» (§§ 307-355).

Die apologetischen Ergänzungen enthalten folgende Abschnitte : Heft 1 :

(I) «Die Beweise für das Dasein Gottes und ihr Zusammenhang», (II) «Die Bedeutung

der Opfer in der Zeit vor Christus», (III) «Zur Erklärung des Entstehens der
Volksreligionen»; Heft 2: (IV) «Der Buddhismus und das Christentum», (V) «Der
Mensch und der Staat».

Paul Wenzel charakterisiert das Werk von Ehrlich als «eine durch spekulative

Kraft, Systematik und Originalität ausgezeichnete und richtunggebende
Fundamental-Theologie», LThK2 III [1959] 720. Im Vergleich mit späteren
fundamentaltheologischen Entwürfen seien folgende Punkte hervorgehoben: 1. Unterscheidung

zwischen Fundamentaltheologie» und «apologetischen» Ergänzungen. 2. Zur



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 295

Zudem geht Ebeling den Rückverbindungen dieses Werkes zu Stauden-
maiers «Encyclopädie» nach 13. Neben dem Einfluß der Gedanken von
Günther 14 - und damit von Schelling - steht die «Apologetik» des

großen Tübinger Systematikers von Drey Pate für den Entwurf von
Ehrlichls. Eines der verbreitetsten fundamentaltheologischen
Handbücher war die in mehreren Auflagen in Wien veröffentlichte «Theologia
fundamentalis seu generalis» von Schwetz 16. Zu erwähnen ist ferner
das «Handbuch der Fundamentaltheologie» von Sprinzl 17. Vor Ehrlich

Fundamentaltheologie gehört eine «Einleitung in die theologische Wissenschaft».
3. Die Kriterien der Offenbarung haben auch den «Inhalt» des Glaubens zu
berücksichtigen. 4. Der Mensch als Subjekt des Glaubens wird sowohl philosophisch wie im
Lichte biblischer Heilsgeschichte reflektiert. 5. Die Kirche wird schon innerhalb der
«Offenbarung Gottes als Tatsache der Geschichte» behandelt. Doch plante Ehrlich,
nach den Angaben von Werner, a. a. O. 579-580, in Anlehnung an Pilgrams
«Physiologie der Kirche» noch einen dritten Teil seiner Fundamental-Theologie.

13 Ebeling : Erwägungen 498-500 ; 499 : « Die Enzyklopädie Staudenmaiers, auf
die sich Ehrlich gelegentlich lobend und doch seine Selbständigkeit wahrend bezieht,
hat ihm das enzyklopädische Gesamtgerüst geliefert.» Franz Anton Staudenmaier :

Encyklopädie der theologischen Wissenschaften als System der gesamten Theologie,
Mainz 1834, 18402; vgl. Gla: Repertorium 1/1,12 u. ThQ 150 52-54.

14 Vgl. LThK2 III [1959] 720.
15 Gla: Repertorium 1/2, 21/22: «Im Geiste Dreys, doch in einzelnen Punkten

von ihm abweichend, behandelt Ehrlich die apologetische Disciplin ...» Johann
Sebastian von Drey: Die Apologetik als wissenschaftliche Nachweisung der
Göttlichkeit des Christentums in seiner Erscheinung, 3 Bde, Mainz 1838-48: Bd. I:
Die Philosophie der Offenbarung; Bd. II : Die Religion in ihrer geschichtlichen
Entwicklung zu ihrer Vollendung durch die Offenbarung in Christus; Bd. III : Die christliche

Offenbarung in der katholischen Kirche ; vgl. Gla : Repertorium 1/2,16 f. Siehe
auch Drey: Kurze Einleitung in das Studium der Theologie mit Rücksicht auf den
wissenschaftlichen Standpunkt und das katholische System, Tübingen 1819; vgl.
Gla: Repertorium 1/1, 10 u. zum unveränderten Neudruck von 1966 die Besprechung

von Franz Schupp, ZKTh 90 (1968) 222-268. Zur Persönlichkeit siehe ThQ
150 (1970) 24-27.

16 Johann Baptist Schwetz: Theologia fundamentalis seu generalis, 2 Bde,
Wien (1. Aufl. in einem Band unter dem Titel: Theologia generalis, cui praemittitur
brevis introductio in theologiam universam, 1850; xvi-642 S.) 18624, 18746, 18827:
Bd. I, v-375 S., Bd. II, xi-356 S. Vgl. LThK2 IX [1964] 549; Gla: Repertorium 1/2,
19 : «Eins der verbreitetsten Handbücher der Fundamentaltheologie, welches sichhin-
sichtlich der Anordnung des Stoffes an die Liebermannsche und Kleesche General-
dogmatik anlehnt... Die Art der Ausführung betreffend verdient das Buch
vollständig den Beifall, der ihm von Anfang an zu teil geworden ist. In seiner Richtung

streng kirchlich hat der Verf. seine Beweisführung auf ein umfassendes
Studium der heiligen Schrift, der Väter und Theologen aller Zeiten gebaut. Ohne einem

Vorgänger ausschließlich zu folgen, verfährt er als Eklektiker und entnimmt aus
jedem das Treffendste. Seine Darstellung zeichnet sich aus durch Bündigkeit, Klarheit,

Gründlichkeit und Objektivität..,».
17 Joseph Sprinzl: Handbuch der Fundamentaltheologie als Grundlegung



296 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

veröffentlichte Knoll seine «Institutiones theologiae generalis seu
fundamentalist) 1S. Flury19 verfolgt die Spuren der Fundamentaltheologie
noch weiter zurück und verweist auf die «Fundamentierung» von Brenner

20. Früher noch erschien das Lehrbuch «Theologia Christiana
fundamentalist) von Guzmics 21. Die Metapher «Fundament» ist schon in Titeln
apologetischer Schriften des 18. Jahrhunderts zu finden22.

Damit sind wir beim Kontext der Entstehung der «Fundamentaltheologie»

angelangt: dem «inneren Problemgefälle, das schon an jenen
theologiegeschichtlichen Vorgängen von der Mitte des 18. bis zur Mitte
des 19. Jahrhunderts erkennbar wird»23. Im Hintergrund steht die ins
17. Jahrhundert zurückreichende, von protestantischen Autoren
inaugurierte, anti-deistische apologetische Literatur24. Besonders zu nennen
sind die Werke des Calvinisten Abbadie 25 und des Anglikaners Clarke26.
Unter dem Einfluß des letzteren schrieb der Irländer Hooke seine «Reli-

gionis naturalis et revelatae principia»27, nach dem in der folgenden
Zeit willig aufgenommenen Schema: 1. «natürliche Religion», 2. «geoffenbarte

Religion», 3. «Kirche»28. In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhun-

der kirchlichen Theologie vom religionsphilosophischen Standpunkt bearbeitet,
Wien 1876; vgl. Gla: Repertorium 1/2, 30.

18 Albert Knoll: Institutiones theologiae generalis seu fundamentalis,
Innsbruck 1852; vgl. Gla: Repertorium 1/2, 17 f.

19 Flury (Anm. 5) 351, Anm. 4.
20 Friedrich Brenner: Fundamentierung der katholischen spekulativen

Theologie, Regensburg 1837; vgl. Gla: Repertorium 1/2, 16.
21 Isidor Ladislaus Guzmics: Theologia Christiana fundamentalis, Turin

1828; vgl. Gla: Repertorium 1/2, 15.
22 Z.B. Antonio Valsecchi: Dei fondamenti della religione e dei fonti

délia impietà, 3 Bde, Padua 1765, u. Vitus Pichler : Cursus theologiae polemicae
universae... Pars prior complectitur fundamenta et principia generalia theologiae...,

2 Bde, Wien 1713, 17192; vgl. Gla: Repertorium 1/2, 9 f.
23 Ebeling: Erwägungen 506.
24 Vgl. dazu die wertvollen historischen Informationen von Henri Bouillard :

De l'apologétique à la théologie fondamentale, Les quatre fleuves (Paris) 1 (1973)
57-70; bes. 58-63: «Une apologétique antidéiste».

25 Jacques Abbadie: Traité de la vérité de la religion chrétienne, Rotterdam
1684.

26 Samuel Clarke : A Discourse concerning the Being and the Attributes of
God, the Obligations of Natural Religion, and the Truth and Certainty of Christian
Revelation, in Opposition to Hobbes, Spinoza, the Author of Oracles of Reason,
and Other Deniors of Natural and Revealed Religion (1705-08), Gesamtausgabe
London 1738-42; fr. Ubers, bei Migne: Démonstrations évangéliques, t. V, Paris
1857, 947-1037, 1069-1283.

27 Luc-Joseph Hooke: Religionis naturalis et revelatae principia, Paris 1754,
2. verm. Aufl. 1774.

28 Ein ähnliches Schema verwendete schon Pierre Charron : Les trois vérités,



Erwägungen zur Fundamentaltbeologie 297

derts trat die deistisch inspirierte Aufklärung im deutschen Sprachraum
in eine entscheidende Phase. Der «Ansturm» nötigte, «sich auf den Grund
des christlichen Glaubens zu besinnen»29. Von daher erklärt sich der
zwei- oder dreigliedrige Aufbau der ersten fundamentaltheologischen
Konzepte mit dem Hauptakzent auf nur geschichtlich zu entfaltende
Fragestellungen 30. Gegenüber dem Primat der «notwendigen
Vernunftwahrheiten» wird sowohl die Positivität, bzw. Gratuität, wie die
Geschichtlichkeit des christlichen Offenbarungsverständnisses hervorgehoben.

So erstaunt es nicht, daß Ebeling nicht nur die Termini «Fundament»,

«Fundamentallehre» und selbst «Fundamentaltheologie», sondern
auch die Behandlung entsprechender Sachproblematik bei evangelischen
Autoren wie Kleuker, Pelt und dem überragenden Schleiermacher
nachzuweisen vermag31.

Doch geht es bei der Entstehung der «Fundamentaltheologie» nicht
bloß um eine defensiv-apologetische Reaktion auf die geschichtliche
Herausforderung einer Epoche. Die Begründung einer neuen theologischen

Disziplin ist ebenso im Zeitgeschehen verwurzelt. Indiz dafür ist der

analoge Terminus «Fundamentalphilosophie», der - kein Zufall - gerade

von der Mitte des 18. bis zur Mitte des 19. Jahrhunderts häufig, auch als

Bordeaux 1594. «In absoluter Trennung von Glaube und Wissen» gibt Charron, ein
Freund Montaignes, eine Apologie (I) der Existenz Gottes gegen die Atheisten,
(II) der christlichen Religion gegen Mohammedaner und Juden, (III) der
römischkatholischen Kirche vorwiegend gegen die Hugenotten gerichtet; vgl. LThK2
[1958] 1032. So scheint es also, daß das Schema einer «rationalistisch» konzipierten
Apologetik doch katholischen Ursprungs sei. Dem ist aber nicht so. Als Beleg dafür
sei die erste nicht lateinische Apologetik des französischen Protestanten Philippe
de Mornay: De la vérité de la religion chrétienne, Antwerpen 1579, angeführt.

29 Ebeling: Erwägungen 504.
30 Für einen zweigliedrigen Aufbau vgl. Ehrlich: Fundamental-Theologie

(Anm. 12): I. Theorie der Offenbarung, II. Die Offenbarung als Tatsache der
Geschichte; für einen dreigliedrigen Aufbau vgl. von Drey: Die Apologetik als
wissenschaftliche Nachweisung... (Anm. 15) : I. Philosophie der Offenbarung,
II. Die Religion in ihrer geschichtlichen Entwicklung bis zu ihrer Vollendung
durch die Offenbarung in Christus, III. Die christliche Offenbarung in der katholischen

Kirche. «Theorie» oder «Philosophie» bedeutet in diesem Zusammenhang
nicht reine Spekulation, sondern impliziert auch das Instrumentarium für ein

daseinsanalytisches Erfassen des Menschseins. Entscheidend ist, daß die Darstellung
im geschichtlichen zweiten oder zweiten und dritten Teil gipfelt.

31 Ebeling, Erwägungen 501-506, 507 f.; 505 wird die Vermutung ausgesprochen,

«daß bei dem Aufkommen des Namens Fundamentaltheologie als

Disziplinbezeichnung innerhalb katholischer Theologie ein Einfluß seitens protestantischtheologischen

Sprachgebrauchs wirksam war. Doch das bedürfte noch genauerer
Klärung...».



298 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Buchtitel, erscheint32. Er bezeichnet « die Grundlagendiskussion des

philosophischen Erkennens»33. Krug versteht darunter «eine aus
transzendental-methodischer Konsequenz jeder philosophischen Disziplin
vorangehende Methoden- und Prinzipienlehre»34. Die genaue Definition lautet :

«Die Fundamentalphilosophie, als erster Teil der Philosophie, ist die

Wissenschaft von der Möglichkeit der Philosophie selbst. Sie untersucht
daher die Prinzipien der philosophischen Erkenntnis überhaupt und
stellt diejenigen Grundsätze auf, welche für alle übrigen philosophischen
Wissenschaften gültig, und von welchen diese abhängig sind... Sie ist
folglich das Organon für alle übrigen Teile der Philosophie»35. Ähnliche

Zielsetzungen - Begründung der Möglichkeit der Theologie, methodische

und axiomatische Grundlegung der theologischen Disziplinen -beherrschen

auch die evangelischen und katholischen enzyklopädischen und
fundamentaltheologischen Entwürfe der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Dazu sind jedoch vom kritischen Standpunkt aus - und im Blick auf
die Weiterentwicklung der katholischen «Fundamentaltheologie» - zwei

Fragen anzumelden: 1. Ist das Modell «Fundamentalphilosophie»
überhaupt auf die Grundlagen theologischer Erkenntnis anwendbar und
anzuwenden? Um eine «apodiktische Selbstbegründung»36 der Theologie
kann es sich auf jeden Fall nicht handeln. 2. Belastet nicht ein vor- oder

unkritischer Rationalismus, im Sinne etwa von Wolff, der ja im
Zusammenhang «fundamentalphilosophischer» Bemühungen zu nennen
ist37, die Synthese fundamentaltheologischer Lehrbücher Der Einfluß

32 Vgl. E. F. Gethmann: Art. «Fundamentalphilosophie» in: Hist. Wörterbuch

der Philosophie II [1972] 1134 f. Zu erwähnen sind besonders Wilhelm
Traugott Krug: Fundamentalphilosophie oder urwissenschaftliche Grundlehre,
Leipzig 1803, und Jaime Luciano Balmes: Filosoffa fundamental, 4 Bde, Barcelona

1846—47; dt. Ubers.: Fundamente der Philosophie, 2 Bde, Regensburg 1855

u. 1856. Die deutsche Edition von Balmes' «Fundamentalphilosophie» geht also

knapp der «Fundamental-Theologie» von Ehrlich voraus und fällt gerade in jene
Jahre, in denen Schwetz den Titel seiner «Theologia generalis» (1. Aufl. 1850)
wechselte zu «Theologiafundamentalis seu generalis» (4. Aufl. 1862). Ohne die
Vorgeschichte des theologischen Gebrauchs der Metapher «Fundament» gering zu
veranschlagen und ohne den «Einfluß seitens protestantisch-theologischen
Sprachgebrauchs» in Frage zu stellen, scheint doch das Aufkommen des Namens
«Fundamentaltheologie » als Disziplinbezeichnung entscheidend mitgeprägt zu sein von der
vorausgehenden philosophischen Disziplinbezeichnung «Fundamentalphilosophie».

33 Vgl. Gethmann, a. a. O. 1134.
34 A. a. O.
35 Krug: Fundamentalphilosophie, 1818, 299 f.; zit. nach Gethmann, a. a. O.

1134.
36 Vgl. Gethmann, a. a. O. 1135.
37 Vgl. a. a. O. 1134.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 299

eines vor- oder unkritischen Rationalismus ist wie in der gesamten
Neuscholastik so auch in der katholischen fundamentaltheologischen
Literatur bis weit ins 20. Jahrhundert hinein zu spüren 38. Doch haben wir
uns hier nicht mit dieser Problematik zu beschäftigen. Es geht um die

Motive, die zur Konstituierung der «Fundamentaltheologie» als
theologischer Einleitungswissenschaft führten. Neben das Bestreben, die den

Glaubensgrund betreffende apologetische Problematik wissenschaftlich
aufzuarbeiten 39, tritt deutlich als zweites und entscheidendes Moment
ein ausgesprochen wissenschaftstheoretisches Interesse40. Es ist hier
nicht unsere Aufgabe zu beurteilen, wieweit die Verwirklichung dieses

Interesses in den fundamentaltheologischen Handbüchern der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts der damaligen Problemlage und dem
außerkatholischen Problembewußtsein gerecht wurde. Die Charakterisierung

38 Vgl. dazu auch die Bemerkung von Ebeling: Erwägungen 508 f. zu «einer
gewissen Phasenverschiebung in der Geschichte der neueren protestantischen und
katholischen Theologie»; ferner die pointierten Äußerungen von Bouillard,
a. a. O. (Anm. 24) 63 f., Anm. 19: «Il convient de noter aussi que, en dehors des
lieux privilégiés... l'enseignement de la philosophie dite 'thomiste' ou 'scolastique'
était encore de type prékantien, coulé dans les schémas de Christian Wolff ...» Bei
manchen katholischen Autoren ist es gegenwärtig Mode geworden, die gesamte
post-tridentinische Theologie in Bausch und Bogen abzuschreiben. Doch wäre es

besser, zunächst einzugestehen, daß wir für diese Periode nur über wenige gründliche

historische Studien verfügen. Als Beispiel einer vorbildlichen Untersuchung
sei erwähnt Karl Eschweiler: Die zwei Wege der neueren Theologie, Georg
Hermes - Matth. Jos. Scheeben, Eine kritische Untersuchung des Problems der
theologischen Erkenntnis, Augsburg 1926, mit dem wichtigen Kapitel «Der Geist
der Neuzeit in der katholischen Theologie», S. 29-80.

39 Als besonders nennenswertes Beispiel dafür mag gelten das Werk von
Drey: Die Apologetik als wissenschaftliche Nachweisung ...; vgl. Anm. 15.

40 Staudenmaier schied den gesamten theologischen Lehrstoff in spekulative,
praktische und historische Theologie und rechnete die Fundamentaltheologie zu den
spekulativen Lehrdisziplinen der Theologie. Als Beispiel für das Interesse an
wissenschaftstheoretischen Fragen erwähnen wir den Protest gegen Staudenmaier von
Karl Werner: Geschichte der apologetischen und polemischen Literatur der
christlichen Theologie, Bd. 5, 1867, 225 f. : «Wir sind mit dieser Zusammenordnung
nicht einverstanden...» Werner unterscheidet zwischen grundlegender, lehrhafter
und historischer Theologie, wobei die grundlegende oder Fundamentaltheologie
«als wissenschaftliche Einführung in den Bereich der positiven Theologie die
Überleitung aus dem Gebiet der weltlichen Wissenschaften in jenes der Theologie
enthält, welche ihrerseits wieder, nachdem sie sich in ihren systematisierenden
Functionen in sich selber durchgebildet hat, als historische Theologie sich zur
Gesammtheit der weltlichen Wissenschaften in lebendigen Contact setzt, und damit
in höherem Sinne und von ihrem eigenen Standpunkte und aus der Fülle ihres eigenen

Inhaltes die Rückvermittlung in jenen Wissensbereich vollzieht, aus welchem
mittels der Apologetik [bzw. Fundamentaltheologie] in die Theologie hinübergeleitet

worden ist. »



300 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

der «Fundamental-Theologie» von Ehrlich als «letztes bedeutendes

Erzeugnis der... Beschäftigung mit der neueren Philosophie»41 gibt zu
bedenken: War der Anfang zugleich das Ende eines in mancher Beziehung

begründeten und verheißungsvollen Unternehmens?

Wir können also die Geschichte der Anfänge der «Fundamentaltheologie»

nach folgenden Gesichtspunkten nachzeichnen: Entferntere
Wegbereitung war der seit dem 17. Jahrhundert unter der Führung
protestantischer Autoren sich abzeichnende Übergang von «Apologie» zu

«Apologetik». An Stelle der Verteidigung einzelner Dogmen trat unter
dem Druck des Deismus die Konzentration auf die Rechenschaft über
die Grundlagen des christlichen Glaubens (Abbadie, Clarke, Hooke,
Neubauer, Mayr, Liebermann). Unmittelbare Vorbereitung - in gewisser

Beziehung schon fundamentale Theologie avant la lettre - war die in
der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts aufbrechende wissenschaftstheoretische

Reflexion auf die Grundlagen christlicher Theologie, wie sie sich

in Werken unter den Titeln «Einleitung» (Drey), «Encyclopädie» (Stau-
denmaier) und «Generaldogmatik» (Klee) bekundet. Es besteht kein

Zweifel, daß dies die entscheidende Phase war und die dabei maßgebenden

katholischen Theologen von den «Parallelelaborationen» evangelischer

Theologie (Planck, Kleuker, Pelt, Schleiermacher) nicht nur
Anregungen empfingen, sondern auch in mancher Beziehung das Vorbild
übernahmen. Schade, daß dieser fruchtbare «Austausch» bald - nicht nur
auf Grund der «restaurativen» Tendenzen in der katholischen Theologie
und der immer mehr «liberalisierenden» Entwicklung der evangelischen
Theologie, sondern auch zahlreicher anderer, nicht zuletzt politischer
Faktoren - abbrach 42. Um die Mitte des 19. Jahrhunderts vollzog sich

41 Karl Werner: Geschichte der katholischen Theologie, Seit dem Trienter
Concil bis zur Gegenwart, München 1866, 571 zu Ehrlichs «Fundamental-Theologie»:

«Die Fundamentaltheologie faßt als Schlußwerk seines Lebens gewissermaßen

das Gesamtergebnis seiner geistigen Lebensthätigkeit in sich, und darf
überhaupt als das letzte bedeutende Erzeugnis der zu christlich-apologetischen Zwecken
betriebenen Beschäftigung mit der neueren Philosophie angesehen werden. »

42 Die lange gemeinsame Anlaufstrecke und die Umstände des «Abbruchs»
der Zusammenarbeit relativieren die Einstufung der «Fundamentaltheologie» als
Spezifikum katholischer Theologie. Gegen eine weit verbreitete Meinung ist zu
betonen, daß auch die Tradition einer vom Rationalismus beeinflußten apologetischen

Vorform der «Fundamentaltheologie» nicht von katholischen, sondern von
protestantischen Autoren inauguriert wurde. Vgl. dazu neben den Werken der
schon zitierten Autoren de Mornay (Anm. 28), Abbadie (Anm. 25) und Clarke
(Anm. 26) folgende Schriften: Theodor Christoph Lilienthal: Die gute Sache
der in der Heiligen Schrift AT und NT enthaltenen göttlichen Offenbarung, wider



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 301

dann der Namenwechsel von «Theologia generalis» zu «Theologia funda-
mentalis», markiert durch den originellen «Leitfaden» von Ehrlich und
das traditionellere, jedoch didaktisch geschickt redigierte Handbuch von
Schwetz43. Von da an beginnt die «Fundamentaltheologie» als theologische

Einleitungsdisziplin im katholischen Lehrprogramm festen Boden

zu gewinnen. Die Lehrbücher mehren sich und nehmen gegen Ende des

Jahrhunderts fast monumentalen, bisweilen lexikalen Charakter an. Aus
der großen Zahl der Manualia seien wenigstens die «Apologie» und das

«Lehrbuch der Fundamentaltheologie» von Hettinger44, die
«Theologische Principienlehre» von Schill 45 und die «Theologia fundamen-
talis» von Ottiger 46 angeführt47.

die Feinde derselben erwiesen und gerettet, Königsberg 1750-82 (16 Teile);
Albrecht von Haller: Briefe über die wichtigsten Wahrheiten der Offenbarung,
Bern 1772; Karl Heinrich Sack: Christliche Apologetik, Hamburg 1829; August
Tholuck: Glaubwürdigkeit der evangelischen Geschichte, 1837, 18382 und:
Vermischte Schriften größtenteils apologetischen Inhalts, I. Teil, Hamburg 1839;
Christoph Ernst Luthardt: Apologie des Christentums (Apologetische Vorträge,
Uber die Grundwahrheiten des Christentums), 4 Bde, 1863, 189714; Carl A. G.

von Zezschwitz: Zur Apologie des Christentums, Leipzig 1865; Franz Delitzsch:
System der christlichen Apologetik, Leipzig 1869; Baumstark: Christliche Apologetik

auf anthropologischer Grundlage, Frankfurt 1872; Johannes H. A. Ebrard:
Apologetik, 2 Bde, Erlangen 1874; ab 1864 erschien in Gütersloh eine protestantische

Zeitschrift für Apologetik unter dem Titel «Beweis des Glaubens». So sind
also Protestanten und Katholiken auch bezüglich apologetischer Vergangenheit,
sowohl im Guten wie im Argen, gar nicht so weit voneinander entfernt. Es erstaunt,
daß der Art. «Apologetik» in RGG3 I [1957] 477-495 wohl einen Abschnitt über
«Frühkirchliche Apologetik» enthält, jedoch keine Informationen über die
ausgedehnte protestantisch-apologetische Literatur vom 17. zum 19. Jahrhundert bietet.

Uber die Atheismus-Debatte im 17. Jahrhundert vgl. Hans-Martin Barth:
Atheismus und Orthodoxie, Analysen und Modelle christlicher Apologetik im 17.

Jahrhundert, Göttingen 1971, wo wir S. 16 lesen: «Aus unbegreiflichen Gründen ist
die Mühe der Apologeten des 17. Jahrhunderts nahezu in Vergessenheit geraten.»

43 Der Namenwechsel kann anhand des Lehrbuches von Schwetz datiert
werden: 1850 1. Aufl. «Theologia generalis» - 1862 4. Aufl. «Theologiafundamen-
talis seu generalis». Dazwischen liegt 1859 ff. die «Fundamental-Theologie» von
Ehrlich. Es fällt auf, daß die ersten Lehrbücher mit dem Titel «Fundamentaltheologie»

nicht in Deutschland, sondern im alten Österreich erschienen: Knoll
(Anm. 18), Wien 1852; Ehrlich, Prag 1859 ff.; Schwetz, Wien 1962 ff.; Sprinzl
(Anm. 17), Innsbruck 1876. Hat dies mit der starken religiösen Ausstrahlung des

von Schelling beeinflußten Günther zu tun Ein Kuriosum wäre dann, daß
ausgerechnet Schwetz an der Verurteilung von Günther mitbeteiligt war, vgl. LThK2
IX [1964] 549.

44 Franz Hettinger: Apologie des Christentums, 1. Aufl. 2 Bde, Freiburg
[i. Br.] 1863 u. 1867, von der 7. Aufl. an 5 Bde, 8. Aufl. hrg. v. Eugen Müller, Freiburg

[i. Br.] 1899-1900, lxxviii-2926 S. ; ders. : Lehrbuch der Fundamentaltheo-
logie, 1. Aufl., Freiburg [i. Br.] 1879, 2. Aufl. Freiburg [i. Br.] 1888, xvi-926 S.,
3. Aufl. 1913.



302 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Nach der Modernisten-Krise

Die «Fundamentaltheologie» hat weder «Apologetik» noch «Apologie»

verdrängt. Um die Wende des 19. Jahrhunderts ist sogar ein

Anschwellen der apologetischen Literatur zu verzeichnen48. Das

apologetische Problem ist zudem eng mit der sog. «Modernisten-Krise»

verquickt. Dabei handelt es sich - wenn wir den Terminus «Modernismus»

als Bezeichnung eines bestimmten historischen Phänomens gebrauchen -
durchgehend um katholische Autoren, die sich gegen eine scholastische,

extrinsezistische, rein objektivistische «Glaubensbegründung» wenden.

Dieser «katholische» Modernismus zu Beginn des 20. Jahrhunderts ist
eine komplexe Erscheinung, die in ihrer Verflechtung mit den mannigfachen

politischen und kulturellen Faktoren des damaligen Zeitgeschehens

gegenwärtig neu überprüft wird 49. Loisy steht unter dem Eindruck
der Glanzzeit der protestantischen historischen Forschung (bes. von
Harnack) und versucht, Probleme aufzuarbeiten, die in der katholischen

Theologie des ausgehenden 19. Jahrhunderts eindeutig zu kurz

15 Andreas Schill: Theologische Principienlehre, Lehrbuch der Apologetik,
Paderborn 1895, xn-512 S., 5. Aufl., besorgt von Heinrich Straubinger, Paderborn
1923.

46 Ignaz Ottiger: Theologia fundamentalis, 2 Bde, Freiburg [i. Br.] 1897 u.
1911, I. Bd. xxiv-928 S., II. Bd. xxm-1061 S.

47 In der mit der Entstehung der « Fundamentaltheologie » verbundenen
katholischen Literatur begegneten wir folgenden Titulaturen: «Apologie» (Hettinger),
«Apologetik» (Drey), «Einleitung» (Drey), «Institutiones» (Liebermann),
«Enzyklopädie» (Staudenmaier), «Generaldogmatik» (Klee), «Theologia generalis»
(Schwetz), «Theologia fundamentalis» (Knoll, Schwetz), «Fundamentaltheologie»
(Ehrlich, Sprinzl, Hettinger), «Prinzipienlehre» (Schill). Beizufügen wäre noch
der Titel: «Logik»; vgl. Raffael Facetti: Logica theologica, sacrae doctrinae fun-
damentum, Rom 1876, und Jules Didiot: Logique surnaturelle, subjective-objective,

Lille 1891 u. 1892.
48 Vgl. z. B. Albert-Maria Weiss: Apologie des Christentums, 5 Bde, Freiburg

[i. Br.] 1. Aufl. 1878-89, 2. Aufl. 1894-98, civ-5278 S., 4. Aufl. 1904-08;
Hermann Christian Vosen: Das Christentum und die Einsprüche seiner Gegner,
Eine Apologetik für jeden Gebildeten, Freiburg [i. Br.] 18814, xx-858 S. ; Paul
Schanz: Apologie des Christentums, 3 Bde, Freiburg [i. Br.] 1895-982, vm-668,
x-764, vm-582 S.; Hermann Schell: Die göttliche Wahrheit des Christentums,
2 Bde, Paderborn 1895 u. 1896, xxxi-363, xii-738 S.

49 Vgl. dazu z. B. Pietro Scoppola: Crisi modernista e rinnovamento
cattolico in Italia, Bologna 1961 ; Emile Poulat: Histoire, dogme et critique, Tournai

1962; Jan Hulshof: Wahrheit und Geschichte, Alfred Loisy zwischen Tradition
und Kritik, Essen 1973; Erika Weinzierl (Hrg.]: Der Modernismus, Beiträge zu
seiner Erforschung, Graz 1974.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 303

kamen. Doch ist die «Krise» nicht nur durch die historisch-kritische
Forschung bedingt. Ebenso entscheidend sind auch philosophische Lehren
(Le Roy), religionsgeschichtliche Erkenntnisse, ja selbst mystische
Anschauungen (Tyrrell). Um die apologetische Problematik kreisen ferner
die Gedanken des bedeutenden französischen Religionsphilosophen Maurice

Blondel 50. Für viele war Blondel eine Befreiung. Um seine Ideen
entfachte sich indessen unter katholischen Theologen in der Zeit zwischen
dem ersten und zweiten Weltkrieg eine ausgedehnte Kontroverse. Wir
haben diese (beschichte hier nicht nachzuerzählen. Für einen Überblick
sei auf die gut dokumentierte Studie von Schmitz, «Die Fundamentaltheologie

im 20. Jahrhundert»51, verwiesen.
Aus der Periode, die uns hier beschäftigt, sind zwei Theologen besonders

zu erwähnen, die beide im Zeichen der Erneuerung der Thomas-
Studien stehen und sich maßgebend an der Diskussion um die
apologetische Methode beteiligt haben. Zunächst Pierre Rousselot 52, der
sich gegen die Trennung von Wissen und Glauben in der apologetischen

Beweisführung wendet und die vom Rationalismus beinflußten Grundlagen

der anti-deistischen Apologetik aufdeckt. In seinem von Thomas

inspirierten Werk «Les yeux de la foi» stellt Rousselot heraus, daß die
rationale Einsicht in die Glaubwürdigkeit der Offenbarung erst unter
dem Einfluß des Glaubens zur Gewißheit wird53. Der zweite Autor ist

50 Maurice Blondel : Lettre sur les exigences de la pensée contemporaine en
matière d'apologétique et sur la méthode de la philosophie dans l'étude du problème
religieux, St-Dizier 1896; ders. : L'Action. Essai d'une critique de la vie et d'une
science de la pratique (Diss.), Paris 1893, neue Aufl. 1950; Le problème de la
philosophie catholique, Paris 1932; La Pensée (2 Bde), Paris 1934; L'Etre et les êtres.
Essai d'ontologie concrète et intégrale, Paris 1935; L'Action (2 Bde), Paris 1936-37.

- Weitere Literatur bei Roger Aubert: Le problème de l'acte de foi, Löwen 19583,
277-294. Dazu die Monographie von Henri Bouillard : Blondel und das Christentum,

Mainz 1963. Zur Ontologie von Blondel vgl. die Untersuchung von Maria
Ritz: Le problème de l'être dans l'ontologie de Maurice Blondel, Fribourg 1958

(Studia Friburgensia, N.S., 21).
51 Schmitz: a. a. O. (Anm. 1).
52 Pierre Rousselot: Les yeux de la foi, RSR 1 (1910) 241-259, 444-475;

dt. Übers.: Die Augen des Glaubens (Hrg. J. Trütsch), Einsiedeln 1963. Dazu
Aubert: a.a.O. (Anm. 50) 451-511; Eugen Seiterich: Die Glaubwürdigkeitserkenntnis,

Eine theologische Untersuchung zur Grundlegung der Apologetik,
Heidelberg 1948; Erhard Kunz: Glaube - Gnade - Geschichte, Frankfurt a. M. 1969.

53 Zur Diskussion um die Thesen Rousselots vgl. Schmitz, a. a. O. (Anm. 1)

214, und die soeben angeführte Literatur (Anm. 52). Zu erwähnen ist auch die Studie
von Henri de Lubac: Apologétique et théologie, NRTh 57 (1930) 361-378, neuerdings

in deutscher Übersetzung veröffentlicht: Apologetik und Theologie, ZkTh
98 (1976) 258-270.



304 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Ambroise Gardeil 54. Da seine Gedanken in der neueren Literatur oft
mißverständlich wiedergegeben werden 55, erlauben wir uns hier einige
seine Intention präzisierende Bemerkungen einzuschalten. Erstens ist
das starke Interesse Gardeiis an wissenschaftstheoretischen und
methodologischen Fragen hervorzuheben. In seinen drei Hauptwerken
entfaltet er, ausgehend von der Sache der Theologie, eine eindrucksvolle

Methodologie der Apologetik 55, der Dogmatik57 und der spirituellen
oder mystischen Theologie58. Die apologetische Reflexion hat der
Einsicht in die Glaubwürdigkeit des Glaubens, die dogmatische Arbeit der

Verständigung und der Verstehbarkeit der Glaubenssprache zu dienen;

Mystik gibt ein eminentes Zeugnis der Strukturen der Erfahrbarkeit der

Glaubenswirklichkeit. Wir kennen nur wenige Theologen jener Zeit, die

so klar und so scharfsinnig wie Gardeil die Grundlinien einer
theologischen Methodenlehre zu artikulieren versuchten. Ferner ist zu betonen,
daß Gardeil gegenüber einer selbständigen, zwischen Philosophie und
Theologie gewissermaßen schwebenden «wissenschaftlichen Apologetik»
sehr zurückhaltend ist59. Apologetik im christlichen Sinn ist nichts
anderes als eine Funktion der Theologie 60. Weiter spricht Gardeil ausführlich

von der Aufgabe der «Fundamentaltheologie»61. Diese hat nicht

54 Vgl. Aubert: a. a. O. (Anm. 50) 393-450.
55 Schmitz: a. a. O. (Anm. 1) 213, spricht im Zusammenhang mit Gardeil von

einer «dualistischen» Konzeption, «die in einer ersten Etappe mit einem rein rationalen

Beweis der OSenbarungstatsache beginnt, der einen Akt natürlichen Glaubens
erzeugen soll und allein durch die Vernunft geführt wird, um dann in einer zweiten
Etappe dem Willen und der Gnade Raum zu geben, von denen sich schwerlich sagen
läßt, wozu sie noch nützlich sein sollen. » Bouillard : a. a. O. (Anm. 24) 67, sagt
zu Gardeü: «L'autoritarisme et l'extrinsécisme, la séparation du fait et du sens,
sont ici poussés à un degré intolérable. » Das Mißverständnis kommt sehr
wahrscheinlich daher, daß man von den Bedürfnissen einer praktisch-orientierten
Apologetik ausgeht und dabei die dominierende wissenschaftstheoretische Intention
Gardeiis nicht mehr gebührend veranschlägt.

56 Ambroise Gardeil: La crédibilité et l'apologétique, Paris 1908, 19122;
ders. Art. «Crédibilité» in DThC III [1908] 2201-2310.

57 Gardeil : Le donné révélé et la théologie, Paris 1910 2.

58 Gardeil : La structure de l'âme et l'expérience mystique, 2 Bde, Paris 19272.
59 Gardeil: La crédibilité et l'apologétique, Paris 19122, 242: «Nous

concluons de tout cela que l'idée d'une Apologétique scientifique conserve le droit de
se produire... Une étude de principes n'a pas à pousser plus loin.»

60 A. a. O. 244: «Or, la foi possède à son service une science dont le but est de

mettre en lumière tout ce qui a trait à son objet, de l'expliquer, de le défendre.
C'est la théologie.» 251 : «C'est donc à la théologie que revient de plein droit, non
seulement la crédibilité, mais la question de l'existence réelle de la crédibilité, et la
défense de cette existence contre les adversaires du dehors. »

61 A. a. O. 247-260.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 305

- nach dem Schema einer rationalistischen «analysis fidei» - der Theologie
die Grundlagen zu geben oder zu liefern 62. Wohl aber beschäftigt sie

sich, vom Glauben ausgehend, mit dem Grund des Glaubens63. Im präzisen

Sinn ist sie kritische Reflexion über Voraussetzungen, Möglichkeiten,
Wege, Mittel und Grenzen einer wissenschaftlichen Theologie. Auch
geben die von Gardeil zur Beschreibung des Skopus der Fundamentaltheologie

gewählten Stichworte: «Epistemologie», «Kriteriologie» und
«Topik»64 hilfreiche Hinweise. Gardeil distanziert sich ausdrücklich von
der in den apologetisch-fundamentaltheologischen Handbüchern praktizierten

Methode 65. Der Vorwurf des «Extrinsezismus» und «Objektivismus»

kann ihm schon deshalb nicht gemacht werden, weil er im Abschnitt
über die «suppléances subjectives»66 - ein etwas unglücklicher, von
Franzelin übernommener Ausdruck - betont, daß es sich bei der
Erkenntnis der Glaubwürdigkeit des Glaubens nicht um eine theoretische,
sondern um eine praktische Erkenntnis handelt, die zuständige Instanz
also nicht der«intellectus speculativus», sondern das Gewissen sei, und das

Subjekt, als beteiligtes, die Chancen der Wahrheitsfindung nicht vermindere,

sondern erhöhe bzw. mitkonstituiere. Das hier Resümierte macht
deutlich, daß Gardeil nicht zur Garde eines retrograden «Thomismus»

gehört. Sein Verdienst liegt unseres Erachtens darin, daß er den Unterschied

zwischen bloßer «Apologetik» und «Fundamentaltheologie» deutlich

herausgestellt und - im Kontext des Modernismus und des Blondelianismus,

kritisch und taktvoll gegenüber den umstrittenen Meistern - wertvolle

Elemente für eine wissenschaftstheoretische Begründung von Status,
Aufgabe und Methode der «Fundamentaltheologie» aufzuzeigen sich
bemüht hat.

Von den Handbüchern dieser Periode seien wenigstens zwei

Beispiele angeführt. Zunächst die dreibändige, einen philosophisch-historischen

Traktat über die Offenbarung und einen historisch-dogmatischen

62 A. a. O. 250 : «Le concept courant de la théologie fondamentale qui considère
l'apologétique rationnelle, comme donnant à la foi et à la théologie leur objet,
demeure donc exclu et condamné. » 244 : « La foi subsiste par soi et par Dieu et ne doit
rien de ce qui la constitue formellement aux motifs de crédibilité.» 250: «L'objet
révélé ne se prouve pas: il est donné par la foi.»

63 A. a. O. 246/247 : «La Théologie apologétique (bzw. Fundamental-Theologie)
ira du dedans au dehors, de l'objet de la foi et de sa crédibilité supposées hors de
conteste vers les arguments rationnels qui peuvent les défendre.»

64 A. a. O. 249 u. 255.
65 A. a. O. 247 : «la restauration de l'idée de théologie fondamentale, mais

dans un tout autre sens que celui des manuels d'apologétique contemporains. »

66 A. a. O. 126-160.

20



306 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Traktat über die Kirche umfassende Fundamentaltheologie von Dieckmann

67. Sie zeichnet sich aus «durch quellenmäßige Behandlung des

Stoffes und eingehende Berücksichtigung zeitgenössischer protestantischer

Theologen»68. Ferner die in zahlreichen, sukzessiv erweiterten

Auflagen erschienene, nur den Traktat «De revelatione» enthaltende

Fundamentaltheologie von Garrigou-Lagrange 69. Der Akzent liegt
hier auf der Systematik, die historischen Teile sind Kompilationen. Die
Grenzen dieses weitverbreiteten Lehrbuches: Die Auseinandersetzung
ist einseitig auf die Theorien des Rationalismus und des Semirationalis-

mus konzentriert. Der Modernismus wird rein spekulativ bekämpft. Die

Anliegen der verschiedenen Erneuerungsbewegungen in der evangelischen

Theologie sind dem Autor völlig fremd geblieben. Mißverständlich
ist schließlich die Bezeichnung «apologetischer Teil» der Fundamentaltheologie.

Faktisch handelt es sich um einen dogmatisch-spekulativen
Traktat über die Offenbarung. Doch sollte man nicht allzu kleinlich
sein. Das Lehrbuch weist im übrigen jene Vorzüge auf, welche die besten

der zahlreichen Monographien des Autors70 auszeichnen : Klarheit der

Darstellung und eine seltene Kraft der Synthese und der Konzentration
auf letztlich entscheidende Punkte theologischer Reflexion. Garrigou-
Lagrange behandelt die Thematik «Offenbarung» in Anlehnung an die

thomanische Gnaden- und Glaubenslehre71, was auch ihm - in der Nach-

67 Hermann Dieckmann : De revelatione Christiana, Xractatus philosophico-
historici, Freiburg [i. Br.] 1930; ders. : De ecclesia, Xractatus historico-dogmatici,
2 Bde, Freiburg [i. Br.] 1925.

" LXhK2 III [1959] 375.
69 Réginald Garrigou-Lagrange: Xheologia fundamentalis secundum

S. Xhomae doctrinam, Pars apologetica: De revelatione per ecclesiam catholicam
proposita, 1. Aufl. Rom 1919; ab der 4. Aufl. 2 Bde, Rom 1945; 5. Aufl. Rom 1950.

70 Zu erwähnen bes. Garrigou-Lagrange: Dieu, Paris 1928s, 195011; ders.:
Perfection chrétienne et contemplation selon S. Xhomas d'Aquin et S. Jean de la
Croix, 2 Bde, St-Maximin 19235.

71 Die Gnaden- und Glaubenstheologie wird in der gegenwärtigen, in breiter
Öffentlichkeit geführten ökumenischen Diskussion nur am Rand berührt, sie spielt
jedoch im Hintergrund eine fundamentale Rolle. Sollten die entsprechenden
einschneidenden Lehrpunkte wieder einmal aufgenommen werden, so könnte es wohl
sein, daß Xhomas von Aquin als vortridentinischer Xheologe und Zeuge einer Xra-
dition, die später auf Grund verschiedener Faktoren - selbst im «Xhomismus» und
«Neu-Xhomismus» - nur gebrochen weitergetragen wurde, auch für die Erarbeitung
einer solideren theologischen Basis der Ökumene einen nicht unbedeutenden Beitrag
zu inspirieren vermöchte. Vgl. dazu z. B. Xhomas Bonhoeffer : Die Gotteslehre
des Xhomas von Aquin als Sprachproblem, Xübingen 1961, 3: «Es gilt, Xhomas als
vorreformatorischen Xheologen zu hören, nicht als eine Stimme im Chor der nach-
tridentinischen katholischen Xheologie.» - «Wir müssen versuchen, mit unsern



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 307

folge von Gardeil - erlaubt, die Mißverständnisse einer mehr oder
weniger rationalistisch gefärbten Glaubensanalyse auszuräumen. Zudem
kann man Garrigou-Lagrange nicht des «Supra-naturalismus» bezichtigen

72: «übernatürlich», ungeschuldet, freies Gnadengeschenk sind
nicht sosehr Wunder und Prophetien, sondern die Erkenntnis der Wahrheit

Gottes und der Wege, die zum Heil in Jesus Christus führen. Diese

positiven Seiten sind zweifellos der Grund, weshalb das Lehrbuch von
Garrigou-Lagrange so zahlreiche Bewunderer und Nachahmer fand. Zum
Schluß sei noch auf eine allgemeine Defizienz der fundamentaltheologischen

Lehrbücher dieser Periode verwiesen: die Fundamentaltheologie
ist nicht mehr - wie sie ursprünglich konzipiert wurde - Isagoge oder

Einweisung in das Studium der gesamten Theologie, sie wird immer
mehr zur einseitigen Einleitung in die Dogmatik, ja selber Materialdog-
matik, und umfaßt nur noch zwei Teile: den dogmatischen Traktat über
die Offenbarung und den - von der Soteriologie losgelösten und auf die

hierarchischen Strukturen konzentrierten - dogmatischen Traktat über
die Kirche. So überrascht es nicht, wenn eine solche Gestalt von
Fundamentaltheologie, zudem noch unter dem irreführenden Titel «Fundamentaltheologie

oder Apologetik», durchgehend bei evangelischen Theologen

nur Ablehnung hervorrief. Das Auseinanderklaffen von evangelischer
und katholischer Schultheologie bezüglich einer fundamentaltheologischen

Einleitungswissenschaft hat in dieser Periode - ganz im Gegensatz

zu den «Anfängen» - stärkste, bisweilen sogar radikale Formen

angenommen 73.

protestantischen Ohren auf den Doctor communis zu hören»; ferner Paulus
Engelhardt: Art. «Thomas von Aquino» in Weltkirchenlexikon, Stuttgart 1960,

1457-1459; Otto Hermann Pesch: Freiheitsbegriff und Freiheitslehre bei Thomas

von Aquin und Luther, Cath 17 (1963) 197-244; ders. : Zum «Gespräch
zwischen Luther und Thomas», Cath 18 (1964) 27-47; ders.: Theologie der Rechtfertigung

bei Martin Luther und Thomas von Aquin, Mainz 1967 ; und die grundlegenden

Bücher: Stephanus Pfürtner: Luther und Thomas im Gespräch, Unser Heil
zwischen Gewißheit und Gefährdung, Heidelberg 1961 (Thomas im Gespräch, 5);
Otto Hermann Pesch : Theologie der Rechtfertigung bei Martin Luther und Thomas

von Aquin, Versuch eines systematisch-theologischen Gesprächs, Mainz 1967;
Hans Vorster: Das Freiheitsverständnis bei Thomas von Aquin und Martin
Luther, Zürich 1963 ; Ulrich Kühn : Via caritatis, Theologie des Gesetzes bei Thomas

von Aquin, Leipzig 1962 ; und den Art. von Kühn : Thomas von Aquin -
ökumenisches Erbe, FZPhTh 21 (1974) 347-358.

72 Vgl. die in Anm. 55 angeführten Gravamina, die sich ebenso gegen Garrigou-
Lagrange richten.

73 Dazu Karl Barth: Nein! Antwort an E. Brunner, München 1934; vgl.
aber ders.: Kirchliche Dogmatik 1/1, Zürich 1932, 6-8 u. 11/2, Zürich 1942, 577 f.



308 Erwägungen zur Fundamentalthéologie

Nach dem zweiten Weltkrieg

Wir wiederholen die Intention dieses ersten Abschnittes: Es geht
uns hier nicht um die in jeder Theologie implizierte fundamentaltheologische

Problematik. Wir verfolgen ein bescheideneres Ziel: die Situie-

rung - wie wir eingangs betonten - der katholischen, etwas mehr als

hundert Jahre alten fundamentaltheologischen Lehrtradition. In der

Zeit nach dem zweiten Weltkrieg ist diese Lehrüberlieferung unsicher

geworden. Man ist noch zu sehr auf der Suche nach neuen Ideen, Gesichtspunkten,

Ansätzen, als daß schon bestimmte, greifbare Resultate
vorliegen würden. Über die diesbezügliche Literatur informieren verschiedene

Zusammenfassungen und Berichte74. Wir beschränken uns deshalb
auf eine Skizze der wichtigsten Bemühungen und Orientierungen und
nehmen gewisse Vereinfachungen sowie unscharfe Konturen in Kauf.
Fünf typische Tendenzen, die zugleich auch in etwa Etappen markieren,
sind zu unterscheiden: 1. Beibehaltung des traditionellen Schemas,

2. Suche nach einem anthropologischen Ansatz, 3. Einbeziehung der

«Heilsgeschichte», 4. Neustrukturierung auf Grund der hermeneutischen

Problematik, 5. Ausrichtung auf analytische, linguistische, logische und
wissenschaftstheoretische Fragestellungen 75.

1. Die Beibehaltung des traditionellen Schemas orientiert sich

vorwiegend am Aufbau des erwähnten Lehrbuches von Garrigou-La-
grange. Doch wird nicht einfach «wiederholt». Das Material zu zahlreichen

Sachfragen wird in eindrucksvoller, kompetenter Weise aufgearbeitet.

Zu nennen sind für den deutschen Sprachraum76 die
Fundamentaltheologien von Brinktrine 77, von Lang 78, der auch eine bedeutsame

74 Vgl. Jean-Pierre Torrell: Chronique de théologie fondamentale, RThom
64(1964) 97-127; 66(1966)63-107, 239-276; 67 (1967) 439^465; 69(1969)61-92;
71 (1971) 61—98; 75 (1975) 599-624; 76(1976)97-125; Maurice Corvez: Théologie

fondamentale, RThom 73 (1973) 445-168 ; Cone 5 (1969) 417-195 [= Heft 6/7 :

«Fundamentaltheologie»]; Schmitz, a. a. O. (Anm. 1).
75 Diese Tendenzen markieren auch - wie es dem Charakter der Fundamentaltheologie

entspricht - die Etappen der Gesamtentwicklung, des Aufbruchs von der
vor- zur nachkonziliaren katholischen Theologie.

76 Aus der vorkonziliaren Zeit lateinischer Handbücher sei erwähnt: Michael
Nicolau - Joachim Salaverri: Introductio in theologiam, De revelatione
Christiana, De ecclesia Christi, De s. scriptura, Madrid 1950 (B. A. C. Sacrae theologiae
summa, vol. I), 19625.

77 Johannes Brinktrine: Offenbarung und Kirche, Fundamental-Theo-
logie I : Theorie der Offenbarung, Paderborn 19472 (1. Aufl. als Manuskript gedruckt,
Paderborn 1938-39).

78 Albert Lang: Fundamentaltheologie, München, I: Die Sendung Christi,



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 309

Studie über das apologetische Problem in der mittelalterlichen Theologie
verfaßte 79, und das umfangreiche, noch nicht abgeschlossene Lehrbuch
von Kolping 80. Zum zweiten Band dieses Werkes bemerkt Hahn, es

berücksichtige «in einem erstaunlichen Umfang die exegetischen Einzelfragen

im Zusammenhang der Darstellung der Offenbarung Gottes in
Jesus von Nazaret»81. Schließlich sei noch ein «Außenseiter» erwähnt,
nämlich das in mancher Beziehung originelle Buch von Horväth, «Synthesis

theologiae fundamentalis»82. Auf lateinisch geschrieben, hat es im
deutschen Raum überhaupt kein Echo gefunden. Ganz berechtigt ist das

nicht, denn Horväth gehört zu den wenigen «Neuthomisten», die auch
mit der klassischen deutschen Philosophie vertraut waren 83. Zudem
wendet sich Horväth gegen die bloße Aneinanderreihung apologetischer
Themen und bemüht sich, der Fundamentaltheologie ein logisches
Aufbauprinzip zu geben 84. Ziel oder Skopus der Fundamentaltheologie ist

1953, 19674; II: Der Auftrag der Kirche, 1954, 19684; vgl. ders. : Wesen und Wahrheit

der Religion, München 1957.
79 Albert Lang: Die Entfaltung des apologetischen Problems in der

Scholastik des Mittelalters, Freiburg [i. Br.] 1962.
80 Adolf Kolping: Fundamentaltheologie, Münster, I: Theorie der

Glaubwürdigkeitserkenntnis der Offenbarung, 1968, 379 S. ; II : Die konkret-geschichtliche
Offenbarung, 1974, xxiv-783 S.; vgl. ders.: Fundamentaltheologie im heutigen
Hochschulunterricht, Situation und Vorschläge, ThGl 54(1964) 115-126; ders.:
Zehn Jahre einer neuen Fundamentaltheologie, Grundsätzliche Erwägungen zur
Anlage eines fundamentaltheologischen Lehrbuches, MThZ 15 (1964) 62-69.

81 Hahn: a. a. O. (Anm. 5) 265.
82 Alexander M. Horväth : Synthesis theologiae fundamentalis seu

conspectus obiectorum apologeticae scientificae secundum dependentiam a subjecto
theologiae et secundum ordinationem systematicam eorum inter se per rectam
rationem cognoscendi, Budapest 1947.

83 Vgl. dazu die zwei in deutscher Sprache geschriebenen, an den Leser nicht
geringe Anforderungen stellenden Werke : Alexander M. Horväth : Heiligkeit
und Sünde, Freiburg / Schw. 1943, u. ders. : Studien zum Gottesbegriff, Freiburg/
Schw. 1954. Die meisten übrigen Werke veröffentlichte Horväth in ungarischer
Sprache, darunter auch eine bedeutende kritische Studie über das Eigentumsrecht.

84 Horväth: Synthesis theologiae fundamentalis, 7: «Finis huius opusculi ex
titulo clare apparet. Auetor non intendit conscribere librum quemdam manualem
aut systematicas praelectiones, bene tarnen systema, seu rectam rationem praelec-
tionum»; 19: «Difficulter... invenitur ostensio unitatis scientiae apologeticae atque
eius characteris et determinationis specificae. » Wenn Horväth im Titel neben

«theologia fundamentalis» auch «apologetica scientifica» setzt, so ist zu beachten,
daß er S. 21 die «apologetica scientifica» von einer auf unmittelbar praktische
Bedürfnisse ausgerichteten «ars disputandi» abhebt und die «apologetica scientifica»
S. 18 f. in «synthetica» und «analytica» aufgliedert. Nur die «synthetica» ist mit der

Fundamentaltheologie als theologischer Einleitungswissensehaft identisch.



310 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

nach Horvâth der Nachweis des «Subjektes» der Theologie 85. Schon daß

Horvâth in erster Linie nicht von «Objekt», sondern von «Subjekt»
spricht, ist zu beachten 8S. «Objekt» der Theologie sind die einzelnen

Glaubensaussagen. «Subjekt» ist der redende Gott, bzw. das

Offenbarungsgeschehen. Das Subjekt der Theologie bleibt wissenschaftlich «leer»

oder «unbekannt», die Fundamentaltheologie versucht, dessen möglichen

Realitätswert aufzuzeigen 87. Dabei kann es sich nach Horvâth
nicht um einen Beweis im eigentlichen Sinn, sondern höchstens um eine

«indirekte», «tangentiale» Wahrheitserkenntnis handeln 88. Die
grundlegende Artikulation des fundamentaltheologischen Reflexionsganges
wird mit den wissenschaftstheoretischen Termini «Axiologie» und «Hori-
stik» angegeben 89. Die Axiologie hat unter anderem die «Nicht-Unmöglichkeit»

theologischer Grundbegriffe aufzuzeigen90, die Horistik an
Hand des Uberlieferungsgeschehens die positive Möglichkeit der Wahr-

85 A. a. O. 18 : «Finis... principalis est generalis iustificatio subiecti Theologiae,
ut rationis cognoscendi realis et acceptabilis. Hic est finis Apologeticae syntheticae. »

19: «Finis autem Apologeticae analyticae est explicare virtualitatem subiecti
Theologiae, illudque applicare ad singula obiecta et facta occurrentia diiudicanda. »

86 So fragt auch Thomas von Aquin nicht in erster Linie nach dem «Objekt»
der Theologie, sondern: «Utrum Deus sit subiectum huius scientiae», Summa
theologiae I, q. 1, a. 7. Dazu Horvâth: a. a. O., 7: «S. Thomas cognoscit subiectum
scientiarum, quod alii ignorant vel parvipendunt, vivisectionem quandam obiec-
torum conficiendo, principium uniens et vivificans extirpant. Obiecta materialiter
distincta in unitatem redigi non possunt, nisi per aliquod commune principium,
quod est ratio cognoscendi eorum, in quo continentur et a quo formalem rationem
cognoscibilitatis participant. »

87 A. a. O. 22: «Subiectum Theologiae, scientifice quasi vacuum, ignotum,
reddere comprehensione reali plenum et determinatum, est finis Apologeticae. Hoc
negotium perficitur ex processu synthetico, examinando ambiens omnis generis...»

88 A. a. O. : «Connexio tarnen inter duo extrema, quam Apologetica stabilire
potest, est tantum tangentialis. Argumenta ex ambiente desumpta de intima et
propria veritate subiecti Theologiae testificari non possunt.» «Captivatio igitur
intellectus sub hoc respectu ab fis inutiliter expectatur.» 23: «Demonstratio autem
indirecta ex harmonia revelationis cum ambiente possibilis est, et haec quaeritur
in omni ostensione theologica.» «Ex hac parte tota Theologia est apologia, seu
defensio fidei, cognoscibilis sec. veritatem ambientis, vel refutatio argumentorum,
quae ex ambiente contra acceptabilitatem, aut firmitatem obiiciuntur. » Zu beachten

ist also, daß nach Horvâth Theologie als Wissenschaft nur in Kontakt mit den
übrigen Wissenschaften (ambiens), im Gespräch und im Streit mit der natürlichen
Erkenntnis entfaltet werden kann und Fundamentaltheologie ohne
erkenntnistheoretische Basis ein völlig hoffnungsloses Unternehmen ist.

89 A. a. O. 20.
90 A.a.O. 29, Tabelle: «in ordine logico: ex non-impossibilitate con-

ceptum supernaturalium. »



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 311

heitserkenntnis im Glauben zur Sprache zu bringen 91. Die
Fundamentaltheologie ist eine Art «erste Theologie»92, stellt hohe Anforderung an
theologische Bildung93 und soll der Wahrung der Einheit der Theologie
in der Vielfalt der theologischen Disziplinen dienen 94. Sicher sind dies
gewichtige und auch für die heutige Diskussion nicht unaktuelle Gedanken

95. Wir erwähnten sie etwas ausführlicher, weil sie in keinem der
neueren Forschungsberichte figurieren.

2. Die Suche nach einem anthropologischen Ansatz steht unter den
starken Impulsen, die Karl Rahner der katholischen Theologie vor,
während und nach der konziliaren Wende verliehen hat96. Daraus ist
zwar kein Lehrbuch und keine zusammenfassende «Fundamentaltheologie»

entstanden, wohl aber eine imposante Reihe anregender
fundamentaltheologischer Studien und Entwürfe. Da die Werke der hier zu
nennenden Autoren allgemein bekannt sind, verweisen wir nur auf die
wichtigsten Titel und einige, das fundamentaltheologische Konzept
charakterisierende Stichwörter. Zunächst ist in diesem Zusammenhang Söhngen

zu erwähnen 97. «Fundamentaltheologie» ist für Söhngen nicht ein-

91 A. a. O. 22: «Ad evidentiam ergo argumenta ex ambiente desumpta con-
victionem tantum parare possunt, quod ab exteriori, ex parte tangentium, accepta-
bilitati et acceptioni subiecti Theologiae nihil obstat.»

92 A. a. O. 25: «Est tandem Prima Theologia, inquantum prima rerum theo-
logicarum principia considérât.»

93 A. a. O. 21: «In nulla parte Theologiae requiritur tanta eruditio quam in
Apologetica [d. h. Fundamentaltheologie], cum nulla scientia excipiatur, de qua
iudicare non oporteat. »

94 A.a.O. 23: «Scientiam theologicam diversas quoad obiectum materiale
complectere disciplinas omnibus notum est. Suntne istae omnino independenter
et sui iuris, vel in aliqua communi ratione conveniunt?» Dazu die Ausführungen
S. 23-25.

95 Die in den Zitaten der Anm. 83, 84, 86, 91, 92, 93 sich widerspiegelnden
Gedanken führen in die Nähe wichtiger fundamentaltheologischer Anliegen
EßELINGS, die der Anm. 87, 89, 90 sind nicht ohne Berührungspunkte mit wissenschafts-
und erkenntnistheoretischen Positionen Pannenbergs.

96 Aus dem umfangreichen Schrifttum seien für das Problem der
Fundamentaltheologie besonders erwähnt: Karl Rahner: Hörer des Wortes, München 1941,

2. Aufl., von J.-B. Metz bearbeitet, 1963; ders.: Uber den Versuch eines Aufrisses
einer Dogmatik, in: Schriften zur Theologie I, Einsiedeln 1954, 9-47; ders.: Art.
«Formale und fundamentale Theologie» in LThK2 IV [1960] 205 f.; ders.: Einige
Bemerkungen zu einer neuen Aufgabe der Fundamentaltheologie, Schriften zur
Theologie XII [1975] 198-211.

97 Gottlieb Söhngen : Die Einheit in der Theologie, Gesammelte Abhandlungen,

Aufsätze, Vorträge, München 1952, bes. 161-172 «Religion und Offenbarung»);

265—285 «Wunderzeichen und Glaube, Biblische Grundlegung der
katholischen Apologetik»); 342-369 «Das Mysterium des lebendigen Christus und der



312 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

fach «ein anderer, bloß mehr grundsätzlicher Name» für «Apologetik»,
sondern im eigentlichen und strengen Sinn «theologische Prinzipienlehre»

98. Der in Analogie zu einer «fundamentalontologischen» Existenzanalyse

beschriebene Ansatz wird in weitgehender Übereinstimmung mit
Rahnerschen Anschauungen formuliert 99. Weiter ist der bekannte
Münchener Fundamentaltheologe Fries zu nennen, der einen Aufsatz in der

Festschrift Söhngen mit den Worten beginnt : «Nicht nur das Hören
überhaupt, sondern das Hören des Wortes Gottes gehört zur Grundbestimmung,

zur Wesensverfassung, zum Existential des Menschen»100. Fries

nimmt in zahlreichen Publikationen zu fundamentaltheologischen und

apologetischen Fragen Stellung101 und hat sich um die Verwirklichung
der «ökumenischen Dimension der Fundamentaltheologie» bleibende
Verdienste erworben102. Vom alten apologetisch-kontroverstheologischen
Gewand befreit, ist die Fundamentaltheologie zur vorauseilenden Disziplin

ökumenischer Theologie geworden. Schließlich sei auf das

ausgedehnte Schrifttum von Bouillard verwiesen 103. Von seinen in einem

Sammelband veröffentlichten Aufsätzen sagt Bouillard: Sie werden «alle

von der gleichen Idee und Absicht beherrscht : die verborgene Entsprechung

zwischen der Logik der menschlichen Existenz und dem Anruf
des christlichen Geheimnisses freilegen und somit die intelligible Struktur
der Bewegung herausschälen, die zum christlichen Glauben führt - kurz,
die Logik des Glaubens aufzeigen»104.

lebendige Glaube, Ein Beitrag zu einer kategorialen Analysis fidei»); ders. :

Philosophische Einleitung in die Theologie, Erkennen - Wissen - Glauben, München
1964; ders.: Art. «Fundamentaltheologie» in LThK2 IV [1960] 452-459.

s» LThK2 IV, 452.
99 A. a. O. 452 f.
100 Heinrich Fries: Vom Hören des Wortes, Eine fundamentaltheologische

Überlegung, in: J. Ratzinger u. H. Fries [Hrg.]: Einsicht und Glaube, Freiburg
[i. Br.] 1962, 15-27; Zit. 15.

101 Heinrich Fries : Glauben - Wissen, Wege zu einer Lösung des Problems,
Berlin 1961; ders.: Herausgeforderter Glaube, München 1968; ders.: Glaube und
Kirche auf dem Prüfstand, Versuche einer Orientierung, München 1970; ders.:
Art. «Fundamentaltheologie» in: Sacramentum Mundi II [1968] 140-150; ders.:
Von der Apologetik zur Fundamentaltheologie, Conc 5 (1969) 442-447 ; ders. :

Von der Verteidigung zur Grundlegung, in : J. Bielmeier [Hrg.] : Abschied von Trient,
Regensburg 1969, 11-25; ders.: Zum heutigen Stand der Fundamentaltheologie,
TThZ 84 (1975) 351-363.

102 Vgl. dazu bes. Heinrich Fries: Die ökumenische Dimension der
Fundamentaltheologie, Edmund Schlink zum 70. Geburtstag, OeR 22 (1973) 219-230.

103 Neben dem schon erwähnten Aufsatz, vgl. Anm. 24, sei besonders angeführt

: Henri Bouillard : La tâche actuelle de la théologie fondamentale, in : Lepoint
théologique. Institut Catholique de Paris: Recherches actuelles II, Paris 1972, 7-49.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 313

3. Einbeziehung der «Heilsgeschichte» meint mehr als bloße Referenz

zu biblischer Heilsökonomie. «Heilsgeschichte» war - nach «Anthropologie»

- die zweite Emanzipationsparole der sich vom philosophischen
Rahmen der Neuscholastik loslösenden katholischen Theologie.
Verstärkt wurde dieser programmatische Klang durch zahlreiche - auf
Cullmann zurückgehende - Wendungen des II. Vatikanischen Konzils

105. Zur Verwirklichung dieses Programms hat sich ein internationales

Gremium gebildet, um unter dem Titel «Mysterium Salutis, Grundriß

heilsgeschichtlicher Dogmatik»106 die für die nachkonziliare Zeit
wohl repräsentativste katholische Dogmatik herauszugeben. Der erste
Band beginnt mit einem grundlegenden Beitrag von Darlap, «Fundamentale

Theologie der Heilsgeschichte»107. Darauf folgen die Kapitel:
«Die Offenbarung», «Die bleibende Gegenwart der Offenbarung in Schrift
und Tradition», «Die Vergegenwärtigung der Offenbarung durch die
Kirche», «Der Glaube», «Die Weisheit der Theologie durch den Weg der
Wissenschaft». Nach ähnlichen «heilsgeschichtlichen» Aspekten ist auch
die Fundamentaltheologie von Congar 108 aufgebaut, umfaßt jedoch
neben der dogmatischen Grundlegung auch eine epistemologische und
enzyklopädische Einführung in die Theologie sowie einen Überblick über
die Geschichte der Theologie. Von apologetischer Problematik ist so gut
wie nichts mehr zu spüren; sowohl der erste Band von «Mysterium
Salutis» wie das Buch von Congar sind dogmatische Prolegomena zur
Theologie.

4. Neustrukturierung auf Grund der hermeneutischen Problematik
heißt in diesem Zusammenhang Rückkehr zu einem Uranliegen der

104 Henri Bouillard: Logik des Glaubens, Freiburg [i. Br.] 1966 (QD 29), 7;
die dt. Ausgabe enthält einen Beitrag mehr und drei Aufsätze weniger als die fr.
Originalausgabe : Logique de la foi, Esquisses, Dialogues avec la pensée protestante.
Approches philosophiques, Paris 1964. Eine ähnliche, die Diskussionen um eine

«subjektive» und «objektive» bzw. «integrale» apologetische Methode gewissermaßen
abschließende Position wird in dem für eine Theorie der «Apologetik» bedeutsamen

Beitrag vertreten von Nicolas Dünas : Les problèmes et le statut de l'apologétique,
RSPhTh 43 (1959) 643-680.

105 Vgl. dazu Eduard Stakemeier: Zur heilsgeschichtlichen Orientierung der

Fundamentaltheologie nach dem Zweiten Vatikanum, Cath 21 (1967) 101—126.

106 Johannes Feiner und Magnus Löhrer [Hrg.]: Mysterium Salutis,
Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatik, Einsiedeln 1965 ff., Bd. I-V, mit einer
Gesamtzahl von 6389 S.

107 Adolf Darlap: Fundamentale Theologie der Heilsgeschichte, Mysterium
Salutis I, 1965, 3-156.

los Yves M. J. Congar: La foi et la théologie, Tournai 1962 (Le mystère
chrétien).



314 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Fundamentaltheologie. Im folgenden seien wenigstens einige Werke
angeführt, die in diese Richtung weisen. Zunächst die zwei bedeutsamen

und hilfreichen Bücher von Kasper, «Dogma unter dem Wort Gottes»
und «Einführung in den Glauben»109. In beiden geht es um
Sprachgeschehen und Verstehen von Sinn in Glaube und Glaubenssprache. Zu
erwähnen ist weiter das vorzügliche (für Nicht-Fachtheologen geschriebene)

Buch von Pesch, «Rechenschaft über den Glauben»110, in dem
wesentliche Themen der traditionellen Fundamentaltheologie aufgegriffen

werden, die «Rechenschaft» jedoch in einem Gespräch zwischen
überlieferter und verheißener Glaubenserfahrung besteht. Hierher gehört
auch das sorgfältig redigierte Gemeinschaftswerk von Ebneter, Selva-
tico und Gassmann, «Hat Glauben noch Sinn?»111. Die fundamentaltheologischen

Grundfragen nach Kirche, Gott und Welt werden hier von
einem entschieden hermeneutischen Ansatz aus - «Die verwirrende
Vielfalt des Redens von Gott», «Sprache und Erfahrung», «Welt als

Geschichte» - angegangen. Zwischen «Glaubensbegründung» und
«Glaubensverantwortung» bewegt sich der «Grundriß einer hermeneutischen

Fundamentaltheologie» von Biser 112. Hermeneutisch versteht auch

Schillebeeckx seine von einer Handlungstheorie überlagerte
«Glaubensinterpretation» U3. Zahlreiche Veröffentlichungen von Metz 114 stellen

das fundamentaltheologische Problem «Theorie und Praxis» in den

Kontext einer Hermeneutik des theologischen Gesprächs. Aus dem
französischen Sprachbereich seien die beiden hermeneutisch orientierten

109 Walter Kasper: Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz 1965; ders.:
Einführung in den Glauben, Mainz 1972; vgl. auch ders.: Glaube im Wandel der
Geschichte, Mainz 1970 (Topos-Taschenbücher, 21).

110 Otto Hermann Pesch : Rechenschaft über den Glauben, Mainz 1972.
111 Albert Ebneter, Pietro Selvatico, Benno Gassmann: Hat Glauben

noch Sinn? Grundfragen nach Kirche, Gott und Welt, Einsiedeln 1972.
112 Eugen Biser: Glaubensverständnis, Grundriß einer hermeneutischen

Fundamentaltheologie, Freiburg [i. Br.] 1975 ; vgl. auch ders. : Theologische Sprachtheorie

und Hermeneutik, München 1970; ders. : Glaubensvollzug, Einsiedeln 1967;
ders. : Glaubensprobleme, Augsburg 1970.

113 Edward Schillebeeckx: Glaubensinterpretation, Beiträge zu einer
hermeneutischen und kritischen Theologie, Mainz 1971.

114 Erwähnt seien bes. Johann Baptist Metz: Der Unglaube als theologisches
Problem, Conc (1965) 484-492 ; ders. : Der Ansatz einer neuen politischen Theologie
TTh (1972) 159-171; ders.: Zukunft aus dem Gedächtnis des Leidens, Eine
gegenwärtige Gestalt der Verantwortung des Glaubens, Conc 8 (1972) 399-407; ders.:
Zu einer interdisziplinär orientierten Theologie, Skizze des Fragestandes, in:
M. Seckler u. a. [Hrg] : Begegnung, Beiträge zu einer Hermeneutik des
theologischen Gesprächs (Festschrift für H. Fries), Graz 1972, 163-177.



Erwägungen zur Fundamentalthéologie 315

Symposien «Révélation de Dieu et langage des hommes»115 und «Parole
et avènement de Dieu»116 angeführt.

5. Die Tendenzen der letzten Gruppe von Bemühungen um eine neue
Grundlegung der Theologie können mit den Stichworten «Analyse»,
«Linguistik», «Logik» und «Wissenschaftstheorie» nur noch vage
angedeutet werden. Zunächst sei das Buch von Monden «Wie können Christen

noch glauben » erwähnt117. Für Monden ist Fundamentaltheologie :

1. «fundamentale Theologie», d. h. «phänomenologische Reflexion» auf
die Denkbarkeit des Glaubens; 2. «fundamentale Hermeneutik», die sich
mit der «Möglichkeit und Gültigkeit des theologischen Sprechens» befaßt;
3. «Glaubensverantwortung» als «der spezifisch eristische Aspekt in der
Konfrontation des sich besinnenden Glaubens mit andersorientierten
Lebensanschauungen, Grundentscheidungen und Denksystemen»118. Im
Hintergrund dieser Gedanken stehen der späte Heidegger, der späte
Wittgenstein und neuere Sprachtheorien, besonders Ian T. Ramsey. An
Ramsey knüpft das Buch von de Pater, «Theologische Sprachlogik»119
an. De Pater beginnt mit einer phänomenologischen Beschreibung der
«Erschließungs»-Situation, um «sinnvolles Sprechen über Gott» von
«sinnloser» Rede zu unterscheiden, stellt dann der «Sprache der Wissenschaft»

paradigmatisch die «Sprache der Wunder» entgegen und entwirft
das Progamm einer «Theologie der performativen Sprache». Positives
Echo bei katholischen Theologen fand das die Gedanken Ramseys
weiterführende, Sprachanalyse und Phänomenanalyse verbindende Werk des

englischen Theologen Macquarrie,« Gott-Rede, Eine Untersuchung der

Sprache und Logik der Theologie» 12°. Die engste Verbindung zwischen

strukturaler Sprachlogik und dem Anliegen der Fundamentaltheologie
erreicht das beachtenswerte Werk von Ladrière, «Rede der Wissen-

115 J. Audinet, H. Bouillard, L. Derousseaux, C. Geffré, I. de la Pot-
terie: Révélation de Dieu et langage des hommes, Paris 1972 (Cogitatio fidei);
bes. der Beitrag von Claude Geffré: La révélation hier et aujourd'hui, De l'Ecriture

à la prédication ou les actualisations de la Parole de Dieu, 95-121.
116 H. Gazelles, M. Carrez, J. M. Robinson, H.Ott, O. Laffoncrière :

Parole et avènement de Dieu, Paris 1972 (Le Point théologique, 3 : Entretiens du

Haut-Pas).
117 Louis Monden: Wie können Christen noch glauben? Salzburg 1971.
118 A. a. O., 11 f.
119 Wim A. de Pater: Theologische Sprachlogik, München 1971.
120 John Macquarrie : Gott-Rede, Eine Untersuchung der Sprache und Logik

der Theologie, Mit einer Einführung von Bernhard Casper, Würzburg 1974.



316 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

schaft - Wort des Glaubens» 120a. Aus der Schule einer «harten Analyse»
stammen die Veröffentlichungen von Grabner-Haider «Semiotik und
Theologie» und «Theorie der Theologie als Wissenschaft»121, «Methodische

Zugänge» (im Fahrwasser der Ich-Du-Philosophie von M. Buber,
F. Ebner usw.) zur «Theologie als Wissenschaft» erarbeiten Casper,
Hemmerle und Hünermann 122. Zum Programm einer «kritischen Theologie»

äußern sich Schupp 123 und van den Oudenrijn 124. In einem

weitgezogenen Rahmen von Wissenschafts- und Handlungstheorie steht die

Untersuchung zu «fundamentaler Theologie» von Peukert 125.

Überblickt man die Entwicklung der letzten dreißig Jahre, so ist
man gezwungen, den von uns vorgängig «dritte Periode» genannten
Abschnitt noch einmal in zwei Phasen aufzuteilen. Bemühte man sich in der
ersten um die Integration neuer Gesichtspunkte in ein mehr oder weniger
akzeptiertes fundamentaltheologisches Schema, so kann man bezüglich
der zweiten kaum mehr von der Fortsetzung einer einheitlichen
fundamentaltheologischen Lehrtradition reden126. Was sich abzeichnet, gleicht
eher einem Aufbruch. Zudem ist innerhalb der letzten fünfzehn Jahre
ein nicht geringes Schwanken der Leitbilder festzustellen. Glaubte

man anfänglich die traditionelle Fundamentaltheologie durch eine bi-

i2°a Jean Ladrière: L'articulation du sens, Discours scientifique et parole de
la foi, Paris 1970 ; dt. Übers. : Rede der Wissenschaft - Wort des Glaubens, München
1972. Vgl. auch ders. : Discours théologique et symbole, Revue des Sciences
religieuses (Strasbourg) 49 (1975) 116-141.

121 Anton Grabner-Haider: Semiotik und Theologie, München 1973; ders.:
Theorie der Theologie als Wissenschaft, München 1974; vgl. auch ders.: Glaubenssprache,

ihre Struktur und Anwendbarkeit in Verkündigung und Theologie, Freiburg

[i. Br.] 1975.
122 Bernhard Casper, Klaus Hemmerle, Peter Hünermann: Theologie

als Wissenschaft, Methodische Zugänge, Freiburg i. Br. 1970 (QD 45). Vgl. auch
Bernhard Casper : Sprache und Theologie, Eine philosophische Hinführung, Freiburg

i. Br. 1975. Für eine mehr praktische Anleitung vgl. Josef Wohlmuth, Hans
Georg Koch: Leitfaden Theologie, Eine Einführung in Arbeitstechniken, Methoden

und Probleme der Theologie, Einsiedeln 1975.
123 Franz Schupp: Auf dem Weg zu einer kritischen Theologie, Freiburg

[i. Br.] 1974 (QD 64).
124 Frans van den Oudenrijn: Kritische Theologie als Kritik der Theologie,

Theorie und Praxis bei Karl Marx - Herausforderung der Theologie, München /
Mainz 1972.

125 Helmut Peukert: Wissenschaftstheorie - Handlungstheorie - Fundamentale

Theologie, Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung,
Düsseldorf 1976.

126 Vgl. dazu die Beiträge in Conc 5 (1969) 417^-95 Heft 6/7 :

«Fundamentaltheologie») u. Greg 50 (1969) 757-776: «La théologie fondamentale à la recherche
de son identité, un carrefour».



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 317

blisch-heilsgeschichtliche Einleitung ersetzen zu können, so häufen sich
neuerdings wiederum Stimmen, die eine systematisch strukturierte
Grundlegung der Theologie fordern. Die gegenwärtige Situation kann
mit den treffenden Worten von Fries wiedergegeben werden: «Die
Fundamentaltheologie ist die heute gefragteste theologische Disziplin. » Daß
sie dies ist, «kommt nicht von der Tatsache, daß ihre heutigen Vertreter
die bedeutendsten Theologen wären, sondern von dem Umstand, daß
die in der Fundamentaltheologie zu behandelnden Themen die heute
gefragten, diskutierten, herausgeforderten Themen sind»127. «Mit dieser
Erkenntnis geht allerdings» - lautet die zweite Feststellung von Fries -
«die andere Tatsache einher, daß dieser Aufgabe heute keineswegs ebenso

überzeugend entsprochen wird. Wir haben kein theologisches Werk im
Sinn einer klassischen Darstellung der heute zu vertretenden
Fundamentaltheologie. Wir haben Ansätze, Einzeluntersuchungen, aber keine
theologische Gesamtkonzeption, die unseren Erwartungen entspräche»128.

II. AUFBRUCH ZU EINER ÖKUMENISCHEN FUNDAMENTALTHEOLOGIE

Umso mehr ist das in jüngster Zeit sich mit zunehmender Akzentuierung

zu Worte meldende Interesse evangelischer Theologen an
«Fundamentaltheologie» zu würdigen. Wir haben diesen Beitrag geschrieben,
um diese Wiederbegegnung - nach kaum hundertjähriger Trennung der
Wege, wie wir feststellen durften - als eine Art «Grundsteinlegung»
für eine ökumenische Theologie zu bedenken 129. Vorerst seien die
evangelischen Erwartungen und Modelle kurz umrissen, dann
angesichts der neuen Situation einige Forderungen für die Zukunft formuliert.

127 Fries: Zum heutigen Stand der Fundamentaltheologie (Anm. 101) 351.
128 A. a. O. 353.
125 Bekanntlich ist die offizielle kirchliche Ökumene gegenwärtig in

Schwierigkeiten geraten: Was aber weitergeht - mit wenigen Ausnahmen reibungslos -
ist die Ökumene in der theologischen Forschung. Allerdings ist man im deutschen
Sprachraum noch lange nicht so weit wie etwa in Frankreich, wo eine Gruppe von
über hundert evangelischen und katholischen Exegeten in zehnjähriger intensiver
Forschungsarbeit die «Traduction œcuménique de la Bible» (Paris, NT 1972, AT
1975), das bisher wohl eindrucksvollste Werk ökumenischer Gemeinschaft geschaffen
haben. Indessen ist das vorwiegend von Mitarbeitern deutscher Sprache - 17
evangelischen und 18 katholischen - verfaßte, von Johannes Feiner und Lukas Vi-
scher herausgegebene «Neue Glaubensbuch» (Freiburg i. Br. / Zürich 1973) als
echte Pionierarbeit zu würdigen.



318 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Evangelische Erwartungen und, Modelle

Flury, der selbst der Fundamentaltheologie im unmittelbaren
Anschluß an Vatikanum I - gemeint ist die dogmatische Konstitution «über

den Glauben» - eine gewisse Bewunderung der «Geschlossenheit ihrer
Darstellung» nicht versagen kann 13°, hebt trotz kritischer Reserve die

«positiven Seiten» der traditionellen und neueren katholischen
Fundamentaltheologie hervor - «Dialog mit der 'Welt' der Ungläubigen»,
Thematisierung des «Gesprächs mit der Philosophie» - und beschließt seinen

Aufsatz mit dem Wunsch, «daß auch die reformierte Theologie diese

Aufgaben ernst nimmt und im gemeinsamen Fragen sie mit der katholischen

Theologie zusammen angeht»131. Beintker bezeichnet - in lutherischer
Tradition - «Fundamentaltheologie» als Neubenennung der «theologischen

Prinzipienlehre» und führt in seinen «Grundlinien» die Themen auf:
« Verstehen und Glauben als Urphänomene menschlicher Existenz », «

Glaubenserkenntnis und Vernunfterkenntnis», «Glaube und Wirklichkeitserfahrung»,

«Diesseitigkeit des Glaubens»...132. Hahn begründet die

Notwendigkeit einer ökumenischen Fundamentaltheologie vom gegenwärtigen

Stand neutestamentlicher Forschung aus, betont den «untrennbaren

Zusammenhang von Exegese und Fundamentaltheologie» und
exemplifiziert diesen Zusammenhang an der «historischen Jesusfrage»133. Zu
erwähnen ist auch Pannenberg, der in seinen wissenschaftstheoretischen

Untersuchungen des öftern von Fundamentaltheologie als einer in
ökumenischer Gemeinschaft zu erarbeitenden theologischen Einleitungswis-
senschaft spricht und ihr die Aufgabe zuweist, «auf dem Boden der

allgemeinen Religionsproblematik die Besonderheit der christlichen Offenbarung

zu bestimmen»134. Joest versteht unter Fundamentaltheologie
«Grundlagen- und Methodenlehre der Theologie», eine «für das

Selbstverständnis und die Arbeitsweise der gesamten Theologie grundlegende

130 Flury, a. a. O. (Anm. 6) 353, Anm. 18: «Indem ich hier das Wort klassisch
und nicht traditionell verwende will ich eine gewisse ästhetische Wertung zum
Ausdruck bringen. Denn bei aller Kritik, die gegen diese Form der Fundamentaltheologie

vorzubringen ist, beeindruckt immer wieder die Geschlossenheit ihrer
Darstellung. »

131 A. a. O. 366 f.
132 Beintker, a. a. O. (Anm. 7).
133 Hahn, a. a. O. (Anm. 5).
134 Wolfhart Pannenberg: Wissenschaftstheorie und Theologie, Frankfurt

a. M. 1973, 328; vgl. auch 372 f., 418 f., 432.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 319

Besinnung über ihren Gegenstand und ihre Funktion, über die Begründung

und Normierung ihrer Aussagen, auch über ihr Verhältnis zu
Wissenschaft im allgemeinen»135. Etwas ausführlicher ist die Aufgabenbestimmung

der Fundamentaltheologie nach Ebeling wiederzugeben. Am
Schluß der «Erwägungen» werden drei Postulate, «an denen die
Aufgabe der Fundamentaltheologie besonders brennend wird», aufgestellt:
1. «Integration theologischer Arbeit in die Sache der Theologie», 2. «Konzentration

des Christlichen auf den Grund des Glaubens », 3. « Lokalisation des

Glaubens im natürlichen Leben»136. In der «Enzyklopädischen Orientierung»

137 wird als «Hauptgeschäft» der Fundamentaltheologie genannt:
die «äußerste Zuspitzung der Wahrheitsfrage»138, und dazu werden
folgende Forderungen erhoben: methodische Erarbeitung der «Bedingungen

historischer und systematischer Verifikation theologischerAussagen»139,

«Bestimmung des wesenhaft Christlichen» 14°, «Ausarbeitung leitender

Fundamentalunterscheidungen» wie «Gott - Welt», «Natur - Gnade»,
«Sünde - Vergebung», «Gesetz - Evangelium»141.

Man ist von der Fülle dieser Anregungen und Vorschläge fast
verwirrt. Alles scheint wesentlich, nichts nebensächlich zu sein. Wenn wir
nun versuchen, einige Konsequenzen für die Weiterarbeit zu ziehen, so

tun wir dies nicht, um diesen Zielsetzungen neue beizufügen. Wir bemühen

uns nur, aus der Sicht katholischer Lehrtradition einige Punkte
klarzustellen, die für die Entstehung einer ökumenischen Fundamentaltheo-
logie berücksichtigt zu werden uns notwendig erscheinen. Eine gewisse

Beschränkung auf elementare Aspekte drängt sich auf. Wir reduzieren
die Anliegen, die wir anzumelden haben, auf drei.

Konsequenzen im Blick auf eine ökumenische Theologie

Erstens ist das unheilvolle, in der katholischen Tradition bis in die

neueste Literatur hinein hartnäckig vertretene oder - Fundamentaltheo-

logie oder Apologetik, Apologetik oder Fundamentaltheologie -
auszuräumen. Dabei kann es sich nicht darum handeln, zu Fundamentalthe-

135 Joest, a. a. O. (Anm. 4) 9.
136 Ebeling: Erwägungen (Anm. 3) 521-524.
137 Ebeling: Studium d. Th. (Anm. 3) 162-175.
138 A. a. O. 167.
133 A. a. O. 175.
1,0 A. a. O. 171.
i« A. a. O. 172.



320 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

logie «ja» und zu Apologetik «nein» zu sagen. Man hat oft geschrieben
und oft wiederholt, «Apologetik» bezeichne etwas Negatives,
«Fundamentaltheologie» hingegen etwas Positives. Wir teilen diese Auffassung
nicht. Den Glauben «verteidigen» oder über ihn «Rechenschaft» ablegen
ist vom Gesichtspunkt des Glaubens aus bestimmt nichts Negatives. Das

Heil in «Fundamentaltheologie» zu suchen, mutet etwas merkwürdig an.
Schon der Terminus «Fundamental-theo-logie» ist nicht gerade ein schönes

- achtsilbiges, zwanziglettriges - Kunstwort. Zudem wird es nicht
selten mit einer fast an Pseudowissenschaft grenzenden Feierlichkeit
ausgesprochen. Dem gegenüber ist der gute Klang des im urchristlichen
Sprachgebrauch verwurzelten Wortes «Apologie» aufzuwerten 142. Es soll

ja nicht - wie im vulgären Gebrauch - ein unlauteres Plädoyer oder ein
unkritisches Immer-recht-haben-wollen bezeichnen. Für eine richtigeEin-
schätzung haben wir uns an die zuständigen christlichen Apologeten zu
wenden. Etwa an Pascal oder Kierkegaard für die Neuzeit. Wieviel
Scharfsinn bietet der Mathematiker Pascal auf, um das «Feuer» des

biblischen Gottesbildes gegen den «Gott der Gelehrten und Philosophen»,
den Einbruch des Cartesianismus lebendig zu halten 1 Und was für
eine hoch entwickelte Reflexion bewegt die Gedanken des dänischen

«Victor Eremita», der seine ganze schriftstellerische Tätigkeit als

«Einübung» ins Christ-sein versteht und gegen den «absoluten Geist» die

christlichen Kategorien des «Einzelnen »und des «Augenblickes» zu
rehabilitieren unternimmt! Pascal und Kierkegaard haben keine «Theologien»

geschrieben, doch für die christliche Sache mehr getan als eine

ganze Legion munter mit der Zeit marschierender, kleinkarierter
Schulmeister-Theologen. Es geht also darum, «Apologie» als unentbehrliche
Form der Glaubensrede aufzuwerten und im Bewußtsein der Grenzen

wissenschaftlicher Theologie die Aufgabe einer theologischen Einleitungsdisziplin

zu bestimmen. Für eine epistemologische Ortung der
Fundamentaltheologie ist der «modus significandi» der Vokabeln zu berücksichtigen.

«Apologie» im christlichen Sinn bezeichnet Verteidigung oder
Rechenschaft über den Glauben, «Fundamentaltheologie» Besinnung auf
die Grundlagen der Theologie. Gewiß gehört die Erarbeitung einer
kritischen Theorie der apologetischen Methode zum Aufgabenbereich der

Fundamentaltheologie. Doch ist weder «Apologie» noch «Apologetik»

142 Vgl. dazu Kurt Aland : Apologie der Apologetik, Berlin 1948 : ferner das
Sonderheft «L'apologétique aujourd'hui» mit Beiträgen von B. Reymond, B.
Morel, P.-A. Stucki, A. Gonnelle, U. Neuenschwander u. L. Gagnebin, EThR
47 (1972) 161-218.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 321

- auf die Unterscheidung dieser Begriffe brauchen wir hier nicht einzugehen

- mit «Fundamentaltheologie» gleichzusetzen. Die erste Forderung,
um vergangene Mißverständnisse zu beseitigen, lautet: Fundamentaltheologie

hat nur dann Chance, Einleitungsdisziplin einer ökumenischen

Theologie zu werden, wenn sie - in voller Anerkennung der positiven
Bedeutung der Apologie - mit Apologetik nicht identifiziert wird. Kurz :

Fundamentaltheologie ist nicht gleich Apologetik.
Wird Fundamentaltheologie auch von Apologetik unterschieden, so

ist sie deshalb noch nicht Dogmatik. Lange Zeit wurde von katholischen

Theologen nur die eine Alternative ins Auge gefaßt : entweder Apologetik
oder Dogmatik. Was für ein beschränkter epistemologischer Horizont!
Auch kann es sich bei Fundamentaltheologie nicht um bloße Einleitung
in die Dogmatik handeln. Die Bezeichnung Einleitungswissenschaft
verdient die Fundamentaltheologie nur dann, wenn sie einweist in die
Aufgabe sämtlicher theologischer Fächer : von Bibelwissenschaften und
Kirchengeschichte über Dogmatik und Ethik bis zu Missiologie, Litürgik
und Pastoral, und zudem die Béziehungen zu Philosophie, Humanwissenschaften,

ja selbst Naturwissenschaften reflektiert. Das stellt natürlich
an die Dozenten fast übermenschliche Anforderungen. Ferner geht es

nicht nur um die Vielfalt theologischer Disziplinen und die zu wahrende
Einheit der Theologie, sondern auch um verschiedene Methoden und
Arbeitsweisen innerhalb bestimmter Bereiche der Theologie. Dazu seien

einige Überlegungen namhafter Theologen wie Calhoun, Florovsky,
Minear, H. R. Niebuhr, Pittinger, Welch u. a. angeführt, die über
das Ergebnis mehrjähriger Gemeinschaftsarbeit einen Bericht an die

IV. Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung (Montreal 1963)
veröffentlichten 143. Die genannten Autoren weisen wirkungsgeschichtlich

bedeutsame, bei zahlreichen Theologen zu findende, konfessionelle
Differenzen widerspiegelnde «Dichotomien» zurück. So die Trennung
zwischen «Person» Christi und seinem «Werk», zwischen «Ontologie» und
«Soteriologie», zwischen «Inkarnation» und «Versöhnung»144. Als
komplementär sich ergänzende Auslegungskategorien werden genannt: «me-

143 Ökumenischer Rat der Kirchen, Kommission für Glauben und
Kirchenverfassung: Christus und die Kirche, Berichte der Theologischen Kommission über
Christus und die Kirche an die Vierte Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung,

Montreal, Kanada (1963), Zürich 1963, 7^4-1 Bericht der nordamerikanischen

Kommission). Zu beachten ist, daß die Methodenfragen nicht vorausgehend

verhandelt, sondern nachträglich, aufgrund neunjähriger Erfahrung der
Zusammenarbeit artikuliert wurden (vgl. S. 10-17).

144 A. a. O. 14; vgl. 16.

21



322 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

taphysisch», «historisch», «doxologisch», «kerygxnatisch» usw.145. Selbst
das «Analogie-Denken» wird als hilfreich, bzw. «wertvoll», ja «notwendig»

anerkannt146. Sowohl «Kritik» wie «Konstruktion» haben ihre
Bedeutung 147. Von der Schrift ist nicht nur «auszugehen», sondern auch zu
ihr «zurückzukehren» 148. Biblizismus widerspricht der Schrift, die eine

geschichtlich sich vollziehende Interpretation sowohl modellhaft anzeigt
wie fordert149. Ausdrücklich sprechen die Verfasser des Dokumentes von
einer «katholischen» Methode, bzw. «Katholizität» der Methode 15°.

Das Motto: «Der Mensch soll nicht trennen, was Gott verbunden hat.»
Das Anliegen wenigstens einer «ökumenischen» Methode aufnehmend,
sei als zweite Forderung formuliert: Fundamentaltheologie hat nur dann
Chance, Einleitungsdisziplin einer ökumenischen Theologie zu werden,

wenn sie, ausgehend von den Grundlagen der Theologie, die Vielfalt
theologischer Disziplinen und Methoden begründet und zugleich so in
die theologische Arbeit einweist, daß verschiedene legitime Traditionen
und berechtigte Arbeitsweisen eine höhere Einheit der Theologie
anzustreben und zu verwirklichen erlauben. In Kurzform : Fundamentaltheologie

ist weder (konfessionell enggeführte) Dogmatik noch bloße (einseitige)

Einleitung in die Dogmatik.
Die Aufgabe der Fundamentaltheologie erschöpft sich indessen nicht

in rein formalen Methodenfragen. Das gegenwärtige Interesse der Theologen

an Wissenschaftstheorie hat angesichts langjähriger Vernachlässigung

dieser Fragen durchaus seine Berechtigung. Es entspricht auch in
mancher Beziehung den enzyklopädischen Anliegen, die in der ersten

Hälfte des 19. Jahrhunderts - wie wir nachgewiesen haben - zur
Konstituierung der Fundamentaltheologie als theologischer Einleitungswissen-
schaft führten. Im Zentrum der heutigen Diskussion steht das Programm
interdisziplinärer Forschung, das Gespräch zwischen den Wissenschaften.

Die Theologie braucht, um ihre Aufgabe angemessen erfüllen zu können,
das Gespräch mit Philosophie, Historie, Humanwissenschaften usw. Von
einer Angewiesenheit dieser auf die Theologie kann indessen nicht die

Rede sein. Wieweit aber können Philosophie, Historie, Humanwissenschaften

usw. von einem Gespräch mit der Theologie wenigstens Anre-

"J A. a. O.
A. a. O. 15; vgl. 13.

"7 A. a. O. 13.
»8 A. a. O. 10.

A. a. O. 12; vgl. 10 u. 13 f.
"» A. a. O. 11; vgl. 12 u. 14.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 323

gungen empfangen? Dies ist die entscheidende Frage für ein «ökumenisches»

Gespräch der Wissenschaften mit der Theologie. Beantwortet
wird diese Frage nicht durch den Nachweis, daß Theologie eben auch

«Wissenschaft» sei. Eine nicht selten sich bemerkbar machende - pre-
ziöse - Rede von «Wissenschaftlichkeit» der Theologie ist der Verwirklichung

des anzustrebenden Zieles nicht unbedingt förderlich. Die Definition

des wissenschaftlichen Status der Theologie mag nützlich sein für
Theologen. Entscheidend jedoch für das Gespräch mit anderen
Wissenschaften ist der theologische Diskurs, nicht «in actu signato», sondern
«in actu exercito»: die Qualität der Argumentation, die intellektuelle
Redlichkeit und das Gewicht der Aussage. Daß Theologie bei ihrer
Sache - der Sache des Glaubens - bleibt, ist erste Voraussetzung für ein

fruchtbares Gespräch. Die dritte Forderung also lautet: Fundamentaltheologie

hat nur dann Chance, Einleitungsdisziplin einer ökumenischen

Theologie zu werden, wenn sie - über rein formale Methodenprobleme
hinaus - so in die theologische Arbeit einweist, daß theologische Rede

bei der Sache des Glaubens bleibt und das Subjekt theologischer Aussage
wirksam zur Sprache zu bringen ermöglicht. In Kurzform: Fundamentaltheologie

ist nicht nur theologische Methodenlehre, sie hat auch den Grund
des Glaubens kritisch zu bedenken und angemessen zur Sprache zu bringen.

III. DREI PROBLEMKREISE

Bisher haben wir - aus Geschichte und Problematik - eher eine

allgemeine Charakterisierung der Fundamentaltheologie gegeben. Wir wenden

uns nun den zu behandelnden Sachfragen und deren Aufgliederung
zu. Oft hat man die fundamentaltheologischen Materialien an Hand des

bekannten, dreistufigen apologetischen Schemas 151 umschrieben: 1. Religion

im allgemeinen (Praeambula fidei), 2. wahre oder geoffenbarte Religion

(Demonstratio Christiana), 3. Kirche (Demonstratio catholica). Wir
ziehen eine andere Gruppierung vor und halten uns zunächst an drei
klassische Traktate christlicher Theologie: 1. Uber die Offenbarung (De
revelatione), 2. Über die Kirche (De ecclesia), 3. Theologische Topik (De
locis theologicis). Dazu seien - wiederum skizzenhaft - ein paar
historische Hinweise gegeben und einige, den fundamentaltheologischen Sko-

pus präzisierende Bemerkungen gemacht.

»» Vgl. Anm. 28.



324 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

De revelatione

Der in der traditionellen Fundamentaltheologie zu findende Traktat
über die christliche Offenbarung ist in seiner Grundstruktur stark von
der anti-deistischen Literatur beeinflußt. Bouillard hat sogar nachgewiesen,

daß schon der Gebrauch des Terminus «Offenbarung» in diesem

Kontext einen besonderen, bisher kaum gekannten, emphatischen Klang
erhält152. Doch wird das Thema «Offenbarung» schon in früheren Werken

«ex professo» behandelt. So spricht z. B. Thomas von Aquin in
seiner «Summa theologiae» an drei Stellen in signifikanter Weise von
Offenbarung: in der Einleitung zur Theologie unter dem Stichwort:
«Heilslehre»153; im Traktat über den Glauben unter dem Begriff: «erste

Wahrheit»154; und im Traktat über die Prophétie anläßlich des Charismas:

«prophetische Eingebung»155. Aus der Literatur des christlichen
Altertums seien im Blick auf die Offenbarungsproblematik besonders

erwähnt: die zwei theologischen Reden «Contra gentes» und «De incarna-
tione Verbi» des Athanasius 156, die zwei Werke «Praeparatio» und
«Demonstratio evangelica» des Eusebius 157 und die beiden «Apologien»
des Philosophen und Märtyrers Justinus 158. Für eine wohl am ehesten

mit der «Aufklärung» vergleichbaren geistesgeschichtlichen Situation sei

132 Bouillard, a. a. O. (Anm. 24) 69, Anm. 30: «Certes, le mot 'révélation'
figure dans la Bible et intervient tout au long de la tradition chrétienne. Mais,
avant le XVIIIe siècle, son emploi n'était pas le même que depuis lors»; vgl. 50,
60 f., Anm. 9.

133 Thomas von Aquin: Summa theologiae I, q. 1; bes. a. 1, c.: «Necessarium

igitur fuit, praeter philosophicas disciplinas, quae per rationem investigantur,
sacram doctrinam per revelationem haberi»; a. 1, ad 1: «... licet ea quae sunt
altiora hominis cognitione, non sint ab homine per rationem inquirenda, sunt tarnen,
a Deo revelata, suscipienda per fidem»; a. 5, ad 2: «Non enim accipit [theologia]
sua principia ab aliis scientiis, sed immediate a Deo per revelationem.»

134 A. a. O. II/II, qq. 1-16; bes. q. 1, a. 1, c. : «Sic igitur in fide, si consideremus
formalem rationem obiecti, nihil est aliud quam Veritas prima: non enim fides de

qua loquimur assentit alicui nisi quia est a Deo revelatum ; unde ipsi veritati divinae
innititur tanquam medio. »

133 A. a. O. II/II, qq. 171-174; bes. q. 171, a. 1, ad 4: «... adprophetiam requi-
ritur inspiratio quantum ad mentis elevationem..., revelatio autem, quantum
ad ipsam perceptionem divinorum, in quo perficitur prophetia. »

156 Athanasius: Oratio contra gentes, SC 18 (Camelot); ders.: Oratio de

incarnatione Verbi, SC 199 (Kannengießer).
137 Eusebius von Cäsarea : Praeparatio evangelica, PG 21 ; ders. : Demonstratio

evangelica, PG 22.
138 Justinus: Apologia I, PG 6; ders. : Apologia II, PG 6.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 325

auf die Auseinandersetzung mit der «Gnosis» verwiesen. Die hier
aufgeworfenen Probleme von Sprache und Allegorie - etwa bei Clemens von
Alexandrien - setzen trotz hoher spekulativer Durchdringung ein

geschichtliches Verständnis von «Offenbarung» voraus.
Die Fundamentaltheologie hat sich - wie aus dem in den ersten zwei

Abschnitten Dargelegten deutlich wurde - mit jenen Fragen zu befassen,

die vor der Auffächerung der Theologie in verschiedene Disziplinen einer

grundsätzlichen Klärung bedürfen. Dazu gehört als erste die Frage nach

Wesen und Wirklichkeitsgrund des christlichen Offenbarungsverständnisses.

Exegese, Kirchengeschichte, Systematik, Missiologie, Liturgik
und Pastoral werden erst dann im eigentlichen Sinne zu «theologischen»

Disziplinen, wenn bei dem zu erarbeitenden Material auch die Beziehung
zu dem den christlichen Glauben begründenden Geschehen mitreflektiert
wird. Eine erste Besinnung auf dieses Grundgeschehen gehört also zum
Aufgabenbereich der Fundamentaltheologie. Doch stellt sich die Frage
nach dem «Wie» dieser Besinnung. Bouillard äußert große Bedenken

gegen den in der traditionellen Fundamentaltheologie verwendeten

Grundbegriff «Offenbarung»159. «Offenbarung» erscheint in der Tat nur
am Rand der biblischen Überlieferung. Der zentrale Grundbegriff der
Schrift lautet: «Wort Gottes», debar Jahwe, rhema oder logos theou. Will
Bouillard nur in Absetzung von einer pseudorationalistischen Rede von
«Offenbarung» eine stärkere Berücksichtigung der biblischen Aussagen
betonen, so sind wir völlig mit ihm einverstanden. Doch sei auch ebenso

klar gesagt, daß Theologie etwas anderes ist als bloße Erläuterung biblischer

Termini. Die Theologie braucht, um die Sache des Glaubens zu
bedenken, einen über biblische «Kategorien» hinausgehenden Bezugsrahmen.

Das will nicht heißen, daß das von der Schrift bezeugte « Wort-
Gottes »-Geschehen (das sowohl einen «dianoetischen» wie
«dynamischenergetischen» Sinn umschließt) unter den Allgemeinbegriff «Offenbarung»

zu subsumieren sei. «Offenbarung» soll in diesem Zusammenhang
vielmehr auf eine religionsgeschichtliche und religionsphilosophische
Problematik verweisen. Auf eine Problematik also, innerhalb derer das

biblische Zeugnis von «Wort-Gottes»-Geschehen kritisch zu reflektieren

159 Bouillard, a. a. O. (Anm. 24) 69: «On veillera à respecter cette distinction
de langage... A cette fin, on imitera la tradition ancienne qui, jusqu'au concile de
Trente et même jusqu'au déploiement du déisme, nommait 'l'Evangile', 'l'Ecriture'
ou la 'doctrine chrétienne', là où les théologiens antidéistes diront si souvent: 'la
religion révélée' ou 'la révélation*. »



326 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

ist. Beides ist notwendig: sowohl die Konzentration auf die biblische
Rede von «Wort Gottes» wie die Einbeziehung der religionsphänomeno-
logischen Kategorie «Offenbarung», um den theologischen Diskurs in
Gang zu bringen. Als erster Problemkreis der Fundamentaltheologie
kann also genannt werden: die Offenbamngsproblematik des biblischen
Wort-Gottes-Geschehens religionsgeschichtlich und religionsphilosophisch
kritisch zu bedenken. Es versteht sich von selbst, daß dieses Be-denken
nicht ohne anthropologische Überlegungen geschehen kann. Auch nicht
ohne Reflexion über «Religion» überhaupt sowie über den für ein
sachgemäßes Denken von Religion grundlegenden Materialbegriff «Heil».

«Offenbarung» in religiösem Verständnis ist etwas anderes als bloße

Mitteilung von Erkenntnis.

De ecclesia

Der in die katholische Fundamentaltheologie integrierte Traktat
über die Kirche ist der seit jeher am meisten umstrittene. Man kann sich

fragen, ob es sinnvoll sei, die Einleitung in die Theologie mit einem - halb

dogmatischen, halb apologetischen - ekklesiologischen Traktat zu belasten.

Man kann ferner die Frage stellen, ob ein Sondertraktat über die

Kirche sich aus der Sache der Theologie heraus überhaupt rechtfertige.
Entstanden sind solche Abhandlungen aus besonderen Bedürfnissen.
Nicht aus der Auseinandersetzung mit der «Aufklärung», auch nicht aus
der Konfrontation mit der Theologie der Reformatoren 16°, sondern aus
den Diskussionen um den «Konziliarismus» im Anschluß an das große
abendländische Schisma zwei oder drei sich bekämpfender Obödienzen.

Die theologisch bedeutsamste Monographie aus diesem Kontext ist die

«Summa de ecclesia» des Johannes Turrecremata 161. Thomas von
Aquin hat in seiner theologischen «Summa» keinen Traktat über die

Kirche geschrieben. Die wichtigsten ekklesiologischen Aussagen sind zu
finden: im Traktat über das «Gesetz», bzw. das «Neue (ungeschriebene)
Gesetz des Evangeliums» 162, im Traktat über den «Glauben»163, in der

Quaestio über «Christus als Haupt der Kirche» 164 und im Traktat über

16° \yje Bouillard a. a. O. (Anm. 24) 59 behauptet.
161 Johannes de Turrecremata: Summa de ecclesia, Venedig 1561; vgl.

dazu Karl Binder: Wesen und Eigenschaften der Kirche bei Kardinal Juan de

Torquemada, Innsbruck 1955.
162 Thomas von Aquin: Summa theologiae I/II, qq. 106-108.
i« A. a. O. II/II, q. 1-16; bes. q. 1, aa. 6-10.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 327

die «Sakramente im allgemeinen» 165. Auch die Väter behandeln die

Kirche kaum als ein Sonderthema. Das (anti-novatianische) Opuskulum
von Cyprian, «De catholicae ecclesiae unitate»166, ist eine Ausnahme 167.

Doch kann die Möglichkeit einer zusammenhängenden theologischen

Explikation des «Credo ecclesiam» nicht bestritten werden 168. Als
eminente Beispiele solcher Abhandlungen seien erwähnt die einst als

ungewohnt, ja «unorthodox» empfundenen, vom heutigen Standpunkt aus

jedoch als «klassisch» zu bezeichnenden Werke: «Die Einheit in der

Kirche» von Möhler 169 und die Darstellung der Kirche als geistgewirkte
Gemeinschaft in den «Mysterien des Christentums» von Scheeben 17°.

A. a. O. III, q. 8.
165 A. a. O. III, qq. 60-64.
166 Cyprianus: De catholicae ecclesiae unitate, CSEL 3/1; De l'unité de

l'Eglise catholique, Introd., trad, et notes par Pierre de Labriolle, Paris 1942 (Unam
Sanctam, 9).

167 Die Echtheit des Augustinus zugeschriebenen Werkes «De unitate ecclesiae»

ist umstritten.
168 yon Jen zahlreichen'in der Reihe «Unam Sanctam» erschienenen ekklesio-

logischen Monographien seien erwähnt: Henri de Lubac: Catholicisme, Paris
1938, 19474; Yves M.-J. Congar: Esquisses du mystère de l'Eglise, Paris 1941, u.
ders.: La sainte Eglise, Etudes et approches ecclésiologiques, Paris 1963. Die bisher

umfangreichste, jedoch unvollendete Ekklesiologie schrieb Charles Journet:
L'Eglise du Verbe incarné, Essai de théologie spéculative, 3 Bde, Bruges 1941-69,
von insgesamt 2914 S.

Als Ansatz für eine ökumenische Ekklesiologie sei auf den schon zitierten
Studienbericht der Kommission für Glauben und Kirchenverfassung «Christus und
die Kirche» (vgl. Anm. 143) verwiesen. Anfangs der 20er Jahre war man bekanntlich
sowohl auf evangelischer wie auf katholischer Seite voller Erwartungen bezüglich
einer «Ekklesiologie im Werden». Daß wir katholischerseits nach einem gewaltigen
Anschwellen der Literatur zum Thema «Mystischer Leib» - erwähnt seien wenigstens

Sebastian Tromp: Corpus Christi quod est Ecclesia, Rom 1937 ; die Enzyklika
«Mystici Corporis Christi», AAS 35 (1943) 193-248, und dazu D. C. Lialine: Une
étape en ecclésiologie, Réflexions sur l'Encyclique «Mystici Corporis», Irénikon
19 (1946) 129-152, 283-317; 20 (1947) 34-54 - nicht zuletzt auch durch die Texte
des Vatikanum II wiederum am Anfang einer zu erarbeitenden Theologie der
Kirche stehen, scheint eines der erfreulichsten Zeichen der Bereitschaft zu
kritischer Neubesinnung zu sein.

169 Johann Adam Möhler: Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des

Katholizismus, dargestellt im Geiste der Kirchenväter der drei ersten Jahrhunderte,
hrg., eingeleitet und kommentiert von Josef Rupert Geiselmann, Köln u.
Ölten 1957; 1. Aufl. Tübingen 1825.

170 Matthias Joseph Scheeben: Die Mysterien des Christentums, hrg. v.
Josef Höfer, Freiburg i. Br. 1941, 442-504 §§ 77-85: «Das Mysterium der
Kirche und ihrer Sakramente»); 1. Aufl. Freiburg i. Br. 1865. Vgl. auch ders.:
Le mystère de l'Eglise et de ses sacrements. Introduction, traduction, notes et
appendices par Dom Augustin Kerkvoorde, Paris 1946 (Unam Sanctam, 15).



328 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Eine dogmatische Betrachtung der Kirche setzt explizierte Chri-

stologie sowie Pneumatologie und Soteriologie voraus, kann also nicht
innerhalb einer Einleitungswissenschaft entfaltet werden. Trotzdem kann
die Thematik «Kirche» in einer Einweisung in die theologische Arbeit
nicht völlig übergangen werden. Auch von evangelischen Theologen wird
dies anerkannt : Theologie ist - im Unterschied zu Religionswissenschaft -
ohne Referenz zu einer konkreten Kirche nicht möglich 171. Doch läßt
sich Theologie nicht auf eine rein positive «Kirchenkunde» reduzieren.

Theologie ist nicht «introvertierte», auf eine Sondertradition konzentrierte

Lehre. Anspruch auf Wissenschaftlichkeit - ohne ihre eigene Sache

aufzugeben - kann Theologie nur als «öffentliche Rechenschaft» über den

Glauben und «im Gespräch» mit anderen Wissenschaftszweigen erheben.

Das kritisch zu bedenkende Problem ist das der «Vergegenwärtigung»
von Offenbarung in der Kirche, genauer: das «Überlieferungsgeschehen»,
das Glauben und Zeugnis von Offenbarung vehikuliert. Das

Überlieferungsgeschehen ist zwar nicht konstitutiver Grund des Glaubens, doch

171 Als Indiz für eine bedeutsame Wende mag der Namenwechsel von Karl
Barths« Christliche Dogmatik» (1927) zu « Kirchliche Dogmatik» (1932) gelten. Dazu
schreibt Barth im «Vorwort» zu KD 1/1, S. vm: «Wenn im Titel des Buches an
die Stelle des Wortes 'christlich' das Wort 'kirchlich' getreten ist, so bedeutet das
das Sachliche: daß ich zum vornherein darauf hinweisen möchte: Dogmatik ist
keine 'freie' sondern eine an den Raum der Kirche gebundene, da und nur da mögliche

und sinnvolle Wissenschaft.» Nicht weniger deutlich spricht Rudolf Bultmann

vom Zusammenhang «Wort Gottes» und «Kirche»: «Wort Gottes und Kirche
gehören zusammen, insofern als die Kirche durch das Wort konstituiert wird als
die Gemeinde der Gerufenen, und ebenso insofern als die Verkündigung des Wortes
nicht der Vortrag einer allgemeinen Wahrheit, sondern die Verkündigung ist, die als
autorisierte der legitimen Träger bedarf», KM II, 206. Neuerdings hat Gerhard
Ebeling in einer Besinnung auf die « verworrene Lage der Theologie » die These
aufgestellt: «Die Theologie wird wurzellos und steril, wenn sie den Kontakt mit dem
gelebten Glauben und mit der aus seinem Lebensbezug erwachsenden und darin
sich bewährenden Sprache und Lebensgestalt verliert. Darum muß der Theologe
als Glied einer ecclesia particularis in der ecclesia universalis beheimatet und in
der Lage sein, trotz dürftiger Gegenwartserfahrung dank der überlieferten Erfahrung

dieses Leben auf dessen Zukunft hin der Konfrontation mit der Gegenwart
des ewigen Lebens auszusetzen», Der Lebensbezug des Glaubens, EvKomm 9

(1976) 517-522 ; Zit. S. 520. - Es wäre jedoch falsch, den Kirchenbezug der Theologie

nach evangelischem Verständnis als eine Entdeckung des 20. Jahrhunderts
- oder gar K. Barths - hinzustellen. Wir verweisen deshalb auf F. D. E. Schleiermachers

genialen Entwurf einer theologischen Enzyklopädie, «Kurze Darstellung
des theologischen Studiums» (1811, 18202, krit. Ausg. v. H. Scholz 1910, 1961),
wo die « Philosophische Theologie » und die « Historische Theologie » eindeutig auf die
«Praktische Theologie», die Lehre vom «kirchlichen Dienst» (der Gemeinde) und
vom «Kirchenregiment» (der Gesamtkirche), hingeordnet, bzw. dieser untergeordnet
werden.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 329

gehören die Objektivationen dieses Geschehens, die Zeugnisse des Glaubens

an Offenbarung, zu den Grundlagen der Theologie. Eine erste Besinnung

auf diese Grundlagen hat der Auffächerung der Theologie in
verschiedene Disziplinen - historische, systematische, praktische -
vorauszugehen, gehört also zum Aufgabenbereich der Fundamentaltheologie.
So können wir als zweiten Problemkreis der Fundamentaltheologie nennen

: die Zeugnisse des Glaubens an Offenbarung und das in diesen involvierte

Überlieferungsgeschehen sowohl historisch wie systematisch und
kritisch zu bedenken. Die Einbeziehung der Kirchenproblematik in die
traditionelle Fundamentaltheologie war ursprünglich durch den Formalaspekt

der «Vermittlung» der Offenbarung durch die Gemeinschaft der

Glaubenden motiviert. Da jedoch «Kirche» in der Dogmatik nicht eigens

thematisiert wurde und Fundamentaltheologie, mit «Apologetik»
gleichgesetzt, auch eine Apologie der sichtbaren Kirche verlangte, erhielt der

fundamentaltheologische Traktat «De ecclesia» einen mehr oder weniger
«dislozierten» Stellenwert.

De locis

Die traditionelle katholische Fundamentaltheologie ist ein Torso

geblieben. Nach den Traktaten «De revelatione» und «De ecclesia» fehlt
meistens eine eigentliche Einleitung in die Theologie. Dies überrascht

umso mehr, als ja - wie wir aufgezeigt haben - ausgesprochen
wissenschaftstheoretische Interessen zur Konstituierung der Fundamentaltheologie

als theologischer Einleitungswissenschaft geführt haben. Aus der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ist uns nur der Traktat «De locis

theologicis» von Berthier 172 bekannt. Als überragende Leistung ist die

«Theologische Erkenntnislehre» von Scheeben 173 zu werten. Cano, der

Inaugurator des Traktates «De locis theologicis»174, genießt nicht gerade

172 Joachim Joseph Berthier: Tractatus de locis theologicis, Turin, 1888.

Mehr als zwei Drittel des Buches sind den «Loci theologiae proprii» gewidmet: der
«Tradition» (mit der Berthier beginnt 1), der «Schrift» und dem «kirchlichen
Lehramt». «Loci theologiae improprii» sind nach Berthier: «Wissenschaft», «Erfahrung»,
«Privatoffenbarungen» und «menschliche Autorität».

173 Matthias Joseph Scheeben: Handbuch der katholischen Dogmatik,
Bd. I.: Erstes Buch: Theologische Erkenntnislehre, Freiburg i. Br. 1874; 2. Aufl.
hrg. u. eingeleitet von Martin Grabmann, Freiburg i. Br. 1948.

174 Melchior Gano: Locorum theologicorum libri duodecim, Salamanca
1563; das Werk wurde über 30 mal ediert, der Text ist auch zu finden in J.-P.
Migne [Hrg.] : Theologiae cursus completus, t. I, Paris 1839, 59-716. Zur Bedeutung



330 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

einen guten Ruf. Doch ist bei allen Mängeln, die seinem Werk anhaften,
folgendes zu beachten: Loci der Theologie sind nach Cano nicht nur
«Schrift», «Überlieferung» und «Kirche»175. Eigens werden die

«Vernunft», d. h. durch (natürliche) Wissenschaften erarbeitete Erkenntnisse,
die «Philosophie», zu der Cano auch die Rechtswissenschaften zählt, und

- als Novum - die (Profan-) «Geschichte» als theologisch relevante

Erkenntnisquellen genannt und untersucht. Das Werk ist unvollendet

geblieben. In den beiden ungeschriebenen Büchern xm und xiv sollte
der «Gebrauch» der Loci für die «Erklärung der Schrift» und für den

apologetischen Diskurs dargelegt werden. Die wichtigsten wissenschaftstheoretischen

Überlegungen des Thomas von Aquin sind nicht in der
für «Novizen» geschriebenen «Summa theologiae»176 zu finden, sondern

in seinem Kommentar zu Boethius' «De trinitate»177. Aus dem christlichen

Altertum seien als bedeutende Versuche einer theologischen

des Werkes schreibt Pierre Mandonnet in DThC II [1910] 1539: «C'est le De locis
theologicis qui a fait la réputation de Melchior Cano et l'a placé au premier rang des

théologiens classiques. Cette œuvre, en efïet, n'est pas seulement remarquable par
la forme littéraire qui l'égale aux plus belles productions de la Renaissance, ni par
la liberté d'esprit, la finesse de jugement, le sens critique et l'érudition de son
auteur ; elle est surtout une création, et marque, à ce titre, une étape dans l'histoire
de la théologie. »

Cano lehnt sich für seinen Begriff des «Locus» unmittelbar an R. Agricola
(De inventione dialectica) an, doch ist der Zusammenhang mit der Topik des

Aristoteles unverkennbar, vgl. dazu Albert Lang: Die loci theologici des
Melchior Cano und die Methode des dogmatischen Beweises, München 1925. - Etwas
anders gelagert ist der Begriff des «Locus» in P. Melanchthons «Loci communes
rerum theologicorum» (1521, Neuausg. von R. Stupperich in: Corpus Reforma-
torum, II/l, 1911). Doch ist gegen eine weitverbreitete Meinung zu betonen, daß
es sich in Melanchthons «Loci» nicht um eine bloße Aneinanderreihung von
theologischen Einzelbegriffen, bzw. deren Erklärung handelt. Melanchthon verfolgt
eine methodisch-systematische Absicht. Sein Werk will gewissermaßen zu den
Zentralstellen des theologischen Nervensystems hinführen, näherhin, gemäß der inneren
Struktur des Römerbriefes, zu den Zentralbegriffen «peccatum» und «gratia».

175 Cano spricht von der Kirche als «Locus theologicus» unter drei
Gesichtspunkten: 1. der Glaube der «Ecclesia universalis» (Buch IV), 2. die Autorität der
«Konzilien» (Buch V), 3. die Autorität der «Kirche von Rom» (Buch VI).

176 Thomas von Aquin: Summa theologiae, I, q. 1, wo immerhin zwei der
zehn Artikel der Interpretation der Schrift gewidmet sind.

177 Sancti Thomae de Aquino expositio super librum Boethii de trinitate, ad
fidem codicis manuscripti nec non ceterorum codicum manuscriptorum recensuit
Bruno Decker, Leiden 19592 (Studien und Texte zur Geschichte des Mittelalters,
4) ; wo im Anschluß an die philosophische Gotteserkenntnis Möglichkeit, Erlaubtheit

(auch von den « Sünden » der Theologen ist die Rede und Grenzen einer
wissenschaftlichen Theologie sowie die damit verbundenen erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen

Fragen erörtert werden.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 331

Methodenlehre erwähnt: Augustinus, «De doctrina christiana»178 - die
ersten beiden Bücher handeln von der für ein erfolgreiches Schriftstudium

notwendigen profanwissenschaftlichen und theologischen Vorbildung,

das dritte Buch entwirft eine theologische Hermeneutik, das vierte
den Grundriß einer Homiletik -, Origenes, «De principiis», besonders

die Einleitung179, und die bei Clemens von Alexandrien zu findenden

Erwägungen über das Verhältnis von «Philosophie» und «Offenbarung»,
von «Glaube» und «Gnosis».

Die Offenbarungs- und Überlieferungsproblematik hat mit dem Spe-

zifikum der Theologie zu tun. Die Behandlung von Methodenfragen
gehört zum festen Bestand jeder Einleitungsdisziplin. Daß eine erste Besinnung

auf den wissenschaftlichen Status der Theologie und die zu
befolgenden Methoden zum Skopus der Fundamentaltheologie gehört, braucht

- wenn Fundamentaltheologie als Einleitungswissenschaft und nicht als

bloße Apologetik verstanden wird - nicht eigens begründet zu werden.
Nicht ganz klar indessen ist, nach welchen Gesichtspunkten diese

fundamentaltheologische Besinnung aufzugliedern sei. Wir orientieren uns an
vier wissenschaftstheoretischen Termini: 1. Epistemologie, 2. Topik,
3. Methodologie, 4. Enzyklopädie, und möchten an Hand dieser die uns

wichtig erscheinenden Fragen kurz andeuten. Unter dem Titel «theologische

Epistemologie» oder allgemeine Theorie der Theologie wären
zunächst Gegenstand, Subjekt, Aufgabe und Ziel der theologischen Arbeit
zu bestimmen. Die «theologische Topik» hätte, daran anschließend, Quellen,

Grundlagen und Voraussetzungen der theologischen Argumentation
aufzuzeigen sowie axiologisch zu bewerten. Aufgabe der «theologischen
Methodologie» wäre sodann, Möglichkeiten und Grenzen einer
wissenschaftlichen Theologie zu reflektieren und eine Methodenlehre der

theologischen Forschung zu entwickeln. In der «theologischen Enzyklopädie»
wären, die fundamentaltheologische Einleitung zur Theologie abschließend,

die Funktionen und Arbeitsweisen der verschiedenen theologischen

Disziplinen zu skizzieren und konkrete Forderungen zur Wahrung
der Einheit der gesamten Theologie zu statuieren 18°. Als dritter Pro-

178 Augustinus: De doctrina christiana, Introduction, texte, traduction et
notes par G. Combès et M. Farges, Paris 1949 (Bibliothèque Augustinienne :

Oeuvres de St. Augustin, t. 11), 149-541.
1,9 Origène: Traité des principes (Péri archôn), Traduction de la version de

Rufin avec un dossier annexe d'autres témoins du texte par M. Harl, G. Dorival,
A. Le Boullec, Paris (Etudes Augustiniennes) 1976.

18° Vgl. dazu Ebeling: Studium d. Th. (Anm. 3). Wenigstens ein Satz aus dem



332 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

blemkreis der Fundamentaltheologie ist also zu nennen: ausgehend von
einer Besinnung auf das der Theologie vorausliegende Offenbarungsund

Uberlieferungsgeschehen, die Anforderungen einer Epistemologie,

Topik, Methodenlehre und Enzyklopädie der theologischen Wissenschaften

grundsätzlich und kritisch zu bedenken. Wir sagen «grundsätzlich», weil ja
jede theologische Einzeldisziplin, Exegese, Kirchengeschichte usw. auf
eine besondere, vorwiegend auf Methodenfragen konzentrierte Einleitung
nicht verzichten kann.

Zusammenhang

Aus dem soeben Dargelegten geht hervor, daß die traditionellen
(katholischen) Traktate«De revelatione»,«De ecclesia»und«De locis» für
eine ökumenische Fundamentaltheologie nicht taliter qualiter zu
übernehmen sind. Werden sie indessen dem heutigen Problembewußtsein

entsprechend modifiziert, so können sie hilfreich sein, um die in der

Fundamentaltheologie zu behandelnden Probleme sachgemäß aufzugliedern
und gegenüber der Materie anderer theologischer Traktate abzugrenzen.
Die Fundamentaltheologie besitzt ja ohnehin schon die inhärente
Tendenz, zur «Pantheologie» zu werden. Zudem wird die Existenzberechtigung

der Fundamentaltheologie als besonderer Einleitungsdisziplin von
Zeit zu Zeit in Frage gestellt. Doch zeigen alle neueren Versuche einer

katholischen Autokritik-wie etwa im Concilium-Heft von 1969 181 -, daß

es eine Gruppe von Sachfragen gibt, die der Auffächerung der Theologie
in verschiedene Disziplinen vorausliegen und sinnvoll unter dem Namen

«Fundamentaltheologie» zusammengefaßt werden können. Dazu gehören
die drei soeben angedeuteten Problemkreise: Offenbarungsproblematik,
Überlieferungsproblematik und das Methodenproblem. Irgendwann und
irgendwo müssen diese die Sache der Theologie betreffenden Fragen unter
einem allgemeinen, grundsätzlichen und kritischen Gesichtspunkt behandelt

werden 182.

1. Kap. «Das Ganze der Theologie» sei hier angeführt: «Weil der Zugang zu dem
Einen und Ganzen gestört ist, welches die Sache der Theologie ausmacht, zerbricht
und zerbröckelt ihr Gegenstands- und Aufgabenbereich in ein verwirrendes
Konglomerat von einzelnem» (S. 1).

181 Vgl. Anm. 74.
182 In der bisherigen evangelischen Lehrtradition wurden solche Fragen

- wenigstens teilweise - unter dem Titel «Prolegomena» verhandelt, doch entsprach
der Uberbetonung der Kirche in der katholischen «Fundamentaltheologie» meistens
eine Unterbetonung der Überlieferungsproblematik.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 333

Im Anschluß an den Überblick über die Vorschläge evangelischer

Theologen zur Neugestaltung der «Fundamentaltheologie» haben wir drei

Forderungen aufgestellt: Fundamentaltheologie ist 1. als Besinnung auf
die «Grundlagen der Theologie», 2. als Einleitung in die «gesamte Theologie»

zu konzipieren und hat 3. dabei den «Grund des Glaubens» zur
Sprache zu bringen. «Grund des Glaubens» ist Offenbarung in Jesus
Christus als Wort-Gottes-Geschehen. «Grundlage der Theologie» ist das

Überlieferungsgeschehen, bzw. dessen Objektivationen, die verschiedenen

Zeugnisse des Glaubens an Offenbarung in Jesus Christus.
Einleitung in die «gesamte Theologie» verlangt Reflexion über Möglichkeiten,
Grenzen und Arbeitsweisen einer wissenschaftlichen Theologie. Christliche

Theologie ist vom Glauben an Offenbarung Gottes in Jesus Christus
nicht zu trennen. Eine wissenschaftliche Theologie indessen kann nicht
beim subjektiven Glauben des einzelnen einsetzen 183, hat vielmehr mit
einer kritischen Sichtung der Glaubensüberlieferung und deren
Objektivationen zu beginnen. Dem theologischen Erkenntnisweg nach ist das

Ersterkannte nicht das Offenbarungsgeschehen, sondern das

Überlieferungsgeschehen (das in mannigfacher Gestalt und zum Teil auch in
«Verstellungen» den kritisch denkenden Theologen erreicht). Die
fundamentaltheologische (kritisch-denkende) Rechenschaft über die Grundlagen
der Theologie hat also mit der Überlieferungsproblematik - und nicht
mit der Offenbarungsproblematik - zu beginnen. Da jedoch das

Überlieferungsgeschehen Glauben an Offenbarung bezeugt, hat die sachgemäße

Überprüfung des Überlieferungsmaterials die Frage nach dem

Offenbarungsgeschehen und dessen Grund - Jesus Christus als geschichtliches

Ereignis - zu stellen. Die kritische Sichtung des Uberlieferungsgeschehens
hat also Glauben an Wort-Gottes-Geschehen zur Sprache zu bringen 184.

Glaube an Wort-Gottes-Geschehen (als «dianoetisches» und
«dynamischenergetisches» Geschehen) ist durch kritische Sichtung der (geschichtli-

183 Vgl. dazu Ebeling: Erwägungen 510: «Die Theologie kann nicht das
Fundament des Glaubens sein, obschon es unsinnig wäre zu behaupten, daß die Theologie

für den Glauben bedeutungslos wäre. Umgekehrt kann das Fundament der
Theologie nicht etwa der Glaube sein, wenn darunter der je eigene Glaubensvollzug
der Theologen verstanden wäre. »

184 Ebeling fährt an der soeben zitierten Stelle fort: «Hingegen kann, wie
schon gesagt, nichts anderes als das Uberlieferungsgeschehen, das in umfassendem
Sinne die Lebenswirklichkeit des Glaubens ist, Fundament der Theologie sein, so

jedoch, daß die Theologie kritisch darüber zu wachen hat, daß in diesem Geschehen
der Bezug auf den Grund des Glaubens gewahrt wird und dadurch der Glaube
Glaube bleibt» (Erwägungen, 510 f.).



334 Erwägungen zur Fundamentaltbeologie

chen) Glaubensüberlieferung zu verantworten. Die Methodenfragen
schließlich sind keine rein formale Angelegenheit. Sie haben nur dann
mit der Aufgabe der Theologie zu tun, wenn sie durch kritische Rechenschaft

über Überlieferungs- und Offenbarungsgeschehen mit der Sache

des Glaubens und dessen Grund in Beziehung bleiben. Zur Frage, wie die

hier aufgezeigten drei sachlichen Problemkreise im Rahmen einer

fundamentaltheologischen Einleitung in die Theologie, ohne ins Uferlose

abzugleiten, behandelt werden können, werden wir im letzten Abschnitt
einige Vorschläge zu artikulieren versuchen.

IV. VIER GRUNDFRAGEN

Im vorausgehenden Abschnitt wurden die Sachprobleme der

Fundamentaltheologie geortet und abgegrenzt. Wie aber - soll nun eigens

gefragt werden - sind diese Fragen anzugehen? Genauer: von welchen

im Subjekt zu postulierenden Voraussetzungen aus? Diese Ansätze oder

Bedingungen können durch folgende vier Wortpaare angedeutet werden :

1. Glaube und Vernunft, 2. Glauben und Verstehen, 3. Glaube und Praxis,
4. Glaube und Erfahrung. Damit werden gewichtige, die gesamte
Theologiegeschichte durchziehende Spannungsfelder anvisiert, die für die
Sache der Theologie von vitaler Bedeutung sind. Ob Theologie gelingt oder

mißlingt, ob sie zur Auferbauung oder zur Korruption des Glaubens

beiträgt, entscheidet sich im Kräftespiel der vier genannten Relationen.

Jedes der erwähnten vier Binome würde zahlreiche Monographien
verlangen, um in die durch mannigfache «Vor-urteile» verworrene Lage
auch nur etwas Klarheit zu bringen. Im folgenden kann es sich lediglich

darum handeln, die Relevanz der mit fünf Termini umschriebenen

grund-bedingten vier Grundbedingungs-Fragen für eine ökumenische

Fundamentaltheologie deutlich zu machen.

Glaube und Vernunft

«Glaube» und «Vernunft» sind zunächst zwei Vokabeln. Jeder kann
dabei denken, was ihm beliebt. Doch ist für eine definite Beschreibung
der Problematik «Glaube und Vernunft» der historische Gebrauch der
verwendeten Termini zu berücksichtigen. Kompliziert wird die Sache

vor allem dadurch, daß sowohl der (zunächst philosophische) Begriff



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 335

«Vernunft» wie der (theologische) Begriff «Glaube» dem geschichtlichen
Wandel unterworfen ist. Die Problematik «Glaube und Vernunft» steht im
Zentrum der durch Aufklärung und Deismus provozierten Krisis, hat also

- wie in Abschnitt I gezeigt wurde-mit der Entstehung der (mehr oder

weniger apologetischen) «Fundamentaltheologie» zu tun. Zu fragen wäre

demnach, welches die Voraussetzungen für den «aufgeklärten» Vernunftsbegriff

und welches die Voraussetzungen für den «orthodoxen» Glaubensbegriff

sind. Ein Urteil über die streitenden Parteien ist erst auf Grund einer

eingehenden, auf historischer Sachkenntnis beruhenden Begriffsanalyse
möglich. Doch ist die Problematik weiter in der Geschichte zurückzu-

verfolgen. «Fides» und «ratio» spielen auch bei Luther eine bedeutsame

Rolle 18S. Bezeichnet « Glaube » : die « Gedanken Gottes » denken, und «

Vernunft»: «Menschengedanken» (nach Jes55,8 und Mk8,33) denken, so

kann es sich nur um ein «dialektisches» Entweder-Oder handeln. Anders

liegen die Dinge bei Thomas von Aquin 186. Ist mit «Vernunft» der
philosophische Diskurs gemeint, und hat «Glaube » auch eine Art Weisheitsrede

zu entfalten, so kann selbst eine «analektische» Verbindung nicht
zurückgewiesen werden. Mit andern Nuancen wäre das Verhältnis «Glaube und
Vernunft» nach Augustinus 187 zu bedenken. Mit diesen Beispielen wollten

wir nur auf die vielfältige historische Verästelung der Problematik
hinweisen188. Im folgenden sei der Versuch unternommen, vom heutigen
Problembewußtsein aus einige fundamentaltheologisch bedeutsame

Aspekte der Thematik «Glaube und Vernunft»189 zu skizzieren.
«Glaube und Vernunft» weisen in die Richtung der Erkenntnis-

problematik. Auch wenn «Glaube» nicht mit «Erkenntnis» gleichzusetzen

- und noch weniger auf «Erkenntnis» zu reduzieren - ist, so hat
doch Glaube im christlichen Sinn etwas mit Erkenntnis zu tun. Die
semantisch wohl zutreffendste Vokabel wäre«an-erkennen». Glaube ist - so

185 Vgl. dazu Bernhard Lohse: Ratio und Fides, Eine Untersuchung über
die Ratio in der Theologie Luthers, Göttingen 1958 (Forschungen zur Kirchen-
und Dogmengeschichte, 8).

186 Vgl. dazu Julien Peghaire: Intellectus et ratio selon S. Thomas d'Aquin
Paris / Ottawa 1936 (Publications de l'Institut d'études médiévales d'Ottawa, 6).

187 Vgl. dazu Etienne Gilson : Introduction à l'étude de S. Augustin, Paris
1943 (Etudes de philosophie médiévale, 11) 31-47, und die bibliographischen
Verweise 331.

188 Vgl. dazu die gedrängte Ubersicht von Peter Henrici: Art. «Vernunft
und Verstand», LThK2 X [1965] 720-724.

185 Für eine tiefergreifende Problemanalyse vgl. den Fragenkatalog von Ebe-
ling : Erwägungen 519 f.



336 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

könnte man sagen - ein An-erkennen (Danksagung und Doxologie). Ein
An-erkennen, das auch ein «Be-kennen» (Homologie) verlangt und
einschließt. An-erkennen und Be-kennen aber wären ohne einen artikulierbaren

kognitiven Gehalt gegenstandslos. Die Theologie hat sich - gewiß
nicht exklusiv, jedoch unvermeidlich, wenn sie «denkende Rechenschaft
über die Sache des christlichen Glaubens»190 sein will - mit dem kognitiven

Gehalt des Glaubens zu befassen. Die Schwierigkeit liegt nun darin,
daß es dazu nicht nur eine Erkenntnis^HitÄ, sondern auch eine Erkennt-
nis-lehre braucht, und daß in dieser Beziehung die Theologen sich nicht
auf eine einheitliche philosophische Lehre berufen können 191. Was in der

Fundamentaltheologie nachzuweisen ist, ist dies: daß das Denken des

Glaubens sich lohnt, daß es ohne denkenden Glauben keine

Glaubensverantwortung gibt, bzw. der Glaube irrational, d. h. grund-los wäre.
Der zweite Schritt besteht darin : den kognitiven Gehalt des Glaubens an
Hand der kognitiven Elemente der Glaubenssprache zu präzisieren. Die
fundamentaltheologische Besinnung auf die Problematik «Glaube und
Vernunft» hat die Forderung nach einer angemessenen Sprachanalyse
der Glaubensrede zu thematisieren. Da die Glaubensrede weder
Selbstgespräch noch rein expressive Rede 192, sondern bekennende, assertorische

Rede193 ist, kann ihre sprachanalytische Untersuchung die
erkenntniskritische Rückfrage nach «Glaube - Vernunft» nicht umgehen.
Anderseits erhält die Problematik « Glaube - Vernunft » durch eine

sprachanalytische Untersuchung der überlieferten Glaubensrede im Blick auf
eine heute zu sprechende und zu verantwortende Rede erst ihre eigentliche

Brisanz. Der dritte Schritt geht von der Sprachanalyse zur Logik.
Enthält die Glaubensrede auf Grund ihrer kognitiven Elemente -
unbeschadet ihrer «An-rede»-form - auch «Aus-sagen», so gehört die Logik,
auch im formalen Sinn, zum Instrumentar der theologischen Arbeit.

Wir fassen zusammen: die Fundamentaltheologie hat das Verhältnis

von «Glaube und Vernunft» so zu reflektieren, daß von der Sache des Glau-

190 Ebeling: Art. «Theologie», RGG3 VI [1962] 754; ders. : Studium d. Th.
4 u. ö.

191 Als vigurose Kritik an der Einengung des Erkenntnisproblems in der
klassischen Erkenntniskritik sei auf das Werk von Nicolai Hartmann: Grundzüge
einer Metaphysik der Erkenntnis, Berlin 19494, verwiesen. In der Kantschen
Tradition stehen die bedeutsamen Werke von Rudolf Carnap, Karl Popper und
Wolfgang Stegmüller.

192 Vgl. dazu Pannenberg: Wissenschaftstheorie (Anm. 134) 330-333.
193 Vgl. dazu bes. Ebelings «Leitsätze zur Christologie» in: Theologie und

Verkündigung, Tübingen 19632, 83-92.



Erwägungen zur Fundamentalthéologie 337

bens aus die Berechtigung von Erkenntniskritik und Erkenntnislehre, von

Sprachanalyse und Logik für die Rechenschaft über den Glauben

durchsichtig wird. Müßte eines dieser Elemente aufgegeben werden, so wäre
Glaube unvernünftig und damit wissenschaftliche Theologie ein «hölzernes

Eisen». Es erübrigt sich zu sagen, daß die Fundamentaltheologie die

genannten Implikationen von «Glaube und Vernunft» nicht nur
theoretisch zu erörtern, sondern durch die Besinnung auf die sachlichen
Problemkreise : Offenbarungsproblematik, Uberlieferungsproblematik
und Methodenproblem kritisch zur Darstellung zu bringen hat. Die
in den Leitsätzen des vorausgehenden Abschnittes eingefügte Um-
standsbezeichnung «kritisch» wollte dies eigens unterstreichen. Im
soeben artikulierten Postulat wird nur das grundsätzliche AnHegen
klargestellt. Die Fundamentaltheologie hat, ausgehend von der Grundintention

der Glaubenssprache, zu prüfen, welche Erkenntniskritik und
Erkenntnislehre, welche Sprachanalyse und Logik, bzw. welcher Gebrauch

dieser Disziplinen die Sache des Glaubens trifft, d. h. die Theologie weder

durch eine fideistische noch durch eine rationalistische Engführung zu
einem hoffnungslosen Unternehmen macht. Wird dies erreicht, so ist ein

nicht geringer Schritt in Richtung auf eine ökumenische Theologie
vollzogen. Wieweit die von der Theologie her anerkannte und praktizierte
Erkenntniskritik, Analyse und Logik jene Fragen zu lösen vermag,
welche im Namen der bloßen «Vernunft» an die Theologie herangetragen
werden 194, kann nicht zum vorneherein entschieden, sondern nur durch
ein Gespräch - wohl oft ein Streitgespräch - einsichtig werden.

Glauben und Verstehen

Das Wort «Verstehen» hat in neuerer Zeit einen programmatischen
Klang angenommen. Der «Verstehens »-begriff wurde in bewußtem Gegenzug

zur Überbetonung von «Vernunft» entfaltet (Dilthey, Heidegger,
Gadamer). Die Namen der großen Theologen, welche die Reflexion auf

154 Ein ausführliches Inventar solcher Fragen - mit der Absicht, «Theologie»
vom Standpunkt der Wissenschaft aus höchstens als « Teildisziplin der praktischen
Philosophie» gelten zu lassen - bietet Matthias Gatzemeier: Theologie als Wissenschaft?

2 Bde, Stuttgart - Bad Cannstatt 1974 u. 1975 (Problemata, 20 u. 21). Das
Buch von Gatzemeier hat auf jeden Fall den Vorteil, daß es zwei völlig verschiedene
Kontexte der Problematik «Glaube und Vernunft» zu unterscheiden zwingt: 1. die
Frage des modernen, «aufgeklärten» Menschen, der vom Standpunkt der «reinen
Vernunft» aus dem Glauben jede Vernünftigkeit abspricht, und 2. die Frage des trotzdem

Glaubenden, der sich fragt, wieweit sein Glaube vernünftig ist, bzw. sein kann.

22



338 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

die «Verstehens»-problematik maßgebend geprägt haben, sind bekannt:
Schleiermacher, Bultmann, Fuchs und Ebeling 19S. Doch ist darauf
hinzuweisen, daß die «Verstehens»-frage in allen Epochen der Theologie
präsent ist. «Verstehen» - in Absetzung zur «Orthodoxie» - wollten auch
die Aufklärung und der Rationalismus. «Verstehen» - angesichts der

Spätscholastik - war ein Hauptanliegen Luthers 1%. Auch für Thomas

von Aquin, der sich so eingehend mit der Problematik «Glaube und
Vernunft» beschäftigt hat, blieb «Verstehen» doch stets der höchste Skopus
der Theologie 197. «Verstehen» stand auch im Zentrum der Divergenzen
zwischen der «antiochenischen» und der «alexandrinischen» Schule,
zwischen Hieronymus und Augustinus. Doch vermögen diese - flüchtig
hingeworfenen - Referenzen die Komplexität der anvisierten Problematik

nicht zu verbergen. Eine exakte begriffs- und problemgeschichtliche

1,5 Aus der umfangreichen Literatur sei wenigstens erwähnt die als Einleitung
zur Theologie von Ernst Fuchs geschriebene Monographie von Johannes Baptist
Brantschen: Zeit zu verstehen, Wege und Umwege heutiger Theologie, Zu einer
Ortsbestimmung der Theologie von Ernst Fuchs, Freiburg / Schw. 1974 (ökumenische

Beihefte, 9). Vgl. auch die vorzügliche Zusammenfassung der «Verstehens»-
Problematik bei Bultmann von Brantschen : « Glauben und Verstehen » nach dem
Tode Bultmanns, Orientierung 40 (1976) 168-171.

196 Yg[ dazu Ebeling: Evangelische Evangelienauslegung, Eine Untersuchung

zu Luthers Hermeneutik, München 1942 (Forschungen zur Geschichte und
Lehre des Protestantismus X, 1); Neudruck: Darmstadt (Wissenschaftliche
Buchgesellschaft) 1962.

197 Vgl. dazu bes. Sancti Thomae de Aquino expositio super librum Boethii
de trinitate (Anm. 177). Erwähnt seien wenigstens zwei Formulierungen: in der
Antwort auf die fundamentaltheologische - meist übergangene - Frage nach der
«Lizeität» von Theologie, «Utrum divina liceat investigando tractare»; q. 2, a. 1,

heißt es: «oportet quod homo ex omnibus quae in ipso sunt, quantum possibile est,
ad divina admittatur, ut intellectus [die höhere Fähigkeit] contemplationi [der
Einsicht, dem Verstehen] et ratio [Vernunft] inquisitioni [dem Aufspüren, dem
Nachforschen ...] vacet; q. 6, a. 1 wird die Frage erörtert: «Utrum oporteat versari in
naturalibus rationabiliter, in mathematicis disciplinabiliter, in divinis intellectua-
biliter», wobei «Vernunft» vorwiegend den Naturwissenschaften», «Verstehen»
vornehmlich der Theologie zugeordnet werden. Entgegen der weitverbreiteten
Vorstellung eines einseitig spekulativen Theologen ist auf die - im Vergleich mit
zeitgenössischen Autoren bedeutsame - Schriftauslegung des Thomas von Aquin
hinzuweisen, vgl. S. H. Siedl: Thomas von Aquin und die moderne Exegese, ZKTh
93(1971)29-44; M. A. Reyero: Thomas von Aquin als Exeget, Die Prinzipien
seiner Schriftdeutung und seine Lehre von den Schriftsinnen, Einsiedeln 1971, und
das grundlegende Werk von B. Smalley: The study of the Bible in the Middle
Ages, Oxford 1952; ferner auf die - im Kontext des 13. Jahrhunderts ebenso
beachtenswerten - hermeneutischen Bemühungen, dogmengeschichtliche Probleme
aufzuhellen, vgl. dazu Yves Congar: Valeur et portée œcuméniques de quelques
principes herméneutiques de saint Thomas d'Aquin, RSPhTh 57 (1973) 611-626 und
ders. : Saint Thomas d'Aquin et l'esprit œcuménique, FZPhTh 21 (1974) 331-346.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 339

Untersuchung zum Thema «Glauben und Verstehen» stellt sehr
wahrscheinlich noch höhere Anforderungen als die bezüglich «Glaube und
Vernunft». So können wir - soll der Rahmen dieses Beitrages nicht
gesprengt werden - nur einige, für die Bestimmung der
fundamentaltheologischen Aufgabe vordringliche Aspekte kurz resümieren.

«Glauben und Verstehen» weisen in die Richtung der hermeneuti-
schen Problematik. Damit ist ein geschichtliches Verstehen gemeint. Die

Kritik an einer einseitigen Konzentration auf die Erkenntnis-problema-
tik besteht darin, die geschichtlichen Voraussetzungen von «Vernunft»

zu reflektieren. Die Unterscheidung von «Erklären» und «Verstehen»

(Dilthey) war wohl hilfreich, um die Geschichtswissenschaften vom
unheilvollen Kompetenzstreit mit den Naturwissenschaften zu emanzipieren.

Doch gibt es kein «Verstehen» ohne «Erklären». Das erste also, was
die Fundamentaltheologie aufzuzeigen hat, ist die Unentbehrlichkeit
historischer Fragestellung, run der Sache des Glaubens gerecht zu werden.

Das will nicht heißen, daß die Historie den Glauben begründet, wohl
aber, daß es kein Verstehen der christlichen Botschaft geben kann ohne

Erklären des historischen Zeugnisses des Glaubens und der dazu gehörenden

Zeitverhältnisse. Zweitens ist die Frage nach der Geschichtlichkeit

zu präzisieren. Geschichtlich sind nicht nur die historischen Zeugnisse des

Glaubens, geschichtlich ist auch das Vor-verständnis des Menschen. Die

Fundamentaltheologie hat also grundsätzlich die Forderung zu erheben,
daß der Zugang zum Verstehen der historisch bezeugten Sache des

Glaubens Besinnung auf das geschichtliche Selbst-, Welt- und - zwar
nicht gegebene, aber thematisierbare - Gottesverständnis des Menschen

verlangt. Dadurch geht die hermeneutische Fragestellung über
objektivierbare Historie hinaus. Sie verlangt ein Zur-Sprache-bringen der

grundlegenden Bewegtheit des Mensch-Seins. Daß dies nicht ohne
dialektische Kategorien wie « Leben » und « Tod », « Sinn » und « Unsinn », « Wahr-
heit» und «Verstellung»... geschehen kann, versteht sich von selbst. Von
daher auch die Notwendigkeit, Bilder, Symbole, Mythen und Erzählungen

zwar kritisch nach ihrem Gehalt zu prüfen, jedoch nicht in einer

«höheren», bzw. zeit-losen «Vernunft» aufgehen zu lassen. Drittens ist
der Anspruch der christlichen Botschaft zu bedenken. Der Anspruch,
nicht bloße Selbstauslegung des Menschen zu sein, sondern «An-rede»,
«Wort Gottes», Weisung zu einem «neuen Sein»198.

198 Zu den von Ebeling und Fuchs geprägten - fundamentaltheologisch
bedeutsamen - Wendungen: nicht sosehr Verstehen «von» Sprache, sondern Ver-



340 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

So können wir also die für eine fundamentaltheologische Einleitung
in die Theologie wesentlichen Aspekte der Beziehung «Glauben und
Verstehen» wie folgt umschreiben: die Fundamentaltheologie hat die herme-

neutische Problematik so zur Sprache zu bringen, daß von der Sache des

Glaubens aus die Notwendigkeit historischer Rückfrage an das überlieferte
Glaubenszeugnis, der Besinnung auf das geschichtliche Selbstverständnis
des Menschen und die Auslegung desselben durch die Glaubensbotschaft
verdeutlicht wird. Würde eines dieser Elemente vernachlässigt, so wäre Theologie

auf dem Weg, zu einem bloßen Mythos oder zu einer reinen Theorie

zu werden. Die geschichtlich-hermeneutische Reflexion ist ebenso

notwendig für die Rechenschaft über den Glauben wie die erkenntniskritische

Reflexion. Doch berühren sich die Aufgaben. Die für eine historische

Erklärung des Glaubenszeugnisses unentbehrliche historische Kritik
verweist auf den Zusammenhang «Vernunft und Glaube». Die Sprachanalyse

der Glaubensrede hat auch mit dem geschichtlichen Selbstverständnis

des Menschen zu tun, verweist also auf den Zusammenhang
«Glauben und Verstehen». Der hermeneutische Zirkel von «Glauben und
Verstehen» umfaßt auch den Zirkel von «Verstehen» und «Denken», bzw.
das Erkenntnis-problem. Rechenschaft über den Glauben verlangt nicht
nur kritisches Denken, sondern ebenso verstehende Auslegung des Glaubens.

Glaube und Praxis

Das dritte - gegenwärtig meistdiskutierte - Binom lautet: «Glaube

und Praxis». Gegenüber der klassischen Problematik «Glaube und
Vernunft» wird heute «Glaube und Praxis» sogar zum fundamentaltheologischen

Thema kat' exochen erhoben 199. In der Tat fehlt es nicht an
Versuchen, Theologie als eine Art «Meta-Praxis» zu konzipieren 20°. Der
Zusammenhang mit dem Programm einer «politischen Theologie»201 liegt

stehen «durch» Sprache; nicht sosehr «Auslegen» von Text, sondern vielmehr
«Ausgelegt-werden» durch den Text, bzw. die Botschaft, vgl. Brantschen: Zeit
zu verstehen (Anm. 195), 212-219.

199 So z. B. Claude Geffré: Die neuere Geschichte der Fundamentaltheologie,

Conc 5 (1969) 418-429; bes. 426.
200 Siehe dazu Dietmar Mieth: Der Wissenschaftscharakter der Theologie,

FZPhTh 23 (1976) 13^-1 ; bes. 24-30 «Theologie als metapraktische
Wissenschaft»).

201 Vgl. dazu bes. Johann Baptist Metz: Das Problem eiiier «politischen
Theologie» und die Bestimmung der Kirche als Institution gesellschaftskritischer



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 341

auf der Hand. Diese wiederum knüpft an das «Social Gospel» 202 an. In
der älteren Tradition wird die Beziehung «Glaube und Praxis» -
fundamentaltheologisch - anläßlich der Frage nach dem «praktischen» oder

«spekulativen» Charakter der Theologie erörtert. Für Luther ist Theologie

eine «praktische Wissenschaft», weil das «Praktische» für ihn «das

zu bestehende Leben» bedeutet 203. Thomas von Aquin nennt Theologie
eine zwar «praktische», jedoch eminent «spekulative Wissenschaft», weil
sie sich zuerst und grundlegend mit den «divina», dem Glauben an das

Heilshandeln Gottes, und erst daran anschließend mit dem moralischen

Verhalten, bzw. der Praxis des Menschen zu befassen hat 204. Nach
Augustinus gibt es ohne Liebe zur Wahrheit keine Wahrheitserkenntnis

und ohne Suchen und Tätigsein keine relevante Gotteserkenntnis 205.

Für eine fundamentaltheologische Besinnung auf das Thema «Glaube

und Praxis» seien drei Aspekte besonders herausgestellt. Erstens hat die

Fundamentaltheologie deutlich zu machen, daß «Glaube» im christlichen
Sinn wohl ein bestimmtes Verhalten zu Welt und Gesellschaft einschließt,

jedoch zunächst ein nur von Gott her mögliches Gottesverhältnis meint.
«Glaube» also transzendiert die bezüglich menschlicher Anstrengung zu

Freiheit, Conc 4(1968)403-410; ders.: Kirche und Welt im Licht einer
«politischen Theologie», in: ders. [Hrg.]: Zur Theologie der Welt, Mainz / München
1968, 99-116; ders.: «Politische Theologie» in: Helmut Peukert [Hrg.]: Diskussion

zur «politischen Theologie», Mainz/München 1969, 267-301 ; ders. : Erinnerung
des Leidens als Kritik eines teleologisch-technologischen Zukunftsbegriffes, EvTh
32 (1972) 338-352; ferner Jürgen Moltmann: Umkehr zur Zukunft, München
1970, und Dorothee Sölle: Politische Theologie, Auseinandersetzung mit
Bultmann, Stuttgart 1971.

2°2 Vgl. RGG3 VI [1962] 112 f.
203 Ebeling: Einführung in theologische Sprachlehre, Tübingen 1971, 33.
204 Thomas von Aquin: Summa theologiae, I, q. 1, a. 4: «Unde licet in scien-

tiis philosophicis alia sit speculativa et alia practica, sacra tarnen doctrina compre-
hendit sub se utramque... Magis tarnen est speculativa quam practica: quia prin-
cipalius agit de rebus divinis quam de actibus humanis; de quibus agit secundum
quod per eos ordinatur homo ad perfectam Dei cognitionem, in qua aeterna beati-
tudo consistit»; vgl. dazu auch II/II, q. 4, a. 2.

205 Dazu seien wenigstens zwei Texte angeführt, Augustinus: De diversis
quaestionibus, 35,2; PL 40,24: «Nullum bonum perfecte noscitur, quod non per-
fecte amatur», und aus De libero arbitrio, 2, 13, 35; PL 32, 1260: «Ecce tibi ipsa
Veritas: amplectere illam, si potes, et fruere illa, et delectare in Domino, et dabit
tibi petitiones cordis tui. » Für einen diesbezüglichen Vergleich mit Thomas von
Aquin siehe Etienne Gilson: L'idée de philosophie chez saint Augustin et chez
saint Thomas d'Aquin, in: Acta Hebdomadae Augustinianae-Thomisticae, Rom
1931, 75-87, und ders.: Wisdom and Love in Saint Thomas Aquainas, Milwaukee
1951.



342 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

machende Unterscheidung von «Theorie» und «Praxis». Theologie kann

- auf Grund ihrer Angewiesenheit auf Geschichte und Geschichtlichkeit -
unmöglich als «reine Theorie» entfaltet werden. Anderseits darf sie auch

nicht - soll sie hei ihrer Sache bleiben - auf eine bloße Verhaltens- oder

Handlungstheorie reduziert werden. Der Umschlag vom göttlichen Handeln

zum menschlichen Verhalten vollzieht sich in signifikanter Weise

im Blick auf die Eschatologie 206. Wir haben zu handeln, weil wir auf das

«Reich Gottes» hoffen. Daß wir aber hoffen, gründet im Glauben an den

«kommenden Herrn». Zweitens hat die Fundamentaltheologie zu betonen,

daß das Verhalten des Menschen nicht nur Folge oder Auswirkung
des Glaubens ist, sondern auch Bedingung für das Verstehen der
Glaubensbotschaft. Hier setzen die neueren Versuche von Moltmann 207,

Metz 208 und Schillebeeckx 209 ein. Knüpfte man früher das Anliegen
der Theologie an das anselmianische «Ich glaube, um zu verstehen», so

sagt man nun - nicht ohne Bezugnahme auf Blochs «Prinzip
Hoffnung»

210 - «Ich hoffe, um zu verstehen», bzw. «Handle, so wirst du (den

Glauben) verstehen!» Ist mit «Praxis» das geschichtliche Bewegt-Sein
des Menschen, die «Unruhe des Herzens» gemeint, so wird damit - wie

wir zu «Glauben und Verstehen» ausgeführt haben - ein grundlegendes
hermeneutisches Prinzip angesprochen. Zu betonen wäre allerdings, daß

für die Durchführung dieses Ansatzes den verschiedenen Handlungstheorien

gegenüber eine ebenso kritische Haltung angebracht ist wie gegenüber

den verschiedenen Erkenntnis- und Sprachtheorien, um nicht mit
den von «Glaube und Vernunft» erhobenen Anforderungen in Konflikt
zu geraten. Drittens müßte die Fundamentaltheologie auch das Anliegen
und die Berechtigung der mehr klassischen Linie - von Glauben zu
Verstehen, von Verstehen zu Handeln - unterstreichen. Denn ein tieferes
Verstehen der Sache des Glaubens geht nicht in einer theoretischen

Betrachtung auf, sondern führt - von eben dieser Sache aus - zu einem

206 Doch ist in bezug auf eine einseitig politische Auswertung der christlichen

Eschatologie auf die Unterscheidung von D. Bonhoeffer zwischen
«letzten» und «vorletzten» Dingen hinzuweisen. Im Bereich der vorletzten Dinge ist
die grundlegende Differenz von «Glauben» und «Handeln» zu wahren.

207 Jürgen Moltmann: Theologie der Hoffnung, Untersuchungen zur Begründung

und zu den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie, München 1969,
bes. 27-30, und ders. : Der Gekreuzigte Gott, Das Kreuz Christi als Grund und
Kritik christlicher Theologie, München 1972, bes. 293-298.

208 vgl die angeführte Literatur Anm. 201.
209 Schillebeeckx: Glaubensinterpretation (Anm. 113).
210 Ernst Bloch : Das Prinzip Hoffnung, 2 Bde, Frankfurt a. M. 1959.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 343

sachgemäßeren und sachgerechten Handeln: «an den Früchten erkennt
ihr den Baum», «glaubhaft ist nur die Liebe»2U.

Wir fassen die drei Aspekte zusammen: die Fundamentaltheologie
hat das Verhältnis «Glaube und Praxis» so zur Geltung zu bringen, daß

der Vorrang des der Unterscheidung von «Theorie und Praxis» vorausliegenden

Heilsgeschehens zur Sprache kommt und zugleich die Unmöglichkeit
eines neutralen, des-engagierten Zugangs zum Glauben wie die Nicht-Sachgemäßheit

eines rein theoretischen, nicht-praxisbezogenen Denkens über den

Glauben klargestellt wird. Mit diesem Leitsatz wird das Konzept einer
bloß an die Dogmatik angehängten «christlichen Ethik» in Frage gestellt
und das Desiderat der Erarbeitung einer eigentlichen «Moral-théologie»

von fundamentaltheologischen Überlegungen aus unterstützt212. Die
ökumenischen Implikationen dieses Anliegens brauchen hier nicht im
einzelnen dargelegt zu werden.

Glaube und Erfahrung

In neuester Zeit scheint immer mehr das Thema «Glaube und Erfahrung»

ins Zentrum theologischen Interesses zu rücken 213. Dabei sind vor
allem zwei Motive maßgebend. Einerseits wurde die Aktualität «politischer

Theologie» durch die in allen Kontinenten sich ausbreitende
«pneumatische Bewegung» (mit sowohl konservativen wie kirchenkritischen
Zügen) überspielt. In der Theologie versucht man dieser - der «Entsakra-

lisierung» diametral entgegengesetzten - Lage Rechnung zu tragen 214.

Anderseits werden wissenschaftstheoretische Anliegen geltend gemacht:

211 Hans Urs von Balthasar: Glaubhaft ist nur die Liebe, Einsiedeln 19632.

Wenn wir in Abschnitt I bei der Ubersicht über die Erneuerungsversuche der
katholischen Fundamentaltheologie den Namen von Balthasar nicht erwähnt haben, so

nur deshalb, weil wir Mühe hatten, sein Werk in die dort unterschiedenen fünf
Tendenzen einzuordnen. Umso mehr sei an dieser Stelle auf die bedeutsamen
fundamentaltheologischen Ansätze für eine theologische Erkenntnislehre in von Balthasars
«Herrlichkeit», Bd. I: «Schau der Gestalt», Einsiedeln 1961, aufmerksam gemacht.

212 Das Anliegen einer «theologischen Begründung der Ethik» gehört zu den
Zielen der 1965 gegründeten internationalen «Societas Ethica», vgl. Franz Böckle:
Gründung einer «Societas Ethica», Cone 1 (1965) 455.

213 Siehe dazu Ebeling: Die Klage über das Erfahrungsdefizit in der Theologie

als Frage nach der ihrer Sache, in Wort und Glaube III, Tübingen 1975, 3-28.
214 Vgl. dazu die anregenden Veröffentlichungen von Harvey Cox: Verführung

des Geistes, Stuttgart 1975 (Maßstäbe des Menschlichen, 7) und von Dorothee
Sölle: Die Hinreise, Zur religiösen Erfahrung, Texte und Überlegungen, Stuttgart

19762.



344 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

gegenüber der hypertrophen «historisch-kritischen» Methode soll in der

Theologie nun eine - zumindest komplementäre - «empirisch-kritische»
Methode entwickelt werden 215. Im Zusammenhang mit der Modernisten-

Krise stellte sich das Erfahrungsproblem für die katholische Theologie in
besonders akuter Zuspitzung. Der Appell an eine nicht unproblematische
«innere» oder «religiöse Erfahrung» - als Erklärung der christlichen

Dogmengeschichte - wurde zurückgewiesen 216. Auch auf evangelischer
Seite hatte das Wort «Erfahrungstheologie»217 - besonders bei Barth -
keinen guten Klang. Der größte neuere Theologe, der den Erfahrungsbezug

und die Erfahrungsgrundlage der Theologie am eingehendsten
reflektierte, war zweifellos Schleiermacher 218. Luther hat - im Blick
auf die «Anfechtung» im Glauben - den bekannten und denkwürdigen
Satz geprägt: «Die Erfahrung allein macht den Theologen»219. In der

215 Vgl. dazu Wolfgang Herrmann und Gerd Lautner: Theologiestudium

- Entwurf einer Reform, München 1965 u. die Zusammenfassung davon: Theologiestudium

heute, ThPr 3 (1968) 51-66 ; Wolfgang Herrmann : Mündigkeit, Vernunft
und die Theologie, in: H. E. Hess u. H. E. Tödt [Hrg.]: Reform der theologischen
Ausbildung, Bd. 2, Stuttgart / Berlin 1968, 52-75; ders. : Empirisch-kritische Theologie

- oder : Kritik einer Theologie ohne Folgen, PTh 57 (1968) 534-539 ; Friedrich
Mildenberger : Theorie der Theologie, Enzyklopädie als Methodenlehre, Stuttgart
1972, 64-75.

216 Dazu wenigstens zwei Passagen: Enzyklika «Pascendi dominici gregis»
1907, Denzinger-Schönmetzer 196332, Nr. 3484: «Quod si postules, in quo tandem
haec credentis assertio nitatur, respondent : in privata cuiusque hominis experientia

: in sensu religioso... veram igitur ponunt experientiam eamque rationali qualibet
experientia praestantiorem... »; Motu proprio «Sacrorum antistites» 1910, Denzinger-
Schönmetzer Nr. 3542: «fidem non esse caecum sensum religionis e latebris subcon-
scientiae erumpentem, sub pressione cordis et inflexionis voluntatis moraliter infor-
matae, sed verum assensum esse intellectus veritati extrinsecus acceptae 'ex audi-
tu'...».

217 Vgl. RGG3 II [1958] 552 f.
218 Vgl. Eduard Stalder: Grundlinien der Theologie Schleiermachers,

Wiesbaden 1969 (Veröffentlichungen des Institutes für europäische Geschichte Mainz,
53) ; Ebeling : Beobachtungen zu Schleiermachers Wirklichkeitsverständnis, in
H. D. Betz u. L. Schottroff [Hrg.] : Neues Testament und christliche Existenz
(Festschrift für Herbert Braun), Tübingen 1973, 163-181.

219 Luther: Tischreden, WA Tr 1; 16, 13 (Nr. 46, 1531) : «Sola... experientia
facit theologum»; ebenso WA 25; 106, 25-28; WA 5; 163, 29 f.: «Vivendo, immo
moriendo et damnando fit theologus, non intelligendo, legendo aut speculando»;
zit. nach Ebeling: Erfahrungsdefizit (Anm. 212) 10, Anm. 14. Diese Texte sind

gar nicht so weit von Thomas von Aquin entfernt, wie es auf den ersten Blick
scheinen möchte, vgl. z. B. Summa theologiae II/II, q. 2, a. 10, ad 3: «... ea quae
repugnant fidei, sive in consideratione hominis, sive in exteriori persecutione...
augent meritum fidei. Et ideo martyres maius meritum fidei habent...; et etiam
sapientes [d. h. die Theologen] maius meritum fidei habent non recedentes a fide



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 345

mittelalterlichen Tradition wurde die Erfahrungsproblematik vorwiegend
im Zusammenhang mit «mystischer Theologie» erörtert. So verweist z. B.
Thomas von Aquin des öftern auf das pseudodionysische «nicht nur
Erlernen», sondern «Erleiden göttlicher Dinge» 220. Doch hat «Mystik»
nicht selten einen ausgesprochen theologie-kritischen Zug. Dafür sei der

prägnante, Meister Eckhart zugeschriebene Spruch angeführt: «Besser

wäre ein Lebemeister denn tausend Lesemeister»221.

Das Thema «Glaube und Erfahrung» ist facettenreich. Zudem gehört
«Erfahrung» - wie Gadamer bemerkt - zu den «unaufgeklärtesten
Begriffen» 222. Wir können an dieser Stelle nur einige Aspekte der
Problemstruktur «Glaube und Erfahrung» anreißen 223. Dafür gehen wir von
der - eine fundamentaltheologische Besinnung besonders stimulierenden

- Fragestellung aus: Ist «Erfahrung» - und wenn ja, wieweit - als

Kriterium der Theologie zu betrachten? Diese Frage kann nach drei

Gesichtspunkten aufgefächert werden. Erstens sei nach dem Erfahrungsbezug

gefragt: Ist Theologie überhaupt auf «Erfahrung» bezogen? Daß

propter rationes philosophorum...» Eine bedeutsame, an Luthers Erfahrungsbegriff
anknüpfende, hermeneutische Studie veröffentlichte Walter Mostert: «Erfahrung

als Kriterium der Theologie», ZThK 72 (1975) 427-460.
220 Thomas von Aquin: Summa theologiae II/II, q. 45, a. 2: «sicut Dionysius

dicit, in 2. cap. De divinis nominibus, quod Hierotheus est perfectus in divinis
non solum discens, sed et patiens divina; vgl. I, q. 1, a. 6, ad 3; I/II, q. 22, a. 3,

arg. 1 ; II/II, q. 97, a. 2, ad 2. Die mystische Erfahrung wird von Thomas vorzüglich
umschrieben mit den Termini: «perceptio experimentalis», Summa theologiae I,
q. 43, a. 5, ad 2; «cognitio experimentalis», In Sent., I, d. 15, q. 2, ä. 1, ad 5; «cog-
nitio quasi experimentalis », In Sent. I, d. 14, q. 2, a. 2, ad 3; «cognitio quodammodo
experimentalis». In Sent. I, d. 15 expositio textus 2 u. q. 4, a. 1, ad 3; a. 2, ad 4.

221 Meister Eckhart, ed. F. Pfeiffer 599, 15 f. : wêger wêre ein lebemeister
denne tusend lesemeister. Eine ähnliche Gegenüberstellung von «Lebemeister» und
«Lesemeister» findet sich auch bei Johannes Tauler: Predigten, ed. F. Vetter
196, 28 ff.; neudeutsche Ausgabe der «Predigten» von G. Hoffmann, Freiburg
i. Br. 1961, 389. Zum Thema mystische Erfahrung und Sprache vgl.: Alois M.
Haas: Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deutschen Mystik, in
W. Beierwaltes, H. U. von Balthasar, A. M. Haas: Grundfragen der Mystik,
Einsiedeln 1974 (Kriterien, 33) 73-104; ders. : Die Struktur der mystischen Erfahrung

nach Mechthild von Magdeburg, FZPhTh 22 (1975) 1-34.
222 Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Methode, Grundzüge einer

philosophischen Hermeneutik, Tübingen 19723, 329: «Der Begriff der Erfahrung scheint
mir - so paradox es klingt - zu den unaufgeklärtesten Begriffen zu gehören, die wir
besitzen. »

223 Für eine Analyse der grundlegenden Strukturen von Erfahrung vgl.
Ebeling: Erfahrungsdefizit (Anm. 212) 16-20, wo ein dreifacher Bezug von
«Erfahrung» unterschieden wird: 1. «Lebensbezug», 2. «Geschichtsbezug», 3.

«Wahrnehmungsbezug». Für den Begriff «hermeneutische Erfahrung» siehe Gadamer,
a. a. O. (Anm. 222) 250-360.



346 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Theologie Erfahrung braucht, bzw. voraussetzt, ist durch die Überlegungen

zu «Glauben und Verstehen» deutlich geworden. Ohne Bewegtheit,

die von bestimmten Erfahrungen ausgeht, gibt es keinen Zugang

zum Verstehen von Sinn. Daß Theologie auch zu Erfahrungen führen,
bzw. ermöglichen soll, ist aus der Beziehung «Glaube und Praxis»
klargeworden. Eine Theologie also, die nicht an Erfahrungen anknüpfen
würde und nicht auf Erfahrungen ausgerichtet wäre, wäre nicht mehr
bei der Sache der Theologie. Zweitens ist zu fragen, um welche Art von

Erfahrung es sich beim Erfahrungsbezug der Theologie handelt. Als
Grunderfahrung - wohl besser: «Widerfahrnis» - hat jene zu gelten,
die zum Sprechen im Glauben, zur Rede von Gott ermächtigt. Biblisch
wird diese Widerfahrnis «Gottesfurcht» 224 genannt. Rede von Gott
ohne diese Grundbefindlichkeit führt leicht zu Unsinn und Unglauben.
Weiter ist die Erfahrung mit der Glaubenssprache zu nennen. Die
eigentliche Wirklichkeit des Glaubens ist nur in sprachlicher Gestalt

- und zudem proleptisch - präsent. Die aus dem Umgang mit der

Glaubenssprache entstandene Erfahrung bildet die unmittelbare
Erfahrungsgrundlage für das Geschäft der Theologie. Schließlich ist auf die

durch die Glaubenssprache eröffnete, bzw. mögliche Erfahrung
hinzuweisen. Was durch den Glauben erfahren werden kann, bezieht sich auf
alle Bereiche der Erfahrung und umfaßt sowohl «Anfechtung» wie
«Treue» «Wahrheit» im biblischen Sinn). Die Erfahrung also, um die

es sich beim Erfahrungsbezug der Theologie handelt, ist Welt- und
Lebenserfahrung 22S, im Zentrum Erfahrung in, mit und durch den christlichen

Glauben. Ebeling und Jüngel haben, um die für die Theologie
relevante Erfahrung zu beschreiben, den Ausdruck «Erfahrung mit
Erfahrung» geprägt22S. Drittens ist nach der axiologischen Bedeutung von
Erfahrung zu fragen : Wieweit sind die soeben beschriebenen
Erfahrungsmöglichkeiten normativ für die Theologie? Dabei ist zu berücksichtigen,
daß Erfahrung, wenn es sich um vielschichtigere Vorgänge als mach-und

224 Siehe dazu Gerhard von Rad: Weisheit in Israel, Neukirchen 1970,
75-101 («Erkenntnis und Gottesfurcht»). Der biblische Begriff jirath Jahwe umfaßt
«Ehrfurcht», «Scheu», «überwältigt - sein», «Erbeben» Tillich versuchte dies
mit «Ergriffenheit», «unbedingt», «letztlich Betroffen-sein» wiederzugeben.

225 Zum Thema: «Erfahrung» - «Lebenswelt» siehe Edmund Husserl:
Erfahrung und Urteil, hrg. v. L. Landgrebe, Hamburg 1948, bes. 38-45 § 10 :

«Der Rückgang auf die Evidenz der Erfahrung als Rückgang auf die Lebenswelt»,
und ders. : Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale
Phänomenologie, Haag 1954 (Husserliana, 6) passim.

226 Vgl. Ebeling: Erfahrungsdefizit (Anm. 212) 22, Anm. 37.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 347

meßbare Experimente, um die soeben skizzierten Lebenserfahrungen
handelt, stets etwas Unabgeschlossenes, nie gedanklich vollständig
Einzuholendes und endgültig Artikulierbares ist 227. Erfahrung also als hier
und jetzt zu erfahrende kann nicht letzter oder absoluter Maßstab der
Sache der Theologie sein. Eigentliche Norm ist und bleibt der Grund des

Glaubens. Dieser Grund - das in Jesus Christus Wirklichkeit gewordene
Wort-Gottes-Geschehen - kann indessen nur durch die Beziehung zu
erfahrbarer Erfahrung zum Zuge oder zum Tragen kommen 228. Dafür hat
Ebeling die Wendung eingeführt: «gottgemäße Erfahrung mit aller
Erfahrung» 229.

Als Zusammenfassung der fundamentaltheologischen Aufgabe mag
gelten: die Fundamentaltheologie hat das Verhältnis «Glaube und Erfahrung»

so zu artikulieren, daß im, Blick auf die gesamte Theologie der

notwendige Erfahrungsbezug, die verschiedenartigen Erfahrungsmöglichkeiten
und die axiologische Bedeutung von Erfahrung aus dem Zusammenhang
der Sache der Theologie mit dem Glaubensgrund bestimmt und legitimiert
werden. Würden die in diesem Leitsatz implizierten Fragen nicht - wenigstens

grundsätzlich - in der Einleitung zur Theologie geklärt, so wäre

Theologie in Gefahr, eine Abstraktion, ein Unternehmen ohne «Sitz im
Leben» zu werden.

227 Dazu Gadamer a. a. O. (Anm. 221) 338: «Daher ist derjenige, den man
erfahren nennt, nicht nur durch Erfahrungen zu einem solchen geworden, sondern
auch für Erfahrungen offen. Die Vollendung seiner Erfahrung, das vollendete Sein
dessen, den wir erfahren nennen, besteht nicht darin, daß er schon alles kennt und
alles schon besser weiß. Vielmehr zeigt sich der Erfahrene im Gegenteil als der radikal

Undogmatische, der, weil er so viele Erfahrungen gemacht und aus Erfahrungen
gelernt hat, gerade besonders befähigt, aufs neue Erfahrungen zu machen und aus
Erfahrungen zu lernen. Die Dialektik der Erfahrung hat ihre eigene Vollendung
nicht in einem abschließenden Wissen, sondern in jener Offenheit für Erfahrung,
die durch die Erfahrung selbst freigespielt wird. »

228 Dazu Ebeling: Erwägungen 523: «Um diesem Sachverhalt gerecht zu
werden, hat die Theologie nach beiden Seiten hin die Sache des Glaubens in ihrer
tiefen Verflochtenheit mit dem natürlichen Leben zu bedenken: im Blick auf die
theologische Relevanz des Lebens vor dem und ohne den Glauben sowie auf die
Ausstrahlung des Glaubens ins Leben hinein. » ders. : Der Lebensbezug des Glaubens,

EvKomm 9(1976) 522: «Die Gotteslehre hat ihren Prüfstein am Gebet, die
Christologie am Gottesdienst, die Pneumatologie an der faktisch existierenden
Kirche. »

229 Ebeling : Erfahrungsdefizit (Anm. 212) 15.



348 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Logik der Sache

Die in gedrängter Form glossierten vier fundamentaltheologischen
Grundfragen wurden chronologisch - gemäß ihrem Eintreten in einen

mehr oder weniger akuten Problemstand - aufgeführt. «Glaube und
Vernunft» beherrschte - seit dem 18. Jahrhundert - die Problematik der
traditionellen (mehr oder weniger apologetischen) Gestalt von
«Fundamentaltheologie». Die in der Zeit nach dem zweiten Weltkrieg einsetzenden

Bemühungen um eine Erneuerung der Fundamentaltheologie schließen

sich an die Diskussionen über «Glauben und Verstehen» in den 50er,
über «Glaube und Praxis» seit Ende der 60er Jahre an und scheinen sich

nun dem heute als besonders bedrängend empfundenen Problem «Glaube

und Erfahrung» zuzuwenden. Gibt es aber für diese vier
fundamentaltheologischen Grundfragen auch eine sachliche Ordnung oder Logik der
Sache

Daß «Erfahrung» und «Praxis» mit «Verstehen» zusammenhängen,
ist für jeden, der mit diesen Fragen vertraut ist, evident. Das 3. und
4. Binom sind Entfaltungen des 2., die Binome 2-4 umkreisen die her-
meneutische Gesamtproblematik. Dabei bezeichnet «Erfahrung» den

weitesten Kreis. Die hermeneutische Frage entsteht durch eine Situation,
welche die Vergegenwärtigung oder das Ereignen - die «Wieder-holung»
oder das «An-kommen» (im Heideggerschen Sinn) - strittig werden läßt.
«Praxis» bezeichnet einen engeren Kreis. Hermeneutisch ist die Differenz
zwischen «überlieferter Erfahrung» und gegenwärtigen Erfahrungsmöglichkeiten

nicht ohne neue «Praxis» zu überwinden. «Verstehen» schließlich

bezeichnet den innersten, bzw. zentralen Kreis. «Verstehen» hat
«Erfahrung» und «Praxis» mit «Sinn» zu erfüllen. Verstehen im Glauben
soll durch Glaubenspraxis überlieferte Glaubenserfahrung gegenwärtige

- «ankommende» - Glaubenserfahrung werden lassen. Demgegenüber
bezeichnet «Glaube und Vernunft» eine eigene Problematik. Wir nannten
sie «Erkenntnis»-problematik. «Verstehen» läßt sich nicht auf «Erkennen»

reduzieren. «Erkennen» ist nicht mit «Verstehen» identisch. Die

Analyse der Sachlogik führt also zu zwei Kernproblemen : die Erkenntnis-
und die Verstehensproblematik. Daß sowohl erkenntniskritische Fragen
wie die hermeneutische Verstehensproblematik zur Fundamentaltheologie

gehören, ist in der Sache der Theologie begründet.
In diesem Zusammenhang ist nun explizit jene Frage zu artikulieren,

auf welche die Logik aller fundamentaltheologischen Probleme hin-



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 349

ausläuft: die Frage nach der Wahrheit. Dabei geht es sowohl um die

Wahrheit des Glaubens wie um die Wahrheit der Theologie. Von der älteren

Hermeneutik wurde die Wahrheitsfrage bekanntlich ausgeklammert.
Der Bote hat die Botschaft verständlich zu machen. Die Wahrheit der
Botschaft ist nicht seine Sache 23°. Die (radikale) Trennung von
Erkenntnistheorie (Logik und Analyse) einerseits und Hermeneutik anderseits
dauert bis in die Gegenwart hinein an, auch wenn sich (auf Grund der

Humanwissenschaften) Anzeichen einer Annäherung bemerkbar
machen 231. Von der Sache der Theologie her ist es indessen klar, daß die

Wahrheitsfrage kein Reservat der Erkenntniskritik, bzw. der «reinen
Vernunft» sein kann 232. Auf Grund von Geschichte und Geschichtlichkeit

- der Botschaft und des Glaubens - kommt der Hermeneutik sogar
eine Vorrangstellung zu. Der in der Fundamentaltheologie zu entwerfende

Verifikationsprozeß hat von der Fundamentalunterscheidung:
«Wort Gottes» und «menschliche Rede» auszugehen. Damit ist zugleich
klar gesagt, daß Hermeneutik im Kontext der Theologie der Wahrheitsfrage

nicht entrinnen kann. Da «Wort Gottes» in der Theologie - wie
wir am Schluß des dritten Abschnittes betont haben - nur durch das

Überlieferungsgeschehen thematisierbar ist, verlangt die kritische
Wahrheitsfrage eine geschichtlich-hermeneutische Vorüberlegung. Diese hat
das überlieferte Material so zu artikulieren, daß erkenntniskritische
Rückfragen nicht an der eigentlichen Sache vorbeigehen. Ist der überlieferte
Befund exegetisch-hermeneutisch geklärt, so kann die Untersuchung der

kognitiven Elemente - der «Denk»-möglichkeiten des Glaubens - in
Angriff genommen werden. «Vernunft» wird hier herausgefordert - in ihrer

230 Platon: Epinomis 975: rà Xsyôfzsvov yàp oïSev (x6vov, si S' àXyjOsç, oùx
ëpaOev.

231 Vgl. dazu z. B. Theorie-Diskussion: Hermeneutik und Ideologiekritik, Mit
Beiträgen von K.-O. Apel, C. v. Bormann, R. Bubner, H.-G. Gadamer, H.-J.
Giegel, J. Habermas, Frankfurt a. M. 1971 (Theorie). Unter den gegenwärtigen
Philosophen hat Paul Ricœur wohl am entschiedensten versucht, sowohl die
grundlegende Bedeutung der hermeneutischen Problematik wie die Berechtigung
der erkenntniskritischen Fragestellung zu berücksichtigen; siehe dazu bes. Geschichte

und Wahrheit, München 1974; Hermeneutik und Strukturalismus, München
1973; La métaphore vive, Paris 1975. Vgl. in diesem Sinne auch Karl Otto Apel:
Transformation der Philosophie, 2 Bde, Frankfurt a. M. 1973.

232 Der «Bote» hat nach christlichem Verständnis zugleich «Zeuge» der Wahrheit

zu sein. Ebeling stellt «Erfahrung als Thema der Theologie» unter die
Ausdrücke «Zeugenschaft» und «Pilgerschaft», die «mit besonderer Prägnanz und
Ausstrahlung die Lebensbestimmung des Christusgläubigen kennzeichnen», vgl.
Erfahrungsdefizit (Anm. 212) 6.



350 Erwägungen zur Fundamentalthéologie

«Eigengesetzlichkeit» nicht eingeengt, vielmehr freigesetzt -, vermag
jedoch in bezug auf die Wahrheitsfrage keine umfassende Antwort zu
gehen. Dafür müssen die « Verstehens »-möglichkeiten des Glaubens - unter

Einbeziehung der «Erfahrungs »-möglichkeiten und der Glaubens-

«praxis» - hermeneutisch erarbeitet werden. Erkenntniskritik ist zwar
integraler Bestandteil theologischer Verifikation, doch können die Grundlagen

dafür nur durch eine Hermeneutik der Überlieferung des Glaubens

und des Glaubensanspruches ermittelt werden. Im Brennpunkt des

Verifikationsgeschehens steht die Glaubenssprache. Struktur und kognitiver

Gehalt sind Ansatz für die Erkenntnis-Siuiga.be, Geschichtlichkeit
und Ereignischarakter Ansatz für die hermeneutische Aufgabe. Theologische

Erkenntniskritik und theologische Hermeneutik begegnen sich

in der konkreten Glaubenssprache und sind durch sie von Sache und
Grund des Glaubens nicht zu trennen 233. Von hier aus ist auch die Frage
nach der «Gewißheit» im Glauben zu stellen. Die Theologie hat diese

Gewißheit weder zu produzieren noch zu stützen. Wohl aber hat sie der

Rechenschaft üher den Glauben, der Glaubensverantwortung - dem

verantworteten Glauben - zu dienen. Schließlich sei darauf hingewiesen, daß

der hier angedeutete Weg theologischer Verifikation dem biblischen
«Wahrheits »-Begriff 234 - der eigentlich an den Anfang der
fundamentaltheologischen Erörterung der Wahrheitsfrage gehört - entspricht. Denn
«Wahrheit» im biblischen Sinn läßt sich nicht auf eine reine Erkenntnisfrage

reduzieren, kann vielmehr erst dann - theologisch - zur Sprache
kommen, wenn «Verstehen», «Erfahrung» und «Praxis» in ihrer - für die

Sache der Theologie - unentbehrlichen Funktion anerkannt werden.

233 Zum Zusammenhang von «Sache», «Sprache» und «Wahrheit» vgl. Ebe-
ling: Studium d. Th., 170-175.

233 Vgl. Rudolf Bultmann: Art. aletheia, ThWNT I [1933] 233-251; Diet-
helm Michel: Ämät, Untersuchung über «Wahrheit» im Hebräischen, Archiv für
Begriffsgeschichte, XII, 1, Bonn 1968, 30-57 ; K. Koch : Der hebräische
Wahrheitsbegriff im griechischen Sprachraum, in H. R. Müller-Schwefe : Was ist Wahrheit?

Göttingen 1965, 47-65; und den klassischen Aufsatz von Hans von Soden:
Was ist Wahrheit? Vom geschichtlichen Begriff der Wahrheit, Marburg 1927, wieder

abgedruckt in: H. v. S.: Urchristentum und Geschichte, Gesammelte Aufsätze
und Vorträge, hrg. von H. von Campenhausen, Bd. 1. Tübingen 1951, 1-24.



Erwägungen zur Fundamentalthéologie 351

V. GENERALDOGMATIK ODER META-THEOLOGIE

Der bisherige Gang der Darlegung umfaßte drei Schritte: in den

Abschnitten I—II wurden die wichtigsten Artikulationspunkte der

Problemgeschichte der Fundamentaltheologie skizziert, in Abschnitt III die

in der Fundamentaltheologie zu behandelnden Sachfragen nach drei
Problemkreisen gruppiert und in Abschnitt IV die vom Glauben her zu
stellenden vier fundamentaltheologischen Grundfragen nach den subjektiven

Bedingungen einer angemessenen Behandlung theologischer
Sachverhalte umrissen. Nach den Erwägungen zu den Grundbedingungsfragen

ist auf die fundamentaltheologischen Sachprobleme zurückzukommen,

um des nähern zu erörtern, wie diese sich im Lichte jener präsentieren,

bzw. zur Sprache gebracht werden können. Zwei extreme
Konzeptionen von Fundamentaltheologie sind zu vermeiden: die Reduktion
auf eine rein materiale Generaldogmatik und die Reduktion auf eine bloß

formale Meta-Theologie.

Materialtheologische Themen

Der Terminus «Generaldogmatik» begegnete uns (bei Klee) als

unmittelbarer Wegbereiter der «Fundamentaltheologie». Doch sind die

anderen wegweisenden Termini «Einleitung» (Planck, Drey) und

«Encyclopädie» (Kleuker, Pelt Staudenmaier) nicht außer acht zu
lassen. Daß «Fundamentaltheologie» nicht bloß Einleitung in die Dog-
matik, sondern Einweisung in die Arbeit sämtlicher theologischer
Disziplinen sein soll, haben wir schon an verschiedenen Stellen betont. Auf die

Zweideutigkeit des Terminus «Dogmatik» brauchen wir hier nicht näher

einzugehen. «Theologie» kann sich nur dann als wissenschaftliches
Unternehmen ausweisen, wenn sie nicht dogmatisch enggeführtes
Selbstgespräch ist, sondern die aufgezeigten vitalen Beziehungen von Glaube -
Vernunft, Verstehen, Praxis und Erfahrung zum Zuge kommen läßt 235.

Doch kann der Terminus «Generaldogmatik» wenigstens als ein Indiz dafür

betrachtet werden, daß es in der Fundamentaltheologie Probleme zu
erörtern gibt, die über rein wissenschaftstheoretische Vorüberlegungen

235 So wäre z. B. ein extremer « Barthianismus » ebenso dem Theologiever-
ständnis eines Thomas von Aquin entgegengesetzt wie eine reaktionäre katholische
Dogmatik.



352 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

zur Theologie hinausgehen. So verlangt die Offenbarungsproblematik
nach einer Theologie der Offenbarung, bzw. des Wort-Gottes-Geschehens ;

die Uberlieferungsproblematik eine Theologie der Überlieferung des

Glaubenswortes, bzw. des Überlieferungsgeschehens. Uberlieferungsgeschehen
und Wort-Gottes-Geschehen sind materialtheologische Themen, gehören

jedoch wegen ihres generellen, für sämtliche theologische Fächer
grundlegenden Charakters in die fundamentaltheologische Einleitungsdisziplin.
Was «Theologie» ist und wie sie arbeitet - weder apriorisch noch
positivistisch, sondern dialogisch und argumentativ - hat dabei in der

Fundamentaltheologie an Hand der sowohl material- wie generaltheologischen

Themen «Glaubensüberlieferung» und «Offenbarungsglaube»
paradigmatisch zur Darstellung zu kommen.

Formal- oder meta-theologische Fragen

Anders verhält es sich mit der Methodenproblematik. Hier kommen

ausgesprochen formale oder meta-theologische Fragen ins Spiel. Diese

postulieren eine Meta-Theologie. Die Frage nach der Wahrheit kann in
der Theologie weder rein spekulativ noch rein historisch angegangen werden,

sie fordert sowohl einen hermeneutischen wie einen erkenntniskritischen

Denkprozeß. Die in der theologischen Verifikation implizierten
Verstehens- und Erkenntnisfragen sind nicht ohne Theorie der Auslegung,

der Praxis und der Erfahrung, und nicht ohne Erkenntnistheorie,
Sprachtheorie und Logik zu thematisieren. Da die Sache der Theologie

- wie die Sache jedes anderen Fachgebietes - besondere Forderungen
stellt, sind die Postulate einer theologischen Verstehenslehre und einer

theologischen Erkenntnislehre zu erheben. Von hier aus ist dann die

Methodenfrage im engeren Sinn anzugehen. Die verschiedenen
theologischen Disziplinen - historische, systematische, praktische - verlangen
eine Reflexion auf die in ihnen zu praktizierenden Methoden. Daraus

ergibt sich das Postulat einer theologischen Methodenlehre oder
Methodologie, die meta-theologischen Charakter hat. Es genügt jedoch nicht,
die Methoden der einzelnen Fächer zu untersuchen. Soll die Arbeit der
verschiedenen theologischen Disziplinen nicht der Gefahr einer Aufsplitterung

in selbständige, unter einander nicht mehr kommunikable
Fachgebiete erliegen, so muß in der theologischen Methodenlehre auch ein
umfassendes Selbstverständnis von Theologie entwickelt werden. Daraus

ergibt sich das besondere Postulat einer umfassenden Theorie der Theologie

als Wissenschaft. Die Erarbeitung einer theologischen Verstehens-



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 353

und Erkenntnislehre, einer theologischen Methodenlehre und einer
umfassenden Theorie der Theologie als Wissenschaft 236 gehört zum
Aufgabenbereich der Fundamentaltheologie als Meta-Theologie. Diese Postulate

zurückweisen, käme dem Verzicht auf eine wissenschaftliche Theologie,

bzw. auf eine wissenschaftstheoretische Begründung der Theologie
gleich. Wir sind uns bewußt, hier nur elementare Aspekte artikuliert zu
haben. Das übrige ist Sache eines eingehenden Gesprächs mit Experten
der Wissenschaftstheorie 237. Werden indessen diese - in der bisherigen
Theologie nicht unumstrittenen 238 - elementaren Aspekte zumindest als

legitime Anliegen einer Theorie der Theologie anerkannt, so ist ein

theologiegeschichtlich bedeutsamer Schritt in Richtung auf eine ökumenische

Theologie vollzogen.

Drei Sprachebenen

Eine einseitige Betonung der meta-theologischen Fragen würde zu
einem Zerrbild führen. Die Fundamentaltheologie ist nicht eine bloße

Betrachtung über die Sprache der Theologie. Um bei der eigentlichen
Sache zu bleiben, hat die Fundamentaltheologie von der Sache des Glaubens

auszugehen. Grundlegend ist der Zusammenhang von Sprache, Sache

und Wahrheit 239. Am Anfang und am Ende steht die Sprache. Sie hat
den Zugang zur Sache zu erschließen und die Wahrheit der Sache zum
Ausdruck zu bringen. Für die Aufgabe der Fundamentaltheologie ist die

Differenz von drei Sprachebenen zu beachten: 1. die Sprache des Glaubens,

2. die Sprache der Theologie und 3. die Sprache der Meta-Theo-

logie.

236 Hier sei noch einmal auf Melchior Cano (vgl. Anm. 174 u. 175) verwiesen.
Sein Werk «De locis theologicis» ist auch insofern ein Novum, als es den ersten und
bis heute wohl repräsentativsten Versuch einer Meta-Theologie, einer Rede über
theologische Sätze darstellt.

237 Neben den schon zitierten Werken von Pannenberg (Anm. 134) und
Peukert (Anm. 125) vgl. Gerhard Sauter: Wissenschaftstheoretische Kritik der
Theologie, Die Theologie und die neuere wissenschaftstheoretische Diskussion,
München 1973, mit Beiträgen von J. Courtin, H.-W. Haase, G. König, W. Rad-
datz, G. Schultzky und H.-G. Ulrich.

238 Vgl. dazu z. B. Heinrich Scholz : Wie ist eine evangelische Theologie als
Wissenschaft möglich? ZZ 9 (1931) 8-35, abgedruckt in: H. Sauter [Hrg.]: Theologie

als Wissenschaft, Aufsätze und Thesen, München 1971, 221-264, und die
Antwort darauf von Karl Barth: KD 1/1 (1932) 1-10, bes. 7, sowie die weitere Äußerung

von Scholz: Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen? (1936),
abgedruckt bei Sauter a. a. O., 265-278.

239 Vgl. Anm. 232.

23



354 Erwägungen zur Fundamentalthéologie

(1) Die Sprache des Glaubens kann als «Ich»- oder «Wir»-Sprache
gekennzeichnet werden: «Ich glaube ...» oder: «Wir glauben .,.» 240. Die
Glaubensrede besitzt die von Austin aufgestellten Merkmale einer «per-
formativen» Äußerung 241. Der grundlegende signifikative Sprechakt des

Glaubens ist: «bekennen». Andere, die Sache des Glaubens ebenso zum
Ausdruck bringende Sprechakte sind: «danken», «erzählen», «unterweisen»,

«trösten», «aufrichten», «loben», «preisen»... Ist die Glaubensrede

ihrer Sprachgestalt nach eine performative Äußerung, so will das nicht
heißen, sie enthalte keine bestimmte oder bestimmbare Inhalte, keine

«Aussagen» 242. Um den besonderen performativen Charakter der
Glaubensrede zu beschreiben, aber auch um deren impliziten Aussagegehalt
geltend zu machen, denken, prüfen, verifizieren zu können, bildet die

Theologie eine Meta-Sprache, eine Sprache über die Glaubenssprache aus.

(2) Die Sprache der Theologie ist nicht mehr eine «Ich»- oder «Wim-
Sprache. Um ihr Ziel - denkende Rechenschaft über den Glauben - zu er-

2<o Vgl. den im griechischen und lateinischen Text verschieden überlieferten
Beginn des Symbolum Nicaeno-Constantinopolitanum, Denzinger-Schönmetzer
Nr. 150.

241 John Langshaw Austin: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things
with words), deutsche Bearbeitung von Eike von Savigny, Stuttgart 1972. Dabei
geht es um das - zwar nicht exklusive, jedoch signifikative - Merkmal der
performativen Äußerung: «Verb in der ersten Person Singular des Indikativ Präsens
Aktiv» (das eine «explizit performative» Äußerung kennzeichnet), 74 f., 82-85 u.
passim. - Für die Fortsetzung und Weiterentwicklung der von Austin entworfenen
Sprechakt-Theorie vgl. John R. Searle: Sprechakte, Ein sprachphilosophischer
Essay, Frankfurt a. M. 1971 («Theorie») und ders.: Was ist ein Sprechakt? in
Matthias Schirn [Hrg.] : Sprachhandlung - Existenz - Wahrheit, Hauptthemen
der sprachanalytischen Philosophie, Stuttgart - Bad Cannstatt 1974 («Proble-
mata», 18; mit weiteren Beiträgen von W. P. Alston, P. F. Strawson, K. Baier,
R. L. Cartwright, D. F. Pears), 33-53. Zum Thema: Sprachanalyse und Theologie

s. auch den Sammelband Dallas M. High [Hrg.]: Sprachanalyse und
religiöse Sprache, Mit einer Einführung von Helmut Peukert, Düsseldorf 1972

(Patmos Paperback).
242 Bei der Diskussion um die «performative» Rede ist zu beachten, daß Austin

selber eine absolute Trennung zwischen «performativ» und «konstativ» aufgegeben
hat. Beginnt Austin seine Untersuchung mit dem fast als irreduktibel hingestellten
Gegensatz von «performativer» und «konstativer» Äußerung, so verlagert sich im
Laufe der Darlegung, besonders ab Vorlesung VIII, 110 ff., der Schwerpunkt der
Analyse auf die Unterscheidung der sich nicht ausschließenden « lokutionären »,

«illokutionären» und «perlokutionären» Aspekte des Sprechens. Am Schluß erwähnt
Austin zum Beispiel die «expositiven Äußerungen» (178) wie «behaupten», «leugnen»,
«feststellen» «mitteilen», «in Kenntnis setzen», «benachrichtigen», «sagen»
«bezeugen», «melden,» «berichten» die sowohl einen mitgeteilten Inhalt als auch
eine illokutionäre Kraft haben.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 355

reichen, braucht die Theologie eine Art «Es»-Sprache, bzw. «Es gibt»-
oder «Es gibt nicht »-Sprache. Damit wird eine - gewiß nicht unproblematische

- Objektivation der Glaubensrede vollzogen 243, welche das

Assertorische (subjektiv Bekennende) der Glaubensrede in den Hintergrund

stellt 244. Doch ist echte Theologie - die radikalen Fragen nicht
ausweicht - nie eine harmlose Sache. Wer die Über-setzung der
Glaubensrede in die Sprache der Theologie verwirft, kann der Frage nicht
entgehen, ob es denn einen anderen Weg zur Rechenschaft über den

Glauben gäbe als der vermittels einer objektivierenden Sprache. Einer
Sprache, die nach dem Gemeinten fragt, bezüglich der gemeinten Sache

Fragen stellt und zur Prüfung des Wahrheitsgehaltes die Freiheit braucht,
mit Hypothesen arbeiten zu können. Die Sprechakte der theologischen
Sprache sind: «denken», «fragen», «prüfen», «begründen», «verstehen»...
Der radikale Fideismus, der die Legitimität solcher Akte zurückweist, ist
ebenso gefährlich, ja destruktiv für den Glauben wie der radikale
Rationalismus, der den Glauben in Denken aufgehen läßt 245. Nicht die Über-

243 Bultmann hat eine «objektivierende» Rede des Glaubens (als «Mythos»
und «Sünde») verworfen (vgl. dazu bes.: Welchen Sinn hat es, von Gott zu reden?
GV I, 26-37), jedoch nicht - wie es scheint - die Objektivation der Theologie im
Sinne einer Rede über die Glaubenssprache zurückgewiesen. Seine Behauptung, daß
die Rede des Glaubens nicht objektivierbar sei, ist ja gerade eine Behauptung über
die Glaubenssprache.

244 Damit wird nicht die Gewißheit des Glaubens aufgehoben, sondern die
Sprachgestalt der Rede verändert. Auf die dadurch aufbrechenden Fragen können
wir hier nicht eingehen. Es war oft nicht leicht zu entscheiden, wieweit wir zu gehen
hatten, um genügend konkret und illustrativ zu reden, ohne schon vorwegzunehmen,
was nicht zu Erwägungen über die Fundamentaltheologie, sondern in die
fundamentaltheologische Darlegung selbst hineingehört. Wir bitten um Verständnis bei
etwaigen Grenzüberschreitungen 1

245 In der dogmatischen Konstitution «Dei Filius» des Vatikanum I wird der
Fideismus nicht weniger als der Rationalismus in der Theologie zurückgewiesen.
Die prägnanteste Formulierung gegen den Fideismus lautet: «recta ratio fidei fun-
damenta demonstrat», Denzinger-Schönmetzer Nr. 3019: die Vernunft hat (nach der
traditionellen katholischen Kredendologie oder Kredibilitätslehre) weder die Wahrheit

des Glaubens noch das eigentliche Glaubensmotiv zu «beweisen», sondern die
Grundlagen des Glaubens «aufzuzeigen», «nachzuweisen», «deutlich zu machen» -
so der ursprüngliche Sinn von « de-monstrare » -, d. h. über die Grundlagen des
Glaubens Rechenschaft zu geben. Gegen den Rationalismus in der Theologie wird
gesagt: «Neque enim fidei doctrina, quam Deus revelavit, velut philosophicum in-
ventum proposita est», a. a. O. Nr. 3020: die «Glaubenslehre» ist nicht mit einer
philosophischen Theorie zu verwechseln. Vgl. dazu auch a. a. O. Nr. 2732, 2851,
2908. Zur gegen den Fideismus gerichteten Formel: «rationis usus fidem praecedit»:
eine Überlegung der Vernunft hat dem Glauben vorauszugehen (oder als nachträglicher

Reflexionsakt ihm zu folgen), vgl. a. a. O. Nr. 2755 u. 2813.



356 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

setzung der Glaubensrede in eine objektivierende Sprache ist das eigentliche

Problem der Theologie, sondern der richtige oder falsche Gebrauch
dieser Sprache. Für den sachgemäßen Gebrauch der theologischen Sprache

hat die Theologie bestimmte Regeln aufzustellen. Diese Regeln können

nur in einer weiteren Meta-Sprache - einer Sprache über die Sprache
der Theologie - artikuliert werden.

(3) Die Sprache der Meta-Theologie, welche die Regeln für den

sachgemäßen Gebrauch der theologischen Sprache artikuliert, ist nicht mehr
eine «Es»-Sprache, sondern eine «Wie»-Sprache: so oder so ist zu reden,

zu denken, zu fragen, zu prüfen wenn über die Aufgabe der Theologie
Rechenschaft gegeben werden soll. Die Sprechakte der meta-theologi-
schen Sprache sind: «reflektieren»..., «Rechenschaft geben» über die
Arbeit der Theologie.

Für den Vollzug der Theologie sind also drei Sprachgestalten zu
unterscheiden : 1. die Sprache des Glaubens, über die denkend Rechenschaft

gegeben werden soll, 2. die Sprache der Theologie, welche aus verifizierbaren

(bzw. falsifizierbaren) Aussagen besteht, und 3. die Sprache der

Meta-Theologie, der Regeln für die Verifikation bzw. Falsifikation
theologischer Aussagen 246. Die Fundamentaltheologie hat 1. die Sprache des

Glaubens in einer (phänomenologischen und sprachanalytischen) Meta-

Sprache zu beschreiben, 2. den Wahrheitsanspruch und -gehalt in der

Meta-Sprache der Theologie zu artikulieren und 3. in der Sprache der

Meta-Theologie Regeln für die Verifikation (oder Falsifikation)
theologischer Aussagen anzugeben 247. Die Unterscheidung der drei Sprach-

246 Um die Unterscheidung der drei Sprachebenen und -gestalten zu verdeutlichen,

seien folgende Beispiele angeführt: 1. für die (primäre) Sprache des Glaubens:

«Ich glaube an die Auferstehung»; 2. für die Sprache der Theologie: «Die
Christen glauben an die Auferstehung auf Grund der Botschaft von der Auferwek-
kung Jesu»; 3. für die Sprache der Meta-Theologie: «Wie (unter welchen
Bedingungen und mit welchen Mitteln) ist die 'Botschaft' von der Auferweckung Jesu
(kritisch) zu erreichen, bzw. (theologisch) zu verifizieren »

247 Dazu folgende Exemplifizierungen: zu 1: «Die Rede 'Ich glaube an die
Auferstehung' ist ein Sprechakt von folgender Art: z.B. 'bekennen', 'bezeugen',
'dankbar anerkennen', 'loben', 'preisen' wobei X B tut und C intendiert, wenn
er/sie A sagt.» Zu 2: «Die Rede 'Ich glaube an die Auferstehung' impliziert
(zunächst hypothetisch) die Aussagen (Behauptungen) : 'Es gibt eine Auferstehung',
'Jesus ist auferweckt' ...»; zu 3: «Die Behauptungen 'Es gibt eine Auferstehung',
'Jesus ist auferweckt' haben nur dann als (theologisch) erprobt zu gelten, wenn
sie weder als 'sinnlos', noch als 'sinnwidrig', noch als 'im Widerspruch' zu den
qualifizierten Zeugnissen des Glaubens, besonders der Schrift, nachgewiesen werden
können ...».

Es erübrigt sich, besonders zu betonen, daß die hier, Anm. 246 und im Text



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 357

gestalten darf jedoch weder zu einer Trennung der Meta-Sprache der

Theologie von der Sache des Glaubens noch zu einer Trennung der

Sprache der Meta-Theologie von der Aufgabe der Theologie führen.

Meta-Sprache der Theologie und Sprache der Meta-Theologie sind

nur dann theologische Meta-Sprache und meta-theologische Sprache, wenn
sie die in der (primären) Glaubensrede implizierte Sache des Glaubens

(dessen Wahrheitsanspruch und -gehalt) sachgemäß und kritisch zur
Sprache zu bringen vermögen. Das Gegenteil wäre das Ende der Theologie.

Anders ausgedrückt: die Theologie braucht die Instanzen:
Vernunft, Verstehen, Praxis, Erfahrung, um über die Sache des Glaubens

kritisch Rechenschaft geben zu können, vermag aber über die Sache des

Glaubens nur von einer dieser Sache entsprechenden (Erst-) Instanz aus,
dem Grund, des Glaubens, sachgemäß Rechenschaft zu geben. Auch dies

hat die Fundamentaltheologie exemplarisch für die ganze Theologie an
Hand der ihr zugewiesenen drei Sprachproblemkreise aufzuzeigen.

Um den Aufgabenkatalog der Fundamentaltheologie zu
vervollständigen, seien noch zwei Desiderata erwähnt. Die neuere Wissenschaftstheorie

spricht nicht nur von «Theorie der Theoriebildung» und von
«Methodologie», sondern auch von der Notwendigkeit einer «Pragmatolo-
gie» und einer «Wissenschaftsethik» 248. So ist auch in bezug auf die

Theologie eine theologische Pragmatologie und eine Ethik oder
Déontologie der Theologie zu fordern. Die Pragmatologie befaßt sich mit den

Prinzipien der Organisation und der praktischen Durchführung
theologischer Forschungs- und Lehrprojekte, die Déontologie betrifft das Ethos
des Theologen 249. Soll die Fundamentaltheologie nicht nur theoretische

Einleitung in die Theologie, sondern Einweisung in das theologische
Arbeiten sein, so hat sie sich auch diese beiden Aufgaben zu eigen zu
machen, welche die - scheinbar so abstrakte - Meta-Theologie mit dem

theologischen Alltag und dem Leben des Theologen verbinden.

gebrauchten Termini nur in grobem Raster ein Modell beschreiben. Die Begriffe
«Verifikation» und «Falsifikation» haben in der neuesten wissenschaftstheoretischen
Diskussion einen hohen Difierenzierungsgrad erreicht, vgl. dazu etwa Helmut
Peukert in D. M. High [Hrg.] : Sprachanalyse und religiöse Sprache, Düsseldorf
1972, XI-XIV. «Nicht 'sinnlos'» verwenden wir ähnlich wie Thomas Mac Pherson
in seinem Aufsatz «Behauptung und Analogie», a. a. O., 196-212.

248 Vgl. bei Sauter : Wissenschaftstheoretische Kritik der Theologie Anm. 236)
73 f. und die Beiträge 75-143.

249 Zu den drei Hauptsünden des Theologen als Theologen siehe Thomas von
Aquin: Expositio super librum Boethii de trinitate, q. 2, a. 1.



358 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

VI. KONZEPT UND ENTWURF

Zum Schluß seien die aus den angestellten Erwägungen resultierenden

- zum Teil schon explizit formulierten - Leitgedanken zu einem

Konzept der Fundamentaltheologie zusammengefügt, einige Überlegungen

zur Didaktik artikuliert und der Entwurf für eine Gliederung des

fundamentaltheologischen Materials vorgelegt.

Konzept

Aus dem Rückblick auf die Problemgeschichte und der Besinnung
auf die gegenwärtige ökumenisch-theologische Situation ist -
gewissermaßen als Rahmenprogramm - der entschiedene Schritt zu postulieren

: von einer vorwiegend apologetisch ausgerichteten zu einer den hermeneu-

tischen Ansatz voll bejahenden Fundamentaltheologie. Daß der apologetische

Diskurs nicht auszuschalten, sondern vielmehr dem heutigen
Glaubensverständnis und Problembewußtsein entsprechend zu erneuern sei,

haben wir ausdrücklich (in Abschnitt II) festgehalten. Auch daß die

Fundamentaltheologie das Ziel, die Grenzen und die Methode dieses

Diskurses zu thematisieren habe. Mit der vollen Bejahung des hermeneu-
tischen Ansatzes ist zunächst die kritische Reflexion auf die geschichtlichen

Voraussetzungen von «Glaube» und «Vernunft» gemeint. Der
ungeschichtliche, bzw. geschichtlich ungenügend reflektierte Appell an «Glaube»

und «Vernunft» war - wie wir feststellen mußten - das Hauptmanko
der traditionellen Fundamentaltheologie. Doch ist die Leitvorstellung
einer «hermeneutischen Theologie» weiter zu präzisieren. Die erste

Klarstellung lautet: der hermeneutische Ansatz ist in der Fundamentaltheologie
so durchzuführen, daß dabei die historisch-kritischen und die erkenntniskritischen

Fragen nicht zu kurz kommen. Würde der hermeneutische Ansatz

zu einer Verdrängung der Erkenntnisproblematik führen, so stünde die

Wahrheitsfrage nicht mehr im Zentrum der Fundamentaltheologie.
Durch die Verdeutlichung des einzuschlagenden Weges soll den Vorwürfen

entgegengetreten werden, die an die Adresse der Hermeneutik
gerichtet werden: vor lauter Rede über das«Vorverständnis» nicht mehr

zu den entscheidenden Fragen vorzudringen, keine Stellung zu beziehen,

unkritisch zu sein, Vernunft in einem indefiniten «Verstehen» aufgehen

zu lassen, bzw. alles «interpretieren» zu wollen, womit schließlich nichts

gesagt sei. Wir haben aber auch betont, in welch schwieriger Lage wir
uns heute bezüglich der erkenntniskritischen Problematik befinden. Er-



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 359

kenntniskritik setzt Erkenntnislehre voraus. Zu beiden gibt es gegenwärtig

kaum allgemein anerkannte philosophische Grundlagen. Eine
gewisse Annäherung zwischen Erkenntniskritik und Hermeneutik scheint
sich auf Grund der HumanWissenschaften anzubahnen. Neben
Wissenssoziologie und Psychologie des Verstehens wirken vor allem Sprachwissenschaft

und Sprachanalyse als Katalysatoren dieser Begegnung. Der
Punkt, in dem theologische Hermeneutik und theologische Erkenntnislehre

konvergieren, ist - wie wir herausgestellt haben - die Analyse der
konkreten Glaubenssprache, der überlieferten und der heute zu sprechenden,

zu verantwortenden, bzw. zu modifizierenden Glaubensrede. Die
zweite Klarstellung: hermeneutische und erkenntniskritische Fragen
haben in der Fundamentaltheologie (wie in der übrigen Theologie) von einer
methodisch geführten Analyse der Sprechakte und der Sprachlogik der

konkreten Glaubenssprache auszugehen. Dies alles - zwar schon ein gerütteltes

Maß nicht leicht zu erfüllender methodologischer Anforderungen -
genügt indessen noch nicht für eine fundamentaltheologische Einleitung
in die Theologie. Von der Sprache ist zur Sache, von der Sache zur Frage
nach dem Sinn von Sein im Glauben vorzustoßen. Die dritte Klarstellung :

die fundamentaltheologische Analyse der Sprechakte und der Strukturen der

Glaubenssprache verlangt auch Rechenschaft über die ontologische Basis,
den Sinn von Sein im Worte des Glaubens 250. Soweit die grundsätzlichen
Aspekte einer anzustrebenden «Fundamentaltheologie».

Von den fundamentaltheologischen Materialien her seien noch zwei
Desiderata zur Verdeutlichung des Konzeptes besonders erwähnt. Im
Zentrum der traditionellen Fundamentaltheologie stand das Gespräch
zwischen Theologie und (scholastisch enggefaßter) Philosophie. In der
Zeit nach dem zweiten Weltkrieg hat die Fundamentaltheologie (unter
dem Stichwort «Heilsgeschichte») versucht, die biblische Basis zu erweitern.

Heute wird zunehmend die Forderung erhoben, die Religionsproblematik

(die in der Anlaufsphase der Fundamentaltheologie, besonders

bei Ehrlich, in Anlehnung an Schelling, ausführlich zur Sprache kam)
in die fundamentaltheologische Einleitung einzubeziehen. Die Gründe
dafür sind: Erweiterung des zu ermittelnden Quellenmaterials über die

250 Die in der älteren Fundamentaltheologie aus den Traktaten «De gratia#
und «De fide» übernommenen Fragen sind auch in einer neu zu erarbeitenden
Fundamentaltheologie nicht zu übergehen. Für eine noch im Rahmen der traditionellen
Fundamentaltheologie sich bewegende Beschreibung dieser Fragen vgl. HorvAtii :

Synthesis theologiae fundamentalis (Anm. 82) 44-52: «De notione ordinis superna-
turalis deque eius existentia» und 105-138: «De medio cognoscendi revelationem
mediatam, seu de fide. »



360 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

biblische Überlieferung hinaus ; die Notwendigkeit, angesichts des

Wiederauflebens von «Religion» und der zunehmend sich verbreitenden Pseudo-,

Krypto- und synkretistischen Religionen das Verhältnis «Glaube -
Religion» kritisch zu reflektieren; dem geschichtlichen Kontext des

Offenbarungsglaubens besser Rechnung zu tragen 251. Das Anliegen: die

Fundamentaltheologie hat als Partner nicht nur Philosophie und Exegese,

sondern auch Religionswissenschaft - Religionsgeschichte, Religionsphäno-
menologie und die dazu gehörenden Disziplinen 252 - in die Rechenschaft
über die Grundlagen der Theologie einzubeziehen. Für die hermeneutische

Aufgabe im engeren Sinn ist der existenzanalytische Ansatz zu erweitern.
Einerseits ist das gewichtigste Anliegen der «politischen Theologie», die

Reflexion auf die politischen, gesellschaftskritischen und pragmatolo-
gischen Implikationen der Glaubenssprache in einer für die Glaubenspraxis

relevanten Weise in die fundamentaltheologische Arbeit einzubeziehen.

Anderseits sind - und nicht weniger dringend - die bedeutsamen
sozial- und individualpsychologischen, dynamischen Faktoren der Ver-
stehensfrage in die fundamentaltheologische Analyse des konkreten
Subjektes des Glaubens einzubeziehen 253. Das zweite Anliegen: die

Fundamentaltheologie hat in der Rechenschaft über die VerStehensvoraussetzungen
des Glaubens auf gesellschaftskritische und tiefenpsychologische Aspekte der

Glaubenssprache einzugehen. Wird aber durch diese fast ins Uferlose
führenden Auflagen nicht das Programm der Fundamentaltheologie
überspannt Soll man also das zuweit gefaßte Programm wiederum beschneiden

und zu einer methodisch leichter zu bewältigenden, jedoch schmal-

251 Dies letztere ist vor allem der Grund, weshalb Pannenberg:
Wissenschaftstheorie (Anm. 134) 314—329 eine fundamentaltheologische Einbeziehung von
«Religion» und Geschichte der Religionen in die «Theologie als Wissenschaft von
Gott» fordert. «Es hat sich ergeben, daß die Religionen und ihre Geschichte als der
Ort ausdrücklicher Wahrnehmung der jeweiligen Selbstbekundung der göttlichen
Wirklichkeit für menschliche Erfahrung zu betrachten sind» (315/316).

252 Die von Mircea Eliade: Die Sehnsucht nach dem Ursprung, Von den
Quellen der Humanität, Wien 1973, 74—95 geforderte, in der Religionswissenschaft
zu praktizierende «totale Hermeneutik» hat nichts mit der von (bes. protestantischen)

Theologen gefürchteten «integralen religionswissenschaftlichen Methode»,
der Reduktion der Theologie auf Religionswissenschaft zu tun.

253 Paul Ricœur: Hermeneutik und Strukturalismus, München 1973, 33-36,
verlangt für das Programm einer philosophischen Hermeneutik nicht nur eine
«teleologische Phänomenologie», sondern auch eine tiefenpsychologische «Archäologie

des Subjektes»; ähnlich auch im Blick auf eine Gesellschaftstheorie Jürgen
Habermas: Erkenntnis und Interesse, Mit einem Nachwort, Frankfurt a. M.
(Suhrkamp Taschenbuch «Wissenschaft») 1973, 332-364, und Erich Fromm: Haben
oder Sein, Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft, Stuttgart 1976.



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 361

spurigen Einleitungsdisziplin zurückkehren? Empfehlenswerter ist der

Weg zur Forschungs- und Arbeitsgemeinschaft. Die Fundamentaltheologie

sollte, bewegt von der ihr zugewiesenen Sache, die Gelegenheit
wahrnehmen, im Blick auf bedrängende Lebensfragen Initiativen zu

ergreifen für das interdisziplinäre Gespräch, - zunächst zwischen den

theologischen Fachgebieten, dann auch gemeinsam mit anderen
Wissenschaften.

Zur Didaktik

Didaktische Erwägungen sind unerläßlich zur Durchführung des

fundamentaltheologischen Programms. Doch müssen wir uns auch hier
mit einigen Hinweisen und Bemerkungen begnügen. Zuerst sei die Frage

gestellt: Wann soll innerhalb des theologischen Kurrikulums
Fundamentaltheologie doziert werden? Ebeling stellt die Fundamentaltheologie

an den Schluß seiner «enzyklopädischen Orientierung» 254. Viele
Gründe sprechen dafür, das Theologiestudium mit einer fundamentaltheologischen

Besinnung abzuschließen. Aber soll der Anfang ohne

fundamentaltheologische Einleitung sein? Die angemessenste Lösung wäre

wohl, zweimal Fundamentaltheologie zu dozieren, jedoch mit verschiedenen

Akzenten. Als Einleitungsdiziplin wären vor allem die grundlegenden

Sachprobleme (Überlieferungs- und Offenbarungsproblematik) zu
orten, die Axiologie der Instanzen (Glaube-Vernunft, Glauben-Verstehen,
Glaube-Praxis, Glaube-Erfahrung) zu entwerfen und die Artikulation
der verschiedenen theologischen Fächer (historische, systematische,
praktische) aus der Sache der Theologie zu begründen. Als Abschluß des

theologischen Grundkurses wären die Methodenfragen, die ja Vertrautheit
mit der Materie voraussetzen, eingehender zu erörtern, die Einheit der

Theologie durch einen enzyklopädischen Rückblick auf die verschiedenen

Disziplinen (nicht nur die theologischen im engeren Sinn, sondern auch
die Relevanz von Religionswissenschaft, Psychologie, Philosophie usw.)

geltend zu machen und der Lebensbezug theologischer Arbeit - und
Weiterarbeit - zu kirchlicher Gemeinschaft, Ökumene, Gesellschaft, Beruf
und persönlicher Daseinsverwirklichung deontisch und pragmatologisch
zur Sprache zu bringen.

254 Ebeling: Studium d. Th., 162-175. Vgl. dazu die Bemerkung in Kap. I,
S. 12: «Diese Anordnung ist grundsätzlich variabel und erhebt keinen anderen
Anspruch als den, etwas von der lebendigen Bewegtheit theologischer Aufgabe
erkennbar werden zu lassen. »



362 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

Weiter sei die Frage nach dem existenzialen Bezug der Fundamentaltheologie

aufgeworfen. Auch hier wird die Situation verschieden sein, je
nachdem der Hörer sich am Anfang oder am Schluß des Studiums befindet.

Selbst die Anfänger werden kaum eine homogene Gruppe bilden,
sondern aus vielen Suchenden und wenigen Entschlossenen, aus
gesellschaftskritisch Sensibilisierten und pneumatisch Bewegten, aus schon

Initiierten und völligen Novizen zusammengewürfelt sein. Doch ist
anzunehmen, daß im Vordergrund des Interesses Glaubens- und Berufsfragen

stehen. Man hat die Meinung geäußert, die Glaubens- und Berufsfragen

der Theologen würden sich weniger anläßlich des

fundamentaltheologischen Lehrstoffes als vielmehr an der kritischen Exegese und an
der Gotteslehre entscheiden. Wird der Vergleich unter der Voraussetzung
der traditionellen fundamentaltheologischen Thematik «rationale
Glaubwürdigkeit» geführt, so sind wir gerne bereit anzuerkennen, daß die vitalen

Entscheidungen der Theologiestudierenden nicht in der Apologetik

- und heute auch kaum mehr in der Exegese - sondern anläßlich der

Behandlung der Gottesfrage fallen. Doch haben wir ein anderes Konzept
von Fundamentaltheologie entworfen. Wird von der konkreten
Glaubensrede ausgegangen und werden sowohl die meta-praktischen wie

psychologischen Aspekte zur Sprache gebracht, so können wir kaum
annehmen, daß diese Themen kein existenzielles Echo bei den Hörern
finden sollten.

Damit ist schon die Frage nach der Art der Präsentation des

fundamentaltheologischen Lehrstoffes angeschnitten. Immer und immer wieder

wird gesagt, dies und jenes möge für eine wissenschaftliche Theologie

notwendig sein, gehöre aber nicht zur Materie eines Grundkurses,
zwischen wissenschaftlicher Forschung und praxisnaher und -orientierter
Ausbildung sei zu unterscheiden. Wir sind nicht dieser Meinung. Besser

als die «Verdoppelung» der Theologie in wissenschaftliche und sog.

praxisnahe (in scholastische und kerygmatische, spekulative und
metapraktische usw.) ist, die theologische Forschung so auszurichten, daß

gegenwärtig bedrängende Fragen wissenschaftlich erarbeitet werden und
die Studierenden der Theologie durch kontextuelle Motivationen zu
methodischem Arbeiten und kritischem Denken angeregt werden.

Theologische Forschung ist angesichts der heutigen Weltlage ohnehin nicht
durch «Wissen um des Wissens willen» zu rechtfertigen, und Studierende
der Theologie ohne irgendein Fünklein von Eros zu wissenschaftlicher

Disziplin und kritischem Denken sind nicht gerade ein verheißungsvolles
Bild. Die Materie der Fundamentaltheologie ist ohne Ende. Hermeneutik



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 363

und Erkenntniskritik können nicht weniger als Sprachanalyse, Logik
und Wissenschaftstheorie zu einem «Glasperlenspiel» werden. In der

Fundamentaltheologie geht es - vor allem wenn sie als Einleitung in die

Theologie konzipiert wird - nicht um letzte theoretische Finessen, sondern

um die praktische Relevanz der zu behandelnden Sachprobleme, um
eine Relevanz, die allerdings nicht ohne «Anstrengung des Gedankens»

und nicht ohne konstantes Bemühen um Erweiterung und Vertiefung
des Wissens wirksam werden kann.

Entwurf

Wenn wir uns nun - nach gewiß schon allzu weitläufigen
«Erwägungen» - erlauben, noch einen Entwurf für die Gliederung des

fundamentaltheologischen Materials vorzulegen, zur Diskussion zu stellen, so

sind wir versucht, mit einer Apologie zu beginnen. Das fundamentaltheologische

«Ei des Kolumbus» ist noch lange nicht gefunden. Der folgende
Aufriß soll nur das entworfene Konzept zu verdeutlichen helfen. Wir
teilen den Stoff in sechs Abschnitte oder Kapitel ein.

Am Anfang soll nicht ein Traktat über die Offenbarung, sondern

- dem Erkenntnisweg entsprechend - eine erste Sichtung des Materials
der GlaubensÜberlieferung stehen. Als Titel könnte gewählt werden:
(1) die «überlieferte Rede von Gott». Dabei ist nicht gleich mit der
biblischen Überlieferung zu beginnen, sondern mit einer Beschreibung der

Grundtypen religiöser Rede: (1.1) der «mythischen Rede», (1.2) der

«mystischen Rede», (1.3) der «prophetischen Rede». Die prophetische
Rede mag (auf Grund der Beziehung : Prophétie - Geschichte) zur
biblischen Rede überleiten. Der für die biblische Rede von Gott signifikante
Geschichtsbezug soll an Hand eines fundamentaltheologisch bedeutsamen

Beispieles illustriert werden. Dafür mag sich besonders eignen:
(1.4) die «Geschichte der biblischen Gottesanrede» (vom Jahwe-Gott zum
erhöhten Christus). Es versteht sich von selbst, daß dieses erste Kapitel
einen vorwiegend deskriptiven bis phänomenanalytischen Charakter hat.

Etwaige kritische Fragen sind am Rand (für eine spätere eingehendere

Behandlung) zu vermerken.
Das zweite Kapitel soll zur O^ewôarwMgsproblematik hinführen. Im

Titel mögen die Stichworte figurieren: (2) «Wort-Gottes-Geschehen und

Sprache des Glaubens». Zunächst ist (2.1) der «biblische Wort-Gottes-
Begriff» nach seiner energetischen und dianoetischen Seite darzulegen
und an Hand bestimmter biblischer Sprachmuster (Kennworte,
Wortverbindungen, charakteristischer Wendungen usw.) zu präzisieren, wie



364 Erwägungen zur Fundamentaltheologie

durch die biblische Rede von «Wort Gottes» Glaube an Offenbarung als

« Wort-Gottes-Geschehen» zum Ausdruck kommt. Dann ist ein Zwischenstück

einzuschalten, um (2.2) die «Offenbarungsproblematik» religions-,
philosophie- und theologiegeschichtlich (mit besonderem Akzent auf:
Gnosis und Wort, Aufklärung, Vernunft und Offenbarungsglauben)
darzulegen. In einem dritten Paragraphen ist auf die biblische Überlieferung
zurückzukommen, um (2.3) die «Sprache des Glaubens» (gemeint ist
die Sprache des christlichen Glaubens) an Hand neutestamentlicher

Sprachmodelle («Homologie», «Doxologie», «Paränese» usw.) zu
konkretisieren. Dieses zweite Kapitel verfolgt das Ziel, durch eine Analyse der
überlieferten Glaubenssprache (in menschlicher Rede geschichtlich
bezeugten Glaubens an Wort-Gottes-Geschehen) eine Definition der
Grundstruktur der Offenbarungsproblematik zu geben.

Sind die wichtigsten - religionsgeschichtlichen, biblischen,
philosophie- und theologiegeschichtlichen - Elemente zur Überlieferungs- und

Offenbarungsproblematik zur Kenntnis gebracht, so können die
kritischen Fragen in Angriff genommen werden. An erster Stelle sollen die

hermeneutischen Voraussetzungen der Wahrheitsfrage zur Sprache

gebracht werden. Als Überschrift für dieses Programm die Kennworte:
(3) «Glauben und Verstehen». Zunächst ist die Unterscheidung (3.1)
«Geschichte und Geschichtlichkeit» zu erläutern, dann sind (3.2) die

«geschichtlichen Bedingungen des Vorverständnisses» zu thematisieren,
schließlich (3.3) «Glauben als Verstehen» in seiner zirkulären Struktur
(Selbst-, Welt- und Gottesverständnis) zu artikulieren. Dieses Kapitel
hat nicht nur eine Theorie der Hermeneutik im Kontext der Theologie
zu entwerfen, sondern «Auslegen», «Übersetzen» und «Sagen» des Glaubens

an Jesus Christus paradigmatisch zu konkretisieren. Ziel der
Darlegung: den Sinn von Sein im Worte des Glaubens sagbar, bzw. ansprechbar

zu machen.

Nach der hermeneutischen Reflexion ist die Erkenntnisîr&ge zu
stellen. Als Überschrift dafür mögen die Worte stehen: (4) «Glaube und
Wahrheit». Die theologische Erkenntnislehre hat drei Gesichtspunkte
zu berücksichtigen : (4.1) die« Wahrheit des Glaubens» (der Glaube zeugt),
(4.2) die «Wahrheit der GlaubensVerantwortung» (der Zeuge zeugt) und
(4.3) die «Wahrheit in der Theologie» (die wissenschaftliche Rechenschaft

über die Sache des Glaubens als kritische Aufgabe). Auch hier
kann es sich nicht bloß um eine Theorie theologischer Erkenntnis,
sondern um eine geschichtliche Verantwortung des Wahrheitsanspruches
des Glaubens handeln. Dabei sind die Instanzen: Vernunft, Erfahrung,



Erwägungen zur Fundamentaltheologie 365

Praxis und Verstehen kritisch ins Spiel zu bringen. Rein wissenschaftlich
ist die Wahrheitsfrage kategorematisch nicht zu entscheiden. Die eigentliche

menschliche Letztinstanz für das Urteil über die Wahrheit des

Wahrheitsanspruches des Glaubens ist das «Gewissen».

Die Verantwortung für die Wahrheit des Glaubens kann nicht von
einzelnen getragen werden. Deshalb ist fundamentaltheologisch auch die

Glaubensgemeinschaft, die Kirche zu thematisieren. Dies geschieht wohl
am angemessensten unter der Überschrift: (5) «Von der Schrift zur
Verkündigung». Dabei sind drei Aspekte zu behandeln: (5.1) der «Auftrag
der Kirche zur Verkündigung», (5.2) die «Verantwortung der Kirche für
das Evangelium», (5.3) «Theologie und Verkündigung». Da die Verkündigung

des Evangeliums im umfassenden Sinn als Zur-Sprache-bringen
der Glaubensbotschaft das «primum intentum» der Theologie - ihr Testoder

Ernstfall - ist, ist unter dem Titel «Theologie und Verkündigung»
die theologische Methodenlehre zu entfalten, bzw. aufzuzeigen, wie durch
die in den verschiedenen Disziplinen zu leistende Arbeit nichts anderes

gemeint ist als das - von ideologischen und soziologischen Zwängen
befreite - «An-kommen» der Botschaft in der Freiheit des Glaubens.

Als Abschluß ist auf das Thema Erfahrung zurückzukommen. Nicht
sosehr auf erfahrene, als vielmehr auf zu erfahrende Erfahrung. Das Ziel
des Glaubens - und damit der Theologie - ist Ermöglichung von Erfahrung,

das Relevantwerden der Sache des Glaubens inmitten des natürlichen

Lebens. Als Titel mag formuliert werden: (6) «Theologie und

Lebenserfahrung». Dabei sind zunächst die wichtigsten Komponenten
der gegenwärtigen kulturellen Situation zu analysieren: das Auseinanderklaffen

von (6.1) «Wissenschaft und Lebenswelt». Als Kontrapunkt
dazu ist die Beziehung (6.2) «Glaube und Welt» theologisch zu bestimmen,

schließlich der Zusammenhang (6.3) «Theologie und Lebenserfahrung»

meta-praktisch zu thematisieren. Praktische Theologie und Missio-

logie stehen also - als Ziel der gesamten Theologie - am Schluß der

fundamentaltheologischen Besinnung.
Die sechs Abschnitte lassen sich auf drei Zweiergruppen zurückführen:

I. Kenntnisnahme 1. des Überlieferungsmaterials (1) und 2. des

Offenbarungsanspruches (2), II. kritische Reflexion auf 1. die Verste-

hensproblematik (3) und 2. die Erkenntnisfrage (4), III. Rechenschaft
über 1. die theologische Methode (5.3) und 2. das Ziel der Theologie (6.3).
Der Wahrheitsanspruch soll in I axiomatisch definiert, in II kritisch
reflektiert und in III meta-praktisch artikuliert, bzw. konkret und
richtungweisend zur Sprache gebracht werden.


	Erwägungen zur Fundamentaltheologie : Problematik, Grundfragen, Konzept

