
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Autor: Theis, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761333

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Theis

Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes
bei Karl Barth

Die Trinitätslehre nimmt in der heutigen Theologie einen
merkwürdigen Platz am Rande ein. Karl Rahner charakterisierte diesen
Befund folgendermaßen: «Der Traktat über die Heilige Dreifaltigkeit
(steht) im Gefüge der ganzen Dogmatik ziemlich isoliert da»x, aber
auch in der alltäglichen Praxis des christlichen Normalverbrauchers, der
doch eher Monotheist oder Pantheist ist2.

Die außergewöhnliche Stellung der Trinitätslehre in Karl Barths
Dogmatik ist nicht nur lexikographisch interessant. Barth behandelt die

Trinität im zweiten Kapitel des ersten Teiles seiner Kirchlichen
Dogmatik 3. Diesen ersten Teil hat er überschrieben mit «Die Lehre vom
Wort Gottes». Das zweite Kapitel heißt: «Die Offenbarung Gottes», und
deren erster Abschnitt ist die Lehre vom «dreieinigen Gott»4. Dieser
Platz der Trinitätslehre innerhalb der Dogmatik hat Verwunderung
hervorgerufen, und Barth nimmt dazu Stellung, wenn er schreibt: «Wir
sind, indem wir die Trinitätslehre an die Spitze der ganzen Dogmatik
stellen, im Blick auf die Geschichte der Dogmatik gesehen, sehr
isoliert» 4a.

Dem «warum» dieser außergewöhnlichen Stellung der Dreifaltigkeitslehre

haben Wir in einem ersten Teil dieser Arbeit nachzufragen: es

gründet in dem Bedenken der dialektischen Entfaltung der Offenbarung.

1 Rahner, K., Bemerkungen zum dogmatischen Traktat 'De Trinitate', in:
Schriften zur Theologie IV, Einsiedeln 19612, S. 108.

2 Cf. Rahner, K., ibid., S. 105.
3 Barth, K., Die Kirchliche Dogmatik, I. Band. Die Lehre vom Wort Gottes,

Erster Halbband, Zürich 1964, 8. Auflage (zitiert: KD 1/1).
4 Ibid. xiii-xiv. 4a Ibid. 316.



252 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Die hier entstehende Frage zwingt uns, uns auf den Sinn der
theologischen Rede überhaupt einzulassen. Das soll im zweiten Teil geschehen.

Im dritten Teil werden wir uns dann dem eigentlichen trinitarischen
Problem, seiner «Logik» stellen. Hier gilt es u. a. auch zu zeigen, daß

die seinsmäßige Verschränkung von immanenter und ökonomischer Tri-
nität der Hinweis und die Auslegung der Bezogenheit des Menschen zum
trinitarischen Gott ist. Es scheint, als verdoppele sich die Barthsche
Rede über den dreieinigen Gott in eine Rede über die menschliche
Existenz, aber nicht so, als sei jene nur der Vorwand zur Hervorbringung
von dieser. Was heißt das - um unser Anliegen kurz und polemisch zu
umreißen -, daß Gott im Himmel ist und der Mensch auf Erden Oder,

um die ganz böswillige Frage zu stellen: ist in dieser Frage beiden nicht
doch das «ist» gemeinsam?

I. OFFENBARUNG UND TRINITÄT

7. Der Begriff der Offenbarung

Der Begriff der Offenbarung ist für K. Barth ein absoluter Begriff
und das Geschehen der Offenbarung dementsprechend auch ein absolutes

Geschehen. Doch stößt man bei der Behandlung des Problems der

Offenbarung auf zwei Erkenntniswege, welche ungleichen Maßstabes sind : der

erste Erkenntnisweg ist der, der von dem vorfindbaren Faktum
'Offenbarung' ausgeht, von der feststellbaren Form dieses Geschehens, und
dann von diesem allerdings Feststellbaren («es gibt etwas, was einem

vorher aufgestellten Kriterium von Offenbarung entspricht») die Frage
nach seinem Grunde stellt. Diese Methode, die an und für sich,
erkenntnistheoretisch durchaus einwandfrei ist, wird von Barth schlechthin

abgelehnt, da sie für ihn auf einer unsachgemäßen und vor allen Dingen
unerlaubten Spaltung von Form und Inhalt beruht. Von der Offenbarung
als einem formalen Geschehen ausgehen, bedeutet für Barth, einen

religionsgeschichtlichen Standpunkt einnehmen und somit die christliche

Offenbarung relativieren («man kann nicht von anderswoher einsehen»5).

Diese Methode erlaubt es nicht, die Offenbarung als Geschehen Gottes
in ihrer Absolutheit zu begreifen oder zumindest zu bezeichnen.

Demgegenüber vertritt nun Barth das, was wir einen 'hegelschen' Standpunkt

nennen möchten :

5 Ibid. 322.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 253

«Es läßt sich schwer absehen, wie denn über die Heilige Schrift
das für die Heiligkeit nun gerade dieser Schrift Bezeichnende

gesagt werden kann, wenn nicht zuvor klar gemacht ist, wer
denn derjenige Gott ist, dessen Offenbarung die Schrift zur Heiligen

macht»s.

Das Problem ist also gestellt : Offenbarung, Schrift, Gott. Aber dreht
man hier nicht im Kreise? Keine Schrift ohne Gott, keine Erkenntnis
der Offenbarung Gottes ohne Schrift. Was ist denn nun das priusl
Man muß die Frage, die sich hier stellt, nicht unbedingt mit der
Alternative 'entweder-oder' ad absurdum führen wollen. «Gottes Wort ist
Gott selbst in seiner Offenbarung»1. Damit überspringt nun Barth die

Kategorie der Schrift, um den absoluten Grund alles möglichen und
wirklichen Redens von der Offenbarung und sogar der Schrift als Zeugnisses

der Offenbarung in Gott als dem Offenbarer selbst zu verankern.
Barth überspringt ganz bewußt den erkenntnistheoretisch wichtigen Ort
der Schrift, aber es ist ein Überspringen a posteriori. Der Ausgangspunkt

des Barthschen Argumentes, das sich in diesem Problem
verdoppelt (einerseits muß er den 'äußerlichen Ausgangspunkt', d. h. die

Schrift als Sprungbrett benützen, um sich erkenntnistheoretisch
abzusichern, andererseits zeigt sein Argument auf, daß die Schrift nicht
dieser ontologische Anfang sein kann, d. h. das Geschehen der

Offenbarung als solches nicht begründen kann), ist wohl das Wort Gottes,
wie es ihm durch die Schrift zugänglich ist. Nennen wir diesen

Ausgangspunkt das «noetisch Erste». Die Schrift gibt Kenntnis von der

Identität von Gottes Wort und Gottes Offenbarung als Dei loquentis

persona 8. Die Erkenntnis dieser Identität nun erlaubt es ihm, die

Umkehrung oder den Sprung vom «noetisch Ersten» zum «ontologisch
Ersten» zu machen. Das, was so als identisch erklärt wird: Gottes

Offenbarung als Dei loquentis persona, muß der Grund des Wortes Gottes in
der Form der Heiligen Schrift sein. Barth dreht also die Prioritäten
einfach um. «Wenn auch in der Hl. Schrift und in der kirchlichen
Verkündigung das Wort Gottes Gott selbst ist, dann darum, weil er sich in
der Offenbarung, von der sie zeugen, so verhält»9. D. h. die Einsicht,
die ihm methodisch von dem erkenntnistheoretischen Verfahren zustößt,

6 Ibid. 317; vgl. zum Problem: Hegel, G., Phänomenologie des Geistes, Hamburg

19526, S. 63-75.
7 KD 1/1, 311. 8 Cf. ibid. 320. 9 Ibid. 321.



254 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

erkennt er als eine Wirkung, und nicht als Ursache (obwohl Ursache

seiner Einsicht) oder Grund. Dies bedeutet dann auf einer anderen Ebene

: wenn Offenbarung der Grund und damit auch das Begründende ist,
dann ist sie 1. weiter nicht mehr hinterfragbar, und 2. unverifizierbar.

«Offenbarung wird von keinem anderen her wirklich und wahr, weder in
sich, noch für uns. Sie ist es in sich und für uns durch sich selber» 10.

Der Maßstab, das Maß, an dem sie gemessen werden könnte, müßte

wenigstens genau so eine Extension haben wie sie selbst; d. h. aber, daß

Gott allein in der Offenbarung der einzig adäquate Maßstab sein kann.
«Gottes Offenbarung hat ihre Wirklichkeit und Wahrheit ganz und in
jeder Hinsicht - also ontisch und noetisch - in sich selber» u. Die
Wirklichkeit und die Wahrheit, das Sein und der Grund! Wenn dem aber so

ist, dann folgt daraus wieder, daß Gott und Offenbarung ko-extensiv
sind, d. h. aber letzten Endes : Offenbarung ist «Dei loquentis persona»12.

Wir müssen hier eingehender auf diese Ko-extension zu sprechen

kommen, und wir möchten dies tun mit der Behandlung des Begriffs
der «Gestalt» 13. Die Gestalt aber ist die Weise der Identität Gottes in
seiner Differenz.

«Es ist ihm Gott) nicht unmöglich und es ist ihm nicht zu

gering, in seiner Offenbarung sein eigener Doppelgänger zu sein,

sofern seine Selbstenthüllung, sein Gestalthaben offenbar keine

Selbstverständlichkeit, sondern ein Ereignis, und zwar ein weder

aus dem Wollen und Tun der Menschen noch aus dem übrigen
Weltlauf erklärliches und abzuleitendes Ereignis ist»14.

Wir sehen: das Gestaltwerden ist ein Akt Gottes (und nicht eine

«Anthropo-izierung» des Menschen) ; das Subjekt der Gestalt (sub-icere)
ist keine Minderung Gottes, sondern anders noch einmal Gott, und als

solcher Akt Gottes ein Ereignis Gottes. Jedoch: «Gott mag in jeder
dieser Gestalten mehr oder weniger transparent sein, aber er ist in
keiner von ihnen im vollen und ausschließlichen Sinne offenbar»15. Die
Gestalt ist jene Vermittlung zwischen Gott in seiner Verhülltheit und
dem Menschen, an den Gottes Offenbarung ergehen soll. Die Gestalt
nimmt die Form der Sprachlichkeit an, und in der Schrift heißt das

10 Ibid. 322.
11 Ibid. 321; cf. auch «Gottes Wort ist und bleibt immer gottes Wort

Allein Gott begreift sich selber, auch in seinem Worte» (ibid. 170).
12 Ibid. 320. 13 Ibid. 333. 14 Ibid. 333.
15 Pannenberg, W., in: Offenbarung als Geschichte, Göttingen 19653, S. 10.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 255

dann: Güte, Treue, Arm... Barth konzentriert die Gestalt Gottes auf
zwei wesentliche Aspekte: den Namen und den Bund,16. Nun ist aber

bezeichnend, daß zumindest für den Namen eine Namensverweigerung
vorliegt (cf. Ex 3,14). Die Namensverweigerung einerseits, die Schließung
eines Bundes andererseits bilden zwei Aspekte der «Dialektik Gottes».

In der Namensoffenbarung als NamensVerweigerung bleibt Gott im
Geben der Gestalt als eben einem gebenden Nichtgeben der Welt und dem
Menschen transzendent, er bleibt jenseits der Geschichte, indem er den

Menschen geschichtlich anruft: der Bund ist jenes Tun Gottes in
Geschichte. Diese beiden Aspekte müssen beim Offenbarungsbegriff
zusammengedacht werden, soll Gottes absconditas sub contrario (das Wort
stammt von Luther) gewährleistet bleiben. Barth kommt auf diesen Aspekt
zurück: «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil
werdende Selbstenthüllung des seinem Wesen nach unenthüllbaren Gottes »17.

« Gerade der Deus revelatus ist der Deus absconditus »18.

Der Aspekt der «Verhüllung», welcher mit dem Begriff der Gestalt

mitgegeben ist, scheint uns nicht univok im Sinne W. Pannenbergs
ausgelegt werden zu können. Pannenberg schreibt:

«Bei Barth selbst wird diese grundlegende Einsicht Einzigkeit
der Offenbarung als Folge des Begriffs der Selbstoffenbarung), in
etwa wieder gefährdet durch die Behauptung, daß die «Gestalt»

der Offenbarung auch eine Verhüllung bedeute. Wenn aber die

Offenbarung erst so wirklich Offenbarung ist, daß ihre besondere

Gestalt ganz zu ihr selbst gehört, dann kann doch rechtverstanden
diese Gestalt nicht zugleich wieder Verhüllung sein Die

Vorstellung einer Gott nicht nur für den Mißverstand, sondern in
Wahrheit auch verhüllenden Gestalt seiner Manifestation läuft
der Einheit der Offenbarung als Selbstoffenbarung zuwider»19.

Uns scheint, daß Pannenberg den Begriff der Gestalt, so wie ihn Barth
versteht, zu horizontal interpretiert, anstatt ihn vertikal auslaufen zu lassen

: Gott erschöpft sich nicht in der Gestalt. Die Gestalt gilt nicht nur im

Begriffsraum Enthüllbarkeit/Verhülltheit, sondern auch und besonders

im Raum des Verständnisses der Geschichtlichkeit der Offenbarung: nämlich

daß Gott der Welt und der Geschichte nicht so immanent ist, daß er
ihr auch nicht zugleich immer transzendent bliebe, d. h. um Pannenberg

16 KD I/l, 334-335. 17 Ibid. 338.
19 Pannenberg, W., in: op. cit. S. 11.

18 Ibid. 338.



256 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

mit seinen eigenen Worten zu nehmen : <( Gott vollbringt immer noch
unabsehbar viele andere Taten, die in anderer Weise auf ihn als ihren Täter
zurückweisen» 20.

So drängt sich hier also die Notwendigkeit auf, den Begriff der

Gestalt zusammen mit dem Begriff der Geschichtlichkeit zu denken. Wenn

Offenbarung, wie bereits oben betont, die Selbstenthüllung des seinem

Wesen nach unenthüllbaren Gottes ist, dann ist «das Moment der

Selbstenthüllung das - nicht logisch-sachliche, aber geschichtliche -
Zentrum des biblischen Offenbarungsbegriffes»21. Hier stoßen wir auch auf
das Problem der Sprachlichkeit als Modus der Geschichtlichkeit. Gott
offenbart sich wesentlich als Deus loquens, aber auch, wie wir bereits

gesehen haben, unter dem Modus der Tat (cf. Bund). Aber diese Tat,
(oder diese Taten) als an Menschen ergangene, ist (sind) uns selbst ja
nur in dem Medium der Sprache (als schriftlich fixierte Großtaten Gottes)

zugänglich. Nun müssen wir allerdings versuchen, jenes Problem
der Schrift genauer zu umreißen. Warum? Weil letzten Endes, soll

theologische Rede überhaupt möglich sein, soll sie 'überprüft' werden
können auf ihre Treue hin, also hinsichtlich dessen, wovon sie spricht,
dann muß der Ort, von dem sie materialiter ausgeht (auch wenn er
auf Grund anderer Wissenschaftstheorien als unbegründet erscheint),
doch zumindest erreichbar sein. Das geoffenbarte Wort, als Sprache,
ist immer bereits einer gewissen Kategorialität unterworfen. Dies gibt
Barth ohne weiteres zu, wenn er schreibt :

«Das Wort, das die biblischen Menschen hören und weitergeben,
(kann) das Wort Gottes heißen, obwohl es von ihren Ohren
gehört, von ihrem Munde geformt, zweifellos ihr Wort ist»22.

Karl Barth hat die ganze Frage der Offenbarung in den Umkreis

folgender grundsätzlicher Überlegung gestellt: Offenbarung will von
ihrem Subjekt her verstanden werden (aus dem Grunde ist auch letztlich

die ausgezeichnete Stelle der Trinitätslehre innerhalb seiner Dog-
matik zu verstehen). Diese Frage nach dem Subjekt der Offenbarung
beinhaltet für ihn zwei weitere Fragen: «Wie geschieht das, wie ist das

wirklich, daß dieser Gott sich offenbart?» und die andere: «Was bewirkt
dieses Geschehen an dem Menschen, dem es widerfährt »23 Nun scheinen
diese Fragen sehr in sich geschlossen zu sein. Barth ist auch der Mei-

20 Ibid. S. 17.
22 Ibid. 315.

21 KD 1/1, 333.
23 Ibid. 311.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 257

nung, daß die Frage nach dem Subjekt der Offenbarung, also nach
Gott (und nicht nach irgendeinem Gott, sondern nach dem dreieinigen)
nur zu beantworten ist im Kontext der Frage nach dem die Offenbarung

empfangenden Subjekt. Nicht so jedoch, als wäre dieses empfangende

Subjekt die Bedingung der Möglichkeit der Frage nach dem Subjekt

der Offenbarung, aber Offenbarung ist stets Enthüllung für jemanden.

Es ist von der Offenbarung sozusagen wesentlich zu behaupten,
daß sie eine Öffnung in Gott darstellt, so wie uns das der Begriff der
Gestalt zu verdeutlichen versuchte.

«Der sich hier als Gott offenbart, kann sich offenbaren; schon
das Faktum seiner Offenbarung sagt dies: es ist ihm eigentümlich
sich von sich selbst zu unterscheiden, d. h. in sich selbst und

verborgen Gott zu sein und nun zugleich ganz anders, nämlich
offenbar, d. h. aber in Gestalt dessen, was nicht er selbst ist, noch

einmal Gott zu sein. Anders noch einmal Gott»24.

Es gibt eigentlich zwei Subjekte in dem Offenbarungsgeschehen (und
diese Zweiheit macht den ursprünglichen GescAeAewscharakter der

Offenbarung aus), das göttliche Subjekt als eigentliche Bedingung der
Möglichkeit von Offenbarung überhaupt, und das menschliche Subjekt als ein

solches, an welches Offenbarung ergeht. Offenbarung spielt sich immer
im Horizont dieser beiden Subjekte und in dem durch das Geschehen

ermöglichten Verhältnis ab. Dies ist von entscheidender Wichtigkeit,
wenn man richtig verstehen will, was Barth meint, wenn er schreibt:

«... wer Gott ist in seiner Offenbarung, das ist dann... ebenfalls

nach der Weisung der ganzen Bibel zu beantworten im Blick auf

die Menschen, die die Offenbarung empfangen, im Blick auf das,

was der Offenbarer mit ihnen will und tut, was seine Offenbarung

an ihnen ausrichtet, was sein Offenbarsein also für sie bedeutet»25.

Der Mensch als Empfänger der Offenbarung steht unter dem

Zuspruch Gottes, d. h. daß Gottes Verheißung als Gottes heilstiftendes
Wort an ihn ergangen ist; aber er steht auch vor dem Anspruch Gottes,
insofern er als Geschöpf dieses Gottes diesen Gott als seinen Schöpfer

gelten zu lassen hat. Auf diesen Aspekt der Offenbarung als Verheißung
hat neuerdings J. Moltmann hingewiesen: «Nun hat... die neuere alt-

24 Ibid. 334.

17

" Ibid. 314.



258 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

testamentliche Theologie gezeigt, daß die Worte und Sätze vom «Offenbaren

Gottes» im Alten Testament durchgängig mit Sätzen der
«Verheißung Gottes» verbunden sind. Gott offenbart sich auf die Weise der

Verheißung und in derVerheißungsgeschichte»26. In diesem Sinne ist wohl
auch Ex. 3,14 zu verstehen: als die Negativität des sich Festlegens.

2. Offenbarung und Trinität

Die Analyse des Offenbarungsbegriffs hat uns die radikale Verwie-
senheit auf Gott als handelndes Subjekt gezeigt, d. h. als Offenbarer,

Offenbarung und Offenbarsein (also die Einheit der Offenbarung als

Offenbarung Gottes, somit also die Einheit des Begriffs und des Inhalts
der Offenbarung als absoluter). Offenbarung ist also nie vom Subjekt
loszutrennen, und diesem Subjekt möchten wir jetzt unsere Betrachtung
zuwenden. Wir gehen dabei von folgendem Standpunkt aus:

«Es gilt nun erst genau hinzusehen, um uns klarzumachen, daß

wirklich schon der christliche Offenbarungsbegriff das Problem
der Trinitätslehre in sich enthält, daß man ihn gar nicht analysieren

kann, ohne als ersten Schritt eben diesen zu tun: zu versuchen,

die Trinitätslehre zu Worte kommen zu lassen»27.

Wenn man also die Trinitätslehre im Offenbarungsbegriff zu Worte
kommen läßt, so geschieht das aus einer eigentümlichen Verstrickung
heraus: die Trinitätslehre als solche ist die Exegese des Offenbarungsbegriffs

28.

Barth nennt die Offenbarung der «Herrschaft Gottes» die «Wurzel
der Trinitätslehre»29. Offenbarung als Selbstoffenbarung, in welcher Gott
in der Weise der Enthülltheit als seinem Wesen nach unenthüllbarer
Gott dem Menschen zuteil wird: dies ist der Boden der Wurzel! «Gott
offenbart sich als der Herr»30. D.h. er offenbart sich immer und in
jedem Falle als der, der den Grund und Boden des Offenbarungsbegriffs

ausmachte, als der Unverfügbare und als der Unbedingte.
Was meint nun dieses Bild von der Wurzel, dieses Verhältnis vom

Ansich zum Fürsich? Damit soll für Barth ein Doppeltes ausgesagt
werden :

26 Moltmann, J., Theologie der Hoffnung, München 19698, S. 36.
27 KD 1/1 320. 28 Cf. ibid. 352.
29 Ibid. 323 30 Ibid. 323.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 259

1. «Der Satz oder die Sätze über die Trinität Gottes können nicht
beanspruchen, mit dem Satz über die Offenbarung, bzw. mit der

Offenbarung selbst identisch zu sein»31.

2. «Der Satz oder die Sätze über die Trinität Gottes wollen
allerdings mit dem Satz über die Offenbarung nicht direkt, aber indirekt

identisch sein » 32.

Diese beiden Thesen sind der negative und positive Ausdruck einer

gemeinsamen Grundauffassung. Die Trinitätslehre ist ein Ganzes, eine

Theorie, die sich in einer bestimmten Systematik und mit einer bestimmten

Logik entfaltet. Als solche Theorie ist sie ein Werk der Kirche,
und zwar ein Werk, welches eine Linearität in der Geschichte hat. Als
Dogma ist sie überdies das Resultat, und als Resultat stellt sie sich in
einen notwendigen (formalen) Zusammenhang mit dem Offenbarungszeugnis.

Die Offenbarung hingegen ist kein Werk der Kirche, sondern liegt ihr
voraus und zugrunde und ermöglicht es. Offenbarung und Trinitätslehre
stehen somit in einem gemeinsamen Auslegungshorizont, innerhalb dessen

die Notwendigkeit der Beziehung zwischen beiden ersichtlich wird.
Als Wurzel der Trinitätslehre sagen die Offenbarungszeugnisse etwas

über Gott aus, oder eher, Gott sagt sich in der Offenbarung als der

Wurzel der Trinitätslehre selber aus: «Offenbarung ist Dei loquentis
persona»33. Gott sagt sich, wie bereits oben angedeutet, als der Herr aus.

Diese Aussage Gottes als des Herrn wird nach Barth bereits bestätigt
im Handeln Gottes als des Sich-Offenbarenden.

Barth geht nun von der Annahme aus, daß sich im Zeugnis des

Alten und des Neuen Testamentes eine «Vorbildung»34 der Trinitätslehre
finden läßt. In bezug auf die kirchliche Lehre von der Dreieinigkeit
Gottes stellt sich nun die Frage:

«Muß man diesen Satz [= daß Gott sich als der Herr offenbart],
ohne der Einheit seines Gehaltes zu nahe zu treten, in einem

dreifachen Sinne verstehen und ohne seinem dreifachen Sinn zu
nahe zu treten, als einheitlich in seinem Gehalt »35

Diese Frage ist von entscheidender hermeneutischer Bedeutung.
Denn was geschieht eigentlich in unserer Lektüre des Offenbarungsbe-

31 Ibid. 325.
33 Ibid. 320.
33 Ibid. 331.

33 Ibid. 326.
« Ibid. 331.



260 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

griffs? Sachlich stoßen wir ja als moderne Leser auf folgenden Befund:
einerseits haben wir das Offenbarungszeugnis mit einer objektiv wenig
ausgebildeten Trinitätsoffenbarung, andererseits haben wir das kirchliche

Zeugnis, welches selbst das Resultat einer Auslegungsgeschichte,
eines Auslegungswerdens ist, und zwar nicht irgendeines Dokumentes,
sondern eben jenes Offenbarungszeugnisses. Aber wie ist jenes Zweite

(das Dogma) aus dem Offenbarungszeugnis hervorgegangen? «Das ist
eine geschichtliche Frage. Sie ist aber dadurch bestimmt, daß einerseits

die biblische Offenbarung ein bestimmtes geschichtliches Zentrum
und andererseits die Trinitätslehre einen bestimmten geschichtlichen
Anlaß in der biblischen Offenbarung hat. Geschichtlich betrachtet haben
die drei in der Bibel beantworteten Fragen nach dem Offenbarer, nach
der Offenbarung, nach dem Offenbarsein nicht das gleiche Gewicht,
sondern es ist vielmehr der zweite dieser Begriffe: das Handeln Gottes
in seiner Offenbarung - Offenbarung als Antwort auf die Frage: Was

tut Gott? also das Prädikat jenes Satzes - das eigentliche Thema des

biblischen Zeugnisses. Im Rahmen dieses Themas werden dann die beiden
anderen - sachlich ebenso wichtigen - Fragen beantwortet. Und so ist
auch die Trinitätslehre geschichtlich betrachtet, in ihrer Entstehung
und Ausbildung, nicht gleichmäßig an Vater, Sohn und Heiligem Geist

interessiert gewesen, sondern auch hier war das Thema zunächst die
zweite Person der Dreieinigkeit, Gott der Sohn, die Gottheit Christi»36.

Die Trinitätslehre als solche ist die Antwort auf die Frage: wer ist
der, der sich offenbart, «die Frage nach dem Subjekt der Offenbarung»37.
Damit ist aber geboten, etwas über ihren Inhalt auszusagen. Es geht
aber um nichts mehr und nichts weniger als um das Wesen Gottes,
die Gottheit Gottes. Wir haben auch weiter oben gesehen, daß das

Subjekt der Offenbarung Gott als der Herr ist. Somit kommen wir dann

zu folgendem Ergebnis:

«Wir können den Begriff der Herrschaft Gottes, auf den wir den

ganzen biblischen Offenbarungsbegriff bezogen fanden, unbedenklich

mit dem gleichsetzen, was in der altkirchlichen Sprache das

Wesen Gottes, die deitas oder divinitas heißt. Das Wesen Gottes
ist das Sein Gottes als göttliches Sein. Das Wesen Gottes ist die

Gottheit Gottes» 38.

36 Ibid. 332.
38 Ibid. 369.

" Ibid. 400.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 261

Die Trinitätslehre beantwortet demnach die Frage nach dem Subjekt

der Offenbarung unter dem Aspekt der Frage nach der Gottheit
Gottes. Die Exegese des Inhalts des biblischen Offenbarungsbegriffes
geht für Barth jedoch in zwei Punkten über die Bibel hinaus: l.«Es
fehlt in der Bibel die ausdrückliche Feststellung, daß der Vater, der
Sohn und der Heilige Geist gleichen Wesens und also im gleichen Sinn
Gott selber sind. » 2. «Es fehlt auch die andere ausdrückliche Feststellung,
daß Gott so und nur so, also als der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist Gott ist»39. Es ergibt sich hieraus die Frage, die zumindest
erkenntnistheoretisch gerechtfertigt ist: ist hier nicht schlicht und
einfach ein- statt ausgelegt worden? Diese Frage ist umso bedrückender,
als wir eben als Prinzip des Verhältnisses von Offenbarung und
Trinitätslehre die Einheit des Auslegungshorizontes postuliert haben. Dieses

Prinzip wird hier an zwei entscheidenden Stellen in Frage gestellt: 1.

inwieweit wird hier noch diese Einheit gewahrt, und 2. ist der zugrundeliegende

«Begriff» in den beiden Termini des Verhältnisses noch
derselbe? Barth würde ohne weiteres mit «Ja» antworten, denn es handelt
sich immer um das eine Subjekt der Offenbarung, als eben das sub-

iectum, das Zugrundeliegende als das beide Begründende.
Doch sehen wir uns die Begründung, die Wurzel etwas näher an,

d. h. sehen wir zu, wie Barth auf Grund der Trinitätslehre den

Offenbarungsbegriff trinitarisch liest.

1. «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil
werdende Selbstenthüllung des seinem Wesen nach dem Menschen

unenthüllbaren Gottes»40.

2. «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil
werdende Selbstenthüllung des seinem Wesen nach dem Menschen

unenthüllbaren Gottes »41.

3. «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil
werdende Selbstenthüllung des seinem Wesen nach dem Menschen

unenthüllbaren Gottes»42.

Insofern ist Offenbarung immer Offenbarung Gottes als des Herrn,
d. h. sie ist Vorbild dessen, was Gott als Vater, Sohn und Geist ist.
Damit ist nichts ausgesagt über Begriffe wie «Einheit», «Verschiedenheit»,

«Person»... Die Frage nach dem warum dieser Auslegung und

39 Ibid. 401.
41 Ibid. 338.

30 Ibid. 332-333.
42 Ibid. 342.



262 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Ausbildung, dieser «Verwissenschaftlichung», also dem Werden der Trini-
tätslehre, d. h. letzten Endes die Frage nach der Möglichkeit theologischer

Sprache überhaupt soll uns im nächsten Teil beschäftigen.

II. DAS PROBLEM DER THEOLOGISCHEN SPRACHE

Das Problem, dem wir hier nachgehen möchten, bringt uns in die

Mitte jener Beschäftigung, welche man Hermeneutik nennt, zu der, nach
dem Worte H. G. Gadamers, Barths Dogmatik «nirgends ausdrücklich
und indirekt überall bei(trägt)»43. Man könnte die Frage, die sich hier

stellt, etwa folgendermaßen umreißen: Welches ist der «Ort», an dem

der Mensch Theologie betreibt
Theologie als Rede über etwas, als Logos von etwas (Gott)

geschieht in einem Abstand zum eigentlichen Offenbarungsgeschehen. Sie

ist selbst nicht Wort Gottes. Außerdem geschieht sie innerhalb des

Raumes, den man mit Glauben umschreiben könnte, aber nicht irgendeines

Glaubensraumes, sondern innerhalb eines kirchlichen Glaubensraumes.

Als theologische Rede «im Abstand» ist die Theologie nie

Offenbarung (nicht einmal unter ihrer als Glaubenslehre formulierten Form
des Dogmas - Barth lehnt die katholische Definition des Dogmas als

Veritas a Deo formaliter revelata ab 44), hat jedoch etwas mit ihr zu tun.
Als Rede «im Abstand» steht die Theologie nun aber auch unter dem

vorangehenden Gesetz der Erkenntnis des Wortes Gottes. Diese Erkenntnis

und ihr Ort sind im Verhältnis zur Konstitution der Theologie als

Rede grundlegend. Hiervon soll zunächst gesprochen werden.
Offensichtlich ist ja diese Erkenntnis keine neutrale, denn sie

vollzieht sich grundsätzlich innerhalb einer Glaubenserfahrung.
Was heißt Erfahrung? Der Begriff der Erfahrung setzt den Kontext

des zu Erfahrenden voraus - hier das Wort Gottes - welches
zunächst einmal Erkenntnis ermöglicht. Mögliche Erkenntnis kommt aber

möglicher Erfahrung gleich.

«Wir definierten ja Erkenntnis als diejenige Bewährung menschlichen

Wissens um einen Gegenstand, durch den sein Wahrsein

zu einer Bestimmung der Existenz des erkennenden Menschen

wird. Eben diese Bestimmung der Existenz des erkennenden Menschen

nennen wir Erfahrung»45.

43 Gadamer, H. G., Wahrheit und Methode, Tübingen 19652, S. 492.
44 Cf. KD 1/1, 281 ss. 45 Ibid. 206.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 263

Bestimmung der Existenz geschieht aber, christlich gesprochen, von
außen, nicht in der absoluten Setzung des Subjekts in sich selber, nicht
in einer reflexen Reduktion der menschlichen Tätigkeit auf ein Zentrum
dieser Tätigkeit, d. h. letzten Endes nicht als Selbstbestimmung. Hier
muß Abstand genommen werden von der Hegeischen Auffassung der

Subjektivität, welche durch die je eigene Vermittlung zur je größeren
Selbstbestimmung gelangt. Wir sagten : nicht als Selbstbestimmung, oder

gerade als Selbstbestimmung unterliegt menschliche Existenz der
Bestimmung von Gott her, d. h. daß der Sinn der menschlichen Existenz,
ihr Sein als Sein, insofern sie selbst, in einem reflexen Akt auf sich selbst
sich besinnt, ein ihr Vorgegebener und ihr Aufgegebener ist. Wenn das

Wort Gottes wirklich Wort Gottes und nicht in irgendeiner Weise verbum

humanuni, und also so Produkt unseres eigenen Geistes ist, dann kann
es nur in dieser Andersheit bezüglich unseres Geistes und unserer
Produktionsverhältnisse bestehen. Wenn Gott nicht der Feuerbachschen

Kritik anheimfallen will, und eine bloße Projektion des Menschen werden

soll, dann ist jedenfalls klar, daß die Erfahrung seines Wortes nicht
aus einer Selbstreflexion des Menschen heraus geschehen kann. Dann ist
aber auch unsererseits klar, daß wir nur in der «Anerkennung»46 des

Wortes, d. h. aber im Glauben an das Wort bestehen können. Jene
Anerkennung des Wortes Gottes im Glauben - also nicht auf Grund der

Ermöglichung, die vom Glauben herkäme -, welche das Eigentliche der

Erfahrung des Wortes Gottes ausmacht, führt uns dann zur Ortsbestimmung

des Menschen innerhalb der Welt und vor seinem Gott, führt uns
also mitten in ein Kapitel theologischer Anthropologie, welche
unerläßlich ist für ein rechtes Verständnis der theologischen Sprache. Wir
stoßen bei dieser Betrachtung auf folgenden Bestand: einerseits besteht

im Glauben die Mitte der Erfahrung des Wortes Gottes, andererseits

gilt auch das Axiom des finitum non cafiax infiniti. Beide scheinen sich

auszuschließen, insofern die Erkennbarkeit des Wortes Gottes als des

Wortes Gottes eben diese Unfähigkeit zum Unendlichen hin aufzuheben

scheint. Barth schreibt in bezug auf dieses Problem:

«Der Satz über die Inkapazität des finitum ist zugegeben. Und
der Satz von dem Menschen, der im Glauben wirkliche Erfahrung
vom Worte Gottes habe, beseitigt jenen Satz nicht. Aber er überholt

ihn, er klammert ihn ein»47.

<6 Ibid. 214. 47 Ibid. 250.



264 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Was bedeutet diese Einklammerung?
Diese Einklammerung kann nur bedeuten, daß der Glaube als

solcher die Eignung ist, die dem Menschen von sich aus nicht zusteht, die

ihm aber kraft jener göttlichen Maßnahme zukommen kann, kraft
welcher er Gottes Wort als solches vernehmen kann. Die Gültigkeit jener
zwei Sätze umfaßt das Spannungsfeld von Sünde und Erlösung. Der
Mensch, der eben durch die Sünde in jene Abgesondertheit von seinem

Gott gerät, wird kraft der Wiederherstellung in ihm, seiner Gotteseben-

bildlichkeit, wieder in jene Verfassung hineingestellt, wo es ihm möglich
ist, Gottes Wort als solches zu vernehmen.

«Das Ebenbild Gottes im Menschen, von dem hier zu reden ist,
und das den wirklichen Anknüpfungspunkt für das Wort Gottes

bildet, ist das durch Christus vom wirklichen Tode zum Leben
erweckte und so wiederhergestellte, die »««geschaffene rectitudo,

nun wirklich als Möglichkeit des Menschen für das Wort Gottes»

48.

Mit dem Problem der imago Dei stehen wir aber nun mitten in
unserer Beschäftigung mit und unserer Fragestellung nach der Trinität.
Wenn die oben besprochene Einklammerung zugleich die Bedeutsamkeit
der Wiederherstellung der Gottesebenbildlichkeit aufzeigt, dann muß sie

auch zugleich die eigentliche Quelle der Möglichkeit von theologischer
Sprache überhaupt sein. Theologische Sprache als solche kann sich ja
trotz ihres Objektes (im uneigentlichen Sinne) nicht der seinsmäßigen
Verfaßtheit des Menschen entziehen. Theologie geschieht post lapsum
immer wieder in dem Bereich, wo sie sich auch der Gott-losigkeit
aussetzen kann, d. h. sie steht immer wieder unter der Gefahr, sich ihres

Objektes bemächtigen zu wollen 49. Eine solche Bemächtigung des

Objektes der Theologie erblickt nun K. Barth in der Lehre von den vestigia
trinitatis. Man könnte Barths Standpunkt in etwa so umreißen: «Nos

in verbum suum, non autem verbum suum in nos mutât» (Luther)50.
Der Sinn der vestigia-Lehre ist dieser: es existiert neben der

Offenbarung als der Wurzel der Trinitätslehre noch eine zweite Wurzel: «Es

muß scharf hervorgehoben werden : es handelt sich (leider) nicht um die

in der Offenbarung einer geschöpflichen Wirklichkeit zuteil werdende

4» Ibid. 251.
+® Cf. Breton, S., Foi et raison logique, Paris 1971, 11-48.
50 Cf. KD 1/1, 252.



Die Lehre von. der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 265

Auszeichnung, vermöge welcher ein Mensch, ein Engel, ein natürliches
oder geschichtliches Ereignis, menschliche Worte oder Handlungen, zu-
höchst und zuletzt und zugleich als Inbegriff der ganzen so ausgezeichneten

Kreatur : die humanitas Christi, zum göttlichen Organ oder Werkzeug

oder Medium wird sondern da handelt es sich um eine, gewissen

geschaffenen Wirklichkeiten angeblich immanente, also abgesehen von
ihrer allfälligen Beanspruchung durch Gottes Offenbarung eigene trini-
tarische Wesensdisposition, um eine echte analogia entis, um Spuren des

trinitarischen Schöpfergottes im Seienden als solchen, in seinem reinen
Geschaffensein»51.

Was hat nun dies alles mit der theologischen Sprache zu tun? Der
Ort, an dem dies alles gesagt und geschieht, ist eben die Sprache. Die
Sache der Theologie, Gottes Sache, wird in der Sprache einer jeweiligen
Zeit und mit den in ihr enthaltenen Voraussetzungen ausgesagt. Nun
stellt sich aber die Frage, ob denn auch jene Kategorialität der Sprache
die Sache Gottes angemessen auszusagen vermag. Sicherlich nicht, insofern

die Sprache gebrochen ist durch die Tatsache unserer eigenen
Endlichkeit. Aber Gottes Wort verlangt nach Sprache, und eben nach
dieser gebrochenen Sprache, weil es .eben keine andere gibt. Welcher
Sinn und welche Bedeutung muß dann dieser Sprache beigemessen
werden? Theologische Sprache, mehr noch als philosophische, wird nicht
umhin kommen, sich ständig prüfen zu müssen, und zwar von dem ihr
Aufgegebenen, hier der Offenbarung. Sie muß sich prüfen lassen, inwieweit

sie sich noch unter dem Gesetz der Auslegung bewegt. Denn die

Auslegung ist das einzige, was ihr als theologischer Sprache zusteht.
Unter Auslegung verstehen wir mit K.Barth folgendes: «In anderen

Worten dasselbe sagen»52. Theologische Sprache steht somit immer unter
dem Anspruch der Selbigkeit. Die Selbigkeit ist der Riegel, der
unerbittlich vorgeschoben wird, wenn der Theologe spricht. Die Selbigkeit
aber ist die Absolutheit Gottes im absoluten Zuspruch seiner

Offenbarung. Theologie kann also nur sein, insofern sie diesen absoluten

Zuspruch ernst nimmt und ihn als das innere Maß ihres Redens gelten
läßt. Vom Interpretieren (Auslegen) unterscheidet sich für Barth das

Illustrieren, welches eben nicht so sehr den absoluten Zuspruch Gottes
als Maß annimmt, sondern die Sprache mit ihrem Hinsein auf absolute

Begrifflichkeit: «Illustrieren heißt: dasselbe in anderen Worten sagen»53.

51 Ibid. 353-354.
52 Ibid. 364. » Ibid. 364.



266 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Die Lehre von den vestigia trinitatis als Ernstfall theologischer Sprache
wird genau als dieser Versuchung unterlegen abzulehnen sein.

«Aber was Ereignis wurde, war Sprache von der Welt und vom
Menschen, und diese als Sprache von Gottes Offenbarung
verstanden, mußte geradezu werden : Sprache gegen Gottes Offenbarung.

Der Eroberer wurde erobert»54.

Es ist auch wohl diese Unterscheidung von Interpretieren und
Illustrieren, die die ganze Diskussion um die Frage nach dem Dogma und
der Dogmatik als Wissenschaft leitet. Wir wiesen bereits zu Beginn
dieses Kapitels auf den Abstand hin, der uns grundsätzlich vom eigentlichen

Offenbarungszeugnis trennt. Diesen Abstand gilt es, mit Gada-

mers Worten, «als eine positive und produktive Möglichkeit des Versteh

ens zu erkennen. Er ist nicht gähnender Abgrund, sondern ist
ausgefüllt durch die Kontinuität des Herkommens und der Tradition»55.
Er ist also zunächst einmal eine positive Möglichkeit und bedeutet
dementsprechend nicht unbedingt eine Degradation des Ursprünglichen, zu
dem wir uns denkend verhalten. Es handelt sich dann aber auch bei
diesem Abstand um eine produktive Möglichkeit. Hier müssen wir natürlich

achtgeben, und unter der Produktion nicht die novitas als Einlegung

verstehen. Die novitas, von der hier Gadamer spricht, kann nur
verstanden werden als «Wandel im selben»56. Gadamer sagt ja auch, daß

der Abstand die produktive Möglichkeit des Verstehens novitas) ist,
welches ja immer das Verstehen von etwas als un-gelöstes Verstehen zu
diesem Etwas ist.

Der Abstand besagt aber auch die «Ungleichzeitigkeit»57. Theologie
treiben im Bewußtsein dieser Form des Abstandes heißt dann immer
theologia dogmatica treiben, nicht theologia gloriae. Wir meinen damit
folgendes: das Dogma hat bei K. Barth sozusagen einen eschatologischen
Stellenwert. Er selbst bezeichnete es einmal als «eschatologischen
Begriff»58. Das Dogma steht unter dem Gesetz des ursprünglichen
Abstandes zum Offenbarungszeugnis, aber als Frage nach der Überein-

34 Ibid. 363.
33 Gadamer H. G., op. cit., S. 281; zum ganzen Problemkreis vergleiche man

auch: Rahner, K., Zur Frage der Dogmenentwicklung in: Schriften I, Einsiedeln
19613, S. 49-90; id., Überlegungen zur Dogmenentwicklung, in: Schriften IV,
S. 11-50.

36 Rahner, K., Zur Frage der Dogmenentwicklung, in: Schriften I, S. 56.
37 KD 1/1, 150. 33 Ibid. 284.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 267

Stimmung mit ihm. Das Dogma ist die Tendenz zum Begriff des Wortes
Gottes, oder die Tendenz zum begriffenen Wort Gottes, aber als Tendenz.

Von hier aus ist dann das ganze Geschäft der Dogmatik folgendermaßen

zu sehen: Dogmatik erfolgt zunächst in einem kirchlichen
Zusammenhang, sie ist nicht ortlos ; es handelt sich somit um die Rede der
Kirche als kritische Rede in bezug auf das Handeln der Kirche:

«Dogmatik ist die kritische Frage nach dem Dogma, d. h. nach
dem Worte Gottes in der kirchlichen Verkündigung oder konkret
nach der Übereinstimmung der von Menschen vollzogenen und zu
vollbringenden kirchlichen Verkündigung mit der in der Schrift
bezeugten Offenbarung»59.

Als kritische Rede ist sie kritische Theorie der eigentlichen Praxis
der Kirche, d. h. der Praxis, in welcher die Kirche explizit in Wort und
Sakrament sich zum Wort Gottes verhält. Kritische Theorie bedeutet

jedoch nicht nur jenes Prüfen (also jenen aposteriorischen Ort hinsichtlich

des eigentlichen Wortgeschehens in der Verkündigung der Kirche),
sondern sie bedeutet auch ein Führen der kirchlichen Praxis 60.

Die theologische Rede als Dogmatik steht einerseits in einem
Verhältnis zur kirchlichen Verkündigung, deren kritische Theorie sie ist,
andererseits, wie wir schon gesehen haben, in einem Bezug zum
Offenbarungsgeschehen in seiner Ursprünglichkeit selber. Gehen wir noch

etwas auf diese Bezüge ein. Jede Lehre (Barth unterscheidet wohl
zwischen Dogma und Dogme«) als Theorie ist ein Werk der Kirche, d. h.

ein Zeugnis des Verständnisses der Offenbarung innerhalb der Kirche
in einem gegebenen Augenblick; sie ist also jenes zeitliche Verstehen

unter dem Gesetz, auf den absoluten Begriff hin zu sein. Die Dogmen
sind insofern die temporale Hermeneutik des Offenbarungsgeschehens. Wir
betonen das «temporale». Dogmen fangen die ganze Wahrheit nie ein.

Temporal heißt geschichtlich, mit all den Bedingtheiten behaftet, die

das Geschichtliche mit sich bringt; es heißt dann ebenso nicht-absolut.
Die Dogmatik untersucht die Angemessenheit dieses Sprechens mit dem

Offenbarungszeugnis. Sie überprüft es, indem sie es auch übersetzt. Als
kritische Theorie ist die Dogmatik die Mitte, durch welche grundsätzlich
nichts Anderes gesagt werden kann. Wir kommen somit im letzten wieder

auf das Modell der Analogie zurück, die ja als schwebende Mitte

59 Ibid. 261, cf. auch 280.
60 Cf. ibid. 2.



268 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

zwischen dem Selbst und dem Anderen das Gemeinsame in der Anders-
heit auszuhalten versucht. Dogmatik ist ein analogisches Geschäft. Sie

muß sich insofern auch in ihrer Prüfung davon leiten lassen, nach dem

Kriterium des Auslegens, nicht des Einlegens vorzugehen. Ihre Sorge

geht demnach auf die Sachgemäßheit61.

III. DIE LEHRE VON DER DREIEINIGKEIT

Es handelt sich nun darum zu sehen, welches der Sinn der Trini-
tätslehre ist. Wenn wir diese Frage stellen, so deshalb, weil die Trini-
tätstheologie ja nicht irgendein Stück der Theologie ist, sondern ihr
Fundament ausmacht62.

Die Frage nach dem Sinn der Trinitätslehre ist nur zu beantworten,
indem sie umgebogen wird zur Frage nach dem Inhalt des in dieser

Lehre Ausgesagten. Die Auslegung des Inhalts ist somit die Beantwortung

der Frage nach dem Sinn. Es besteht eine immanente Notwendigkeit

zwischen dem Zeugnis der Offenbarung und dem sich in diesem

Zeugnis Offenbarenden einerseits und der kirchlich definierten Lehre von
der Trinität anderseits. Diese Notwendigkeit ist eine an und für sich

seiende, es ist eine nécessitas rei, wenn auch von uns aus nur
aposteriorisch feststellbare. Dies will sagen, daß die Frage nach dem Subjekt
der Offenbarung so und nur so, wie es in der Lehre von der Dreieinigkeit

geschehen ist, beantwortet werden konnte.
Dabei ist nun zweierlei zu beachten : einmal daß es keine Verschiedenheit

geben kann zwischen dem sich offenbarenden Gott und dem

Gott, von dem in der Lehre der Trinität die Rede ist; zum andern darf
nicht vergessen werden, daß die Theologie jeweils in der Sprache ihrer
Zeit versucht, die Unbegreiflichkeit des an und für sich unbegreiflichen
Gottes zu begreifen.

Die Rede über die Trinität, in der Form der kirchlichen Trinitätslehre,

oder in der Form der kirchlichen Dogmatik, hat nun, methodisch

gesehen, Rechenschaft darüber abzulegen, daß der sich in und nach der

Schrift als Vater, Sohn und Geist offenbarende Gott Einer ist in drei
verschiedenen Weisen. Somit steht aber jene Rede immer unter dem
Vorbehalt ihrer eigenen Unzulänglichkeit, d. h. sie wird, sowohl als kirch-

" Cf. ibid. 327. 62 Cf. ibid. 400.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 269

liches Dogma wie auch als theologische Spekulation, die beiden Aspekte
(Einer/drei) der einen Wirklichkeit als zwei notwendige und konstitutive
Aspekte sprachlich immer nur nebeneinander aussagen können, wenngleich

sie auch als miteinander bestehend und seiend und auch nur als
solche seiend behauptet werden. Die Unbegreiflichkeit Gottes entzieht
sich aber letztlich der logischen Vermittlung dieser beiden Aspekte.

Die Rede über die Trinität hat grundsätzlich folgendes zu tun:
das In-eins-sein dieser Aspekte auszusagen und zwar (1) in ihrem An-
sichsein, und (2) in ihrem Für-uns-sein. Aber indem wir diese beiden
schon auseinanderhalten, stellen wir uns unter den Verdacht, sie als

wesentlich unterschieden hinstellen zu wollen. Nun gilt aber folgendes
Axiom: «Die 'ökonomische' Trinität ist die 'immanente' Trinität und
umgekehrt»63. Weiterhin bleibt zu bedenken, daß wir nur von der
immanenten Trinität reden können, weil der trinitarische Gott sich uns

zuvor als drei-einiger mitgeteilt hat und als solcher gewirkt hat und
wirkt. Die ökonomische Trinität ist also zumindest der methodische

Ansatzpunkt, den wir hier aber zunächst überspringen (wir werden im
2. Abschnitt auf ihn zu sprechen kommen). Wie artikulieren sich die

immanente und die ökonomische Trinität? Beide scheinen sich ja vom
dreieinigen Wirken her zu bestimmen. Im dreieinigen Wirken und unter
der Berücksichtigung des Axioms der opera trinitatis ad extra sunt indi-
visa läßt sich die Entsprechung aufstellen, daß der wirkende Gott, wie er
in seinem Wirken uns zugänglich ist, zuvor so in sich selber ist, wie er
als dreieiniger wirkt. Das ist der eigentliche Sinn des Satzes von der

Identität von ökonomischer und immanenter Trinität. Nun scheint uns
diese ganze Frage der Artikulation der beiden Aspekte eingekreist zu
sein von einer eher formalen Überlegung über die Dialektik von Einheit
und Dreiheit. Diese formale Überlegung soll in einem ersten Abschnitt
näherhin berücksichtigt werden. Da es sich aber hier um eine Ordnung
im Wesen Gottes, ein Leben, und zwar ein notwendiges Leben handelt,

nennen wir den Teil: die trinitarische Ökonomie. Dieser erste Abschnitt
ist die notwendige Voraussetzung (logisch gesehen), um überhaupt von
der immanenten und der ökonomischen Trinität zu sprechen.

63 Rahner, K., in: Mysterium Salutis II, S. 328.



270 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

7. Die trinitarische Ökonomie

Die trinitarische Ökonomie hat die innere Dialektik des Wesens

Gottes zu beleuchten. Diese innere Dialektik Gottes begegnet uns in der
zunächst sehr formal ausgedrückten Bi-polarität von Eins und Drei.
«Der Gott, der sich nach der Schrift offenbart, ist Einer in drei eigentümlichen,

in ihren Beziehungen untereinander bestehenden Seinsweisen:

Vater, Sohn und Heiliger Geist»64. Somit wird die Trinitätstheologie
die Besinnung auf das Verhältnis:

0eoç - xfiptoç - 7tveü[Aa

eîç (ocùxoç)

Was besagt nun dieses Verhältnis?

1. Gehen wir einmal unbefangen und unmittelbar von dem Satz

aus, daß es sich in der Lehre von der Dreieinigkeit um das Subjekt der

Offenbarung handelt. Nehmen wir diesen Satz als den Hinweis dafür,
daß dieses Subjekt ein Subjekt ist, daß es sich hier um den Gott handelt,
der sich als der eine Herr unseres Daseins offenbart. Doch es erhebt
sich die Frage, welches denn der Sinn dieser Betonung der Einheit
dieses Gottes ist. Die Betonung der Einheit Gottes bedeutet die

Absicherung gegen jeden Polytheismus. Es ist ja eben bemerkenswert, daß

nirgends von der Einheit, von dem einen Wesen Gottes gesprochen
werden kann, ohne zugleich die drei - sagen wir einmal vorläufig -
Personen mitzudenken. Der Sinn der Frage nach der Einheit Gottes

liegt dementsprechend in der Relevanz der Frage nach dem Namen
Gottes. Dieser Name Gottes als Name wird aber nun sozusagen von
innen her gesprengt in seiner Einsamkeit, und dies durch die Entfaltung
des Namens als Vater, Sohn und Geist. Hierbei ist aber auch zu bedenken,

daß es sich nicht um die Sprengung des einen Wesens Gottes handelt,

sondern viel eher um die Erschließung dieses Wesens in seiner

eigentlichen Einheit. Die Einheit von Gottes Wesen besteht in der Sel-

bigkeit Gottes in seinem Sein als Vater, Sohn und Heiliger Geist. Die

Betonung der Einheit ist die Betonung dieser Selbigkeit in dem oben

aufgestellten Verhältnis. Worin nun konkret diese Selbigkeit besteht,
wird noch zu zeigen sein.

64 Ibid. 367 ; cf. auch 388.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 271

«Der Name des Vaters, des Sohnes und des Geistes besagt, daß
Gott in dreimaliger Wiederholung der eine Gott ist, und das so,
daß diese Wiederholung selbst in seiner Gottheit begründet ist,
also so, daß sie keine Alteration seiner Gottheit bedeutet, aber
auch so, daß seine eine Gottheit damit steht und fällt, daß er in
dieser Wiederholung Gott ist, aber eben darum so, daß er in
jeder Wiederholung der eine Gott ist»65.

Dies besagt dann weiter: Der Gott, der sich so offenbart, offenbart
sich nicht in jenen drei als Erscheinungen, also so, als stünde sein
göttliches Wesen außerhalb der Erscheinung, sondern diese drei als

Wiederholungen Gottes sind eben Wiederholungen des einen Gottes.

2. Diese Besinnung auf die Einheit führt uns nun notgedrungen auf
den zweiten Terminus unserer Bi-polarität. Wir sahen ja, daß sich die

Einheit nur ungenügend bestimmen läßt aus sich selbst, und daß sie

nach ihrem sie wesentlich mitkonstituierenden Komplement drängt (es

sei hier darauf hingewiesen, daß diese ungenügende Klärung Gottes aus
dem alleinigen Begriff der Einheit daher kommt, weil dieser Begriff der
Einheit in dem Satz: «Gott ist Einer» seine spekulative Struktur von
innen her verliert. Gott als Subjekt dieses Satzes wird im Unterschied
des Prädikates aufgehoben in einer leeren Allgemeinheit, welche aber
nach der notwendigen Konkretion verlangt, die nur dadurch gegeben
werden kann, daß dieser Satz einen Gegenstoß erfährt. Selbst in der
Identität seines Wesens steht Gott als dreieiniger im Unterschied zur
Aussage dieser Identität seines Wesens). Welches ist also der Sinn von
diesen Drei, d. h. welches ist der Sinn von «Vater, Sohn und Heiliger
Geist»? Wir betreten mit dieser Frage einen schwierigen Teil der trini-
tarischen Ökonomie. «Très nescio quid» sagt Anselm im Anschluß an

Augustinus. Die Diskussion, um die es ja hier geht, ist die des Person-

begriffs. Wir möchten hier jedoch nicht die einzelnen Theorien besprechen,

sondern versuchen, im Anschluß an das, was Barth gegen den

traditionellen Personbegriff einwendet, und was er dann als Seinsweisen

bezeichnet66, über den Ort dieser trinitarischen Spekulation nachzudenken.

Um Barths These anzugeben, sei kurz gesagt :

65 Ibid. 369.
66 Neuerdings spricht K. Rahner von «drei relativen konkreten Existenzweisen

des einen selben Gottes» (in: Mysal II, 365).



272 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

«Der eine Gott ist, was er ist, nicht nur in einer Weise, sondern

in der Weise des Vaters, in der Weise des Sohnes, in der Weise
des Heiligen Geistes»67.

Wir sahen bereits, daß der Satz über die Seinsweisen das notwendige
spekulative Korrelat des Satzes über die Einheit Gottes ist. Dieser Satz

sagt zweierlei aus: 1. daß es sich immer um den einen und selben Gott
handelt, und 2. daß es sich um die Selbigkeit im Anderssein dieses Gottes

handelt. Insofern scheint auch Barth der Begriff der «Seinsweise»

geeigneter zu sein als der Begriff der «Person», in welchem er die leichte
Uberbetonung der Selbigkeit, aber im Anderssein sieht. Diese Überbetonung

enthält aber dann auch notgedrungen die Gefahr des Tritheismus
in sich. Barth deutet den Sinn des klassischen Personbegriffs gerne
folgendermaßen: «Nicht um zu sagen, daß die drei in Gott gerade

personae seien, sondern um mittels des Begriffs personae zu sagen, daß

in Gott drei sind»68.

Wir sagten: Seinsweise bezeichnet die Selbigkeit im Anderssein. Wie
scharf wird nun hier die Grenze gezogen zum Anderssein, zu den sog.

Eigenschaften? Was bedeutet also das Anderssein? Um die Frage des

Andersseins zu beantworten, werden wir nicht gezwungen, wieder auf
die Frage nach der Selbigkeit zurückzukommen? Alles scheint doch

darauf hinzuweisen, wenn wir ernst machen mit dem Axiom der
Ungeteiltheit der opera trinitatis ad extra. Wir können doch beim besten

Willen dieses Axiom nicht da aus dem Spiel lassen, wo es eben zur
Prüfung der Dreiheit das schärfste Maß und die geeignetste Mitte ist.
Aber wie müssen wir nun das Axiom annehmen, wenn wir doch auf
der anderen Seite nicht in einen reinen Phänomenalismus verfallen wollen,

der die Eigenschaften als bloßen Schein annimmt

«Wohl bedeutet Erkenntnis der Offenbarung Gottes Erkenntnis
bestimmter, verschiedener, für uns nicht auf einen Nenner zu
bringenden Eigenschaften, aus denen wir uns dann auch Gottes
Sein als Vater, Sohn und Geist klarmachen mögen. Aber eben

weil es im Wesen des offenbarten Gottes liegt, diese und diese

Eigenschaften zu haben, sind sie in seinem Wesen auch ununter-
schieden eins und also nicht ontologisch auf Vater, Sohn und
Geist zu verteilen»69.

« KD 1/1, 379.
68 Ibid. 375. 88 Ibid. 382.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 273

Wenn dem nun so ist, dann käme ja doch alles auf die Selbigkeit
an, auf das proprie, welches den einzelnen Seinsweisen als relativ sub-
sistenten zugrunde liegt (Gott-als-subiectum). Dieses proprie ist das Gottsein

in den Seinsweisen. Das aber heißt ja nichts anderes als eben die

Überbetonung der Selbigkeit, die Barth ja vermeiden wollte. Nimmt
er also die Dreiheit ganz so ernst, wie er das zumindest methodisch

postuliert
Gehen wir vielleicht noch einmal anders an das Problem heran:

die Seinsweisen sagen t/wferschiede in Gott aus. Sie sagen jedoch keine
wesentliche Verschiedenheit aus und sie können das auch nicht, denn

dann wäre eben das ihnen Gemeinsame zerstört. Die Verschiedenheit
würde dann zum Tritheismus führen. Die Unterschiede konstituieren
eine relative Verschiedenheit, die jedoch nur spekulativ zu überbrücken
ist durch das Zurückführen auf den Gegenstoß der sie gemeinsam

begründenden Einheit: deshalb muß von einer Dialektik von Einheit und
Dreiheit die Rede sein; Dialektik besagt hier jenen Rhythmus in der

Aussage als spekulativer Erfassung der Bewegung der Sache selbst.

Diese relative Verschiedenheit begründet die Möglichkeit der proprieta-
tes, der Eigenschaften. Von ihnen her ist es aber, wie schon oben

gezeigt, nicht möglich, die Seinsweisen auf den Begriff zu bekommen in
der ihnen eigentümlichen Konstitution. D. h. von der inhaltlich gefüllten
Unterschiedenheit der Seinsweisen, die uns erkenntnismäßig doch primär
zugänglich sind, ist es eben nicht möglich, die Eigenart der Seinsweisen

zu bestimmen. Hier stoßen zwei Prinzipien aufeinander, die zu einer

Aporie führen. Kehren wir, um dies besser zu verstehen, noch einmal

zum Axiom der opera trinitatis ad extra sunt indivisa zurück. Dieses

Axiom stellt sich zur Wehr gegen jede Teilung im göttlichen Wesen,

insofern die opera ein eigenständiges Aktzentrum voraussetzen würden.

Wenn nun aber von den Eigenständigkeiten oder eher von der

Unmöglichkeit des bloßen Denkens aus der jeweiligen Subsistenz heraus

der Gedanke der Eigentümlichkeit der Seinsweise nicht nachvollziehbar

ist, dann muß er es von anderswoher sein. Dieses «von anderswoher»

muß formal zwei Bedingungen erfüllen: 1. es darf den Gedanken der

drei Seinsweisen als realer Seinsweisen nicht preisgeben; 2. es muß von
dem Gemeinsamen dieser Seinsweisen ausgehen.

Also: es ist uns verboten, auf dem Terrain der inhaltlichen
Verschiedenheiten nach den Weisen zu fragen; es ist uns aber erlaubt, auf
der Ebene der formalen Eigentümlichkeiten nach ihnen zu suchen. Wir
nennen das: die formalen Unterschiede und die klassische Relationen-

18



274 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

lehre ist der Teil, der hier die Struktur der trinitarischen Ökonomie

herstellt. In dem Rückgriff auf die Relationenlehre sieht Barth den
Beweis des Versagens des Personbegriffs und sein Ungenügen, die Drei-
heit 'sachgemäß' auszusagen. Aber ist der Begriff der Relation dann
die adäquate Explizitation des Begriffs der Seinsweise, oder besser, ist
das, was mit der Seinsweise gemeint ist, relativ besser und näher bei

dem, was die Relationenlehre aussagen will Oder sagen wir es anders :

ist die Seinsweise das, was die Relation leistet Der Begriff der Relation
besagt, im Anschluß an den Namen Gottes als des Vaters, des Sohnes

und des Geistes: Gottes Sein als Vatersein, Gottes Sein als Sohnsein,
Gottes Sein als Hervorbringung. Barth spricht von «genetischen
Beziehungen und ungleichen Ursprungsverhältnissen»70. Was sich für die
Eigentümlichkeit der drei Seinsweisen nicht von den Eigenschaften her denken

läßt, muß sich demnach vom Ursprung her erklären lassen, d. h. von
der Beziehung der Seinsweise zur Bestimmtheit ihres Grundes. Diese

ungleichen Ursprungsverhältnisse erlauben die Bestimmung auf Grund der

Negativität: die Seinsweise des Sohnes besteht ja nur, insofern sie nicht
die Seinsweise des Vaters ist, und die Seinsweise des Geistes nur, insofern

sie nicht die des Vaters und des Sohnes ist. Der Begriff der
Negativität ist an sich gefährlich, aber er soll dahin bestimmt werden, daß es

sich hier um eine genetische Negativität handelt.

3. Die Bi-polarität des Verhältnisses, welche wir hier darzustellen
versucht haben, führt uns nun zu einer dritten Überlegung, nämlich
der des Zusammendenkens dieser Einheit in der Dreiheit und der Dreiheit
in der Einheit. «In der Bewegung dieser beiden Gedanken besteht der

Vollzug des Begriffs der Dreieinigkeit»71. D. h. es geht nun darum, im
Lichte dessen, was die Theologie über jene beiden Aspekte zusammen zu

sagen versucht hat, das oben aufgestellte Verhältnis qua Verhältnis zu
bedenken.

Wenn wir das tun, dann geschieht es aus der Notwendigkeit heraus,
Rechenschaft abzulegen, einerseits von der grundlegenden Einheit des

Wesens Gottes und anderseits von der auf Grund der Offenbarung
feststellbaren Unterschiedenheit des Wirkens Gottes. Die Schwierigkeiten
tauchen auf, wo es also darum geht, den Unterschied-in-Gott begrifflich

zu formiüieren. Denn dieser Unterschied-in-Gott besagt ja zugleich
einen nicht-unterschiedenen-Unterschied.

70 Ibid. 382. 71 Ibid. 389.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 275

«Das Wesen Gottes ist ja eines, aber auch die verschiedenen

Ursprungsbeziehungen besagen gerade keine Trennungen, sondern

- wo Unterschied ist, da ist auch Gemeinschaft - eine bestimmte
Teilnahme jeder Seinsweise an den anderen Seinsweisen»72.

Diese unterschiedene Nichtunterschiedenheit wird, immanent-ökonomisch

gesehen, in der klassischen Lehre von der Perichorese und in
der Lehre von den Appropriationen ausgedrückt. Dabei ist zu beachten,
daß die erstere eher den Aspekt der Einheit des Wirkens Gottes nach
außen zu bedenken versucht. Aber formal heilsökonomisch stellen wir
eben ein dreifaches Wirken Gottes fest. Dies bedenkt die Lehre von den

Appropriationen.
Nun kann man hier natürlich einen Einwand geltend machen : wenn

dem so ist, wie können dann die Unterschiede als real gedacht werden

Hier scheint uns Barth das notwendige Gleichgewicht für einen Augenblick

verloren zu haben. Wenn das In-sein der göttlichen Seinsweisen in
ihrer gegenseitigen Durchdringung so unauflösbar ist, wie kann der
Mensch dann auf Grund des ihm in der Offenbarung zuteil werdenden

Wirkens Gottes das Unterscheidende als Unterscheidendes bedenken?

Wird dann die Appropriation nicht doch zu einem durchaus entbehrlichen

Komplement der Perichorese? Und umgekehrt, wenn es wahr

ist, daß «alles, was wir nach dem Zeugnis der Schrift von Gott wissen

können, seine Taten (sind)»73, wird dann nicht die Perichorese zu einem

entbehrlichen Komplement der Appropriation Muß dann nicht in letzter

Konsequenz gesagt werden: Wesen und Wirken sind wohl zu
unterscheiden? Wenn dem aber so wäre, dann wäre es auch um das Axiom
der opera trinitatis ad extra geschehen, letztlich aber um die Einheit des

christlichen Gottesbegriffes.
Aber muß es zu dieser Aporie kommen? Gibt es hier nicht doch

einen Ausweg? Diese Aporie könnte ja auch durchaus das Zeichen einer

falsch gestellten Frage sein. Es wird ja wohl so sein, daß man unter
der Berücksichtigung des oben von uns aufgestellten Verhältnisses 74

nicht von einem entweder/oder sprechen darf, sondern in der Bewegung

der beiden Gedanken viel eher von einem sowohl/als auch sprechen muß.

Dieses sowohl/als auch hat Barth vielleicht nicht genügend bedacht.

Jedenfalls klingt es nicht ganz überzeugend, wenn er schreibt:

" Ibid. 390.
« Ibid. 393. 74 Cf. supra S. 21.



276 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

«Obwohl das Wirken Gottes das Wesen Gottes ist, ist es notwendig

und wichtig, sein Wesen als solches von seinem Wirken zu
unterscheiden : zur Erinnerung daran, daß dieses Wirken Gnade,
freie göttliche Entscheidung ist, zur Erinnerung auch daran, daß

wir von Gott nur wissen können, weil und sofern er sich uns zu
wissen gibt »75.

Das klingt zwar schön, und ist auch sicher richtig, aber Barth
macht es sich hier doch zu leicht, insofern er uns nicht erklärt, warum
denn sowohl die Perichorese als auch die Appropriationen notwendig
sind, und warum sie beide in der Spannung - wohl sicher einer letztlich
unerklärlichen Spannung - bestehen müssen. Dies ist nur denkmöglich,
wenn die Appropriationen in der Perichorese gründen, d. h. wenn das

In-sein, das gemeinsame Existieren, das Gemeinsame des Stattfindens
des einen Gottes in der je-Ihrigkeit der Seinsweise nur ein relatives

(oder relationales) ist, d. h. wenn die Perichorese «nur» das proprie (in
dem oben bestimmten Sinne) der Weisen ausmacht und sozusagen als

Riegel der Einheit in den einzelnen Appropriationen den Hintergrund
bildet. Erst in dem Fall kann das Wesen nicht vom Wirken getrennt werden,

und trotzdem ist es uns möglich, ein unterschiedenes Wirken zu
begreifen. Die Appropriationen sind dann kein Komplement der Perichorese,

sondern sie sind deren eigentliches Prädikat (im Hegeischen Sinne),
insofern das Insein als das Zugrundegehen im Sinne von Zugrundeliegen in
den Appropriationen real stattfinden kann (d. h. insofern die Appropriation

die Einheit im Prädikat nicht auflösen kann). In dem Falle, und

nur in dem, ist auch die Perichorese kein Komplement der Appropriationen,

weil diese gar nicht die reale Entfaltung der Unterschiedenheiten
sein könnten, wenn ihnen nicht das sie überhaupt erst als Prädikat
ermöglichende Gemeinsame zugrundeliegen würde.

2. Die ökonomische Trinität

In diesem zweiten Abschnitt werden wir die sog. «ökonomische

Trinität» behandeln; im nächsten die sog. «immanente Trinität». Die

christologische Verschränkung scheint uns als das Eigentliche und
Zentrale, gleichsam die Axe der funktionalen Rede über die Dreieinigkeit
abzugeben. Es ist ja so, daß gerade hier eine Öffnung im Leben Gottes

75 KDI/1, 391.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 277

besteht, die es eben ermöglicht, daß dieses Leben Gottes zu einer
Möglichkeit für den Menschen wird. Nicht für irgendeinen ideellen Menschen,
sondern für den Menschen, der bereits immer von Gott herkommt, und
der post lapsum lebt. Die christologische Verschränkung hat als Korrelat
eine theologische Anthropologie. Wenn Offenbarung ja Offenbarung ist,
dann ist sie das nicht in und für Gott, sondern sie kann, ja muß es

eigentlich sein für ein von Gott Verschiedenes, welches von sich aus
eben nicht in den conspectus Dei gelangen kann: finitum non capax

infiniti Diese heilsökonomisch-anthropologische Sicht ergibt sich bereits
aus den Obersätzen zu den drei Paragraphen der Seinsweisen :

1. «Der eine Gott offenbart sich nach der Schrift als der Schöpfer, d. h.

als der Herr unseres Daseins. Er ist als solcher Gott unser Vater,
weil er es als der Vater Gottes des Sohnes zuvor in sich selber ist»76.

2. «Der eine Gott offenbart sich nach der Schrift als der Versöhner,
d. h. als der Herr mitten in unserer Feindschaft gegen ihn. Er ist
als solcher der zu uns gekommene Sohn, weil er es als der Sohn oder
das Wort Gottes des Vaters zuvor in sich selber ist»11.

3. «Der eine Gott offenbart sich nach der Schrift als der Erlöser, d. h.

als der Herr, der uns frei macht. Er ist als solcher der Heilige Geist,
durch dessen Empfang wir Kinder Gottes werden, weil er es als der
Geist der Liebe Gottes des Vaters und Gottes des Sohnes zuvor in
sich selber ist»78.

Diese drei Obersätze gilt es nun nach ihrem doppelten Inhalte ins

Auge zu fassen. Dabei ist zunächst zu beachten, daß das Ereignis Gottes

am Menschen als Heilsereignis ein durch die und in der Schrift zugängliches

ist. Dies besagt implizit, daß es von keiner anderen Seite her

zugänglich ist. Wenn Gott aber von der Schrift her zugänglich ist, in
welcher Form ist er es dann Er ist es als der Herr. Daß Gott der Herr
ist, das gilt es jetzt darzustellen.

Dieses Herrsein offenbart sich nach seiner absoluten, nach seiner

objektiven und nach seiner subjektiven Seite, d. h. nach der Seite der

Schöpfung, der Versöhnung und der Erlösung. Wenn es so etwas wie

Schöpfung, Versöhnung und Erlösung gibt, dann gibt es sie nur in

bezug auf den Menschen. Im Heraustreten Gottes aus sich selber

geschieht das Ereignis, in welchem der Mensch als zu Gott gehörig wird.

Ibid. 404.

" Ibid. 419. '« Ibid. 470.



278 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Somit werden die Sätze über das Vater-Sohn- und Geistsein auch zu
Sätzen über das Menschsein. Sie sind Sätze über die Geschichte des

Menschen und sind darum auch Sätze über die Negativität dieser
Geschichte. Als solche werden sie im letzten Sätze sein über die Aufhebung

des finitum non capax infiniti, aber einer Aufhebung, die durch
die freie Gnade Gottes geschieht, also nicht einer Aufhebung, die den

letzten Unterschied aufheben würde. Die Aufhebung, um die es sich

hier handelt, ist die, in welcher das finitum, und man lese : der peccator

zum Leben und somit in das Geschehen Gottes selber hineingezogen
wird. Als solche Sätze sind sie dann aber auch immer eschatologische
Sätze, Sätze der Verheißung und einer im Leben Gottes selbst verbürgten
Verheißung.

a. Das Herrsein nach seiner absoluten Seite (der Schöpfer als Vater)

«Nach seiner absoluten Seite», das bedeutet: das Herrsein Gottes
ist ein absolut überlegenes. Diese Überlegenheit kommt in der
Offenbarung zur Sprache, und zwar in der Form des Heilshandelns Gottes

am Menschen und in dem letzten Wort dieses Heilshandelns: in Jesus
Christus. Die Frage der Vaterschaft und Schöpferschaft Gottes muß
letzten Endes von hier aus ihre Legitimation erfahren. D. h. aber, sie

kann es nicht von anderswoher. Dieses «anderswoher» wäre ja die

menschliche Existenz. Könnte die Legitimation aber von hierher erfahren

werden, sozusagen in einer transzendentalen Analyse des Menschen

auf seinen absoluten Horizont hin, dann wäre Gott genau zu einer

Projektion des Menschen geworden, zum Wesen des menschlichen Seins.

Von dieser Seite her kann jedoch der ökonomische Zirkel nicht
durchbrochen werden. Er kann es nur in einem Durchbruch von innen her,
d. h. indem Jesus als der Herr unseres Daseins und als der Offenbarer
Gottes auf die Absolutheit des Handelns des Vaters hinweist, d. h. indem

Jesus die Vaterschaft Gottes eigentlich erst für uns begründet. Was

heißt aber nun dieser doppelte Befund: Jesus der Herr unseres
Daseins/Jesus als auf den Vater als auf einen von ihm Verschiedenen als

den Herrn hinweisend? Theologisch gesehen heißt das etwa folgendes:

«Die Antwort, daß Jesus von Nazareth der Herr ist, ist schon im
Neuen Testament keineswegs selbstverständlich; sie ist es auch

in der Kirche nicht geworden und sie wird es nie werden können.
Warum nicht? Sie enthält offenbar, wenn dieser Jesus von Nazareth

ein wahrer und wirklicher Mensch gewesen ist, eine Unglei-



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 279

chung. Sie muß als Gleichung bestenfalls einsichtig werden. Wahre
und wirkliche Gottheit, wie sie in dem Kyriosprädikat doch

ausgesprochen ist, schreibt schon das Neue Testament einem ganz
Anderen als Jesus zu»79.

Heilsökonomisch bedeutet dieser Verweis auf den Vater die
«Aufhebung der menschlichen Existenz»80. Diesen zweiten Punkt müssen wir
näher erklären. Er besagt zunächst einmal, daß Existenz, heilsökonomisch

betrachtet, überhaupt nicht sein kann, sondern daß sie erst werden

muß. Wenn nun der Vater die Existenz aufhebt, dann heißt das

zunächst nichts anderes, als daß die absolute Grenze der Existenz zum
Prüfstein dieser Vaterschaft wird. Der Tod ist absolute Negativität.
Dieser absoluten Negativität steht nun in der Vaterschaft Gottes die

absolute Negation entgegen: es geht in diesem Todeskampf eigentlich
um das Leben Gottes. Im Sieg Gottes über den Tod, d. h. in der Aufhebung

des Menschen und also in seiner Hervorbringung als Mensch wird
Gott zum Vater. Dabei ist nun der Tod nicht als physische Wirklichkeit
oder Unwirklichkeit zu verstehen, sondern als metaphysisches Ereignis.
Der Mensch, der also so zum Geschöpf dieses Schöpfers wird, wird es

nur, insofern die Existenz für ihn zur Negation wird und er sich in dem

Verständnis dieser Existenz als nichtseiend versteht: er wird im Siege

Gottes über die absolute Grenze seiner Existenz zu neuem Leben, zum
Leben berufen. Vatersein Gottes gründet in dieser Fähigkeit, Leben als

solches neues Leben zu schaffen, d. h. in der Fähigkeit der Negation
der Negativität.

Die Offenbarung dieses Vaterseins geschieht auf ihrer Höhe in Jesus

Christus, in ihm, d. h. in seinem neuen Leben ; insofern er der erste

Neugeborene ist, wird Gott für den Menschen zum Vater; insofern also

Jesus in der absoluten Negation der Negativität zum Sohne (als letztes

Wort des Heilshandelns Gottes) wird, ô èyetp«ç 'Itjctoov lautet dieser

neue Gottesname»81. Der Vater Jesu Christi, und also als solcher der

Vater des Lebens, d. h. der Vater, der sein Leben mitteilt in der Negation

des Todes, tut sein Handeln kund als Wille zum Sein. Er will unser
Sein nicht, indem er der Gott in unserem Sein wäre, sondern er will
unser Sein, indem wir in seinem Sein werden. Hier tut sich auch die

Absolutheit seiner Schöpfung kund. Indem er im absoluten Sieg aus

« Ibid. 405. 80 Ibid. 407.
81 Moltmann, J., Der gekreuzigte Gott, München 1973, S. 176.



280 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

dem Tode hervorgeht, d. h. indem er die menschliche Existenz als solche

als vom Tode her zu verstehende aufhebt, kann er zum Sein des

Menschen, d. h. aber: zu seinem Vater werden.

b. Das Herrsein nach seiner objektiven Seite (der Versöhner als Sohn)

Diese zweite Seinsweise Gottes in seinem Heilshandeln am
Menschen ist nicht eine einfache Analyse der ersten, sondern vielmehr etwas

völlig Neues in bezug auf seine Gottheit und in bezug auf unser
Verhältnis zu diesem Gott. Damit aber ergibt sich die Frage, was denn die

Gottheit Jesu Christi für den Menschen bedeute. Das exegetische und

dogmengeschichtliche Ergebnis der Barthschen Analysen läuft faktisch
darauf hinaus, die Gottheit Jesu Christi einerseits gegen einen
Individualismus (Ebionitismus), anderseits gegen einen Kollektivismus (Doke-
tismus) abzusichern 82. Dies ist aber nur möglich, wenn der Satz von
der Gleichung Christi und Gottes des Vaters als Satz der Offenbarung
verstanden wird. D. h. daß er nicht aus einer menschlich konstruierbaren

Theorie oder Ideologie hergeleitet werden kann, sondern daß er
eben die Kategorialität des menschlichen Denkens sprengt.

Wenn so die Gottheit Christi als Zeugnis der Offenbarung zu
verstehen ist, dann heißt das nichts anderes, als daß wir uns mit diesem

faktischen Befund ab-finden müssen 83. In dem Herrsein Jesu Christi,
in der Tatsache, daß ihm in Wahrheit das Kyriosprädikat zu Recht
zukommt, stehen wir vor einem «schlechthinnigen Anfang»84.

Christus offenbart Gott als Vater, sagten wir weiter oben. Aber die

Offenbarung der Gottheit Christi kann nicht die einfache Wiederholung
des Herrseins Gottes nach dieser seiner absoluten Seite hin sein. Sonst

würde sich das Offenbarungsgeschehen nur tautologisch entfalten. Die

Offenbarung der Gottheit Jesu Christi kann auch nicht die einfache

«Vollendung der Schöpfung» sein; in diesem Falle wäre ja die Schöpfung
an und für sich nicht ein absoluter Akt. Jesus als den Sohn bekennen

Gottheit Christi) bedeutet: in Jesus als dem Offenbarer der Gottheit
Gottes die Zuwendung Gottes zum Menschen erkennen. In dieser Zuwendung

wird uns dann zweierlei klar, daß wir einerseits Geschöpfe des

Schöpfers sind (das wird hier objektiviert), daß wir aber anderseits

82 Cf. KD 1/1, 427.
83 Philosophisch gesehen bedeutet das schlicht und einfach eine pelitio prin-

cipii, die Barth auch gar nicht leugnet (cf. ibid. 425).
84 Ibid. 426.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 281

als solche nicht zum Schöpfer kommen können, ehe er sich uns in einem
Akt zugewandt hat, der die von uns freigewollte Differenz überbrückt.
Dieser Akt der Zuwendung ist aber ein einseitiger Akt, insofern er von
Gott ausgeht. Das ist der Sinn der Seinsweise Gottes nach dieser Seite
als der Seinsweise des Sohnes als Versöhners. Als solche Seinsweise der
Versöhnung, die mitten in unsere Differenz hineingesprochen wird, ist
sie nur erfahrbar im Worte von der Versöhnung, d. h. im heilstiftenden
Worte des Sohnes. «Gott will und wirkt nicht nur, sondern er eröffnet
uns seinen Willen und sein Wirken»8S. Im Schöpfungsakt wird der
Mensch, im Versöhnungsakt erfährt er die Tiefe des Unterschiedes, die
Differenz zu Gott und die Unmöglichkeit, diese Differenz von sich aus

zu überwinden. So daß der Satz vom finitum non capax infiniti ausgelegt
werden kann als : homo peccator non capax verbi divini86. Die
anthropologische Bestimmung dieser Stufe ist somit diejenige unserer Unfähigkeit

zum heilspendenden Wort. Wir sind als Feinde Gottes, als von
Gott her seiende gegen Gott. Wir sind Sünder.

Schöpfung besagt Leben, Versöhnung Heil. Schöpfung besagt
Aufhebung des Todes, Versöhnung besagt Unmöglichkeit des Sterbens als

von Gott her objektiv verbürgte. Hier ist es auch, wo Schöpfung und
Versöhnung auseinandergehalten werden müssen. Denn der zum Leben

geschaffene Mensch verstößt faktisch gegen den Willen Gottes : Schöpfung
besagt demnach nicht automatisch Heil. Trotz der Schöpfung, trotz
des Lebens, lebt der Mensch gegen Gott. Insofern wird Versöhnung
zum notwendigen Korrelat der Schöpfung. Die Offenbarung Gottes kann

nur in der Dialektik von Schöpfung und Versöhnung verstanden werden.
Der Versöhner als Sohn ist das Zeichen des Widerspruchs unserer Negation
der Schöpfung. Somit ist auch der Versöhner die Manifestation des objektiven

Herrseins in unserem Dasein. Die Schöpfung als Berufung ins

Leben öffnet den Raum zum Ja oder Nein zu dieser Schöpfung. Die
faktische Abwendung des Menschen von Gott erfordert darum jenen
zweiten Akt in der Seinsweise der Sohnschaft: als Versöhnung steht
auch hier die ganze Energie der Göttlichkeit Gottes auf dem Spiel;
Versöhnung ist kein qualitativ geringerer Akt als die Schöpfung.
Versöhnung wird zur Aufhebung der grundsätzlichen Möglichkeit der Nega-

tivität der Freiheit, d. h. zur Aufhebung der Möglichkeit, Schöpfung
aufzuheben, und so dem Tode zu verfallen.

85 Ibid. 427. 86 Cf. ibid. 428.



282 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

c. Das Herrsein nach seiner subjektiven Seite (der Erlöser als Geist)

Hier soll es um die Freilegung der Möglichkeit der Freiheit des

Menschen gehen. Dies muß jedoch sofort dahin abgegrenzt werden, daß

wir auch hier sagen, daß es um nichts mehr und nichts weniger als um
die Gottheit Gottes geht. Es handelt sich auch hier um Gott, «anders noch

einmal Gott»87. «Anders», das bedeutet ja, daß die Seinsweise Gottes
als Geist nicht einfach aus den vorhergehenden Seinsweisen deduziert
werden kann, sondern daß sie eine besondere Tat Gottes ausmachen

muß. «Gott als Geist» bedeutet, auf jene kürzeste Formel gebracht:
die grundsätzliche Möglichkeit glauben zu können. Als solcher, der dies

ermöglicht, wird der Geist in der letztgültigen Offenbarung Gottes in
Jesus Christus offenbar, d. h. er wird offenbar als der Lebendigmachende 88.

Lebendigmachen oder glauben-können sind identisch. Dabei müssen sie

aber streng unterschieden werden von der Leben-stiftenden Schöpfung
und der Heil-bringenden Versöhnung. Diese beiden Weisen Gottes
geschehen sozusagen auf der vertikalen Linie, welche unser Dasein
durchbricht. Das Freiheit-bringende Erlöserwort erreicht uns hingegen auf
der Linie unseres eigenen Existenzentwurfes als Prolepse der Wahrheit
unserer Existenz (eschatologische Dimension des Geistes). Dieses Wort
der Erlösung ist das Hören ermöglichende Wort. Hier wird der Mensch,
der sich implizit als von Gott getragen weiß, eingefangen, aber

eingefangen in einem Raum, der ihn als Freiheit ermöglichender Raum
immer schon transzendiert. Man könnte also die anthropologische
Bestimmung dieser Stufe etwa folgendermaßen beschreiben: der Mensch

wird als peccator capax verbi divini. «Er wird es», will sagen: nicht aus

eigenen Kräften. Die Fähigkeit, das Wort Gottes zu hören, ist nicht
das Resultat des Bewußtseins auf den verschiedenen Stufen seiner Erfahrung,

sondern sie ist das Resultat der Zuwendung Gottes zu dem von
sich aus für diese neue Existenz als Hörendem unfähigen Menschen.

Das Hören kann nur Gott ermöglichen, denn das Wort, das es da zu
hören gibt, ist ein göttliches Wort und übersteigt das Begreifen des

Menschen. Dieses Hören aber wird in einem Akt ermöglicht, der dem

Akt der Schöpfung und dem Akt der Versöhnung in nichts nachsteht,
sondern Gottes ganze schöpferische Energie beansprucht89.

87 Ibid. 334.
88 Cf. ibid. 472. 89 Cf. ibid. 472.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 283

Diese Offenbarung des Geistes ist uns nun in Christus gegeben.
Dabei ist zu bemerken, daß Christus den Geist wohl als von ihm
unterschieden darstellt. Christus ist nicht der Geist. Aber der Geist kann
doch nur von dieser absoluten Offenbarung her bestimmt werden, d. h.
der Geist ist als von Christus geoffenbarter der Geist Gottes als die
dritte Seinsweise des Herrseins Gottes. Der Geist ist das von Christus
her werdende Ereignis Gottes in uns, und somit das Umschlagen des

vertikalen Verhältnisses Gottes zu uns in ein «horizontales» in uns.
D. h. aber Geist ist das Ereigniswerden des Todes und der Auferstehung
Christi in uns. Von der Auferstehung her wird der Geist erst als der
Erlöser erkennbar, und zwar als der Erlöser zur Liehe hin. Das besagt
aber wiederum nichts anderes, als daß der Geist als Liebe Gottes zum
expliziten Umschlagen in Liebe zu Gott wird. Hierin liegt die Neuartigkeit

der Offenbarung Gottes als des Geistes von Christus her. Der
Mensch wird zu dieser radikalen Möglichkeit der Liebe befähigt. Er
wird als Selbstbewußtsein gleichsam in diesem höheren Bewußtsein Gottes

aufgehoben. Nicht so, daß diese Aufhebung eine Negation des

Selbstbewußtseins wäre, aber der Mensch wird frei gemacht für die Liebe zu
Gott, indem die Liebe Gottes ihn hierzu frei macht. Das heißt aber, daß

der Mensch hier eigentlich erst in das Geschehen Gottes eintreten kann :

«Gott in uns können wir nur begreifen, indem wir uns in Gott begreifen»90.
Dies können wir aber immer wieder nur auf der Linie unserer eigenen

Zeitlichkeit verstehen. Wir werden ja in der Aufhebung nicht etwa der

Zeit ent-hoben, sondern Zeit wird eigentlich jetzt erst der Boden der

Verwirklichung dieser Aufhebung. Gott in uns heißt ja nichts anderes.

Der Mensch lebt auf Erden und nicht im Himmel. Aber im Geiste als

dem Geiste von dem her diese Aufhebung möglich wird, wird nun die

Zeit und die Geschichte formal zum Prüfstein der Fähigkeit zu dieser

Möglichkeit. Damit dies aber möglich wird, muß der Geist ganz Gott
sein. Das heißt aber dann auch, daß der Geist als Seinsweise Gottes

nicht das Verheißene sein kann, daß er als solcher nicht eschatologischen
Charakter haben kann. Gott als Geist ist nicht in Zukünftigkeit, auch

wenn diese unter dem Modus der absoluten Verheißung steht, als für
uns möglich gewordene (nicht erst als werdende). Aber das bedeutet

nicht, daß das Wirken des Geistes kein eschatologisches sein kann; ja
es muß sogar ein solches sein, soll der Mensch überhaupt als geschichtlicher

gedacht werden und nicht in einer unbeweglichen Gegenwärtigkeit.

90 Ibid. 488.



284 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Man könnte sagen, daß der Geist das Eschaton ist, ohne eschatologisch

zu sein. Oder besser, das Eschaton ist der Geist. Der Geist ist die

Gegenwärtigkeit, wird er für den Menschen das Eschaton, d. h. die noch
ausstehende Möglichkeit des Bei-Gott-seins des im Geiste seienden
Menschen. Von hier aus läßt sich dann auch einigermaßen sachgerecht die

Erlösung, das sog. Werk des Heiligen Geistes verstehen. Sie ist das

bei-Gott-sein Ermöglichende, d. h. aber im letzten, sie kann unter diesem

Gesichtspunkt nur als Geschenk, als Gabe verstanden werden.

3. Die immanente Trinität

Wenden wir uns der sog. «immanenten» Trinität zu, d. h. der

Besprechung jener Teile der Obersätze 91, wo es um das «zuvor» geht.
Dabei ist zunächst zu bemerken, daß dieses «zuvor» ein Begründendes
ist. Das «zuvor» als das Begründende heißt nichts anderes als die

Behauptung der Absolutheit Gottes : Gott ist Gott als drei-einiger zunächst
und grundsätzlich in sich selber und ohne uns.

a. Der Vater

Das Vatersein Gottes bestimmt sich von der Ewigkeit der Vaterschaft

Gottes her. Der Ausgangspunkt dieser Behauptung liegt in dem

absoluten Ernstnehmen des Offenbarungszeugnisses. D. h. die Offenbarung

des Vaters in Jesus verweist in zwei Richtungen. Als Schöpfer
und unser Vater (1) wird er uns zugänglich als der Vater Jesu Christi (2)

und somit als ewiger Vater. Dabei macht sich jetzt die Absolutheit der

Offenbarung bemerkbar, die von ihrem Inhalt her keine Analogie zuläßt.
Es geht hier wiederum um die fundamentale Neuartigkeit und Anders-
heit der biblischen Offenbarung. Der Gott, den Jesus uns offenbart, ist
als dieser absolute Gott kein von anderswoher zu findender Gott. Es

handelt sich im letzten ja hier um eine Frage des Anspruches. Wäre
der von Jesus als sein Vater offenbarte Gott auch anders zu finden
oder zu erkennen, dann wäre die Offenbarung als Geschehen Gottes, in
welchem Gott selber in einem absoluten Akt sich offenbart, von den

Bedingungen ihrer kontingenten Hervorbringung her zu erklären und
auch von daher zu begreifen. Dann wäre das «zuvor» in sein genaues
Gegenteil verdreht. Das Zeugnis der Offenbarung Gottes des Vaters in

91 Cf. supra S. 28.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 285

Jesus kann also von der Gottheit Gottes her nur exklusiv verstanden
werden 92. Diese Offenbarung durch und in Jesus ist damit die Exegese
dessen, was von sich aus dieser Gott immer schon ist. Die Ewigkeit ist
nicht das posterius, eine logische Deduktion, sondern sie ist das prius,
welches überhaupt solche Erkenntnis erst ermöglicht. Damit ist aber
noch etwas anderes gesagt: der Vater ist von Ewigkeit der Vater des

Sohnes. Diese Ordnung ist die ursprüngliche Ordnung, und weil sie diese

ist, kann es auch für den Menschen so etwas wie Erfahrung dieser
Vaterschaft geben.

Kommen wir aber zur immanenten Bewegung zurück. Der Vater
als der Vater ist die ursprüngliche Seinsweise als ursprunglose Seinsweise.

Dies besagt, daß er als solcher zugleich auch der einzige Urheber
seiner anderen Seinsweisen ist. Dabei ist jedoch zu beachten, daß diese

absolute Ursprungslosigkeit nicht ein Untergeordnetsein der beiden anderen

Seinsweisen bedeutet, sondern vielmehr, daß hiermit deren
Verhältnis zueinander erst eigentlich bestimmt wird. Somit finden wir hier

ganz folgerichtig das wieder, was Barth früher sagte, wo er die
Seinsweisen aus dem Begriff des Verhältnisses (relatio) zu bestimmen
versuchte.

Aber zugleich bedeutet die Bezeichnung Gottes des Vaters als des

Schöpfers eine Appropriation. Es handelt sich auch beim Gottvater als

dem Schöpfer in seinem opus ad extra wesentlich um den drei-einigen
Gott. «Also: nicht nur der Vater ist Schöpfergott, sondern der Sohn

und der Geist sind es mit ihm. Und: der Vater ist nicht nur Schöpfer-

gott, er ist mit dem Sohn und dem Geist auch Versöhner-, auch Erlösergott»

93.

Dabei ist jetzt zu bedenken, daß diese Appropriation eine endgültige
ist, insofern das Zeugnis der Offenbarung nicht in einer höheren
Erkenntnis aufgehoben werden kann. Das heißt: daß der Mensch nichts
über Gott-als-Vater sagen kann, ohne den in der Schrift angegebenen

Sinn dieser Vaterschaft als seinen notwendigen Inhalt zu bedenken.

Man könnte die Dialektik von Appropriation und Perichorese hier etwa

folgendermaßen charakterisieren : die Einheit Gottes, welche als Aussage

die Ungeteiltheit des opus ad extra hat, ist nur denkbar als Aussage des

In-seins der drei Seinsweisen. D. h. aber umgekehrt, daß das notwendige

Gegenstück dieses In-seins das ist, daß der Vater nicht der Sohn und
nicht der Geist ist (proprium der Appropriation). Die Appropriation

92 Cf. ibid. 412. « Ibid. 415.



286 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

«spricht die Wahrheit aus, sofern sie mit jener Hervorhebung
gerade des Vaters bzw. des Schöpfers hinweist auf eine Affinität
zwischen der Ordnung der drei Seinsweisen Gottes auf der einen

und der drei Seiten seines Wirkens als Schöpfer, Versöhner und
Erlöser auf der anderen Seite»94.

b. Der Sohn (das Wort)

Jesus ist die Offenbarung Gottes als des Vaters, und in dieser

Offenbarung ist er zugleich der Sohn. Diese Offenbarung quoad nos,
dieses Wirken des Vaters ist begründet, so stellten wir fest, in der Ewigkeit

Gottes des Vaters in sich. Gott ist Schöpfer, weil er zuvor Vater ist.
Ähnliches muß jetzt mit ähnlicher Notwendigkeit vom Sohne gesagt
werden, d. h. von Jesus Christus. Sohn und Offenbarung der Versöhnung

für uns kann er nur sein, weil er zuvor in aller Ewigkeit, vor aller
Zeit war. Wenn Jesus also die Offenbarung des Vaters ist, dann ist er

nicht nur Sohn im Ereignis der Offenbarung, sondern er kann diese

Offenbarung des Vaters nur sein, wenn er sie als Ereignis mit-begründet.
Wir kommen somit zu dem sehr eigentümlichen Befund :

«... die Voraussetzung, daß Jesus Christus darum Gottes Sohn

ist, weil er es ist (nicht darum weil er uns diesen Eindruck macht,
nicht darum, weil er erfüllt, was wir von einem Gott erwarten zu
dürfen vermeinen, sondern darum weil er es ist!) - diese schlichte

Voraussetzung ist mitzumachen»95.

Er ist es, weil er es ist! Diese Tautologie wird hier zum Grundsatz
erhoben, und sie kann nur als solche Tautologie sein, d. h. als unlogische
Setzung der Identität durch sich selber, d. h. als Übergang des Subjektes
in das Prädikat, ohne daß dieses Prädikat weiter hinaus wäre («weil»).

In diesem Satz, der die ganze Reflexion über die ewige Gottheit Christi
reguliert, wird die spekulative Struktur unserer Aussagen über die Gottheit

aufgehoben. Denn die Setzung der Identität unter dieser Form der
reinen Wiederholung ist die Aufhebung in das Selbe seiner selbst. Eben,
weil es keine andere Aufhebung geben kann, kann dieser Satz als Grundsatz

gelten. Es handelt sich hier um einen echt theo-logischen Satz,
d. h. um einen Satz, der in seiner Form verdoppelt wird durch einen

nicht denkbaren Inhalt. Es ist nicht verwunderlich, wenn man gerade

54 Ibid. 417. 35 Ibid. 436.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 287

hier, d. h. in der Betrachtung über die Gottheit Christi vor aller Zeit,
bei Barth wieder das Problem der Sprache auftauchen sieht

Was sagt nun die Aussage (in ihrer kirchlichen Form) über die
ewige Gottheit Jesu Christi? Barth behandelt sie, indem er die sechs

sich auf dieses Problem beziehenden Punkte des Credo untersucht. Das
Bekenntnis unter der uns vorhandenen Form ist der mühsame Weg des

Menschen, das Geheimnis Gottes zu bezeichnen. Auf diesem Weg erfolgt
das, was nur hier erfolgen kann: daß keine Sprache angemessen ist, jenes
Geheimnis adäquat auszudrücken. Die Bezeichnung des unus Dominus
hebt jede fremdartige Herrschaft auf, indem sie in der Sohnschaft, und
zwar der eingeborenen Sohnschaft begründet ist. Und nicht irgendeiner
Eingeborenheit, sondern einer in Gott seienden, und zwar einer solchen,
die die von der Offenbarung her zugängliche Unterscheidung als in der
Einheit Gottes selber begründet setzt. In Gott selbst bedeutet dann
aber auch: aus Gott selber (de Deo), d.h. in jener Einheit, die nur
Gleiches als ihren Unterschied setzen kann. Und der Satz vom Werk
der Schöpfung als von dem Sohne kommende nimmt dann noch einmal
in zweigliedrigem Rhythmus jene Einheit und Unterschiedenheit auf,
insofern die Schöpfung ja auch und zunächst die des Vaters ist.

Man müßte an sich aus jedem der sechs Punkte die anderen ableiten

können, insofern in jedem die andern mitausgesagt werden. Der unus
Dominus ist nur denkbar, insofern ihm die Einzigkeit des Bezugs zum
Vater zusteht, er ist nur denkbar, insofern der Bezug den Unterschied
des Ursprungs aufzeigt; er ist nur denkbar, insofern es sich bei all dem

um die volle Aussage des wahren Gottes in seiner anderen Seinsweise

handelt, insofern also jede Unterscheidung außer Gott ausgeschlossen ist.
Er ist nur denkbar, insofern diese Unterscheidung in Gott die Einheit
mitdenkt, und dies auch im Wirken nach außen. D. h. der unus Dominus
ist nur dann eine wahre Aussage über das «zuvor» des Sohnes, um das

Gründen des Sohnes, insofern dies alles als sein wirklicher Inhalt im
Wissen um die Unangemessenheit, jenen Inhalt als wirklichen und
adäquaten aussagen zu können, angesehen wird. Die nebeneinander stehenden

Aussagen sind die Antwort der Kirche, der Glaube dieser Kirche an
den in der Offenbarung als solchen bezeugten Gott. Und als solche Antwort

sind diese Sätze Zeugnis dafür, daß das Subjekt das Prädikat

sprengt, d. h. daß die Wahrheit der hier bezeichneten Wirklichkeit die

Richtigkeit der Aussage übersteigt. Unser Sprechen von der ewigen Gott-

96 Cf. Ibid. 449-450; 458-459; 462-463.



288 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

heit Jesu Christi wird in einen Raum gestellt, in dem wir letzten Endes

nur auf die Widersprüchlichkeit unserer eigenen Sprache zurückverweisen
werden. Die dogmatische Arbeit kann dann aber nur darin bestehen,

ständig auf diese Unangemessenheit unseres Sprechens hinzuzeigen. Wir
können die Ewigkeit nicht aussagen, genauso wie wir die Unterschiede

nicht mit der Einheit vermitteln können. Wir können nicht eindringen
in dieses Reich der Wahrheit, deren «Inhalt die Darstellung Gottes ist,
wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und eines

endlichen Geistes ist»97. Wir können wohl der historischen Genesis dieser

oder jener Formel nachgehen, aber den Grund, die ratio der Aussage,
ihren Inhalt können wir damit nicht erfassen.

c. Der Geist

Wir betrachten hier das «zuvor» in seiner letzten Weise. Wie steht
es um die Ewigkeit des Geistes, welches ist der Inhalt der Aussage über
den Geist in seinem immanenten Sein? Wie in den vorangegangenen
Abschnitten müssen wir auch hier sagen, daß unser Wissen um die

Ewigkeit dieser Seinsweise Gottes uns aus dem Zeugnis der Offenbarung
zukommt. Das Dogma, wenn es also von der Ewigkeit des Geistes

spricht, «redet nicht von einer anderen Gottheit des Heiligen Geistes als

von der, in der er sich uns nach der Schrift offenbart»98. Worum handelt
es sich nun in diesem Dogma von der Ewigkeit des Heiligen Geistes Der
dritte Artikel des Credo (dem Barth in seinen Darlegungen folgt) sagt in
vier Punkten das Wesentliche aus. In der Spannung dieser vier Punkte
wird das Geheimnis des Geistes gezeigt. Hier geht uns, mehr denn je, die

eschatologische Dimension des Dogmas auf. Es ist zunächst folgendes zu

sagen: Der Geist steht auf derselben Herrschaftsebene wie der Vater und
der Sohn: es gibt nur einen Herrn in drei Seinsweisen. Was ist aber dann
das Besondere Gottes in dieser Seinsweise? Das Besondere kann nur
wiederum in der Eigentümlichkeit der Beziehung hegen. Dies ist unter
zwei Gesichtspunkten zu betrachten: einmal unter dem Gesichtspunkt
der eigentümlichen Beziehung an sich, zum andern unter dem der
genetischen Beziehung zu den zwei andern Seinsweisen. Zum ersten wäre zu

sagen, daß das Besondere dieser Seinsweise in dem gemeinsamen
'zwischen' der Seinsweise Gottes des Vaters und Gottes des Sohnes liegt ".

97 Hegel, G., Wissenschaft der Logik I, Hamburg 1967 2 S. 31.
98 KD 1/1, 490. 99 Cf. ibid. 492.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 289

Diese Aussage jedoch scheint widersprüchlich zu sein. Das Gemeinsame
kann doch nicht das Besondere sein 1 Und doch scheint es nur so, denn
als Besonderes ist der Akt der Zuwendung des Vaters zum Sohne und
der Akt der Zuwendung des Sohnes zum Vater. Dieser Akt ist ein
gemeinsamer, insofern er jeweils ein Akt göttlicher Liebe ist. Der Geist ist
also die Füllung des «zwischen» als Seinsweise des Vaters zum Sohne und
des Sohnes zum Vater. Er muß in dieser Besonderheit der Gemeinsamkeit

die gleiche göttliche Extension haben wie der Vater und der Sohn,
dessen gemeinsames «zwischen» er ist, deren «zueinander» er ist.

«Als eine göttliche Seinsweise ist er offenbar darum zu verstehen,
weil Gott in diesem Akt seines Gottseins als Vater und Sohn, in
dieser seiner gegenseitigen Liebe nichts Anderes und nicht weniger
sein und wirken kann als ein sich selbst Gleiches» 10°.

Dieser Akt der gegenseitigen Liebe ist die eigentümliche Seinsweise

Gottes als Geist.

Zum andern ist zu sagen, wie nun das genetische Verhältnis, in
welchem wir ja das unterschiedene Stattfinden der drei Seinsweisen

begründet sahen, aussieht101. Der dritte Artikel des Credo sagt uns
darüber: qui ex Patrefilioque procedit. Dies muß zunächst einmal negativ
abgegrenzt werden. Es handelt sich beim Geist nicht um ein Geschöpf.
Zum andern muß dann aber auch gesagt werden, daß der Geist, in
Besinnung auf den Ursprung, andern Ausgangs ist als der Sohn. Wo

liegt nun der genaue Unterschied zwischen jener Zeugung und diesem

Hervorgang
Aber was heißt das «vom Vater und vom Sohne»? Es heißt, daß der

Geist als der Geist des Vaters aus dem Vater, und als der Geist des

Sohnes aus dem Sohne hervorgeht als derselbe Geist, oder der aus den

beiden Hervorgehende der Akt jener gegenseitigen Hingabe als

göttlicher Akt göttlichen Wesens sein muß. Das procedit ex Patre filioque
verankert die Einheit, indem es den Unterschied setzt. Der Geist ist
somit zunächst als Negation der Einsamkeit des Vaters zu bezeichnen

{ex Patre) und als Negation der Einsamkeit des Sohnes {Filioque). Der
Geist ist die Absolutheit der Aufhebung der jeweiligen Negation und
somit die absolute Bezogenheit der beiden aufeinander. Als solcher und

nur als solcher ist er notwendigerweise aus dem Vater und aus dem

Sohne in seiner eigenen Seinsweise. Auf der anderen Seite muß man

100 Ibid. 493.

19

fi Cf. ibid. 382.



290 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

aber sofort hinzufügen, daß der Geist ebensowenig eine eigenständige
Seinsweise ist wie der Vater und der Sohn.

Als Band der Liebe ist der Geist der eigentlich Lebenschaffende.

Nicht anders! Das Hervorbringen des Sohnes aus dem Vater und die

Zuneigung des Vaters zum Sohne und des Sohnes zum Vater sind Leben,
insofern sie Zuneigung in Liebe sind. Dieses innergöttliche Lebenschaffende,

welches der Geist ist, kommt auch in der Schöpfung zum Ausdruck :

die existierende Schöpfung wird durch den Geist lebendig. «Der Heilige
Geist ist Schöpfergott mit dem Vater und dem Sohne, sofern Gott als

Schöpfer nicht nur Existenz, sondern Leben schafft»102.

Diesem Geist kommt dieselbe Ehre zu wie dem Vater und dem

Sohne. Es ist eigenartig zu sehen, daß das trinitätstheologische Denken
im Credo mit einer Aussage über die Anbetung endigt. Aber gerade hier
tritt noch einmal der ganze Unterschied von Mensch und Gott auf.

Dem Geist kommt simul gleiches Lob zu wie dem Vater und dem Sohne,

weil er simul mit dem Vater und dem Sohne ist von Ewigkeit her.

102 Ibid. 495.


	Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

