Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth
Autor: Theis, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761333

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761333
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RoOBERT THEIS

Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes
bei Karl Barth

Die Trinitdtslehre nimmt in der heutigen Theologie einen merk-
wiirdigen Platz am Rande ein. Karl Rahner charakterisierte diesen Be-
fund folgendermaBen: «Der Traktat iiber die Heilige Dreifaltigkeit
(steht) im Gefiige der ganzen Dogmatik ziemlich isoliert da»!, aber
auch in der alltiglichen Praxis des christlichen Normalverbrauchers, der
doch eher Monotheist oder Pantheist ist 2.

Die auBergewohnliche Stellung der Trinitdtslehre in Karl Barths
Dogmatik ist nicht nur lexikographisch interessant. Barth behandelt die
Trinitdt im zweiten Kapitel des ersten Teiles seiner Kirchlichen Dog-
matik 3. Diesen ersten Teil hat er iiberschrieben mit «Die Lehre vom
Wort Gottes». Das zweite Kapitel heiBt: «Die Offenbarung Gottes», und
deren erster Abschnitt ist die Lehre vom «dreieinigen Gott» *. Dieser
Platz der Trinititslehre innerhalb der Dogmatik hat Verwunderung her-
vorgerufen, und Barth nimmt dazu Stellung, wenn er schreibt: «Wir
sind, indem wir die Trinititslehre an die Spitze der ganzen Dogmatik
stellen, im Blick auf die Geschichte der Dogmatik gesehen, sehr iso-
lierty 4a,

Dem «warum» dieser auBergewohnlichen Stellung der Dreifaltigkeits-
lehre haben wir in einem ersten Teil dieser Arbeit nachzufragen: es
griindet in dem Bedenken der dialektischen Entfaltung der Offenbarung.

1 RAHNER, K., Bemerkungen zum dogmatischen Traktat ‘De Trinitate’, in:
Schriften zur Theologie IV, Einsiedeln 19612, S. 108.

2 Cf. RaHNER, K,, ibid., S. 105.

3 BartH, K., Die Kirchliche Dogmatik, 1. Band. Die Lehre vom Wort Gottes,
Erster Halbband, Ziirich 1964, 8. Auflage (zitiert: KD I/1).

* Ibid. x1-xiv. ta Tbid. 316.



252 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Die hier entstehende Frage zwingt uns, uns auf den Sinn der theolo-
gischen Rede iiberhaupt einzulassen. Das soll im zweiten Teil geschehen.
Im dritten Teil werden wir uns dann dem eigentlichen trinitarischen
Problem, seiner «Logik» stellen. Hier gilt es u. a. auch zu zeigen, daf
die seinsméfige Verschrinkung von immanenter und 6konomischer Tri-
nitit der Hinweis und die Auslegung der Bezogenheit des Menschen zum
trinitarischen Gott ist. Es scheint, als verdoppele sich die Barthsche
Rede iiber den dreieinigen Gott in eine Rede iiber die menschliche Exi-
stenz, aber nicht so, als sei jene nur der Vorwand zur Hervorbringung
von dieser. Was heiit das — um unser Anliegen kurz und polemisch zu
umreiflen —, daB3 Gott im Himmel 7s¢ und der Mensch auf Erden? Oder,
um die ganz boswillige Frage zu stellen: ist in dieser Frage beiden nicht
doch das «ist» gemeinsam?

I. OFFENBARUNG UND TRINITAT

1. Der Begriff der Offenbarung

Der Begriff der Offenbarung ist fiir K. Barth ein absoluter Begriff
und das Geschehen der Offenbarung dementsprechend auch ein absolutes
Geschehen. Doch st6Bt man bei der Behandlung des Problems der Offen-
barung auf zwei Erkenntniswege, welche ungleichen MaBstabes sind: der
erste Erkenntnisweg ist der, der von dem vorfindbaren Faktum ’Offen-
barung’ ausgeht, von der feststellbaren Form dieses Geschehens, und
dann von diesem allerdings Feststellbaren («es gibf etwas, was einem
vorher aufgestellten Kriterium von Offenbarung entspricht») die Frage
nach seinem Grunde stellt. Diese Methode, die an und fiir sich, erkennt-
nistheoretisch durchaus einwandfrei ist, wird von Barth schlechthin ab-
gelehnt, da sie fiir ihn auf einer unsachgemadfBen und vor allen Dingen
unerlaubten Spaltung von Form und Inhalt beruht. Von der Offenbarung
als einem formalen Geschehen ausgehen, bedeutet fiir Barth, einen reli-
gionsgeschichtlichen Standpunkt einnehmen und somit die christliche
Offenbarung relativieren («man kann nicht von anderswoher einsehen»3).
Diese Methode erlaubt es nicht, die Offenbarung als Geschehen Gottes
in ihrer Absolutheit zu begreifen oder zumindest zu bezeichnen. Dem-
gegeniiber vertritt nun Barth das, was wir einen ‘hegelschen’ Stand-
punkt nennen méchten:

5 Ibid. 322.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 253

«Es 1dBt sich schwer absehen, wie denn iiber die Heilige Schrift
das fiir die Heiligkeit nun gerade dieser Schrift Bezeichnende
gesagt werden kann, wenn nicht zuvor (...) klar gemacht ist, wer
denn derjenige Gott ist, dessen Offenbarung die Schrift zur Heili-
gen macht» 6.

Das Problem ist also gestellt: Offenbarung, Schrift, Gott. Aber dreht
man hier nicht im Kreise? Keine Schrift ohne Gott, keine Erkenntnis
der Offenbarung Gottes ohne Schrift. Was ist denn nun das prius?
Man muB die Frage, die sich hier stellt, nicht unbedingt mit der Alter-
native ‘entweder—oder’ ad absurdum fiihren wollen. «Gottes Wort ist
Gott selbst in seiner Offenbarung» 7. Damit {iberspringt nun Barth die
Kategorie der Schrift, um den absoluten Grund alles méglichen und
wirklichen Redens von der Offenbarung und sogar der Schrift als Zeug-
nisses der Offenbarung in Gott als dem Offenbarer selbst zu verankern.
Barth iiberspringt ganz bewuBt den erkenntnistheoretisch wichtigen Ort
der Schrift, aber es ist ein Uberspringen a posteriori. Der Ausgangs-
punkt des Barthschen Argumentes, das sich in diesem Problem ver-
doppelt (einerseits muBl er den ‘duBerlichen Ausgangspunkt’, d. h. die
Schrift als Sprungbrett beniitzen, um sich erkenntnistheoretisch abzu-
sichern, andererseits zeigt sein Argument auf, daBl die Schrift nicht
dieser ontologische Anfang sein kann, d. h. das Geschehen der Offen-
barung als solches nicht begriinden kann), ist wohl das Wort Gottes,
wie es ihm durch die Schrift zuginglich ist. Nennen wir diesen Aus-
gangspunkt das «noetisch Erste». Die Schrift gibt Kenntnis von der
Identitit von Gottes Wort und Gottes Offenbarung als De:i loquentis
persona ®, Die Erkenntnis dieser Identitit nun erlaubt es ihm, die Um-
kehrung oder den Sprung vom «noetisch Ersten» zum «ontologisch Er-
sten» zu machen. Das, was so als identisch erklirt wird: Gottes Offen-
barung als Dei loquentis persona, mull der Grund des Wortes Gottes in
der Form der Heiligen Schrift sein. Barth dreht also die Prioritdten ein-
fach um. « Wenn auch in der HI. Schrift und in der kirchlichen Ver-
kiindigung das Wort Gottes Gott selbst ist, dann darum, weil er sich in
der Offenbarung, von der sie zeugen, so verhidlt»®. D. h. die Einsicht,
die ihm methodisch von dem erkenntnistheoretischen Verfahren zustoBt,

6 Ibid. 317; vgl. zum Problem: HEGEL, G., Phdnomenologie des Geistes, Ham-

burg 19526, S. 63-75.
7 KD I/1, 311. 8 Cf. ibid. 320. 9 Ibid. 321.



254 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

erkennt er als eine Wirkung, und nicht als Ursache (obwohl Ursache
seiner Einsicht) oder Grund. Dies bedeutet dann auf einer anderen Ebe-
ne: wenn Offenbarung der Grund und damit auch das Begriindende ist,
dann ist sie 1. weiter nicht mehr hinterfragbar, und 2. unverifizierbar.
«Offenbarung wird von keinem anderen her wirklich und wahr, weder in
sich, noch fiir uns. Sie ist es in sich und fiir uns durch sich selber» 19,
Der Mafstab, das MaB}, an dem sie gemessen werden konnte, miilite
wenigstens genau so eine Extension haben wie sie selbst; d. h. aber, daf3
Gott allein in der Offenbarung der einzig adiquate Mafstab sein kann.
«Gottes Offenbarung hat ihre Wirklichkeit und Wahrheit ganz und in
jeder Hinsicht — also ontisch und noetisch - in sich selber» ', Die Wirk-
lichkeit und die Wahrheit, das Sein und der Grund! Wenn dem aber so
ist, dann folgt daraus wieder, daBl Gott und Offenbarung ko-extensiv
sind, d. h. aber letzten Endes: Offenbarung ist «Dei loquentis persona» 2,

Wir miissen hier eingehender auf diese Ko-extension zu sprechen
kommen, und wir méchten dies tun mit der Behandlung des Begriffs
der «Gestalt» 13. Die Gestalt aber ist die Weise der Identitit Gottes in
seiner Differenz.

«Es ist ihm (= Gott) nicht unméglich und es ist ihm nicht zu
gering, in seiner Offenbarung sein eigener Doppelgidnger zu sein,
sofern seine Selbstenthiillung, sein Gestalthaben offenbar keine
Selbstverstandlichkeit, sondern ein Ereignis, und zwar ein weder
aus dem Wollen und Tun der Menschen noch aus dem iibrigen
Weltlauf erklirliches und abzuleitendes Ereignis ist» 4.

Wir sehen: das Gestaltwerden ist ein Akt Gottes (und nicht eine
«Anthropo-izierung» des Menschen); das Subjekt der Gestalt (sub-icere)
ist keine Minderung Gottes, sondern anders noch einmal Gott, und als
solcher Akt Gottes ein Ereignis Gottes. Jedoch: «Gott mag in jeder
dieser Gestalten mehr oder weniger transparent sein, aber er ist in
keiner von ihnen im vollen und ausschlieBlichen Sinne offenbar» 5. Die
Gestalt ist jene Vermittlung zwischen Gott in seiner Verhiilltheit und
dem Menschen, an den Gottes Offenbarung ergehen soll. Die Gestalt
nimmt die Form der Sprachlichkeit an, und in der Schrift heiBt das

10 Tbid. 322.

11 Tbid. 321; cf. auch «Gottes Wort ist und bleibt immer corTEs Wort ...
Allein Gott begreift sich selber, auch in seinem Worte» (ibid. 170).

12 Tbid. 320. 13 Tbid. 333. 14 Tbid. 333.

15 PANNENBERG, W., in: Offenbarung als Geschichte, Géttingen 19652, S. 10.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Kar1 Barth 255

dann: Giite, Treue, Arm ... Barth konzentriert die Gestalt Gottes auf
zwei wesentliche Aspekte: den Namen und den Bund 6. Nun ist aber
bezeichnend, daBl zumindest fiir den Namen eine Namensverweigerung
vorliegt (cf. Ex 3,14). Die Namensverweigerung einerseits, die SchlieBung
eines Bundes andererseits bilden zwei Aspekte der «Dialektik Gottes.
In der Namensoffenbarung als Namensverweigerung bleibt Gott im Ge-
ben der Gestalt als eben einem gebenden Nichtgeben der Welt und dem
Menschen transzendent, er bleibt jenseits der Geschichte, indem er den
Menschen geschichtlich anruft: der Bund ist jenes Tun Gottes in Ge-
schichte. Diese beiden Aspekte miissen beim Offenbarungsbegriff zu-
sammengedacht werden, soll Gottes absconditas sub contrario (das Wort
stammt von Luther) gewdhrleistet bleiben. Barth kommt auf diesen Aspekt
zuriick: «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil wer-
dende Selbstenthiillung des seinem Wesen nach unenthiillbaren Gottes» .
«Gerade der Deus revelatus ist der Deus absconditus» 18,

Der Aspekt der «Verhiillung», welcher mit dem Begriff der Gestalt
mitgegeben ist, scheint uns nicht univok im Sinne W. Pannenbergs aus-
gelegt werden zu konnen. Pannenberg schreibt:

«Bei Barth selbst wird diese grundlegende Einsicht (= Einzigkeit
der Offenbarung als Folge des Begriffs der Selbstoffenbarung), in
etwa wieder gefihrdet durch die Behauptung, daB die «Gestalt»
der Offenbarung auch eine Verhiillung bedeute. Wenn aber die
Offenbarung erst so wirklich Offenbarung ist, da3 ihre besondere
Gestalt ganz zu ihr selbst gehort, dann kann doch rechtverstanden
diese Gestalt nicht zugleich wieder Verhiillung sein ... Die Vor-
stellung einer Gott nicht nur fiir den MiBverstand, sondern in
Wabhrheit auch verhiillenden Gestalt seiner Manifestation lduft
der Einheit der Offenbarung als Selbstoffenbarung zuwider» 9,

Uns scheint, da3 Pannenberg den Begriff der Gestalt, so wie ihn Barth
versteht, zu horizontal interpretiert, anstatt ihn vertikal auslaufen zu las-
sen: Gott erschopft sich nicht in der Gestalt. Die Gestalt gilt nicht nur im
Begriffsraum Enthiillbarkeit/Verhiilltheit, sondern auch und besonders
im Raum des Verstindnisses der Geschichtlichkeit der Offenbarung: nim-
lich daB Gott der Welt und der Geschichte nicht so immanent ist, daf3 er
ihr auch nicht zugleich immer transzendent bliebe, d. h. um Pannenberg

16 KD I/1, 334-335. 17 Ibid. 338. 18 Tbid. 338.
19 PANNENBERG, W., in: op. cit. S. 11.



256 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

mit seinen eigenen Worten zu nehmen : « Gott vollbringt immer noch unab-
sehbar viele andere Taten, die in anderer Weise auf ihn als ihren Téter
zuriickweisen» 20,

So dringt sich hier also die Notwendigkeit auf, den Begriff der
Gestalt zusammen mit dem Begriff der Geschichilichkeit zu denken. Wenn
Offenbarung, wie bereits oben betont, die Selbstenthiillung des seinem
Wesen nach unenthiillbaren Gottes ist, dann ist «das Moment der Selbst-
enthiillung ... das — nicht logisch-sachliche, aber geschichtliche — Zen-
trum des biblischen Offenbarungsbegriffes» 2. Hier stoBen wir auch auf
das Problem der Sprachlichkeit als Modus der Geschichtlichkeit. Gott
offenbart sich wesentlich als Deus loguens, aber auch, wie wir bereits
gesehen haben, unter dem Modus der Tat (cf. Bund). Aber diese Tat,
(oder diese Taten) als an Menschen ergangene, ist (sind) uns selbst ja
nur in dem Medium der Sprache (als schriftlich fixierte Grotaten Got-
tes) zuginglich. Nun miissen wir allerdings versuchen, jenes Problem
der Schrift genauer zu umreiBen. Warum? Weil letzten Endes, soll
theologische Rede iiberhaupt mdglich sein, soll sie ‘tiberpriift’ werden
kénnen auf ihre Treue hin, also hinsichtlich dessen, wovon sie spricht,
dann muB der Ort, von dem sie materialiter ausgeht (auch wenn er
auf Grund anderer Wissenschaftstheorien als unbegriindet erscheint),
doch zumindest erreichbar sein. Das geoffenbarte Wort, als Sprache,
ist immer bereits einer gewissen Kategorialitit unterworfen. Dies gibt
Barth ohne weiteres zu, wenn er schreibt:

«Das Wort, das die biblischen Menschen héren und weitergeben,
(kann) das Wort Gottes heiBen, obwohl es von ihren Ohren ge-
hort, von ihrem Munde geformt, zweifellos 2h» Wort ist» 22,

Karl Barth hat die ganze Frage der Offenbarung in den Umkreis
folgender grundsitzlicher Uberlegung gestellt: Offenbarung will von
ihrem Subjekt her verstanden werden (aus dem Grunde ist auch letzt-
lich die ausgezeichnete Stelle der Trinititslehre innerhalb seiner Dog-
matik zu verstehen). Diese Frage nach dem Subjekt der Offenbarung
beinhaltet fiir ihn zwei weitere Fragen: « Wie geschieht das, wie ist das
wirklich, daB dieser Gott sich offenbart?» und die andere: « Was bewirkt
dieses Geschehen an dem Menschen, dem es widerfahrt? » 2 Nun scheinen
diese Fragen sehr in sich geschlossen zu sein. Barth ist auch der Mei-

2 Ibid. S:17. 4 KD I/1, 333.
22 Ibid. 315. 23 Ibid. 311.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 257

nung, dall die Frage nach dem Subjekt der Offenbarung, also nach
Gott (und nicht nach irgendeinem Gott, sondern nach dem dreieinigen)
nur zu beantworten ist im Kontext der Frage nach dem die Offenba-
rung empfangenden Subjekt. Nicht so jedoch, als wire dieses empfan-
gende Subjekt die Bedingung der Moglichkeit der Frage nach dem Sub-
jekt der Offenbarung, aber Offenbarung ist stets Enthiillung fiir jeman-
den. Es ist von der Offenbarung sozusagen wesentlich zu behaupten,
daB sie eine Offnung in Gott darstellt, so wie uns das der Begriff der
Gestalt zu verdeutlichen versuchte.

«Der sich hier als Gott offenbart, kann sich offenbaren; schon
das Faktum seiner Offenbarung sagt dies: es ist ihm eigentiimlich
sich von sich selbst zu unterscheiden, d. h. in sich selbst und
verborgen Gott zu sein und nun zugleich ganz anders, ndmlich
offenbar, d. h. aber in Gestalt dessen, was nicht er selbst ist, noch
einmal Gott zu sein. Anders noch einmal Gott» 24,

Es gibt eigentlich zwei Subjekte in dem Offenbarungsgeschehen (und
diese Zweiheit macht den urspriinglichen Geschehenscharakter der Offen-
barung aus), das gottliche Subjekt als eigentliche Bedingung der Maog-
lichkeit von Offenbarung iiberhaupt, und das menschliche Subjekt als ein
solches, an welches Offenbarung ergeht. Offenbarung spielt sich immer
im Horizont dieser beiden Subjekte und in dem durch das Geschehen
ermoglichten Verhiltnis ab. Dies ist von entscheidender Wichtigkeit,
wenn man richtig verstehen will, was Barth meint, wenn er schreibt:

¢... wer Gott ist in seiner Offenbarung, das ist dann ... ebenfalls
nach der Weisung der ganzen Bibel zu beantworten im Blick auf
die Menschen, die die Offenbarung empfangen, im Blick auf das,
was der Offenbarer mit ihnen will und tut, was seine Offenbarung
an ihnen ausrichiet, was sein Offenbarsein also fiir sie bedeutet» 25,

Der Mensch als Empfinger der Offenbarung steht unter dem Zu-
spruch Gottes, d. h. daB Gottes VerheiBung als Gottes heilstiftendes
Wort an ihn ergangen ist; aber er steht auch vor dem Anspruch Gottes,
insofern er als Geschopf dieses Gottes diesen Gott als seinen Schopfer
gelten zu lassen hat. Auf diesen Aspekt der Offenbarung als VerheiBung
hat neuerdings J. Moltmann hingewiesen: «Nun hat ... die neuere alt-

24 Ibid. 334. 25 Tbid. 314.

17



258 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

testamentliche Theologie gezeigt, daBl die Worte und Sitze vom «Offen-
baren Gottes» im Alten Testament durchgingig mit Sitzen der «Ver-
heiBung Gottes» verbunden sind. Gott offenbart sich auf die Weise der
VerheiBung und in der VerheiBungsgeschichte» 26, In diesem Sinne ist wohl
auch Ex. 3,14 zu verstehen: als die Negativitidt des sich Festlegens.

2. Offenbarung und Trinitit

Die Analyse des Offenbarungsbegriffs hat uns die radikale Verwie-
senheit auf Gott als handelndes Subjekt gezeigt, d. h. als Offenbarer,
Offenbarung und Offenbarsein (also die Einheit der Offenbarung als
Offenbarung Gottes, somit also die Einheit des Begriffs und des Inhalts
der Offenbarung als absoluter). Offenbarung ist also nie vom Subjekt
loszutrennen, und diesem Subjekt méchten wir jetzt unsere Betrachtung
zuwenden. Wir gehen dabei von folgendem Standpunkt aus:

«Es gilt nun erst genau hinzusehen, um uns klarzumachen, daf3
wirklich schon der christliche Offenbarungsbegriff das Problem
der Trinitdtslehre in sich enthdlt, daBl man ihn gar nicht analysie-
ren kann, ohne als ersten Schritt eben diesen zu tun: zu versu-
chen, die Trinitdtslehre zu Worte kommen zu lassen» %7,

Wenn man also die Trinitdtslehre im Offenbarungsbegriff zu Worte
kommen 1dBt, so geschieht das aus einer eigentiimlichen Verstrickung
heraus: die Trinitdtslehre als solche ist die Exegese des Offenbarungsbe-
griffs 2.

Barth nennt die Offenbarung der «Herrschaft Gottes» die « Wurzel
der Trinitétslehre» 2, Offenbarung als Selbstoffenbarung, in welcher Gott
in der Weise der Enthiilltheit als seinem Wesen nach unenthiillbarer
Gott dem Menschen zuteil wird: dies ist der Boden der Wurzel! «Gott
offenbart sich als der Herr» 3%, D. h. er offenbart sich immer und in
jedem Falle als der, der den Grund und Boden des Offenbarungsbe-
griffs ausmachte, als der Unverfiigbare und als der Unbedingte.

Was meint nun dieses Bild von der Wurzel, dieses Verhiltnis vom
Ansich zum Fiirsich? Damit soll fiir Barth ein Doppeltes ausgesagt
werden:

26 MOLTMANN, J., Theologie der Hoffnung, Miinchen 19698, S. 36.
27 KD I/1 320. 28 Cf. ibid. 352,
29 Ibid. 323. 30 Ibid. 323.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 259

1. «Der Satz oder die Sitze iiber die Trinitit Gottes kénnen nichi
beanspruchen, mit dem Satz iiber die Offenbarung, bzw. mit der
Offenbarung selbst identisch zu sein» 3,

2.«Der Satz oder die Sitze iiber die Trinitit Gottes wollen aller-
dings mit dem Satz iiber die Offenbarung nicht direkt, aber indi-
rekt identisch sein» 32,

Diese beiden Thesen sind der negative und positive Ausdruck einer
gemeinsamen Grundauffassung. Die Trinititslehre ist ein Ganzes, eine
Theorie, die sich in einer bestimmten Systematik und mit einer bestimm-
ten Logik entfaltet. Als solche Theorie ist sie ein Werk der Kirche,
und zwar ein Werk, welches eine Linearitiat in der Geschichte hat. Als
Dogma ist sie iiberdies das Reswltat, und als Resultat stellt sie sich in
einen notwendigen (formalen) Zusammenhang mit dem Offenbarungszeug-
nis. Die Offenbarung hingegen ist kein Werk der Kirche, sondern liegt ihr
voraus und zugrunde und ermdoglicht es. Offenbarung und Trinitétslehre
stehen somit in einem gemeinsamen Auslegungshorizont, innerhalb des-
sen die Notwendigkeit der Beziehung zwischen beiden ersichtlich wird.

Als Wurzel der Trinitdtslehre sagen die Offenbarungszeugnisse etwas
iiber Gott aus, oder eher, Gott sagt sich in der Offenbarung als der
Wurzel der Trinitéitslehre selber aus: «Offenbarung ist De: loquentis per-
sona» 33, Gott sagt sich, wie bereits oben angedeutet, als der Herr aus.
Diese Aussage Gottes als des Herrn wird nach Barth bereits bestdtigt
im Handeln Gottes als des Sich-Offenbarenden.

Barth geht nun von der Annahme aus, daB sich im Zeugnis des
Alten und des Neuen Testamentes eine « Vorbildung» 3* der Trinitdtslehre
finden 14Bt. In bezug auf die kirchliche Lehre von der Dreieinigkeit
Gottes stellt sich nun die Frage:

«MuB man diesen Satz [= daB Gott sich als der Herr offenbart],
ohne der Einheit seines Gehaltes zu nahe zu treten, in einem
dreifachen Sinne verstehen und ohne seinem dreifachen Sinn zu
nahe zu treten, als einheitlich in seinem Gehalt ?» 35

Diese Frage ist von entscheidender hermeneutischer Bedeutung.
Denn was geschieht eigentlich in unserer Lektiire des Offenbarungsbe-

3 Thid. 325, 32 Ibid. 326.
33 Ibid. 320. 3+ Ibid. 331.
33 Ibid, 331.



260 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

griffs? Sachlich stoBen wir ja als moderne Leser auf folgenden Befund:
einerseits haben wir das Offenbarungszeugnis mit einer objektiv wenig
ausgebildeten Trinititsoffenbarung, andererseits haben wir das kirch-
liche Zeugnis, welches selbst das Resultat einer Auslegungsgeschichte,
eines Auslegungswerdens ist, und zwar nicht irgendeines Dokumentes,
sondern eben jenes Offenbarungszeugnisses. Aber wie ist jenes Zweite
(das Dogma) aus dem Offenbarungszeugnis hervorgegangen? «Das ist
eine geschichtliche Frage. Sie ist aber dadurch bestimmt, da8 einer-
seits die biblische Offenbarung ein bestimmtes geschichtliches Zentrum
und andererseits die Trinitdtslehre einen bestimmten geschichtlichen
AnlaB in der biblischen Offenbarung hat. Geschichtlich betrachtet haben
die drei in der Bibel beantworteten Fragen nach dem Offenbarer, nach
der Offenbarung, nach dem Offenbarsein nicht das gleiche Gewicht,
sondern es ist vielmehr der zweite dieser Begriffe: das Handeln Gottes
in seiner Offenbarung — Offenbarung als Antwort auf die Frage: Was
tut Gott? also das Pridikat jenes Satzes — das eigentliche Thema des
biblischen Zeugnisses. Im Rahmen dieses Themas werden dann die beiden
anderen — sachlich ebenso wichtigen — Fragen beantwortet. Und so ist
auch die Trinitdtslehre geschichtlich betrachtet, in ihrer Entstehung
und Ausbildung, nicht gleichmdBig an Vater, Sohn und Heiligem Geist
interessiert gewesen, sondern auch hier war das Thema zunidchst die
zweite Person der Dreieinigkeit, Gott der Sohn, die Gottheit Christin 3.

Die Trinitatslehre als solche ist die Antwort auf die Frage: wer ist
der, der sich offenbart, «die Frage nach dem Subjekt der Offenbarung» 3.
Damit ist aber geboten, etwas iiber ihren Inhalt auszusagen. Es geht
aber um nichts mehr und nichts weniger als um das Wesen Gottes,
die Gottheit Gottes. Wir haben auch weiter oben gesehen, daB} das
Subjekt der Offenbarung Gott als der Herr ist. Somit kommen wir dann
zu folgendem Ergebnis:

«Wir konnen den Begriff der Herrschaft Gottes, auf den wir den
ganzen biblischen Offenbarungsbegriff bezogen fanden, unbedenk-
lich mit dem gleichsetzen, was in der altkirchlichen Sprache das
Wesen Gottes, die deitas oder divinitas ... heiBt. Das Wesen Gottes
ist das Sein Gottes als gottliches Sein. Das Wesen Gottes ist die
Gottheit Gottes» 38, |

3% Ibid. 332. 37 Ibid. 400.
38 Ibid. 369.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 261

Die Trinitdtslehre beantwortet demnach die Frage nach dem Sub-
jekt der Offenbarung unter dem Aspekt der Frage nach der Gottheit
Gottes. Die Exegese des Inhalts des biblischen Offenbarungsbegriffes
geht fiir Barth jedoch in zwei Punkten iiber die Bibel hinaus: 1.«Es
fehlt in der Bibel die ausdriickliche Feststellung, daB der Vater, der
Sohn und der Heilige Geist gleichen Wesens und also im gleichen Sinn
Gott selber sind.» 2. «Es fehlt auch die andere ausdriickliche Feststellung,
daB Gott so und nur so, also als der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist Gott ist» 3. Es ergibt sich hieraus die Frage, die zumindest er-
kenntnistheoretisch gerechtfertigt ist: ist hier nicht schlicht und ein-
fach ein- statt ausgelegt worden? Diese Frage ist umso bedriickender,
als wir eben als Prinzip des Verhiltnisses von Offenbarung und Trini-
titslehre die Einheit des Auslegungshorizontes postuliert haben. Dieses
Prinzip wird hier an zwei entscheidenden Stellen in Frage gestellt: 1.
inwieweit wird hier noch diese Einheit gewahrt, und 2. ist der zugrunde-
liegende «Begriff» in den beiden Termini des Verhiltnisses noch der-
selbe? Barth wiirde ohne weiteres mit « Ja» antworten, denn es handelt
sich immer um das eine Subjekt der Offenbarung, als eben das sub-
tectum, das Zugrundeliegende als das beide Begriindende.

Doch sehen wir uns die Begriindung, die Wurzel etwas ndher an,
d. h. sehen wir zu, wie Barth auf Grund der Trinitdtslehre den Offen-
barungsbegriff trinitarisch liest.

1. «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil wer-
dende Selbstenthiillung des seinem Wesen nach dem Menschen
unenthiillbaren Gottes» 0.

2. «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil wer-
dende Selbstenthiillung des seinem Wesen nach dem Menschen
unenthiillbaren Gottes» *1.

3. «Offenbarung bedeutet in der Bibel die Menschen zuteil wer-
dende Selbstenthiillung des seinem Wesen nach dem Menschen
unenthiillbaren Gottes» 42,

Insofern ist Offenbarung immer Offenbarung Gottes als des Herrn,
d. h. sie ist Vorbild dessen, was Gott als Vater, Sohn und Geist ist.
Damit ist nichts ausgesagt iiber Begriffe wie «Einheit», «Verschieden-
heit», «Person» ... Die Frage nach dem warum dieser Auslegung und

3 TIbid. 401. 40 Tbid. 332-333.
41 Ibid. 338. 42 Tbid. 342.



262 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Ausbildung, dieser « Verwissenschaftlichung», also dem Werden der Trini-
tatslehre, d. h. letzten Endes die Frage nach der Mdglichkeit theologi-
scher Sprache iiberhaupt soll uns im nidchsten Teil beschéftigen.

II. DAS PROBLEM DER THEOLOGISCHEN SPRACHE

Das Problem, dem wir hier nachgehen mdéchten, bringt uns in die
Mitte jener Beschiftigung, welche man Hermeneutik nennt, zu der, nach
dem Worte H. G. Gadamers, Barths Dogmatik «nirgends ausdriicklich
und indirekt iiberall bei(tragt)» 3. Man konnte die Frage, die sich hier
stellt, etwa folgendermaBen umreiBen: Welches ist der «Ort», an dem
der Mensch Theologie betreibt?

Theologie als Rede iiber etwas, als Logos von etwas (Gott) ge-
schieht in einem Abstand zum eigentlichen Offenbarungsgeschehen. Sie
ist selbst nicht Wort Gottes. AuBerdem geschieht sie innerhalb des
Raumes, den man mit Glauben umschreiben kénnte, aber nicht irgend-
eines Glaubensraumes, sondern innerhalb eines kirchlichen Glaubensrau-
mes. Als theologische Rede «im Abstand» ist die Theologie nie Offen-
barung (nicht einmal unter ihrer als Glaubenslehre formulierten Form
des Dogmas — Barth lehnt die katholische Definition des Dogmas als
veritas a Deo formaliter revelata ab **), hat jedoch etwas mit ihr zu tun.
Als Rede «im Abstand» steht die Theologie nun aber auch unter dem
vorangehenden Gesetz der Erkenntnis des Wortes Gottes. Diese Erkennt-
nis und ihr Ort sind im Verhiltnis zur Konstitution der Theologie als
Rede grundlegend. Hiervon soll zunichst gesprochen werden.

Offensichtlich ist ja diese Erkenntnis keine neutrale, denn sie voll-
zieht sich grundsitzlich innerhalb einer Glaubenserfahrung.

Was heiBt Erfahrung? Der Begriff der Erfahrung setzt den Kon-
text des zu Erfahrenden voraus - hier das Wort Gottes — welches zu-
nichst einmal Erkenntnis erméglicht. Mégliche Erkenntnis kommt aber
moglicher Erfahrung gleich.

«Wir definierten ja Erkenntnis als diejenige Bewdhrung mensch-
lichen Wissens um einen Gegenstand, durch den sein Wahrsein
zu einer Bestimmung der Existenz des erkennenden Menschen
wird. Eben diese Bestimmung der Existenz des erkennenden Men-
schen nennen wir Erfahrung» 5.

43 GADAMER, H. G., Wahrheit und Methode, Tiibingen 19652, S. 492.
4 Cf. KD I/1, 281 ss. 4 Ibid. 206.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 263

Bestimmung der Existenz geschieht aber, christlich gesprochen, von
auBen, nicht in der absoluten Setzung des Subjekts in sich selber, nicht
in einer reflexen Reduktion der menschlichen Tatigkeit auf ein Zentrum
dieser Titigkeit, d. h. letzten Endes nicht als Selbstbestimmung. Hier
muB Abstand genommen werden von der Hegelschen Auffassung der
Subjektivitit, welche durch die je eigene Vermittlung zur je gréBeren
Selbstbestimmung gelangt. Wir sagten: nicht als Selbstbestimmung, oder
gerade als Selbstbestimmung unterliegt menschliche Existenz der Be-
stimmung von Gott her, d. h. daB der Sinn der menschlichen Existenz,
ihr Sein als Sein, insofern sie selbst, in einem reflexen Akt auf sich selbst
sich besinnt, ein ihr Vorgegebener und ihr Aufgegebener ist. Wenn das
Wort Gottes wirklich Wort Goftes und nicht in irgendeiner Weise verbum
humanum, und also so Produkt unseres eigenen Geistes ist, dann kann
es nur in dieser Andersheit beziiglich unseres Geistes und unserer Pro-
duktionsverhiltnisse bestehen. Wenn Gott nicht der Feuerbachschen
Kritik anheimfallen will, und eine bloBe Projektion des Menschen wer-
den soll, dann ist jedenfalls klar, daB3 die Erfahrung seines Wortes nicht
aus einer Selbstreflexion des Menschen heraus geschehen kann. Dann ist
aber auch unsererseits klar, daB wir nur in der «Anerkennung» ¢ des
Wortes, d. h. aber im Glauben an das Wort bestehen kénnen. Jene Aner-
kennung des Wortes Gottes im Glauben - also nicht auf Grund der
Ermoglichung, die vom Glauben herkime —, welche das Eigentliche der
Erfahrung des Wortes Gottes ausmacht, fiithrt uns dann zur Orésbestim-
mung des Menschen innerhalb der Welt und vor seinem Gott, fithrt uns
also mitten in ein Kapitel theologischer Anthropologie, welche uner-
laBlich ist fiir ein rechtes Verstindnis der theologischen Sprache. Wir
stoBen bei dieser Betrachtung auf folgenden Bestand: einerseits besteht
im Glauben die Mitte der Erfahrung des Wortes Gottes, andererseits
gilt auch das Axiom des finitum non capax infiniti. Beide scheinen sich
auszuschlieBen, insofern die Erkennbarkeit des Wortes Gottes als des
Wortes Gottes eben diese Unfahigkeit zum Unendlichen hin aufzuheben
scheint. Barth schreibt in bezug auf dieses Problem:

«Der Satz iiber die Inkapazitit des finitum ... ist zugegeben. Und
der Satz von dem Menschen, der im Glauben wirkliche Erfahrung
vom Worte Gottes habe, beseitigt jenen Satz nicht. Aber er iiber-
holt ihn, er klammert ihn ein» *7.

46 Ibid. 214. 47 Tbid. 250.



264 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Was bedeutet diese Einklammerung?

Diese Einklammerung kann nur bedeuten, dafl der Glaube als sol-
cher die Eignung ist, die dem Menschen von sich aus nicht zusteht, die
ihm aber kraft jener gottlichen MaBnahme zukommen kann, kraft wel-
cher er Gottes Wort als solches vernehmen kann. Die Giiltigkeit jener
zwei Sdtze umfaBt das Spannungsfeld von Siinde und Erlésung. Der
Mensch, der eben durch die Siinde in jene Abgesondertheit von seinem
Gott gerit, wird kraft der Wiederherstellung in ihm, seiner Gotteseben-
bildlichkeit, wieder in jene Verfassung hineingestellt, wo es ihm moglich
ist, Gottes Wort als solches zu vernehmen.

«Das Ebenbild Gottes im Menschen, von dem hier zu reden ist,
und das den wirklichen Ankniipfungspunkt fiir das Wort Gottes
bildet, ist das durch Christus vom wirklichen Tode zum Leben
erweckte und so wiederhergestellte, die neugeschaffene rectitudo,
nun wirklich als Moglichkeit des Menschen fiir das Wort Got-
tesy 48,

Mit dem Problem der imago Dei stehen wir aber nun mitten in
unserer Beschéftigung mit und unserer Fragestellung nach der Trinitit.
Wenn die oben besprochene Einklammerung zugleich die Bedeutsamkeit
der Wiederherstellung der Gottesebenbildlichkeit aufzeigt, dann muB sie
auch zugleich die eigentliche Quelle der Mdoglichkeit von theologischer
Sprache iiberhaupt sein. Theologische Sprache als solche kann sich ja
trotz ihres Objektes (im uneigentlichen Sinne) nicht der seinsmiBigen
VerfaBtheit des Menschen entziehen. Theologie geschieht post lapsum
immer wieder in dem Bereich, wo sie sich auch der Gott-losigkeit aus-
setzen kann, d. h. sie steht immer wieder unter der Gefahr, sich ihres
Objektes bemdchtigen zu wollen *°. Eine solche Bemichtigung des Ob-
jektes der Theologie erblickt nun K. Barth in der Lehre von den vestigia
trinitatis. Man konnte Barths Standpunkt in etwa so umreiBen: «Nos
in verbum suum, non autem verbum suum in nos mutat» (Luther) .

Der Sinn der vestigia-Lehre ist dieser: es existiert neben der Offen-
barung als der Wurzel der Trinitdtslehre noch eine zweite Wurzel: «Es
muf scharf hervorgehoben werden: es handelt sich (leider) nicht um die
in der Offenbarung einer geschopflichen Wirklichkeit zuteil werdende

48 Ibid. 251.
# Cf. BRETON, S., Foi et raison logique, Paris 1971, 1148,
% Cf. XD If1, 252,



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 265

Auszeichnung, vermége welcher ein Mensch, ein Engel, ein natiirliches
oder geschichtliches Ereignis, menschliche Worte oder Handlungen, zu-
héchst und zuletzt und zugleich als Inbegriff der ganzen so ausgezeich-
neten Kreatur: die humanitas Christi, zum gottlichen Organ oder Werk-
zeug oder Medium wird ..., sondern da handelt es sich um eine, gewissen
geschaffenen Wirklichkeiten angeblich immanente, also abgesehen von
ihrer allfilligen Beanspruchung durch Gottes Offenbarung eigene trini-
tarische Wesensdisposition, um eine echte analogia entis, um Spuren des
trinitarischen Schopfergottes im Seienden als solchen, in seinem reinen
Geschaffensein» 31,

Was hat nun dies alles mit der theologischen Sprache zu tun? Der
Ort, an dem dies alles gesagt und geschieht, ist eben die Sprache. Die
Sache der Theologie, Gottes Sache, wird in der Sprache einer jeweiligen
Zeit und mit den in ihr enthaltenen Voraussetzungen ausgesagt. Nun
stellt sich aber die Frage, ob denn auch jene Kategorialitit der Sprache
die Sache Gottes angemessen auszusagen vermag. Sicherlich nicht, inso-
fern die Sprache gebrochen ist durch die Tatsache unserer eigenen
Endlichkeit. Aber Gottes Wort verlangt nach Sprache, und eben nach
dieser gebrochenen Sprache, weil es.eben keine andere gibt. Welcher
Sinn und welche Bedeutung mufl dann dieser Sprache beigemessen wer-
den? Theologische Sprache, mehr noch als philosophische, wird nicht
umhin kommen, sich stédndig priifen zu miissen, und zwar von dem ihr
Aufgegebenen, hier der Offenbarung. Sie muB sich priifen lassen, inwie-
weit sie sich noch unter dem Gesetz der Awuslegung bewegt. Denn die
Auslegung ist das einzige, was ihr als theologischer Sprache zusteht.
Unter Auslegung verstehen wir mit K. Barth folgendes: «In anderen
Worten dasselbe sagen» 2. Theologische Sprache steht somit immer unter
dem Anspruch der Selbigkeit. Die Selbigkeit ist der Riegel, der uner-
bittlich vorgeschoben wird, wenn der Theologe spricht. Die Selbigkeit
aber ist die Absolutheit Gottes im absoluten Zuspruch seiner Offen-
barung. Theologie kann also nur sein, insofern sie diesen absoluten Zu-
spruch ernst nimmt und ihn als das innere MaB ihres Redens gelten
liBt. Vom Interpretieren (Auslegen) unterscheidet sich fiir Barth das
Illustrieren, welches eben nicht so sehr den absoluten Zuspruch Gottes
als MaB annimmt, sondern die Sprache mit ihrem Hinsein auf absolute
Begrifflichkeit: «Illustrieren heilit: dasselbe in anderen Worten sagen» %,

51 Tbid. 353-354.
52 Ibid. 364. 33 Ibid. 364.



266 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Die Lehre von den wvestigia trinitatis als Ernstfall theologischer Sprache
wird genau als dieser Versuchung unterlegen abzulehnen sein.

«Aber was Ereignis wurde, war Sprache von der Welt und vom
Menschen, und diese als Sprache von Gottes Offenbarung ver-
standen, muBte geradezu werden: Sprache gegen Gottes Offenba-
rung. Der Eroberer wurde erobert» 54,

Es ist auch wohl diese Unterscheidung von Interpretieren und Illu-
strieren, die die ganze Diskussion um die Frage nach dem Dogma und
der Dogmatik als Wissenschaft leitet. Wir wiesen bereits zu Beginn
dieses Kapitels auf den Abstand hin, der uns grundsitzlich vom eigent-
lichen Offenbarungszeugnis trennt. Diesen Abstand gilt es, mit Gada-
mers Worten, «als eine positive und produktive Moglichkeit des Ver-
stehens zu erkennen. Er ist nicht gdhnender Abgrund, sondern ist aus-
gefiillt durch die Kontinuitit des Herkommens und der Tradition» %.
Er ist also zundchst einmal eine positive Moglichkeit und bedeutet dem-
entsprechend nicht unbedingt eine Degradation des Urspriinglichen, zu
dem wir uns denkend verhalten. Es handelt sich dann aber auch bei
diesem Abstand um eine produktive Moglichkeit. Hier miissen wir natiir-
lich achtgeben, und unter der Produktion nicht die novitas als Einle-
gung verstehen. Die novitas, von der hier Gadamer spricht, kann nur
verstanden werden als « Wandel im selben» 6. Gadamer sagt ja auch, da
der Abstand die produktive Moglichkeit des Verstehens (= novitas) ist,
welches ja immer das Verstehen von etwas als un-geldstes Verstehen zu
diesem Etwas ist.

Der Abstand besagt aber auch die «Ungleichzeitigkeit» 7. Theologie
treiben im BewuBtsein dieser Form des Abstandes heilt dann immer
theologia dogmatica treiben, nicht theologia gloriae. Wir meinen damit
folgendes: das Dogma hat bei K. Barth sozusagen einen eschatologischen
Stellenwert. Er selbst bezeichnete es einmal als «eschatologischen Be-
griff» 38 Das Dogma steht unter dem Gesetz des urspriinglichen Ab-
standes zum Offenbarungszeugnis, aber als Frage nach der Uberein-

54 Ibid. 363.

55 GapaMER H. G, op. cit., S. 281; zum ganzen Problemkreis vergleiche man
auch: RAHNER, K., Zur Frage der Dogmenentwicklung in: Schriften I, Einsiedeln
19615, S. 49-90; id., Uberlegungen zur Dogmenentwicklung, in: Schriften IV,
S. 11-50.

% RAHNER, K., Zur Frage der Dogmenentwicklung, in: Schriften I, S. 56,

57 KD I/1, 150. 58 Tbid. 284.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 267

stimmung mit ihm. Das Dogma ist die Tendenz zum Begriff des Wortes
Gottes, oder die Tendenz zum begriffenen Wort Gottes, aber als Tendenz.
Von hier aus ist dann das ganze Geschift der Dogmatik folgender-
malen zu sehen: Dogmatik erfolgt zunichst in einem kirchlichen Zu-
sammenhang, sie ist nicht ortlos; es handelt sich somit um die Rede der
Kirche als kritische Rede in bezug auf das Handeln der Kirche:

«Dogmatik ist die kritische Frage nach dem Dogma, d. h. nach
dem Worte Gottes in der kirchlichen Verkiindigung oder konkret
nach der Ubereinstimmung der von Menschen vollzogenen und zu
vollbringenden kirchlichen Verkiindigung mit der in der Schrift
bezeugten Offenbarung» %.

Als kritische Rede ist sie kritische Theorie der eigentlichen Praxis
der Kirche, d. h. der Praxis, in welcher die Kirche explizit in Wort und
Sakrament sich zum Wort Gottes verhdlt. Kritische Theorie bedeutet
jedoch nicht nur jenes Priifen (also jenen aposteriorischen Ort hinsicht-
lich des eigentlichen Wortgeschehens in der Verkiindigung der Kirche),
sondern sie bedeutet auch ein Fiithren der kirchlichen Praxis .

Die theologische Rede als Dogmatik steht einerseits in einem Ver-
héltnis zur kirchlichen Verkiindigung, deren kritische Theorie sie ist,
andererseits, wie wir schon gesehen haben, in einem Bezug zum Offen-
barungsgeschehen in seiner Urspriinglichkeit selber. Gehen wir noch
etwas auf diese Beziige ein. Jede Lehre (Barth unterscheidet wohl zwi-
schen Dogma und Dogmen) als Theorie ist ein Werk der Kirche, d. h.
ein Zeugnis des Verstindnisses der Offenbarung innerhalb der Kirche
in einem gegebenen Augenblick; sie ist also jenes zeitliche Verstehen
unter dem Gesetz, auf den absoluten Begriff Ain zu sein. Die Dogmen
sind insofern die temporale Hermeneutik des Offenbarungsgeschehens. Wir
betonen das «temporale». Dogmen fangen die ganze Wahrheit nie ein.
Temporal heiBt geschichtlich, mit all den Bedingtheiten behaftet, die
das Geschichtliche mit sich bringt; es heiBt dann ebenso nicht-absolut.
Die Dogmatik untersucht die Angemessenheit dieses Sprechens mit dem
Offenbarungszeugnis. Sie iiberpriift es, indem sie es auch iibersetzt. Als
kritische Theorie ist die Dogmatik die Mitte, durch welche grundsitzlich
nichts Anderes gesagt werden kann. Wir kommen somit im letzten wie-
der auf das Modell der Analogie zuriick, die ja als schwebende Mitte

59 Ibid. 261, cf. auch 280.
60 Cf. ibid. 2.



268 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

zwischen dem Selbst und dem Anderen das Gemeinsame in der Anders-
heit auszuhalten versucht. Dogmatik ist ein analogisches Geschift. Sie
muB sich insofern auch in ihrer Priifung davon leiten lassen, nach dem
Kriterium des Auslegens, nicht des Einlegens vorzugehen. IThre Sorge
geht demnach auf die SachgemiBheit 1.

III. DIE LEHRE VON DER DREIEINIGKEIT

Es handelt sich nun darum zu sehen, welches der Sinn der Trini-
tatslehre ist. Wenn wir diese Frage stellen, so deshalb, weil die Trini-
tatstheologie ja nicht irgendein Stiick der Theologie ist, sondern ihr
Fundament ausmacht 62,

Die Frage nach dem Sinn der Trinit4tslehre ist nur zu beantworten,
indem sie umgebogen wird zur Frage nach dem Inhalt des in dieser
Lehre Ausgesagten. Die Auslegung des Inhalts 7s¢ somit die Beantwor-
tung der Frage nach dem Sinn. Es besteht eine immanente Notwendig-
keit zwischen dem Zeugnis der Offenbarung und dem sich in diesem
Zeugnis Offenbarenden einerseits und der kirchlich definierten Lehre von
der Trinitdt anderseits. Diese Notwendigkeit ist eine an und fiir sich
seiende, es ist eine mecessitas rei, wenn auch von uns aus nur aposte-
riorisch feststellbare. Dies will sagen, daB die Frage nach dem Subjekt
der Offenbarung so und nur so, wie es in der Lehre von der Dreieinig-
keit geschehen ist, beantwortet werden konnte.

Dabei ist nun zweierlei zu beachten: einmal dal es keine Verschie-
denheit geben kann zwischen dem sich offenbarenden Gott und dem
Gott, von dem in der Lehre der Trinitit die Rede ist; zum andern darf
nicht vergessen werden, daf3 die Theologie jeweils in der Sprache ihrer
Zeit versucht, die Unbegreiflichkeit des an und fiir sich unbegreiflichen
Gottes zu begreifen.

Die Rede iiber die Trinitit, in der Form der kirchlichen Trinitits-
lehre, oder in der Form der kirchlichen Dogmatik, hat nun, methodisch
gesehen, Rechenschaft dariiber abzulegen, daf3 der sich in und nach der
Schrift als Vater, Sohn und Geist offenbarende Gott Einer ist in dre:
verschiedenen Weisen. Somit steht aber jene Rede immer unter dem
Vorbehalt ihrer eigenen Unzuldnglichkeit, d. h. sie wird, sowohl als kirch-

61 Cf. ibid. 327. 62 Cf. ibid. 400.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 269

liches Dogma wie auch als theologische Spekulation, die beiden Aspekte
(Einer/drei) der einen Wirklichkeit als zwei notwendige und konstitutive
Aspekte sprachlich immer nur nebeneinander aussagen kénnen, wenn-
gleich sie auch als miteinander bestehend und seiend und auch nur als
solche seiend behauptet werden. Die Unbegreiflichkeit Gottes entzieht
sich aber letztlich der logischen Vermittlung dieser beiden Aspekte.

Die Rede {iiber die Trinitit hat grundsdtzlich folgendes zu tun:
das In-eins-sein dieser Aspekte auszusagen und zwar (1) in ihrem An-
sichsein, und (2) in ihrem Fiir-uns-sein. Aber indem wir diese beiden
schon auseinanderhalten, stellen wir uns unter den Verdacht, sie als
wesentlich unterschieden hinstellen zu wollen. Nun gilt aber folgendes
Axiom: «Die ‘6konomische’ Trinitdt ist die ‘immanente’ Trinitit und
umgekehrt» 63, Weiterhin bleibt zu bedenken, daB wir nur von der
immanenten Trinitit reden kénnen, weil der trinitarische Gott sich uns
zuvor als drei-einiger mitgeteilt hat und als solcher gewirkt hat und
wirkt. Die 6konomische Trinitdt ist also zumindest der methodische
Ansatzpunkt, den wir hier aber zundchst iiberspringen (wir werden im
2. Abschnitt auf ihn zu sprechen kommen). Wie artikulieren sich die
immanente und die ékonomische Trinitdt? Beide scheinen sich ja vom
dreieinigen Wirken her zu bestimmen. Im dreieinigen Wirken und unter
der Beriicksichtigung des Axioms der opera trinitatis ad extra sunt indi-
visa 1dBt sich die Entsprechung aufstellen, dal der wirkende Gott, wie er
in seinem Wirken uns zugénglich ist, zuvor so in sich selber ist, wie er
als dreieiniger wirkt. Das ist der eigentliche Sinn des Satzes von der
Identitdt von 6konomischer und immanenter Trinitdt. Nun scheint uns
diese ganze Frage der Artikulation der beiden Aspekte eingekreist zu
sein von einer eher formalen Uberlegung iiber die Dialektik von Einheit
und Dreiheit. Diese formale Uberlegung soll in einem ersten Abschnitt
niherhin beriicksichtigt werden. Da es sich aber hier um eine Ordnung
im Wesen Gottes, ein Leben, und zwar ein notwendiges Leben handelt,
nennen wir den Teil: die trinitarische Okonomie. Dieser erste Abschnitt
ist die notwendige Voraussetzung (logisch gesehen), um iiberhaupt von
der immanenten und der 6konomischen Trinitdt zu sprechen.

63 RAHNER, K., in: Mysterium Salutis II, S, 328.



270 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

1. Die trinitarische Okonomie

Die trinitarische Okonomie hat die innere Dialektik des Wesens
Gottes zu beleuchten. Diese innere Dialektik Gottes begegnet uns in der
zunichst sehr formal ausgedriickten Bi-polaritit von Eins und Dres.
«Der Gott, der sich nach der Schrift offenbart, ist Einer in drei eigentiim-
lichen, in ihren Beziehungen untereinander bestehenden Seinsweisen:
Vater, Sohn und Heiliger Geist» ¢*. Somit wird die Trinitdtstheologie
die Besinnung auf das Verhiltnis:

Ocbe - wdprog - mvebpo

elg (adtho)

Was besagt nun dieses Verhiltnis?

1. Gehen wir einmal unbefangen und unmittelbar von dem Satz
aus, daB es sich in der Lehre von der Dreieinigkeit um das Subjekt der
Offenbarung handelt. Nehmen wir diesen Satz als den Hinweis dafiir,
daB dieses Subjekt esn Subjekt ist, daB es sich hier um den Gott handelt,
der sich als der eine Herr unseres Daseins offenbart. Doch es erhebt
sich die Frage, welches denn der Sinn dieser Betonung der Einheit
dieses Gottes ist. Die Betonung der Einheit Gottes bedeutet die Absi-
cherung gegen jeden Polytheismus. Es ist ja eben bemerkenswert, daB
nirgends von der Einheit, von dem einen Wesen Gottes gesprochen
werden kann, ohne zugleich die drei — sagen wir einmal vorliufig -
Personen mitzudenken. Der Sinn der Frage nach der Einheit Gottes
liegt dementsprechend in der Relevanz der Frage nach dem Namen
Gottes. Dieser Name Gottes als Name wird aber nun sozusagen von
innen her gesprengt in seiner Einsamkeit, und dies durch die Entfaltung
des Namens als Vater, Sohn und Geist. Hierbei ist aber auch zu beden-
ken, daB es sich nicht um die Sprengung des einen Wesens Gottes han-
delt, sondern viel eher um die ErschlieBung dieses Wesens in seiner
eigentlichen Einheit. Die Einheit von Gottes Wesen besteht in der Sel-
bigkeit Gottes in seinem Sein als Vater, Sohn und Heiliger Geist. Die
Betonung der Einheit ist die Betonung dieser Selbigkeit in dem oben
aufgestellten Verhéltnis. Worin nun konkret diese Selbigkeit besteht,
wird noch zu zeigen sein.

4 Ibid. 367; cf. auch 388.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 271

«Der Name des Vaters, des Sohnes und des Geistes besagt, dafB3
Gott in dreimaliger Wiederholung der eine Gott ist, und das so,
daB diese Wiederholung selbst in seiner Gottheit begriindet ist,
also so, daB sie keine Alteration seiner Gottheit bedeutet, aber
auch so, daB} seine eine Gottheit damit steht und fillt, daB er in
dieser Wiederholung Gott ist, aber eben darum so, daB er in
jeder Wiederholung der eine Gott ist» 5.

Dies besagt dann weiter: Der Gott, der sich so offenbart, offenbart
sich nicht in jenen drei als Erscheinungen, also so, als stiinde sein gott-
liches Wesen auBerhalb der Erscheinung, sondern diese drei als Wieder-
holungen Gottes sind eben Wiederholungen des einen Gottes.

2. Diese Besinnung auf die Einheit fithrt uns nun notgedrungen auf
den zweiten Terminus unserer Bi-polaritit. Wir sahen ja, daB sich die
Einheit nur ungeniigend bestimmen liBt aus sich selbst, und dal sie
nach ihrem sie wesentlich mitkonstituierenden Komplement dringt (es
sei hier darauf hingewiesen, daf diese ungeniigende Klirung Gottes aus
dem alleinigen Begriff der Einheit daher kommt, weil dieser Begriff der
Einheit in dem Satz: «Gott ist Einer» seine spekulative Struktur von
innen her verliert. Gott als Subjekt dieses Satzes wird im Unterschied
des Pridikates aufgehoben in einer leeren Allgemeinheit, welche aber
nach der notwendigen Konkretion verlangt, die nur dadurch gegeben
werden kann, daBl dieser Satz einen GegenstoB erfihrt. Selbst in der
Identitdt seines Wesens steht Gott als dreieiniger im Unterschied zur
Aussage dieser Identitit seines Wesens). Welches ist also der Sinn von
diesen Drei, d. h. welches ist der Sinn von «Vater, Sohn und Heiliger
Geist»? Wir betreten mit dieser Frage einen schwierigen Teil der trini-
tarischen Okonomie. «Tres nescio quid» sagt Anselm im AnschluB an
Augustinus. Die Diskussion, um die es ja hier geht, ist die des Person-
begriffs. Wir mochten hier jedoch nicht die einzelnen Theorien bespre-
chen, sondern versuchen, im AnschluB an das, was Barth gegen den
traditionellen Personbegriff einwendet, und was er dann als Seinsweisen
bezeichnet %6, {iber den Ort dieser trinitarischen Spekulation nachzuden-
ken. Um Barths These anzugeben, sei kurz gesagt:

65 Ibid. 369.
66 Neuerdings spricht K. RAHNER von «drei relativen konkreten Existenz-
weisen des einen selben Gottes» (in: Mysal 11, 365).



272 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

«Der eine Gott ist, was er ist, nicht nur in einer Weise, sondern ...
in der Weise des Vaters, in der Weise des Sohnes, in der Weise
des Heiligen Geistes» 7.

Wir sahen bereits, daB der Satz iiber die Seinsweisen das notwendige
spekulative Korrelat des Satzes iiber die Einheit Gottes ist. Dieser Satz
sagt zweierlei aus: 1. daB es sich immer um den einen und selben Gott
handelt, und 2. daB es sich um die Selbigkeit 1m Anderssein dieses Got-
tes handelt. Insofern scheint auch Barth der Begriff der «Seinsweise»
geeigneter zu sein als der Begriff der «Person», in welchem er die leichte
Uberbetonung der Selbigkeit, aber im Anderssein sieht. Diese Uberbe-
tonung enthilt aber dann auch notgedrungen die Gefahr des Tritheismus
in sich. Barth deutet den Sinn des klassischen Personbegriffs gerne
folgendermalen: «Nicht um zu sagen, daBl die drei in Gott gerade
personae seien, sondern um mittels des Begriffs personae zu sagen, daB
in Gott drei sind» 8.

Wir sagten: Seinsweise bezeichnet die Selbigkeit im Anderssein. Wie
scharf wird nun hier die Grenze gezogen zum Anderssein, zu den sog.
Eigenschaften? Was bedeutet also das Anderssein? Um die Frage des
Andersseins zu beantworten, werden wir nicht gezwungen, wieder auf
die Frage nach der Selbigkeit zuriickzukommen? Alles scheint doch
darauf hinzuweisen, wenn wir ernst machen mit dem Axiom der Unge-
teiltheit der opera trinitatis ad extra. Wir konnen doch beim besten
Willen dieses Axiom nicht da aus dem Spiel lassen, wo es eben zur
Priifung der Dreiheit das schiarfste MaB und die geeignetste Mitte ist.
Aber wie miissen wir nun das Axiom annehmen, wenn wir doch auf
der anderen Seite nicht in einen reinen Phianomenalismus verfallen wol-
len, der die Eigenschaften als bloBen Schein annimmt?

«Wohl bedeutet Erkenntnis der Offenbarung Gottes Erkenntnis
bestimmter, verschiedener, fiir uns nicht auf einen Nenner zu
bringenden Eigenschaften, aus denen wir uns dann auch Gottes
Sein als Vater, Sohn und Geist klarmachen mdgen. Aber eben
weil es im Wesen des offenbarten Gottes liegt, diese und diese
Eigenschaften zu haben, sind sie in seinem Wesen auch ununter-
schieden eins und also nicht ontologisch auf Vater, Sohn und
Geist zu verteilen» .

7 KD I/1, 379.
68 Tbid, 375. 69 Ibid. 382.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 273

Wenn dem nun so ist, dann kdme ja doch alles auf die Selbigkeit
an, auf das proprie, welches den einzelnen Seinsweisen als relativ sub-
sistenten zugrunde liegt (Gott-als-subiectum). Dieses proprie ist das Gott-
sein in den Seinsweisen. Das aber heifit ja nichts anderes als eben die
Uberbetonung der Selbigkeit, die Barth ja vermeiden wollte. Nimmt
er also die Dreiheit ganz so ernst, wie er das zumindest methodisch
postuliert ?

Gehen wir vielleicht noch einmal anders an das Problem heran:
die Seinsweisen sagen Unferschiede in Gott aus. Sie sagen jedoch keine
wesentliche Verschiedenheit aus und sie kénnen das auch nicht, denn
dann wire eben das ihnen Gemeinsame zerstort. Die Verschiedenheit
wiirde dann zum Tritheismus fithren. Die Unterschiede konstituieren
eine relative Verschiedenheit, die jedoch nur spekulativ zu iiberbriicken
ist durch das Zuriickfithren auf den GegenstoB der sie gemeinsam be-
griindenden Einheit: deshalb muf3 von einer Dialektik von Einheit und
Dreiheit die Rede sein; Dialektik besagt hier jenen Rhythmus in der
Aussage als spekulativer Erfassung der Bewegung der Sache selbst.
Diese relative Verschiedenheit begriindet die Moglichkeit der proprieta-
tes, der Eigenschaften. Von ihnen her ist es aber, wie schon oben ge-
zeigt, nicht moglich, die Seinsweisen auf den Begriff zu bekommen in
der ihnen eigentiimlichen Konstitution. D. h. von der inhaltlich gefiillten
Unterschiedenheit der Seinsweisen, die uns erkenntnisméBig doch primar
zuginglich sind, ist es eben nicht mdglich, die Eigenart der Seinsweisen
zu bestimmen. Hier stoBen zwei Prinzipien aufeinander, die zu einer
Aporie fithren. Kehren wir, um dies besser zu verstehen, noch einmal
zum Axiom der opera trinitatis ad extra sunt indivisa zuriick. Dieses
Axiom stellt sich zur Wehr gegen jede Teilung im gottlichen Wesen,
insofern die opera ein eigenstindiges Aktzentrum voraussetzen wiirden.
Wenn nun aber von den Eigenstindigkeiten oder eher von der Un-
moglichkeit des bloBen Denkens aus der jeweiligen Subsistenz heraus
der Gedanke der Eigentiimlichkeit der Seinsweise nicht nachvollziehbar
ist, dann muB er es von anderswoher sein. Dieses «von anderswoher»
muB formal zwei Bedingungen erfiillen: 1. es darf den Gedanken der
drei Seinsweisen als realer Seinsweisen nicht preisgeben; 2. es mull von
dem Gemeinsamen dieser Seinsweisen ausgehen.

Also: es ist uns verboten, auf dem Terrain der inhaltlichen Ver-
schiedenheiten nach den Weisen zu fragen; es ist uns aber erlaubt, auf
der Ebene der formalen Eigentiimlichkeiten nach ihnen zu suchen. Wir
nennen das: die formalen Unterschiede und die klassische Relationen-

18



274 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

lehre ist der Teil, der hier die Struktur der trinitarischen Okonomie
herstellt. In dem Riickgriff auf die Relationenlehre sieht Barth den
Beweis des Versagens des Personbegriffs und sein Ungentigen, die Drei-
heit ‘sachgemdB’ auszusagen. Aber ist der Begriff der Relation dann
die addquate Explizitation des Begriffs der Seinsweise, oder besser, ist
das, was mit der Seinsweise gemeint ist, relativ besser und ndher bei
dem, was die Relationenlehre aussagen will? Oder sagen wir es anders:
ist die Seinsweise das, was die Relation leistet? Der Begriff der Relation
besagt, im AnschluBl an den Namen Gottes als des Vaters, des Sohnes
und des Geistes: Gottes Sein als Vatersein, Gottes Sein als Sohnsein,
Gottes Sein als Hervorbringung. Barth spricht von «genefischen Bezie-
hungen und ungleichen Ursprungsverhdltnissen» 7°. Was sich fiir die Eigen-
tiimlichkeit der drei Seinsweisen nicht von den Eigenschaften her denken
1iBt, muB sich demnach vom Ursprung her erkliren lassen, d. h. von
der Beziehung der Seinsweise zur Bestimmtheit ihres Grundes. Diese un-
gleichen Ursprungsverhiltnisse erlauben die Bestimmung auf Grund der
Negativitit: die Seinsweise des Sohnes besteht ja nur, insofern sie nicht
die Seinsweise des Vaters ist, und die Seinsweise des Geistes nur, inso-
fern sie nicht die des Vaters und des Sohnes ist. Der Begriff der Nega-
tivitdt ist an sich gefdhrlich, aber er soll dahin bestimmt werden, daB es
sich hier um eine genetische Negativitit handelt.

3. Die Bi-polaritit des Verhéiltnisses, welche wir hier darzustellen
versucht haben, fiihrt uns nun zu einer dritten Uberlegung, nimlich
der des Zusammendenkens dieser Einheit in der Dreiheit und der Dreiheit
in der Einheit. «In der Bewegung dieser beiden Gedanken besteht der
Vollzug des Begriffs der Dreieinigkeit» 71. D. h. es geht nun darum, im
Lichte dessen, was die Theologie iiber jene beiden Aspekte zusammen zu
sagen versucht hat, das oben aufgestellte Verhiltnis gua Verhiltnis zu
bedenken.

Wenn wir das tun, dann geschieht es aus der Notwendigkeit heraus,
Rechenschaft abzulegen, einerseits von der grundlegenden Einheit des
Wesens Gottes und anderseits von der auf Grund der Offenbarung fest-
stellbaren Unterschiedenheit des Wirkens Gottes. Die Schwierigkeiten
tauchen auf, wo es also darum geht, den Unterschied-in-Gott begriff-
lich zu formulieren. Denn dieser Unterschied-in-Gott besagt ja zugleich
einen nicht-unterschiedenen-Unterschied.

70 Ibid. 382. 71 Tbid. 389.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 275

«Das Wesen Gottes ist ja eines, aber auch die verschiedenen
Ursprungsbeziehungen besagen gerade keine Trennungen, sondern
— wo Unterschied ist, da ist auch Gemeinschaft — eine bestimmte
Teilnahme jeder Seinsweise an den anderen Seinsweisen» 72,

Diese unterschiedene Nichtunterschiedenheit wird, immanent-6ko-
nomisch gesehen, in der klassischen Lehre von der Perichorese und in
der.Lehre von den Appropriationen ausgedriickt. Dabei ist zu beachten,
daB3 die erstere eher den Aspekt der Einheit des Wirkens Gottes nach
auBen zu bedenken versucht. Aber formal heilskonomisch stellen wir
eben ein dreifaches Wirken Gottes fest. Dies bedenkt die Lehre von den
Appropriationen.

Nun kann man hier natiirlich einen Einwand geltend machen: wenn
dem so ist, wie kénnen dann die Unterschiede als real gedacht werden?
Hier scheint uns Barth das notwendige Gleichgewicht fiir einen Augen-
blick verloren zu haben. Wenn das In-sein der gottlichen Seinsweisen in
ihrer gegenseitigen Durchdringung so unauflésbar ist, wie kann der
Mensch dann auf Grund des ihm in der Offenbarung zuteil werdenden
Wirkens Gottes das Unterscheidende als Unterscheidendes bedenken?
Wird dann die Appropriation nicht doch zu einem durchaus entbehr-
lichen Komplement der Perichorese? Und umgekehrt, wenn es wahr
ist, daB «alles, was wir nach dem Zeugnis der Schrift von Gott wissen
kénnen, seine Taten (sind)» 73, wird dann nicht die Perichorese zu einem
entbehrlichen Komplement der Appropriation? MuBl dann nicht in letzter
Konsequenz gesagt werden: Wesen und Wirken sind wohl zu unter-
scheiden? Wenn dem aber so wire, dann wire es auch um das Axiom
der opera trinitatis ad exira geschehen, letztlich aber um die Einheit des
christlichen Gottesbegriffes.

Aber muB3 es zu dieser Aporie kommen? Gibt es hier nicht doch
einen Ausweg? Diese Aporie konnte ja auch durchaus das Zeichen einer
falsch gestellten Frage sein. Es wird ja wohl so sein, daB man unter
der Beriicksichtigung des oben von uns aufgestellten Verhdltnisses 74
nicht von einem entweder/oder sprechen darf, sondern in der Bewegung
der beiden Gedanken viel eher von einem sowohl/als auch sprechen muB.
Dieses sowohl/als auch hat Barth vielleicht nicht geniigend bedacht.
Jedenfalls klingt es nicht ganz iiberzeugend, wenn er schreibt:

72 Ibid. 390.
73 Ibid. 393. * Cf. supra S. 21.



276 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

«Obwohl das Wirken Gottes das Wesen Gottes ist, ist es notwen-
dig und wichtig, sein Wesen als solches von seinem Wirken zu
unterscheiden: zur Erinnerung daran, daf dieses Wirken Gnade,
freie gottliche Entscheidung ist, zur Erinnerung auch daran, daB
wir von Gott nur wissen kénnen, weil und sofern er sich uns zu
wissen gibt» 7.

Das klingt zwar schon, und ist auch sicher richtig, aber Barth
macht es sich hier doch zu leicht, insofern er uns nicht erklidrt, warum
denn sowohl die Perichorese als auch die Appropriationen rotwendig
sind, und warum sie beide in der Spannung — wohl sicher einer letztlich
unerkldrlichen Spannung — bestehen miissen. Dies ist nur denkmdéglich,
wenn die Appropriationen in der Perichorese griinden, d. h. wenn das
In-sein, das gemeinsame Existieren, das Gemeinsame des Stattfindens
des einen Gottes in der je-Ihrigkeit der Seinsweise nur ein relatives
(oder relationales) ist, d. h. wenn die Perichorese «nur» das proprie (in
dem oben bestimmten Sinne) der Weisen ausmacht und sozusagen als
Riegel der Einheit in den einzelnen Appropriationen den Hintergrund
bildet. Erst in dem Fall kann das Wesen nicht vom Wirken getrennt wer-
den, und trotzdem ist es uns moglich, ein unterschiedenes Wirken zu be-
greifen. Die Appropriationen sind dann kein Komplement der Perichorese,
sondern sie sind deren eigentliches Pridikat (im Hegelschen Sinne),
insofern das Insein als das Zugrundegehen im Sinne von Zugrundeliegen in
den Appropriationen real stattfinden kann (d. h. insofern die Appropria-
tion die Einheit im Pridikat nicht auflésen kann). In dem Falle, und
nur in dem, ist auch die Perichorese kein Komplement der Appropria-
tionen, weil diese gar nicht die reale Entfaltung der Unterschiedenheiten
sein konnten, wenn ihnen nicht das sie iiberhaupt erst als Pridikat
ermoglichende Gemeinsame zugrundeliegen wiirde.

2. Die dkonomische Trinitit

In diesem zweiten Abschnitt werden wir die sog. «6konomische
Trinitit» behandeln; im néchsten die sog. «immanente Trinitdt». Die
christologische Verschrinkung scheint uns als das Eigentliche und Zen-
trale, gleichsam die Axe der funktionalen Rede iiber die Dreieinigkeit
abzugeben. Es ist ja so, daB gerade hier eine Offnung im Leben Gottes

s KDIJ1, 391.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 277

besteht, die es eben ermdglicht, daB dieses Leben Gottes zu einer Mdg-
lichkedt fiir den Menschen wird. Nicht fiir irgendeinen ideellen Menschen,
sondern fiir den Menschen, der bereits immer von Gott herkommt, und
der post lapsum lebt. Die christologische Verschrinkung hat als Korrelat
eine theologische Anthropologie. Wenn Offenbarung ja Offenbarung ist,
dann ist sie das nicht in und fiir Gott, sondern sie kann, ja muB es
eigentlich sein fiir ein von Gott Verschiedenes, welches von sich aus
eben nicht in den comspectus Dei gelangen kann: finitum non capax
infiniti] Diese heilsokonomisch-anthropologische Sicht ergibt sich bereits
aus den Obersitzen zu den drei Paragraphen der Seinsweisen:

1. «Der eine Gott offenbart sich nach der Schrift als der Schopfer, d. h.
als der Herr unseres Daseins. Er ist als solcher Gott unser Vater,
weil er es als der Vater Gottes des Sohnes zuvor in sich selber ist» 76,

2. «Der eine Gott offenbart sich nach der Schrift als der Verséhner,
d. h. als der Herr mitten in unserer Feindschaft gegen ihn. Er ist
als solcher der zu uns gekommene Sohn, weil er es als der Sohn oder
das Wort Gottes des Vaters zuvor in sich selber isty» 77,

3. «Der eine Gott offenbart sich nach der Schrift als der Erloser, d. h.
als der Herr, der uns frei macht. Er ist als solcher der Heilige Geist,
durch dessen Empfang wir Kinder Gottes werden, weil er es als der
Geist der Liebe Gottes des Vaters und Gottes des Sohnes zuvor in
sich selber ist» 78,

Diese drei Obersitze gilt es nun nach ihrem doppelten Inhalte ins
Auge zu fassen. Dabei ist zunichst zu beachten, daB3 das Ereignis Gottes
am Menschen als Heilsereignis ein durch die und in der Schrift zuging-
liches ist. Dies besagt implizit, daB es von keiner anderen Seite her
zuginglich ist. Wenn Gott aber von der Schrift her zuginglich ist, in
welcher Form ist er es dann? Er ist es als der Herr. Dall Gott der Herr
ist, das gilt es jetzt darzustellen.

Dieses Herrsein offenbart sich nach seiner absoluten, nach seiner
objektiven und nach seiner subjektiven Seite, d. h. nach der Seite der
Schopfung, der Verséhnung und der Erlosung. Wenn es so etwas wie
Schépfung, Verséhnung und Erlésung gibt, dann gibt es sie nur in
bezug auf den Menschen. Im Heraustreten Gottes aus sich selber ge-
schieht das Ereignis, in welchem der Mensch als zu Gott gehorig wird.

76 Ibid. 404.
77 Ibid. 419. 78 Tbid. 470.



278 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Somit werden die Sitze {iber das Vater-Sohn- und Geistsein auch zu
Séitzen iiber das Menschsein. Sie sind Sdtze iiber die Geschichte des
Menschen und sind darum auch Sitze iiber die Negativitit dieser Ge-
schichte. Als solche werden sie im letzten Sitze sein iiber die Aufhe-
bung des finitum non capax infiniti, aber einer Aufhebung, die durch
die freie Gnade Gottes geschieht, also nicht einer Aufhebung, die den
letzten Unterschied aufheben wiirde. Die Aufhebung, um die es sich
hier handelt, ist die, in welcher das fintfum, und man lese: der peccator
zum Leben und somit in das Geschehen Gottes selber hineingezogen
wird. Als solche Sitze sind sie dann aber auch immer eschatologische
Sitze, Sitze der VerheiBung und einer im Leben Gottes selbst verbiirgten
VerheiBung.

a. Das Herrsein nach seiner absoluten Seite (der Schiopfer als Vater)

«Nach seiner absoluten Seite», das bedeutet: das Herrsein Gottes
ist ein absolut iiberlegenes. Diese Uberlegenheit kommt in der Offen-
barung zur Sprache, und zwar in der Form des Heilshandelns Gottes
am Menschen und in dem letzten Wort dieses Heilshandelns: in Jesus
Christus. Die Frage der Vaterschaft und Schépferschaft Gottes muf3
letzten Endes von hier aus ihre Legitimation erfahren. D. h. aber, sie
kann es nicht von anderswoher. Dieses «anderswoher» wire ja die
menschliche Existenz. Kénnte die Legitimation aber von hierher erfah-
ren werden, sozusagen in einer transzendentalen Analyse des Menschen
auf seinen absoluten Horizont hin, dann wire Gott genau zu einer
Projektion des Menschen geworden, zum Wesen des menschlichen Seins.
Von dieser Seite her kann jedoch der ékonomische Zirkel nicht durch-
brochen werden. Er kann es nur in einem Durchbruch von innen her,
d. h. indem Jesus als der Herr unseres Daseins und als der Offenbarer
Gottes auf die Absolutheit des Handelns des Vaters hinweist, d. h. indem
Jesus die Vaterschaft Gottes eigentlich erst fiir uns begriindet. Was
heiBit aber nun dieser doppelte Befund: Jesus (!) der Herr unseres Da-
seins/Jesus als auf den Vater als auf einen von ihm Verschiedenen als
den Herrn hinweisend? Theologisch gesehen heiBt das etwa folgendes:

«Die Antwort, dal Jesus von Nazareth der Herr ist, ist schon im
Neuen Testament keineswegs selbstverstindlich; sie ist es auch
in der Kirche nicht geworden und sie wird es nie werden kénnen.
Warum nicht? Sie enthilt offenbar, wenn dieser Jesus von Naza-
reth ein wahrer und wirklicher Mensch gewesen ist, eine Unglei-



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 279

chung. Sie muB als Gleichung bestenfalls einsichtig werden. Wahre
und wirkliche Gottheit, wie sie in dem Kyriospriadikat doch aus-
gesprochen ist, schreibt schon das Neue Testament einem ganz
Anderen als Jesus zuy 7°.

Heilsékonomisch bedeutet dieser Verweis auf den Vater die «Auf-
hebung der menschlichen Existenz» 8%, Diesen zweiten Punkt miissen wir
ndher erkliren. Er besagt zunichst einmal, daB Existenz, heilsékono-
misch betrachtet, {iberhaupt nicht sezn kann, sondern dal sie erst wer-
den mufl. Wenn nun der Vater die Existenz aufhebt, dann heiBt das
zundchst nichts anderes, als daf3 die absolute Grenze der Existenz zum
Priifstein dieser Vaterschaft wird. Der Tod ist absolute Negativitit.
Dieser absoluten Negativitdt steht nun in der Vaterschaft Gottes die
absolute Negation entgegen: es geht in diesem Todeskampf eigentlich
um das Leben Gottes. Im Sieg Gottes iiber den Tod, d. h. in der Aufhe-
bung des Menschen und also in seiner Hervorbringung als Mensch wird
Gott zum Vater. Dabei ist nun der Tod nicht als physische Wirklichkeit
oder Unwirklichkeit zu verstehen, sondern als metaphysisches Ereignis.
Der Mensch, der also so zum Geschopf dieses Schopfers wird, wird es
nur, insofern die Existenz fiir ihn zur Negation wird und er sich in dem
Verstidndnis dieser Existenz als nichtseiend versteht: er wird im Siege
Gottes iiber die absolute Grenze seiner Existenz zu neuem Leben, zum
Leben berufen. Vatersein Gottes griindet in dieser Féahigkeit, Leben als
solches neues Leben zu schaffen, d. h. in der Fihigkeit der Negation
der Negativitdt. :

Die Offenbarung dieses Vaterseins geschieht auf ihrer Hohe in Jesus
Christus, in ihm, d. h. in seinem neuen Leben; insofern er der erste
Neugeborene ist, wird Gott fiir den Menschen zum Vater; insofern also
Jesus in der absoluten Negation der Negativitit zum Sohne (als letztes
Wort des Heilshandelns Gottes) wird. 6 éyetpag *Inoouv lautet dieser
neue Gottesname» 8, Der Vater Jesu Christi, und also als solcher der
Vater des Lebens, d. h. der Vater, der sein Leben mitteilt in der Nega-
tion des Todes, tut sein Handeln kund als Wille zum Sein. Er will unser
Sein nicht, indem er der Gott 7# unserem Sein wire, sondern er will
unser Sein, indem wir in seinem Sein werden. Hier tut sich auch die
Absolutheit seiner Schépfung kund. Indem er im absoluten Sieg aus

79 Tbid. 405. 80 Thbid. 407.
81 MOLTMANN, J., Der gekveuzigte Gott, Miinchen 1973, S. 176.



280 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

dem Tode hervorgeht, d. h. indem er die menschliche Existenz als solche
als vom Tode her zu verstehende aufhebt, kann er zum Sein des Men-
schen, d. h. aber: zu seinem Vater werden.

b. Das Herrsein nach seiner objektiven Seite (der Verséhner als Sohn)

Diese zweite Seinsweise Gottes in seinem Heilshandeln am Men-
schen ist nicht eine einfache Analyse der ersten, sondern vielmehr etwas
vollig Neues in bezug auf seine Gottheit und in bezug auf unser Ver-
hiltnis zu diesem Gott. Damit aber ergibt sich die Frage, was denn die
Gottheit Jesu Christi fiir den Menschen bedeute. Das exegetische und
dogmengeschichtliche Ergebnis der Barthschen Analysen liauft faktisch
darauf hinaus, die Gottheit Jesu Christi einerseits gegen einen Indivi-
dualismus (Ebionitismus), anderseits gegen einen Kollektivismus (Doke-
tismus) abzusichern #2. Dies ist aber nur mdéglich, wenn der Satz von
der Gleichung Christi und Gottes des Vaters als Satz der Offenbarung
verstanden wird. D. h. daB er nicht aus einer menschlich konstruier-
baren Theorie oder Ideologie hergeleitet werden kann, sondern dal er
eben die Kategorialitit des menschlichen Denkens sprengt.

Wenn so die Gottheit Christi als Zeugnis der Offenbarung zu ver-
stehen ist, dann heiBt das nichts anderes, als daB} wir uns mit diesem
faktischen Befund ab-finden miissen #. In dem Herrsein Jesu Christi,
in der Tatsache, daB ihm in Wahrheit das Kyriospriadikat zu Recht
zukommt, stehen wir vor einem «schlechthinnigen Anfangy 8,

Christus offenbart Gott als Vater, sagten wir weiter oben. Aber die
Offenbarung der Gottheit Christi kann nicht die einfache Wiederholung
des Herrseins Gottes nach dieser seiner absoluten Seite hin sein. Sonst
wiirde sich das Offenbarungsgeschehen nur tautologisch entfalten. Die
Offenbarung der Gottheit Jesu Christi kann auch nicht die einfache
«Vollendung der Schopfung» sein; in diesem Falle wire ja die Schopfung
an und fiir sich nicht ein absoluter Akt. Jesus als den Sohn bekennen
(= Gottheit Christi) bedeutet: in Jesus als dem Offenbarer der Gottheit
Gottes die Zuwendung Gottes zum Menschen erkennen. In dieser Zuwen-
dung wird uns dann zweierlei klar, daB wir einerseits Geschopfe des
Schopfers sind (das wird hier objektiviert), daB wir aber anderseits

2 Cf. KD I/1, 427.

83 Philosophisch gesehen bedeutet das schlicht und einfach eine petitio prin-
cipii, die Barth auch gar nicht leugnet (cf. ibid. 425).

8¢ Ibid. 426.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 281

als solche nicht zum Schopfer kommen kénnen, ehe er sich uns in einem
Akt zugewandt hat, der die von uns freigewollte Differenz iiberbriickt.
Dieser Akt der Zuwendung ist aber ein einseitiger Akt, insofern er von
Gott ausgeht. Das ist der Sinn der Seinsweise Gottes nach dieser Seite
als der Seinsweise des Sohnes als Versohners. Als solche Seinsweise der
Verséhnung, die mitten in unsere Differenz hineingesprochen wird, ist
sie nur erfahrbar im Worte von der Verséhnung, d. h. im heilstiftenden
Worte des Sohnes. «Gott will und wirkt nicht nur, sondern ... er eriffunet
uns seinen Willen und sein Wirken» 85. Im Schépfungsakt wird der
Mensch, im Verséhnungsakt erfihrt er die Tiefe des Unterschiedes, die
Differenz zu Gott und die Unmdéglichkeit, diese Differenz von sich aus
zu iiberwinden. So daB der Satz vom finitum non capax infiniti ausgelegt
werden kann als: homo peccator non capax verbi divini 8. Die anthro-
pologische Bestimmung dieser Stufe ist somit diejenige unserer Unfihig-
keit zum heilspendenden Wort. Wir sind als Feinde Gottes, als von
Gott her seiende gegen Gott. Wir sind Siinder.

Schopfung besagt Leben, Versohnung Heil. Schépfung besagt Auf-
hebung des Todes, Versohnung besagt Unmoglichkeit des Sterbens als
von Gott her objektiv verbiirgte. Hier ist es auch, wo Schépfung und
Versohnung auseinandergehalten werden miissen. Denn der zum Leben
geschaffene Mensch verstoBt faktisch gegen den Willen Gottes: Schépfung
besagt demnach nicht automatisch Heil. Trotz der Schopfung, trotz
des Lebens, lebt der Mensch gegen Gott. Insofern wird Verséhnung
zum notwendigen Korrelat der Schépfung. Die Offenbarung Gottes kann
nur in der Dialektik von Schépfung und Vers6hnung verstanden werden.
Der Versihner als Sohn ist das Zeichen des Widerspruchs unserer Negation
der Schipfung. Somit ist auch der Versshner die Manifestation des objek-
tiven Herrseins in unserem Dasein. Die Schopfung als Berufung ins
Leben 6ffnet den Raum zum Ja oder Nein zu dieser Schopfung. Die
faktische Abwendung des Menschen von Gott erfordert darum jenen
zweiten Akt in der Seinsweise der Sohnschaft: als Verséhnung steht
auch hier die ganze Energie der Gottlichkeit Gottes auf dem Spiel;
Versdhnung ist kein qualitativ geringerer Akt als die Schopfung. Ver-
séhnung wird zur Aufhebung der grundsitzlichen Moglichkeit der Nega-
tivitit der Freiheit, d. h. zur Aufhebung der Moglichkeit, Schépfung auf-
zuheben, und so dem Tode zu verfallen.

85 Tbid. 427. 86 Cf. ibid. 428.



282 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

c. Das Herrsein nach seiner subjektiven Seite (der Evloser als Geist)

Hier soll es um die Freilegung der Moglichkeit der Freiheit des
Menschen gehen. Dies muB} jedoch sofort dahin abgegrenzt werden, dall
wir auch hier sagen, daB es um nichts mehr und nichts weniger als um
die Gottheit Gottes geht. Es handelt sich auch hier um Gott, «anders noch
einmal Gott» 8. «Anders», das bedeutet ja, daB die Seinsweise Gottes
als Geist nicht einfach aus den vorhergehenden Seinsweisen deduziert
werden kann, sondern dalBl sie eine besondere Tat Gottes ausmachen
muB. «Gott als Geist» bedeutet, auf jene kiirzeste Formel gebracht:
die grundsdtzliche Méglichkeit glauben zu kinnen. Als solcher, der dies
ermoglicht, wird der Geist in der letztgiiltigen Offenbarung Gottes in
Jesus Christus offenbar, d. h. er wird offenbar als der Lebendigmachende 8.
Lebendigmachen oder glauben-konnen sind identisch. Dabei miissen sie
aber streng unterschieden werden von der Leben-stiftenden Schépfung
und der Heil-bringenden Versohnung. Diese beiden Weisen Gottes ge-
schehen sozusagen auf der vertikalen Linie, welche unser Dasein durch-
bricht. Das Freiheit-bringende Erléserwort erreicht uns hingegen auf
der Linie unseres eigenen Existenzentwurfes als Prolepse der Wahrheit
unserer Existenz (eschatologische Dimension des Geistes). Dieses Wort
der Erlésung ist das Hoéren erméglichende Wort. Hier wird der Mensch,
der sich implizit als von Gott getragen weil}, eingefangen, aber ein-
gefangen in einem Raum, der ihn als Freiheit ermoglichender Raum
immer schon transzendiert. Man kénnte also die anthropologische Be-
stimmung dieser Stufe etwa folgendermaflen beschreiben: der Mensch
wird als peccator capax verbi divini. « Er wird es», will sagen: nicht aus
eigenen Kriften. Die Fihigkeit, das Wort Gottes zu héren, ist nicht
das Resultat des BewuBtseins auf den verschiedenen Stufen seiner Erfah-
rung, sondern sie ist das Resultat der Zuwendung Gottes zu dem von
sich aus fiir diese neue Existenz als Horendem unfihigen Menschen.
Das Hoéren kann nur Gott erméglichen, denn das Wort, das es da zu
héren gibt, ist ein gottliches Wort und iibersteigt das Begreifen des
Menschen. Dieses Hoéren aber wird in einem Akt ermdglicht, der dem
Akt der Schopfung und dem Akt der Verséhnung in nichts nachsteht,
sondern Gottes ganze schépferische Energie beansprucht #.

87 Ibid. 334.
8 Cf. ibid. 472. 8 Cf. ibid. 472.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 283

Diese Offenbarung des Geistes ist uns nun in Christus gegeben.
Dabei ist zu bemerken, daB@ Christus den Geist wohl als von ihm unter-
schieden darstellt. Christus ist nicht der Geist. Aber der Geist kann
doch nur von dieser absoluten Offenbarung her bestimmt werden, d. h.
der Geist ist als von Christus geoffenbarter der Geist Gottes als die
dritte Seinsweise des Herrseins Gottes. Der Geist ist das von Christus
her werdende Ereignis Gottes in uns, und somit das Umschlagen des
vertikalen Verhidltnisses Gottes zu uns in ein «horizontales» in uns.
D. h. aber Geist vst das Ereigniswerden des Todes und der Auferstehung
Christy 1n uns. Von der Auferstehung her wird der Geist erst als der
Erliser erkennbar, und zwar als der Erloser zur Liebe hin. Das besagt
aber wiederum nichts anderes, als dafl der Geist als Liebe Gottes zum
expliziten Umschlagen in Liebe zu Gott wird. Hierin liegt die Neuartig-
keit der Offenbarung Gottes als des Geistes von Christus her. Der
Mensch wird zu dieser radikalen Moglichkeit der Liebe befihigt. Er
wird als SelbstbewuBtsein gleichsam in diesem hoheren BewuBtsein Got-
tes aufgehoben. Nicht so, daf diese Aufhebung eine Negation des Selbst-
bewuBtseins wire, aber der Mensch wird frei gemacht fiir die Liebe zu
Gott, indem die Liebe Gottes ihn hierzu frei macht. Das heit aber, da8
der Mensch hier eigentlich erst in das Geschehen Gottes eintreten kann:
«Gott ¢n uns konnen wir nur begreifen, indem wir uns » Gott begreifen» .
Dies konnen wir aber immer wieder nur auf der Linie unserer eigenen
Zeitlichkeit verstehen. Wir werden ja in der Aufhebung nicht etwa der
Zeit ent-hoben, sondern Zeit wird eigentlich jetzt erst der Boden der
Verwirklichung dieser Aufhebung. Gott in uns heiBt ja nichts anderes.
Der Mensch lebt auf Erden und nicht im Himmel. Aber im Geiste als
dem Geiste von dem her diese Aufhebung moglich wird, wird nun die
Zeit und die Geschichte formal zum Priifstein der Fihigkeit zu dieser
Moglichkeit. Damit dies aber méglich wird, muf3 der Geist ganz Gott
sein. Das heit aber dann auch, daB der Geist als Seinsweise Gottes
nicht das Verheif3ene sein kann, daB er als solcher nicht eschatologischen
Charakter haben kann. Gott als Geist ist nicht in Zukiinftigkeit, auch
wenn diese unter dem Modus der absoluten VerheiBung steht, als fiir
uns moglich gewordene (nicht erst als werdende). Aber das bedeutet
nicht, daB das Wirken des Geistes kein eschatologisches sein kann; ja
es muB sogar ein solches sein, soll der Mensch iiberhaupt als geschichtli-
cher gedacht werden und nicht in einer unbeweglichen Gegenwirtigkeit.

9 Ibid. 488.



284 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

Man konnte sagen, daB3 der Geist das Eschaton ist, ohne eschatologisch
zu sein. Oder besser, das Eschaton ist der Geist. Der Geist ist die Gegen-
wirtigkeit, wird er fiir den Menschen das Eschaton, d. h. die noch aus-
stehende Moglichkeit des Bei-Gott-seins des im Geiste seienden Men-
schen. Von hier aus liBt sich dann auch einigermaBen sachgerecht die
Erlosung, das sog. Werk des Heiligen Geistes verstehen. Sie ist das
bei-Gott-sein Ermdéglichende, d. h. aber im letzten, sie kann unter diesem
Gesichtspunkt nur als Geschenk, als Gabe verstanden werden.

3. Die immanente Trinitit

Wenden wir uns der sog. «immanenten» Trinitdt zu, d. h. der Be-
sprechung jener Teile der Obersitze *!, wo es um das «zuvor» geht.
Dabei ist zundchst zu bemerken, dal dieses «zuvor» ein Begriindendes
ist. Das «zuvor» als das Begriindende heiBt nichts anderes als die Be-
hauptung der Absolutheit Gottes: Gott ist Gott als drei-einiger zunichst
und grundsitzlich in sich selber und ohne uns.

a. Der Vater

Das Vatersein Gottes bestimmt sich von der Ewigkeit der Vater-
schaft Gottes her. Der Ausgangspunkt dieser Behauptung liegt in dem
absoluten Ernstnehmen des Offenbarungszeugnisses. D. h. die Offenba-
rung des Vaters in Jesus verweist in zwei Richtungen. Als Schopfer
und unser Vater (1) wird er uns zuginglich als der Vater Jesu Christi (2)
und somit als ewiger Vater. Dabei macht sich jetzt die Absolutheit der
Offenbarung bemerkbar, die von ihrem Inhalt her keine Analogie zuliBt.
Es geht hier wiederum um die fundamentale Neuartigkeit und Anders-
heit der biblischen Offenbarung. Der Gott, den Jesus uns offenbart, ist
als dieser absolute Gott kein von anderswoher zu findender Gott. Es
handelt sich im letzten ja hier um eine Frage des Anspruches. Wire
der von Jesus als sein Vater offenbarte Gott auch anders zu finden
oder zu erkennen, dann wire die Offenbarung als Geschehen Gottes, in
welchem Gott selber in einem absoluten Akt sich offenbart, von den
Bedingungen ihrer kontingenten Hervorbringung her zu erkliren und
auch von daher zu begreifen. Dann wire das «zuvor» in sein genaues
Gegenteil verdreht. Das Zeugnis der Offenbarung Gottes des Vaters in

91 Cf. supra S. 28.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 285

Jesus kann also von der Goftheit Gottes her nur exklusiv verstanden
werden %2, Diese Offenbarung durch und in Jesus ist damit die Exegese
dessen, was von sich aus dieser Gott immer schon ist. Die Ewigkeit ist
nicht das posterius, eine logische Deduktion, sondern sie ist das prius,
welches iiberhaupt solche Erkenntnis erst ermdglicht. Damit ist aber
noch etwas anderes gesagt: der Vater ist von Ewigkeit der Vater des
Sohnes. Diese Ordnung ist die urspriingliche Ordnung, und weil sie diese
ist, kann es auch fiir den Menschen so etwas wie Erfahrung dieser Va-
terschaft geben.

Kommen wir aber zur immanenten Bewegung zuriick. Der Vater
als der Vater ist die urspriingliche Seinsweise als ursprunglose Seins-
weise. Dies besagt, daB er als solcher zugleich auch der einzige Urheber
seiner anderen Seinsweisen ist. Dabei ist jedoch zu beachten, daB diese
absolute Ursprungslosigkeit nicht ein Untergeordnetsein der beiden ande-
ren Seinsweisen bedeutet, sondern vielmehr, daB hiermit deren Ver-
hiltnis zueinander erst eigentlich bestimmt wird. Somit finden wir hier
ganz folgerichtig das wieder, was Barth friiher sagte, wo er die Seins-
weisen aus dem Begriff des Verhiltnisses (7elatio) zu bestimmen ver-
suchte.

Aber zugleich bedeutet die Bezeichnung Gottes des Vaters als des
Schopfers eine Appropriation. Es handelt sich auch beim Gottvater als
dem Schépfer in seinem opus ad extra wesentlich um den drei-einigen
Gott. «Also: nicht nur der Vater ist Schopfergott, sondern der Sohn
und der Geist sind es mit ihm. Und: der Vater ist nicht nur Schépfer-
gott, er ist mit dem Sohn und dem Geist auch Verséhner-, auch Erléser-
gott» 3.

Dabei ist jetzt zu bedenken, daB diese Appropriation eine endgiiltige
ist, insofern das Zeugnis der Offenbarung nicht in einer hoheren Er-
kenntnis aufgehoben werden kann. Das heiBt: daB der Mensch nichts
tiber Gott-als-Vater sagen kann, ohne den in der Schrift angegebenen
Sinn dieser Vaterschaft als seinen notwendigen Inhalt zu bedenken.
Man kénnte die Dialektik von Appropriation und Perichorese hier etwa
folgendermaBen charakterisieren: die Einheit Gottes, welche als Aussage
die Ungeteiltheit des opus ad extra hat, ist nur denkbar als Aussage des
In-seins der drei Seinsweisen. D. h. aber umgekehrt, daB3 das notwendige
Gegenstiick dieses In-seins das ist, daB der Vater nicht der Sohn und
nicht der Geist ist (proprium der Appropriation). Die Appropriation

92 Cf. ibid. 412. 93 Ibid. 415.



286 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

«spricht die Wahrheit aus, sofern sie mit jener Hervorhebung
gerade des Vaters bzw. des Schopfers hinweist auf eine Affinitit
zwischen der Ordnung der drei Seinsweisen Gottes auf der einen
und der drei Seiten seines Wirkens als Schépfer, Verséhner und
Erloser auf der anderen Seite» 4.

b. Der Sohn (das Wort)

Jesus ist die Offenbarung Gottes als des Vaters, und in dieser
Offenbarung st er zugleich der Sohn. Diese Offenbarung quoad nos,
dieses Wirken des Vaters ist begriindet, so stellten wir fest, in der Ewig-
keit Gottes des Vaters in sich. Gott ist Schopfer, weil er zuvor Vater ist.
Ahnliches muB jetzt mit dhnlicher Notwendigkeit vom Sohne gesagt
werden, d. h. von Jesus Christus. Sohn und Offenbarung der Versoh-
nung fiir uns kann er nur sein, weil er zuvor in aller Ewigkeit, vor aller
Zeit war. Wenn Jesus also die Offenbarung des Vaters ist, dann ist er
nicht nur Sohn im Ereignis der Offenbarung, sondern er kann diese
Offenbarung des Vaters nur sein, wenn er sie als Ereignis maf-begriindet.
Wir kommen somit zu dem sehr eigentiimlichen Befund:

«.. die Voraussetzung, daBl Jesus Christus darum Gottes Sohn
ist, weil er es ¢s¢ (nicht darum weil er uns diesen Eindruck macht,
nicht darum, weil er erfiillt, was wir von einem Gott erwarten zu
diirfen vermeinen, sondern darum weil er es ist/) — diese schlichte
Voraussetzung ist mitzumachen» %,

Er ist es, weil er es ist! Diese Tautologie wird hier zum Grundsatz
erhoben, und sie kann nur als solche Tautologie sein, d. h. als unlogische
Setzung der Identitit durch sich selber, d. h. als Ubergang des Subjektes
in das Pridikat, ohne daf} dieses Pridikat weiter hinaus wire («weil»).
In diesem Satz, der die ganze Reflexion iiber die ewige Gottheit Christi
reguliert, wird die spekulative Struktur unserer Aussagen iiber die Gott-
heit aufgehoben. Denn die Setzung der Identitit unter dieser Form der
reinen Wiederholung ist die Aufhebung in das Selbe seiner selbst. Eben,
weil es keine andere Aufhebung geben kann, kann dieser Satz als Grund-
satz gelten. Es handelt sich hier um einen echt theo-logischen Satz,
d. h. um einen Satz, der in seiner FForm verdoppelt wird durch einen
nicht denkbaren Inhalt. Es ist nicht verwunderlich, wenn man gerade

9 Ibid. 417. % [bid. 436,



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 287

hier, d. h. in der Betrachtung iiber die Gottheit Christi vor aller Zeit,
bei Barth wieder das Problem der Sprache auftauchen sieht 9.

Was sagt nun die Aussage (in ihrer kirchlichen Form) iiber die
ewige Gottheit Jesu Christi? Barth behandelt sie, indem er die sechs
sich auf dieses Problem beziehenden Punkte des Credo untersucht. Das
Bekenntnis unter der uns vorhandenen Form ist der mithsame Weg des
Menschen, das Geheimnis Gottes zu bezeichnen. Auf diesem Weg erfolgt
das, was nur hier erfolgen kann: daB keine Sprache angemessen ist, jenes
Geheimnis addquat auszudriicken. Die Bezeichnung des unus Dominus
hebt jede fremdartige Herrschaft auf, indem sie in der Sohnschaft, und
zwar der eingeborenen Sohnschaft begriindet ist. Und nicht irgendeiner
Eingeborenheit, sondern einer in Gott seienden, und zwar einer solchen,
die die von der Offenbarung her zugingliche Unterscheidung als in der
Einheit Gottes selber begriindet setzt. In Gott selbst bedeutet dann
aber auch: aus Gott selber (de Deo), d.h. in jener Einheit, die nur
Gleiches als ihren Unterschied setzen kann. Und der Satz vom Werk
der Schopfung als von dem Sohne kommende nimmt dann noch einmal
in zweigliedrigem Rhythmus jene Einheit und Unterschiedenheit auf,
insofern die Schopfung ja auch und zunichst die des Vaters ist.

Man miilite an sich aus jedem der sechs Punkte die anderen ablei-
ten kénnen, insofern in jedem die andern mitausgesagt werden. Der unus
Dominus ist nur denkbar, insofern ihm die Einzigkeit des Bezugs zum
Vater zusteht, er ist nur denkbar, insofern der Bezug den Unterschied
des Ursprungs aufzeigt; er ist nur denkbar, insofern es sich bei all dem
um die volle Aussage des wahren Gottes in seiner anderen Seinsweise
handelt, insofern also jede Unterscheidung auer Gott ausgeschlossen ist.
Er ist nur denkbar, insofern diese Unterscheidung in Gott die Einheit
mitdenkt, und dies auch im Wirken nach auBen. D. h. der unus Dominus
ist nur dann eine wahre Aussage iiber das «zuvor» des Sohnes, um das
Griinden des Sohnes, insofern dies alles als sein wirklicher Inhalt im
Wissen um die Unangemessenheit, jenen Inhalt als wirklichen und ada-
quaten aussagen zu konnen, angesehen wird. Die nebeneinander stehen-
den Aussagen sind die Antwort der Kirche, der Glaube dieser Kirche an
den in der Offenbarung als solchen bezeugten Gott. Und als solche Ant-
wort sind diese Sdtze Zeugnis dafiir, daBl das Subjekt das Pridikat
sprengt, d. h. daB die Wahrheit der hier bezeichneten Wirklichkeit die
Richtigkeit der Aussage iibersteigt. Unser Sprechen von der ewigen Gott-

% Cf. Ibid. 449-450; 458-459; 462—463.



288 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

heit Jesu Christi wird in einen Raum gestellt, in dem wir letzten Endes
nur auf die Widerspriichlichkeit unserer eigenen Sprache zuriickverweisen
werden. Die dogmatische Arbeit kann dann aber nur darin bestehen,
stindig auf diese Unangemessenheit unseres Sprechens hinzuzeigen. Wir
konnen die Ewigkeit nicht aussagen, genauso wie wir die Unterschiede
nicht mit der Einheit vermitteln konnen. Wir kénnen nicht eindringen
in dieses Reich der Wahrheit, deren «Inhalt die Darstellung Gottes ist,
wie er in seinem ewigen Wesen vor der Erschaffung der Natur und eines
endlichen Geistes ist» °7. Wir konnen wohl der historischen Genesis dieser
oder jener Formel nachgehen, aber den Grund, die ratio der Aussage,
ihren Inhalt kénnen wir damit nicht erfassen.

c. Der Geist

Wir betrachten hier das «zuvor» in seiner letzten Weise. Wie steht
es um die Ewigkeit des Geistes, welches ist der Inhalt der Aussage iiber
den Geist in seinem immanenten Sein? Wie in den vorangegangenen
Abschnitten miissen wir auch hier sagen, daB unser Wissen um die
Ewigkeit dieser Seinsweise Gottes uns aus dem Zeugnis der Offenbarung
zukommt. Das Dogma, wenn es also von der Ewigkeit des Geistes
spricht, «redet nicht von einer anderen Gottheit des Heiligen Geistes als
von der, in der er sich uns nach der Schrift offenbart» %8. Worum handelt
es sich nun in diesem Dogma von der Ewigkeit des Heiligen Geistes? Der
dritte Artikel des Credo (dem Barth in seinen Darlegungen folgt) sagt in
vier Punkten das Wesentliche aus. In der Spannung dieser vier Punkte
wird das Geheimnis des Geistes gezeigt. Hier geht uns, mehr denn je, die
eschatologische Dimension des Dogmas auf. Es ist zundchst folgendes zu
sagen: Der Geist steht auf derselben Herrschaftsebene wie der Vater und
der Sohn: es gibt nur einen Herrn in drei Seinsweisen. Was ist aber dann
das Besondere Gottes in dieser Seinsweise? Das Besondere kann nur
wiederum in der Eigentiimlichkeit der Beziehung liegen. Dies ist unter
zwei Gesichtspunkten zu betrachten: einmal unter dem Gesichtspunkt
der eigentiimlichen Beziehung an sich, zum andern unter dem der gene-
tischen Beziehung zu den zwei andern Seinsweisen. Zum ersten wire zu
sagen, daB das Besondere dieser Seinsweise in dem gemeinsamen ‘zwi-
schen’ der Seinsweise Gottes des Vaters und Gottes des Sohnes liegt .

97 HEGEL, G., Wissenschaft der Logik I, Hamburg 1967 2 S. 31.
9% KD I/1, 490. 9 Cf. ibid. 492.



Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth 289

Diese Aussage jedoch scheint widerspriichlich zu sein. Das Gemeinsame
kann doch nicht das Besondere sein! Und doch scheint es nur so, denn
als Besonderes ist der Akt der Zuwendung des Vaters zum Sohne und
der Akt der Zuwendung des Sohnes zum Vater. Dieser Akt ist ein ge-
meinsamer, insofern er jeweils ein Akt gottlicher Liebe ist. Der Geist ist
also die Fiillung des «zwischen» als Seinsweise des Vaters zum Sohne und
des Sohnes zum Vater. Er mul} in dieser Besonderheit der Gemeinsam-
keit die gleiche gottliche Extension haben wie der Vater und der Sohn,
dessen gemeinsames «zwischen» er ist, deren «zueinander» er ist.

«Als eine gottliche Seinsweise ist er offenbar darum zu verstehen,
weil Gott in diesem Akt seines Gottseins als Vater und Sohn, in
dieser seiner gegenseitigen Liebe nichts Anderes und nicht weniger
sein und wirken kann als ein sich selbst Gleiches» 1%,

Dieser Akt der gegenseitigen Liebe ist die eigentiimliche Seinsweise
Gottes als Geist. ,

Zum andern ist zu sagen, wie nun das genetische Verhiltnis, in
welchem wir ja das unterschiedene Stattfinden der drei Seinsweisen
begriindet sahen, aussieht 1!, Der dritte Artikel des Credo sagt uns
dariiber: qui ex Patre filioque procedit. Dies mull zunédchst einmal negativ
abgegrenzt werden. Es handelt sich beim Geist nicht um ein Geschépf.
Zum andern muB dann aber auch gesagt werden, daB der Geist, in
Besinnung auf den Ursprung, andern Ausgangs ist als der Sohn. Wo
liegt nun der genaue Unterschied zwischen jener Zeugung und diesem
Hervorgang?

Aber was heift das «vom Vater und vom Sohne»? Es heiBt, daf der
Geist als der Geist des Vaters aus dem Vater, und als der Geist des
Sohnes aus dem Sohne hervorgeht als derselbe Geist, oder der aus den
beiden Hervorgehende der Akt jener gegenseitigen Hingabe als gott-
licher Akt géttlichen Wesens sein muB. Das procedit ex Palre filioque
verankert die Einheit, indem es den Unterschied setzt. Der Geist ist
somit zunichst als Negation der Einsamkeit des Vaters zu bezeichnen
(ex Patre) und als Negation der Einsamkeit des Sohnes (Filioque). Der
Geist ist die Absolutheit der Aufhebung der jeweiligen Negation und
somit die absolute Bezogenheit der beiden aufeinander. Als solcher und
nur als solcher ist er notwendigerweise aus dem Vater und aus dem
Sohne in seiner eigenen Seinsweise. Auf der anderen Seite mu man

100 Thid. 493. 101 Cf, ibid. 382.
19



290 Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

aber sofort hinzufiigen, daB der Geist ebensowenig eine eigenstindige
Seinsweise ist wie der Vater und der Sohn.

Als Band der Liebe ist der Geist der eigentlich Lebenschaffende.
Nicht anders! Das Hervorbringen des Sohnes aus dem Vater und die
Zuneigung des Vaters zum Sohne und des Sohnes zum Vater sind Leben,
insofern sie Zuneigung in Liebe sind. Dieses innerg6ttliche Lebenschaffen-
de, welches der Geist ist, kommt auch in der Schépfung zum Ausdruck:
die existierende Schopfung wird durch den Geist lebendig. «Der Heilige
Geist ist Schopfergott mit dem Vater und dem Sohne, sofern Gott als
Schépfer nicht nur Existenz, sondern Leben schaffty 102,

Diesem Geist kommt dieselbe Ehre zu wie dem Vater und dem
Sohne. Es ist eigenartig zu sehen, daB das trinitdtstheologische Denken
im Credo mit einer Aussage iiber die Anbetung endigt. Aber gerade hier
tritt noch einmal der ganze Unterschied von Mensch und Gott auf.
Dem Geist kommt simul gleiches Lob zu wie dem Vater und dem Sohne,
weil er simul mit dem Vater und dem Sohne ist von Ewigkeit her.

102 Tbid. 495.



	Die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes bei Karl Barth

