Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: "Fides formata caritate"

Autor: Bavaud, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761332

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761332
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORGES BAvAUD

« Fides formata caritate»

La critique par Luther de cette formule
dans son Commentaire de I’'Epitre aux Galates (1531)

L’objet principal du débat

Lorsqu’en 1531, Luther expose son commentaire de 1'Epitre aux
Galates, il centre sa critique du catholicisme sur la formule si souvent
employée par la scolastique: le pécheur est justifié par la foi formée
par la charité: fides formata caritate!. Le Réformateur considére le
mystére du pardon des péchés comme 'articulus stantis et cadentis
Ecclesiae: «Si I'article de la justification est renversé, tout est renver-
sé» 2, Or, aux yeux de Luther, la conception catholique de la justifi-
cation qui se résume par l'expression de «foi formée par la charitéy
contredit radicalement la Révélation, et c’est pour cette raison que la
communauté dirigée par le pape est devenue I'Eglise de I'Antichrist.
Le Réformateur utilise les formules les plus fortes pour condamner cet
enseignement «papiste». «C’est 14 un Evangile fardé et simulé» 3, C’est

1 Voir par exemple S. THoMAs. Somme théologique 11/I1 4,3: « Utrum caritas
sit forma fidei.»

2 Nous citons la traduction frangaise parue aux Editions Labor et fides,
Genéve 1969 (pour le tome I, Oeuvres de Luther XV) et 1972 (pour le tome II,
Oeuvres de Luther, XVI).

Le chiffre entre parenthése renvoie a ’édition de Weimar t. 40 et t.41. In
1,3 (72) t. T p.41. Voir également In 4,8 (602) t. II p. 106: «Quiconque s’écarte
de I'article de la justification ne connait pas Dieu: il est idolatre.»

3 In 2, 4-5, (164), t. I p. 102.



«Fides formata caritate» 235

«un bruit de paroles chimériques» *. C’est «la glose impie des sophistes» 3,
«pernicieuse et pestilentielle» 6. «I1 faut donc I'éviter comme un poi-
son infernal» 7. Ce n’est pas un produit innocent des «songes scolas-
tiques» 8, C’est un fruit de I'enfer puisque Luther parle de «moquerie
de Satan»®. En considérant la charité comme la «forme» de la foi, les
catholiques n’ont fait de cette vertu «qu’'un informe chaos, inopérant,
inefficace, sans vie» 19, Bref, c’est une «explication maudite» ', On
peut s’étonner d'une telle véhémence face a une formule qui parait
bien anodine. Voyons donc pourquoi Luther la considére comme si
nocive.

La justification rendue impossible

Luther définit la charité comme les catholiques: elle implique
I’amour de Dieu et du prochain. Or qui peut offrir ici-bas au Seigneur
un don total de lui-méme? Personne. Aussi la vertu qui nous obtient le
pardon ne peut étre que la foi comprise comme 1’abandon a la misé-
ricorde divine. Si vous dites avec les catholiques que la foi doit étre
formée par la charité pour que le pécheur soit pardonné, alors vous
imposez une condition irréalisable pour la créature terrestre. En effet,
aucun chrétien ne peut promettre un accomplissement parfait de la
loi divine, promesse incluse dans la charité. Cette vertu aura sa place
légitime dans la vie chrétienne postérieure au pardon divin. Mais elle
ne doit jouer aucun réle dans l'acte méme de la justification. Luther
enseigne que nous sommes justifiés par 'amour que Dieu a pour nous
et non par 'amour que nous avons pour lui: «Car le vrai Dieu ne nous
prend pas en considération et nous accueille pas a cause de notre amour,
de nos vertus... mais & cause de Christ...» 12 Dans le Royaume céleste,
la theése catholique sera authentique car vraiment nous pourrons offrir
a Dieu un amour parfait. «Dans la vie 4 venir, oll nous serons entiére-

4 In 2, 4-5, (165), t. I p. 103.
5 In 3,16 (239), t. I, p. 149.

6 Ibidem, t. I, p. 149.

7 Ibidem, t. I, p. 150.

8 In 2,16 (228), t. I, p. 142.

° In 2, 20 (285), t. I, p. 180.
10 In 3, 11 (423), t. T, p. 275.
1 In 3, 12 (427), t. I, p. 278.
12 Tn 4, 8, (606), t. I, p. 109.



236 «Fides formata caritate»

ment purifiés de tout vice et de tout péché, et purs comme le soleil,
nous aimerons pleinement et nous serons justes par un parfait amour» 13,

Ce qui rend pernicieuse ici-bas la position catholique, c’est la certi-
tude de notre misere. «Si vous aviez une parfaite charité, aucune tris-
tesse, aucune adversité ne pourrait étre assez grande pour la troubler...
Aucune laideur, aussi grande qu’elle fiit, n'empécherait un mari d’aimer
ardemment sa femme et de dédaigner les autres femmes, fussent-elles
des beautés. Tel n’est pas le cas, et il est donc impossible que vous
soyez justifiés par I’amour» 4. : :

Par voie de conséquence, la these catholique aboutit a jeter les
ames dans le désespoir: on leur impose une condition impossible & rem-
plir pour obtenir le pardon de leurs péchés. Luther fait allusion aux
tourments que lui a occasionnés, lorsqu’il était catholique, sa compré-
hension de la «fides formata caritate». «Il faut donc que nous rendions
grace 4 Dieu d’avoir été affranchis de ce monstre de l'incertitude...» 15

Si vous préchez la justification par la foi, vous apportez la certi-
tude du pardon, puisque vous conduisez le pécheur a regarder la seule
miséricorde de Dieu. Mais si vous enseignez la justification par I’amour,
vous suscitez la crainte puisque le chrétien devra se demander sans
cesse s'il aime assez Dieu et le prochain: Luther fait allusion 4 des
moines qu’il a connus: «Lorsque sonnait '’heure de la mort, ils trem-
blaient au point que j'ai vu bon nombre de meurtriers condamnés a
la peine capitale faire preuve de plus de confiance en mourant que ces
hommes qui avaient pourtant vécu trés saintement» 1°.

La gratuité du pardon divin

Selon Luther, la thése catholique aboutit a présenter le mystere
de la justification sous la forme d’'un contrat entre Dieu et 'homme.
Ce dernier dirait en fait au Seigneur: Tu m’accordes le pardon si je
t’offre mon amour fructifiant en bonnes ceuvres. La justification ap-
parait, non comme un don, mais comme une récompense méritée par
I'acte de charité. Aussi le Réformateur établit-il un contraste entre son
enseignement et celui des catholiques. Les Papistes, par leur doctrine
de la «fides formata caritate», préchent en fait la justification par la

[

3 In 5, 16, (79), t. 11, p. 242,
+ In 5, 16, (85), t. II, p. 246.
3 In 4, 6, (589), t. II, p. 97.
16 In 5, 3 (15), t. II, p. 188.

-



«Fides formata caritaten» 257

loi (car I'amour se prouve par I'obéissance). Or si 1’on s’oriente sur cette
voie, on va mettre 1'accent non pas sur ce que l'on regoit de la main
de Dieu, mais sur ce que 1'on offre au Seigneur. Dés lors, la gratuité
du pardon est compromise. «... La loi et I'Evangile sont deux enseigne-
ments entiérement contraires... Car la loi est un exacteur qui demande
que nous accomplissions et que nous donnions. Pour tout dire: elle
veut obtenir (quelque chose) de nous. Par contre, I’'Evangile n’oblige
pas, mais il donne gratuitement et il ordonne que nous recevions ses
dons dans nos mains tendues. Exiger et donner, recevoir et offrir sont
des contraires! C’est une différence qui exclut qu’ils puissent étre vus
simultanément. Car ce qui est donné, je le regois; par contre, ce que je
donne, je ne le regois pas mais je l'offre & un autre. Si donc I'Evangile
est un don et qu’il offre un don, il n’exige rien. Par contre, la loi ne donne
rien, mais elle exige de nous, et méme des choses impossibles, etc.» 17,

Evoquant cette «passivité» de la créature, Luther a cette belle
formule: «Agir pour nous, c’est souffrir que Dieu opére en nous» 18,

En fait, le Réformateur utilise volontiers 1’expression de «justice
passive» pour souligner la gratuité de la justification. Nous la trouvons
dans la premiére page du commentaire: «... Il convient d’appeler pas-
sive cette justice de la foi, la justice chrétienne»!®. Luther parlera
aussi de «sainteté passive» pour bien souligner que si les ceuvres jouent
leur réle dans la vie chrétienne, elles ne nous obtiennent d’aucune ma-
niére la sainteté. «A la vérité, les ceuvres sont bonnes et Dieu les exige
séverement de nous, mais ce ne sont pas les ceuvres qui font de nous
des saints... L'Eglise, la cité, le peuple sont saints, non d’une sainteté
qui soit la leur, mais d'une sainteté qui est celle d'un autre, non d'une
sainteté active, mais passive» 2.

C’est dans cette perspective que le Réformateur condamne la vie
monastique telle qu’elle est congue par les catholiques; il y voit 'ap-
plication rigoureuse de la justification par la «fides formata caritates.
Ses attaques ne portent pas avant tout contre les moines relichés mais

17 In 3, 2 (337) t. I, p. 217-218. Méme doctrine plus loin: In 3, 12 (426), t. I,
P- 277 «C’est pourquoi la loi exige que nous offrions quelque chose a Dieu. Or la
foi ne requiert pas que nous fassions mais que, croyant a la promesse de Dieu, nous
recevions de lui. »

18 In 4, 9 (610), p. 112.

19 Introduction (41) t. I, p. 21.

20 In 1,2 (70), t. I, p. 40-41. Méme doctrine In 4,7 (597) t.II, p. 103 et en

In 5,19 (103) t. II, p. 261.



238 «Fides formata caritate»

contre les plus «vertueux». Evoquant la vocation religieuse, Luther
écrit: «C’est a bon droit que Paul qualifie ce monde de mauvais car
c’est alors qu’il est le meilleur qu’il est pire» 2!, C’est au-moment out
saint Bernard a manifesté de I’angoisse face aux ceuvres, aux cactes
de dévotions» ?2, qu’il a retrouvé le pur Evangile.

Cependant Luther précise qu'une authentique vie monastique est
possible au moment ou les observances sont considérées comme n’ayant
aucun rapport avec la justification qui repose sur la foi seule, non sur
I’amour.

«Nous, de méme, nous laissons 4 chacun la liberté de revétir le
froc ou de s’en dépouiller, d’entrer dans un monastére ou d’en sortir...
pourvu qu’il le fasse librement et sans que la conscience en soit 1ésée,
ou comme un exemple de charité et non de foi...» 2 Nous sommes dans
le domaine du témoignage de la vie chrétienne, non dans celui du par-
don des péchés.

Jésus-Christ n’est pas un nouveau Moise

Luther estime que la doctrine catholique aboutit a faire de Jésus
un législateur et non un Sauveur. En effet, si c’est la charité qui nous
obtient le pardon, le chrétien doit regarder la loi divine au moment ol
il veut obtenir le pardon de ses péchés puisque I'amour exige 1'offrande
de notre obéissance. Or, aux yeux du Réformateur, Dieu nous justifie
par un regard jeté sur la seule miséricorde divine, non sur nos ceuvres.

Luther avait parlé de glose «pestilentielle» en évoquant la doctrine
de la «foi formée par la charité». La méme expression polémique revient
sur sa bouche lorsqu’il évoque le théme du Christ législateur en rap-
pelant la peine qu’il éprouve de s’en libérer, «tellement cette doctrine et
cette opinion pestilentielle d’'un Christ législateur, pénétrantes comme
I'huile, ont imprégné mon étre»?*. En fait le catholicisme fait du Christ
un «tyran cruel qui, comme Moise, exige ce qui est impossible...» %5.

La méme condamnation atteint ceux qui proposent Jésus comme
exemple au moment ou ils parlent de la justification. Car dans cet acte,

21 In 1, 4 (95), t. I, p. 55.

22 In 4, 30 (687), t. II, p. 175.

2 In 2, 3 (160), t. I, p. 100.

2¢ In 2, 20 (298), t. I, p. 189.

25 In 2, 17 (259) t. I, p. 162. Nombreux passages qui vont dans le méme sens;
par exemple, In 2, 16 (232) t. I p. 145; in 3, 24 (533) t. II, p. 57.



«Fides formata caritate» 239

Jésus «doit étre saisi par la foi comme un don, non comme un exemple» 25,
Un troisiéme attribut du Christ doit étre également écarté du mystére
du pardon des péchés: celui de juge. Luther rappelle ses angoisses du
passé: « Je palissais d'épouvante, persuadé qu'il était pour moi un juge»?’.

Cependant Luther connait trop bien le Nouveau Testament pour
refuser totalement au Christ les titres de législateur, d'exemple, de
juge. Mais, dit-il, ce sont des offices seconds que I’on aurait tort de mettre
sur le méme plan que celui de Sauveur.

«Enseigner la loi..., ce n'est pas l'office propre du Christ en vue
duquel principalement il est venu dans le monde: c’est office adven-
tice, comparable aussi 4 celui qu’il exergait en guérissant les mala-
dies...» %8,

Ailleurs Luther écrit: «Il est vrai que Christ interpréte la loi, mais
ce n’est pas la son propre ni principal office» #°. Bref, «que si 'on trouve
des préceptes dans I’Evangile, ils ne sont pas 'Evangile: ce sont des
explications de la loi, des dépendances de I'Evangile» 3°.

Double ou triple usage de la loi?

Dans le Commentaire de I’Epitre aux Galates, Luther, expres-
sément, ne reconnait que deux usages de la loi.

«I1 importe ici de savoir qu'il y a un double usage de la loi. Le
premier est 1'office qu’elle a dans la cité... Le second usage de la loi est
'usage théologique ou spirituel, qui est d’accroitre les transgressions» 31,

Il fait encore allusion plus loin & cette distinction: «Tout ce que
j'ai dit plus haut, & maintes reprises, des deux offices de la loi, I'office
politique & 'usage des peuples et l'office théologique, fait assez voir
que la loi n’est pas donnée pour les justes, mais pour les injustes,
comme Paul I'enseigne ailleurs» 32,

Nous avons peut-étre ici la raison qui nous indique pourquoi
Luther n’a pas parlé d’un troisitme usage de la loi alors que sa théolo-
gie profonde le pousse a reconnaitre I'importance de 'obéissance dans
la vie chrétienne. Le troisitme office de la loi vise en effet les «justesy.

2 In 3, 9 (389) t. I, p. 252.

27 In 2, 20 (298) t. I, p. 189.

28 In 4, 4 (548) t. 11, p. 82.

2 In1, 4 (91) t. I, p. 53.

30 In 2, 17 (260) t. I, p. 162.

3t In 3, 19 (479-481) t. II, p. 19-20.

32 In 3, 23 (528) t. II, p. 54. Luther fait allusion a I Tim. 1, 19,



240 ¢Fides formata caritate»

Or Luther prend a la lettre le texte de I Tim. 1.9 auquel il fait allusion.
Cependant, au dela de ce probléme de vocabulaire, il nous apparait
évident qu’aux yeux du Réformateur, le Christ doit étre considéré
comme un législateur, non dans 1'acte de justification, mais dans la
vie chrétienne qui suit le pardon gratuit de Dieu. «Que si Christ, dans
I’Evangile, nous donne des commandements, s’il nous enseigne la loi
ou, mieux, s’il l'interpréte, cela ne concerne pas le domaine de la justi-
fication mais celui des bonnes ceuvres»33. La conséquence est claire:
pour accomplir les bonnes ceuvres, le chrétien justifié doit jeter un
regard sur le Christ législateur. Dans la méme perspective, le Réfor-
mateur déclare: «L'Ecriture nous présente Christ de deux maniéres.
Tout d’abord, comme un don» (c’est 1’étape de la justification)... «Apres
cela, I'Ecriture nous présente encore Christ comme exemple que nous
avons a imiter» 34 (c’est le temps de la vie chrétienne).

Ainsi lorsque Luther polémique contre les catholiques, il leur
reproche d’abord, & propos de la loi, de la considérer comme nécessaire
dans I'acte méme de la justification. La loi qu'il faut rejeter & ce moment,
ce ne sont pas seulement les cérémonies de la vie judaique, mais le
décalogue lui-méme. Le Réformateur critique a ce sujet «une inter-
prétation pernicieuse» 3. Celle qui comprend I’Apétre de cette maniére:
«Paul allegue la loi cérémonielle et nullement la loi morale.» Et le Ré-
formateur poursuit: «Mais l'apdtre parle en termes propres et clairs
et il n’exclut absolument aucune loi lorsqu’il dit: «Si la loi avait été
donnéey, etc. La glose des sophistes n’a donc aucune valeur» 3.

Seconde critique qui vise les catholiques & propos de la loi. Dans
la vie chrétienne, les «papistes» sont tenus, sous peine de péché, a obser-
ver des lois autres que celles du décalogue, les «commandements de
I’Eglise». Luther proteste de nouveau:... «Ils ne font qu’ajouter des lois
a d’autres lois par lesquelles ils se tourmentent, eux et les autres, et
accablent les consciences a un point tel que de bon nombre d’hommes
meurent avant 1’heure sous le poids excessif de la tristessen» 37.

Dans le Traité de la liberté chrétienne, Luther utilise la distinction
entre I’homme intérieur et 1’homme extérieur. Le premier est libéré

33 In 4, 4 (568) t. II, p. 82.

34 In 5, 8 (42) t. II, p. 211.

35 In 3, 21 (510) t. IT, p. 41.

% Ibidem t. II, p. 41.

37 In 4, 9 (616) t. II, p.117. C’est dans ce passage que Luther appelle la
«Somme angélique» de Thomas d’Aquin la « Somme diabolique».



«Fides formata caritate» 241

de toute loi, méme du décalogue, tandis que le second est soumis to-
talement aux exigences de I'amour 3,

Dans le Commentaire de I'Epitre aux Galates, on retrouve la méme
doctrine, mais exprimée dans une autre conceptualisation: Luther op-
pose le domaine de la conscience et celui de la chair. Le chrétien doit
dire & la loi: «Tiens-toi dans tes bornes, exerce ta domination sur la
chair. Mais ne touche pas & ma conscience» °,

La foi opérant par la charité

Si Luther condamne la formule catholique de «fides formata cari-
tatey, c’est parce qu’elle est employée dans le contexte de la justification
du pécheur. Mais & ses yeux, la charité joue un réle décisif dans la vie
chrétienne; (le mot biblique de «sanctification» n’apparait pratiquement
pas dans le Commentaire: I'index — qui est bien rédigé — ne mentionne
jamais ce mot).

Voici une déclaration importante du Réformateur: «Nous recon-
naissons que l'enseignement doit aussi porter sur les bonnes ceuvres
et la charité, mais en leur temps et en leur lieu, savoir quand la question
des ceuvres est posée en dehors de cet article capital» *0 (de la justifi-
cation). Aussi Luther reconnait que la foi concréte, incarnée, implique
la charité en ce sens qu'un homme qui, a ’avance, refuserait de donner
son cceur a Dieu prouverait par le fait méme qu'il n’a pas la foi qui
Justifie. «Font aussi mauvais usage de la loi ceux qui veulent entiérement
affranchir les chrétiens de la loi, comme s’y efforgaient les sectaires» 1.

Mais pour manifester que dans 'acte de la justification opére la
seule foi, non la charité, Luther recourt & une comparaison tirée de la
christologie. En vertu de la communication des idiomes, je puis pro-
clamer que le Fils de Dieu est mort; mais il est mort en tant qu’homme,
non en tant que Dieu.

De méme, il est possible, en reprenant une expression de S. Paul,
de proclamer: la foi opérant par la charité justifie. Mais elle justifie,

38 De la liberté des chrétiens (Collection foi vivante), Aubier, Paris 1969, p. 44.

3 Introduction (50) t.I, p.28. Méme doctrine In 2, 14 (210) t.I, p. 130.
«Mais, quand ce n’est pas la conscience qui est en cause, lorsqu’il s’agit des devoirs
extérieurs..., ce n'est pas alors le moment d’écouter 'Evangile, mais la loi.» De
méme In 4, 3 (558) t. II, p. 76; In 4, 7 (595) t. II, p. 107.

40 In 2, 16 (240) t. I, p. 150.

1 In 3, 23 (528) t. II, p. 54.

16



242 «Fides formata caritate»

non en tant qu'opérant par la charité, mais en tant que regard jeté
sur la seule miséricorde divine.

En effet Luther rappelle que certains textes de 1I'Ecriture parlent
«du Christ composé et incarné». «Et je puis dire alors avec la plus grande
vérité que cet enfant, qui est couché sur les genoux de sa meére, a créé
les cieux et la terre» 2.

Or lorsque I'Ecriture semble attribuer aux ceuvres la justification,
Luther déclare: L’auteur inspiré parle de la «foi concréte, composée,
incarnée» *3. «La signification de ce passage: «Fais cela et tu vivras»
est la suivante...: ce «faire» te donnera la vie a cause de la seule foi.
Ainsi la justification releve de la foi seule, comme la création releve de
la divinité» **. Mais comme la foi authentique est suivie de l'exercice
de la charité, on comprend que I’Ecriture attribue parfois a la charité
et & ses ceuvres ce qui, en fait, est le fruit de la seule foi. On se rappel-
lera alors le principe: «En théologie, la foi sera toujours la divinité des
ceuvres a travers les ceuvres, comme la divinité est diffuse en Christ
a travers son humanité» 45, Cette explication concernant la «foi incarnée»,
Luther 'appelle sa «grammaire théologique» *6. Dans cette perspective,
Luther serait prét & donner un sens acceptable & la formule catholique:
«fides formata caritate». «S’ils distinguaient donc la foi formée en 1’op-
posant a la foi fausse et feinte, cette distinction qu’ils font ne me heurte-
rait pas» /. Mais le contexte doctrinal dans lequel les catholiques uti-
lisent cette notion oblige le Réformateur a la condamner.

Cependant, en face des passages bibliques qui insistent sur la nécessité
de I'obéissance a la loi pour obtenir le salut, Luther a tendance & former
un «canon dans le canon». A ceux qui sont troublés par les objections
provenant de «tels passages de I’Ecriture qui concernent les ceuvresy, il
conseille cette réponse: « Tu fais état duserviteur, c’est-a-dire de1’Ecriture:
(et encore) non pas de toute’Ecriture ou de sa partie la plus importante,
mais seulement de quelques passages qui concernent les ceuvres. Je te
laisse ce serviteur. Pour moi, je fais état du Seigneur, qui est Roi de
I’Ecriture, qui a été fait pour moi mérite, prix de la justice et du salut»*8,

42 Tn 3, 10 (416) t. I, p. 270.
4 In 3, 10 (416) t. I, p. 271.
4 In 3, 10 (416) t. I, p. 271.
4 In 3,10 (417) t. I, p. 271.
4 In 3, 14 (457) t. I, p. 298.
47 In 3, 11 (422) t. 1, p. 274.
%8 In 3, 14 (459) t. I, p. 299.



«Fides formata caritate» 243

La notion de « foi formée par la charité» est-elle biblique?

Avant de porter un jugement critique sur la polémique de Luther,
demandons-nous quelle est I'origine de la conception catholique de la
«fides formata caritate».

Rappelons d’abord la conception paulinienne de la foi: «Elle im-
plique... que I'homme se soumette librement au Dieu qui se révele a
Iui comme fidéle et véridique et qui, renouvelant I’homme, lui permet
d’obéir a sa volonté» %°. Par cette vertu, le chrétien offre 4 Dieu une
obéissance de foutes ses facultés. Aussi la charité, I'«cagapé», qui pré-
suppose toujours la foi, a-t-elle en général pour objet direct le prochain
que 'on aime a la lumiere de 'amour que Dieu nous manifeste. La TOB
interpréte I'hymne a la charité de I Cor.13 dans cette perspective: «L’a-
mour pour Dieu n’est pas directement visé, mais il est toujours implicite-
ment présent, surtout au v.13, en liaison avec la foi et I'espérance»°.

Dans la théologie scolastique, la charité est d’abord 1'amour pour
Dieu et secondement "amour du prochain. Dés lors, la foi sera consi-
dérée comme une obéissance de l'intelligence 4 la Parole de Dieu; des
chrétiens se contentent de cette seule adhésion volontaire au Credo:
cette foi, qui demeure un don divin, ne peut justifier. Pour accorder le
pardon, Dieu doit infuser la charité qui seule nous permet de donner
notre cceur au Sauveur. On dira que la foi est alors «formée par la charité»,
cette vertu étant comme «1’ame» d’une foi qui, sans amour, est «morten.

Le point de départ de la synthése scolastique serait-il I'Epitre de
Jacques qui décrit la «foi» du pécheur? Mais une difficulté surgit car chez
Jacques, la «foi morte» est rapprochée fortement de celle «des démons»
(cf. 2,19). Or la scolastique distingue nettement la foi «des démons» et
celle du pécheur. En effet, les mauvais anges reconnaissent la vérité du
christianisme en se fondant uniquement sur l'évidence des motifs de
crédibilité. «Ils voient en effet de nombreux indices manifestes par
lesquels ils pergoivent que la doctrine de I'Eglise vient de Dieu» 5.
Le pécheur, lui, adhére au Credo non seulement a cause des motifs de
crédibilité, mais en ayant déja un certain amour de la Jumiére qui vient

¥ Traduction cecuménique de la Bible. Nouveau Testament. Paris 1972. In
Rom. 1, 5, note k, p. 541.

% Ouvrage cité, note b, p. 513.

51 S. THOMAS, Somme théologique 11/11 5,2.



244 «Fides formata caritate»

de Dieu. Mais il n’a pas le courage de donner son ceeur au Seigneur.
Cette conception de la «foi morte» a pour origine, selon nous, une expé-
rience ecclésiale: Par son contact quotidien avec des «pécheurs», (I'ex-
périence de la confession sacramentelle a été décisive), 1’Eglise a été
convaincue que l'on ne pouvait assimiler 1’attitude des chrétiens «en
état de péché mortel» avec celle des démons.

Mais il faut reconnaitre que la conception scolastique de la foi ne
correspond pas a la conceptualisation biblique. En effet, elle appaunvrit
la notion paulinienne puisqu’elle implique la soumission de l'intelli-
gence et non celle de foutes les facultés.

D’autre part, elle valorise la foi morte telle que Jacques la congoit
puisqu’on refuse absolument de I’assimiler & la foi des démons. Ainsi
la lettre de I’Ecriture n’autorise pas cette notion de foi formée par la
charité. Cependant, au moment ot l'on enseigne: la justification est
accordée par la foi formée par la charité, on rejoint, avec une autre
conceptualisation, le fond de la pensée paulinienne. En effet, la foi
paulinienne qui implique la soumission de foutes les facultés équivaut
a une foi animée par 'amour de Dieu et du prochain.

Luther, quand il critique la scolastique, commence par déprécier
la notion de foi morte. I parle de «foi historique» 32 qu'il considere
comme n’étant nullement un don de Dieu.

D’autre part, il a eu l'intuition que la conceptualisation scolas-
tique ne pouvait pas s’appuyer sur celle de Paul. Trés justement, il
refuse I'identification des concepts de «foi formée par la charité» et de
«foi agissant par la charité» (Gal. 5,6). ... «Il faut ajouter que Paul ne
parle pas ici d'une foiinforme et rudimentaire... Il ne dit pas:la charité
est efficace, mais: «la foi est agissante». De la charité, il fait sans doute,
en quelque sorte, l'instrument de la foi, par le moyen duquel elle
opeére...» 3. Ailleurs il résume encore mieux le mouvement méme de la
pensée de S. Paul: «Mais cette charité ou les ceuvres qui s’ensuivent n’in-
forment pas ma foi et elles ne l'ornent pas: c’est ma foi qui informe et
qui orne la charité» 54,

Cependant, lorsque Luther enseigne que la charité ne joue aucun
role dans l'acte méme de la justification, il donne au mot charité le

52 In 5, 6 (35) t. I, p. 205.
53 In 5, 6 (36) t. II, p. 206.
5 In 2, 19 (275) t. I, p. 172.



«Fides formata caritate» 245

sens d’amour de Dieu et du prochain. Par conséquent, le don du cceur
a Dieu fait partie selon lui de la vie chrétienne, non de la foi en tant
qu’elle justifie. Or par rapport a la pensée profonde de Paul, cette po-
sition de Luther nous parait étre un contresens puisque la foi pauli-
nienne implique l'obéissance a Dieu de toutes les facultés de I’homme.
Le moment est venu de voir si les critiques que Luther adresse a la
notion de «fides formata caritate» sont vraiment justifiés.

La polémique de Luther est-elle justifiée?

— Selon Luther, le pardon des péchés est rendu impossible par la
doctrine catholique. En effet, si 'homme, par grace, peut se confier
a la miséricorde divine, il lui est impossible d’offrir & Dieu un amour
suffisamment pur, étant donnée la corruption de sa nature. Mais 1’ob-
jection serait valable s’il fallait identifier charité et impeccabilité. Or
des époux peuvent s’aimer vraiment et commettre parfois des indéli-
catesses l'un envers l'autre. De méme, le Saint-Esprit peut susciter
en nous un amour authentique pour Dieu, méme si des fautes échap-
pent A notre fragilité. La scolastique est fortement influencée par la
parole de S. Augustin: «Deux amours ont fait deux cités, la terrestre:
I'amour de soi jusqu’au mépris de Dieu, la céleste: I’amour de Dieu
jusqu’'au mépris de soi» 3. Le pécheur, sous l'influence de la gréce,
peut changer le péle de sa vie (sa fin ultime). La justification est donnée
par ce retournement intérieur compatible avec un état de fragilité,
source de péchés quotidiens.

— Selon Luther, la doctrine catholique est contraire a la gratuité du
pardon. Mais le Réformateur est-il cohérent avec lui-méme? En effet,
il reconnait que dans le Royaume, la thése catholique sera conforme
au plan divin: nous serons justes a cause de notre amour pour Dieu.
Mais une pareille concession aboutit 4 laver le catholicisme de 'accu-
sation de «pélagianisme», car il serait tout de méme paradoxal que,
dans le Royaume, le don de la grice ne soit plus gratuit! Donc la thése
de la justification par la «fides formata caritate» ne doit pas étre consi-
dérée a priori comme contraire a la Révélation.

— La doctrine catholique, selon Luther, aboutit a cette conclusion:
Le Christ est un nouveau Moise. Or, je répondrais: Oui, si la loi nous

55 De civitate Dei, 14, 28, P. L. 41, 436. D’aprés AUGUSTIN, la «cité céleste»
commence ici-bas.



246 «Fides formata caritate»

est présentée comme gravée sur des tables de pierre. Non, si la loi est
inscrite dans nos cceurs. Il est tout de méme paradoxal que dans son
commentaire si copieux de I’Epitre aux Galates, Luther ne cite jamais
les prophéties de Jérémie (31, 31-34) et d’Ezéchiel (36, 25-27) sur le
don du cceur nouveau. Or pour interpréter saint Paul, il est impossible
de les négliger. En effet, Luther établit une opposition entre I'ordre de
la conscience ou la loi n’a aucun empire et 1'ordre de la vie extérieure
ou la loi est nécessaire. Mais cette antithése ne correspond nullement
a la signification des prophéties sur le don du cceur nouveau. Au con-
traire, pour Jérémie et Ezéchiel, la loi est inscrite dans le ceur, (donc
dans l'intérieur de ’homme), et c’est pourquoi 1’opposition massive entre
le Christ Sauveur et le Christ législateur ne parait pas heureuse: Le
Christ est Sauveur du fait méme qu'’il légifére d’'une maniére différente
de celle de Moise: il inscrit sa loi dans nos cceurs.

Pour un dialogue cecuménique sur la justification

Cependant nous serions injuste envers Luther si nous nous con-
tentions de le réfuter. Il a manifesté une intuition exacte lorsqu’il
établit un contraste entre le pur regard jeté sur la miséricorde divine,
(la foi selon lui), et le don de notre cceur & Dieu, (la charité). En effet,
lorsque S. Paul, dans le chapitre 4 de I’Epitre aux Romains, veut montrer
la gratuité du pardon divin, il ne choisit pas dans la vie d’Abraham
I’épisode de l'offrande de son fils, (donc 'amour envers Dieu), mais il
évoque la confiance du patriarche au Seigneur lui promettant gratui-
tement un fils. Le Réformateur rejoint donc bien le mouvement de la
pensée paulinienne lorsqu’il souligne l'antithése entre le fait de «re-
cevoiry et celui de «donner». Cependant la réaction de Luther nous
semble trop massive car, entre la foi telle qu’il la congoit et I’'amour pour
Dieu, on doit reconnaitre des valeurs dominantes qui font contraste,
mais non l’opposition absolue qu’il y voit.

En effet, un amour pour Dieu qui ne reposerait pas sur la confiance
en Dieu qui seul peut nous donner cet amour, serait un amour pélagien,
donc, un faux amour et d’autre part, la foi définie comme regard sur la
miséricorde divine n'implique pas une passivité pure comme le dit Luther;
le pécheur offre & Dieu son espérance, sa certitude de pardon; donc,
par griace, ’homme manifeste une certaine attitude acfive. Cependant,
la mention de cette activité de I'homme est réduite au minimum puisque
le don du cceur, on va le mentionner dans la vie chrétienne, non dans



«Fides formata caritate» 247

I'acte de la justification. Cette maniére de présenter le pardon des pé-
chés est légitime puisqu'elle résume l'attitude du publicain dans le
temple qui ne manifeste que son appel a la miséricorde, non son amour
pour Dieu. Mais, a mes yeux, le tort de Luther a consisté dans 1’abso-
lutisation de sa théologie, ce qui, par voie de conséquence, a conduit
le catholicisme & la condamner sans chercher le bon sens qu’elle pou-
vait avoir.

En résumé, le mystere de la justification peut étre présenté de deux
maniéres selon la valeur évangélique que 1'on veut souligner.

Voulez-vous manifester surtout la gratuité du pardon? Alors
I'obéissance a la volonté divine présente dans la foi, (selon la TOB), ne
sera pas explicitée dans la description de I’acte méme de la justification
mais dans le contexte de la sanctification. Le pardon du péché sera
explicitement relié a la seule confiance aux promesses divines.

Voulez-vous manifester surtout les exigences de l’entrée dans
I’Alliance? Alors cette obéissance a la volonté divine présente dans la
foi sera précisément explicitée dans 'acte méme du pardon par la men-
tion de la charité: saint Jacques attentif a cet aspect mentionne 1'offrande
d’Isaac par Abraham (2,21). Mais pour éviter toute idée de contrat
entre Dieu et 'homme, il faut mentionner que cet amour a pour source
le don de I'Esprit.

Kiing nous semble avoir bien per¢qu comment protestants et ca-
tholiques devraient s’interroger mutuellement: «IFoi de celui qui aime,
certes, foi aimante donc, mais non pas amour qui surclasse la foi...
Foi dans I’amour et de ’amour certes, mais — pour le pécheur a justifier!
~ amour pudique et non pas impudent» 3°.

Luther rappelle que la foi n’est pas une «ceuvre». Par la il suggére
qu’elle n’est pas un acte qui exigerait le pardon comme récompense.
«La foi n’est ni une loi, ni une ceuvre, mais une ferme assurance qui se
saisit de Christ...» 37

Or Karl Rahner insiste pour attribuer a la charité une valeur plus
grande qu’a la simple confiance aux promesses. En effet, la foi, au sens
luthérien, demeure attachée au désir de ma libération. Cet amour de soi
est 1égitime, mais la charité vise la gloire de Dieu et le bien du prochain.

Ainsi dans la foi paulinienne qui implique l'obéissance a Dieu,
I’amour est-il le mouvement de I'homme vers Dieu le plus «gratuity,

56 I a justification. Desclée De Brouwer. Paris 1965, p. 369.
57 In 3, 24 (533) t. II, p. 57.



248 «Fides formata caritate»

le plus désintéressé qui soit. «Aussi cette charité est-elle précisément
la culmination la plus radicale de ce qui se produit dans la foi, et non
quelque chose qui vient aprés la foi, comme une ceuvre: abandon ra-
dical (mais justement aimant) et total de 'homme devant Dieu, que
I’homme pécheur, anxieusement enfermé dans son «autonomie», ne
réalise que lorsqu’il a compris et accepté que Dieu I’aime et I’a adopté
dans le Christ et donc qu'il est insensé et coupable quand il n’ose pas
détourner de lui-méme son amour»38, Ainsi la charité est-elle présente a
I’acte méme de la justification, méme si cette présence n’est pas explicitée:
nous rappelons la priére du publicain: «Aie pitié de moi, Seigneur!»

La theése de la double justice

Au Concile de Trente, Seripando, avec d’autres théologiens, a
présenté une these sur la justification qui a été discrétement écartée.
La voici résumée: Le chrétien pardonné parle don d’une transformation
intérieure a besoin pourtant d'un complément de justice en raison du
fait que son cceur demeure partiellement un «cceur de pierre». Ce com-
plément de justice lui est accordé par I'imputation des mérites du Christ.
D’ou 'appellation: la théorie de la double justice 3°. Or cette théologie
est fort proche de celle que Luther défend dans le commentaire de
I’Epitre aux Galates. Certes le Réformateur aurait rejeté tout un aspect
de I'enseignement de Seripando: car, comme tous les catholiques, ce
dernier se meut dans le contexte de la foi «formée par la charité». Mais
quand le Réformateur parle de la sainteté de la vie chrétienne, il réagit
dans le contexte de la double justice, (sans employer ce vocabulaire).

En effet, Luther parlant de I’homme justifié évoque deux éléments
nécessaires pour décrire cette justice regue: le premier est une certaine
transformation intérieure reque de 1'Esprit, le second, I'imputation des
mérites du Christ. «Ce sont en effet ces deux choses, comme je l'ai dit,
qui font ensemble toute la justice chrétienne. L'une est la foi du cceur,
qui est un don de Dieu et qui, formellement croit en Christ. L’autre,
c’est que Dieu impute a justice parfaite cette foi imparfaite, a cause
de Christ, son Fils»®. Explicitement, le Réformateur déclare: «Il

58 Ecrits théologiques VIII, Paris 1967, p. 221.

39 Tout ce débat se trouve dans Concilium Tridentinum. Edition Ehses, Fri-
burgi Brisgoviae 1911, t. V., p. 523 et s.

6 Tn 3, 6 (366) t. I, p. 238.



«Fides formata caritate» 249

est donc nécessaire que la seconde partie de la justice intervienne:
I'imputation divine pour parfaire la premiére. Formellement, la foi ne
donne pas assez a Dieu car elle est imparfaite» 1. Au concile de Trente,
Seripando se demande également s’il ne fallait pas enseigner que le
justifié, «avec cette justice inhérente (qu’il a regue), en plus, n’a pas
besoin de la miséricorde et de la justice du Christ, c’est-a-dire du mé-
rite de sa passion par lequel sont suppléés (suppleantur) les défauts
de la justice (du justifié)...» 82, Ainsi se confirme par le Commentaire
de I'Epitre aux Galates le jugement que nous formulions apres I'étude
du Commentaire de ’Epitre aux Romains. Nous écrivions: «... Si Luther
avait rédigé une synthese de ses vues, il aurait abouti a la thése défendue
au Concile de Trente par plusieurs théologiens de marque: celle de la
«double justice»®3. Or en 1531, le Réformateur aboutit, plus explicite-
ment qu’en 1516, a parler de 'imputation divine pour «parfaire» la justice
" provenant de la transformation intérieure réelle quoique trés imparfaite.

Nous nous demandons si le Concile de Trente n’a pas écarté trop
rapidement la thése de Seripando. Certes on ’a comprise de maniére
malheureuse: on a cru que son auteur enseignait la juxtaposition sur
le méme plan de deux causes formelles de la justification: on regoit
le pardon en partie (partim) par la transformation intérieure et en partie
(partim) par l'imputation des mérites du Christ.

Mais une autre interprétation était possible. Le théme de I'impu-
tation des mérites du Christ décrit d'une maniére imagée la cause méri-
toire du pardon divin. Or, comme le juste continue a pécher, il a tou-
jours besoin, pour étre pardonné, de faire 4 nouveau appel a la misé-
ricorde divine, donc de compter sur cette imputation des mérites de
Jésus-Christ.

Seripando n’a-t-il pas déclaré au Concile: «Si quelqu’un en train
de mourir priait ainsi: «Pére, je doute d’avoir satisfait & tes commande-
ments; je te prie par les mérites de ton Fils de suppléer a mon imper-
fection», est-ce que cette priere serait bonne?» Et le compte-rendu de
la séance conciliaire ajoute: «Il ne croit pas (Seripando) que cette sen-
tence soit hérétique» .

61 In 3, 6 (364) t. I, p. 236.

62 Concilium Tridentinum, t. V, p. 523.

63 Luther, commentateur de I’ Epitre aux Romains (1515-1516). Revue de théol.
et de phil. 1970, n° 4, p. 240.

64 Concilium Tridentinum t. V, p. 664,



250 «Fides formata caritate»

Non seulement cette priere n’est pas hérétique mais elle nous per-
met un rapprochement cecuménique. En effet la TOB déclare: «Sur
le processus des ceuvres de I’homme dans ce processus, (de la rétri-
bution eschatologique), les doctrines catholique et protestante restent
divergentes» .

Que I'Ecriture établisse un lien entre les bonnes ceuvres du juste
et le salut eschatologique, Calvin le reconnait explicitement: «I1 n'y
aura nul inconvénient d’estimer sainteté de vie étre la voie, non laquelle
nous fasse ouverture en la gloire céleste, mais par laquelle Dieu conduit
ses élus en la manifestation d’icelle» . Le catholicisme utilise habi-
tuellement le concept de mérite, mais avec cette précision importante:
le rapport des ceuvres a la récompense est fondé sur le dynamisme de
la grace, la foi «formée par la charité» étant ordonnée i s’épanouir
dans la pleine intimité de la vie trinitaire.

Toutefois la controverse sur le «mérite des bonnes ceuvres» s’est
déroulée dans un contexte trop étroit. Du c6té catholique, on n’a pas
été assez attentif A la situation existentielle du chrétien. Ce dernier,
bien que justifié, demeure encore pécheur. Aussi ne suffit-il pas d’affir-
mer que par sa foi vive, il est sur le chemin de la gloire. Il faut encore
ajouter: en tant que pécheur, il a sans cesse besoin de la miséricorde
divine si bien qu’au moment de sa mort, il doit compter sur une der-
niére imputation des mérites du Christ pour obtenir une ultime trans-
formation de son étre.

Dans cette perspective, on comprendrait pourquoi I'Ecriture tan-
tot souligne le lien entre les ceuvres et la gloire eschatologique, tan-
tot parle de la gratuité de tout le processus du salut.

Une étude plus approfondie de la doctrine de la «double justice»
permettrait, croyons-nous, un rapprochement entre le catholicisme et
le luthéranisme.

65 In Rom. 6, 23 p. 466, note n.
66 Inst. chrét. VI (1541). Edition Pannier, Paris 1936-1949, t. II, p. 354.



	"Fides formata caritate"

