Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta
Heinrichs von Lubeck OP

Autor: Sturlese, Loris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761331

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LORIS STURLESE

Gottebenbildlichkeit
und Beseelung des Himmels
in den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP

Einleitung zur Edition von Quodl., I,6 und I,15
mit einem Anhang von Ubereinstimmungen
zwischen Heinrich von Liibeck und Dietrich von Freiberg

1. Die Geschichte der dltesten deutschen Dominikanerschule verfiigt
liber wenig Zeugnisse und Urkunden: auch in bezug auf Heinrich von
Liibeck miissen wir uns mit einigen wenigen Auskiinften begniigen,
welche die Historiographie des Ordens als echt anerkennt. Das ist alles:
1312 Provinzialvikar, 1325 und 1336 als Provinzialprior nachweisbar,
1336 Generalvikar der Sichsischen Ordensprovinz L.

Seit 1325 bezeichnen ihn die Urkunden iibereinstimmend als
Magister der Theologie. Die Richtigkeit dieser Bezeichnung wurde durch
die Wiederauffindung von Heinrichs drei groBen Quodlibeta, die in den
Handschriften Vindob. palat. 1382 und Bodl. misc. Laud. 540 iiber-
liefert sind, bestitigt 2. Diese beachtliche Spur der Lehrtitigkeit Hein-

! Die schon von M. GRABMANN (Mitlelalterliches Geistesleben, 1, Miinchen 1926,
S. 421) und F. Mirzka (HEnriCI DE LUBECK O.P. Quaestiones de motu creaturarum
et de concursu divino, Munster 1932, S. 5) angefithrten Urkunden sind nun von
W. Bucicnowsxr bearbeitet worden in: Le principe d'individuation dans la question
de Henri de Lubeck «utrum wmaleria sit principium individuationis», Mediaevalia
Philosophica Polonorum, XXI (1975), S.89-91. Vgl. auch TH. KarppeELI O.P.,
Scriptores ordinis praedicatorum Medii Aevi, 11, Rom 1975, S, 210-211.

2 Fol. 114-198 der Wiener Handschrift (= V) und Fol. 1-101 der Oxforder



192 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

richs hat allerdings nichts dazu beigetragen, neue konkrete Fakten
beziiglich seines Vikariats zu finden. Im Gegenteil, die Wiederauf-
findung der Quodlibeta hat durch die in diesem Zusammenhang vor-
gebrachten Hypothesen und Debatten die wenigen GewiBheiten er-
schiittert, iiber die wir bis heute verfiigen.

2. Heinrichs Name ist in den Verzeichnissen der Pariser Magistri
nicht erwihnt. Deshalb. brachte Mitzka die Hypothese vor, die Quod-
libeta seien in Oxford oder Cambridge diskutiert worden 3. Diesen
Gedanken nahm Pelster auf, der, mit angebrachter Vorsicht allerdings,
die Zugehorigkeit des Meisters von Liibeck zur englischen Thomisten-
schule vorschlug 4.

Gegen diese Auffassung sprechen die Studien von Grabmann,
Glorieux, Lohr und Filthaut, welche alle darin iibereinstimmen, daB3
Heinrich seine Quaestionen am Studium generale in K&ln erarbeitet und
vorgetragen hat 3. Eine neue Tatsache bestirkt diese Annahme: an
zwei Stellen seines Werks diskutiert der Meister von Liibeck Dietrich
von Freibergs Lehre von der Beseelung des Himmels und der visio
beatifica (cf. unten 6.). Es sind dies Problemstellungen, die fiir die
deutsche Dominikanerschule typisch sind.

3. Eine zweite Frage betrifft die Datierung der Quodlibeta. P. Glo-
rieux griff eine Vermutung von M. Grabmann ¢ auf und behauptete,
die drei Diskussionen hdtten zwischen 1323 und 1325 stattgefunden, da

(= 0). Eine dritte Handschrift, Miinster, Universitdtsbibliothek 308 (Staender 172),
die von GRABMANN in: Mittelalterliches Geistesleben, 1, S. 422 und von F. PELSTER,
Schriften des Thomas Sutton in der Universildtsbibliothek zu Milnster, in: Zeit-
schrift fiir katholische Theologie, XLVII (1923), S. 487-492, beschrieben worden
ist, ist wihrend des zweiten Weltkrieges zerstért worden. Davon waren mir keine
Reproduktionen zugidnglich und sie konnten fiir die Rekonstruktion des unten
verdffentlichten Textes nicht benutzt werden.

3 Quaestiones de motu, S. 5.

* Schriften des Thomas Sutton, S. 487, Anm. 1: «Sollte Heinrich v. Liibeck,
der nicht zu den Pariser Magistri gehért, in Oxford gelehrt haben? Die Fassung
mancher Fragen und andere AuBerlichkeiten lassen daran denken...».

5 Vgl. M. GRABMANN, Mittelalterliches Geistesleben, 1, S. 421; P. GLORIEUX,
La littévature quodlibétique de 7260 a 7320, 11, Paris 1935, S.134; G. M. LOHR,
Die Kdilner Dominikanerschule vom 14. bis zum 16. Jahrhundert, Freiburg/Schweiz
1964, S. 40-41; E. FIiLTHAUT, Heinrich von Litbeck, in: Lexikon fiir Theologie und
Kirche, V, Freiburg i. B. 1960, Sp. 195.

6 Mittelalterliches Geistesleben, 1, S. 424,



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 193

nidmlich die Handschrift Vindob. palat. 1382 im Jahre 1326 geschrieben
worden sei und zudem Thomas von Aquin bereits im ersten Quodlibet
als «heilig» angesprochen werde. Auf Grund dieser beiden termini (post:
1323; ante quem: 1326) wire eine tadellose Datierung moglich 7.

Allerdings fiigt Glorieux ein «vraisemblablement» hinzu, welches
das diesbeziigliche Zogern Grabmanns bestitigt. Tatsdchlich zeigt sich
bei genauerer Untersuchung der Hss., dafl das «sanctus» ein spiterer
Zusatz des Kopisten ist und nicht dem Verfasser zugeschrieben werden
darf 8.

4. Deshalb kann nur der terminus ante quem als sicher angenommen
werden. Es ist zudem fast unbezweifelbar, daf Heinrich zur deutschen
Dominikanerschule gehért. Wenn man bedenkt, wie wenig wir iiber
seine Biographie wissen, so sind diese beiden Daten in ihrer Bedeutung
nicht zu unterschitzen. Sie erlauben uns jedenfalls, Heinrich als Zeit-
genossen der groBen Prediger zu betrachten, zu denen Meister Eckhart,
Tauler, die beiden Sterngassen, Franco von Koéln und Berthold von
Moosburg gehoren °.

5. In seiner Studie aus dem Jahre 1925 hat M. Grabmann auf die
breit angelegte Argumentation der Quodlibeta hingewiesen 1°; er hat
auBerdem Heinrichs Zugehorigkeit zur thomistischen Schule betont !,
nicht ohne darauf aufmerksam zu machen, daBl Heinrich zu einem
gewissen Kondordismus verschiedener Lehren neigt 1?; schlieBlich hob

7 P. GLORIEUX, La littérature quodlibétique, 11, S. 134. Der Colophon der Wiener
Handschrift: «In isto volumine continentur tres Quolibet magistri Hervei et etiam
fratris Henrici de Lubecke, ordinis Predicatorum, et sunt fratris Iohannis de Dys-
cowe eiusdem ordinis, que fecit scribi Bononie in anno Domini MeCCCXXVIo...»
(Fol. 198 vb); vgl. auch Fol. 171 ra; Beispiele von «beatus Thomas» Fol. 114 r,
118 r, und «¢sanctus» Fol. 167 v, 139 r.

8 In der Tat hat O «venerabilis doctor» statt des entsprechenden «venera-
bilis doctor beatus Thomas de Aquino» von V (Fol. 114 r; Quodl., I, 1); «doctor
communis frater Thomas» statt des «sanctus» von V (Fol. 139r, Quodl., 1, 19)
und «doctor venerabilis frater Thomas» statt des «doctor venerabilis sanctus Thomas
de Aquino» von V (Fol. 167 v, Quodl., 11, 18). Es handelt sich also um Hinzufii-
gungen von V.

9 Nachweise und Literatur zu diesem Milieu in G. M. LO6HR, Die Kilner
Dominikanerschule, S. 29 ff.

10 Mittelalterliches Geistesleben, 1, S. 423.

11.0p. cit., S. 424.

12 0p. cit., S. 423-424.

13



194 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

er die Vielfalt der diskutierten Lehren hervor '3. Im Jahre 1932 ver-
offentlichte F. Mitzka die «Quaestiones de motu creaturarum et de
concursu divino» (Quodl., II, 4, 6 und III, 10) 4. Seit Mitzka hat allein
W. Bucichowski die Anregungen Grabmanns aufgenommen 15,

Der Umfang von Heinrichs Werk, typisch fiir diesen Literargenus,
ist tatsdchlich entmutigend. Man kann sich auch die Frage stellen, ob
sich in diesem umfangreichen Werk wirklich neue theoretische Ein-
sichten finden lassen. Trotzdem geben uns diese Quodlibeta einen
interessanten Anhaltspunkt zur Erforschung von Fragen und Problemen
der deutschen Dominikanerphilosophie des XIV. Jahrhunderts. Dies
gilt nicht nur fiir die thomistische Tradition, sondern ebenfalls fiir die
neuplatonische Richtung.

6. Diese Auffassung wird durch ein neues Faktum bestétigt: hinter
dem «quidam doctores moderni» verbirgt sich Heinrichs beriihmter
Ordensbruder Dietrich von Freiberg. Im Quodl.,, I, 15 wird dessen
Traktat De animatione caeli aus erster Hand zusammengefaB3t 5. Ich
habe an anderer Stelle auf diese Abhidngigkeit hingewiesen!7, sie soll hier
im Anhang I durch den Vergleich beider Texte positiv belegt werden.

7. Das Faktum von Heinrichs genauer Kenntnis des Traktates
De animatione caels ist nicht nur eine gelehrte Kuriositit, sondern nimmt
die Dimensionen eines historischen Problems an, sofern man bedenkt,

13 0p. cit., S. 424-425.

14 Vgl. oben, Anm. 1.

15 In: Le principe d'individuation hal Bucichowski den Text von Quodl.,
I, 19 (S. 105-113) herausgegeben.

16 Mit Quodl., I, 15, verweise ich auf die Quaestio, utrum ex intelligentia
movente celum et celo moto fiat unum essentialiter. Es handelt sich um die fiinf-
zehnte Frage in der Zdhlung der Oxforder Handschrift, wihrend sie in V die
Nummer 14 erhidlt. DaB V die Reihenfolge von I, q. 14 (Utrum in omni creatura
suppositum addat aliquid super hanc naturam) und q. 15 (Utrum ex intelligen-
tia...) umgestellt hat, geht klar aus dem Prolog zu qq. 11-20 hervor (s. unten,
S. 218, 20-25); iiberdies verweist Heinrich im Quodl., I, 19 (ed. Bucichowski, Z.20-
21) auf «supra... questione quarta < = q. 14 >», wobei er das Problem des suppo-
situm meint (Z. 21-23) und nicht die Frage der Intelligenzen, wie Bucichowski
glaubt (S. 106, Anm. zu 20-21). Das Quaestionenverzeichnis bei GLORIEUX, La
littérature quodlibétique, 11, S. 135, ist V entnommen.

17 Vgl. L. STurLESE, Il De animatione caeli di Teodorico di Freiberg, 111,
2, 5, in: Xenia Medii Aevi Historiam illustrantia, oblata Thomae Kaeppeli O. P.,
Rom (im Druck).



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 195

daB Dietrich zu den heftigsten Gegner des Thomismus in den Reihen
der Dominikaner des endenden XIII. Jahrhunderts gehort 8. Er greift
zwar den Aquinaten niemals explizit an, aber er vertritt Thesen, die
der Lehre des Thomas direkt oder indirekt widersprechen: Dietrich
beschrinkt den Forschungsbereich der Theologie auf den Willen und
die Verdienste 1°; er lehnt die thomistische Lehre der Akzidenzien in
der Eucharistie ab20; er verteidigt und vertritt die Beseelung des
Himmels 2!, betont den Unterschied zwischen Intelligenzen und Engeln,
lehrt die Identitit von Sein und Wesen 2%, verwirft die Auffassung,
die Materie sei das Individuationsprinzip 2 und behauptet die Sub-
stantialitit des tdtigen Verstandes ?*. Diese Liste der Lehrunterschiede
koénnte noch erweitert werden.

18 Es fehlt bis heute ein Gesamtbeitrag zum Antithomismus Dietrichs, den
schon GRABMANN (vgl. z. B. Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristote-
lischen Lehve vom nous poietikos nach einer Zusammenstellung im Cod. B 111 22
der Universitdtsbibliothek Basel, in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, Philos.-hist. Abt., 1936, 4. Heft) mit Recht betont hat. Manche
Autoren haben diesen Aspekt abgeschwicht (vgl. E. KRreBs, Meister Dietrich
(Theodoricus Theutonicus de Vriberg). Sein Leben, seine Werke, seine Wissesnschaft,
in: Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, V (1906), 5-6, bes.
S. 150-153; W. A. WALLACE, The Scientific Methodology of Theodoric of Frei-
berg, Freiburg/Schweiz 1959, S. 7-10). Er wird aber neuerdings immer mehr fest-
gestellt: von den neueren Arbeiten erwihne ich P. MAzzARELLAS Melafisica e
gnoseologia nel pensievo di Teodorico di Vriberg, Neapel 1967, K. FLAascH, Kennt
die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen Denkens?
Eine Untersuchung zu Dietvich von Freiberg, in: Kant-Studien, LXIII (1972),
S. 189, R. IMBACH, Deus est intelligeve. Das Verhdiltnis von Sein und Denken in
seiner Bedeutung fiir das Gottesverstindnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser
Quaestionen Meister Eckharts, Freiburg/Schweiz 1976, S. 171-172, 181; K. FLAscH,
Einleitung zu DIETRICH VON FREIBERG, Opera, I, Kap. V (im Druck).

19 So interpretiere ich den Traktat De subiecto theologiae Dietrichs, den ich
identifiziert und ediert habe in: BERTOLDO DI MOOSBURG, Expositio super Elemen-
tationem theologicam Procli, 184-211 (De animabus), Rom 1974, S.LXXXIX-
XCII (bes. 3, 71-84).

20 De accid., 19-20 (in Vorbereitung fiir DIETRICH VON FREIBERG, Opera,
I1I, unter der Leitung von K. FrAscH hrsg. von M. R. PAGNONI STURLESE).

21 De anim. caeli, per totum; De intelligentiis et motoribus caelorum, 1-4.

22 De ente et essentia, per totum (eine neue Bearbeitung ist von R. IMBAcH
fir DieTRICH Opera, 11, in Vorbereitung).

23 De int. et intell., 11, 14-19, 26 ff. Ich zitiere diesen Traktat, wie auch De
vis. beat., nach der neuen Bearbeitung von B. MojsiscH, DiETRICH Opera, 1. Prof.
K. Flasch und Dr. B. Mojsisch haben mir die Druckfahnen des ersten Bandes der
neuen Werkausgabe Dietrichs zur Verfiigung gestellt. Ich m&chte ihnen an dieser
Stelle dafiir herzlich danken.

24 De vis. beat., 1. 1 (ed. MojsiscH, s. Anm, 23).



196 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Obwohl Dietrich die Anregungen der Meister der vorangehenden
Generation aufnimmt 25, setzt er, ohne eine besondere Feindseligkeit
gegen den hl. Thomas zu hegen, unbeugsam seine neuplatonisierenden
Ansichten gegen die thomistenfreundlichen «communiter loquentes»
durch, welche zwar, wie er selber sagt, der Zahl nach, aber nicht durch
ihre Argumentation in der Schule den Sieg davontragen %6, Trotzdem
wurde Dietrich nicht verurteilt, ja seine Orthodoxie wurde nicht einmal
bezweifelt, vielmehr wollte es ein merkwiirdiger Zufall, daB er seinen
Traktat De iride auf Anregung jenes Aymerich von Placentia verfalte,
dem Hervaeus Natalis wenig spiter seine berithmte Defensio fratris
Thomae widmete 7,

Der EinfluBl der Thesen Dietrichs blieb allerdings, soviel wir wissen,
auf die deutschen, neuplatonisierenden Kreise beschriankt. Aus thomisti-
scher Umgebung ist uns einzig eine kritische Reaktion auf seine Lehre
vom inlellectus agens bekannt, namlich eine von M. Grabmann ent-
deckte und edierte Quaestio, welche in Basel aufbewahrt wird 28,

8. Die handschriftliche Uberlieferung des Traktates De animatione
caeli 1aBt vermuten, daB Heinrich zugleich die sehr bedeutsame Schrift
De visione beatifica gekannt hat ?°. Diese Vermutung wird zur GewiBheit
bei genauerer Betrachtung von Quodl., I, 15: «... quidam doctores
moderni (= Dietrich: weiter unten, genauer: doctorem istum), de ista
materia (d. h. die Beseelung des Himmels) sicut de quibusdam aliis
difficilibus specialem tractatum facientes...» 3. Der Verweis auf De

25 De subst. spir. et corp. fut. vesurr., prol.: «... cam Ruth ivi post terga meten-
tium, ut colligerem spicas (vgl. Ruth, 2, 3) ad excutiendum que ab aliis, nescio
quo spiritu, sub palea remanserant indiscreta...»

26 Vgl. De accid., 1: «... maxime autem communiter loquentibus vincentibus
multitudine, sed non efficacia rationum...».

27 Die Widmung des De iride in: J. WURscHMIDT, Dietrich von Freiberg
tiber den Regenbogen und die durch Strahlen evzeugien Eindriicke, in: Beitrige zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, XII (1914), 5-6, prol., S. 33; die De-
fensio in: E. KrEBS, Theologie und Wissenschaft nach der Lehve der Hochscholastik
an der Hand der Defensio doctrinae D. Thomae des Hervaeus Nedellec, in: Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, XI (1912), 3—4, prol., S. 1*.

28 Vgl. oben, Anm. 18.

29 In den fiinf Handschriften, in denen der Traktat De anim. caeli iiberliefert
ist (Lips, 512, Amplon. F 72, Maihingen 1II, 1, 4°, 6, Vat. lat. 2183 und Vindob.
dom. 138/108), folgt stets De wvis. beat.; es gibt keine Spur einer selbstindigen
Uberlieferung von De animatione.

30 Quodl., 1, 15, 8, 1-3; «doctorem istum»: I, 15, 15, 22,



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 197

tribus difficilibus articulis, jener Schrift, in der Dietrich von der Beseelung
des Himmels, der gliickseligen Schau, sowie von den Akzidenzien handelt,
ist offensichtlich.

9. Heinrich war keine Quaestio iiber die visio beatifica vorgelegt
worden, aber das Problem steht in engem Zusammenhang mit der
damals viel diskutierten theologischen Frage «utrum, supposita beati
Augustini opinione, ymago ponenda sit in intellectu possibili» (Quodl.,
I, 6). Die Verbindungen der augustinischen Imago-Lehre mit der Pro-
blematik der mystischen Gottesschau sind sehr eng 3!. Dietrich erortert
auch diese Fragestellung auf sehr eigenstindige und originelle Weise,
indem er das abditum mentis Augustins mit dem intellectus agens des
Aristoteles identifiziert 32. Berthold von Moosburg wird diese Identifi-
kation nachvollziehen und sie, auf die genaue Kenntnis der proklischen
Opuscula gestiitzt, durch ein drittes Glied ergéinzen, nimlich das unum
animae 33,

Heinrich bekdmpft einleitend die Auffassung von De visione beatifica
und stellt der von Dietrich behaupteten substantialistischen Deutung
die traditionelle Auslegung (secundum doctorem Thomam et alios) der
augustinischen Imago-Lehre entgegen: das «videtur quod non» von
Quodl., I, 6 ist ein wortliches Zitat aus Dietrichs Schrift 34,

Der grofte Lehrunterschied zwischen den beiden Dominikanern
besteht aber wohl in ihrer Lehre vom intellectus possibilis. Wihrend er
fiir Heinrich der eigentliche Grund des Verstandesvermogens ist, ver-
steht ihn Dietrich als reine Bestimmbarkeit durch die vom titigen

31 P, WysER hat bewiesen, daf3 der «grunt der selen» Taulers zum augustini-
schen abditum mentis enge Beziehungen aufweist (Taulers Terminologie vom Seelen-
grund, in: Platonismus in der Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1969,
S. 393 ff.). Uber der Imagolehre bei Meister Eckhart, s.z.B. R. IMBACH, Deus est
intelligere, S.198 fi. Die Beziehungen zwischen Dietrich von Freiberg und der
«deutschen spekulativen Mystik» sind durch fast zeitgenossische Zeugnisse be-
stitigt: ich hoffe, diesem Problem in kurzer Zeit eine eigene Studie widmen zu
koénnen.

32 Vgl. De vis. beat., prooem. (ed. MojsiscH, Z. 37-50) und passim.

33 Vgl. Expositio super Elementationem theologicam Procli, 193 E, 30-44:
¢... tale autem intellectivum existens pars anime essentialis superior, quod Aristo-
teles vocat ‘intellectum agentem’, Augustinus «abditum mentis», Dyonisius vero
¢unitionem» seu «unitatem» (ut dicit alia translatio) ¢excedentem mentis natu-
ramp..., sed auctor [scil. Proclus] vocat «unum animes...».

34 Vgl. De vis. beat., 1. 1. 1. 3. 1, 3; s. unten Anm. zu Quodl I, 6, 2, 1-7.



198 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Verstand erwirkten intelligiblen Formen 3°. Es besteht keine Moglich-
keit, diese beiden Lehren in Ubereinstimmung zu bringen. Deshalb ist
es kein Zufall, daBl Dietrichs Position in der Quaestio nur noch einmal
erscheint 3¢. Der Liibecker Meister zieht es vor, sich mit Aegidius
Romanus auseinanderzusetzen 37, oder dem Ursprung der These jener
«moderni» in den Texten Alberts des GroBen nachzuspiiren 38. Er bemiiht
sich nicht einmal darum, ihre Auffassung genau darzulegen und bricht
die Diskussion ab: «... quamvis ipsi aliter hoc intelligant» 3.

10. Es schien mir angebracht die Quaestio iiber das Bild (I, 6)
und die erste Quaestio iiber die Beseelung des Himmels #' zu edieren,
da ich glaube, daB hier zwei Leitgedanken neuplatonischer Herkunft
mit der wesentlich thomistisch orientierten Denkhaltung Heinrichs zu-
sammentreffen. Heinrichs Zeugnis lehrt uns darum nicht nur, wie
einige der Thesen Dietrichs aufgenommen worden sind und welches
Echo sie gefunden haben, sondern klirt uns zugleich auf iiber die kom-
plexe Entwicklung der Probleme in der dltesten deutschen Domini-
kanerschule.

Es ist beachtenswert, daB Heinrich Dietrichs Lehre der Beseelung
des Himmels iibernimmt — Thomas hat sich in dieser Frage fiir keine
der Losungen entschieden *? —, aber jene Passagen Dietrichs wegldBt,
welche eine ausdriickliche Kritik des Thomismus beinhalten . Im

35 Diese Auffassung Heinrichs geht schon aus Quodl., I, 6, 9, 27-10, 3 hervor
Nach Dietrich ist der mdgliche Verstand nur der Ort der Bestimmung der leeren
intelligiblen Form (vom wirkenden Verstand mitgeteilt) durch die sensiblen Phan-
tasma (s. M. R. PacNONI STURLESE, La Quaestio utrum in Deo sit aliqua vis
cognoscitiva inferior intellectu di Teodorico di Freiberg, in: Xenia Medii Aevi
Historiam illustrantia, oblata Thomae Kaeppeli O. P., Rom (im Druck).

36 Quodl., 1, 6, 26, 9-11.

37 Vgl. Quodl., I, 6, 15 ff.

38 Vgl. Quodl., 1, 6, 13 und 18.

3% Quodl., 1, 6, 26, 11.

40 Die Frage ist in Fol. 122va-124rb von V und Fol. 12rb-15ra von O enthalten.

41 Fol. 132vb-134rb bei ¥V und 27vb-28va bei 0. Es gibt bei den Quodlibeta
eine zweite Quaestio iiber die Beseelung des Himmels: III, q. 7 (Utrum celum sit
animatum); sie enthilt aber nichts neues im Vergleich zur ersten Frage.

Was die Textkonstitution betrifft, folgt meine Ausgabe vor allem empirischen
Gesichtspunkten. Wie schwierig es ist, die Textiiberlieferung genauer zu bestimmen,
diirfte der reiche Variantenapparat zeigen.

42 Vgl. z.B. C. Gent., 11, 70, § Hoc autem S. theol., 1, 70, 3 corp.; Decl. XLIIT

q9., prol.
43 De anim. caeli, 19-27: « Sunt autem qui dicunt hanc substantiam moventem



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 199

Quodl., I, 6 hingegen verwirft er Dietrichs Intellektlehre: zuerst hebt er
den Primat des ntellectus possibilis hervor (wie der unbekannte Thomist
der Basler Quaestio) *, dann aber spricht er dem tdtigen Verstand eine
perfektive Rolle beziiglich der Teile des Bildes zu. Seine Argumentation
lehnt sich aber stets, wie es mir scheint, an die Lehren des Aquinaten
an >, Wihrend Heinrich in der Frage der Beseelung des Himmels im
Thomismus keine feststehende Lehre vorfand, liegen die Dinge im Falle
der Theorie des Intellekts und der Gottesschau anders: hier diskutiert
Heinrich mit den Begriffen und Argumenten eines feststehenden Lehr-
gebdudes.

celum esse substantiam separatam, sed eo separatam quod elevata est secundum
naturam et essentiam suam super omnem corporalem naturam. Et secundum hoc
in sua essentia spiritus quidam est, de genere et numero illorum quos angelos voca-
mus... Sed ista positio... est inconveniens...». Dietrichs Urteil wird von BERTHOLD
voN MoosBURG wdrtlich wiederholt in: Expositio super Elementationem theologicam
Procli, 107 B.

4 Vgl. M. GRABMANN, Mittelalterliche Deutung, S. 101,

#5 Vgl. Quodl., 1, 6, 24 und 25, und Anm.

Diese Forschung wurde durch die Unterstiitzung der Scuola Normale Supe-
riore in Pisa ermoglicht. Den Herren Professoren E. Garin und E. Massa verdanke
ich viele Ratschlige und eine stets wohlwollende Ermutigung. Ruedi Imbach
hat mir bei der Bearbeitung der Einleitung wirksam geholfen. An dieser Stelle
méchte ich ihnen allen herzlich danken.



10

15

20

25

200 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Hinimels

HENRICI DE LUBECKE

QUODLIBET PRIMUM

<Prologus>

Questiones quesite in disputatione de quolibet possunt hoc modo
ordinari, secundum scientias ad quas pertinent: quia quedam erant de
philosophia naturali, quedam de medicina, quedam de astronomia,
quedam de methaphisica, quedam de theologia.

Et voco questiones theologicas que includunt aliquod creditum vel
in conclusione que queritur, vel in argumentis quibus proponitur.
Et tales sunt decem; quarum ordo est iste, quia vel sunt de natura
divina in se, vel in comparatione ad creaturam aliquam, puta ad mentem
nostram. ‘

Primo modo, sunt due questiones: prima est, supposito quod relatio
in divinis constituat et distinguat, utrum in aliquo priori ex parte rei
constituat aut distinguat; secunda, utrum aliqua plura possint esse
eadem realiter alicui idem secundum numerum, et tamen differre a se
realiter. .

Si accipiatur in comparatione ad mentem nostram, hoc est dupli-
citer: vel secundum statum patrie, vel secundum statum vie.

Primo modo fuerunt due questiones: quarum prima est utrum
ad videndum Deum per essentiam requiratur aliquis habitus; secunda,
dato quod sic, utrum stantibus habitibus beatificis possit Deus tollere
actus.

De divina essentia comparata ad animam ut in ea relucet vel
aliquid efficit, sunt quatuor questiones: prima, utrum ymago Trinitatis

3 Incipit primum quodlibet reverendi patris, fratris Henrici de Lubecke,
ordinis fratrum predicatorum de provincia Saxonie, quod fecit scribi frater
Iohannes de Dyscowe V' || 4 disputatione] disputando O || 4-5 hoc ... ordinari]
hunc habere ordinem O || 6 naturali] quedam de morali add. O | astronomia]
astrologia O || 7 methaphisica] mathematica O || 10 tales sunt] sunt tales V |
quarum] quorum ¥V | est iste] iste est V' || 11 in!] secundum ¥V || 13 questiones
om. O || 15 possint] possunt VO || 18 in comparatione] per comparationem V ||
20 fuerunt] sunt O || 24 divina essentia] essentia divina O || 24-25 relucet...
aliquid] aliquid relucet vel O.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 201

inveniatur in anima secundum intellectum possibilem tantum; secunda,
secundum quod aliquid efficit in essentia, utrum culpa et gratia possint
simul esse in anima; tertia, utrum caracter dicat aliquid positivum in
potentia; quarta, utrum confitens secundario aliquid consequatur.

Postea fuerunt due questiones de toto homine: una de proprio
subiecto, alia de loco. Prima est utrum carnes humane comeste resurgant
in comedente vel comesto; alia, utrum paradisus sit locus temperatissi-
mus ex natura climatis.

Et sic sunt decem questiones theologice.

De hoc denario primo dicetur; et postea alie questiones suo ordine
distinguentur.

Questio sexta

(1) Sexta questio fuit utrum, supposita beati Augustini opinione,
ymago Trinitatis ponenda sit in intellectu possibili.

(2) Videtur quod non. Secundum beatum Augustinum, IX De Trini-
tate, capitulo 5, mens, notitia, amor, «etsi relative dicantur ad invicem,
in se tamen sunt singula queque substantia»; et alibi, in eodem libro:
‘neque ut in subiecto nec in subiecto aliquo, sed ut duo amici ad invicem
relative dicuntur’. Sed intellectus possibilis est in anima ut in subiecto;
ergo etc.

26 inveniatur] reperiatur V | in anima om. V || 27 possint] possunt VO ||
31 est om. O || 32 temperatissimus ex natura] temperatus per naturam V ||
35 primo] infra O || 35-36 et... distinguentur] Preterea sunt alie questiones O.

Questio sexta] in marg. O, om. V.

1, 1 beati... opinione] opinione sancti Augustini O.

2, 1 beatum om. V | IX om. V || 2 etsi] p. corr., s. I., Osi V O (a. corr.) | rela-
tive] relativa V O || 3 tamen sunt] cum sint V' | queque substantia] que est sub-
stantie V' || 4 ut om. V | nec... subiecto om. V' || 5 dicuntur] dicantur V' ||
6 ergo etc. om. V.

2,1 De Trin., I1X, 4,5; CC 50, 298, 38-39 || 1-6 Cf. THEODER. DE VRIBERCH,
De visione beaiifica, 1.1.1.3.1, 3 (ed. Mojsisch, 1l.15-17): «... Hec autem rationis
deductio [scil. ‘neque in subiecto’, etc.], si intelligatur de mente quantum ad exte-
rius cogitativum quoad intellectum possibilem, omnino ridiculosa et nullius videtur
efficacie...» || 4-5 Cf. AuG., D¢ Trin., 1X, 4, 5; CC 50, 298, 39-44.

30

35



10

15

20

202 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

(3) Contra: in illo ponenda est ymago, quo conformamur Deo; sed
hoc maxime est secundum intellectum possibilem: <ergo etc.>.

(4) Hic primo premittendum est ad intellectum questionis, quod
beatus Augustinus non vult dicere quin intellectus sit potentia anime,
existens subiective in ipsa, et non vult dicere quin notitia et amor, qui
sunt actus intellectus et voluntatis, sint quedam accidentia distincta
ab invicem, quamvis quedam verba videantur hoc sonare.

Quorum intelligentiam oportet ex dictis suis accipere. Ipse enim
in X De Trinitate, capitulo 11 per totum, deducit quod memoria, intelli-
gentia et voluntas sunt una mens, una vita, una essentia, quorum
unum tamen ad aliud dicitur relative. Similiter dicit in IX De Trinitate,
capitulo 5 in fine, quod mens, notitia et amor sunt una substantia, que
tamen ad se invicem dicuntur relative.

Modo non vult dicere quod actus memorandi, actus intelligendi
et actus amandi sint id idem quod potentie quorum actus sunt. Quod
patet, quia XIV De Trinitate, capitulo 7, ipse ostendit quod aliquando
anima habitualiter tantum meminit, intelligit et vult, et non actualiter;
ex quo evidenter apparet quod isti actus non sunt id idem quod potentie,
quia manentibus potentiis non necessario insunt actus. Nec etiam vult
dicere quod memin#sse sit idem quod intelligere per eandem rationem,
quia oporteret semper actu intelligere que in memoria actu(s] tenemus;
quod etiam ipse negat.

(5) Preterea, quia actus primus, cuiusmodi est actus memorie, non
potest esse actus secundus, cuiusmodi est actus intelligendz, nec etiam
potest sumi quod actus intelligendi sit id idem quod actus volendi,
quia differunt genere, est ergo dictum beati Augustini sic intelligendum,

3,1 ponenda] posita O | ymago] in add., s. l., O | sed om. O || 2 maxime est]
est maxime O.

4, 5 videantur] videntur V || 7 memoria] et add. O || 11 dicuntur] dicantur
O || 12 memorandi] et add.V || 13 id idem] a. corr. O idem p. corr. O illud idem V ||
14 XIV] IX O || 15 tantum om. V || 16 sunt] sint O | id om. O || 17 etiam vult]
vult etiam ¥ || 18 meminisse] memin(er)e O meminere V' | sit idem] idem est V.

5,1 quia om. V | est ... memorie] est memorare V' || 2 intelligendi] intelli-
gentie O intellectus V' | etiam potest] potest etiam ¥ || 3 intelligendi] intelligentie
V | volendi] voluntatis V.

3, 1 «in... Deo»: cf. P. Loms., Sent., I, 3, 2, n. 1 (Grottaferrata 1971, 71-72).
4,7 Cf. Avc., De Trin., X, 11, 18; CC 50, 330-331 || 9 Cf. op.cit., IX, 4, 5;
CC 50, 298, 35ss. || 14 Cf. op. cit., XIV, 7, 9; CC 50a, 433-434.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 203

secundum doctorem Thomam, et alios, quod memoria, intelligentia et
voluntas sunt una mens, una vita, una essentia, prout anima est memo-
rans et memorata, intelligens et intellecta, volens et volita; sub hoc
sensu, quod pro memoria accipiatur anima ut potens memorari, pro
intelligentia accipiatur eadem anima ut potens in rationem obiecti
intelligibilis, pro voluntate eadem anima ut potens in rationem obiecti
diligibilis: sic enim una sola anima, numero indistincta, est memoria,
intelligentia et voluntas, prout ista tria pertinent ad memoriam.

Quod satis evidenter innuit Augustinus libro XIV De Trinitate,
capitulo 7, dicens sic: «Si nos referamus ad interiorem mentis memoriam
qua sui meminit, et interiorem intelligentiam qua se intelligit, et inte-
riorem voluntatem qua se diligit, ubi hec tria simul sunt et simul semper
fuerunt, ... sive cogitarentur sive non, videbitur quidem ymago ipsius
Trinitatis ad solam memoriam pertinere».

Eodem modo dicendum est de aliis tribus, puta mente, notitia et
amore, qui sunt actus.

(6) Ex dictis apparet quod male assumitur in suppositione, ubi suppo-
nitur quod beatus Augustinus senserit quod ista tria sunt tres nature
subsistentes ad invicem relative dicti sicut duo amici.

Quantum tamen ad id quod questio querit, utrum ymago sit ponenda
in intellectu possibili solo, vel cum aliis, potest dici quod ymago tripliciter
invenitur in anima; et secundum primos duos modos est tantum in intel-
lectu possibili; sed secundum tertium modum ymago Trinitatis est in
intellectu possibili qui continet memoriam, intelligentiam, et in volun-
tate, ita tamen quod intellectus agens excludi non potest.

6 sunt] sint O || 8 pro om. V | memorari] intelligere O || 13 libro XIV]in V |
Trinitate] X1V add. V || 20 qui] que O.

6,3 ad ... relative] relative ad invicem O || 4 tamen ... id] ad id tamen O ||
5 vel om. O || 7 Trinitatis om. V.

5, 5 Cf. Tuom., Qq. disp. de ver., X, 4, corp. (Torino-Roma 19326, 230b-231a):
«... Imago vero secundum imperfectam imitationem est, quando assignatur se-
cundum habitus et potentias; et sic assignat imaginem Trinitatis in anima, IX De
Trinitate, quantum ad haec tria, mens, notitia, amor; ut mens nominet potentiam,
notitia vero et amor habitus in ea existentes; et sicut posuit notitiam, ita ponere
potuisset intelligentiam habitualem: utrumque enim habitualiter accipi potest...
Etiam perfecta imitatio, quae est secundum memoriam, intelligentiam et volun-
tatem actualem, potest originaliter inveniri in potentiis... Et sic imago attenditur
secundum potentias...» || 13 De Trin., XIV, 7, 10; CC 50a, 434, 43-48.

6, 1-3 Cf. supra, 2, 1-5.

10

15

20



10

15

20

204 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

(7) Quod potest sic patere.

Secundum illud in nobis est ymago Dei, secundum quod entia
creata maxime assimilantur Deo; sed secundum potentiam intellectivam
res creata maxime assimilatur Deo, quia talis est summus gradus vite.
Quod patet, quia quedam tantum sunt, et est infimus gradus; quedam
sunt et vivunt; quedam vivunt et sentiunt; quedam cum hoc intelligunt,
et non invenitur altior gradus in rebus. Et ideo actus consequens istum
gradum finaliter intenditur ab eiusmodi natura, dicente Philosopho in
principio Methaphisice quod «omnes homines natura scire desideranty;
quare non est nobilior actus.

Quia ergo gradus intellectualitatis est gradus nobilissimus in enti-
bus, ideo secundum ipsum attenditur ymago Dei.

Hoc modo de ymagine Dei loquitur Augustinus XIV De Tnmtate
capitulo 8, dicens in principio capituli: « Nunc vero perveniamus ad eam
disputationem, ubi principale mentis humane, quo novit Deum vel
potest nosse, considerandum suscepimus, ut in ea reperiamus ymaginem
Dei. Quamvis enim mens humana non sit eius nature cuius est Deus,
illius tamen ymago est, qua natura nulla melior est, ibique querenda et
invenienda est in nobis, quo natura nostra nichil melius habet». Hoc
autem est intellectus.

(8) Secundo etiam modo invenitur ymago in solo intellectu prout actu
Deum intelligimus, et hec ymago presupponit primam et addit super eam.

Quod patet sic. Omne quod imprimitur potentie apprehensive ab
obiecto, vel etiam quo attingit obiectum, vel quod immediate conse-
quitur unionem intellectus et obiecti, hoc est similitudo obiecti illius;
sicut patet quod pupilla accipit ab obiecto similitudinem obiecti eo
modo quo speculum, etsi impressio illa facta in organo est id idem quod

7,2 in ... Dei] ymago Dei in nobis est V' || 5 sunt] sentiunt V' || 6 sunt] sen-
tiunt ¥ || 8 eiusmodi natura] omni re naturali V || 10 actus] in marg. O, om. V ||
11 intellectualitatis] intelli(gibilita)tis O intellectivitatis V || 13 Dei om. O || 14
dicens] sic add. O || 17 est Deus] Deus est V || 18 ibique] ubique O ibi edd. ||
19 nostra om. V.

8,2 Deum intelligimus] intelligimus Deum O || 3 patet sic] sic patet O ||
6 accipit] recipit ¥V || 7 impressio illa] illa impressio O impressio ista V.

7,5-7 Cf. THOM., S. theol., 1, 93, 2 corp. || 9 ARr., Met., I, 1; 980a, 21; t. 1.,
1,1; t.c.1 || 11-12 Cf. Tuom., S. theol., 1, 93, 4, corp., § Uno quidem modo || 13
De Trin., X1V, 8, 11; CC 50a, 435, 1-436, 7.

8,1-2 Cf. THoMm., L. cit., § Tertio modo; C. Gent., 111, 53, § Mutatio.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 205

actus sentiendi. Tunc etiam manifestum est quod actus sentiendi est
similitudo obiecti sensibilis. Si autem actus sentiendi differat ab illa
specie, tunc adhuc ille actus erit similitudo obiecti; et tanto expressior
similitudo, quanto actus ille sentiendi est natura immaterialior quam sit
species inpressa organo. Ex quo sequitur quod, cum intellectus non
habeat organum, illa immutatio, qua intellectus immutatur ab obiecto
suo, similima similitudo est, ut ita dicam, ipsius intelligibilis.

Cum ergo Deum actu intelligimus, perfectam eius similitudinem
habemus, sicut oculus habet ymaginem rei quam videt.

Ecce, hoc modo ponit beatus Augustinus ymaginem in actu quo
Deum intelligimus.

(9) Sed hic occurrit dubium unum, quia assumitur quod actus quo Deus
intelligitur vel etiam beatifice videtur sit expressa similitudo ipsius Dei,
et per consequens ymago. ‘

Hoc non videtur verum, quia doctores communiter negant Deum
per speciem videri, quia nichil creatum potest esse representativum Dei.
Que ratio et similes non magis concludunt de specie, quam de actu
intelligendi: etiam dicitur a magistris quod beati videntes Deum clare
in patria non formant verbum, eo quod superfluat similitudo perfecta
vel inperfecta ubi obiectum est per se presens; dico perfecta quoad
verbum, imperfecta quoad speciem. Si ergo actus intelligendi, quo Deus
a nobis intelligitur, esset expressa similitudo et ymago Dei, cum sit quid
creatum, posset aliquid creatum representare divinam essentiam.

Sed hoc non debet movere, quia non est simile de specie et de verbo
et de actu intelligendi. Species enim mediat inter potentiam et obiectum,
ita quod species representando facit obiectum esse presens. Similiter
verbum, licet supponat presentiam obiecti secundum habitum, vel

8 etiam om. O | est quod] quod est V etiam add. O || 8-9 est ... sentiendi om. O ||
9 illa] ista V|| 10 ille] iste V | erit] est O || 11 actus ille] ille actus O actus iste V' ||
14 suo] sit add. O | est om. O.

9,1 Deus intelligitur] Deum intelligimus V || 2 etiam om. O | similitudo ...
Dei] Dei similitudo V || 3 per ... videri] videri per speciem O || 4 Deum om. O ||
9 obiectum est] est obiectum V' | presens] potens V' || 10 Deus a nobis] a nobis
Deus O || 13 de! om. O || 15 representando] representativa O | esse om. O.

15-16 Cf. Tuom., C. Gent., 111, 51, § Secundum autem; S. theol., 1, 12, 2,
ad 3. m; 4, corp,, in fine; 5, corp.
9,4 Cf. Tuowm., S. theol., 1,12, 9, corp.; IIa-I1ae, 179, 4, corp.; C. Gent., 111, 49,

10

15

10

15



20

25

206 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

confuse, facit tamen presentiam obiecti secundum distinctam rationem
cognoscibilitatis. Et ideo tam species quam verbum mediant inter
potentiam et obiectum.

Sed aliter est de actu intelligendi, quia obiectum mediat inter
potentiam et actum ita quod actus causatur ab obiecto presente et
intellectu, dicente Augustino quod «notitia paritur a cognoscente et
cognito». Et ideo [in patria] species, que est similitudo faciens rem
presentem, superfluit in patria, ubi obiectum est presens per illapsum;
sed actus intelligendi non superfluit, quia ille sequitur presentiam
obiecti et est necessario similis sibi sicut effectus cause sue.

Sic ergo apparet quod, si consideretur ymago Dei quantum ad
quidditatem, sic potest esse in solo intellectu possibili.

Potest etiam, secundo, esse in actu intellectus possibilis.

(10) Si autem consideretur ymago tertio, quantum ad personarum ori-
ginem, tunc necessario est in tribus potentiis, puta in intellectu possibili,
qui tenet memoriam, in intelligentia et in voluntate.

Et circa hoc tria facienda sunt: primo, declarandum est quomodo
in parte intellectiva est memoria; secundo, quomodo est ibi intellectus
agens; tertio, quomodo iste tres potentie pertineant ad ymaginem, quod
est principale propositum.

(11) Circa primum advertendum quod ad memoriam pertinent tria.
Primum est quod sit respectu alicuius preteriti; secundo, quod sit ali-
cuius reconditi; tertio, quod habeat se ut actus primus respectu actus
secundi.

Quoad primam condicionem, in parte intellectiva non potest esse
memoria, quia eius obiectum est universale quod, sicut abstrahit a parti-

18 cognoscibilitatis] cognoscibilis ¥ || 28 quidditatem] quod add. O.
10,6 tertio] principale add. O || 6-7 quod ... propositum om. O.
11, 2 secundo] secundum O || 3 actus? om. O.

22 De Trin., IX, 12, 18; CC 50, 309, 30-31.

10,1-3 Cf. THoM., S. theol., 1, 93, 5, corp.; Qq. disp. de ver., X, 3, corp.

11, 2 «Primum ... preteriti»: cf. ARr., De mem. et vrem.,1; 449b, 15; t.1. 1,163 ||
5-14 Cf. TaowM., S. theol., 1, 79, 6, corp.; Qq. disp. de ver., X, 2, corp. (ed. cit.,
227b-228a): «... intellectus cognoscit praesens et praeteritum non inquantum est
nunc et hoc praeteritum. Unde ... memoria, proprie loquendo, non est in parte
intellectiva»; ibid., ad 2.m et 3.m (228b); C. Gent., 11, 74: «... sed per hoc non
excluditur quin intellectus possibilis sit conservativus intelligibilium, quae abstra-
huntur ab omnibus conditionibus particularibus».



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 207

culari loco, sic etiam abstrahit a particulari tempore; unde differentias
temporis, cuiusmodi sunt presens, preteritum et futurum, non concernit.

Quantum ad secundam condicionem, licet possit in parte intellec-
tiva esse memoria quantum ad illos qui ponunt quod post actum intelli-
gendi maneant species que reconduntur ab entibus actibus, tamen non
potest poni memoria in intellectu, quoad istam condicionem, secundum
illos qui negant in parte intellectiva esse species, sicut Avicenna et
quidam moderni, sicut Godefridus.

Dato tamen quod sic posset poni memoria in intellectu, tamen
nullo modo ponitur memoria ut sic, in quantum est pars ymaginis, quia
memoria in quantum est pars ymaginis debet precedere omnem actum
intelligendi, et per consequens repugnat sibi esse reconditum per actum
precedentem.

Sed quantum ad tertiam condicionem, proprie ponitur memoria
in parte intellectiva, quia ibi est actus primus et secundus, sicut licet
simul recipiatur species et intellectio, tamen species ut actus primus et
per modum quietis, sed intellectio ut actus secundus et per modum
operationis et fieri.

(12) De secundo articulo, quomodo in anima inveniatur intellectus agens,
primo est ostendendum quomodo in anima inveniatur intellectus agens,
secundo quomodo deserviat ad operationem.

(13) De modo quo inveniatur in anima, dicit dominus Albertus super 7
capitulum De angelica ierarchia Dyonisii quod, secundum quosdam, in
anima humana est unum genus compositionis ex actu et potentia, quod

12 quoad] quantum ad V || 14 Godefridus] Got(efridus) O || 15 posset poni] primo
possit O || 21 ibi est] est ibi ¥ actus om. O || 22 intellectio] intellectus V' || 23 in-
tellectio] intellectus V || 24 et] in O.

12,2 in ... agens] intellectus agens inveniatur in anima O.

13,2 capitulum om. V || 3 genus om. O.

13 Cf. De an., V, 6 (ed. S. Van Riet, Louvain-Leiden 1968, 146, 6-150, 68) ; de Avi-
cennae opinione, cf. THoM., /. cit. || 14 Cf. Quodl., V, 8 (ed. M. de Wulf-]J. Hoff-
mans, Louvain 1914, 31-32).

13,2 Cf. Sup. de cael. hier., 7, 3 (Jammy 13, 73a): «... compositio essentialis
est duplex, scilicet ex actu et potentia, id est ex materia et forma, vel ex potentiali
et actuali, in quibus proprie non est materia in qua acquiratur forma per motum;
haec autem quae est ex potentiali et actuali est duobus modis, aut ita quod poten-
tiale et actuale sunt altera natura, aut ita quod utrumque sit natura una habens
potentialitatem, inquantum admiscetur alteri, et actualitatem secundum id quod

10

15

20



10

15

10

208 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

non invenitur in aliis substantiis separatis; ita quod actus et potentia
sint una essentia, secundum quam eandem essentiam competit habere
intellectum agentem et possibilem, ita quod unam essentiam anime,
secundum id quod est actuale et perfectum et abstractum in ea, conse-
quatur agens, secundum id autem quod habet unionem ad corpus et
est forma corporis, consequatur ipsam possibilis intellectus, sicut lumen
in combustivo, quod est aliqualiter immersum, aliqualiter non immer-
sum. Quod patet ex hoc, quod actio luminis extenditur ultra actionem
combustivi.

Hoc ergo ordine iste tres virtutes non organice consequenter se
habent in anima, ita quod, secundum id quod est nobilius in anima,
fluit ab ipsa intellectus agens; secundum perfectionem minus nobilem
intellectus possibilis; adhuc secundum perfectionem minus nobilem
voluntas. Et ideo non est intellectus nisi per participationem.

(14) Sed quomodo deserviat ad operationem, est advertendum quod
tria dicit Philosophus de intellectu agente, quibus correspondent tria
in intellectu possibili. Dicit enim de intellectu agente quod est «actu
ens», quod est «habitusy, quod est «lumeny; similiter in intellectu possi-
bili sunt tria, scilicet quod est «potentia», quod est potentia anime, quod
est potentia apprehensiva.

Modo intellectus agens, in quantum actu ens, respicit possibilem
in quantum potentia; in quantum vero habitus, respicit eundem in
quantum potentia anime; sed in quantum lumen respicit eundem in
quantum potentia apprehensiva.

4 substantiis] subiectis V' || 5 eandem essentiam] eidem essentie V || 9 consequa-
tur] consequitur V' | possibilis intellectus] intellectus possibilis ¥ || 10 aliqualiter
non immersum om. V, in marg. O || 14 secundum om. V.

14, 2-3 quibus ... agente om. V || 5 scilicet om. O || 7 actu ens] ens actu V ||
8 vero om. O | eundem] eum ¥ || 9 eundem] eum V.

de ipsa remanet non immixtum, sicut lux corporalis quae secundum aliquid com-
miscetur combustivo in igne, et secundum aliquid remanet non immixta: unde
etiam actio eius extenditur ultra actionem combustivi. Similiter, qui dicunt ani-
mam esse simplicem, distinguunt hoc modo potentiale in ipsa, secundum quod
commiscetur corpori, et ex illa parte consequitur eam possibilis intellectus; actuale
vero, secundum id quod de ipsa remanet non admixtum; et ex hac parte inest ei
agens intellectus».

14, 3—4 «actu ens»: AR., De an., I11, 5; 430a, 18; t.1.10; t.c. 19 || 4 «habi-
tus»: L eit.; 430a, 15; t. c. 18 | «lumen»: I cit. (quae omnia ad versionem Guillel-
mi) || 4-6 «similiter ... apprehensiva»: cf. AEG. RoMm., Quodl., VI, 24, § Respondeo
(ed. Venetiis 1504, 94vb); ARr., /. cit., 430a, 11.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 209

(15) Modo dicunt aliqui, sicut Egidius VI Quolibet suo, quod intellectus
agens secundum quemlibet istorum modorum perficit intellectum possi-
bilem formaliter et inherenter.

(16) Quod probatur primo modo, in quantum intellectus agens est actu
ens et intellectus possibilis est potentia. ‘

Et hoc sic. Quandocumque aliqua duo sunt in tertio, ita quod ambo
inherent, et utrumque habet esse reale, quod quodam ordine fluunt
ab illo in quo sunt, quod unum respectu alterius est simpliciter actus,
unum formaliter est perfectio alterius; sed intellectus agens sic se habet
ad possibilem, quod ambo inherent tertio, quod ambo sunt entia realia,
quod ambo fluunt a tertio quodam ordine, quod intellectus agens est
actus respectu intellectus possibilis: ergo unum eorum erit forma alterius,
sicut color formaliter est in colorato mediante quantitate.

Maior patet, quoad quatuor eius partes.

Primo, quia quando aliqua duo sunt in tertio, si unum eorum est
per se subsistens non oportet quod unum eorum sit forma alterius,
sicut, secundum opinionem Magistri Sententiarum, si Spiritus Sanctus
et voluntas sunt in anima ad eliciendum actum meritorium per solam
assistentiam Spiritus Sancti, non oportet quod Spiritus Sanctus sit
forma inherens voluntati, aut econverso. Similiter, quoad aliam partem,
si ambo essent inherentia et tamen haberent esse spirituale vel inten-
tionale, non oporteret quod unum esset in altero subiective, sicut lumen
et color vel similitudo coloris in medio non oportet quod unum eorum
sit forma alterius per inherentiam, quia utrumque eorum habet esse
intentionale. Similiter, quoad tertium, quamvis aliqua duo inhereant
et sint entia realia, si tamen non fluant a tertio quodam ordine, non
oportet quod unum sit forma alterius; sicut patet de caritate et fide.
Quamvis sint due forme inherentes, reale esse habentes, quarum una

15,1 suo om. O || 2 secundum quemlibet] quolibet O.

16,3 Quandocumque aliqua] quecumque O || 6 sic om, V || 8-9 quod... pos-
sibilis om. O || 9 eorum] illorum V' || 12 quia om. V | eorum] illorum V || 13
eorum] illorum O || 14 Sententiarum om. O || 15 sunt] sint V' || 17 forma om.
V|| 18 spirituale] speciale O | vel] sive O || 19 oporteret] oportet V || 20 vel] et V' |
eorum] illorum O || 21 eorum] illorum O || 25 due om. O | quarum] qua O | una]
earum add. V.

15,1 Cf. Quodl., V1, 24, § Sed ut magis,; 94vb.

16, 14 Cf. ibid.; P. Loms., Sent., I, 17, 3 (ed. cit., 144); AEG. RoMm., Sent., I,
17, 1, 1, 1 (Venetiis 1521, 89rb, G-va, K); de hac Aegidii opinione, cf. HENR. DE
Lug., Quodl., 11, 6 (ed. Mitzka, 52, 22ss.).

14

10

15

20

25



30

35

10

15

210 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

perficitur in operatione sua per aliam, sicut fides efficitur meritoria per
caritatem, quia tamen non insunt quodam ordine naturali, unum eorum
non est formaliter inherens alteri, nec sunt in diversis substantiis. Sed
quando hec tria concurrunt ita, quod cum hoc insint quodam ordine
naturali, sicut se habet quantitas et qualitas, que sunt inherentia quoad
primum, habent esse reale quoad secundum, unum est actus respectu
alterius quoad tertium, inherent quodam ordine naturali quoad quar-
tum, et ideo qualitas inheret formaliter mediante quantitate. Et sic
patet maior.

Minor manifesta est quoad omnes eius partes, quia intellectus
agens et possibilis sic se habent, quod ambo inherent, quod ambo
habent esse reale, quod unum est actus respectu alterius, quod insunt
quodam ordine naturali, ut patet ex dictis; ergo etc.

(17) Secundo patet idem, si comparatur intellectus agens ad intellectum
possibilem sicut habitus ad potentiam anime, quia habitus quilibet,
in eo quod talis est, se ipso et sine medio formaliter perficit potentiam
cuius est, eo quod idem est per essentiam dispositio et habitus. Dispo-
sitio enim terminata est habitus; et ideo, si habitus non immediate
perficeret potentiam, sed aliquo alio medio, procederetur in infinitum.

Nichilominus tamen secundo, talis habitus perficit sic potentiam
cuius est, quod mediante habitu est alterius perfectionis susceptiva,
sicut actus perfecti.

Perficit tertio ita subiectum suum, sic quod non solum ipsum est
perfectus ex habitu, sed etiam ponit aliquid perfectionis in omnibus
aliis potentiis que possunt moveri a potentia in qua est; sicut patet de
habitu caritatis, qui est in voluntate et facit perfectionem meritorii
in actu credendi intellectus et in actus virtutis motive et in actu cuius-
libet potentie in quantum movetur a voluntate.

27 eorum] illorum V || 28 nec] sed-V || 31 reale om. V || 35 manifesta est] est
manifesta V' | omnes... partes] eius partes omnes O || 36 quod!] et V || 37 actus]
accidens V.

17,1 idem om. V | comparatur] comparetur O || 3 est om. O | formaliter...
potentiam] perficit potentiam formaliter O || 4 per ... habitus] dispositio et habitus
per essentiam O || 5 terminata] privata V || 6 medio] modo V || 7 tamen secundo]
secundo cum ¥V | talis om. O || 13 in] de O || 15 a voluntate om. V.

35-38 Cf. Aec. RoMm., Quodl., VI, 24; 95ra.
17,1-32 Cfi. 1 cit., § Viso quomodo; 95ra-b || 4-5 «dispositio ... habitus»: cf.
AR., Met., V, 20; 1022b, 13; t. 1. 20, 509; t. c. 25.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 211

Istas tres condiciones habet intellectus agens, ex quo est habitus
intellectus possibilis. Primo, quia perficit ipsum formaliter. Secundo,
quia facit ipsum dispositionem esse immediate ad suscipiendam ulte-
riorem perfectionem, puta species intelligibilis. Tertio etiam, quia efficit
aliquid perfectionis in aliis potentiis, que regulari possunt ratione: ex
hoc ipso enim quod aliquid perficit intellectum possibilem quantum
ad actum suum intelligendi, ex hoc ipso id idem ponit aliquam ydonei-
tatem in voluntate que sequitur illum actum, et in appetitu sensitivo
in quo sunt virtutes morales, ad hoc quod actum virtutis exerceat.
Quod patet ex diffinitione virtutis, que est: habitus elicitivus immediate
consistens, prout recta ratio determinavit; et ideo, licet alique virtutes
sint in voluntate, ut iustitia, alique in appetitu sensitivo, ut morales,
patet quod iste habitus perfectionem ponit non tantum in intellectu
possibili, sed etiam in aliis potentiis que possunt ab ipso regulari, sicut
econverso habitus voluntatis, puta caritas, non tantum ponit perfec-
tionem in voluntate, sed in omnibus aliis potentiis que possunt ab
ipsa voluntate moveri.

(18) Cui dicto satis alludere videtur hoc quod dictum est a domino
Alberto, quod actio intellectus agentis excedit actionem intellectus pos-
sibilis, sicut actio luminis excedit actionem combustivi, quamvis sint
in eodem.

Ad hoc dictum videntur respexisse aliqui ponentes quod illud
activum, quod ponit Commentator super II1 De anima, quod requiritur
in sensatione preter sensibilia, quod illud non sit aliquis sensus agens,
cum tali non possit assignari organum, sicut ponit Egidius, nec sit etiam
intelligentia movens celum, scilicet quod in virtute eius sensibilia agant
actionem vitalem, cum oportet illud principium esse extraneum; sed
istud tale principium, in cuius virtute sensibilia agant actionem vitalem,
est principium intra connaturale homini, et vocatur intellectus agens.

19 etiam ... efficit] quia efficit etiam O || 22 actum suum] suum actum O | aliquam
om. O || 25 virtutis om. V | habitus] quod habitus est O || 26 licet] cum V || 28
perfectionem] perfectionum VO || 30 - puta] ut ¥ || 31 abipsa] a O.

18,1 a] de V || 2 excedit] excedat O || 5 quod om. V || 7 illud] istud V | ali-
quis sensus] sensus aliquid O || 8 assignari] aliud add. O | sicut ... Egidius om. O ||
9 agant] agunt O || 10 illud] istud ¥ || 11 istud] dicit O || 12 est] esse O | et] quod O

18,2 Cf. supra, 13, 1-17 et adn. ad l. || 6 Cf. AVERR., De an., III, c. 60 (ed.
Crawford, Cambridge/Mass. 1953, 50-57) || 8 Cf. Quodl., 111,13, § Prima via, 38v a-b.

20

25

30

10



10

212 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

(19) Tertio, si comparatur intellectus agens, ut lumen est, ad intellectum
possibilem ut est potentia apprehensiva, adhuc potest sustineri quod
formaliter perficiat intellectum possibilem; quod patet in luce corporali,
que sic est principium videndi, quod non solum afficit medium, sed etiam
formaliter perficit sensum, sicut etiam species non posset esse principium
videndi, nisi formaliter inhereret oculo. Sic in proposito se habet lux
spiritualis, puta intellectus agens, et species intelligibilis, quod ambo
inherent intellectui formaliter, ita quod recipiatur species mediante tali
lumine.

(20) In recitatione ista, que dicta sunt, fere omnia sunt de habitu quo-
modo ponit perfectionem in potentia cui inheret, et etiam in aliis poten-
tiis que ab ipsa moventur et regulantur, et quod extendat se actio
luminis intellectualis ad actus sensuum exteriorum. Et quod dictum
est, quod lumen necessarium est intellectui possibili, ut mediante ipso
recipiat speciem intelligibilem, hec omnia et alia possunt equaliter
verificari sive ponatur intellectus agens esse lumen intellectui possibili
formaliter inherens, sive ponatur esse lux quedam ipsum possibilem
tantum per aliquod lumen impressum perficiens.

(21) Et ideo, non improbatis aliis que dicta sunt in recitatione opinionis,
et etiam que addita sunt, conclusionem in se improbo quadrupliciter,
hanc videlicet quod intellectus agens sit forma intellectus possibilis,
forma inquam inherens ut habitus.

Primo sic. Illud quod est in secunda specie qualitatis non potest
esse perfectio formaliter inherens alicui potentie operative; sed intel-
lectus agens est in secunda specie qualitatis: ergo etc. Maior patet, quia
omne illud quod est perfectio alicuius potentie operative inherens sibi,
hoc necessario est dispositio vel habitus, et tale non potest esse in
secunda specie qualitatis. Minor patet, quia intellectus agens est poten-

19,1 comparatur] comparetur O | lumen est] est lumen O || 3 possibilem om.
V || 4 afficit] perficit O; (corr. ex afficit, in marg.) | etiam] et V' || 5 etiam] et V |
species] sensus O || 6 nisi formaliter] formam, nisi V' || 8 recipiatur] recipitur O.

20,1 recitatione... sunt?] ista recitatione, fere omnia que dicta sunt O || 2-3
potentiis om. O || 3 ab] ad V' O || 5 necessarium est] est necessarium V' || 8 esse om. V.,

21,1 dicta] dicti V' || O est] vel add. V || 10 secunda] tertia V' | qualitatis om.
O | patet] apparet V

19,1-9 Cf. AEG. RoMm., Quodl., VI, 24, § Ostenso quomodo; 95rb-va.
20,4 Cf. supra, 19, 6-9.
21,5 «in ... qualitatis»: cf. Ar., Cat., 8; 9a, 14-27.



In den Quodlibeta Heinrichs von Litbeck OP 213

tia naturalis, ymmo quod plus verius competit intellectui agenti esse
potentiam naturalem quam intellectui possibili. Quod patet, quia intel-
lectus agens est potentia activa, intellectus possibilis potentia passiva;
sed potentia passiva ordinatur ad actum, quia actus dignior est potentia,
ut dicitur IX Methaphisice: ergo magis per se in secunda specie qualitatis
est intellectus agens quam possibilis.

Secundo sic. Agens in quantum agens non potest esse forma passivi
per inherentiam; sed intellectus agens, essentialiter loquendo, est agens:
ergo non potest esse forma intellectus possibilis. Maior patet, quia
agens et patiens debent esse diversa, alias opposita essent in eodem,
quod implicat contradictionem, saltem in natura limitata; sed illa que
sic se habent, quod unum est forma alterius per inherentiam, non sunt
duo, sed unum: ergo etc. Minor patet de se: est enim ymaginandum
quod sicut inpossibile esset quod una pars eiusdem corporis moveret
aliam, nisi essent partes etherogenee, sic est impossibile in potentiis
non organicis quod una moveret aliam, nisi essent potentie diverse, non
facientes unum sicut actus et potentia.

Tertio sic. Illud quod est subiective in essentia non potest esse
subiective in aliqua potentia; sed intellectus agens est in potentia
subiective in essentia anime, sicut quelibet potentia abstracta: ergo
non potest esse in aliqua potentia subiective. Minor manifesta est.
Maior probatur per simile: gratia, secundum doctores, est in essentia
anime dans esse supernaturale: ergo sequitur quod illa in nulla potentia
est subiective, nisi solum per denominationem quandam qua denomi-
nantur alie potentie et earum actus esse gratie.

Quarto sic. Quandocumque aliqua plura fluunt ab una essentia
ordine quodam, impossibile est quod illud quod fluit ab essentia sub
nobiliori rationé insit subiective mediante illo quod fluit ab ipso sub
ratione minus nobili; sed intellectus agens fluit ab essentia anime sub
ratione maxime nobili: ergo impossibile est quod insit subiective me-
diante aliqua potentia. Minor patet de se. Maior probatur: ab essentia

11-13 naturalis ... potentia! om. O || 14 dignior est] est dignior O || 15-16 in ...
agens] intellectus agens est in secunda specie qualitatis O || 19 patet] probatur O ||
21 saltem om. V || 23 ergo om. V || 24 moveret] movet V || 25 essent partes] par-
tes essent V | est om. V' || 29-30 in? ... essentia] subiective in potentia O | ergo
non] non ergo O || 33 illa] ipsa O || 35 esse] est V || 41 aliqua] alia add. O.

15 Cf. Ar., Met., IX,9; 1051a, 4-5; t.1.10, 801; t. c.19 || 32 Cf. THOM., S. theol.,
Ia-ITae, 110, 4, corp.

15

20

25

30

35

40



45

50

55

10

214 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

anime fluit intellectus et sensus, et constat quod intellectus sub no
biliori ratione fluit ab essentia, ut patet ex dictis. Si ergo deberet inesse
subiective ipsi anime mediante eo quod fluit ab ipso sub ignobiliori
ratione, sequeretur quod potentia intellectiva inesset ipsi anime subiec-
tive mediante potentia sensitiva, immo sequeretur quod inesset me-
diante organo, quia potentie sensitive organice sunt.

Posset quinto sic dici. Omnis potentia apprehensiva nichil aliud
recipit, nisi apprehensionem, vel illud ad quod formaliter consequitur
apprehensio, sicut est sensus intellectus rei intellecte; sed intellectus
agens non est apprehendens, quia non est actus in fieri, sed est actus in
facto esse et in quiete, sicut forma manens, non sicut operatio, nec est
etiam i<llu>d ad quod consequitur apprehensio, puta formale princi-
pium, quia est determinati generis et in determinata specie, et est per
se in genere et non per reductionem: operatio autem tale non potest
esse formalis expressio rei.

(22) Ideo videtur aliis aliter dicendum, quod intellectus agens perficit
intellectum possibilem non per inherentiam, sed per assistentiam. Nam,
ut dicunt, per solum contactum virtutis, absque aliqua luminis multi-
plicatione, illustrat fantasmata, ut possint agere, et intellectum possi-
bilem ut possit recipere.

Quod potest declarari per hunc modum, quia aliter est de luce et
de aliis qualitatibus corporalibus in hoc quod, si calor inherens igni
posset esse presens toti aeri, non diceretur aer calidus aut calefactus,
nisi postquam de materia sua esset alius calor eductus, qui esset in
ipso formaliter; sed si esset possibile quod lux esset substantia quedam,
presens toti medio, medium diceretur illuminatum per lumen non
inherens, sed assistens.

Quod videtur esse de intentione Commentatoris super III De
anima, commento 18, ubi dicit quod color, ad hoc quod moveat visum,

41-42 sub ... essentia] fluit ab essentia sub nobiliori ratione O || 44 ipsi anime om.
O || 45 ipsi om. O || 46 mediante potentia] potentia mediante O || 47 organice]
organizate V || 48 dici] argui O || 48-49 aliud ... apprehensionem dupl. V || 49 ad]
aliudV | consequitur] sequitur V' || 50-51 sicut ... apprehendens om. V || 51 est
actus? om. V || 53 consequitur] sequitur V' || 55 operatio autem om. V, in marg. O.

22,1 Ideo] item O | aliter] sic O || 2 sed ... assistentiam om. V || 6 Quod] et
O || 7 de om. O || 8 posset] possit O | calidus aut] nec O (ex corr.) || 9 de ... esset]
esset de materia sua O || 10 possibile om. O || 13 super] de V.

22,1 Cf. Gonsarvus Hisp., Qg. disp., XIII, sol., II, 2a (ed. L. Amoréds, Qua-
racchi 1935, 265-266) || 13 Cf. AVERR., D¢ an., 111, c. 18, 65-71.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 215

est illustratus a luce; et tamen lux non inheret colori, sed ipsum attingit.
Sic dicunt quod lumen spirituale attingit fantasmata non per inheren-
tiam aliquam, sed per assistentiam. Eodem modo potest dici quod non
perficit possibilem per aliquam inherentiam, sed assistit.

(23) Sed istud dictum non videtur solidum nec in se, nec in motivo.

In se quidem, quia non videtur aliqua ratio quia aliquid non possit
dici calidum nisi per calorem formaliter inherentem, et tamen posset
dici formaliter lucidum per lucem vel per lumen non inherens, cum
lumen sit accidens, quod nichil proprie denominat ut quo tale, nisi
suum subiectum.

Motivum non videtur valere etiam, quia cum dicitur, secundum
Commentatorem, quod color ad hoc quod moveat visum, necessario
est illustratus lumine, concedo; sed cum additur quod illud lumen
non inheret colori, dico quod illud lumen necessario inheret colorato
sicut medio. Corpora enim opaca, licet non recipiant lumen in profundo,
recipiunt tamen lumen in superficie, dicente Philosopho in De sensu
et sensato quod color est extremitas perspicui in corpore terminato.

Videtur ergo quod rationabiliter dici possit quod intellectus agens
sit in anima quantum ad eius essentiam sicut lux in sole, a qua derivatur
lumen spirituale in fantasmatibus, et etiam derivatur ab ipsa lumen
disponens intellectum possibilem tam in patria quam in via.

(24) Inde Commentator dicit in III De anima quod sicut aer recipit
similitudinem coloris et lumen, sic intellectus possibilis recipit similitu-
dinem fantasmatum et lumen intellectus agentis. De quo lumine derivato
a luce, quod est formaliter intellectus agens, verificari potest illud quod
dicit Augustinus XII De Trinitate, capitulo ultimo: «Ita conditam esse
intellectualem naturam ut» omnia «videat in luce sui generisy.
Illuminat etiam intellectum possibilem in via, ita quod, quantum
est de se, intellectus agens semper uniformiter illuminat utrumque, et

15 et] sed V || 18 assistit] assistendo V.

23,1 solidum ... se] in se solidum V | motivo] motivis O || 5 quod] quia V ||
7 non ... etiam] etiam non valet O || 11 recipiant] recipiunt V' || 12 lumen om. O ||
17 possibilem om. O.

24,1 dicit in om. V' || 4 illud] id V.

23,12 Cf. ARr., De sensu et sens., 3; 439b, 11-12; t.1. 6, 45 || 14-17 Cf. THOM.,
C. Gent., 11, 77, § Si quis autem (in fine) et Quod autem.

24,1 Cf. AVERR., De an., I11, c. 18, 65-71 || 5 De Tvin., XII, 15, 24; CC 50,
378, 13-15 || 7-14 Cf. THoM., l.cit.; Sent., 1, 3, 4, 5, sol.; S. theol., 1, 79, 4, corp.

15

10

15



10

15

10

15

216 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

organum fantasmatum, et intellectum possibilem, quod licet non sit
idem cum utroque vel altero eorum, est tamen simul cum utroque, quia
non est virtus organica habens situm distinctum; non tamen semper
equaliter et uniformiter fantasmata movent intellectum, et est ratio quia
solum illud quod est actu fantasmatum est ultimum ad illud lumen
dispositum. Cuius signum est quod quandocumque fantasiatum non est
in actu suo, tunc nulla est intellectio, sicut apparet in hiis in quibus
leditur organum fantasie.

Similiter, quando ex aliquo accidente organum est impeditum, ut
non ordinate in actum prorumpat, non potest esse ordinata intentio.

(25) Potest ergo dici, secundum ista, quod intellectus agens perficit
omnes partes ymaginis.

Perficit intellectum possibilem ut est in essentia ut possit habere
vel tenere actum primum.

Perficit intellectum ut est intelligentia, ut possit elicere actum
secundum, et utrumque facit non seipso formaliter, sed per aliquod
lumen derivatum a se.

Perficit nichilominus voluntatem per comitantiam quandam: tum
quia habitus potentie superioris et moventis, in quantum habitus, est
aliquo modo forma potentie inferioris et habitus sui, sicut econverso
habitus voluntatis est formalis respectu intellectus et actus sui, ut
dictum est de caritate, et non solum perficit voluntatem, sed etiam partem
sensitivam, rationalem tamen per participationem, in qua sunt virtutes
morales in quibus omnibus ratio statuit medium. Et ideo, quod perficit
intellectum possibilem, eo ipso ponit perfectionem aliquam in hac
potentia, puta in appetitu sensitivo.

(26) Patet ergo ex dictis solutio questionis, scilicet quod si consideratur
ymago prout in ipsa relucet divinarum personarum origo, quod non
consistit in solo intellectu possibili, sed consistit in memoria, intelli-
gentia et voluntate.

9 quod] quia ¥V || 13 illud?]id V || 15 suo] quod add. V.

25,3 possibilem om. O | possit] posset ¥ O | habere vel tenere] tenere vel
habere O || 6 facitom. V || 9 et om. V || 13 sensitivam] subiectivam V || 14 me-
dium] modum O || 16 in om. O.

26, 1 consideratur] consideretur V' || 3 consistit in solo] solum consistit in V.

et 5, ad 3.m; Q. disp. de an., 4, 4, ad 7.m; De malo, 16, 12, ad 2.m; Comp. theol.,
88 || 14-16 Cf. THom., De an., I1I, 1. 7, 688; 1. 13, 792.



In den Quodlibeta Heinrichs von Litbeck OP 217

Prout tamen quodlibet istorum perfectionem quandam recipit ab
intellectu agente, quamvis specialiter ab aliquo intellectus agens dicatur
ad memoriam pertinere, quia virtute activa continet speciem quam
memoria continet passive, ut sic memoria et intellectus agens sunt unus
completus parens verbi intelligibilis, secundum etiam istum modum
posset bene intelligi dictum modernorum aliquorum, quod tota ymago
sit in intellectu agente, quamvis ipsi aliter hoc intelligant.

(27) Ad rationes utriusque partis.

Ad primam, quod beatus Augustinus non vult dicere quod mens,
notitia et amor sint substantie, sed sint una substantia in sensu superius
exposito, ita quod mens, notitia et amor accipiantur pro eadem essentia,
prout est obiectum cuiuslibet actus istorum.

(28) Ad rationem in oppositum, quod non conformamur Deo tantum
secundum intellectum, sed etiam secundum voluntatem; prout tamen
utraque potentia perfecta est lumine intellectus agentis, modo quo
dictum est.

5 istorum] dicit add. V || 6 specialiter om. V || 8 passive] passiva V O | memoria ...
agens] intellectus agens et memoria O | sunt] sint. V' || 10 bene ... aliquorum] ali-
quorum dictum modernorum intelligi V' | tola ymago] ymago tota V || 11 ipsi
om. O.

27,5 prout] ut O.

28,1 conformamur] reformamur V O | Deo tantum] tantum Deo V || 3 est]
cum V.

26,6 Cf. Gop. DE FonT., Quodl., V, 8 (ed. De Wulf-Hoffmans, 31-32): «... intel-
lectus agens, ut coniunctus intellectui possibili continente habitus intellectuales,
habet rationem memoriae quae parens dicitur; et hoc generat vel producit verbum
in actu ...» || 11 Cf. THEODER. DE VRIB., De vis. beatif., 1, 1 (cd. Mojsisch, 1l. 1-
4): «Quantum ad primum, consideranda sunt quatuor. Primum, quod abditum
mentis secundum Augustinum, quod est intellectus agens, in sua essentia vere est
substantia. Secundum, quod in ipso expressa est similitudo et ymago divine sub-
stantie...»

10



10

15

20

25

218 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

<Prologus ad qq. 11-20>

Expleto uno denario questionum de materiis theologicis, est et
alius denarius questionum de materia methaphisica; que hoc ordine
sumi possunt, quod querebantur aliqua de subiecto methaphisice, aliqua
de partibus. subiecti.

De subiecto methaphisice querebatur unum communiter de omni
quod participat naturam entis, sive sit creatum, sive increatum; et
fuit hec, utrum aliquid se toto possit efficere aliquam perfectionem in
se toto.

De partibus specialibus entis, querebantur plura: sunt enim partes
subiective entis tres, scilicet prima causa, intellectualis natura et sub-
stantia corporea. _

De prima causa querebantur duo; quorum primum respicit prete-
ritum, secundum respicit futurum. Primum est utrum Deus produxerit
omnia simul; secundum est utrum saltem possit producere essentiam
sine esse, vel econverso. Nec oportet quod iste questiones, facientes
mentionem de creatione, collocentur inter questiones theologicas quia
supponunt aliquid creditum, puta creationem, quia secundum multos
philosophos demonstratum est Deum esse causam omnium, quod sine
creatione esse non potest.

De naturis creatis querebatur una questio communis substantie
corporali et intellectuali, et erat utrum suppositum in natura intellectuali
creata addat aliquid super hanc naturam.

De natura intellectuali creata querebantur tria, quodam ordine
se habentia. Prima fuit utrum intelligentia movens coniungatur celo
moto sic, quod faciant unum in essentia. Secunda, dato quod non, quo-
modo saltem virtus moventis coniungatur celo moto. Tertia est specia-
liter de infimo mobili et de infima intelligentia, et est utrum motor orbis
lune sit intellectus humanus.

9 specialibus] spiritualibus V' || 10 subiective entis| entis subiective V' || 12
quorum] quarum O || 13 Primum] prima O || 14 secundum] secunda O || 17 sup-
ponunt aliquid] supponitur aliquod O || 21 intellectuali] intelli(gibi)li V, om. O ||
25 faciant] faciunt V || 25-26 quomodo saltem] saltem quomodo V || 27 de? om.
V | est] talis add. O.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 219

De infima natura corporalium fuerunt tres questiones, quodam
ordine se habentes. Prima est de entitate materie, et est utrum materia
possit esse sine forma quocumque agente. Secunda est de eius effectu
et proprietate, utrum sit principium individuationis. Tertia, de eius
ordine inter naturas possibiles fieri, utrum videlicet infra ipsam possit
aliquid fieri, quod sit minoris entitatis quam ipsa.

<Questio quintadecima>

(1) Quinta questio fuit de natura spirituali, utrum scilicet ex intelli-
gentia movente celum et celo moto fiat unum essentialiter.

(2) Videtur quod sic. Ex anima et corpore fit unum essentialiter;
sed celum est animatum: ergo etc.

Probatio minoris: quia animata producuntur ex celo, quod non
posset esse nisi celum esset animatum, cum causa sit nobilior effectu suo.

(3) Contra. Anima intellectiva includit sensitivam, II De anima,; sed
omne habens animam sensitivam est corruptibile; ergo etc.

(4) In questione ista quoad aliquid est diversitas inter philosophos et
doctores catholicos et probatos philosophos. De animatione enim celi
inter quosdam philosophos est diversitas realis; sed inter Aristotelem
et doctores catholicos est diversitas tantum vocalis.

(5) Et ideo primo videndum est quomodo de hoc aliter sentiunt phi;
losophi.

30 se habentes] habentes se V || 34 aliquid fieri] fieri aliquid V.

1,1 Quinta] Quarta V (scil. secundi denarii) | de ... spirituali om. V | scilicet
om. V

2,1 Videtur ... sic] quod sic videtur O | sic] quia add. V || 2 sed om. V.

4,1 quoad... est] est aliqua O | inter] quoad O | et] inter add. O || 2 celi] celo-
rum V || 4 diversitas tantum] tantum diversitas O.

2,1-4 Cf. THom., S. theol., I, 70, 3, 2.m et 3.m.
3,1-2 Cf. THom., l. cit., corp.; Sent., 11, 14, 1, 3, 3.m; Bonav., Sent., II, 14,
1, 3, 2, resp. || 1 Cf. AR, De an., II, 3; 414b, 29-32; t. 1. 5; t. c. 31.

30



10

15

20

25

30

220 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Ubi est advertendum quod Avicenna, I1X Methaphisice, capitulo 4
ponit quod celum est animatum animatione proprie dicta, ita quod
natura spiritualis movens celum non tantum est movens, sed etiam
forma coniuncta.

Distinguit enim de intelligentia et de anima, vocans intelligentiam
formam abstractam et per se existentem; animam vocat naturam cor-
pori coniunctam. Hanc distinctionem inter animam et intelligentiam,
quoad diversitatem earum, necessario habuit ponere secundum sua
principia: quia ipse supponit pro principio quod prima causa, quia est
actualissima et simplicissima, non est productiva nisi unius, quia in
ipsa nulla cadit diversitas. Et istud unum productum est intelligentia
quedam, que licet in se sit una et simplex, tamen in actu eius intelligendi
cadit aliqua diversitas, secundum quod potest intelligere suum princi-
pium, a quo est producta; potest etiam intelligere suum actuale, id est
seipsam ut est actus; et suum potentiale, id est seipsam ut est possibilis
possibilitate obiectiva. Et sic diversificata ipsa producit tria: prout
enim intelligit suum principium, sic producit aliam intelligentiam; prout
intelligit suum actuale, ipsa producit animam; prout intelligit suum
potentiale, ipsa producit primum corpus celeste. Et eodem modo ipsa
intelligentia secundi ordinis producit tertiam intelligentiam et secundam
animam et secundum corpus, et sic descendendo usque ad ultimum
corpus celeste primo, quod est decima intelligentia, que preest, secun-
dum ipsum, spere activorum et passivorum, quam vocat datorem
formarum.

Stat ergo positio Avicenne, quantum ad presentem conclusionem,
in isto, quod anime sunt forme celorum coniuncte secundum esse, et
movent corpora celestia efficienter; sed intelligentie, a quibus tales anime
profluunt, movent finaliter.

Cui conclusioni Algazel assentit.

5,3 est om. O || 4 est] sit O || 5 movens?] motor O || 7 de?] om. O || 10 earum)
eorum V O || 13 istud] id O || 16 actuale] accidentale V || 17 actus ... est om. O |
actus] accidens V' || 18 diversificata ipsa] ipsa diversificata V || 20 ipsa om. O ||
21 ipsal om. O | ipsa?] illa O.

5,3 Cf. Met., IX, 4 (Venetiis 1508, 104va ss.) || 11-13 «ipse ... diversitas»: cf.
op. cit.,, IX, 4, B; 104vb || 13-24 «Et ... intelligentia»: /. cit.; 105ra || 25-26 Cf. op.
cit.,, IX, 5, A; 105va || 31 Cf. Met., I, IV, 3 (ed. Muckle, Toronto, 104ss.).



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 221

(6) Sed hanc opinionem Averroys non approbat, nec reputat eam esse
de intentione Aristotelis; et, licet in multis locis contra Avicennam in
hac materia invehatur, tamen specialiter in XII Methaphisice, commento
43, improbat opinionem hanc quantum ad hoc, quod dicit quod a
prima intelligentia non potest procedere nisi unum causatum, dicens
quod, licet prima intelligentia sit simplex, tamen potest producere
plura, quia intelligit de se plures modos imitabiles.

Sed quantum ad hoc, quod dicit animas celorum esse coniunctas
secundum esse et movere celos tantum efficienter, et non per modum
finis, improbat eandem opinionem eodem XII, commento 36, dicens
quod motores orbium sunt substantie separate, que tamen dici possunt
forme, non obstante reali separatione, unde vocat tales motores intelli-
gentias; et quod tales movent per modum efficientis et per modum
finis, adducens ad hoc exemplum de balneo quod, quia habet formam
in materia, in quantum est in anima movet per modum efficientis, sed
in quantum est in re extra movet per modum finis. Si ergo balneum non
sit forma in materia, sed forma abstracta, et tantum in anima, ipsum
moveret et per modum efficientis et per modum finis.

Sic vult ipse de intelligentia movente orbem, quod, quia non est
forma in materia, ipsa movet per modum efficientis et finis.

Et sic apparet quod philosophi in modo ponendi celos animatos
contradicunt sibi realiter. Et hoc erat dicendum in primo articulo.

(7) Secundo, est ostendendum quomodo Aristoteles et Averroes ex
una parte, et doctores catholici, in modo ponendi celos animatos contra-
dicunt sibi tantum vocaliter.

(8) Ad cuius evidentiam sciendum quod quidam doctores moderni,
de ista materia sicut de quibusdam aliis difficilibus specialem tractatum
facientes, philosophorum sententiam hoc modo prosecuntur, quod

6,2 et] quia O | locis om. V' || 5 causatum] tantum O | dicens] dicit V' || 6 po-
test producere] producere potest O || 10 eandem opinionem om. O || 11 dici pos-
sunt] possunt dici O || 14 quod, quia] quia quod O || 16 balneum om. O || 17 ipsum]
ipsa V || 18 et2 om. V || 22 in] de O.

8,1 sciendum] advertendum O || 2 difficilibus ... tractatum] difficullatibus

tractatum specialem O.

6,3 Cf. AVERR., Met., XII, c. 44 (Venetiis 1552, 153vb, 66-154ra, 4) || 8-14
«Sed ... finis»: cf. op. cit., XII, c. 36; 149vb, 45-49 et 28-36 || 14-18 ¢adducens ...
balneos: cf. I. ¢it.; 142vb, 37-45.

8,1-10 Cf. THEODER. DE VRIB., De anim. caeli, 2.

10

15

20



10

10

15

20

222 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

intentio philosophorum est quod intelligentie moventes orbes, seu orbem,
uniantur ipsis unione essentiali, ut forme quedam, ratione cuius unionis
ex celo et motore fit unum non per accidens, sed per se, unitate essen-
tialis ordinis; qua etiam unitate totum universum est unum.

Quod potest patere ex processibus causalibus entium, quibus hoc
universum dicitur unum unitate essentialis ordinis, propter connexio-
nem causarum essentialium cum effectibus suis et inter se.

(9) Ista autem connexio essentialis apparet dupliciter.

Primo, si quatuor genera causarum comparantur inter se; secundo,
comparando ad invicem modos quibus quodam essentiali ordine res
emanant et constituuntur in esse.

Si loquamur de quatuor generibus causarum, apparet inter eas
essentialis ordo dupliciter: primo comparando unum genus ad aliud,
secundo comparando ad invicem omnia illa que sunt in uno tali genere,
et quibusdam extremis tamquam terminis includuntur.

Primo, dico quod inter quatuor genera causarum est ordo essentialis,
si comparatur tantum unum genus ad aliud. Quatuor enim cause, pro-
prie loquendo, non inveniuntur nisi in rebus subiectis motui et trans-
mutationi: in illis enim, ubi non est agens, non est finis acquisitus per
motum, licet secundum quandam analogiam possint esse hiis similia
in rebus abstractis a motu. In rebus ergo motui et transmutationi
subiectis, totum genus causalitatis materie dependet essentiali depen-
dentia a causalitate forme, et figitur in esse per ipsam; materia etiam
et forma simul dependent essentiali dependentia ab agente, quod sua
transmutatione educit formam ad esse; sed causa activa dependet
essentiali dependentia a fine, cuius intentione aut cuius gratia agit.

Et sic in isto essentiali ordine causarum, finis est primum, materia
ultimum, agens et forma mediant.

4 est] sit O | seu orbem om. O || 6 unum] per se, et add. O || 7 unitate totum om.
O || 8-9 Quod ... unum om. V || 9 essentialis ordinis] ordinis essentialis O.

9,3 quodam essentiali] essentiali quodam O || 4 emanant] emanent V ordi-
nantur O (ex corr.) || 5 Si] Etsi O || 7 sunt om. O | tali om. O || 8 tamquam ...
includuntur] includantur tamquam termini ¥ || 10 tantum om. V || 13 quandam
om. V | possint] possunt V' | esse ... similia] hiis similia esse O || 14 motui ... sub-
iectis] subiectis motui et transmutationi V || 16 etiam om. O || 17 agente] ita add.,
s. L., 0 || 20 isto om. O | ordine] illo add. O.

9,10-13 «Quatuor ... motumn»: cf. op. ¢it., 3 || 13-14 «¢licet ... motu»: cf. op.
cit., 5 || 14-24 «In ... philosophos»: cf. op. cit., 4.



In den Quodlibeta Heinrichs von Litbeck OP 223

Est essentialis nichilominus ordo in quolibet genere causarum, eo
quod in quolibet tali genere sit primum et ultimum et media determi-
nata, ita quod non possunt esse plura, secundum philosophos.

(10) Quod posset patere inductive.

Primo, in genere cause materialis, est materia prima, qua nichil
est, nec potest esse prius; est etiam materia ultima, stans sub disposi-
tione ultimata respectu nobilissime forme que potest materiam perficere,
cuiusmodi exempli gratia ponatur anima humana; inter ista extrema
sunt determinata media, puta diverse materie ultimate disposite ad
diversas formas, specie differentes, quas oportet esse in determinato
numero, eo quod natura non habundat in superfluis nec deficifa]t in
necessariis, nec in natura invenitur aliqua talis aptitudo non reducta
ad actum.

Eodem modo est essentialis ordo in genere cause formalis, ubi
infimum locum tenet forma elementi, ut nata est perficere materiam
primam ut prima est: id est, sub illa dispositione qua primo nata est
perfici aliqua forma ut sit pars speciei, supremum locum tenet forma
perficiens materiam, que ponebatur ultima; et inter istas oportet esse
media determinata, ratione iam dicta.

Eodem modo in genere cause efficientis, respectu eiusdem effectus
est agens proximum et ultimum et determinata media agentia; et loquor
modo de agentibus que sunt essentiales cause, non de instrumentalibus,
sicut sunt spermata et qualitates elementares, quibus natura utitur
sicut artifex utitur instrumentis ad inducendum formam artis.

Eodem modo est de fine, quia ordo agentium attenditur secundum
ordinem finium.

(11) Secundo, invenitur essentialis ordo inter causas essentiales quibus
res diversimode figuntur in esse. Quarum due, opposite, sunt satis note;
sed per rationem necessariam potest concludi esse tertium genus essen-
tialis cause, medium inter predicta.

—_

22 essentialis ... ordo] nichilominus ordo essentialis O || 23 tali genere] genere tali V.
10,4 ultimata] ultima O || 9 invenitur] inveniatur O || 11 essentialis ordo]
ordo essentialis O || 17 modo] est add. V | efficientis] agentis O | eiusdem] cuius-
cumque V || 19 essentiales cause] cause essentiales O || 20 natura utitur] utitur
natura O,
11, 3 tertium genus] genus tertium V.

_——

10, 8-9 «natura... necessariis»: cf. ARr., De an., 111, 9; t. 1. 14; t. c. 45.

10

15

20



10

15

20

10

224 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Primo ergo modo, figitur res in esse s10 per essentialem causam
producentem simplici effluxu et emanatione, sine omni transmutatione
alicuius presuppositi.

Quod contingit, ut dicunt, et ex parte principii productivi et ex
parte producti. Ex parte principii productivi, quia hoc est intellectus in
actu per essentiam, cuius proprius modus producendi est per simplicem
emanationem; et ex parte producti, quia tale productum constituitur
in esse secundum totalitatem sue essentie. Illud ergo principium pro-
ductivum, sicut non presupponit aliquod subiectum in actione sua, eo
quod non agit per transmutationem, sic non presupponit aliud agens
ante se, cui innitatur actio sua; et ideo tale agens, proprie loquendo,
creat.

Siautem essent alique intelligentie, quarum quelibet esset intellectus
per essentiam, ut asserit curiositas philosophorum, tales — eo ipso quod
essent intellectus per essentiam - producerent modo simplici, sine omni
transmutatione et sine aliquo presupposito ex parte subiecti; nichilo-
minus tamen ante se presupponerent actionem primi, cui sua actio
innitatur et per quam in esse figatur: et ideo talibus competeret creatio
activa, modo inferiori quam Deo.

Et hic est primus modus causalium processuum.

(12) Secundus modus causalium processuum directe opponitur primo
modo, videlicet modus producendi per modum transmutationis et mo-
tus; cuius per se et immediatum principium, quantum ad proprium
genus huius processus, est corpus celeste quod, in quantum est causa
essentialis, essentialius et perfectius prehabet in se quodlibet productum,
quam tale sit in seipso. Cum autem sit causa generalis omnium gene-
rabilium et corruptibilium, necesse est virtutem suam determinari ad
determinatos effectus per aliqua media determinata, puta per deter-
minatas dispositiones materiales, quia non quodlibet fit ex quolibet;
et etiam per determinatas qualitates elementares et semina et spermata,
quibus utitur natura non ut causis essentialibus, sed ut instrumentis et

9 productivi om. O || 11 et] etiam O || 14 agit] agat O || 24 hic] hoc O.

12,2-3 et motus om. O || 4 celeste om. V || 7 virtutem suam] suam virtu-
tem O || 8 per?2om. V || 9 quodlibet] quilibet V' || 10 qualitates elementares] ele-
mentares qualitates V.

11,5-23 Cf. THEODER. DE VRIB., 0p. cit., 7.
12,1-13, 13 Cf. op. cit., 8.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 205

causis quibusdam accidentalibus, eo quod disponunt materias gene-
randorum extrinsecus, non autem prehabent essentias generandorum
ut cause essentiales, et per consequens non attingunt directe in produ-
cendo essentiam rei, quod proprium est cause essentialis.

(13) Ubi advertendum quod nullum corpus, in quantum corpus et stans

sub limitibus corporis, potest esse causa essentialis alicuius substantie
corporalis aut spiritualis; sed si corpus est alicuius substantie causa, hoc
est in quantum est unitum alicui intellectui, qui est intellectus in actu.

Quod patet primo, quia corpus stans sub limitibus corporis non agit
nisi secundum exteriorem substantie sue dispositionem, nec transmutat
substantiam sue actioni subiectam nisi secundum exteriores disposi-
tiones. Cuius ratio est quia quelibet natura corporea, in quantum talis,
est desparata ab alia, ita quod non possit inveniri inter ea habitudo
que requiritur inter causam essentialem et effectum suum, ubi effectus
est in essentia cause secundum aliquid nobilius, immo talis causa essen-
tialiter est suum causatum secundum aliud esse. Talis habitudo non
invenitur inter corpora ut corpora, sub ratione desparationis cuiusdam.

(14) Preter istos duos modos causalium processuum, qui sunt oppositi,
alius medius invenitur: quod patet, quia extrema opposita non inve-
niuntur in natura sine medio, nec de extremo contingit procedere ad
extremum sine medio, secundum Philosophum in libro De animalibus.

Ideo, cum una sit causa essentialis que sic figit res in esse, quod
ab ipsa res procedunt simplici emanatione, alia est causa essentialis
habens oppositum modum in hoc quod ab ipsa res, quas in esse figit,
procedunt per motum et transmutationem, est alia essentialis causa
media, que figit rem aliquam in esse nec per simplicem emanationem,

13 prehabent] prohibent ¥ | generandorum] generatorum O || 14 in om. O.

13,2 limitibus] habitibus V || 2-5 potest ... corporis] om. O, sed suppl. in
marg. || 3 corporalis ... causa]; si sic O || 4 quantum] ipsum add. O | alicui ... intel-
lectus] intellectui O || 5 primo om. O | limitibus] habitibus O || 6 substantie sue]
sue substantie O || 7 exteriores] extrinsecas O || 9 quod] ut O | inveniri ... ea] inter
ea inveniri O || 13 desparationis cuiusdam] cuiusdam desparationis O.

14,2 alius ... invenitur] invenitur alius modus O | extrema om. O || 4 sine
medio] nisi per medium O | in om. O || 5 una sit] sit una V' | figit] figat O || 6 causa
essentialis] essentialis causa V || 7 oppositum modum] modum oppositum O | ipsa]
ista V | figit] figat O || 8 et] per add. O || 9 rem aliquam] aliquam rem O.

-_'*-—-_
14,1-27 Cf. op. cit., 10 || 4 Cf. Ar., De hist. animal., VIII, 1; 588b, 4-6.
16

15

10



10

15

20

25

10

226 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

nec per transmutationem, sed per formalem unionem, non tamen quod
perficiat per inherentiam, sed nobiliori modo.

Et hoc modo intelligentia movens celum est essentialis causa celi,
figens ipsum in esse.

Item, illud genus cause medium est inter duo genera opposita
prius dicta, hoc modo, quia inter causa, que simplici emanatione omnia
producit, et illam que per transmutationem generabilia producit, est
causa essentialis media dependens a prima et figens in esse ultimam
causam, ita quod, per talem immobilem fixionem qua celum figitur in
esse per talem causam mediam, possit dici celum animatum, modo
tamen nobiliori et equivoco quam illa que sunt animata apud nos.
Sic enim fit unum ex celo et intelligentia ita quod, tali intellectu cir-
cumscripto, qui ponitur forma celi, non possit esse causa essentialis
eorum que fiunt in inferiori mundo: tum quia corpus, in quantum
corpus, non agit nisi secundum exteriores dispositiones, ut tactum est
supra, tam ex parte agentis quam passi, nec pertingit ad interiora,
quod requiritur ad essentialem causam; tum quia prehabere essentiam
causati tantum pertinet ad illa, in quibus est virtus cognitiva.

(15) Sed videtur esse dubium: cum iste ponuntur tres cause essentiales,
scilicet causa prima, anima celi conservans celum in esse, et ipsum
totum celum agens per transmutationem in ista inferiora, cum igitur
prima causa comparetur ad omnem effectum suum effective, celum etiam
comparetur ad effectus suos effective, videtur quod intellectus movens
celum debeat ad ipsum comparari effective.

Sed dicendum quod talis intellectus magis comparatur ad celum
formaliter, quam effective. Quod potest patere, considerando in quibus
forma et efficiens differunt.

Quod ad presens contingit in quatuor.

12 movens celum] celum movens V || 14 illud] istud O | est om. O || 16 generabilia]
generaliter O || 17 dependens a prima] a prima dependens V || 18 per] propter V ||
20 equivoco] equivoce O || 22 celi] celum V | causa essentialis] essentialis causa O |
23 eorum] illorum V' | tum] tamen V || 26 tum quia] quia tamen V.

15,1 esse om. O | iste] ille O | ponuntur] ponantur V | tres] due O || 2 causa
prima] prima causa O | et om. O || 3 igitur om. O || 4=5 celum ... effective om. O ||
5 effectus] effectum V' || 7 magis om. O | celum] magis add. O.

15,7-45 Cf. THEODER. DE VRIB., 0p. ¢it., 35.



In den Quodlibeta Heinrichs von Litbeck OP 227

Primo, quia forma presupponit subiectum suum ab alio principio
in esse productum; quod non est universaliter verum de omni efficiente,
ut patet de efficientia primi, propter quod contingit quod forma et
efficiens non coincidunt.

Secundo, quia forma seipsa formaliter perficit subiectum, et con-
tinet; agens autem continet subiectum suum in effectu suo fluente ab
ipso, non seipso.

Tertio, quia forma sic continet subiectum suum, ut non solum
subiectum ab ipsa dependat directa dependentia, sed etiam ipsa forma
dependet a suo subiecto indirecta dependentia; agens autem a suo
subiecto sive passo non dependet nec prima, nec secunda dependentia.

Quarto, secundum doctorem istum, forma et subiectum suum
intrinsecus sibi unita sunt, non extrinsecus tantum; et dico intrinsecus
non sic, quod essentia unius mutetur in essentiam alterius, nec intrin-
secus secundum locum, sicut spera continetur a spera, nec intrinsecus
secundum modum alicuius accidentis, sed intrinsecus secundum pene-
trationem essentie, quod est unio essentialis. Et hoc est unum esse
formam alterius, sive hoc sit forma materialis, sive hoc sit forma natu-
ralis, sive intellectus aliquis respectu alicuius corporis.

Sed omnes iste condiciones competunt intellectui moventi celos,
ut patet inductive.

Primo, quia talis intellectus supponit subiectum suum productum
ab alio effective, licet figat ipsum in esse habitudine formali.

Secundo, quia subiectum suum continet non mediante aliquo
Impresso, sicut agens, sed sine medio; quod proprium est forme, que
seipsam inprimit subiecto suo.

Tertio, quia sicut subiectum suum dependet a tali intellectu directa
dependentia — ut scilicet non possit esse sine tali intellectu, sine quo
non potest esse essentialis causa, ut ex dictis patet —, sic econverso
talis intellectus dependet a celo indirecta dependentia, quasi exigitive,
ut et ipse esse non possit sine tali corpore.

11 subiectum suum] suum subiectum ¥V || 13 de]in O | primi om. O || 16 effectu
suo] suo effectu ¥ || 20 autem om. V || 21 subiecto ... non] passo vel subiecto nec
O | nec! om. O | nec ... dependentia] dependentia nec secunda O || 24 mutetur
in] imitetur ¥ || 26 alicuius om. O || 28 hoc ... sive om. V || 32 talis om. O | sup-
Ponit] presupponit O || 34 subiectum suum] suum subiectum V' || 35 proprium est]
est proprium O || 36 subiecto suo] suo subiecto O || 38 non ... esse] esse non possit
O || 39 essentialis causa] causa essentialis O || 40 quasi exigitive] quia exigitur O
(ex corr.) || 41 et om. O | non possit esse] esse non possit O.

15

20

25

30

35

40



45

10

15

20

25

228 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Quarto, cum intellectus huiusmodi sit natura spiritualis, potest
esse intimus corpori secundum quandam penetrationem, maxime cum
nature spirituali create non repugnat esse intra terminos quantitatis
alicuius corporis.

(16) In genere dictum sufficiat de hac materia; quod forsitan intentio-
nem predicti doctoris totaliter continet, quamvis ipsam in quodam
tractatu suo multo diffusius exequatur.

Videtur ergo quod doctor iste velit dicere quod, non obstante quod
intellectus movens celos sit quedam substantia separata que non sit
perfectio essentialis per inherentiam alicuius materie, tamen est infima
in genere intelligentiarum, unde convenit sibi essentialis habitudo ad
corpus motum, quod non contingit aliis intelligentiis superioribus, ita
quod sicut essentiale est anime humane uniri corpori per inherentiam
ad constituendum unum in esse, sic essentiale est tali intellectui uniri
corpori celesti ad constituendum unum motum, ut sit constitutum ex
tali intellectu et celo.

Licet non sit unum simplex, eo modo quo fit unum ex potentia,
puta que est materia, et actu substantiali, est tamen unum essentia-
liter unitate essentialis ordinis, qua corpus celi essentialiter dependet
ab anima et econverso, licet secunda dependentia non sit tanta sicut
prima; quo posito, sequitur ex necessitate motum celi non posse deficere
secundum naturam, quia talis anima movet ut natura quedam est,
non ut libera, et equali necessitate celum movetur ab ipsa. Sequitur
etiam, quod motus celi sit naturalis et vitalis, cum habeat principium
activum et passivum ab intra; propter cuius motus naturalitatem maxi-
me moti sunt philosophi ad ponendum celos animatos.

Potest igitur talis intellectus movens celos dici anima celi satis
congrue, quia, non obstante sua separatione, competunt sibi quatuor
condiciones anime sive forme superius posite: quod patet, quia cum
hoc quod est maxime intraneus corpori (quoad quartam condicionem),
et supponit subiectum suum constitutum in esse (quoad primum), est

43 intimus ] intima O intimis V.

16, 2-3 quodam tractatu] tractatu quodam V' || 3 multo om. O || 4 iste] ille
sic O || 8 motum] movendum ¥V | aliis] aliquibus O || 11 corpori om. V' || 15 es-
sentialis ordinis] ordinis essentialis O || 16 secunda ... sit] non sit ista dependen-
tia O || 17-18 non ... naturam] secundum naturam non posse deficere O || 18 que-
dam est om. O || 19 celum movetur] movetur celum O || 20 principium activum]
activum principium O || 21 intra] intellectu O || 23 talis intellectus] intellectus
talis V.



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 229

essentialis habitudo inter ista duo, animam scilicet et celum, et mutua
dependentia (quoad secundum et tertium), ita quod si celum, ut nomi-
nat corpus tantum, deberet diffiniri diffinitione propria, non possit
diffiniri nisi in diffinitione eius caderet anima, eo modo sicut corpus
humanum diffiniri non posset nisi in eius diffinitione caderet anima
humana. Similiter econverso, si intellectus talis diffiniri deberet diffi-
nitione completa, diffiniri non posset nisi in diffinitione eius poneretur
celum, sicut in diffinitione anime poneretur corpus organicum, maxime
cum corpus celeste sit organum intelligentie vel talis anime, sicut corpus
mixtum est organum anime humane.

(17) Retenta igitur conclusione ista, quam dicunt isti doctores esse de
mente philosophorum, pretermissis aliis dubiis que in declaratione
conclusionis huius dicta sunt, planum est quod inter philosophos et
theologos modernos non est contradictio nisi in voce, non in re; quia
philosophi dicunt celos esse animatos anima nobili, que est forma non
per inherentiam, theologi autem dicunt celos non esse animatos anima
tali que sit forma per inherentiam et perficiat potentiam materie, ita
quod ex eis non fiat unum tantum unitate ordinis essentialis, sed unum
esse tantum.

Et ista duo bene stant simul, et hoc est tantum quod propone-
batur in articulo declarandum.

(18) Dicendum ergo ad questionem quod celi non sunt animati anima
que sit forma per inherentiam.

Quod probatur triplici ratione. Una sumitur ex parte forme, alia
ex parte materie, tertia ex parte utriusque simul.

Prima ratio est communis in scriptis, et est talis: anima unitur
corpori propter bonum suum, non propter bonum corporis tantum.

Alias sequeretur inconveniens; quod patet dupliciter. Tum quia,
si anima uniretur corpori tantum propter bonum corporis et non propter

29-30 nominat] notat ¥ || 30 tantum] totum O || 30 diffinitione propria] propria
diffinitione O || 31 diffinitione eius] eius diffinitione O || 34 diffiniri om. O | diffi-
nitione eius] eius diffinitione O || 35 poneretur om. O.

17,1 igitur] ergo V || 3 dicta sunt] sunt dicta V' || 5 esse om. V' | nobili] vo-
cali ¥ || 8 unum tantum] tantum unum O | ordinis essentialis] essentialis ordinis
O || 10 bene stant] possunt stare ¥V | tantum om. V || 11 in... declarandum om. O.

18,4 simul om. O || 8 uniretur... tantum] tantum uniretur corpori V.

18,5-6 Cf. Tuowm., S. theol., I, 70, 3 corp

30

35

10



10

15

20

25

30

35

230 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

bonum suum, ex unitione tali amitteret aliquid de perfectione sua, puta
elongationem a materia; et sic talis unio ex parte anime non esset natu-
ralis, sed violenta. Tum etiam quia, secundum Philosophum, materia
est propter formam et non econverso. Si ergo anima celi uniretur corpori
propter bonum suum, aut hoc est propter operationes potentie vege-
tative, aut propter operationes intellectus et voluntatis, aut propter
motum localem. Non potest dici quod talis anima uniatur celo propter
operationes vegetative partis, quia tunc celum esset corruptibile, cum
tales actiones vadant in contrarium; nec propter operationes intellec-
tus et voluntatis, quia tales operationes, quando non possunt esse sine
corpore, requirunt sensus, qui etiam necessario fundantur in natura
corruptibili, puta in mixto; nec propter motum, quia ad hoc quod ali-
quid moveatur ab aliquo, sufficit simultas et non requiritur necessario
aliqua unitas, maxime cum, secundum dicta, possit salvari naturalitas
motus celi et vitalitas eius absque hoc, quod movens celum sit forma
per inherentiam, ita quod celum et anima faciens tantum unum unitate
ordinis essentialis, celum inquam sic acceptum movet seipsum ut amans
et desiderans, ut dicit Philosophus in XII, quia motor movet ut amatum
et desideratum. Sic etiam celum acceptum habet animam que non habet
«de virtutibus anime, nisi intellectum et virtutem desiderativam, que
movet in loco», ut dicit Commentator XII Methaphisice, commento 36.

Secunda ratio sumitur ex parte materie, et est talis: illud non est
animatum per inherentiam, in quo non invenitur materia cuius essentia
est potentia; sed in corpore celesti talis materia non est: ergo corpus
celeste non est animatum. Maior patet, quia anima, que est forma per
inherentiam, movet materiam ad actum primum: ideo oportet quod talis
materia de se careat actu primo, et per consequens est ens in pura po-
tentia. Minor patet, quia si in celo esset talis materia, esset corruptibile
per naturam, cum omnis potentia sit contradictionis, IX Methaphisice:
quam inpossibile est in celo ponere, ut dicitur ibidem.

9 unitione] anitate O || 11 Tum etiam om. O | Philosophum] quia add. V || 12 uni-
retur] unitur O || 18 possunt om. V || 24 tantum unum] unum tantum O || 26 in
om. V || 32 estl]sit O || 34 movet] perficit O || 37 naturam] ex corr. O, materiam V

11 Cf. ARr., Met., VII, 3; 1029a, 5-6 (t. 1. 2, 570; t. c. 7); IX, 8; 1050a, 9-10 et 15
(t. 1. 8, 785, 788; t. c. 15, 16); Phys., 11, 2; 194b, 8-9 (t. 1. 4, 115; t. c. 26) ||
26 Cf. op. cit., XII,7; 1072a, 26-27, 1072b, 3—4; t. 1.7, 1067, 1070; t.c. 36,37 ||
29 AVERR., Met,, XII, c. 36; 149vb, 23-25 || 37 Cf. Ar., Met., IX, 8; 1050b, 8-9;
t. 1. 9, 973; t. c. 17,



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP 231

Tertia ratio sumitur ex parte utriusque, sic: illud non est animatum
per inherentiam, in quo ex duobus non fit unum per essentiam; sed in
celo non fit unum per essentiam ex duobus: ergo etc. Maior patet, quia
ex anima et suo corpore fit unum per essentiam, sicut ex materia et
forma in aliis rebus. Minor patet, quia ex duobus actibus numquam fit
unum per essentiam: quod enim ex duobus fiat unum, ratio est quia
unum est actus, et aliud est potentia, ut patet VIII Methaphisice et 11
De anima, sed modo ita est quod celum, secundum quod distinguitur
contra animam suam, est subiectum actu, secundum Commentatorem
in De substantia orbis; anima etiam sua est quedam actualitas: ergo etc.

(19) Ad rationem in oppositum. Cum dicitur: ex anima et corpore fit
unum per essentiam, concedo. Cum additur in minori: celum est ani-
matum, nego quod per inherentiam.

Ad probationem, cum dicitur quod producit viventia, dico quod
ad hoc sufficit quod illa actio sit a duobus, intellectu videlicet et celo,
essentialiter ad unum actum ordinatis, ut patere potest predicta intuenti.

ANHANG

Beispiele zur Ubereinstimmung von Quodl., I, 15 Heinrichs
von Liibeck mit De animatione caeli von Meister Dietrich

THEODER. DE FREIBERG

(prol. gen.) De tribus articulis de
numero )
difficilium que-
stionum... cogor scribere...

(2) Primo igitur ex ratione agen-
dum est ad eam conclusionem,
quod principia moventia immediate

—_—

HEINR. DE LUBECKE

(8) ...quidam doctores moderni,
de ista materia, sicut de
quibusdam aliis difficilibus specia-
lem tractatum facientes, philoso-
phorum sententiam hoc modo pro-
secuntur,

quod intentio philosophorum est
quod intelligentie moventes orbes

39 sumitur] accipitur V || 43 ex]in V || 44 est om. O || 45 et aliud est] aliud V ||
46 secundum quod] ut O || 4748 secundum ... etc. om. V.

19,3 quod om. O.

45-46 Cf. AR., Met., VIII, 6; 1045b, 17-22; t. 1. 5, 741; t.c.16; De an., 11, 2;
414a, 14-19; t. 1. 4; t. c. 25 || 48 Cf. AVERR., De subst. orb., 2 (Venetiis 1550, f.
4rb, 66-va, 1).

40

45



232

corpora celestia uniuntur eis ut
forme, unione essentiali.

Et primo considerandum hoc ex
processibus causalibus entium, qui-
bus processibus hoc universum est
unum non per accidens, sed per se,
unitate ordinis essentialis.

(7) In qua talis entis constitu-
tione in esse attenditur simplicitas
modi emanationis, non solum
ex parte principii — quod est intel-
lectus in actu per essentiam, quod
proprium modum principiandi effec-
tive habet simplicem... — verum
etiam ex parte causati huic modo
causandi correspondet passive pro-
prius quidam modus simplicitatis,
quia tale causatum non agitur ex
aliquo subiecto,
sed secundum totalitatem sue es-
sentie in esse constituitur.

... Circa quod et hoc advertendum,
videlicet quod
ille primus et summus intellectus
qui est totius entis principium, sci-
licet Deus,
quia agit non solum non supponendo
aliunde subiectum ex quo vel in
quo agat,

verum etiam non supponendo
actionem cuiuscumque prioris vel
altioris virtutis qua
sua actio figatur et fundetur in cau-
sando, ideo eius et sibi propria actio
est creatio, et ipse solus
creat, sicut dicitur .in libro De
causis.

Si autem essent alie substantie,
quas curiositas philosophorum as-
serit, et

Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

seu orbem uniantur ipsis unione
essentiali, ut forme quedam, ratione
cuius unionis ex celo et motore fit
unum non per accidens, sed per se,
unitate essentialis ordinis:

qua etiam unitate totum universum
est unum )

unitate essentialis ordinis, propter
connexionem causarum essentialium
cum effectibus suis et inter se

(11) Ex parte principii productivi,
quia est intellectus in actu per es-
sentiam, cuius proprius modus pro-
ducendi est per simplicem emana-
tionem; et ex parte producti,

quia tale productum

constituitur in esse secundum to-
talitatem sue essentie.

Illud ergo principium producti-
vum,

sicut non presupponit aliquod
subiectum in actione sua eo quod

non agit per transmutationem, sic
non presupponit aliud agens ante se,

cui innitatur actio sua; et ideo
tale agens, proprie loquendo,

creat.

Si autem essent alique



In den Quodlibeta Heinrichs von Liibeck OP

intelligentias vocant, quarum que-
libet, secundum eos, est intellectus
in actu per essentiam

(8) Ex hiis manifestum est quod
nullum corpus, in quantum corpus,
id est in quantum stat infra limites
corporalis nature, potest esse essen-
tialis causa alicuius substantie, vel
spiritualis vel corporalis.

Corpus enim, in quantum huius-
modi, non agit nisi secundum exte-
riores sue substantie dispositiones
accidentales, nec transmutat etiam
subiectum sue actionis substantiam,
nisi secundum suas exteriores dis-
positiones accidentales, nec ad in-
trinsecum essentie eius pertingit.
Cuius rei causa est quoniam omnium
corporum substantie et nature sic
sunt absolute et disparate ab in-
vicem, ut nullum eorum essentia-
liter contineat in se essentiam alte-
rius corporis sic,

quod essentia unius sit in essen-
tia alterius secundum aliud esse
altius et nobilius, eo modo quo
essentialis causa continet causatum
suum essentialiter;
immo ipsa talis causa essentialiter
est suum causatum secundum aliud
esse.

233

intelligentie, quarum quelibet
esset intellectus in actu per essen-
tiam, ut asserit curiositas philoso-
phorum...

(13) Ubi advertendum quod
nullum corpus, in quantum corpus
et stans sub limitibus corporis,
potest esse causa essentialis ali-
cuius substantie corporalis aut spi-
ritualis; sed si corpus est alicuius
substantie causa, hoc est in quan-
tum est unitum alicui intellectui,
qui est intellectus in actu.

Quod patet primo,
quia corpus stans sub habitibus
corporis non agit nisi secundum
exteriorem substantie sue disposi-
tionem, nec transmutat substantiam
sue actioni subiectam nisi secundum
exteriores dispositiones.

Cuius ratio est quia quelibet natura
corporea, in quantum talis, est
desparata ab alia,

ita quod non possit inveniri inter
ea habitudo que requiritur inter
causam essentialem et effectum
suum,

ubi effectus est in essentia cause
secundum aliquid nobilius,

immo talis causa essentialiter est
suum causatum secundum aliud
esse,



	Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP

