
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta
Heinrichs von Lübeck OP

Autor: Sturlese, Loris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Loris Sturlese

Gottebenbildlichkeit
und Beseelung des Himmels

in den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP

Einleitung zur Edition von Quodl., 1,6 und 1,15
mit einem Anhang von Übereinstimmungen

zwischen Heinrich von Lübeck und Dietrich von Freiberg

1. Die Geschichte der ältesten deutschen Dominikanerschule verfügt
über wenig Zeugnisse und Urkunden: auch in bezug auf Heinrich von
Lübeck müssen wir uns mit einigen wenigen Auskünften begnügen,
welche die Historiographie des Ordens als echt anerkennt. Das ist alles :

1312 Provinzialvikar, 1325 und 1336 als Provinzialprior nachweisbar,
1336 Generalvikar der Sächsischen Ordensprovinz 1.

Seit 1325 bezeichnen ihn die Urkunden übereinstimmend als

Magister der Theologie. Die Richtigkeit dieser Bezeichnung wurde durch
die Wiederauffindung von Heinrichs drei großen Quodlibeta, die in den

Handschriften Vindob. palat. 1382 und Bodl. misc. Laud. 540
überliefert sind, bestätigt2. Diese beachtliche Spur der Lehrtätigkeit Hein-

1 Die schon von M. Grabmann (Mittelalterliches Geistesleben, I, München 1926,
S. 421) und F. Mitzka (Henrici de Lübeck O.P. Quaestiones de motu creaturarum
et de concursu divino, Münster 1932, S. 5) angeführten Urkunden sind nun von
W. Bucichowski bearbeitet worden in: Le principe d'individuation dans la question
de Henri de Lübeck «utrum materia sit principium individuationis», Mediaevalia
Philosophica Polonorum, XXI (1975), S. 89-91. Vgl. auch Th. Kaeppeli O.P.,
Scriptores ordinis praedicatorum Medii Aevi, II, Rom 1975, S. 210-211.

2 Fol. 114-198 der Wiener Handschrift V) und Fol. 1-101 der Oxforder



192 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

richs hat allerdings nichts dazu beigetragen, neue konkrete Fakten

bezüglich seines Vikariats zu finden. Im Gegenteil, die Wiederauffindung

der Quodlibeta hat durch die in diesem Zusammenhang
vorgebrachten Hypothesen und Debatten die wenigen Gewißheiten
erschüttert, über die wir bis heute verfügen.

2. Heinrichs Name ist in den Verzeichnissen der Pariser Magistri
nicht erwähnt. Deshalb brachte Mitzka die Hypothese vor, die Quodlibeta

seien in Oxford oder Cambridge diskutiert worden3. Diesen

Gedanken nahm Pelster auf, der, mit angebrachter Vorsicht allerdings,
die Zugehörigkeit des Meisters von Lübeck zur englischen Thomisten-
schule vorschlug4.

Gegen diese Auffassung sprechen die Studien von Grabmann,
Glorieux, Lohr und Filthaut, welche alle darin übereinstimmen, daß

Heinrich seine Quaestionen am Studium generale in Köln erarbeitet und

vorgetragen hat5. Eine neue Tatsache bestärkt diese Annahme: an
zwei Stellen seines Werks diskutiert der Meister von Lübeck Dietrich
von Freibergs Lehre von der Beseelung des Himmels und der visio
beatifica (cf. unten 6.). Es sind dies Problemstellungen, die für die

deutsche Dominikanerschule typisch sind.

3. Eine zweite Frage betrifft die Datierung der Quodlibeta. P.
Glorieux griff eine Vermutung von M. Grabmann 6 auf und behauptete,
die drei Diskussionen hätten zwischen 1323 und 1325 stattgefunden, da

0). Eine dritte Handschrift, Münster, Universitätsbibliothek 308 (Staender 172),
die von Grabmann in : Mittelalterliches Geistesleben, I, S. 422 und von F. Pelster,
Schriften des Thomas Sutton in der Universitätsbibliothek zu Münster, in :

Zeitschrift für katholische Theologie, XLVII (1923), S. 487^-92, beschrieben worden
ist, ist während des zweiten Weltkrieges zerstört worden. Davon waren mir keine
Reproduktionen zugänglich und sie konnten für die Rekonstruktion des unten
veröffentlichten Textes nicht benutzt werden.

3 Quaestiones de motu, S. 5.
4 Schriften des Thomas Sutton, S. 487, Anm. 1: «Sollte Heinrich v. Lübeck,

der nicht zu den Pariser Magistri gehört, in Oxford gelehrt haben? Die Fassung
mancher Fragen und andere Äußerlichkeiten lassen daran denken...».

5 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben, I, S. 421 ; P. Glorieux,
La littérature quodlibétique de 1260 à 1320, II, Paris 1935, S. 134; G. M. Löhr,
Die Kölner Dominikanerschule vom 14. bis zum 16. Jahrhundert, Freiburg/Schweiz
1964, S. 40-41; E. Filthaut, Heinrich von Lübeck, in: Lexikon für Theologie und
Kirche, V, Freiburg i. B. 1960, Sp. 195.

6 Mittelalterliches Geistesleben, I, S. 424.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 193

nämlich die Handschrift Vindob. palat. 1382 im Jahre 1326 geschrieben
worden sei und zudem Thomas von Aquin bereits im ersten Quodlibet
als «heilig» angesprochen werde. Auf Grund dieser beiden termini (post:
1323 ; ante quem : 1326) wäre eine tadellose Datierung möglich 1.

Allerdings fügt Glorieux ein «vraisemblablement» hinzu, welches

das diesbezügliche Zögern Grabmanns bestätigt. Tatsächlich zeigt sich

bei genauerer Untersuchung der Hss., daß das «sanctus» ein späterer
Zusatz des Kopisten ist und nicht dem Verfasser zugeschrieben werden

darf8.

4. Deshalb kann nur der terminus ante quem als sicher angenommen
werden. Es ist zudem fast unbezweifelbar, daß Heinrich zur deutschen

Dominikanerschule gehört. Wenn man bedenkt, wie wenig wir über
seine Biographie wissen, so sind diese beiden Daten in ihrer Bedeutung
nicht zu unterschätzen. Sie erlauben uns jedenfalls, Heinrich als

Zeitgenossen der großen Prediger zu betrachten, zu denen Meister Eckhart,
Tauler, die beiden Sterngassen, Franco von Köln und Berthold von
Moosburg gehören 9.

5. In seiner Studie aus dem Jahre 1925 hat M. Grabmann auf die

breit angelegte Argumentation der Quodlibeta hingewiesen 10 ; er hat
außerdem Heinrichs Zugehörigkeit zur thomistischen Schule betont u,
nicht ohne darauf aufmerksam zu machen, daß Heinrich zu einem

gewissen Kondordismus verschiedener Lehren neigt12; schließlich hob

7 P. Glorieux, La littérature quodlibétique, II, S. 134. Der Colophon der Wiener
Handschrift: «In isto volumine continentur très Quolibet magistri Hervei et etiam
fratris Henrici de Lubecke, ordinis Predicatorum, et sunt fratris Iohannis de Dys-
cowe eiusdem ordinis, que fecit scribi Bononie in anno Domini M°CCCXXVI°...»
(Fob 198 vb); vgl. auch Fol. 171 ra; Beispiele von «beatus Thomas» Fol. 114 r,
118 r, und «sanctus» Fol. 167 v, 139 r.

8 In der Tat hat 0 «venerabilis doctor» statt des entsprechenden «venera-
bilis doctor beatus Thomas de Aquino» von V (Fol. 114 r, Quodl., I, 1); «doctor
communis frater Thomas» statt des «sanctus» von V (Fol. 139 r, Quodl., I, 19)

und «doctor venerabilis frater Thomas» statt des «doctor venerabilis sanctus Thomas
de Aquino» von V (Fol. 167 v, Quodl., II, 18). Es handelt sich also um Hinzufügungen

von V.
9 Nachweise und Literatur zu diesem Milieu in G. M. Löhr, Die Kölner

Dominikanerschule, S. 29 ff.
10 Mittelalterliches Geistesleben, I, S. 423.
11 Op. cit., S. 424.
12 Op. cit., S. 423-424.

13



194 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

er die Vielfalt der diskutierten Lehren hervor 13. Im Jahre 1932

veröffentlichte F. Mitzka die «Quaestiones de motu creaturarum et de

concursu divino» (Quodl., II, 4, 6 und III, 10)14. Seit Mitzka hat allein
W. Bucichowski die Anregungen Grabmanns aufgenommen 15.

Der Umfang von Heinrichs Werk, typisch für diesen Literargenus,
ist tatsächlich entmutigend. Man kann sich auch die Frage stellen, ob

sich in diesem umfangreichen Werk wirklich neue theoretische
Einsichten finden lassen. Trotzdem geben uns diese Quodlibeta einen
interessanten Anhaltspunkt zur Erforschung von Fragen und Problemen
der deutschen Dominikanerphilosophie des XIV. Jahrhunderts. Dies

gilt nicht nur für die thomistische Tradition, sondern ebenfalls für die

neuplatonische Richtung.

6. Diese Auffassung wird durch ein neues Faktum bestätigt : hinter
dem «quidam doctores moderni» verbirgt sich Heinrichs berühmter
Ordensbruder Dietrich von Freiberg. Im Quodl., I, 15 wird dessen

Traktat De animatione caeli aus erster Hand zusammengefaßt16. Ich
habe an anderer Stelle auf diese Abhängigkeit hingewiesen17, sie soll hier
im Anhang I durch den Vergleich beider Texte positiv belegt werden.

7. Das Faktum von Heinrichs genauer Kenntnis des Traktates
De animatione caeli ist nicht nur eine gelehrte Kuriosität, sondern nimmt
die Dimensionen eines historischen Problems an, sofern man bedenkt,

13 Op. cit., S. 424-425.
14 Vgl. oben, Anm. 1.
15 In: Le principe d'individuation hat Bucichowski den Text von Quodl.,

1, 19 (S. 105-113) herausgegeben.
16 Mit Quodl., I, 15, verweise ich auf die Quaestio, utrum ex intelligentia

movente celum et celo moto fiat unum essentialiter. Es handelt sich um die
fünfzehnte Frage in der Zählung der Oxforder Handschrift, während sie in V die
Nummer 14 erhält. Daß V die Reihenfolge von I, q. 14 (Utrum in omni creatura
suppositum addat aliquid super hanc naturam) und q. 15 (Utrum ex intelligentia...)

umgestellt hat, geht klar aus dem Prolog zu qq. 11-20 hervor (s. unten,
S. 218, 20-25); überdies verweist Heinrich im Quodl., I, 19 (ed. Bucichowski, Z. 20-
21) auf «supra... questione quarta< q. 14 >», wobei er das Problem des suppositum

meint (Z. 21-23) und nicht die Frage der Intelligenzen, wie Bucichowski
glaubt (S. 106, Anm. zu 20-21). Das Quaestionenverzeichnis bei Glorieux, La
littérature quodlibétique, II, S. 135, ist V entnommen.

17 Vgl. L. Sturlese, II De animatione caeli di Teodorico di Freiberg, III,
2, 5, in: Xenia Medii Aevi Historiam illustrantia, oblata Thomae Kaeppeli O. P.,
Rom (im Druck).



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 195

daß Dietrich zu den heftigsten Gegner des Thomismus in den Reihen
der Dominikaner des endenden XIII. Jahrhunderts gehört18. Er greift
zwar den Aquinaten niemals explizit an, aber er vertritt Thesen, die

der Lehre des Thomas direkt oder indirekt widersprechen: Dietrich
beschränkt den Forschungsbereich der Theologie auf den Willen und
die Verdienste19; er lehnt die thomistische Lehre der Akzidenzien in
der Eucharistie ab20 ; er verteidigt und vertritt die Beseelung des

Himmels 21, betont den Unterschied zwischen Intelligenzen und Engeln,
lehrt die Identität von Sein und Wesen 22, verwirft die Auffassung,
die Materie sei das Individuationsprinzip 23 und behauptet die Sub-

stantialität des tätigen Verstandes 24. Diese Liste der Lehrunterschiede
könnte noch erweitert werden.

18 Es fehlt bis heute ein Gesamtbeitrag zum Antithomismus Dietrichs, den
schon Grabmann (vgl. z. B. Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristotelischen

Lehre vom nous poietikos nach einer Zusammenstellung im Cod. B III 22
der Universitätsbibliothek Basel, in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie
der Wissenschaften, Philos.-hist. Abt., 1936, 4. Heft) mit Recht betont hat. Manche
Autoren haben diesen Aspekt abgeschwächt (vgl. E. Krebs, Meister Dietrich
(Theodoricus Theutonicus de Vriberg). Sein Leben, seine Werke, seine Wissesnschaft,
in: Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, V (1906), 5-6, bes.
S. 150-153; W. A. Wallace, The Scientific Methodology of Theodoric of Freiberg,

Freiburg/Schweiz 1959, S. 7-10). Er wird aber neuerdings immer mehr
festgestellt: von den neueren Arbeiten erwähne ich P. Mazzarellas Metafisica e

gnoseologia nel pensiero di Teodorico di Vriberg, Neapel 1967, K. Flasch, Kennt
die mittelalterliche Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen Denkens?
Eine Untersuchung zu Dietrich von Freiberg, in: Kant-Studien, LXIII (1972),
S. 189, R. Imbach, Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein und Denken in
seiner Bedeutung für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser
Quaestionen Meister Eckharts, Freiburg/Schweiz 1976, S. 171-172, 181; K. Flasch,
Einleitung zu Dietrich von Freiberg, Opera, I, Kap. V (im Druck).

19 So interpretiere ich den Traktat De subiecto theologiae Dietrichs, den ich
identifiziert und ediert habe in : Bertoldo di Moosburg, Expositio super Elemen-
tationem• theologicam Procli, 184-211 (De animabus), Rom 1974, S.LXXXIX-
XCII (bes. 3, 71-84).

20 De accid., 19-20 (in Vorbereitung für Dietrich von Freiberg, Opera,

III, unter der Leitung von K. Flasch hrsg. von M. R. Pagnoni Sturlese).
21 De anim. caeli, per totum; De intelligentiis et moloribus caelorum, 1-4.
22 De ente et essentia, per totum (eine neue Bearbeitung ist von R. Imbach

für Dietrich Opera, II, in Vorbereitung).
23 De int. et intell., II, 14-19, 26 ff. Ich zitiere diesen Traktat, wie auch De

vis. beat., nach der neuen Bearbeitung von B. Mojsisch, Dietrich Opera, I. Prof.
K. Flasch und Dr. B. Mojsisch haben mir die Druckfahnen des ersten Bandes der
neuen Werkausgabe Dietrichs zur Verfügung gestellt. Ich möchte ihnen an dieser
Stelle dafür herzlich danken.

24 De vis. beat., 1. 1 (ed. Mojsisch, s. Anm. 23).



196 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Obwohl Dietrich die Anregungen der Meister der vorangehenden
Generation aufnimmt23, setzt er, ohne eine besondere Feindseligkeit

gegen den hl. Thomas zu hegen, unbeugsam seine neuplatonisierenden
Ansichten gegen die thomistenfreundlichen «communiter loquentes»
durch, welche zwar, wie er selber sagt, der Zahl nach, aber nicht durch
ihre Argumentation in der Schule den Sieg davontragen26. Trotzdem
wurde Dietrich nicht verurteilt, ja seine Orthodoxie wurde nicht einmal
bezweifelt, vielmehr wollte es ein merkwürdiger Zufall, daß er seinen

Traktat De iride auf Anregung jenes Aymerich von Placentia verfaßte,
dem Hervaeus Natalis wenig später seine berühmte Defensio fratris
Thomae widmete27.

Der Einfluß der Thesen Dietrichs blieb allerdings, soviel wir wissen,
auf die deutschen, neuplatonisierenden Kreise beschränkt. Aus thomisti-
scher Umgebung ist uns einzig eine kritische Reaktion auf seine Lehre

vom intellectus agens bekannt, nämlich eine von M. Grabmann
entdeckte und edierte Quaestio, welche in Basel aufbewahrt wird 28.

8. Die handschriftliche Überlieferung des Traktates De animatione
caeli läßt vermuten, daß Heinrich zugleich die sehr bedeutsame Schrift
De visione beatifica gekannt hat29. Diese Vermutung wird zur Gewißheit
bei genauerer Betrachtung von Quodl., I, 15: «...quidam doctores
moderni Dietrich: weiter unten, genauer: doctorem istum), de ista
materia (d. h. die Beseelung des Himmels) sicut de quibusdam aliis
difficilibus specialem tractatum facientes...»30. Der Verweis auf De

25 De subst. spir. et corp. fut. resurr., prol. : «... cum Ruth ivi post terga meten-
tium, ut colligerem spicas (vgl. Ruth, 2, 3) ad excutiendum que ab aliis, nescio

quo spiritu, sub palea remanserant indiscreta...»/
26 Vgl. De accid., 1: «... maxime autem communiter loquentibus vincentibus

multitudine, sed non efficacia rationum... ».

27 Die Widmung des De iride in: J. Würschmidt, Dietrich von Freiberg
über den Regenbogen und die durch Strahlen erzeugten Eindrücke, in: Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, XII (1914), 5-6, prol., S. 33; die
Defensio in: E. Krebs, Theologie und Wissenschaft nach der Lehre der Hochscholastik
an der Hand der Defensio doctrinae D. Thomae des Hervaeus Nedellec, in: Beiträge
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, XI (1912), 3—4, prol., S. 1*.

28 Vgl. oben, Anm. 18.
29 In den fünf Handschriften, in denen der Traktat De anim. caeli überliefert

ist (Lips, 512, Amplon. F 72, Maihingen II, 1, 4°, 6, Vat. lat. 2183 und Vindob.
dorn. 138/108), folgt stets De vis. beat.] es gibt keine Spur einer selbständigen
Überlieferung von De animatione.

30 Quodl., I, 15, 8, 1-3; «doctorem istum»: I, 15, 15, 22.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 197

tribus dijficilibus articülis, jener Schrift, in der Dietrich von der Beseelung
des Himmels, der glückseligen Schau, sowie von den Akzidenzien handelt,
ist offensichtlich.

9. Heinrich war keine Quaestio über die visio beatifica vorgelegt
worden, aber das Problem steht in engem Zusammenhang mit der
damals viel diskutierten theologischen Frage «utrum, supposita beati

Augustini opinione, ymago ponenda sit in intellectu possibili» (Quodl.,

I, 6). Die Verbindungen der augustinischen Imago-Lehre mit der
Problematik der mystischen Gottesschau sind sehr eng31. Dietrich erörtert
auch diese Fragestellung auf sehr eigenständige und originelle Weise,
indem er das abditum mentis Augustins mit dem intellectus agens des

Aristoteles identifiziert32. Berthold von Moosburg wird diese Identifikation

nachvollziehen und sie, auf die genaue Kenntnis der proklischen
Opuscula gestützt, durch ein drittes Glied ergänzen, nämlich das unum
animae 33.

Heinrich bekämpft einleitend die Auffassung von De visione beatifica
und stellt der von Dietrich behaupteten substantialistischen Deutung
die traditionelle Auslegung (secundum doctorem Thomam et alios) der

augustinischen Imago-Lehre entgegen: das «videtur quod non» von
Quodl., I, 6 ist ein wörtliches Zitat aus Dietrichs Schrift34.

Der größte Lehrunterschied zwischen den beiden Dominikanern
besteht aber wohl in ihrer Lehre vom intellectus possibilis. Während er
für Heinrich der eigentliche Grund des Verstandesvermögens ist,
versteht ihn Dietrich als reine Bestimmbarkeit durch die vom tätigen

31 P. Wyser hat bewiesen, daß der «grünt der seien» Taulers zum augustinischen

abditum mentis enge Beziehungen aufweist (Taulers Terminologie vom Seelengrund,

in: Piatonismus in der Philosophie des Mittelalters, Darmstadt 1969,
S. 393 ff.). Uber der Imagolehre bei Meister Eckhart, s.z.B. R. Imbach, Deus est

intelligere, S. 198 ff. Die Beziehungen zwischen Dietrich von Freiberg und der
«deutschen spekulativen Mystik» sind durch fast zeitgenössische Zeugnisse
bestätigt: ich hoffe, diesem Problem in kurzer Zeit eine eigene Studie widmen zu
können.

32 Vgl. De vis. beat., prooem. (ed. Mojsisch, Z. 37-50) und passim.
33 Vgl. Expositio super Elementationem theologicam Prodi, 193 E, 30-44:

«... tale autem intellectivum existens pars anime essentialis superior, quod Aristoteles

vocat 'intellectum agentem', Augustinus «abditum mentis», Dyonisius vero
«unitionem» seu «unitatem» (ut dicit alia translatio) «excedentem mentis natu-
ram»..., sed auctor [seil. Proclus] vocat «unum anime»...».

34 Vgl. De vis. beat., 1. 1. 1. 3. 1, 3; s. unten Anm. zu Quodl. I, 6, 2, 1-7.



198 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Verstand erwirkten intelligiblen Formen 35. Es besteht keine Möglichkeit,

diese beiden Lehren in Übereinstimmung zu bringen. Deshalb ist
es kein Zufall, daß Dietrichs Position in der Quaestio nur noch einmal
erscheint36. Der Lübecker Meister zieht es vor, sich mit Aegidius
Romanus auseinanderzusetzen 37, oder dem Ursprung der These jener
«moderni» in den Texten Alberts des Großen nachzuspüren3S. Er bemüht
sich nicht einmal darum, ihre Auffassung genau darzulegen und bricht
die Diskussion ab: «... quamvis ipsi aliter hoc intelligant»39.

10. Es schien mir angebracht die Quaestio über das Bild (I, 6) 40

und die erste Quaestio über die Beseelung des Himmels41 zu edieren,
da ich glaube, daß hier zwei Leitgedanken neuplatonischer Herkunft
mit der wesentlich thomistisch orientierten Denkhaltung Heinrichs
zusammentreffen. Heinrichs Zeugnis lehrt uns darum nicht nur, wie

einige der Thesen Dietrichs aufgenommen worden sind und welches

Echo sie gefunden haben, sondern klärt uns zugleich auf über die
komplexe Entwicklung der Probleme in der ältesten deutschen
Dominikanerschule.

Es ist beachtenswert, daß Heinrich Dietrichs Lehre der Beseelung
des Himmels übernimmt - Thomas hat sich in dieser Frage für keine
der Lösungen entschieden 42 -, aber jene Passagen Dietrichs wegläßt,
welche eine ausdrückliche Kritik des Thomismus beinhalten43. Im

35 Diese Auffassung Heinrichs geht schon aus Quodl., I, 6, 9, 27-10, 3 hervor
Nach Dietrich ist der mögliche Verstand nur der Ort der Bestimmung der leeren
intelligiblen Form (vom wirkenden Verstand mitgeteilt) durch die sensiblen
Phantasma (s. M. R. Pagnoni Sturlese, La Quaestio utrum in Deo sit aliqua vis
cognoscitiva inferior intellectu di Teodorico di Freiberg, in: Xenia Medii Aevi
Historiam illustrantia, oblata Thomae Kaeppeli O. P., Rom (im Druck).

36 Quodl., I, 6, 26, 9-11.
37 Vgl. Quodl., I, 6, 15 ff.
38 Vgl. Quodl., I, 6, 13 und 18.
3' Quodl., I, 6, 26, 11.
40 Die Frage ist in Fol. 122va-124rb von V und Fol. 12rb-15ra von 0 enthalten.
41 Fol. 132vb-134rb bei V und 27vb-28va bei 0. Es gibt bei den Quodlibeta

eine zweite Quaestio über die Beseelung des Himmels: III, q. 7 (Utrum celum sit
animatum) ; sie enthält aber nichts neues im Vergleich zur ersten Frage.

Was die Textkonstitution betrifft, folgt meine Ausgabe vor allem empirischen
Gesichtspunkten. Wie schwierig es ist, die Textüberlieferung genauer zu bestimmen,
dürfte der reiche Variantenapparat zeigen.

42 Vgl. z.B. C. Gent., II, 70,§Hoc autem; S. theol., I, 70, 3 corp.; Deel. XLIII
qq., prol.

43 De anim. caeli, 19-27 : «Sunt autem qui dicunt hanc substantiam moventem



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 199

Quodl., I, 6 hingegen verwirft er Dietrichs Intellektlehre: zuerst hebt er
den Primat des intellectus possibilis hervor (wie der unbekannte Thomist
der Basler Quaestio)44, dann aber spricht er dem tätigen Verstand eine

perfektive Rolle bezüglich der Teile des Bildes zu. Seine Argumentation
lehnt sich aber stets, wie es mir scheint, an die Lehren des Aquinaten
an 45. Während Heinrich in der Frage der Beseelung des Himmels im
Thomismus keine feststehende Lehre vorfand, liegen die Dinge im Falle
der Theorie des Intellekts und der Gottesschau anders: hier diskutiert
Heinrich mit den Begriffen und Argumenten eines feststehenden

Lehrgebäudes.

celum esse substantiam separatam, sed eo separatam quod elevata est secundum
naturam et essentiam suam super omnem corporalem naturam. Et secundum hoc
in sua essentia Spiritus quidam est, de genere et numéro illorum quos angelos voca-
mus... Sed ista positio... est inconveniens...». Dietrichs Urteil wird von Berthold
von Moosburg wörtlich wiederholt in : Expositio super Elementationem theologicam
Procli, 107 B.

44 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliche Deutung, S. 101.
45 Vgl. Quodl., I, 6, 24 und 25, und Anm.
Diese Forschung wurde durch die Unterstützung der Scuola Normale Supe-

riore in Pisa ermöglicht. Den Herren Professoren E. Garin und E. Massa verdanke
ich viele Ratschläge und eine stets wohlwollende Ermutigung. Ruedi Imbach
hat mir bei der Bearbeitung der Einleitung wirksam geholfen. An dieser Stelle
möchte ich ihnen allen herzlich danken.



200 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

HENRICI DE LÜBECKE

QUODLIBET PRIMUM

<Prologus>

Questiones quesite in disputatione de quolibet possunt hoc modo
5 ordinari, secundum scientias ad quas pertinent: quia quedam erant de

philosophia naturali, quedam de medicina, quedam de astronomia,
quedam de methaphisica, quedam de theologia.

Et voco questiones theologicas que includunt aliquod creditum vel
in conclusione que queritur, vel in argumentis quibus proponitur.

10 Et tales sunt decern; quarum ordo est iste, quia vel sunt de natura
divina in se, vel in comparatione ad creaturam aliquam, puta ad mentem
nostram.

Primo modo, sunt due questiones : prima est, supposito quod relatio
in divinis constituât et distinguât, utrum in aliquo priori ex parte rei

15 constituât aut distinguât; secunda, utrum aliqua plura possint esse

eadem realiter alicui idem secundum numerum, et tarnen differre a se

realiter.
Si accipiatur in comparatione ad mentem nostram, hoc est dupli-

citer : vel secundum statum patrie, vel secundum statum vie.
20 Primo modo fuerunt due questiones: quarum prima est utrum

ad videndum Deum per essentiam requiratur aliquis habitus; secunda,
dato quod sie, utrum stantibus habitibus beatificis possit Deus tollere
actus.

De divina essentia comparata ad animam ut in ea relucet vel
25 aliquid efficit, sunt quatuor questiones: prima, utrum ymago Trinitatis

3 Incipit primum quodlibet reverendi patris, fratris Henrici de Lubecke,
ordinis fratrum predicatorum de provincia Saxonie, quod fecit scribi frater
Iohannes de Dyscowe V || 4 disputatione] disputando 0 || 4-5 hoc ordinari]
hunc habere ordinem 0 || 6 naturali] quedam de morali add. 0 | astronomia]
astrologia O || 7 methaphisica] mathematica 0 11 10 tales sunt] sunt tales V |

quarum] quorum V | est iste] iste est F || 11 in1] secundum V || 13 questiones
om. O II 15 possint] possunt VO || 18 in comparatione] per comparationem V ||

20 fuerunt] sunt O || 24 divina essentia] essentia divina O || 24-25 relucet...
aliquid] aliquid relucet vel O.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 201

inveniatur in anima secundum intellectum possibilem tantum; secunda,
secundum quod aliquid efficit in essentia, utrum culpa et gratia possj'nt
simul esse in anima; tertia, utrum caracter dicat aliquid positivum in
potentia; quarta, utrum confitens secundario aliquid consequatur.

Postea fuerunt due questiones de toto homine: una de proprio 30

subiecto, alia de loco. Prima est utrum carnes humane comeste resurgant
in comedente vel comesto; alia, utrum paradisus sit locus temperatissi-
mus ex natura climatis.

Et sic sunt decern questiones theologice.
De hoc denario primo dicetur; et postea alie questiones suo ordine 35

distinguentur.

Questio sexta

(1) Sexta questio fuit utrum, supposita beati Augustini opinione,

ymago Trinitatis ponenda sit in intellectu possibili.

(2) Videtur quod non. Secundum beatum Augustinum, IX De Trini-
tate, capitulo 5, mens, notitia, amor, «etsi relative dicantur ad invicem,
in se tarnen sunt singula queque substantia»; et alibi, in eodem libro:
'neque ut in subiecto nec in subiecto aliquo, sed ut duo amici ad invicem
relative dicuntur'. Sed intellectus possibilis est in anima ut in subiecto; 5

ergo etc.

26 inveniatur] reperiatur V | in anima om. V || 27 possint] possunt VO ||

31 est om. O || 32 temperatissimus ex natura] temperatus per naturam V ||

35 primo] infra O || 35-36 et... distinguentur] Preterea sunt alie questiones 0.
Questio sexta] in marg. 0, om. V.

1, 1 beati... opinione] opinione sancti Augustini 0.
2, 1 beatum om. V | IX om. V || 2 etsi] p. corr., s. I., O si V 0 (a. corr.) | relative]

relativa V 0 || 3 tarnen sunt] cum sint V | queque substantia] que est sub-
stantie V || 4 ut om. V \ nec... subiecto om. V || 5 dicuntur] dicantur V ||
6 ergo etc. om. V.

2,1 De Trin., IX, 4,5; CC 50, 298, 38-39 || 1-6 Cf. Theoder. de Vriberch,
De visione beaiifica, 1.1. 1.3.1, 3 (ed. Mojsisch, 11.15-17): «...Hec autem rationis
deductio [seil, 'neque in subiecto', etc.], si intelligatur de mente quantum ad exte-
rius cogitativum quoad intellectum possibilem, omnino ridiculosa et nullius videtur
efficacie...» || 4-5 Cf. Aug., De Trin., IX, 4, 5; CC 50, 298, 39-44.



202 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

(3) Contra: in illo ponenda est ymago, quo conformamur Deo; sed

hoc maxime est secundum intellectum possibilem: <ergo etc.>.

(4) Hic primo premittendum est ad intellectum questionis, quod
beatus Augustinus non vult dicere quin intellectus sit potentia anime,
existens subiective in ipsa, et non vult dicere quin notitia et amor, qui
sunt actus intellectus et voluntatis, sint quedam accidentia distincta

5 ab invicem, quamvis quedam verba videantur hoc sonare.

Quorum intelligentiam oportet ex dictis suis accipere. Ipse enim

in X De Trinitate, capitulo 11 per totum, deducit quod memoria, intelli-
gentia et voluntas sunt una mens, una vita, una essentia, quorum
unum tarnen ad aliud dicitur relative. Similiter dicit in IX De Trinitate,

10 capitulo 5 in fine, quod mens, notitia et amor sunt una substantia, que
tarnen ad se invicem dicuntur relative.

Modo non vult dicere quod actus memorandi, actus intelligendi
et actus amandi sint id idem quod potentie quorum actus sunt. Quod

patet, quia XIV De Trinitate, capitulo 7, ipse ostendit quod aliquando
15 anima habitualiter tantum meminit, intelligit et vult, et non actualiter;

ex quo evidenter apparet quod isti actus non sunt id idem quod potentie,
quia manentibus potentiis non necessario insunt actus. Nec etiam vult
dicere quod memint'sse sit idem quod intelligere per eandem rationem,

quia oporteret semper actu intelligere que in memoria actu[s] tenemus;
20 quod etiam ipse negat.

(5) Preterea, quia actus primus, cuiusmodi est actus memorie, non

potest esse actus secundus, cuiusmodi est actus intelligent, nec etiam

potest sumi quod actus intelligendi sit id idem quod actus volendi,
quia différant genere, est ergo dictum beati Augustini sic intelligendum,

3,1 ponenda] posita O | ymago] in add., s. /., 0 | sed om. 0 || 2 maxime est]
est maxime 0.

4, 5 videantur] videntur V || 7 memoria] et add. 0 || 11 dicuntur] dicantur
0 || 12 memorandi] et add. V || 13 id idem] a. corr. 0 idem p. corr. 0 illud idem V ||

14 XIV] IX 0 || 15 tantum om. V || 16 sunt] sint 0 | id om. O 11 17 etiam vult]
vult etiam V || 18 meminisse] memin(er)e O meminere V | sit idem] idem est V.

5,1 quia om. V | est memorie] est memorare V || 2 intelligendi] intelli-
gentie O intellectus V | etiam potest] potest etiam V \ | 3 intelligendi] intelligentie
V I volendi] voluntatis V.

3, 1 «in... Deo»: cf. P. Lomb., Sent., I, 3, 2, n. 1 (Grottaferrata 1971, 71-72).
4,7 Cf. Aug., De Trin., X, 11, 18; CC 50, 330-331 || 9 Cf. op. cit., IX, 4, 5;

CC 50, 298, 35ss. || 14 Cf. op. cit., XIV, 7, 9; CC 50a, 433-434.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 203

secundum doctorem Thomam, et alios, quod memoria, intelligentia et s

voluntas sunt una mens, una vita, una essentia, prout anima est memo-
rans et memorata, intelligens et intellecta, volens et volita; sub hoc

sensu, quod pro memoria accipiatur anima ut potens memorari, pro
intelligentia accipiatur eadem anima ut potens in rationem obiecti

intelligibilis, pro voluntate eadem anima ut potens in rationem obiecti 10

diligibilis: sic enim una sola anima, numéro indistincta, est memoria,

intelligentia et voluntas, prout ista tria pertinent ad memoriam.

Quod satis evidenter innuit Augustinus libro XIV De Trinitate,
capitulo 7, dicens sic: «Si nos referamus ad interiorem mentis memoriam

qua sui meminit, et interiorem intelligentiam qua se intelligit, et inte- 15

riorem voluntatem qua se diligit, ubi hec tria simul sunt et simul semper
fuerunt, sive cogitarentur sive non, videbitur quidem ymago ipsius
Trinitatis ad solam memoriam pertinere».

Eodem modo dicendum est de aliis tribus, puta mente, notitia et

amore, qui sunt actus. 20

(6) Ex dictis apparet quod male assumitur in suppositione, ubi suppo-
nitur quod beatus Augustinus senserit quod ista tria sunt très nature
subsistentes ad invicem relative dicti sicut duo amici.

Quantum tamen ad id quod questio querit, utrum ymago sit ponenda
in intellectu possibili solo, vel cum aliis, potest dici quod ymago tripliciter 5

invenitur in anima; et secundum primos duos modos est tantum in intellectu

possibili; sed secundum tertium modum ymago Trinitatis est in
intellectu possibili qui continet memoriam, intelligentiam, et in voluntate,

ita tamen quod intellectus agens excludi non potest.

6 sunt] sint O || 8 pro om. V | memorari] intelligere 0 || 13 libro XIV] in V \

Trinitate] XIV add. V || 20 qui] que 0.
6, 3 ad relative] relative ad invicem 0 || 4 tamen id] ad id tamen 0 ||

5 vel om. 0 || 7 Trinitatis om. V.

5, 5 Cf. Thom., Qq. disp. de ver., X, 4, corp. (Torino-Roma 19326, 230b-231a):
«... Imago vero secundum imperfectam imitationem est, quando assignatur
secundum habitus et potentias; et sic assignat imaginem Trinitatis in anima, IX De

Trinitate, quantum ad haec tria, mens, notitia, amor; ut mens nominet potentiam,
notitia vero et amor habitus in ea existentes; et sicut posuit notitiam, ita ponere
potuisset intelligentiam habitualem: utrumque enim habitualiter accipi potest...
Etiam perfecta imitatio, quae est secundum memoriam, intelligentiam et voluntatem

actualem, potest originaliter inveniri in potentiis... Et sic imago attenditur
secundum potentias...» || 13 De Trin., XIV, 7, 10; CC 50a, 434, 43—48.

6,1-3 Cf. supra, 2, 1-5.



204 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

(7) Quod potest sic patere.
Secundum illud in nobis est ymago Dei, secundum quod entia

creata maxime assimilantur Deo ; sed secundum potentiam intellectivam
res creata maxime assimilatur Deo, quia talis est summus gradus vite.

5 Quod patet, quia quedam tantum sunt, et est infimus gradus; quedam
sunt et vivunt ; quedam vivunt et sentiunt ; quedam cum hoc intelligunt,
et non invenitur altior gradus in rebus. Et ideo actus consequens istum
gradum finaliter intenditur ab eiusmodi natura, dicente Philosopho in

principio Methaphisice quod «omnes homines natura scire desiderant»;
10 quare non est nobilior actus.

Quia ergo gradus intellectwalitatis est gradus nobilissimus in enti-
bus, ideo secundum ipsum attenditur ymago Dei.

Hoc modo de ymagine Dei loquitur Augustinus XIV De Trinitate,
capitulo 8, dicens in principio capituli: «Nunc vero perveniamus ad earn

15 disputationem, ubi principale mentis humane, quo novit Deum vel

potest nosse, considerandum suscepimus, ut in ea reperiamus ymaginem
Dei. Quamvis enim mens humana non sit eius nature cuius est Deus,
illius tarnen ymago est, qua natura nulla melior est, ibique querenda et
invenienda est in nobis, quo natura nostra nichil melius habet». Hoc

20 autem est intellectus.

(8) Secundo etiam modo invenitur ymago in solo intellectu prout actu
Deum intelligimus, et hec ymago presupponit primam et addit super eam.

Quod patet sie. Omne quod imprimitur potentie apprehensive ab

obiecto, vel etiam quo attingit obiectum, vel quod immediate conse-

5 quitur unionem intellectus et obiecti, hoc est similitudo obiecti illius;
sicut patet quod pupilla aeeipit ab obiecto similitudinem obiecti eo

modo quo speculum, etsi impressio illa facta in organo est id idem quod

7, 2 in Dei] ymago Dei in nobis est V || 5 sunt] sentiunt V || 6 sunt]
sentiunt F II 8 eiusmodi natura] omni re naturali V || 10 actus] in marg. 0, om. V ||

11 intellectualitatis] intelli(gibilita)tis 0 intellectivitatis V || 13 Dei om. 0 || 14

dicens] sic add. 0 || 17 est Deus] Deus est V || 18 ibique] ubique 0 ibi edd. ||

19 nostra om. V.

8,2 Deum intelligimus] intelligimus Deum 0 || 3 patet sic] sie patet 0 ||

6 aeeipit] reeipit V || 7 impressio illa] illa impressio 0 impressio ista V.

7,5-7 Cf. Thom., S. theol., I, 93, 2 corp. || 9 Ar., Met., I, 1; 980a, 21; t. 1.,

1, 1; t. c. 1 II 11-12 Cf. Thom., 5. theol., I, 93, 4, corp., § Uno quidem modo || 13

De Trin., XIV, 8, 11; CC 50a, 435, 1-436, 7.

8,1-2 Cf. Thom., I. cit., § Tertio modo; C. Gent., III, 53, § Mutatio.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 205

actus sentiendi. Tunc etiam manifestum est quod actus sentiendi est

similitudo obiecti sensibilis. Si autem actus sentiendi différât ab illa
specie, tunc adhuc ille actus erit similitudo obiecti; et tanto expressior 10

similitudo, quanto actus ille sentiendi est natura immaterialior quam sit
species inpressa organo. Ex quo sequitur quod, cum intellectus non
habeat Organum, illa immutatio, qua intellectus immutatur ab obiecto

suo, similima similitudo est, ut ita dicam, ipsius intelligibilis.
Cum ergo Deum actu intelligimus, perfectam eius similitudinem 15

habemus, sicut oculus habet ymaginem rei quam videt.
Ecce, hoc modo ponit beatus Augustinus ymaginem in actu quo

Deum intelligimus.

(9) Sed hie occurrit dubium unum, quia assumitur quod actus quo Deus

intelligitur vel etiam beatifice videtur sit expressa similitudo ipsius Dei,
et per consequens ymago.

Hoc non videtur verum, quia doctores communiter negant Deum

per speciem videri, quia nichil creatum potest esse representativum Dei. 5

Que ratio et similes non magis concludunt de specie, quam de actu

intelligendi : etiam dicitur a magistris quod beati videntes Deum clare
in patria non formant verbum, eo quod superfluat similitudo perfecta
vel inperfecta ubi obiectum est per se presens; dico perfecta quoad
verbum, imperfecta quoad speciem. Si ergo actus intelligendi, quo Deus io
a nobis intelligitur, esset expressa similitudo et ymago Dei, cum sit quid
creatum, posset aliquid creatum representare divinam essentiam.

Sed hoc non debet movere, quia non est simile de specie et de verbo
et de actu intelligendi. Species enim médiat inter potentiam et obiectum,
ita quod species representando facit obiectum esse presens. Similiter 15

verbum, licet supponat presentiam obiecti secundum habitum, vel

8 etiam om. 0 | est quod] quod est V etiam add. 0 || 8-9 est sentiendi om. 0 ||

9 illa] ista V || 10 ille] iste V | erit] est 0 || 11 actus ille] ille actus 0 actus iste V ||

14 suo] sit add. 0 | est om. 0.
9,1 Deus intelligitur] Deum intelligimus V || 2 etiam om. 0 | similitudo

Dei] Dei similitudo V || 3 per videri] videri per speciem O || 4 Deum om. 0 ||
9 obiectum est] est obiectum V | presens] potens V || 10 Deus a nobis] a nobis
Deus O H 13 de1 om. 0 || 15 representando] representa.tiva 0 | esse om. O.

15-16 Cf. Thom., C. Gent., Ill, 51, § Secundum autem; S. theol., I, 12, 2,
ad 3. m; 4, corp., in fine; 5, corp.

9,4 Cf. Thom., S. theol., 1,12, 9, corp.; IIa-IIae, 179, 4, corp.; C. Gent., Ill, 49.



206 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

confuse, facit tarnen presentiam obiecti secundum distinctam rationem

cognoscibilitatis. Et ideo tarn species quam verbum mediant inter
potentiam et obiectum.

20 Sed aliter est de actu intelligendi, quia obiectum médiat inter
potentiam et actum ita quod actus causatur ab obiecto présente et
intellectu, dicente Augustino quod «notitia paritur a cognoscente et
cognito». Et ideo [in patria] species, que est similitudo faciens rem
presentem, superfluit in patria, ubi obiectum est presens per illapsum;

25 sed actus intelligendi non superfluit, quia ille sequitur presentiam
obiecti et est necessario similis sibi sicut effectus cause sue.

Sic ergo apparet quod, si consideretur ymago Dei quantum ad

quidditatem, sic potest esse in solo intellectu possibili.
Potest etiam, secundo, esse in actu intellectus possibilis.

(10) Si autem consideretur ymago tertio, quantum ad personarum ori-
ginem, tunc necessario est in tribus potentiis, puta in intellectu possibili,
qui tenet memoriam, in intelligentia et in voluntate.

Et circa hoc tria facienda sunt: primo, declarandum est quomodo
5 in parte intellectiva est memoria; secundo, quomodo est ibi intellectus

agens; tertio, quomodo iste très potentie pertineant ad ymaginem, quod
est principale propositum.

(11) Circa primum advertendum quod ad memoriam pertinent tria.
Primum est quod sit respectu alieuius preteriti; secundo, quod sit ali-
cuius reconditi; tertio, quod habeat se ut actus primus respectu actus
secundi.

5 Quoad primam condicionem, in parte intellectiva non potest esse

memoria, quia eius obiectum est universale quod, sicut abstrahit a parti-

18 cognoscibilitatis] cognoscibilis V || 28 quidditatem] quod add. O.

10,6 tertio] principale add. O || 6-7 quod propositum om. O.

11,2 secundo] secundum O || 3 actus2 om. O.

22 De Trin., IX, 12, 18; CC 50, 309, 30-31.
10,1-3 Cf. Thom., S. theol., I, 93, 5, corp.; Qq. disp. de ver., X, 3, corp.
11,2 «Primum... preteriti»: cf. Ar., De mem. et rem., 1 ; 449b, 15; 1.1. 1,163 ||

5-14 Cf. Thom., S. theol., I, 79, 6, corp.; Qq. disp. de ver., X, 2, corp. (ed. cit.,
227b-228a) : «... intellectus cognoscit praesens et praeteritum non inquantum est
nunc et hoc praeteritum. Unde memoria, proprie loquendo, non est in parte
intellectiva»; ibid., ad 2.m et 3.m (228b); C. Gent., II, 74: «...sed per hoc non
excluditur quin intellectus possibilis sit conservativus intelligibilium, quae abstra-
huntur ab omnibus conditionibus particularibus».



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 207

culari loco, sic etiam abstrahit a particulari tempore; unde differentias
temporis, cuiusmodi sunt presens, preteritum et futurum, non concernit.

Quantum ad secundam condicionem, licet possit in parte intellec-
tiva esse memoria quantum ad illos qui ponunt quod post actum intelli- 10

gendi maneant species que reconduntur ab entibus actibus, tarnen non
potest poni memoria in intellectu, quoad istam condicionem, secundum
illos qui negant in parte intellectiva esse species, sicut Avicenna et

quidam moderni, sicut Godefridus.
Dato tarnen quod sic posset poni memoria in intellectu, tarnen 15

nullo modo ponitur memoria ut sic, in quantum est pars ymaginis, quia
memoria in quantum est pars ymaginis debet precedere omnem actum
intelligendi, et per consequens répugnât sibi esse reconditum per actum
precedentem.

Sed quantum ad tertiam condicionem, proprie ponitur memoria 20

in parte intellectiva, quia ibi est actus primus et secundus, sicut licet
simul reeipiatur species et intellectio, tarnen species ut actus primus et

per modum quietis, sed intellectio ut actus secundus et per modum

operationis et fieri.

(12) De secundo articulo, quomodo in anima inveniatur intellectus agens,
primo est ostendendum quomodo in anima inveniatur intellectus agens,
secundo quomodo deserviat ad operationem.

(13) De modo quo inveniatur in anima, dicit dominus Albertus super 7

capitulum De angelica ierarchia Dyonisii quod, secundum quosdam, in
anima humana est unum genus compositionis ex actu et potentia, quod

12 quoad] quantum ad V || 14 Godefridus] Got(efridus) 0 || 15 posset poni] primo
possit 0 II 21 ibi est] est ibi V actus om. 0 || 22 intellectio] intellectus V || 23

intellectio] intellectus V || 24 et] in O.

12, 2 in agens] intellectus agens inveniatur in anima 0.
13,2 capitulum om. V || 3 genus om. 0.

13 Cf. De an., V, 6 (ed. S. Van Riet, Louvain-Leiden 1968,146, 6-150, 68) ; de Avi-
cennae opinione, cf. Thom., II. cit. || 14 Cf. Quodl., V, 8 (ed. M. de Wulf-J. Hoff-
mans, Louvain 1914, 31-32).

13,2 Cf. Sup. de cael. hier., 7, 3 (Jammy 13, 73a): «... compositio essentialis
est duplex, scilicet ex actu et potentia, id est ex materia et forma, vel ex potentiali
et actuali, in quibus proprie non est materia in qua acquiratur forma per motum;
haec autem quae est ex potentiali et actuali est duobus modis, aut ita quod potentiate

et actuale sunt altera natura, aut ita quod utrumque sit natura una habens
potentialitatem, inquantum admiscetur alteri, et actualitatem secundum id quod



208 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

non invenitur in aliis substantiis separatis; ita quod actus et potentia
5 sint una essentia, secundum quam eandem essentiam competit habere

intellectum agentem et possibilem, ita quod unam essentiam anime,
secundum id quod est actuate et perfectum et abstractum in ea, conse-

quatur agens, secundum id autem quod habet unionem ad corpus et
est forma corporis, consequatur ipsam possibilis intellectus, sicut lumen

10 in combustivo, quod est aliqualiter immersum, aliqualiter non immer-
sum. Quod patet ex hoc, quod actio luminis extenditur ultra actionem
combustivi.

Hoc ergo ordine iste très virtutes non organice consequenter se

habent in anima, ita quod, secundum id quod est nobilius in anima,
15 fluit ab ipsa intellectus agens; secundum perfectionem minus nobilem

intellectus possibilis; adhuc secundum perfectionem minus nobilem
voluntas. Et ideo non est intellectus nisi per participationem.

(14) Sed quomodo deserviat ad operationem, est advertendum quod
tria dicit Philosophus de intellectu agente, quibus correspondent tria
in intellectu possibili. Dicit enim de intellectu agente quod est «actu

ens», quod est « habitus », quod est «lumen»; similiter in intellectu possi-
5 bili sunt tria, scilicet quod est «potentia», quod est potentia anime, quod

est potentia apprehensiva.
Modo intellectus agens, in quantum actu ens, respicit possibilem

in quantum potentia; in quantum vero habitus, respicit eundem in
quantum potentia anime; sed in quantum lumen respicit eundem in

10 quantum potentia apprehensiva.

4 substantiis] subiectis V || 5 eandem essentiam] eidem essentie V || 9 consequatur]

consequitur V | possibilis intellectus] intellectus possibilis V || 10 aliqualiter
non immersum om. V, in marg. 0 || 14 secundum om. V.

14,2-3 quibus agente om. V || 5 scilicet om. 0 || 7 actu ens] ens actu V ||

8 vero om. 0 | eundem] eum V || 9 eundem] eum V.

de ipsa remanet non immixtum, sicut lux corporalis quae secundum aliquid com-
miscetur combustivo in igne, et secundum aliquid remanet non immixta: unde
etiam actio eius extenditur ultra actionem combustivi. Similiter, qui dicunt ani-
mam esse simplicem, distinguunt hoc modo potentiale in ipsa, secundum quod
commiscetur corpori, et ex illa parte consequitur eam possibilis intellectus ; actuale
vero, secundum id quod de ipsa remanet non admixtum, et ex hac parte inest ei

agens intellectus».
14,3-4 «actu ens»: Ar., De an., III, 5; 430a, 18; t. 1. 10; t. c. 19 || 4 «habitus»:

l. cit.; 430a, 15; t. c. 18 | «lumen»: 1. cit. (quae omnia ad versionem Guillel-
mi) || 4-6 «similiter apprehensiva»: cf. Aeg. Rom., Quodl., VI, 24, § Respondeo
(ed. Venetiis 1504, 94vb); Ar., I. cit., 430a, 11.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 209

(15) Modo dicunt aliqui, sicut Egidius VI Quolibet suo, quod intellectus

agens secundum quemlibet istorum modorum perficit intellectum possi-
bilem formaliter et inherenter.

(16) Quod probatur primo modo, in quantum intellectus agens est actu
ens et intellectus possibilis est potentia.

Et hoc sic. Quandocumque aliqua duo sunt in tertio, ita quod ambo

inherent, et utrumque habet esse reale, quod quodam ordine fluunt
ab illo in quo sunt, quod unum respectu alterius est simpliciter actus, 5

unum formaliter est perfectio alterius ; sed intellectus agens sic se habet
ad possibilem, quod ambo inherent tertio, quod ambo sunt entia realia,
quod ambo fluunt a tertio quodam ordine, quod intellectus agens est

actus respectu intellectus possibilis : ergo unum eorum erit forma alterius,
sicut color formaliter est in colorato mediante quantitate. 10

Maior patet, quoad quatuor eius partes.
Primo, quia quando aliqua duo sunt in tertio, si unum eorum est

per se subsistens non oportet quod unum eorum sit forma alterius,
sicut, secundum opinionem Magistri Sententiarum, si Spiritus Sanctus

et voluntas sunt in anima ad eliciendum actum meritorium per solam 15

assistentiam Spiritus Sancti, non oportet quod Spiritus Sanctus sit
forma inherens voluntati, aut econverso. Similiter, quoad aliam partem,
si ambo essent inherentia et tarnen haberent esse spirituale vel inten-
tionale, non oporteret quod unum esset in altero subiective, sicut lumen
et color vel similitudo coloris in medio non oportet quod unum eorum 20

sit forma alterius per inherentiam, quia utrumque eorum habet esse

intentionale. Similiter, quoad tertium, quamvis aliqua duo inhereant
et sint entia realia, si tarnen non fluant a tertio quodam ordine, non
oportet quod unum sit forma alterius; sicut patet de caritate et fide.

Quamvis sint due forme inherentes, reale esse habentes, quarum una 25

15,1 suo om. 0 II 2 secundum quemlibet] quolibet 0.
16, 3 Quandocumque aliqua] quecumque 0 || 6 sie om. V || 8-9 quod...

possibilis om. O H 9 eorum] illorum V || 12 quia om. V | eorum] illorum V || 13

eorum] illorum 0 11 14 Sententiarum om. 0 || 15 sunt] sint V || 17 forma om.
V II 18 spirituale] speciale 0 | vel] sive 0 || 19 oporteret] oportet V || 20 vel] et V \

eorum] illorum 0 || 21 eorum] illorum O || 25 due om. 0 | quarum] qua 0 | una]
earum add. V.

15,1 Cf. Quodl., VI, 24, § Sed ut magis; 94vb.
16, 14 Cf. ibid. ; P. Lomb., Sent., I, 17, 3 (ed. cit., 144); Aeg. Rom., Sent., I,

17, 1, 1, 1 (Venetiis 1521, 89rb, G-va, K); de hac Aegidii opinione, cf. Henr. de
Lub., Quodl., II, 6 (ed. Mitzka, 52, 22ss.).

14



210 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

perficitur in operatione sua per aliam, sicut fides efficitur meritoria per
caritatem, quia tarnen non insunt quodam ordine naturali, unum eorum
non est formaliter inherens alteri, nec sunt in diversis substantiis. Sed

quando hec tria concurrunt ita, quod cum hoc insint quodam ordine
30 naturali, sicut se habet quantitas et qualitas, que sunt inherentia quoad

primum, habent esse reale quoad secundum, unum est actus respectu
alterius quoad tertium, inherent quodam ordine naturali quoad quar-
tum, et ideo qualitas inheret formaliter mediante quantitate. Et sie

patet maior.
35 Minor manifesta est quoad omnes eius partes, quia intellectus

agens et possibilis sic se habent, quod ambo inherent, quod ambo
habent esse reale, quod unum est actus respectu alterius, quod insunt
quodam ordine naturali, ut patet ex dictis; ergo etc.

(17) Secundo patet idem, si comparatur intellectus agens ad intellectum
possibilem sicut habitus ad potentiam anime, quia habitus quilibet,
in eo quod talis est, se ipso et sine medio formaliter perficit potentiam
cuius est, eo quod idem est per essentiam dispositio et habitus. Dispo-

5 sitio enim terminata est habitus; et ideo, si habitus non immediate

perficeret potentiam, sed aliquo alio medio, procederetur in infinitum.
Nichilominus tamen secundo, talis habitus perficit sic potentiam

cuius est, quod mediante habitu est alterius perfectionis susceptiva,
sicut actus perfecti.

10 Perficit tertio ita subiectum suum, sic quod non solum ipsum est

perfectus ex habitu, sed etiam ponit aliquid perfectionis in omnibus
aliis potentiis que possunt moveri a potentia in qua est; sicut patet de

habitu caritatis, qui est in voluntate et facit perfectionem meritorii
in actu credendi intellectus et in actus virtutis motive et in actu cuius-

15 libet potentie in quantum movetur a voluntate.

27 eorum] illorum V || 28 nec] sed V || 31 reale om. V || 35 manifesta est] est
manifesta V | omnes... partes] eius partes omnes O || 36 quod1] et V || 37 actus]
accidens V.

17,1 idem om. F I comparatur] comparetur 0 || 3 est om. O | formaliter...
potentiam] perficit potentiam formaliter O || 4 per habitus] dispositio et habitus
per essentiam 0 || 5 terminata] privata V || 6 medio] modo V || 7 tamen secundo]
secundo cum V | talis om. 0 || 13 in] de O || 15 a voluntate om. V.

35-38 Cf. Aeg. Rom., Quodl., VI, 24; 95ra.
17,1-32 Cf. I. cit., § Viso quomodo; 95ra-b || 4—5 «dispositio habitus»: cf.

Ar., Met., V, 20; 1022b, 13; t. 1. 20, 509; t. c. 25.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 211

Istas très condiciones habet intellectus agens, ex quo est habitus
intellectus possibilis. Primo, quia perficit ipsum formaliter. Secundo,

quia facit ipsum dispositionem esse immediate ad suscipiendam ulte-
riorem perfectionem, puta species intelligibilis. Tertio etiam, quia efficit

aliquid perfectionis in aliis potentiis, que regulari possunt ratione: ex 20

hoc ipso enim quod aliquid perficit intellectum possibilem quantum
ad actum suum intelligendi, ex hoc ipso id idem ponit aliquam ydonei-
tatem in voluntate que sequitur ilium actum, et in appetitu sensitivo
in quo sunt virtutes morales, ad hoc quod actum virtutis exerceat.

Quod patet ex diffinitione virtutis, que est : habitus elicitivus immediate 25

consistens, prout recta ratio determinavit ; et ideo, licet alique virtutes
sint in voluntate, ut iustitia, alique in appetitu sensitivo, ut morales,

patet quod iste habitus perfectionem ponit non tantum in intellectu
possibili, sed etiam in aliis potentiis que possunt ab ipso regulari, sicut
econverso habitus voluntatis, puta Caritas, non tantum ponit perfec- 30

tionem in voluntate, sed in omnibus aliis potentiis que possunt ab

ipsa voluntate moveri.

(18) Cui dicto satis alludere videtur hoc quod dictum est a domino

Alberto, quod actio intellectus agentis excedit actionem intellectus
possibilis, sicut actio luminis excedit actionem combustivi, quamvis sint
in eodem.

Ad hoc dictum videntur respexisse aliqui ponentes quod illud 5

activum, quod ponit Commentator super III De anima, quod requiritur
in sensatione preter sensibilia, quod illud non sit aliquis sensus agens,

cum tali non possit assignari Organum, sicut ponit Egidius, nec sit etiam

intelligentia movens celum, scilicet quod in virtute eius sensibilia agant
actionem vitalem, cum oportet illud principium esse extraneum; sed io
istud tale principium, in cuius virtute sensibilia agant actionem vitalem,
est principium intra connaturale homini, et vocatur intellectus agens.

19 etiam efficit] quia efficit etiam 0 || 22 actum suum] suum actum 0 | aliquam
om. 0 || 25 virtutis om. V | habitus] quod habitus est 0 || 26 licet] cum V || 28

perfectionem] perfectionum VO || 30 puta] ut V || 31 ab ipsa] a 0.
18,1 a] de F || 2 excedit] excedat 0 || 5 quod om. V || 7 illud] istud V |

aliquis sensus] sensus aliquid 0 || 8 assignari] aliud add. 0 | sicut Egidius om. O ||

9 agant] agunt 0 || 10 illud] istud V || 11 istud] dicit 0 || 12 est] esse O | et] quod O

18,2 Cf. supra, 13, 1—17 et adn. ad 1. || 6 Cf. Averr., De an., Ill, c. 60 (ed.

Crawford, Cambridge/Mass. 1953,50-57) 11 8 Cf. Quodl., Ill, 13, § Prima via; 38v a-b.



212 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

(19) Tertio, si comparatur intellectus agens, ut lumen est, ad intellectum
possibilem ut est potentia apprehensiva, adhuc potest sustineri quod
formaliter perficiat intellectum possibilem; quod patet in luce corporali,
que sic est principium videndi, quod non solum afficit medium, sed etiam

5 formaliter perficit sensum, sicut etiam species non posset esse principium
videndi, nisi formaliter inhereret oculo. Sic in proposito se habet lux
spiritualis, puta intellectus agens, et species intelligibilis, quod ambo
inherent intellectui formaliter, ita quod recipiatur species mediante tali
lumine.

(20) In recitatione ista, que dicta sunt, fere omnia sunt de habitu quo-
modo ponit perfectionem in potentia cui inheret, et etiam in aliis poten-
tiis que ab ipsa moventur et regulantur, et quod extendat se actio
luminis intellectualis ad actus sensuum exteriorum. Et quod dictum

5 est, quod lumen necessarium est intellectui possibili, ut mediante ipso

recipiat speciem intelligibilem, hec omnia et alia possunt equaliter
verificari sive ponatur intellectus agens esse lumen intellectui possibili
formaliter inherens, sive ponatur esse lux quedam ipsum possibilem
tantum per aliquod lumen impressum perficiens.

(21) Et ideo, non improbatis aliis que dicta sunt in recitatione opinionis,
et etiam que addita sunt, conclusionem in se improbo quadrupliciter,
hanc videlicet quod intellectus agens sit forma intellectus possibilis,
forma inquam inherens ut habitus.

5 Primo sic. Illud quod est in secunda specie qualitatis non potest
esse perfectio formaliter inherens alicui potentie operative; sed

intellectus agens est in secunda specie qualitatis: ergo etc. Maior patet, quia
omne illud quod est perfectio alicuius potentie operative inherens sibi,
hoc necessario est dispositio vel habitus, et tale non potest esse in

10 secunda specie qualitatis. Minor patet, quia intellectus agens est poten-

19,1 comparatur] comparetur 0 | lumen est] est lumen 0 || 3 possibilem om.
F || 4 afficit] perficit 01 (corr. ex afficit, in marg.) | etiam] et F || 5 etiam] et F |

species] sensus O \\ 6 nisi formaliter] formam, nisi F || 8 recipiatur] recipitur 0.
20,1 recitatione... sunt2] ista recitatione, fere omnia que dicta sunt 0 || 2-3

potentiis om. 0 || 3 ab] ad V 0 || 5 necessarium est] est necessarium F || 8 esse om. V.

21,1 dicta] dicti F || 9 est] vel add. V || 10 secunda] tertia F | qualitatis om.
0 I patet] apparet F

19,1-9 Cf. Aeg. Rom., Quodl., VI, 24, § Ostenso quomodo; 95rb-va.
20.4 Cf. supra, 19, 6-9.
21.5 «in qualitatis»: cf. Ar., Cat., 8; 9a, 14-27.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 213

tia naturalis, ymmo quod plus verius competit intellectui agenti esse

potentiam naturalem quam intellectui possibili. Quod patet, quia
intellects agens est potentia activa, intellects possibilis potentia passiva;
sed potentia passiva ordinatur ad actum, quia actus dignior est potentia,
ut dicitur IX Methaphisice: ergo magis per se in secunda specie qualitatis 15

est intellects agens quam possibilis.
Secundo sic. Agens in quantum agens non potest esse forma passivi

per inherentiam; sed intellects agens, essentialiter loquendo, est agens:

ergo non potest esse forma intellects possibilis. Maior patet, quia
agens et patiens debent esse diversa, alis opposita essent in eodem, 20

quod implicat contradictionem, saltern in natura limitata; sed ilia que
sic se habent, quod unum est forma alterius per inherentiam, non sunt
duo, sed unum: ergo etc. Minor patet de se: est enim ymaginandum
quod sicut inpossibile esset quod una pars eiusdem corporis moveret
aliam, nisi essent partes etherogenee, sie est impossibile in potentiis 25

non organicis quod una moveret aliam, nisi essent potentie diverse, non
facientes unum sicut actus et potentia.

Tertio sic. Ulud quod est subiective in essentia non potest esse

subiective in aliqua potentia; sed intellectus agens est in potentia
subiective in essentia anime, sicut quelibet potentia abstracta: ergo 30

non potest esse in aliqua potentia subiective. Minor manifesta est.

Maior probatur per simile: gratia, secundum doctores, est in essentia
anime dans esse supernaturale : ergo sequitur quod ilia in nulla potentia
est subiective, nisi solum per denominationem quandam qua denomi-
nantur alie potentie et earum actus esse gratie. 35

Quarto sic. Quandocumque aliqua plura fluunt ab una essentia

ordine quodam, impossibile est quod illud quod fluit ab essentia sub

nobiliori rationè insit subiective mediante illo quod fluit ab ipso sub

ratione minus nobili; sed intellectus agens fluit ab essentia anime sub

ratione maxime nobili: ergo impossibile est quod insit subiective me- 40

diante aliqua potentia. Minor patet de se. Maior probatur: ab essentia

11-13 naturalis potentia1 om. 0 || 14 dignior est] est dignior 0 || 15-16 in
agens] intellectus agens est in secunda specie qualitatis 0 || 19 patet] probatur 0 ||

21 saltern om. V 11 23 ergo om. V || 24 moveret] movet V 11 25 essent partes] partes

essent V | est om. V || 29-30 in2 essentia] subiective in potentia 0 | ergo
non] non ergo 0 |[ 33 ilia] ipsa O || 35 esse] est V || 41 aliqua] alia add. 0.

15 Cf. Ar., Met., IX, 9; 1051a, 4-5; 1.1.10, 801; t. c. 19 || 32 Cf. Thom., S. theol.,
Ia-IIae, 110, 4, corp.



214 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

anime fluit intellectus et sensus, et constat quod intellectus sub no
biliori ratione fluit ab essentia, ut patet ex dictis. Si ergo deberet inesse

subiective ipsi anime mediante eo quod fluit ab ipso sub ignobiliori
45 ratione, sequeretur quod potentia intellectiva inesset ipsi anime subiec¬

tive mediante potentia sensitiva, immo sequeretur quod inesset
mediante organo, quia potentie sensitive organice sunt.

Posset quinto sie dici. Omnis potentia apprehensiva nichil aliud
reeipit, nisi apprehensionem, vel illud ad quod formaliter consequitur

50 apprehensio, sicut est sensus intellectus rei intellecte; sed intellectus

agens non est apprehendens, quia non est actus in fieri, sed est actus in
facto esse et in quiete, sicut forma manens, non sicut operatio, nec est

etiam i<llu>d ad quod consequitur apprehensio, puta formale princi-
pium, quia est determinati generis et in determinata specie, et est per

55 se in genere et non per reduetionem: operatio autem taie non potest
esse formalis expressio rei.

(22) Ideo videtur aliis aliter dicendum, quod intellectus agens perficit
intellectum possibilem non per inherentiam, sed per assistentiam. Nam,
ut dicunt, per solum contactum virtutis, absque aliqua luminis multi-
plicatione, illustrât fantasmata, ut possint agere, et intellectum possi-

5 bilem ut possit recipere.

Quod potest declarari per hunc modum, quia aliter est de luce et
de aliis qualitatibus corporalibus in hoc quod, si calor inherens igni
posset esse presens toti aeri, non diceretur aer calidus aut calefactus,
nisi postquam de materia sua esset alius calor eductus, qui esset in

10 ipso formaliter ; sed si esset possibile quod lux esset substantia quedam,

presens toti medio, medium diceretur illuminatum per lumen non
inherens, sed assistens.

Quod videtur esse de intentione Commentatoris super III De

anima, commento 18, ubi dicit quod color, ad hoc quod moveat visum,

41—+2 sub essentia] fluit ab essentia sub nobiliori ratione O || 44 ipsi anime om.
0 || 45 ipsi om. 0 || 46 mediante potentia] potentia mediante O || 47 organice]
organizate V || 48 dici] argui 0 || 48^-9 aliud apprehensionem dupl. V || 49 ad]
aliudV I consequitur] sequitur V || 50-51 sicut apprehendens om. V || 51 est
actus2 om. V || 53 consequitur] sequitur V || 55 operatio autem om. V, in marg. O.

22,1 Ideo] item O | aliter] sic O || 2 sed assistentiam om. V || 6 Quod] et
0 || 7 de om. O || 8 posset] possit O | calidus aut] nec 0 (ex corr.) || 9 de esset]
esset de materia sua O |j 10 possibile om. 0 || 13 super] de V.

22,1 Cf. Gonsalvus Hisp., Qq. disp., XIII, sol., II, 2a (ed. L. Amor6s, Qua-
racchi 1935, 265-266) || 13 Cf. Averr., De an., Ill, c. 18, 65-71.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 215

est illustratus a luce ; et tarnen lux non inheret colori, sed ipsum attingit. 15

Sic dicunt quod lumen spirituale attingit fantasmata non per inheren-

tiam aliquam, sed per assistentiam. Eodem modo potest dici quod non

perficit possibilem per aliquam inherentiam, sed assistit.

(23) Sed istud dictum non videtur solidum nec in se, nec in motivo.
In se quidem, quia non videtur aliqua ratio quia aliquid non possit

dici calidum nisi per calorem formaliter inherentem, et tarnen posset
dici formaliter lucidum per lucem vel per lumen non inherens, cum
lumen sit accidens, quod nichil proprie denominat ut quo tale, nisi 5

suum subiectum.
Motivum non videtur valere etiam, quia cum dicitur, secundum

Commentatorem, quod color ad hoc quod moveat visum, necessario

est illustratus lumine, concedo; sed cum additur quod illud lumen

non inheret colori, dico quod illud lumen necessario inheret colorato 10

sicut medio. Corpora enim opaca, licet non recipiant lumen in profundo,
recipiunt tarnen lumen in superficie, dicente Philosopho in De sensu
et sensato quod color est extremitas perspicui in corpore terminato.

Videtur ergo quod rationabiliter dici possit quod intellectus agens
sit in anima quantum ad eius essentiam sicut lux in sole, a qua derivatur 15

lumen spirituale in fantasmatibus, et etiam derivatur ab ipsa lumen
disponens intellectum possibilem tarn in patria quam in via.

(24) Inde Commentator dicit in III De anima quod sicut aer recipit
similitudinem coloris et lumen, sic intellectus possibilis recipit similitu-
dinem fantasmatum et lumen intellectus agentis. De quo lumine derivato
a luce, quod est formaliter intellectus agens, verificari potest illud quod
dicit Augustinus XII De Trinitate, capitulo ultimo: «Ita conditam esse 5

intellectualem naturam ut» omnia «videat in luce sui generis».

Illuminât etiam intellectum possibilem in via, ita quod, quantum
est de se, intellectus agens semper uniformiter illuminât utrumque, et

15 et] sed V || 18 assistit] assistendo V.

23,1 solidum se] in se solidum V | motivo] motivis O || 5 quod] quia V ||
7 non etiam] etiam non valet 0 || 11 recipiant] recipiunt V || 12 lumen om. 0 ||

17 possibilem om. 0.
24,1 dicit in om. V || 4 illud] id V.

23,12 Cf. Ar., De sensu et sens., 3; 439b, 11-12; 1.1. 6, 45 || 14-17 Cf. Thom.,
C. Gent., II, 77, § Si quis autem (in fine) et Quod autem.

24,1 Cf. Averr., De an., III, c. 18, 65-71 || 5 De Trin., XII, 15, 24; CC 50,
378, 13-15 H 7-14 Cf. Thom., l.cit.) Sent., I, 3, 4, 5, sol.; S.theol., I, 79, 4, corp.



216 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Organum fantasmatum, et intellectum possibilem, quod licet non sit
10 idem cum utroque vel altero eorum, est tarnen simul cum utroque, quia

non est virtus organica habens situm distinctum; non tarnen semper
equaliter et uniformiter fantasmata movent intellectum, et est ratio quia
solum illud quod est actu fantasmatum est ultimum ad illud lumen

dispositum. Cuius signum est quod quandocumque fantasiatum non est

15 in actu suo, tunc nulla est intellectio, sicut apparet in hiis in quibus
leditur Organum fantasie.

Similiter, quando ex aliquo accidente Organum est impeditum, ut
non ordinate in actum prorumpat, non potest esse ordinata intentio.

(25) Potest ergo did, secundum ista, quod intellectus agens perficit
omnes partes ymaginis.

Perficit intellectum possibilem ut est in essentia ut possit habere

vel tenere actum primum.
5 Perficit intellectum ut est intelligentia, ut possit elicere actum

secundum, et utrumque facit non seipso formaliter, sed per aliquod
lumen derivatum a se.

Perficit nichilominus voluntatem per comitantiam quandam: tum
quia habitus potentie superioris et moventis, in quantum habitus, est

10 aliquo modo forma potentie inferioris et habitus sui, sicut econverso
habitus voluntatis est formalis respectu intellectus et actus sui, ut
dictum est de caritate, et non solum perficit voluntatem, sed etiam partem
sensitivam, rationalem tarnen per participationem, in qua sunt virtutes
morales in quibus omnibus ratio statuit medium. Et ideo, quod perficit

15 intellectum possibilem, eo ipso ponit perfectionem aliquam in hac

potentia, puta in appetitu sensitivo.

(26) Patet ergo ex dictis solutio questionis, scilicet quod si consideratur

ymago prout in ipsa relucet divinarum personarum origo, quod non
consistit in solo intellectu possibili, sed consistit in memoria, intelligentia

et voluntate.

9 quod] quia V 11 13 illud2] id V || 15 suo] quod add. V.

25, 3 possibilem om. 0 | possit] posset V O | habere vel tenere] tenere vel
habere 0 || 6 facit om. V || 9 et om. V || 13 sensitivam] subiectivam V || 14
medium] modum 0 |] 16 in om. 0.

26,1 consideratur] consideretur V 11 3 consistit in solo] solum consistit in V.

et 5, ad 3.m; Q. disp. de an., 4, 4, ad 7.m; De malo, 16, 12, ad 2.m; Comp, theo!.,
88 H 14-16 Cf. Thom., De an., III, 1. 7, 688; 1. 13, 792.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 217

Prout tarnen quodlibet istorum perfectionem quandam recipit ab 5

intellectu agente, quamvis specialiter ab aliquo intellectus agens dicatur
ad memoriam pertinere, quia virtute activa continet speciem quam
memoria continet passive, ut sie memoria et intellectus agens sunt unus

completus parens verbi intelligibilis, secundum etiam istum modum

posset bene intelligi dictum modernorum aliquorum, quod tota ymago 10

sit in intellectu agente, quamvis ipsi aliter hoc intelligant.

(27) Ad rationes utriusque partis.
Ad primam, quod beatus Augustinus non vult dicere quod mens,

notitia et amor sint substantie, sed sint una substantia in sensu superius
exposito, ita quod mens, notitia et amor aeeipiantur pro eadem essentia,

prout est obiectum cuiuslibet actus istorum. 5

(28) Ad rationem in oppositum, quod non cowformamur Deo tantum
secundum intellectum, sed etiam secundum voluntatem; prout tarnen

utraque potentia perfecta est lumine intellectus agentis, modo quo
dictum est.

5 istorum] dicit add. V || 6 specialiter om. V || 8 passive] passiva V 0 | memoria
agens] intellectus agens et memoria 0 | sunt] sint V || 10 bene aliquorum] ali-
quorum dictum modernorum intelligi V | tota ymago] ymago tota V || 11 ipsi
om. 0.

27, 5 prout] ut 0.
28,1 conformamur] reformamur V 0 \ Deo tantum] tantum Deo V || 3 est]

cum V.

26,6 Cf. God. de Font., Quodl., V, 8 (ed. De Wulf-Hoffmans, 31-32) : «...
intellectus agens, ut coniunctus intellectui possibili continente habitus intellectuales,
habet rationem memoriae quae parens dicitur; et hoc generat vel producit verbum
in actu ...» || 11 Cf. Theoder. de Vrib., De vis. bealif., 1, 1 (cd. Mojsisch, 11. 1-
4): «Quantum ad primum, consideranda sunt quatuor. Primum, quod abditum
mentis secundum Augustinum, quod est intellectus agens, in sua essentia vere est
substantia. Secundum, quod in ipso expressa est similitudo et ymago divine
substantie...»



218 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

<Prologus ad qq. ll-20>

Expleto uno denario questionum de materiis theologicis, est et
alius denarius questionum de materia methaphisica; que hoc ordine
sumi possunt, quod querebantur aliqua de subiecto methaphisice, aliqua
de partibus subiecti.

5 De subiecto methaphisice querebatur unum communiter de omni

quod participât naturam entis, sive sit creatum, sive increatum; et
fuit hec, utrum aliquid se toto possit efficere aliquam perfectionem in
se toto.

De partibus specialibus entis, querebantur plura: sunt enim partes
10 subiective entis très, scilicet prima causa, intellectualis natura et sub¬

stantia corporea.
De prima causa querebantur duo; quorum primum respicit prete-

ritum, secundum respicit futurum. Primum est utrum Deus produxerit
omnia simul; secundum est utrum saltern possit producere essentiam

15 sine esse, vel econverso. Nec oportet quod iste questiones, facientes

mentionem de creatione, collocentur inter questiones theologicas quia
supponunt aliquid creditum, puta creationem, quia secundum multos
philosophos demonstratum est Deum esse causam omnium, quod sine

creatione esse non potest.
20 De naturis creatis querebatur una questio communis substantie

corporali et intellectuali, et erat utrum suppositum in natura intellec/Mali

creata addat aliquid super hanc naturam.
De natura intellectuali creata querebantur tria, quodam ordine

se habentia. Prima fuit utrum intelligentia movens coniungatur celo

25 moto sie, quod faciant unum in essentia. Secunda, dato quod non, quo-
modo saltern virtus moventis coniungatur celo moto. Tertia est specia-
liter de infimo mobili et de infima intelligentia, et est utrum motor orbis
lune sit intellectus humanus.

9 specialibus] spiritualibus V || 10 subiective entis] entis subiective V || 12

quorum] quarum 0 || 13 Primum] prima 0 || 14 secundum] secunda 0 || 17

supponunt aliquid] supponitur aliquod 0 || 21 intellectuali] intelli(gibi)li V, om. 0 ||

25 faciant] faciunt V || 25-26 quomodo saltern] saltern quomodo V || 27 de2 om.
V | est] talis add. 0.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 219

De infima natura corporalium fuerunt très questiones, quodam
ordine se habentes. Prima est de entitate materie, et est utrum materia 30

possit esse sine forma quocumque agente. Secunda est de eius effectu
et proprietate, utrum sit principium individuationis. Tertia, de eius

ordine inter naturas possibiles fieri, utrum videlicet infra ipsam possit
aliquid fieri, quod sit minoris entitatis quam ipsa.

<Questio quintadecima>

(1) Quinta questio fuit de natura spirituali, utrum scilicet ex intelli-
gentia movente celum et celo moto fiat unum essentialiter.

(2) Videtur quod sic. Ex anima et corpore fit unum essentialiter;
sed celum est animatum: ergo etc.

Probatio minoris: quia animata produeuntur ex celo, quod non
posset esse nisi celum esset animatum, cum causa sit nobilior effectu suo.

(3) Contra. Anima intellectiva includit sensitivam, II De anima; sed

omne habens animam sensitivam est corruptibile ; ergo etc.

(4) In questione ista quoad aliquid est diversitas inter philosophos et
doctores catholicos et probatos philosophos. De animatione enim celi

inter quosdam philosophos est diversitas realis; sed inter Aristotelem
et doctores catholicos est diversitas tantum vocalis.

(5) Et ideo primo videndum est quomodo de hoc aliter sentiunt phi-
losophi.

30 se habentes] habentes se V || 34 aliquid fieri] fieri aliquid V.

1,1 Quinta] Quarta V (seil, secundi denarii) \ de spirituali om. V | scilicet
om. V

2,1 Videtur sic] quod sic videtur 0 | sic] quia add. V || 2 sed om. V.
4,1 quoad... est] est aliquaO | inter] quoad 0 \ et] inter add.O || 2 celi] celo-

rum V || 4 diversitas tantum] tantum diversitas 0.

2,1-4 Cf. Thom., S. theol., I, 70, 3, 2.m et 3.m.
3,1-2 Cf. Thom., I. cit., corp.; Sent., II, 14, 1, 3, 3.m; Bonav., Sent., II, 14,

1, 3, 2, resp. || 1 Cf. Ar., De an., II, 3; 414b, 29-32; t. 1. 5; t. c. 31.



220 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Ubi est advertendum quod Avicenna, IX Methaphisice, capitulo 4

ponit quod celum est animatum animatione proprie dicta, ita quod
5 natura spiritualis movens celum non tantum est movens, sed etiam

forma coniuncta.

Distinguit enim de intelligentia et de anima, vocans intelligentiam
formam abstractam et per se existentem; animam vocat naturam cor-
pori coniunctam. Hanc distinctionem inter animam et intelligentiam,

10 quoad diversitatem earum, necessario habuit ponere secundum sua

principia: quia ipse supponit pro principio quod prima causa, quia est

actualissima et simplicissima, non est productiva nisi unius, quia in
ipsa nulla cadit diversitas. Et istud unum productum est intelligentia
quedam, que licet in se sit una et simplex, tarnen in actu eius intelligendi

15 cadit aliqua diversitas, secundum quod potest intelligere suum princi-
pium, a quo est producta; potest etiam intelligere suum actuale, id est

seipsam ut est actes ; et suum potentiate, id est seipsam ut est possibilis
possibilitate obiectiva. Et sic diversificata ipsa producit tria: prout
enim intelligit suum principium, sic producit aliam intelligentiam; prout

20 intelligit suum actuale, ipsa producit animam; prout intelligit suum
Potentiale, ipsa producit primum corpus celeste. Et eodem modo ipsa

intelligentia secundi ordinis producit tertiam intelligentiam et secundam

animam et secundum corpus, et sic descendendo usque ad ultimum
corpus celeste primo, quod est decima intelligentia, que preest, secun-

25 dum ipsum, spere activorum et passivorum, quam vocat datorem
formarum.

Stat ergo positio Avicenne, quantum ad presentem conclusionem,
in isto, quod anime sunt forme celorum coniuncte secundum esse, et
movent corpora celestia efficienter; sed intelligentie, a quibus tales anime

30 profluunt, movent finaliter.
Cui conclusioni Algazel assentit.

5,3 est om. 0 || 4 est] sit 0 || 5 movens2] motor O || 7 de2] om. 0 || 10 earum]
eorum V O || 13 istud] id O || 16 actuale] accidentale V || 17 actus est om. O \

actus] accidens V || 18 diversificata ipsa] ipsa diversificata V || 20 ipsa om. O ||

21 ipsa1 om. O | ipsa2] ilia O.

5,3 Cf. Met., IX, 4 (Venetiis 1508, 104va ss.) || 11-13 «ipse diversitas»: cf.
op. cit., IX, 4, B; 104vb || 13-24 «Et... intelligentia»: l. cit. ; 105ra || 25-26 Cf. op.
cit., IX, 5, A; 105va || 31 Cf. Met., I, IV, 3 (ed. Mückle, Toronto, 104ss.).



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 221

(6) Sed hanc opinionem Averroys non approbat, nec reputat earn esse

de intentione Aristotelis; et, licet in multis locis contra Avicennam in
hac materia invehatur, tarnen specialiter in XII Methaphisice, commente
43, improbat opinionem hanc quantum ad hoc, quod dicit quod a

prima intelligentia non potest procedere nisi unum causatum, dicens 5

quod, licet prima intelligentia sit simplex, tarnen potest producere
plura, quia intelligit de se plures modos imitabiles.

Sed quantum ad hoc, quod dicit animas celorum esse coniunctas
secundum esse et movere celos tantum efficienter, et non per modum
finis, improbat eandem opinionem eodem XII, commente 36, dicens 10

quod motores orbium sunt substantie separate, que tarnen dici possunt
forme, non obstante reali separatione, unde vocat tales motores intelli-
gentias; et quod tales movent per modum efficientis et per modum
finis, adducens ad hoc exemplum de balneo quod, quia habet formam
in materia, in quantum est in anima movet per modum efficientis, sed 15

in quantum est in re extra movet per modum finis. Si ergo balneum non
sit forma in materia, sed forma abstracta, et tantum in anima, ipsum
moveret et per modum efficientis et per modum finis.

Sic vult ipse de intelligentia movente orbem, quod, quia non est

forma in materia, ipsa movet per modum efficientis et finis. 20

Et sic apparet quod philosophi in modo ponendi celos animatos

contradicunt sibi realiter. Et hoc erat dicendum in primo articulo.

(7) Secundo, est ostendendum quomodo Aristoteles et Averroes ex
una parte, et doctores catholici, in modo ponendi celos animatos contradicunt

sibi tantum vocaliter.

(8) Ad cuius evidentiam sciendum quod quidam doctores moderni,
de ista materia sicut de quibusdam aliis difficilibus specialem tractatum
facientes, philosophorum sententiam hoc modo prosecuntur, quod

6, 2 et] quia 0 | locis om. V || 5 causatum] tantum O | dicens] dicit V || 6
potest producere] producere potest 0 || 10 eandem opinionem om. O || 11 dici
possunt] possunt dici O || 14 quod, quia] quia quod O 11 16 balneum om. O || 17 ipsum]
ipsa te 11 18 et2 om. te 11 22 in] de O.

8,1 sciendum] advertendum O )| 2 difficilibus tractatum] difficultatibus
tractatum specialem O.

6,3 Cf. Averr., Met., XII, c. 44 (Venetiis 1552, 153vb, 66-154ra, 4) || 8-14
«Sed finis»: cf. op. cit., XII, c. 36; 149vb, 45-49 et 28-36 || 14-18 «adducens
balneo»: cf. I. cit.) 142vb, 37-45.

8,1-10 Cf. Theoder. de Vrib., De anim. caeli, 2.



222 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

intentio philosophorum est quod intelligentie moventes orbes, seu orbem,
5 uniantur ipsis unione essentiali, ut forme quedam, ratione cuius unionis

ex celo et motore fit unum non per accidens, sed per se, unitate essen-

tialis ordinis ; qua etiam unitate totum Universum est unum.
Quod potest patere ex processibus causalibus entium, quibus hoc

Universum dicitur unum unitate essentialis ordinis, propter connexio-

10 nem causarum essentialium cum effectibus suis et inter se.

(9) Ista autem connexio essentialis apparet dupliciter.
Primo, si quatuor genera causarum comparantur inter se; secundo,

comparando ad invicem modos quibus quodam essentiali ordine res

émanant et constituuntur in esse.

5 Si loquamur de quatuor generibus causarum, apparet inter eas

essentialis ordo dupliciter: primo comparando unum genus ad aliud,
secundo comparando ad invicem omnia ilia que sunt in uno tali genere,
et quibusdam extremis tamquam terminis includuntur.

Primo, dico quod inter quatuor genera causarum est ordo essentialis,
10 si comparatur tantum unum genus ad aliud. Quatuor enim cause, pro¬

prie loquendo, non inveniuntur nisi in rebus subiectis motui et trans-
mutationi: in illis enim, ubi non est agens, non est finis acquisitus per
motum, licet secundum quandam analogiam possint esse hiis similia
in rebus abstractis a motu. In rebus ergo motui et transmutationi

15 subiectis, totum genus causalitatis materie dependet essentiali depen¬

dents a causalitate forme, et figitur in esse per ipsam; materia etiam
et forma simul dependent essentiali dependentia ab agente, quod sua
transmutatione educit formam ad esse; sed causa activa dependet
essentiali dependentia a fine, cuius intentione aut cuius gratia agit.

20 Et sic in isto essentiali ordine causarum, finis est primum, materia
ultimum, agens et forma mediant.

4 est] sit 0 I seu orbem om. 0 || 6 unum] per se, et add. 0 || 7 unitate totum om.
0 || 8-9 Quod unum om. V [| 9 essentialis ordinis] ordinis essentialis 0.

9, 3 quodam essentiali] essentiali quodam O 11 4 émanant] émanent V ordi-
nantur 0 (ex corr.) || 5 Si] Et si 0 j| 7 sunt om. 0 \ tali om. 0 || 8 tamquam
includuntur] includantur tamquam termini V || 10 tantum om. V || 13 quandam
om. V I possint] possunt V \ esse similia] hiis similia esse 0 || 14 motui
subiectis] subiectis motui et transmutationi V || 16 etiam om. 0 || 17 agente] ita add.,
s. l.,0 || 20 isto om. O | ordine] illo add. O.

9,10-13 «Quatuor motum»: cf. op. cit., 3 || 13-14 «licet... motu»: cf. op.
cit., 5 II 14-24 «In philosophos»: cf. op. cit., 4.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 223

Est essentialis nichilominus ordo in quolibet genere causarum, eo

quod in quolibet tali genere sit primum et ultimum et media determi-
nata, ita quod non possunt esse plura, secundum philosophos.

(10) Quod posset patere inductive.
Primo, in genere cause materialis, est materia prima, qua nichil

est, nec potest esse prius; est etiam materia ultima, stans sub disposi-
tione ultimata respectu nobilissime forme que potest materiam perficere,
cuiusmodi exempli gratia ponatur anima humana; inter ista extrema 5

sunt determinata media, puta diverse materie ultimate disposite ad
diversas formas, specie différentes, quas oportet esse in determinate
numéro, eo quod natura non habundat in superfluis nec defici[a]t in
necessariis, nec in natura invenitur aliqua talis aptitudo non reducta
ad actum. 10

Eodem modo est essentialis ordo in genere cause formalis, ubi
infimum locum tenet forma elementi, ut nata est perficere materiam
primam ut prima est: id est, sub ilia dispositione qua primo nata est

perfici aliqua forma ut sit pars speciei, supremum locum tenet forma
perficiens materiam, que ponebatur ultima; et inter istas oportet esse 15

media determinata, ratione iam dicta.
Eodem modo in genere cause efficientis, respectu eiusdem effectus

est agens proximum et ultimum et determinata media agentia; et loquor
modo de agentibus que sunt essentiales cause, non de instrumentalibus,
sicut sunt spermata et qualitates elementares, quibus natura utitur 20

sicut artifex utitur instrumenta ad inducendum formam artis.
Eodem modo est de fine, quia ordo agentium attenditur secundum

ordinem finium.

(11) Secundo, invenitur essentialis ordo inter causas essentiales quibus
res diversimode figuntur in esse. Quarum due, opposite, sunt satis note;
sed per rationem necessariam potest concludi esse tertium genus essentialis

cause, medium inter predicta.

22 essentialis ordo] nichilominus ordo essentialis 0 || 23 tali genere] genere tali V.

10,4 ultimata] ultima 0 || 9 invenitur] inveniatur 0 || 11 essentialis ordo]
ordo essentialis 0 || 17 modo] est add. V | efficientis] agentis 0 | eiusdem] cuius-
cumque V || 19 essentiales cause] cause essentiales 0 || 20 natura utitur] utitur
natura 0.

11, 3 tertium genus] genus tertium V.

10,8—9 «natura... necessariis»: cf. Ar., De an., III, 9; t. 1. 14; t. c. 45.



224 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

5 Primo ergo modo, figitur res in esse suo per essentialem causam
producentem simplici effiuxu et emanatione, sine omni transmutatione
alicuius presuppositi.

Quod contingit, ut dicunt, et ex parte principii productivi et ex
parte producti. Ex parte principii productivi, quia hoc est intellectus in

10 actu per essentiam, cuius proprius modus producendi est per simplicem
emanationem; et ex parte producti, quia tale productum constituitur
in esse secundum totalitatem sue essentie. Illud ergo principium pro-
ductivum, sicut non presupponit aliquod subiectum in actione sua, eo

quod non agit per transmutationem, sic non presupponit aliud agens
15 ante se, cui innitatur actio sua; et ideo tale agens, propiie loquendo,

creat.
Si autem essent alique intelligence, quarum quelibet esset intellectus

per essentiam, ut asserit curiositas philosophorum, tales - eo ipso quod
essent intellectus per essentiam - producerent modo simplici, sine omni

20 transmutatione et sine aliquo presupposito ex parte subiecti; nichilo-
minus tarnen ante se presupponerent actionem primi, cui sua actio
innitatur et per quam in esse figatur : et ideo talibus competeret creatio

activa, modo inferiori quam Deo.

Et hie est primus modus causalium processuum.

(12) Secundus modus causalium processuum directe opponitur primo
modo, videlicet modus producendi per modum transmutationis et motus;

cuius per se et immediatum principium, quantum ad proprium
genus huius processus, est corpus celeste quod, in quantum est causa

5 essentialis, essentialius et perfectius prehabet in se quodlibet productum,

quam tale sit in seipso. Cum autem sit causa generalis omnium gene-
rabilium et corruptibilium, necesse est virtutem suam determinari ad

determinatos effectus per aliqua media determinata, puta per deter-
minatas dispositiones materiales, quia non quodlibet fit ex quolibet;

10 et etiam per determinatas qualitates elementares et semina et spermata,
quibus utitur natura non ut causis essentialibus, sed ut instrumentis et

9 productivi om. 0 || 11 et] etiam 0 || 14 agit] agat 0 || 24 hic] hoc 0.
12,2-3 et motus om. 0 || 4 celeste om. V || 7 virtutem suam] suam virtutem

0 II 8 per2 om. V || 9 quodlibet] quilibet V || 10 qualitates elementares]
elementares qualitates V.

11,5-23 Cf. Theoder. de Vrib., op. cit., 7.

12,1-13, 13 Cf. op. cit., 8.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 225

causis quibusdam accidentalibus, eo quod disponunt materias gene-
randorum extrinsecus, non autem prehabent essentias generandorum
ut cause essentiales, et per consequens non attingunt directe in produ-
cendo essentiam rei, quod proprium est cause essentialis. 15

(13) Ubi advertendum quod nullum corpus, in quantum corpus et stans
sub limitibus corporis, potest esse causa essentialis alicuius substantie

corporalis aut spiritualis ; sed si corpus est alicuius substantie causa, hoc

est in quantum est unitum alicui intellectui, qui est intellectus in actu.

Quod patet primo, quia corpus stans sub limitibus corporis non agit 5

nisi secundum exteriorem substantie sue dispositionem, nec transmutât
substantiam sue actioni subiectam nisi secundum exteriores disposi-
tiones. Cuius ratio est quia quelibet natura corporea, in quantum talis,
est desparata ab alia, ita quod non possit inveniri inter ea habitudo

que requiritur inter causam essentialem et effectum suum, ubi effectus 10

est in essentia cause secundum aliquid nobilius, immo talis causa essen-

tialiter est suum causatum secundum aliud esse. Talis habitudo non
invenitur inter corpora ut corpora, sub ratione desparationis cuiusdam.

(14) Preter istos duos modos causalium processuum, qui sunt oppositi,
alius medius invenitur: quod patet, quia extrema opposita non inve-
niuntur in natura sine medio, nec de extremo contingit procedere ad

extremum sine medio, secundum Philosophum in libro De animalibus.

Ideo, cum una sit causa essentialis que sic figit res in esse, quod 5

ab ipsa res procedunt simplici emanatione, aha est causa essentialis
habens oppositum modum in hoc quod ab ipsa res, quas in esse figit,
procedunt per motum et transmutationem, est alia essentialis causa

media, que figit rem aliquam in esse nec per simplicem emanationem,

13 prehabent] prohibent V | generandorum] generatorum 0 || 14 in om. 0.
13,2 limitibus] habitibus V || 2-5 potest corporis] om. 0, sed suppl. in

rnarg. || 3 corporalis causa]; si sic 0 || 4 quantum] ipsum add. O \ alicui
intellectus] intellectui 0 || 5 primo om. 0 \ limitibus] habitibus 0 \ \ 6 substantie sue]
sue substantie 0 || 7 exteriores] extrinsecas 0 || 9 quod] ut O | inveniri ea] inter
ea inveniri 0 || 13 desparationis cuiusdam] cuiusdam desparationis 0.

14,2 alius invenitur] invenitur alius modus O | extrema om. 0 || 4 sine
medio] nisi per medium O | in om. O 11 5 una sit] sit una V | figit] figat O 11 6 causa
essentialis] essentialis causa V | | 7 oppositum modum] modum oppositum 0 | ipsa]
ista V I figit] figat 0 || 8 et] per add. 0 || 9 rem aliquam] aliquam rem 0.

14,1-27 Cf. op. cit., 10 || 4 Cf. Ar., De hist, animal., VIII, 1; 588b, 4-6.

15



226 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

10 nec per transmutationem, sed per formalem unionem, non tarnen quod
perficiat per inherentiam, sed nobiliori modo.

Et hoc modo intelligentia movens celum est essentialis causa celi,

figens ipsum in esse.

Item, illud genus cause medium est inter duo genera opposita
15 prius dicta, hoc modo, quia inter causa, que simplici emanatione omnia

producit, et illam que per transmutationem generabilia producit, est

causa essentialis media dependens a prima et figens in esse ultimam
causam, ita quod, per talem immobilem fixionem qua celum figitur in
esse per talem causam mediam, possit did celum animatum, modo

20 tarnen nobiliori et equivoco quam ilia que sunt animata apud nos.
Sic enim fit unum ex celo et intelligentia ita quod, tali intellectu cir-
cumscripto, qui ponitur forma celi, non possit esse causa essentialis

eorum que fiunt in inferiori mundo: tum quia corpus, in quantum
corpus, non agit nisi secundum exteriores dispositiones, ut tactum est

25 supra, tam ex parte agentis quam passi, nec pertingit ad interiora,
quod requiritur ad essentialem causam; tum quia prehabere essentiam

causati tantum pertinet ad ilia, in quibus est virtus cognitiva.

(15) Sed videtur esse dubium: cum iste ponuntur très cause essentiales,
scilicet causa prima, anima celi conservans celum in esse, et ipsum
totum celum agens per transmutationem in ista inferiora, cum igitur
prima causa comparetur ad omnem effectum suum effective, celum etiam

5 comparetur ad effectus suos effective, videtur quod intellectus movens
celum debeat ad ipsum comparari effective.

Sed dicendum quod talis intellectus magis comparatur ad celum

formaliter, quam effective. Quod potest patere, considerando in quibus
forma et efficiens différant.

10 Quod ad presens contingit in quatuor.

12 movens celum] celum movens V || 14 illud] istud 0 | est om. 0 11 16 generabilia]
generaliter 0 || 17 dependens a prima] a prima dependens V |[ 18 per] propter V ||

20 equivoco] equivoce 0 || 22 celi] celum V | causa essentialis] essentialis causa 0 |

23 eorum] illorum V | tum] tarnen V || 26 turn quia] quia tarnen V.
15,1 esse om. O | iste] ille 0 | ponuntur] ponantur V | très] due 0 || 2 causa

prima] prima causa O | et om. 0 || 3 igitur om. 0 || 4-5 celum effective om. 0 ||
5 effectus] effectum V || 7 magis om. 0 | celum] magis add. 0.

15,7-45 Cf. Theoder. de Vrib., op. cit., 35.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 227

Primo, quia forma presupponit subiectum suum ab alio principio
in esse productum; quod non est universaliter verum de omni efficiente,

ut patet de efficientia primi, propter quod contingit quod forma et
efficiens non coincidunt.

Secundo, quia forma seipsa formaliter perficit subiectum, et con- 15

tinet; agens autem continet subiectum suum in effectu suo fluente ab

ipso, non seipso.

Tertio, quia forma sic continet subiectum suum, ut non solum
subiectum ab ipsa dependat directa dependentia, sed etiam ipsa forma
dependet a suo subiecto indirecta dependentia; agens autem a suo 20

subiecto sive passo non dependet nec prima, nec secunda dependentia.
Quarto, secundum doctorem istum, forma et subiectum suum

intrinsecus sibi unita sunt, non extrinsecus tantum; et dico intrinsecus

non sic, quod essentia unius mutetur in essentiam alterius, nec intrinsecus

secundum locum, sicut spera continetur a spera, nec intrinsecus 25

secundum modum alicuius accidentis, sed intrinsecus secundum pene-
trationem essentie, quod est unio essentialis. Et hoc est unum esse

formam alterius, sive hoc sit forma materialis, sive hoc sit forma naturalis,

sive intellectus aliquis respectu alicuius corporis.
Sed omnes iste condiciones competunt intellectui moventi celos, 30

ut patet inductive.
Primo, quia talis intellectus supponit subiectum suum productum

ab alio effective, licet figat ipsum in esse habitudine formali.
Secundo, quia subiectum suum continet non mediante aliquo

impresso, sicut agens, sed sine medio; quod proprium est forme, que 35

seipsam inprimit subiecto suo.

Tertio, quia sicut subiectum suum dependet a tali intellectu directa

dependentia - ut scilicet non possit esse sine tali intellectu, sine quo
non potest esse essentialis causa, ut ex dictis patet -, sic econverso
talis intellectus dependet a celo indirecta dependentia, quasi exigitive, 40

ut et ipse esse non possit sine tali corpore.

11 subiectum suum] suum subiectum F || 13 de] in 0 | primi om. O || 16 effectu
suo] suo effectu V || 20 autem om. V || 21 subiecto non] passo vel subiecto nec
0 I nec1 om. O \ nec dependentia] dependentia nec secunda 0 11 24 mutetur
in] imitetur V || 26 alicuius om. O || 28 hoc sive om. V || 32 talis om. O |

supponit] presupponit 0 || 34 subiectum suum] suum subiectum V || 35 proprium est]
est proprium O || 36 subiecto suo] suo subiecto 0 || 38 non esse] esse non possit
O H 39 essentialis causa] causa essentialis 0 || 40 quasi exigitive] quia exigitur 0
(ex corr.) || 41 et om. O | non possit esse] esse non possit 0.



228 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

Quarto, cum intellectus huiusmodi sit natura spiritualis, potest
esse intimws corpori secundum quandam penetrationem, maxime cum
nature spirituali create non répugnât esse intra terminos quantitatis

45 alicuius corporis.

(16) In genere dictum sufficiat de hac materia; quod forsitan intentio-
nem predicti doctoris totaliter continet, quamvis ipsam in quodam
tractatu suo multo diffusius exequatur.

Videtur ergo quod doctor iste velit dicere quod, non obstante quod
5 intellectus movens celos sit quedam substantia separata que non sit

perfectio essentialis per inherentiam alicuius materie, tarnen est infima
in genere intelligentiarum, unde convenit sibi essentialis habitudo ad

corpus motum, quod non contingit aliis intelligentiis superioribus, ita
quod sicut essentiale est anime humane uniri corpori per inherentiam

10 ad constituendum unum in esse, sic essentiale est tali intellectui uniri
corpori celesti ad constituendum unum motum, ut sit constitutum ex
tali intellectu et celo.

Licet non sit unum simplex, eo modo quo fit unum ex potentia,
puta que est materia, et actu substantiali, est tamen unum essentials

liter unitate essentialis ordinis, qua corpus celi essentialiter dependet
ab anima et econverso, licet secunda dependentia non sit tanta sicut

prima; quo posito, sequitur ex necessitate motum celi non posse deficere

secundum naturam, quia talis anima movet ut natura quedam est,

non ut libera, et equali necessitate celum movetur ab ipsa. Sequitur
20 etiam, quod motus celi sit naturalis et Vitalis, cum habeat principium

activum et passivum ab intra; propter cuius motus naturalitatem maxime

moti sunt philosophi ad ponendum celos animatos.
Potest igitur talis intellectus movens celos dici anima celi satis

congrue, quia, non obstante sua separatione, competunt sibi quatuor
25 condiciones anime sive forme superius posite: quod patet, quia cum

hoc quod est maxime intraneus corpori (quoad quartam condicionem),
et supponit subiectum suum constitutum in esse (quoad primum), est

43 intimus ] intima O intimis V.

16,2-3 quodam tractatu] tractatu quodam V || 3 multo om. 0 || 4 iste] ille
sic 0 || 8 motum] movendum V \ aliis] aliquibus 0 || 11 corpori om. V || 15

essentialis ordinis] ordinis essentialis O || 16 secunda sit] non sit ista dependentia
0 || 17-18 non naturam] secundum naturam non posse deficere 0 || 18 quedam

est om. 0 || 19 celum movetur] movetur celum 0 || 20 principium activum]
activum principium 0 || 21 intra] intellectu 0 |[ 23 talis intellectus] intellectus
talis V.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 229

essentialis habitudo inter ista duo, animam scilicet et celuxn, et mutua
dependentia (quoad secundum et tertium), ita quod si celum, ut nomi-
nat corpus tantum, deberet diffiniri diffinitione propria, non possit 30

diffiniri nisi in diffinitione eius caderet anima, eo modo sicut corpus
humanum diffiniri non posset nisi in eius diffinitione caderet anima
humana. Similiter econverso, si intellectus talis diffiniri deberet
diffinitione compléta, diffiniri non posset nisi in diffinitione eius poneretur
celum, sicut in diffinitione anime poneretur corpus organicum, maxime 35

cum corpus celeste sit Organum intelligence vel talis anime, sicut corpus
mixtum est Organum anime humane.

(17) Retenta igitur conclusione ista, quam dicunt isti doctores esse de

mente philosophorum, pretermissis aliis dubiis que in declaratione
conclusionis huius dicta sunt, planum est quod inter philosophos et

theologos modernos non est contradictio nisi in voce, non in re; quia
philosophi dicunt celos esse animatos anima nobili, que est forma non 5

per inherentiam, theologi autem dicunt celos non esse animatos anima
tali que sit forma per inherentiam et perficiat potentiam materie, ita
quod ex eis non fiat unum tantum unitate ordinis essentialis, sed unum
esse tantum.

Et ista duo bene stant simul, et hoc est tantum quod propone- 10

batur in articulo declarandum.

(18) Dicendum ergo ad questionem quod celi non sunt animati anima

que sit forma per inherentiam.
Quod probatur triplici ratione. Una sumitur ex parte forme, alia

ex parte materie, tertia ex parte utriusque simul.
Prima ratio est communis in scriptis, et est talis: anima unitur 5

corpori propter bonum suum, non propter bonum corporis tantum.
Alias sequeretur inconveniens; quod patet dupliciter. Turn quia,

si anima uniretur corpori tantum propter bonum corporis et non propter

29-30 nominat] notât V || 30 tantum] totum 0 || 30 diffinitione propria] propria
diffinitione O || 31 diffinitione eius] eius diffinitione O || 34 diffiniri om. O |

diffinitione eius] eius diffinitione O || 35 poneretur om. O.

17,1 igitur] ergo V || 3 dicta sunt] sunt dicta V || 5 esse om. V | nobili] vo-
cali V || 8 unum tantum] tantum unum O | ordinis essentialis] essentialis ordinis
O II 10 bene stant] possunt stare V | tantum om. V || 11 in... declarandum om. O.

18,4 simul om. 0 || 8 uniretur... tantum] tantum uniretur corpori V.

18,5-6 Cf. Thom., S. theol., I, 70, 3 corp



230 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

bonum suum, ex unitione tali amitteret aliquid de perfectione sua, puta
10 elongationem a materia; et sic talis unio ex parte anime non esset natu¬

ralis, sed violenta. Tum etiam quia, secundum Philosophum, materia
est propter formam et non econverso. Si ergo anima celi uniretur corpori
propter bonum suum, aut hoc est propter operationes potentie
vegetative, aut propter operationes intellectus et voluntatis, aut propter

15 motum localem. Non potest dici quod talis anima uniatur celo propter
operationes vegetative partis, quia tune celum esset corruptibile, cum
tales actiones vadant in contrarium; nec propter operationes intellectus

et voluntatis, quia taies operationes, quando non possunt esse sine

corpore, requirunt sensus, qui etiam necessario fundantur in natura
20 corruptibili, puta in mixto; nec propter motum, quia ad hoc quod ali-

quid moveatur ab aliquo, sufficit simultas et non requiritur necessario

aliqua unitas, maxime cum, secundum dicta, possit salvari naturalitas
motus celi et vitalitas eius absque hoc, quod movens celum sit forma

per inherentiam, ita quod celum et anima faciens tantum unum unitate
25 ordinis essentialis, celum inquam sic acceptum movet seipsum ut amans

et desiderans, ut dicit Philosophus in XII, quia motor movet ut amatum
et desideratum. Sic etiam celum acceptum habet animam que non habet
«de virtutibus anime, nisi intellectum et virtutem desiderativam, que
movet in loco», ut dicit Commentator XII Methaphisice, commento 36.

30 Secunda ratio sumitur ex parte materie, et est talis: illud non est

animatum per inherentiam, in quo non invenitur materia cuius essentia

est potentia; sed in corpore celesti talis materia non est: ergo corpus
celeste non est animatum. Maior patet, quia anima, que est forma per
inherentiam, movet materiam ad actum primum: ideo oportet quod talis

35 materia de se careat actu primo, et per consequens est ens in pura po-
tentia. Minor patet, quia si in celo esset talis materia, esset corruptibile

per naturam, cum omnis potentia sit contradictionis, IX Methaphisice:

quam inpossibile est in celo ponere, ut dicitur ibidem.

9 unitione] anitate O || 11 Tum etiam om. 0 | Philosophum] quia add. V || 12

uniretur] unitur 0 || 18 possunt om. V || 24 tantum unum] unum tantum O || 26 in
om. F II 32 est1] sit O || 34 movet] perficit O 11 37 naturam] ex corr. O, materiam V

11 Cf. Ar., Met., VII, 3; 1029a, 5-6 (t. 1. 2, 570; t. c. 7) ; IX, 8; 1050a, 9-10 et 15

(t. 1. 8, 785, 788; t. c. 15, 16); Phys., II, 2; 194b, 8-9 (t. 1. 4, 115; t. c. 26) ||
26 Cf. op. cit., XII, 7; 1072a, 26-27, 1072b, 3-4; 1.1. 7,1067, 1070; t. c. 36, 37 ||

29 Averr., Met., XII, c. 36; 149vb, 23-25 || 37 Cf. Ar., Met., IX, 8; 1050b, 8-9;
t. 1. 9, 973; t. c. 17.



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 231

Tertia ratio sumitur ex parte utriusque, sic: illud non est animatum

per inherentiam, in quo ex duobus non fit unum per essentiam; sed in 40

celo non fit unum per essentiam ex duobus : ergo etc. Maior patet, quia
ex anima et suo corpore fit unum per essentiam, sicut ex materia et
forma in aliis rebus. Minor patet, quia ex duobus actibus numquam fit
unum per essentiam: quod enim ex duobus fiat unum, ratio est quia
unum est actus, et aliud est potentia, ut patet VIII Methaphisice et II 45

De anima; sed modo ita est quod celum, secundum quod distinguitur
contra animam suam, est subiectum actu, secundum Commentatorem
in De substantia orbis; anima etiam sua est quedam actualitas: ergo etc.

(19) Ad rationem in oppositum. Cum dicitur: ex anima et corpore fit
unum per essentiam, concedo. Cum additur in minori: celum est

animatum, nego quod per inherentiam.
Ad probationem, cum dicitur quod producit viventia, dico quod

ad hoc sufficit quod illa actio sit a duobus, intellectu videlicet et celo, 5

essentialiter ad unum actum ordinatis, ut patere potest predicta intuenti.

ANHANG

Beispiele zur Übereinstimmung von Quodl., I, 15 Heinrichs

von Lübeck mit De animatione caeli von Meister Dietrich

Theoder. de Freiberg

(prol. gen.) De tribus articulis de

numéro
difficilium que-

stionum... cogor scribere...

(2) Primo igitur ex ratione agendum

est ad earn conclusionem,
quod prineipia moventia immediate

Heinr. de Lübecke

(8) quidam doctores moderni,
de ista materia, sicut de
quibusdam aliis difficilibus specialem

tractatum facientes, philoso-
phorum sententiam hoc modo pro-
secuntur,

quod intentio philosophorum est

quod intelligentie moventes orbes

39 sumitur] aeeipitur V \\ 43 ex] in F || 44 est om. 0 || 45 et aliud est] aliud V ||

46 secundum quod] ut 0 || 47—48 secundum etc. om. V.
19, 3 quod om. O.

45-46 Cf. Ar., Met., VIII, 6; 1045b, 17-22; t. 1. 5, 741; t. c. 16; De an., II, 2;
414a, 14-19; t. 1. 4; t. c. 25 || 48 Cf. Averr., De subst. orb., 2 (Venetiis 1550, f.
4rb, 66-va, 1).



232 Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels

corpora celestia uniuntur eis ut
forme, unione essentiali.

Et primo considerandum hoc ex
processibus causalibus entium, qui-
bus processibus hoc Universum est

unum non per accidens, sed per se,

unitate ordinis essentialis.

(7) In qua talis entis constitutione

in esse attenditur simplicitas
modi emanationis, non solum
ex parte principii - quod est
intellects in actu per essentiam, quod
proprium modum principiandi effective

habet simplicem... - verum
etiam ex parte causati huic modo
causandi correspondet passive pro-
prius quidam modus simplicitatis,
quia tale causatum non agitur ex
aliquo subiecto,
sed secundum totalitatem sue es-
sentie in esse constituitur.

Circa quod et hoc advertendum,
videlicet quod
ille primus et summus intellects
qui est totius entis principium,
scilicet Deus,
quia agit non solum non supponendo
aliunde subiectum ex quo vel in
quo agat,

verum etiam non supponendo
actionem cuiuscumque prioris vel
altioris virtutis qua
sua actio figatur et fundetur in cau-
sando, ideo eius et sibi propria actio
est creatio, et ipse solus
creat, sicut dicitur in libra De
causis.

Si autem essent alie substantie,
quas curiositas philosophorum as-
serit, et

seu orbem uniantur ipsis unione
essentiali, ut forme quedam, ratione
cuius unionis ex celo et motore fit
unum non per accidens, sed per se,
unitate essentialis ordinis ;

qua etiam unitate totum Universum
est unum

unitate essentialis ordinis, propter
connexionem causarum essentialium
cum effectibus suis et inter se

(11) Ex parte principii productivi,
quia est intellectus in actu per
essentiam, cuius proprius modus pro-
ducendi est per simplicem emana-
tionem ; et ex parte producti,

quia tale productum

constituitur in esse secundum
totalitatem sue essentie.

Illud ergo principium producti-
vum,

sicut non presupponit aliquod
subiectum in actione sua eo quod
non agit per transmutationem, sic

non presupponit aliud agens ante se,

cui innitatur actio sua; et ideo
tale agens, proprie loquendo,

creat.

Si autem essent alique



In den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP 233

intelligentias vocant, quarum que-
libet, secundum eos, est intellectus
in actu per essentiam

(8) Ex hiis manifestum est quod
nullum corpus, in quantum cofpus,
id est in quantum stat infra limites
corporalis nature, potest esse essen-
tialis causa alicuius substantie, vel
spiritualis vel corporalis.

Corpus enim, in quantum huius-
modi, non agit nisi secundum exte-
riores sue substantie dispositiones
accidentales, nec transmutât etiam
subiectum sue actionis substantiam,
nisi secundum suas exteriores
dispositiones accidentales, nec ad in-
trinsecum essentie eius pertingit.
Cuius rei causa est quoniam omnium
corporum substantie et nature sic
sunt absolute et disparate ab in-
vicem, ut nullum eorum essentia-
liter contineat in se essentiam alte-
rius corporis sic,

quod essentia unius sit in essentia

alterius secundum aliud esse

altius et nobilius, eo modo quo
essentialis causa continet causatum
suum essentialiter ;

immo ipsa talis causa essentialiter
est suum causatum secundum aliud
esse.

intelligentie, quarum quelibet
esset intellectus in actu per essentiam,

ut asserit curiositas philoso-
phorum...

(13) Ubi advertendum quod
nullum corpus, in quantum corpus
et stans sub limitibus corporis,
potest esse causa essentialis
alicuius substantie corporalis aut
spiritualis ; sed si corpus est alicuius
substantie causa, hoc est in quantum

est unitum alicui intellectui,
qui est intellectus in actu.

Quod patet primo,
quia corpus stans sub habitibus
corporis non agit nisi secundum
exteriorem substantie sue disposi-
tionem, nec transmutât substantiam
sue actioni subiectam nisi secundum
exteriores dispositiones.

Cuius ratio est quia quelibet natura
corporea, in quantum talis, est
desparata ab alia,

ita quod non possit inveniri inter
ea habitudo que requiritur inter
causam essentialem et efïectum
suum,

ubi effectus est in essentia cause
secundum aliquid nobilius.

immo talis causa essentialiter est
suum causatum secundum aliud
esse.


	Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP

