
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte bei
Dionysius Areopagita

Autor: Brons, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761329

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761329
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Brons

Pronoia und das Verhältnis

von Metaphysik und Geschichte

bei Dionysius Areopagita

Das folgende Referat stellt die Kurzfassung einer wesentlich
umfangreicheren Untersuchung der Pronoia im Corpus Dionysiacum (CD)

dar, auf die ich gesondert zurückkommen möchte. Vor allem im V.
Abschnitt nimmt es Ergebnisse meiner Monographie «Gott und die Seienden

(GuS), Untersuchungen zum Verhältnis von neuplatonischer Metaphysik
und christlicher Tradition bei Dionysius Areopagita», Forschungen zur
Kirchen- und Dogmengeschichte 28, Göttingen 1976, auf.

I. PRONOIA IM CORPUS DIONYSIACUM

Dionys hat die Pronoia in den uns vorliegenden Teilen seines Werkes
nicht zum Thema eigenständiger Ausführungen gemacht. So ist der

Begriff in ihnen relativ sparsam bezeugt. Das Substantiv Ttpovoia
erscheint, nach Abzug eines einzigen sekundären Belegs 1, 47 mal, das

Verb npovoso) 17 mal und die Adjektive 7ipovoY)Tix6ç und à7tpov67)Toç

18 bzw. 2 mal. Trotz ihrer quantitativ relativ geringen Bezeugung

verfügt 7tpovoia aber im Vergleich zu ihren über 100 Parallelbegriffen
über einen beachtlichen Vorzug. Sowohl bei vertikaler wie bei
horizontaler Betrachtung des dionysischen Universums zeigt sich, daß sie

1 1093A, vgl. meine Begründung der Ausscheidung in: «Sekundäre Textpartien

im Corpus Pseudo-Dionysiacum » Nachrichten der Akademie der Wissenschaften

in Göttingen, I. Phil.-Hist. Klasse, 1975/5, 99-140.



166 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

der schlechthin umfassende Terminus zur Beschreibung einer
absteigenden Anschauung des Verhältnisses zwischen Gott und den Seienden

und zwischen diesen selbst ist :

Vertikal, denn Pronoia tritt einmal als Gottesname selbst auf:

r) 7t<xvTwv Ttpovoia u. ä. Aber eben auch als Bezeichnung der
Selbsterschließung dieser Gottheit: y] 7tavT<av àoyjj xal Ttpovoia, Plural Ttpovotat,

- und der Relationen zwischen den Seienden. Endlich kennzeichnet
Pronoia die Objekte providentiellen Wirkens: rà 7tpovoo6[xsva 2.

Eine quasi horizontale, systematisch geordnete Durchsicht des

Systems zeigt, daß Pronoia alle drei Relationen zwischen Gott und den Seienden

bezeichnen kann, nämlich Schöpfung, Providenz und Menschwerdung.
Wir können diesen ersten Durchblick also mit der begründeten

Vermutung abschließen, Dionys habe mit dem relativ selten bezeugten

Begriff der 7rpovota seinem System ein wenn auch grobmaschiges, so

doch jedenfalls umfassendes terminologisches Netz übergeworfen, das

seine sämtlichen wesentlichen Aspekte in sich faßt, nicht zuletzt auch
die uns hier besonders interessierenden geschichtlich begründeten und
fixierten Traditionselemente.

II. SUBJEKTE DER PRONOIA

Wie ich nachzuweisen versucht habe, hat Dionys in seiner einen

Gottheit das neuplatonische Eine, wahrscheinlich zusammen mit den

proklischen Henaden, und die Hypostase Nous mit den Ideen
zusammengefaßt, ohne die Relationen zwischen den Komponenten dieser

Gottheit eingehender zu diskutieren 3. Es ist darum auch nicht erstaunlich,

daß bei ihm zunächst einmal eine Fülle von Bezeichnungen für

7. göttliche Subjekte von Pronoia erscheint, in die nur mit Mühe

Ordnung gebracht werden kann. Ich muß mich darauf beschränken, sie

stichwortartig aufzuzählen :

Gott, Thearchie «Vergöttlichungsursprung»), Ursache, Güte,

Ursprung (àpyv)), Pronoia selber und erkenntnismetaphysische Begriffe
wie «der thearchische Strahl», «das göttliche Licht»4 werden als

Subjekte der Providenz genannt.

2 Hierzu Anm. 13 und GuS 207 f., 212, 275.
3 GuS 78-130 bzw. 167, bes. 98, 126-130, 163-167.

Weisheit 140A, 1109B, 1109D; Strahl 121C, vgl. 121B; Licht 301D, vgl.
121AB.



bei Dionysius Areopagita 167

Mit den zuletzt genannten Subjekten (àpp], Pronoia, Lichtmeta-
phorik) haben wir freilich Begriffe berührt, die erste neuralgische Punkte
im dionysischen System bilden. Denn mit ihnen werden da und dort
die beiden christlichen trinitarischen Hypostasen «Vater» und «Jesus»

identifiziert, die ihrerseits zusammen mit «Trias» als Subjekte der
Providenz erscheinen 5.

Vergleichen wir diese trinitarischen Subjekte mit den uns bisher
begegneten allgemein metaphysischen, so stellen wir fest: Mindestens

«Jesus» ist eine unzweideutig christliche, an geschichtlichen Ereignissen
haftende Subjektsbezeichnung. Auf «Vater» und «Trias» trifft das nur
bedingt zu, weil beide wenigstens als Begriffe auch in der neuplatonischen

Metaphysik verankert sind6. Der «Geist» fällt hier, wie auch
anderwärts im CD, wenig ins Gewicht.

Meine These lautet in diesem Zusammenhang: Wenn Dionys von
der «Trias», vom «Vater» oder von «Jesus» als Subjekten göttlicher
Providenz redet, so spricht er von nichts anderem als von seiner Gottheit
im allgemeinen oder von innergöttlichen Spezifizierungen wie dem «Guten»

oder der «Menschenliebe» und ihren rein metaphysisch begründeten
Relationen zu den Seienden, insbesondere zu der Seinsstufe der
Menschen.

Begründung:

1. An keiner Stelle dient die geschichtlich fixierte Menschwerdung
oder ein vergleichbares Ereignis als Begründung für die Annahme
mehrerer innergöttlicher Hypostasen, zumindest aber der
menschwerdenden. Vielmehr wird, wie noch zu zeigen ist, der Vorgang der

Menschwerdung in speziell christologischen Zusammenhängen als

Dublette, ja als Sonderfall der allgemein metaphysischen Relationen
zwischen Gottheit und Seinsstufe der Menschen geschildert7.

2. Gegenprobe zu dieser Feststellung: Die innergöttlichen
Differenzierungen werden ausschließlich metaphysisch begründet. Beispiel:
«Trias», mithin «Vater-» und «Sohnschaft» sind als Spezifikationen der

5 Trias 680B; Vater 240D/241A, 260C/D; Vater und «Jesus» 121A-C; «Jesus»
441C, 953A-B.

6 Zur Trias W. Beierwaltes, «Proklos, Grundzüge seiner Metaphysik»,
Philosophische Abhandlungen XXIV, Frankfurt am Main 1965, 24-164 u. ö. ; zum
«Vater» GuS 118193.

' Zentralstellen 592A, 640C, 644C, 648A - 649A.



168 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

« Zeugungskraft » (yovifjLOTTjç) verstanden, die etwa bei Proklus, aber

auch bei Dionys, in den Bereich der Begriffe «Ursache» und «Güte»

gehört8.
3. Die Ursache dieser Einebnung der christlichen Hypostasen in

den idealen Vorentwurf der Seienden innerhalb der Gottheit bekommen

wir zu fassen, wenn wir uns die Grundstruktur des Systems kurz
vergegenwärtigen. Dionys hat das neuplatonisch Eine mit dem Nous zu
einer Gottheit zusammengefaßt. Das sein System beherrschende

Gegensatzpaar ist nun das Verhältnis vom «Einen» Gott) zu den in
ihm vorgängig enthaltenen und aus ihm hervorgehenden «Vielen», den

Seienden. Durch die Rücksicht auf diese Präponderanz des Einen ist
ihm die proklisch-neuplatonische Möglichkeit, die Ideen in ihrem «Ort»
in ihrem wechselseitigen Verhältnis darzustellen, abgeschnitten. Auch
die Diskussion der wechselseitigen Verhältnisse der trinitarischen
Hypostasen in der Gottheit wird von Dionys für gewöhnlich verweigert.
Nur an wenigen Kernstellen, vor allem in DN II, muß er in ihre
Diskussion eintreten. Dort aber beschreibt er die trinitarischen Relationen

mit eben jenem Begriffsapparat, den etwa Proklus zur Darstellung der

Verhältnisse in der Hypostase Nous gebraucht: als Verhältnis von
«Einung» und «Scheidung», von «Ganzem» und «Teilen», das dann auch

in den Seienden seine abbildliche Entsprechung findet9.
Werden aber die trinitarischen Hypostasen nach Art der Ideen

im Nous traktiert, so ist mit diesem Vorgehen der Verzicht auf eine

geschichtliche Begründung zwangsläufig gegeben. Die trinitarischen
Hypostasen werden in ihrem christlichen Verständnis zerstört. Und
ihre Eigenschaft als Hypostasen im eigentlichen Sinne ist nicht zu
halten 10. Teils sinken sie zu idealen Urbildern immanenter Sachverhalte

herab: yovijtott);;, àyaOov, Tcar/jp im neuplatonischen Sinne,
insbesondere <ptXav0pM7rfa als das ideale Komplement des Menschgewordenen.

Teils substituieren Trias und einzelne Hypostasen auch die

Gesamtgottheit und ihre Hervorgänge als ganze. So z. B. wenn das

providentielle Friedenswerk im selben Kapitel DN XI mit beinahe den

selben Funktionen und Begriffen einmal «Jesus», das andere Mal die

völlig metaphysisch gedachte «Eirene» zum Subjekt hat, ohne daß

8 592A, 645B-C, 980D - 981A, vgl. GuS 117 f.
» Vgl. GuS 108-113 und 641A-C.

10 «Teil» (pipoç) steht Dionys sichtlich näher als Hypostasis. Welche Vorstellung

er mit dieser im trinitarischen Sinne verbunden hat, bleibt durchaus unklar.



bei Dionysius Areopagita 169

eine Notwendigkeit für die Bemühung jenes «Mythologems» Jesus

einsichtig würde 11.

Insgesamt kann man sagen: Die geschichtliche Offenbarung trägt
zur Erkenntnis der Subjekte göttlicher Providenz außer den leicht zu
adaptierenden Namen «Trias» und IIaT'f)p und dem etwas schwierigeren
«Jesus» nichts bei, wird vielmehr vom Verfasser teils ignoriert, teils

zum Spezialfall metaphysischer Selbstentfaltung uminterpretiert.

2. Außergöttliche Subjekte von Pronoia

Überblick

In seiner Schöpfungslehre ist Dionys mit eindrucksvoller, wenn
auch nicht immer krampfloser und erfolggekrönter Energie bemüht,
aus christlichen Rücksichten die schöpferische Verursachung
ausschließlich seiner Gottheit zu reservieren, - ein angesichts des Gefälles
der von ihm entworfenen Ontologie nicht eben aussichtsreiches Unterfangen

(vgl. GuS 183-190, 203-214). Mit umso größerer Erleichterung
kann er dafür in der Providenz seinen Rappen laufen lassen. Er muß es

sogar, denn die Annahme außergöttlicher Subjekte der Providenz ist ein

Konstitutivum im Herzstück seines Systems, dem Gesetz hierarchischer

Vermittlung, das von René Roques minutiös herausgearbeitet worden ist12.

Zunächst begegnen wir einer ganzen Reihe von variablen Sub-

jektsbezeichnungen wie «die Übergeordneten», «die Ersten», «die
Höheren» usf. Ihnen entsprechen als Objekte «die Untergeordneten», die

Tieferstehenden», «die Geringeren».
Als Konstante erscheinen je nach Thematik des Textabschnitts als

Subjekte der Providenz im Einzelfall die Engel oder spezielle Ränge
derselben, die Symbolsprache der «Theologie» H. Schrift) und auch

die «Seelen» bezüglich der Körper.
Dabei wird von den neuplatonischen Voraussetzungen her

selbstverständlich immer wieder erwähnt, daß dieses Subjektsein für
providentielles Wirken nur aufgrund der Bewegung durch den «göttlichen
Eros» (709D, 712A, 713A-B), nur «durch das Schöne und Gute», nur
«um seinetwillen» (708A), nur aufgrund von «Teilhabe am providen-
tiellen Vermögen» (328C) aus Gott möglich ist.

11 Vgl. 953A-B (Jesus) mit 949A (Eirene) und 949C-D.
12 R. Roques, «L'univers dionysien, Structure hiérarchique du monde selon

le Pseudo-Denys», Théologie 29, o. O. 1954, 101-116, 147-153, 283 f.



170 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

Innere Spannungen

Die glatte Oberfläche dieser Konzeption verhüllt beträchtliche

Spannungen. Sie haben einmal ihren Grund in der Destruktion der

neuplatonischen Hypostase Nous, zu der sich Dionys aus dogmatischchristlichen

Rücksichten genötigt sieht. Diese vollzieht sich, indem die
Ideen in das Eine, die einzige Gottheit, umquartiert werden, das nun
mit der Vielheit der Ideen belastet und folgerichtig in seinem Charakter
als «das Eine» zerstört ist. Der Rest der ehemaligen Hypostase Nous,
die Engelhierarchien, sinkt zu einer die Ideen nur noch abbildenden

Vermittlungshülse herab. Diese Rudimente der ehemaligen Hypostase
Nous, also Ideen und Engel, begehren freilich immer wieder einmal
aus der ihnen zudiktierten inferioren Stellung auf und geraten dadurch
in Konkurrenz mit der einen, allursächlichen Gottheit (GuS 163-167).

Teilweise haben die tieferen Spannungen im System aber ihren
Grund auch darin, daß das harmonische Bild über- und untergeordneter
Ursachen und Ursprünge einer immer gleichen providentiellen Aktivität
sich mit biblisch-geschichtlichen Überlieferungen nicht zu vertragen
scheint, denen Dionys nun doch verpflichtet ist (s.u.).

III. OBJEKTE DER PRONOIA

Fast noch deutlicher als ihre Subjekte beweisen die im CD genannten

Objekte der Pronoia das charakteristische Merkmal der dionysischen
Providenzvorstellung : umfassendes, lückenloses Hindurchwirken durch
alle Seinsstufen.

Darauf weist schon das beinahe zum technischen Begriff
entwickelte Partizip Passiv xà 7tpovoo*i[xeva13 hin, mit dem umfassend alle

nur denkbaren Providenzobjekte, aber auch die einer bestimmten Seinsstufe

gemeint sein können.
Besonders interessant ist der ontologische Terminus «wir», der

neben anderen als konkreter Gegenstand der Providenz erscheint14.

Wenn irgendwo, dann muß ja hier, an der Nahtstelle zwischen Engelwelt
und Menschen, zwischen intelligiblem und sinnenfälligem Kosmos, das

13 Gewöhnlich im Genitiv des Plural, der da und dort ein anderes Geschlecht
als das hier im Anschluß an 332C gewählte Neutrum haben kann.

» 121C, 140A, 441 A, 441C, 733B, 953A; vgl. ferner 137B, 261C, 340A, GuS
54-75.



bei Dionysius Areopagita 171

Problem der Geschichte aufbrechen. Mit «wir» kennzeichnet Dionys nun
freilich nicht etwa in erbaulich-kirchlichem Stile «die Kirche», das

«neutestamentliche Gottesvolk» o.a. geschichtlich begründete Größen.

Vielmehr meint «wir» unterschiedslos seine «Menschliche (nicht: kirchliche)

Hierarchie», das alttestamentliche Israel und die Heidenwelt,
soweit diese überhaupt in den Blick kommen. «Wir» ist also ebenso

wie der Terminus technicus «Menschliche Hierarchie» ein ontologischer,
kein ekklesiologischer Begriff. Allein diese terminologische Besonderheit

kennzeichnet den Stellenwert geschichtlich-kontingenten Heilshandelns

nach biblischer Tradition im System des Areopagiten.
An einer Stelle seines Werkes bricht dieser Konflikt besonders

deutlich auf: dort, wo in der Darstellung von CH der vertikale Durchgang

durch alle Engelhierarchien von «oben» nach «unten» mit einer

Behandlung der Nahtstelle zu «unserer Hierarchie», also der Seinsstufe

aller Menschen, abschließt (260A-B). Es muß hier genügen, das Ergebnis
einer Untersuchung zusammenzufassen. 260A-261D ist in der Tat durch
gewaltsame Umdeutungen die geschichtlich orientierte biblische
Tradition in ihrem Kern getroffen: Die Gnadenwähl Israels wird von der

allgemeinen, ununterbrochenen Providenz Gottes geradezu verschluckt.
Ihre Annahme im Glauben wird zur «Selbstbestimmung Israels» (to
èauTÔv a7roxXy)pw<rai 261C), und das besondere, geschichtlich berufene

Gottesvolk zur Spezies im Genus der Seinsstufe Mensch.

•

IV. PRONOIA ALS RELATION

/. Das Verhältnis zur Ursache {aller)

Oben wurde bereits ausgeführt, daß Dionys das göttliche Subjekt
providentiellen Handelns selbst als «die Pronoia» schlechthin bezeichnen

kann. Es ist nun interessant zu beobachten, wie er durch verschiedene

sprachlich-grammatikalische Mittel diese Identifizierung schrittweise
soweit zu lockern vermag, daß sie in ein ausgeprägtes Subjekt-Objekt-
Verhältnis auseinandertritt. Ich nenne wieder nur einige Stichworte:

engste Verbindung durch Apposition, Genitivus subjectivus und ins-

strumentalen oder modalen Dativ, Prädizierung des Subjektes durch das

Verbum 7rpovo£w (733B-C); und schließlich Differenzierung durch die

Partikeln sx und èxeïOev (696A-B). Die Partikeln werden veranschaulicht

durch Verben wie «ausliefern aus Gott» (èxSôSwpi 956A), «hervorgehen»

(7tp6ei[n 956B), «verteilen» (Siavépw 969C) und vor allem die



172 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

der Quellmetaphorik zugehörigen Termini «Ergießung» (jpSaiç 956B),
«über-» (956B) und «entquellen» (- ßXü^co 177C), sowie «entsprießen»
(èx<piio> 969C) und die bekannte Lichtmetaphorik 1S.

Der gängigste Begriff zur Beschreibung des Verhältnisses der

Gottheit zu ihrer Providenz ist freilich derjenige der «Ursache» bzw.

«Verursachung». Zunächst von der Ursache aus gesehen: Die Güte
«enthält vorgängig in sich (7tpoefX7)<ps) einfaltig und unbestimmt alle
Seienden in den Guttaten ihrer einen und allursächlichen Providenz»

(597A). Die Verursachung selbst stellt sich so dar: «Umfassende Pronoia
ist der Verursacher des Seins und Wohlseins aller Dinge; er geht zu
allem hervor und kommt in das All und umfaßt alle Dinge und ist
doch wiederum der selbe im selben im Überschwange, keiner in keinem
bei keinem, in sich selbig (xaÙTwç) und ewig seiend» (1109C). Von

«unten», von den Objekten der Providenz aus gesehen, wird der selbe

Tatbestand folgendermaßen beschrieben: «Alle Seienden haben teil an
der Pronoia, die aus der überseienden und allursächlichen Gottheit
entsprungen ist» (177C).

Für die außergöttlichen Subjekte der Pronoia hat Dionys den

Begriff der Ursache gemieden. Den des «Ursprungs» (àp/T)) hat er ihnen

mit der Kautele der «Teilhabe», «Abbildlichkeit» und «Nachordnung»
zugebilligt (301D). Funktional unterscheidet sich ihr Ursprung-Sein
hinsichtlich der Pronoia jedoch nicht von dem der Gottheit.

•

2. Der providentielle Vorgang

Die Grundzüge des eben entworfenen Bildes werden bestätigt,
wenn wir nun die providentielle Vermittlung zwischen ihrem Subjekt
und Objekt ins Auge fassen. Ein Teil der diese Vermittlung beschreibenden

Termini markiert den Rahmen, innerhalb dessen sich die Pronoia
entfaltet. Solche Rahmenbegriffe sind: Übernatur-Natur16, Ubersein-

Sein (177C), Verborgenes-Erschienenes 17, gestaltlos-bildhaft18 und Sel-

bigkeit-Andersheit19.
In engem Zusammenhang mit diesen Rahmenbegriffen stehen

Begriffspaare, die weniger Ausgangs- und Zielbereich, als vielmehr den

15 Zum trinitarischen Gebrauch GuS 105 f., 120, 170-172.
16 121B/C, 953B, vgl. 137B.
17 816C; vgl. 137B, 301A, 680B, 696B, 1105A.
18 121C, 137B; vgl. 140A, 301A, 972B.
" 912D; vgl. 1109B-D und 704D/705A (Engel!).



bei Dionysius Areopagita 173

providentiellen Vorgang selbst ins Auge fassen: Eines-Vervielfältigung,
Einung-Scheidung20, Verharren-Hervorgang21 und Oberfülle-Teilhabe22.

Wenigstens das Begriffspaar Einung-Scheidung dient zugleich der

Beschreibung der innertrinitarischen Relationen.
Mehr verbal kann der selbe Sachverhalt ausgesagt werden durch

Termini, die mit diesen Begriffspaaren bei DA in unmittelbarem
Zusammenhang erscheinen: «aus sich herausgehen» socutoö ylvofxou),
«hindurchschicken» (Sdvjfzi), «ausstreuen» (Sixansîpw), «ausdehnen auf»

(Sifjxw), «durchdringen» ([Sia-]<poiT<x«), «übersetzen» (Sia7top0p.etico),

«geben» (SEScopa) und «schenken» (Swpéco) in verschiedenen Formen,
«hervor-» und «hinabbringen» (npoayco, xarayco), «in etwas kommen»

(yfvo(xat, èv), «Gemeinschaft haben» (xoivcovEa), «dasein» (näpsipi) und
«mitsein» (ouyyEvojxat) und schließlich «aus sich erfüllen» (êaimjç
a7co7rX7jp6co), «sich selbst ausliefern» (eoivtov emSESwixi), «alles in allem
werden» (navra èv nxai... yEvojxai). Sie alle sind Wechselbegriffe von
TCpoyosco bzw. des «Hervorgangs» der Pronoia zu den Seienden.

3. Die Funktion der Pronoia

Wir nehmen nun die Wirkung der Pronoia an ihren Objekten, den

einzelnen wie ihrer Gesamtheit, in den Blick.
Zunächst konstituiert Pronoia das Sein eines jeden. Christlich

geprochen ist also die «Schöpfung» eine Funktion der Providenz23.

Die Funktion der Pronoia auf den bestehenden einzelnen
Seinsstufen läßt sich modellhaft an einer Formel exemplifizieren, die mit
gewissen Variationen 10 mal im CD zu finden ist:

«Den Eros... wollen wir als ein einendes und vermischendes

Vermögen verstehen, welches

- die Überlegenen zur Pronoia an den Tieferstehenden bewegt,

- die Gleichrangigen hinwiederum zu kommunikativem Zusammenhalt

(xoivwvixvjv aXXy|Xoi>yiav),

- die Untergeordneten schließlich zur Umkehr (eTucnrpocpY)) zu den

Höheren und Ubergeordneten» (713A-B) 24.

2° 820D - 821B; vgl. 121B, 332B, 972B, 1105A, 1109C-D, 1112A.

" 704D/705A; vgl. 121B, 328C, 333D, 680B, 816C, 916C.
22 953D - 956A; vgl. 177C, 956B u. ö.
23 593D; vgl. 308A, 596D - 597A, 736B, 956A, 1109C-D.
24 Der Eros ist hier ebenso wie 708A, 709D und 712A durch den Kontext



174 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

Pronoia ist also hier ein Aspekt, und zwar der absteigende, der

Einung, der Verflochtenheit, der Gemeinschaft unter allen Dingen, dem

der aufsteigende der Umkehr und denen beiden der verbindende der

xoivwvta, des Zusammenhalts, korrespondiert. Alle drei Aspekte
miteinander aber machen diese Verflochtenheit, die Abdichtung des ganzen
Systems aus.

Sofern nun aber die Pronoia Ursache für Sein und Wohl-Sein (s.o.)
eines jeden abgestuft in der «seiner Natur (also seinem ontischen Ort)
eigentümlichen Weise» (137B, 140A) ist, garantiert sie das «Heil»,
die CTw-nrjpia, der Einzelnen und aller (912D, 952C). Das Heil aber ist
nicht oder nur sehr von ferne eine geschichtlich-kontingent begründete
Rettungstat und ihre auf uns übertragene Frucht. Vielmehr besteht

es darin, daß «das eigene Wesen und die (eigene) Ordnung eines jeden

von den anderen rein erhalten» wird (896D). Heil ist mithin die Etablierung

und Reetablierung eines jeden in dem ihm eigenen ontischen Ort.

4. Der tranzendentale Vorbehalt25

Charakteristisch für alle Formen der Selbstentfaltung Gottes bei

Dionys ist der von mir sog. «transzendentale Vorbehalt». Durch ihn
werden gemachte positive Aussagen jeweils entscheidend modifiziert.

Die beiden Formen des transzendentalen Vorbehalts sind die der

Negation einer positiven Aussage und die ihrer Transzendierung, etwa
indem sie durch ein negatives Attribut oder einen Nebensatz förmlich
revoziert bzw. durch entsprechende transzendierende Begriffe und
Sätze (ÛTtsp, 7rpo, è£aipéo(zat. u. a.) modifiziert wird.

Ein Beispiel für die Negation des Vorgangs der Providenz: «Er (der
Verursacher) geht hervor zu allen und verharrt (jiivov) bei sich und steht
immer und bewegt sich und steht weder noch ist er bewegt» (1109D).

Beispiel für die Transzendierung des Vorgangs: «Das Verharren
hat er im providentiellen Wirken in einer der Natur (der Objekte)
entsprechenden und sie überragenden (Ô7uepcpuwç) Weise» (1109D).

Anders als bei den Schöpfungsaussagen finden sich zu solchen über
die Pronoia transzendentale Vorbehalte auch für außergöttliche
Subjekte, z. B. die Engel (704D-705A).

bedingt. Ohne ihn wird der selbe Sachverhalt ausgesagt 328D, 333D, 337B, 696B,
704Bund704D. Der Versuch einer analogen Aussage bezüglich Gottes liegt 916C vor.

25 GuS 214-222 und 266-274.



bei Dionysius Areopagita 175

Wesentlich am transzendentalen Vorbehalt ist folgendes: Seine

Negationen sind keine absoluten Verneinungen, sondern relative. Ihren
Sinn zeigen die Transzendierungen: Dem hervorgehenden Subjekt eignet
immer in noch anderer, höherer, vorgängiger Weise das, was positiv
ausgesagt wird: «Einfaltig (à7tXœç) und unbestimmt (aTOpioplurcoç)
enthält (die Güte) vorgängig (TrpoelXvjcpe) alle Seienden» (597A).

Der transzendentale Vorbehalt will also dem Gedanken eines

grenzelosen Ineinander-Übergehens, ja überhaupt dem Mißverständnis
eines tatsächlichen Ausflusses, einer gegenständlich gedachten Emanation

oder Bewegung wehren. Stellt die Providenz die positive
Übereinstimmung zweier Größen fest, so beschreibt der transzendentale
Vorbehalt ihre Differenz, vor allem und gerade im Sinne der Uber-
und Unterordnung. Sinnvoll ist der Vorbehalt nur dann, wenn zwischen

Gott und den Seienden das Verhältnis einer gegliederten substantiellen
Identität besteht.

5. Das «Motiv» der Pronoia 26

Als letztes wesentliches Element des Pronoia-Gedankens erscheinen
bei DA Aussagen, die man als das «Motiv» providentiellen Wirkens
bezeichnen kann.

Wenn der transzendentale Vorbehalt Ausdruck des vorgängigen
Enthaltenseins der Dinge in ihrer Ursache ist, so stehen an der Grenze

zu ihm Motivangaben, welche dieses vorgängige Sein als Grund des

Hervorgangs nennen: Die alles überragende Ursache «enthält vorgängig
transzendente Heiligkeit, Herrschaft, Königtum und einfaltigste Gottheit.

Denn aus ihr entsprießt in einem und mit einem Schlage., alle

gute Pronoia...» (669C-972A).
Die «Güte», àyaOoTrjç, ist der Hauptbegriff aller Motivangaben.

Der Gedanke an einen Affekt Gottes oder anderer Subjekte ist von
ihm fast durchgängig fernzuhalten. «Güte» ist bei Dionys metaphysich
verstanden als dasjenige, wonach ein anderes strebt. Erstrebt wird es

aber, weil es in vollkommenerem Maße besitzt, was dem Strebenden

weniger vollkommen eignet. «Güte» ist also das «Um-Willen» einer

Sache, mithin ein Wechselbegriff der xfolx: «Als Wesen (ünxp^ii;) von
Güte ist sie (die Ursache) durch ihr Sein selbst Ursache aller Seienden»

(593D).

26 GuS 222-232 (Schöpfung), 274-276 (Menschwerdung).



176 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

Der Eindruck, mit «Philanthropie» sei im Anschluß an die kirchliche

Tradition ein dem biblischen Denken näherstehendes Motiv der

Pronoia genannt, muß schwinden, wenn wir (856C-D) lesen, daß die
Gabe des Lebens an die Dämonen mit -spioixrîa àyaOùxiyroç, die an die

Menschen aber ÜTtspßX6o,et (ptXav0pco7daç begründet wird, Philanthropie
also nichts anderes als ein auf die Seinsstufe der Menschen eingegrenzter
Unterbegriff der Güte ist.

Wie stark Güte metaphysisch verstanden ist, zeigen die

Motivangaben, welche die Pronoia als wesensnotwendigen Selbstvollzug der
Gottheit beschreiben. So können für providentielle Relationen Begriffe
verwandt werden, die auch innertrinitarische, also wesensnotwendige,
nicht im Willen begründete Bezüge bezeichnen, wie Einung und Scheidung,

die Quellmetaphorik und das Entsprießen 27. Ausdrücklich wird
der providentielle Hervorgang aus Gott aber sogar als ihm «eigentümlich»

(ÏSiov 177C), als in seiner «Natur» (çùaei, 301D) begründet und als

sein «Wesen» (oùcrla 301D, 305D) beschrieben. Letzte Zweifel beseitigt
der Verfasser, wenn er sagt : «Als Substanz von Güte ist sie (die Ursache)
durch ihr Sein selbst (aùxtp tö elvai) Ursache aller Seienden», «ursprungseiende

Pronoia» (593D), was später noch erläutert wird: «Denn wie

auch unsere Sonne ohne Überlegung und ohne freie Wahl (où XoyiÇ6[xevoç

r) 7upoaipoùp.evoç), sondern durch ihr Sein selber (aùxcp xw eïvai) alle

erleuchtet..., so erstreckt auch das Gute... durch sein Dasein selber

(aùxyj TT] ùmxpÇsi) auf alle Seienden... die Strahlen der ganzen Güte»

(693B)28. Es kann darum auch nicht verwundern, daß Dionys in anderen

Zusammenhängen die Hervorgänge im Selbstdenken der Gottheit
begründet bzw. mit ihm gleichsetzt29. Pronoia ist also nichts anderes als

der notwendige Selbstvollzug der Gottheit.
Wesentlich schwächer fallen die Motivangaben für die

außergöttlichen Subjekte der Pronoia aus, die uns hier nicht zu beschäftigen
brauchen.

27 1 77C, 696BC, 953B; vgl. oben mit und bei Anm. 9, 15, 20.
28 Hierzu GuS 230 mit weiteren dionysischen Belegen und proklischem

Material.
29 Vgl. GuS 231 f., wo gezeigt wird, daß es sich hier um einen Restbestand aus

der proklischen Hypostase Nous handelt.



bei Dionysius Areopagita 177

6. Schlußfolgerung

Überblickt man das Bild, das Dionys von den providentiellen
Relationen entwirft, so kann man es in folgenden Punkten zusammenfassen

:

1. Die Beschreibung der Relationen gilt weithin für die Beziehungen
zwischen allen Stufen des Universums, nicht nur für das Verhältnis
Gottes zu den Seienden.

2. Das Übergeordnete ist Ursache, Ursprung, der in höherem Maße

besitzt, was Untergeordnetem auch eignet.
3. Die Übereinstimmung in der Differenz zwischen Seinsstufen wird

hauptsächlich ausgedrückt durch die beide Momente in sich fassenden

Begriffe Hervorgang, Erleuchtung, schenken, Anwesenheit, erfüllen,
Gemeinschaft, aber auch Teilhabe und Umkehr.

4. Die Differenz wird besonders akzentuiert im Begriff der

Vervielfältigung, Scheidung, aber auch des Verharrens und der Umkehr.
5. Das Verhältnis wird bestimmt als ein naturnotwendiges,

zeitloses der substantiellen, freilich gegliederten Identität.

V. SCHÖPFUNG UND MENSCHWERDUNG IN IHREM

VERHÄLTNIS ZUR PRONOIA

Die zuletzt gemachten Feststellungen lassen die Frage nach dem
Verhältnis der Providenzlehre des Areopagiten zu seinen Schöpfungsaussagen,
aber auch zur speziellen Christologie, brennend werden. Denn schon auf
den ersten Blick ist nicht zu übersehen, was eine Untersuchung des

Materials noch bestätigt: Dionys hat Schöpfung und Menschwerdung
weithin nach dem Muster seiner Providenzlehre dargestellt.

1. Schöpfungslehre

Die Übereinstimmungen von Providern- und Schöpfungslehre seien

hier aus Raumgründen ohne Belege einfach aufgezählt. Das Subjekt
ist beiden Verhältnisbestimmungen gemeinsam: Gott, die Thearchie,
die Ursache aller, der Ursprung, das Gute, aber auch die Trias, «Jesus»

und verschiedene innergöttliche ideale Entsprechungen immanenter
Tatbestände. Auffällig ist, daß sogar die Pronoia als umfassendes

12



178 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

Subjekt schöpferischer und providentieller Relationen erscheinen

kann 30.

Von der Beschreibung der Relationen gilt das selbe. Auch hier kann
Pronoia beide Beziehungen, Providenz und Schöpfung, in umfassender
Weise bezeichnen. Wie überhaupt beide Sachverhalte weithin entweder

gar nicht oder nur durch einfaches Nebeneinanderstellen unterschieden
werden: «Sein und Wohl-Sein» (1109C u.ö.), «Sein, Leben, Weisheit»

u.a. Hervorgänge werden ohne Differenzierung als von Gott verursachte

aneinandergereiht.
Das Verhältnis zur Ursache aller ist für Pronoia und Schöpfung

gleich gedacht. Bei beiden wird es da und dort mit trinitarischen
Relationenbegriffen beschrieben: Einung-Scheidung, Zeugungs-, Licht- und

Quellmetaphorik. Gleich sind die syntaktischen Konstruktionen: Ge-

nitivus objectivus, modaler Dativ, und die Partikeln èx, èxsïOev. Gleich
ist beiden, daß ihre Manifestationen «verursacht» werden von einer

Ursache, in der sie vorgängig enthalten sind. Beide sind sie also
unterschiedslos eingeordnet in die Korrelationen von Ursache und
Verursachten mit ihren audrücklich festgehaltenen Implikationen. Gleich
sind daher selbstverständlich nicht nur die Rahmenbegriffe Übernatur-

Natur, Übersein-Sein, sondern vor allem die Beschreibung des

Verhältnisses Ursache/Verursachte als Vervielfältigung des Einen,
Einfachen, als Hervorgang, Geben, Schenken, Hervorbringen (Ttpoäyco),

als Gemeinschaft (xoivema), Anwesenheit (racpeïvai 916C) und
Teilhabe, welches Verhältnis «anfangs- und endelos», als «ewiger Kreis»

gedacht wird (1109B, auch 712D).
Völlig stimmen schließlich der transzendentale Vorbehalt mit

seiner Voraussetzung, der substantiellen Selbigkeit, und das Motiv mit
der Wesensnotwendigkeit des Hervorgangs für beide Sachverhalte
überein.

Differenzen zwischen Schöpfungs- und Providenzlehre sind freilich
nicht zu übersehen, ja z.T. geradezu als die spezifischen Veränderungen
des Areopagiten an dem ihm vorgegebenen System verstanden worden

(R. Roques, Univers dionysien 81). Ich nenne folgende Punkte:
Dionys hat den neuplatonischen Nous zerbrochen. Der so sorgsam

überbrückte Chorismos klafft zwischen Gott und den Seienden, den

gewordenen Dingen, wieder auf. In den Schöpfungsaussagen kennt

Dionys fast nur Gott oder eines seiner Substitute als Subjekt. Einen

30 593D, 956AB, 969C, 1109B-D.



bei Dionysius Areopagita 179

Teil seiner Relationenbegriffe hat er exklusiv für die Schöpfung
reserviert: Syjpioupyoç, oùcuo7roi6ç, toxpàyw (nicht xpodcy«) und ü<p(c7TY)pu.

Die starre Korrelation von Verharren-Hervorgang-Umkehr, der

wir bei ihm auch in der Providenz gelegentlich begegnen, ist in der

Schöpfungslehre aufgebrochen : Meistens ist nur vom Hervorgang, z. T.
in Verbindung mit dem Verharren, kaum jedoch mit der Umkehr die

Rede. Vor allem aber ist in der Schöpfungslehre immer die Gottheit
logisches Subjekt der drei Begriffe, anders als etwa bei Proklus, bei

dem es das Untergeordnete ist, das verharrt, hervorgeht und umkehrt.
Vergleicht man Übereinstimmungen und Differenzen zwischen

Providenz- und Schöpfungsaussagen, so wird man folgendes nicht
übersehen dürfen:

1. In weitaus den meisten Fällen werden beide Tatbestände
überhaupt nicht, jedenfalls aber nicht in einer sich von neuplatonischen
Parallelen unterscheidenden Weise voneinander abgegrenzt. Als dafür

symptomatisch mag der Gebrauch von Pronoia als umfassendem Begriff
für Schöpfung und Providenz gelten.

2. Wo die Unterscheidung versucht wird, mißlingt sie dem Areo-

pagiten noch unter den Händen. Die wenigen für die Schöpfung exklusiv
reservierten Begriffe werden fortwährend mit solchen parallelisiert, die

ganz eindeutig auch die Pronoia, ja sogar innertrinitarische Relationen
beschreiben. So etwa Syj^ioupysw und auch «Hervorgang», die als identisch

angesehen werden mit der «Zeugung aus einer definierten Ursache»

(732A). Das «Realisieren» (ucpfcrojpu) wird ausdrücklich als Manifestieren

innergöttlicher Eigentümlichkeiten auf niedrigerer Stufe verstanden

(817D). «Hervorbringen» aber, TOxpocyw, von Proklus deutlich mit polemischer

Spitze doch wohl gegen die Christen favorisiert, hat zwar allein
Gott zum Subjekt, es wird jedoch zugleich mit der allenthalben auch

sonst bei Dionys zu findenden Materialursache «aus sich selbst» (è£

sauToü) versehen. Dagegen fehlt ihm, wie überhaupt dem gesamten
System, jede explizite christliche Absicherung: Das oùx Övrwv ist
gestrichen, xtftriç auf ganze vier Bibelzitate beschränkt, von denen

drei für den Kontext von geringem Gewicht sind, das vierte aber eine

apologetische Absicherung darstellt (700C). Die Zeitlosigkeit auch des

schöpferischen Hervorgangs wird nicht nur durch Vermeidung jeder
Tempusangabe durch lineare (präsentische) und resultative Aktionsart
angedeutet, sondern expressis verbis behauptet: àtSioç xtSxXoç. Daß
die starre Korrelation von Verharren-Hervorgang-Umkehr für die

Schöpfung aufgebrochen wird, ist solange ein Meritum minderen Ge-



180 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

wiclits, als jedenfalls die Implikationen des beibehaltenen Begriffes
Hervorgang in der Schöpfungslehre sich in nichts von denen in der
Providenzlehre unterscheiden. Auch der Wechsel des logischen Subjekts,
daß bei Dionysius immer Gott es ist, der hervorgeht (verharrt und
andere umkehrt), stellt wenig mehr als einen kosmetischen Eingriff dar.
Zwar stärkt er die allenthalben für Dionys typische Präponderanz des

Göttlichen. Zugleich akzentuiert er aber deutlicher noch als der

umgekehrte Fall die substantielle Identität von Verursacher und
Verursachten.

So bleibt als wirklich eingreifende Korrektur die Einschränkung
der schöpferischen Verursachung auf Gott allein. Ganz durchgehalten
wird freilich auch sie nicht. Eine erste Pluralisierung erfährt das Subjekt

der Schöpfung, wenn innergöttliche Eigentümlichkeiten bis hin zu
«Jesus» die Gesamtgottheit auch in der Schöpfung substituieren.
Ausdrücklich durchlöchert wird die Einschränkung, wenn spurenhaft da

und dort die in ihrem Ort schwankenden Ideen aus ihrer inferioren

Stellung aufbegehren und als schöpferische Ursachen genannt werden.

Man mag dies als sachlich unerhebliches Rudiment eines überwundenen

Systems empfinden. Dennoch wird man nicht umhin können, die Frage
zu stellen, wie denn jene behauptete schöpferische Monokausalität
Gottes in diesem sich so rational gebenden System überhaupt denkbar
sein soll. Ferner, wie sie dem Druck der weit überwiegenden und in allen

anderen wesentlichen Punkten sogar in die Schöpfungslehre
hereinschlagenden Providenzaussagen standhalten kann.

Insgesamt wird man sagen müssen, Dionys habe mit seinen

Versuchen, die Schöpfung von der Providenz zu unterscheiden, zwar mit
seiner christlichen Axt eine Kerbe in die Rinde des Baumes seiner

Metaphysik geschlagen und damit durchaus etwas markiert, das man
auch heute noch konstatieren kann. Mehr aber auch nicht. Die Lebensströme

jenes Baumes steigen und fallen neben und unter jener schnell

vernarbten und geschlossenen Kerbe wie eh und je.

2. Menschwerdung

An 3 Stellen bringt Dionys die Pronoia in ausdrücklichen

Zusammenhang mit der Menschwerdung.
Sie ist Attribut des Subjektes der Menschwerdung: Im eucharisti-

schen Gebet preist der Hierarch (Bischof) die «heiligen Gottestaten

(Seoupytaç) Jesu, unserer göttlichsten Pronoia» (441C).



bei Dionysius Areopagita 181

Sie ist Motiv der Menschwerdung: «Die unendlichste Menschenliebe

der thearchischen Güte verleugnete... (nach dem Fall) nicht die
selbstwirkende Pronoia an uns...» - worauf die Menschwerdung folgt (441A).

Und sie ist umfassende Bezeichnung des soteriologischen Resultates

der Menschwerdung: «Gemäß der (friedenergießenden Menschenliebe

Christi)... wirken wir mit den (Engeln im Friedenswerk)...
zusammen gemäß der Pronoia Jesu, der alles in allem wirkt und
unaussprechlichen Frieden macht...» (953A, - diese Stelle wurde oben bereits

gestreift).
Nach allem, was wir uns bisher über die Pronoia im areopagitischen

Denken vergegenwärtigt haben, sind diese drei Belege kein günstiges
Prognostikon für eine das neutestamentliche ecpdfotai; (Rom. 6,10; Hebr.
7,27; 9,12.28; 1. Petr. 3,18) und seine Implikationen berücksichtigende
Darstellung der Menschwerdung.

Die Übereinstimmungen mit der schöpferisch-providentiellen
Selbstentfaltung der Gottheit sind darum auch geradezu frappant. Dies
beginnt wieder bei den Subjektsbezeichnungen. So kann «Jesus» nicht nur
den Menschgewordenen oder Erhöhten, sondern auch den - kirchlich
gesprochen - X6yoç aotzpxoç bezeichnen. Intelligible Sachverhalte, das

«Leben» etwa oder der göttliche «Eros», werden als menschwerdende

Subjekte ebenso genannt wie die Gottheit, die Thearchie schlechthin.
Ganz abgesehen davon, daß «Jesus» in christologisch irrelevanten
Textpartien, wie wir z. T. sahen, ohne weiteres mit der Ursache, dem

Ursprung, dem Logos, dem Licht, dem Nous, der Eirene und der Philanthropie

als dem Unterbegriff der Güte, identifiziert werden kann, - alles

Substituten der einen Gottheit, deren providentielle Relationen zu den

Seienden, insbesondere den Menschen, auch wenn sie diesen «Jesus»

zum Subjekt haben, ohne jede Bemühung der Menschwerdung
reibungslos funktionieren. Der Name «Jesus» ist also im Grunde nicht
mehr als sozusagen ein mythologisches Sigle, eine Chiffre aus den «Orakeln»

(Logia der H. Schrift), welche dem eingeweihten, des anago-
gischen Denkens fähigen Leser die ideale Entsprechung der Seinsstufe

der Menschen in der Gottheit signalisiert.
Ähnlich verhält es sich mit dem Vorgang der Menschwerdung.

Er ist vollständig nach Art der schöpferisch-providentiellen Relationen
konstruiert. Wir begegnen wieder den bekannten Rahmenbegriffen
Übernatur-Natur (nicht: «menschliche [Einzel-] Natur»), Übersein-Sein

(Wesen), Überfülle-Kenosis (letztere als Hapaxlegomenon) und als

christologischer, aber systemkonformer Besonderheit dem Schema Gott-



182 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

Mensch. «Mensch» wird dabei freilich nicht als konkretes Einzelwesen,
sondern als Seinsstufe, als die allgemeinen Bedingungen dieses

besonderen Bereiches der areopagitischen Ontologie verstanden. Ganz

folgerichtig fehlen vollständig die traditionellen Begriffe des Zielpunktes
der Menschwerdung wie cxâpî; (ffàpxwmç), Menschheit (àvOpwTCOTTjç),

menschliche Natur, vernünftige Seele XoyixY)) und Leib (owpa).
Der Vorgang der Menschwerdung wird darum auch als Erscheinen aus

dem Verborgenen, als das metaphysisch bestimmte Verhältnis der Ewigkeit

zur Zeit, als Hervorgang aus dem Einen zum Teilhaften,
Zusammengesetzten, verstanden. Die bekannten Vermittlungsbegriffe stellen

jeweils die Verbindung her: hervorgehen, werden (yfvopiai), kommen

(IpXopai, acpixveopai), herabkommen (xarépyopa!., wpfrirjpu), bilden, formen
(uXaTTW, eîSo7roiéto) und Gemeinschaft (xoivoma) werden ergänzt durch

einige kirchlich gebräuchlichere, aber unverfängliche und z. T. uminterpretierte

Termini wie annehmen (7rpocrXapi.ßavw), sich einen mit (svoco),

absteigen (xàGoSoç, xaraSûw) und Teilhabe an den Bedingungen unseres
Seins. Bezeichnend ist, daß der Terminus technicus Menschwerdung
(evav0pcü7t7)cm;) nur 3 mal erscheint, jedesmal ontologisch determiniert
als xoc0' 7)pLÔcç èvav0pd>7r*)C7i.ç. Sonst jedoch dienen als Gesamtbezeichnungen
der Menschwerdung «Theurgie», das sie der Schöpfung und Providenz
subsumiert. Ferner «Philanthropie», das sie der allgemeinen Providenz

wenigstens an-, wenn nicht sogar eingliedert. In jedem Falle wird der

Menschwerdung ihr einmaliger, geschichtlicher Charakter genommen.
Der transzendentale Vorbehalt kann geradezu als ein Charakteristikum

speziell christologischer Aussagen im CD bezeichnet werden. Es

gibt überhaupt nur 2 christologische Belegstellen, an denen er nicht
erscheint. Der Konstruktion nach geht er mit dem in schöpferisch-
providentiellen Aussagen völlig konform. Ich zitiere ein Beispiel: «Er
(Jesus) war nicht Mensch. Nicht weil Nicht-Mensch (ptyj àv0pw7toç),

sondern weil... jenseits von Menschen und über Menschen wahrhaft
Mensch geworden» (1072B/C).

Nicht anders steht es um das Motiv. Neben wenigen kirchlichen
Einschlägen, die von einer «gnädigen Herablassung» (393A) sprechen,
erscheinen wieder die Uberfülle, die Güte und besonders ihr auf die
Seinsstufe der Menschen eingegrenzter Unterbegriff, die Philanthropie,
als Begründung der Menschwerdung. Dabei können die Güte als der
«Natur» der Gottheit entsprechende, als ihrem «Wesen eigentümliche»
und die Pronoia in der Funktion des Motivs als «selbstwirkende»

(aÛToupyoç) bezeichnet werden, - alles Begriffe, die ein aufkeimendes



Dei Dionysius Areopagita 183

Zutrauen zu dem willentlich-gnadenhaften Charakter dieser Zuwendung
wieder auslöschen.

Differenzen zur schöpferisch-providentiellen Selbstentfaltung sind
freilich nicht zu übersehen und angesichts der Thematik wohl auch gar
nicht zu vermeiden.

Mehr ornamentaler Natur sind einige Beteuerungen, die Dionys
seinen Relationsbegriffen zugefügt hat. Ich nenne die mit ihnen bezeichnete

Sache den «speziellen Modus» der Menschwerdung, durch den sie,

mindestens verbal, von den schöpferisch-providentiellen Relationen
abgehoben wird: «vollständig», «gänzlich», «wahrhaftig wurde er zum
Sein gebracht» (644C).

Eine weitere Besonderheit stellt es dar, wenn Dionys expressis
verbis eine spezifische Differenz der Menschwerdung im Verhältnis zu
Schöpfung und Providenz behauptet: Sie sei «noch göttlicher» (401D),
geschehe «in besonderer Weise» (592A), sei «das Neueste von allem
Neuen» (649A, 1069B) - im Vergleich mit jenen Relationen.

Vor allem ist es jedoch das biblische Material selbst, das sich

begreiflicherweise gegen jene metaphysische Schematisierung sperrt. So

erscheint an freilich nur 3 Belegstellen eine Art heilsgeschichtlichen
Schemas mit der Abfolge von Status integritatis, Status corruptionis,
Menschwerdung und Status restitutionis (393A, 436C-D, 440C^t44C).
Ferner werden einzelne biographische Daten Jesu zwar nicht selber

thematisiert, aber doch im Laufe der Argumentation zu anderen

Gegenständen verwertet. Sie verleihen dem metaphysischen Aufriß
zweifellos eine gewisse Anschaulichkeit, ja geschichtliche Individualität.
So etwa Einzelzüge aus den Geburtsgeschichten, die Taufe Jesu, die
«Weihe» der Jünger, Jesu Verklärung, sein Athletenkampf, Gethsemane

und Jesu Tod, - niemals freilich seine Auferstehung.
Ein qualifizierender Vergleich von Übereinstimmungen und Differenzen

mit der schöpferisch-providentiellen Selbstenfaltung Gottes wird
einmal berücksichtigen müssen, daß von vorneherein in der speziellen

Christologie, wenn sich der Autor überhaupt auf sie einläßt, mit stärker
christlich-traditionellen Elementen gerechnet werden muß. Er wird
andererseits bei einem nur quantifizierenden Nebeneinanderstellen von
metaphysischem und christlich-traditionellem Material nicht stehen

bleiben dürfen, sondern Verwertung und Gewicht des zweiten näher

untersuchen müssen.

Hier zeigt sich nun, daß Dionys in der Tat eine geradezu geniale

Fertigkeit entwickelt hat, die ja ohnehin verhältnismäßig wenigen und



184 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

weithin zur Illustration anderer Themen in sein Opus eingestreuten
geschichtlich-konkreten Tatbestände seinem metaphysischen Aufriß
einzupassen.

Ich beschränke mich zum Beweis auf folgende Beispiele :

Die gelegentlich behauptete spezifische Differenz zwischen
metaphysischem und christologischem Hervorgang bleibt an jeder ihrer
Belegstellen im rein Verbalen stecken. Nirgends vermag Dionys
einsichtig zu machen, worin nun eigentlich das «noch Göttlichere», das

«Besondere», das «Allerneueste» der Menschwerdung bestände. Vielmehr
erscheint sie im Gegenteil fast an jedem dieser Belege sachlich

eingeordnet in Aufzählungen der verschiedenen verursachten allgemein
metaphysischen Manifestationen der einen Gottheit, wird also unter
diese subsumiert.

Nicht besser steht es um das biblisch-biographische Material. So

wird das Theologumenon der «Sündlosigkeit» Jesu (àv - ap.apTY)"ra<;)

in die transzendentalen Vorbehalte à - psTaßoXwi;, àv - aXXoicoTwç,

à-a-uyyijToiç eingereiht. «Sündlosigkeit» ist also negierendes Attribut des

menschwerdenden göttlichen Subj ektes, nicht aber Eigenschaft des

Menschgewordenen oder gar seiner «menschlichen Natur», die ja nirgends in
den Blick tritt.

Ähnlich ergeht es der jungfräulichen Empfängnis und dem
Seewandel Jesu. Von ihnen erklärt Dionys wörtlich: «Die(se) positiven
Aussagen (xaTatpaoxopeva) zur Menschenliebe Jesu haben die Bedeutung
transzendierender Negation» (mzçoyy/.r\q àcpoupéuewç 1072B). Das heißt
aber: Sie sind der areopagitischen Erkenntnismetaphysik eingeordnet,
zählen dort zu den ebenfalls der äußeren Form nach kataphatischen,
bejahenden Bildbegriffen, die aufgrund ihres ontisch von Gott so weit
entfernten Ortes für ihn derart unangemessen sind, daß sie als
Negationen (àTrocpâosiç) verstanden werden müssen.

Auch das 3 mal auftauchende heilsgeschichtliche Schema unterliegt

«anagogischer» Deutung, die es aller Geschichtlichkeit beraubt.
Der Status integritatis, also die «Gottebenbildlichkeit» im Paradies

nach Gen. 1,26 f., ist nichts anderes als das immer schon gegebene und
erhaltene Abbildverhältnis zwischen Gott und den Seienden. Der Status

corruptionis, vulgo der «Sündenfall», ist die aufgrund der Willensfreiheit
(aÙTe^oocn6-a)ç) immer schon gegebene und von Fall zu Fall wahrgenommene

Möglichkeit, die Bedingungen der eigenen Seinsstufe zu verfehlen
durch ein «zum... Höheren Sich-Erdreisten» oder, häufigerer Fall, ein

«zum Niedrigeren Abgleiten» (589A). Das Heilswerk Jesu aber bewirkt



bei Dionysius Areopagita 185

keineswegs den Status restitutionis. Seine Menschwerdung wird
vielmehr «intelligibel» gedeutet. Danach ist sie Symbol der ununterbrochenen

Anwesenheit, der «Parusie» (400A), des göttlichen Lichtes bei uns
Menschen. Da das «göttlichste Leben Jesu» ein «fehlloses» (avajrapTYjola)
und sein Tod «Unwirksamkeit aller fleischlichen Begierden» ist (512A-
B), dienen sie uns als von ihm ablösbare Exempel: «Wir müssen, wenn
wir nach der Gemeinschaft mit ihm streben, auf sein göttlichstes Lehen

nach dem Fleisch stetig hinsehen und durch die Verähnlichung mit
diesem zu dem gottabbildenden und makellosen Habitus der Fehl-
losigkeit zurückkehren» (444B). Ohne christologische, geschichtliche
Umwege und Umständlichkeiten sieht das selbe in einer rein
metaphysischen Textpassage so aus: «Wer nach dem schlechtesten Leben
strebt, hat Anteil am Guten, weil er überhaupt nach Leben strebt und
ihm dieses als das beste erscheint - (er hat Anteil am Guten) einfach
durch das Streben und durch das nach dem besten Lehen stetig Hinsehen»

(720C).
Es ist darum nur konsequent und verständlich, daß Dionys mit der

Auferstehung Jesu nichts anzufangen weiß. Denn, wie es in einem von
jedem christologischen Bezüge freien Textabschnitt heißt, es «ist der

gütig gebende Ursprung aller LichtOffenbarung» ja schon immer «aller
Ursache und Ursprung und Wesen und Leben; und der von ihm
Abgefallenen Zurückrufung und Auferweckung (àvâaTamç), der aber zur
Zerstörung der Gottebenbildlichkeit Abgeglittenen Erneuerung und

Neuformung...» (589B).

Zusammenfassend können wir sagen: Menschwerdung ist die durch
nichts unterbrochene zeitlose Wirksamkeit der göttlichen Pronoia auf
der Seinsstufe der Menschen. Versöhnung, Rechtfertigung aber ist
nichts anderes als die immer wieder vollzogene Umkehr des Menschen

zu diesem anwesenden Göttlichen.
Man kann fragen, ob Dionys die Konsequenzen dieser Absorption

geschichtlich-kontingenter Offenbarung in die Metaphysik abgesehen
hat. Gewiß ist nur, daß er sie geahnt hat. Darum der spezielle Modus,

sozusagen die christologische Notbremse, daß er immer wieder einmal

behauptet: «vollkommen», wahrhaftig», «ganz», «aufs äußerste» sei

Jesus Mensch geworden.
Sein System steht und fällt damit, daß die Anwesenheit des

Göttlichen dosiert ist nach dem ontischen Rang, dem «Logos», der «Analogie»,
wie Dionys es nennt, der «Symmetrie» und «Kapazität» der Emp-



186 Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte

fänger: «Wäre nämlich das Gute einem jeden nicht dessen Logos gemäß

(àvaXoywç) anwesend, dann nähmen die Göttlichen und Höchsten den

Rang der Letzten ein» (720A). Dies aber ist für Dionys undenkbar,

- es wäre die Katastrophe seiner Metaphysik.
«Ganz» Mensch geworden, «den Rang der Letzten eingenommen»,

nicht nur unserem «Logos gemäß» wohldosiert gleichbleibend und unter
transzendentalen Vorbehalten anwesend, - diese eine Erkenntnis wirklich

ernst genommen, und Dionys hätte sich einen Spalt wenigstens
eröffnet zu dem Gott, dessen freies Handeln in der Geschichte nur
gebunden ist durch die Treue zu seinen Geschöpfen, und der seinen Kindern
ein für allemal den Weg eröffnet hat zur Freiheit von den azoiysla.
toü xoCTfrou alter und wohl auch neuer Weltanschauungen.


	Pronoia und das Verhältnis von Metaphysik und Geschichte bei Dionysius Areopagita

