
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Les risques de la prière pour l'unité

Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Jacques von Allmen

Les risques de la prière pour l'unité *

Les quelques pages que l'on va lire voudraient, très succinctement,
répondre à deux questions. Voici la première: «Que faisons-nous quand
nous prions pour l'unité»; et voici la seconde: «A quoi nous exposons-
nous quand nous prions pour l'unité »

7. Que faisons-nous quand, nous prions pour l'unité?

Il faut donner à cette question, me semble-t-il, les quatre réponses
suivantes.

a) Quand nous prions pour l'unité, nous nous associons, ou plutôt
nous sommes associés à la prière du Christ lui-même: ce n'est pas
seulement pour les apôtres que je prie, «mais aussi pour ceux qui croiront
en moi par leur parole, afin que tous soient un, comme toi, Père, tu es

en moi, et moi en toi ; afin qu'eux aussi soient en nous, et que le monde
croie que c'est toi qui m'as envoyé. Je leur ai donné la gloire que tu
m'as donnée, afin qu'ils soient un, comme nous sommes un: moi en

eux et toi en moi, afin qu'ils soient parfaits dans l'unité, et que le monde

connaisse que c'est toi qui m'as envoyé, et que tu les as aimés comme
tu m'as aimé» (Jn 17,20 ss.). La prière pour l'unité des chrétiens n'est
donc pas la nôtre. Elle ne relève pas d'un besoin, d'une envie d'unité

qui nous saisirait au moment où nous nous désespérons de tout ce qui
éparpille le monde et les hommes. C'est une prière de Jésus-Christ, et

* Exposé présenté à une séance extraordinaire des évêques, des vicaires
généraux et des vicaires épiscopaux de Suisse romande, à Lausanne, le mercredi
3 novembre 1976. On a consciemment gardé le style parlé de cette communication.



54 Les risques de la prière pour l'unité

d'un Jésus-Christ qui est sur le point d'atteindre le moment culminant
de son ministère. C'est donc une grâce insigne que de pouvoir faire cette

prière, c'est-à-dire que de pouvoir entrer dans la prière même du Christ.

Et c'est un devoir ecclésial de toute première importance, puisque
c'est de l'exaucement par Dieu de cette prière que dépendra l'avance
missionnaire de l'Eglise dans le monde. En nous occupant de la prière

pour l'unité des rachetés, nous nous occupons donc d'une affaire de la
plus haute importance : de la crédibilité, aux yeux du monde, de la
proclamation du message de la réconciliation et de la paix, de la paix entre

Dieu et les hommes et de la paix entre les hommes eux-mêmes.

b) Quand nous prions pour l'unité nous entrons dans le grand combat

eschatologique pour le salut du monde. Nous nous dressons, sur la
basé de la victoire du Christ, contre le Diabolos, le Séparateur. Nous

contestons son pouvoir, nous démasquons ses astuces, nous déjouons
ses plans. En d'autres termes, nous sommes au cœur de la profession
de notre foi. En effet, cette prière pour l'unité n'est possible que sur
la base de la résurrection du Christ. Elle n'est pas un rêve, elle n'est

pas un des innombrables «si seulement...» qui nous font soupirer dans

notre vie humaine de tous les jours. Notre prière pour l'unité est fondée

sur un fait d'histoire - le sacrifice du Christ et sa victoire de Pâques,
et elle demande que ce sacrifice et cette victoire soient confirmés par
l'incarnation de son exaucement, si je puis dire. Nous voyons donc

qu'en priant pour l'unité de l'Eglise, nous sommes au cœur de la foi
et de la vie chrétiennes puisque cette prière doit être comprise comme
l'une des formes, et l'une des formes précellentes, de notre confession
de la foi. Ne pas accepter d'être entraînés dans la prière même du Christ,
ce ne serait pas négliger une affaire marginale, ce serait douter, voire
renier ce qui se trouve au cœur même de notre christianité : la profession
de la réalité, de la factualité du tombeau vide.

c) Quand nous prions pour l'unité, nous nous mettons au service de

Dieu et de son plan de salut pour le monde. Karl Barth dit quelque
part que la prière est «l'acte qui consiste à donner notre adhésion à

l'œuvre de Dieu». Vouloir ce que Dieu veut, voilà l'une des faces du

mystère de la prière. Nous aurons l'occasion, dans la seconde partie de

cet exposé, de revenir sur ce problème. Il suffit ici de le signaler : on ne
prie pas sans s'engager dans le sens où va notre prière. Prier, c'est vouloir

ce que Dieu veut. Et la prière, pour être chrétienne, doit vouloir



Les risques de la prière pour l'unité 55

non seulement quelques-unes des choses que Dieu veut, mais tout ce

que Dieu veut. Prier, c'est adhérer à la plénitude de la volonté de Dieu,
du plan de Dieu, et mettre cette adhésion à son service. D'où toutes
les variantes de la prière chrétienne; mais d'où aussi le péché qu'il y
aurait à ne pas vouloir tout ce que Dieu veut, à écarter de notre prière
des intentions qu'on sait être celles de Dieu. Or Dieu veut que soit
exaltée la victoire de son Fils, et l'unité de l'Eglise est un des moments

majeurs de cette exaltation.

d) Quand nous prions pour l'unité, nous voulons que l'Eglise ne soit

pas en contradiction avec sa nature profonde. Nous voulons l'Eglise
être ce qu'elle est: sainte, catholique, apostolique, mais aussi une. Nous
voulons qu'elle ne démente pas ce qu'elle est, mais qu'avec la meilleure
conscience possible elle fasse l'aveu de ce qu'elle est. Cela paraît aller
de soi, tant c'est évident. Mais ici se pose la grave question de savoir
ce qu'est l'unité de l'Eglise. Suffit-il, en particulier, qu'elle soit
invisible? Suffit-il qu'elle se présente sous forme d'une confédération d'Eglises

confessionnelles distinctes? Suffit-il - comme dans la célèbre prière
de l'abbé Couturier - qu'elle soit simplement l'unité «telle que Dieu
la veut et par les moyens qu'il veut», laissant ouvertes les différentes

possibilités, même inattendues, de l'exaucement de la prière? Nous

retrouverons cette question tout à l'heure aussi. Mais je crois qu'il
faut dire d'emblée que puisque, dans notre prière pour l'unité, nous
voulons que l'Eglise ne démente pas sa nature par son histoire, cela

signifie que nous prions pour l'unité organique, visible de l'Eglise. En

priant pour l'unité, nous ne prions pas pour la perdurance d'une Eglise
divisée en confessions différentes, nous prions pour le dépassement des

confessions, et l'unitatis redintegratio. Ce qui ne signifie pas, bien sûr,

que l'unité pour laquelle nous prions s'identifie avec telle ou telle
tentative historique d'exprimer cette unité. Mais ce qui signifie, je crois,

que toute Eglise locale puisse se reconnaître elle-même dans les autres

Eglises locales parce qu'elles répondent les unes et les autres aux
critères d'ecclésialité dont témoigne le Nouveau Testament. Ceux-ci sont,
si je vois bien, au nombre de sept: l'unité pour laquelle nous prions
est celle qui rattache le fondement historique de l'Eglise au mandat des

apôtres; - l'unité pour laquelle nous prions est celle qui reprend, pour
l'accomplir, et poursuit l'ancienne alliance entre Dieu et Israël selon

la chair; - l'unité pour laquelle nous prions est celle qui confesse la mes-
sianité et la résurrection de Jésus de Nazareth; - l'unité pour laquelle



56 Les risques de la prière pour l'unité

nous prions est celle à laquelle donne accès le baptême au nom du Père,

du Fils et de l'Esprit-Saint; -l'unité pour laquelle nous prions est celle

qu'exprime, au plus profond, le rassemblement eucharistique du dimanche ;

- l'unité pour laquelle nous prions est celle dans laquelle les fidèles sont

tournés vers Dieu pour lui demander que soit sanctifié son nom, que

vienne son règne, que soit faite sa volonté sur la terre comme au ciel;

- l'unité pour laquelle nous prions est celle dans laquelle les fidèles sont

tournés vers le monde pour lui apprendre la nouvelle de Pâques et

pour démontrer devant lui la vérité de cette nouvelle par un comportement

nouveau.
Bref, quand nous prions pour l'unité nous sommes associés à la

prière du Christ, nous entrons dans le combat eschatologique pour le

salut du monde, nous nous mettons au service de Dieu et de son plan
de salut pour le monde, nous voulons que l'Eglise exprime et confirme

ce que Dieu a fait d'elle. La prière pour l'unité est donc une chose de

grande gravité, une chose que l'on ne peut pas prendre à la légère.

2. A quoi nous exposons-nous quand nous prions pour l'unité?

C'est la seconde question à laquelle je me suis proposé de répondre,
également de manière très sommaire. A cette deuxième question aussi,

je pense qu'il faut répondre par quatre affirmations.

a) Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons à voir Dieu

exaucer cette prière. C'est pourquoi j'ai donné pour titre à ces quelques

remarques celui des «risques de la prière pour l'unité».
Le test du sérieux de notre prière, c'est la disponibilité à la voir

exaucée. C'est donc dangereux de prier, dangereux pour notre confort,

pour notre entêtement et pour notre paresse. Et je reviens ici à la prière
de l'abbé Couturier, que je rappelle in extenso: «Seigneur Jésus, qui,
à la veille de mourir pour nous, as prié pour que tous tes disciples soient

parfaitement un, comme toi en ton Père et ton Père en toi, fais-nous
ressentir douloureusement l'infidélité de notre désunion. Donne-nous
la loyauté de reconnaître et le courage de rejeter ce qui se cache en

nous d'indifférence, de méfiance et même d'hostilité mutuelles.
Accorde-nous de nous rencontrer tous en toi, afin que de nos âmes et de

nos lèvres monte incessamment ta prière pour l'unité des chrétiens,
telle que tu la veux, par les moyens que tu veux. En toi, qui es la cha-



Les risques de la prière pour l'unité 57

rité parfaite, fais-nous trouver la voie qui conduit à l'unité dans
l'obéissance à ton amour et à ta vérité, afin que le monde croie que tu as

été envoyé par le Père. Amen.»... L'unité des chrétiens, telle que tu
la veux, par les moyens que tu veux... Cette disponibilité à un
exaucement non pas inespéré mais inattendu, on la retrouve dans le décret
de Vatican II sur l'œcuménisme: «Le Concile souhaite instamment

que les initiatives des enfants de l'Eglise catholique progressent unies
à celles des frères séparés, sans mettre un obstacle quelconque aux
voies de la Providence et sans préjuger des impulsions futures de l'Es-
prit-Saint» (n°24). Je reviens à la quatrième réponse à notre première
question: je crois que nous osons savoir, en toute certitude, que l'unité
pour laquelle nous prions doit exprimer plutôt que défigurer l'Eglise.
Ce qui veut dire qu'en priant pour l'unité, nous nous exposons à un
exaucement balisé par ce que nous savons, sur la base du témoignage
apostolique, de l'identité de l'Eglise. Un exaucement de notre prière
qui négligerait le fait que c'est sur mandat messianique que l'Eglise
est rassemblée et édifiée, ou qui oublierait la solidarité théologique
fondamentale avec le peuple de l'ancienne alliance, ou qui ne comprendrait

pas la portée déterminante de la résurrection du Christ, ou qui
écarterait le baptême comme voie d'accès au peuple de Dieu, ou qui
trouverait son centre et sa joie ailleurs que dans l'eucharistie
dominicale, ou qui demanderait à Dieu autre chose que la venue de son

règne, ou qui négligerait la prédication missionnaire et le renouvellement
du comportement de ses membres, ne serait pas un exaucement de

notre prière, mais un avortement de notre prière. En priant pour l'unité,

nous ne nous exposons pas à une surprise totale; nous nous exposons

à voir Dieu réagir plus vite, plus généreusement, plus passionnément

que ne l'imaginaient notre paresse et notre prudence. Nous nous

exposons aussi à voir s'ouvrir, au sujet des sept marques de l'Eglise
énumérées - et qui ne sont que trop source de mésentente et de

conflits - des avenues inattendues, des possibilités insoupçonnées.
Mais quelles que soient les cautèles que nous avançons à ce sujet, il
faut savoir - et c'est aussi sérieux que la prière pour l'unité - que nous

nous exposons à voir cette prière exaucée.

b) Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons à voir le Malin
redoubler d'efforts pour saboter cet exaucement. Il se pourléche en

effet de la division chrétienne, tant elle dément la confession de la réalité

de Pâques, tant elle en évacue la vertu. Il ne faut donc pas s'étonner



58 Les risques de la prière pour l'unité

de voir surgir des résistances à l'exaucement que pourtant nous demandons

à Dieu. Le Malin n'aime pas l'unité de l'Eglise. Il aime sa division.

Il aime qu'on aime la division. C'est, si je puis dire, le plus con-

fessionnaliste des partenaires œcuméniques. Et c'est pourquoi la prière

pour l'unité, dans notre cœur et dans notre bouche, doit se doubler

par la prière d'être soi-même un promoteur de l'unité plutôt que son

saboteur.

c) Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons à devenir

nous-mêmes les agents de l'exaucement de notre prière. C'est là l'un
des plus profonds mystères de la prière: que Dieu met à l'épreuve le

sérieux de notre requête en nous appelant à collaborer avec lui à son

exaucement. Si quelqu'un ne veut pas travailler à l'unitatis redinte-

gratio, il n'a pas le droit de prier pour elle, parce qu'en priant pour
elle, il tricherait. S'exposer à devenir soi-même l'un des agents de

l'exaucement de la prière pour l'unité - et tous ceux qui aiment
l'œcuménisme en savent quelque chose - exige beaucoup. Beaucoup de

patience. Beaucoup de fermeté. Beaucoup d'imagination. Beaucoup de

courage. Et beaucoup d'espoir. Beaucoup d'amour aussi et de foi.

Beaucoup de volonté encore. Il m'arrive de penser aux prouesses
techniques de notre époque: à Nixon conversant devant des centaines de

milhons de téléspectateurs avec le premier homme qui a mis pied sur
la lune, à la réparation, depuis la terre, du bras d'une sonde qui fait
des recherches minéralogiques sur la planète Mars, à la lutte acharnée

menée pour maîtriser le cancer... Et je me dis alors que si les humains

ont assez d'imagination et de volonté pour arriver à de tels exploits,
il devrait être possible aussi aux chrétiens de réparer au XXe siècle des

brèches qui ont entamé l'unité de l'Eglise au Ve, au XIe, au XVIe siècle.

Ce qui manque, pour y parvenir, ce n'est pas la soumission à l'insondable

patience de Dieu, c'est bien plutôt une foi qui irriguerait
généreusement notre imagination et notre volonté.

d) Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons à être conduits
où nous n'aimerions pas, ou pas encore aller: à aller jusqu'au bout de

l'unité, jusqu'à son sommet. Nous nous exposons à devoir découvrir
et célébrer la «manifestation principale de l'Eglise», la praecipua ma-
nifestatio Ecclesiae, qui consiste, pour citer la Constitution sur la sainte

liturgie, «dans la participation plénière et active de tout le saint peuple

de Dieu, aux mêmes célébrations liturgiques, surtout dans la même



Les risques de la prière pour l'unité 59

Eucharistie, dans une seule prière, auprès de l'autel unique où préside

l'évêque entouré de son presbytérium et de ses ministres» (n°41).
Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons à ne pas pouvoir
remâcher cette prière sans que rien ne se passe, nous nous exposons
à voir surgir, très vite, le problème si difficile et si délicat et si central
de la réconciliation autour de la table du Seigneur. On peut freiner la
solution du problème de l'intercommunion; on peut exiger à son sujet
une patience limitée dans le temps; on peut faire peser sur les

arguments qui la souhaitent le poids d'une critique sérieuse. Mais ce

problème, on ne peut pas l'évacuer, car il se peut bien que son surgisse-
ment relève justement de l'exaucement de notre prière. On connaît

mon sentiment: une intercommunion hâtive serait, dans l'ensemble,

plus néfaste à l'unité que favorable à sa redécouverte. Mais ceci dit,
il faudrait que l'Eglise voie ceux qui la dirigent vouloir écarter, d'une
volonté exigeante, imaginative et ferme, cet obstacle formidable à

l'unité; et donc qu'elle les voie se mettre résolument au service de

l'exaucement d'une prière que pourtant ils approuvent et recommandent

- sinon leur obéissance au ministère dont ils ont la charge pourrait
être compromise. Des premiers chrétiens, il est dit souvent qu'ils se

rassemblaient epi to ayto, «en un même endroit» (Act 1,15; 2.1;
1 Cor 11, 20; 14, 23), ou qu'ils priaient homothymadon, «de manière
unanime» (Act 1,4; 2,46; Rom 15,6; cf. aussi Act 2,1). C'est à retrouver
cette unanimité liturgique locale qu'on s'expose à plus ou moins longue
échéance quand on prie pour l'unité de l'Eglise. Que Dieu permette
que ce soit à moins longue plutôt qu'à plus longue échéance.

Me permettra-t-on de terminer par un rappel? St Ignace d'An-
tioche, dans son épître aux Philadelphiens, se désigne lui-même comme

anthropos eis HENOSiN KATERTiSMENOS, «un homme fait pour l'unité»,
tout axé sur l'unité (8,1). Anthropos eis henosin katertismenos!
C'est ce que l'on devrait pouvoir dire de tous ceux qui ont une charge
dans l'Eglise : des hommes commandés par le souci de l'unité, des hommes

destinés à illustrer l'unité.



Heinrich Dörrie

Der Begriff «Pronoia» in Stoa

und Piatonismus *

Diesem Vortrag ist die Aufgabe gestellt, in großen Zügen
nachzuzeichnen, wie sich Stoa und Piatonismus zur Problematik der

Vorsehung, also zur Frage nach Schicksal, Prädestination und Willensfreiheit

geäußert haben h

I

Das Bild, das auf Grund der erhaltenen Zeugnisse gezeichnet werden

muß, ist seltsam uneinheitlich.
Auf der einen Seite ist es der Stoa gelungen, ein in sich geschlossenes

Dogma zu entwickeln. Die stoische Lehre beruht hier, wie in anderen

Stücken, auf dem Axiom, daß Natur und Vernunft, Vorsehung und
Schicksal nicht von einander abweichen können. Denn diese vier
Begriffe umschreiben das Gesetz, das die Welt durchwaltet. Das war eine

in ihrer grandiosen Vereinfachung durchschlagende Formel, an deren

Stelle die Platoniker nichts in gleicher Weise Uberzeugendes zu setzen

vermochten.

* Dieses Referat sowie die folgenden von W. Beierwaltes, F. Brunner,
W. Spoerri, B. Brons und E. des Places wurden an der Tagung der Patristischen
Arbeitsgemeinschaft am 3. und 4. Januar 1977 in Neuchâtel gehalten. Die Tagung,
an der 40 Patristiker, Altphilologen und Philosophen aus sechs Ländern Europas
teilnahmen, war von Jean-Louis Leuba und Willy Rordorf organisiert und
dem Thema «Pronoia und Kontingenz bei Proklos dem Diadochen und Dionysius
Areopagita» gewidmet.

1 Es ist kaum zu verstehen, daß auf diesem wichtigen Feld der Forschung
bisher kaum gearbeitet worden ist; mir ist eine einzige einschlägige Vorarbeit
bekannt geworden: W. Theiler: Tacitus und die antike Schicksalslehre; Phyllo-
bolia Festschrift für P. von der Mühll 1945, 36—90 Forschungen zum Neupla-
tonismus 1966, 46-103.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 61

Zwar liegt eine ungemein reiche Literatur zur Lehre von der

Vorsehung2 vor; indes werden in ihr immer nur Ansätze erörtert oder

Lösungsversuche durchgesprochen und auf ihre Haltbarkeit geprüft.
Man war sich einig darüber, welche Konsequenzen zu vermeiden waren.
Weder durfte die Willensfreiheit, verstanden als Freiheit zu ethisch

begründeter Entscheidung, geleugnet werden; noch konnte zugegeben

werden, daß der Weltenschöpfer das Böse mit eingeplant habe 3. Dieses

Dilemma hat der Piatonismus nie zu überwinden vermocht.
Die eigentliche Leistung des Piatonismus bestand darin, im schroffen

Widerspruch zur Stoa eine Metaphysik zu begründen 4; deren Kernstück
war die Hierarchie der überweltlichen Wesen, nachmals vereinfacht : die

Hypostasenlehre. Während nun die Gleichsetzung von Vorsehung und
Schicksal das Kernstück der stoischen Physik war, ist es nie gelungen,
eine Lehre von der Vorsehung aus der Metaphysik der Platoniker zu
begründen. Denn wenn die Welt schlechthin und ohne Ausnahme gut
wäre und nur Gutes enthielte, dann bedürfte sie keiner Vorsehung, oder

genauer: Durch diese Prämisse «es gibt nur Gutes» wäre das Wesen der

7tpovota hinreichend definiert. Da nun diese Prämisse nicht zutrifft,
müßte das Wesen, der Ort und die Funktion des Bösen definiert werden.
Dazu aber ist der Piatonismus trotz der säkularen Diskussion tïoGsv xà.

xaxà5 nicht in der Lage gewesen. Eben diese Schwäche, daß das Böse

nicht definiert werden kann, wird in den Erörterungen um die 7tp6voia

immer wieder als ein arges Hemmnis erkennbar. Diese Schwäche ist
freilich nichts anderes als die Kehrseite des optimistischen Mutes, mit
dem der Piatonismus an die Macht und an die ontologische Einzigartigkeit

des Guten (hoch über allem Sein) geglaubt hat. Hieran liegt es, daß

keine Lösung des Problems 7tp6voia vorgeschlagen werden konnte, die

nicht sogleich in Widerspruch zum zentralen Axiom der platonischen
Ontologie geriet. Selbst Plotin ist hierüber nicht hinausgekommen.

2 Aufzählung des Wichtigsten unten S. 20/21.
3 Vgl.Tim. 42 E ; da wird den Untergöttern aufgetragen, xaxà Sûvapiv 6xi xâXXt-

OTa xal Spiaxa xô 6vï]tôv Siaxußepväv Çûov ôxi |Lï] xaxûv aùxi êauxcë ytyvoixo afxiov.
Der Schöpfer sieht somit voraus, daß dem erschaffenen Lebewesen Böses von
außen zustoßen kann, ja wird. Aber in der Erschaffung und Leitung des Menschen
kann das Böse nicht liegen; und es kann auch nicht durch Erschaffung und Leitung
in den Menschen hineingetragen werden. Ein nachmals viel erörterter Satz.

4 Vgl. dazu m. Aufsatz : Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonis-
mus; Entretiens de la fondation Hardt 5,1957,193-223 Platonica Minora 211-228.

5 Hierzu wichtig Iamblich bei Stobaios eel. I 374,21-375,28; demnach ist
schlecht, was die Seele zum Abstieg in die Körperwelt nötigte. Plotin, Enn. I 8

[51] erörtert alle zu seiner Zeit hierzu vorgetragenen Meinungen.



62 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

So muß ich von vornherein um Ihr freundliches Verständnis bitten,
daß dieses Referat nicht mit einer einprägsamen Synopse enden wird,
was auf der einen Seite die Stoiker, auf der anderen Seite die Platoniker
zum Problem der 7tpovoia gelehrt haben. Sondern es wird sich zeigen,
daß dem monolithischen Dogma der Stoiker viele halbfertige Entwürfe
gegenüberstanden; keiner dieser Entwürfe vermag die Widersprüche,
deren man sich sehr wohl bewußt war, aufzuheben ; da eine große Lösung
nicht gelingen wollte, sind viele kleine Lösungen versucht - und in
berechtigter Kritik wieder verworfen worden. Dieses Feld der an Piaton
sich orientierenden Philosophie ist so recht zur regio dissimilitudinis 6

geworden. Somit muß ich, wie der Bote in der Tragödie, um die Nachsicht

der Hörer bitten, daß die Botschaft, die ich überbringe, nicht
einfach und übersichtlich ist, sondern komplizierte Sachverhalte und nicht
homogene Konzeptionen zu referieren hat.

Andererseits stimmen Stoa und Piatonismus in folgendem Punkt
überein - es ist dies der Punkt, in dem antike Philosophie christlichem
Denken und Empfinden schroff entgegengesetzt ist:

Das höchste Wesen ist - nach fester Überzeugung der Stoiker wie
der Platoniker - ein höchst subtiler Begriff; er ist eine Abstraktion - er
kann nicht als lebendiger, als Persönlichkeit wirkender Gott gedacht
werden.

Eine wesentliche Entwicklung griechischer Religiosität bestand ja
eben darin, daß man die anthropomorphe Vorstellung von Gott und
Göttern überwand. Denn mit der ursprünglich personalen Vorstellung
war untrennbar verbunden, daß die Götter nach homerischer Auffassung
stehlen, einander betrügen und miteinander Ehebruch treiben (xXetcteiv

(jLol/sueiv te xal àXXvjXoùç àmjcTeiietv). So flüchtet griechische Gottesvorstellung

aus einer so verstandenen Personalität heraus und realisiert
sich in der Verehrung eines überpersonalen Begriffes; dieser Begriff
heißt çtiffiç und Xoyoç für die Stoiker, er heißt vouç in höchster
Vollkommenheit für die Platoniker.

Macht man sich diesen theologischen Hintergrund klar, dann wird
sogleich deutlich, daß xpovoslv im Voraus denken) nicht im Sinne
einer menschlichen Intelligenz verstanden werden darf. Es bedeutet
nicht das fürsorgliche Lenken einzelner Abläufe ; es bedeutet nicht Hilfe
für ein leidendes Individuum; es darf aber auch nicht auf einen Heils-

6 Vgl. Platon, Politikos 273 D: Ursprungsort eines oft variierten Wanderzitats.



Der Begrifî «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 63

plan bezogen werden, der allen Heil und Erlösung verbürgt. Das sind

Implikationen, die man aus christlicher Tradition allzu leicht in das

Problem 7tp6voia hineinträgt. Vielmehr vermag antikes Denken lediglich

eine Art Mechanismus ins Auge zu fassen. Durchweg wird ttpovoia
als eine allgemein gültige Regel gesehen, die keine Ausnahme zugunsten
eines Einzelnen zuläßt. 7tp6voia ist vom Problem der Heilserwartung
weit, sehr weit entfernt. Nur innerweltliche Abläufe werden von hier
aus erklärt. Die Frage, was nach dem Tode kommt, ist hiervon gänzlich
zu trennen.

Nur das Christentum konnte die Tatsache, daß Gott seinen Sohn

in die Welt entsandt hat, um die Menschen zu erlösen, göttlicher upovota
zuschreiben. Das war eine ebenso notwendige wie radikale Umdeutung
des bisherigen irp6voia-Begriffes. Denn dieser ist - das muß mit allem
Nachdruck betont werden - bei vorchristlichen Autoren allein auf die

Automatik der diesseitigen Abläufe, und das in einem durchaus
mechanistischen Sinne, zu beziehen.

II

Als drittes ist dies vorauszuschicken: Es darf nicht der Eindruck
entstehen, als ob es sich um eine Fragestellung gehandelt habe, die aus

philosophischen Gründen mit philosophischen Methoden untersucht und
erörtert worden sei. Sondern es muß die folgende, nachdrückliche
Feststellung an den Anfang gestellt werden: Gewiß haben Philosophen auf
die Frage nach dem Wesen und dem Wirken der durch die Gottheit
bewirkten Vorsehung 7 geantwortet. Aber die Frage ging aus der
kulturgeschichtlichen Situation hervor, und die Antwort ist jeweils im
Hinblick auf diese Situation formuliert worden. Man hat es wohl zu allen
Zeiten gewußt, daß diese Antwort einen weiten Widerhall in der

nichtphilosophischen Öffentlichkeit finden würde. Darum hat in den großen

' Der oft zitierte Beleg aus Aischylos, Ag. 683 gibt für die vorliegende
Untersuchung nichts aus : 7rpov6aicn xoü 7tE7rpcopiévou ist (aktivisch) auf denjenigen zu beziehen,

der vorausschauend der Helena den zu ihr passenden Namen gab: éXevaûv,

êXccvSpa, èXé7TxoXtv. Als fest geprägter Begriff begegnet xoü 0s(ou 7] 7tpovot7j zuerst bei
Herodot 3,108; dort wird die göttliche Vorsehung darum als weise gerühmt, weil
sie kleine Tiere, die wehrlos sind und darum anderen als Nahrung dienen, wie etwa
den Hasen, in großer Zahl hervorbringt, dagegen schreckliche Tiere, wie a. O.

Giftschlangen, nur in wenigen Exemplaren. Diese durchaus vorwissenschaftliche
Überlegung stimmt mit den Erwägungen, die nachmals die Stoa anstellen sollte,
durchaus überein.



64 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

Schulen Einigkeit darüber bestanden, daß diese Antwort weder

verantwortungslos, noch skeptisch, noch zynisch gegeben werden dürfe - schon

von hier aus erklärt sich die ständige Polemik gegen Epikureer, Skeptiker

und Kyniker, die das Walten einer 7tpovoia entweder leugneten
oder als nicht beweisbar bezeichneten.

So wird kaum je in kritisch-objektiver Ausgewogenheit derart nach

einer upovota gefragt, daß das pro et contra sorgfältig geprüft wurde.
Sondern es dominiert teils die Polemik gegen die Leugner der Trpovoia,
teils die apologetische Versicherung, daß es sie gebe, weil es sie geben

müsse.

Diese oft emphatische Versicherung wird aus ganz bestimmten,

regelmäßig außerphilosophischen Gründen abgegeben. Denn man möchte
schlimmen Konsequenzen entgegenwirken, die notwendig eintreten müßten,

wenn man der göttlichen Fürsorge, ebenso aber der göttlichen Strafe
nicht gewiß wäre 8. Denn das, was die oft getadelten Gegner durch ihre

Leugnung der 7tpovoia zu bewirken im Begriff standen, sah man als

zersetzend, als zynisch, ja als revolutionär an. Das Schicksal der gesitteten
Menschheit schien auf dem Spiel zu stehen, wenn weder Lohn für gute,
noch Strafe für böse Taten drohten. Es galt also die Gewißheit einer

Uberzeugung zu erhalten, die, wenn sie erschüttert worden wäre, schlimme

Wirkungen nach sich ziehen mußte.
Mehr als in anderen Bereichen der Philosophie wirken

vorwissenschaftliche und außerwissenschaftliche Motive auf die Erörterung des

Problems 7tp6vota ein. Darum ist diese Erörterung bemerkenswert
kontinuierlich, aber eben darum erhebt sie sich nur selten, allzu selten, zu
der Höhe der Betrachtungsweise, die griechische ßecopia sonst oft
erreicht hat.

Denn, um es zusammenfassend zu kennzeichnen:

Hier befinden wir uns auf einem Grenzgebiet - nicht nur, wie eben

angedeutet, zwischen Physik und Metaphysik, sondern recht eigentlich
zwischen Theorie und Praxis. Darum wirken außerphilosophische
Vorstellungen und Bedürfnisse auf die Lösungen zurück, die man zum
Problem npovoia vorgeschlagen hat.

8 Hier sei, als auf ein Beispiel unter vielen, auf Plutarchs Schrift 7repl töv
PpaSéwç TipcopoujjivMV de sera numinis vindicta hingewiesen. Hier faßt Plutarch
das gelehrte und das anekdotische Material, das seine Literaturkenntnis ihm bot,
zusammen, um den Beweis zu führen, daß jede Tat ihre Sühne findet.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 65

III

Um sogleich den wichtigsten Bereich zu nennen, der, wenn auch

meist latent, bei jeder Erwägung zur Vorsehung mit in Betracht gezogen
wird: Es gab eine nachhaltige Strömung, die von der Überzeugung

getragen wurde, daß nicht etwa gute, sondern Schaden bewirkende
Mächte auf den Menschen und sein Schicksal wirken. Seit dem 4.

Jahrhundert vor Christus drang die orientalische, vorzugsweise nach den

Chaldäern benannte Astrologie in Griechenland ein9. Mit ihr brach
sich die Überzeugung Bahn, daß der Mensch ein willenloser Spielball
kosmischer Kräfte sei. Wohl kann es manchmal so scheinen, als ob
hilfreiche und schädliche Mächte einander die Waage halten. Aber die Astrologie

operierte auch mit der Lehre, daß die hilfreiche Kraft eines Planeten
durch einen maleficus, einen anderen Planeten, aufgehoben, ja in das

Gegenteil verkehrt werden kann. Es war vor allem die Astrologie, die

alsbald das Zutrauen in eine wohlwollende und gerechte Weltordnung
derart erschütterte, daß quälende Angst hervorgerufen wurde. Denn ein

eben noch wohltätiger Planetengott kann seinen Einfluß verlieren, und
sein Wohlwollen - eüvoia - kann sich in Haß verkehren, wenn ein feindlicher

Planet zu ihm in Opposition tritt. Die einzelnen Planetengötter,
wiewohl ihnen die vertrauten Namen griechischer Gottheiten beigelegt
werden, sind durch Opfer und Gebet nicht zu erreichen. Ihre Konstellationen

gehorchen den Gesetzen einer himmlischen Mechanik; der Lauf
der Planeten ließ sich dank dem Wissen der mathematici mit einiger
Sicherheit vorausberechnen. Und gerade weil man eine bereits beträchtliche

Kenntnis von der Automatik dieser Abläufe hatte, verstärkte sich
das Empfinden, man sei dieser Automatik hilflos, willenlos ausgeliefert.

An zwei wichtigen Stellen, im Mythos des Phaidros 10 und im
Lehrvortrag des Timaios 11 hat sich Piaton zu der Frage geäußert, welches

9 W. Capelle: Älteste Spuren der Astrologie bei den Griechen; Hermes 60,
1925, 373 ff. - Der Komiker Sotades, fg. 3A Edmonds Demianczuk, Suppl. comi-
cum, Sotades fg. 1, stellte inbühnenwirksamem Dialog den Wert der neuen (i.a0f)p.ara,
d. h. der Astrologie, in Frage; vgl. H. Dörrie: Leid und Erfahrung; Abh. der Akad.
d. Wiss. und der Literatur in Mainz, Geistes- und Soz.-Wiss. Klasse 1956, Nr. 5,17-19.

10 Platon, Phaidros 247 A ff.
11 Platon, Tim. 40 B ff. Zum Problem im Ganzen: E. des Places: Platon et

l'astrologie chaldéenne. Mélanges Franz Cumont 1936 137 flf.; J. Bidez: Eos ou
Platon et l'Orient, 1945, dagegen A. J. Festugière: Platon et l'Orient; Revue de

Philologie 73,1947, 5 ff. ; Jula Kerschensteiner : Platon und der Orient, 1945,212.

5



66 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

Verhältnis zwischen den Menschen und den innerhimmlischen Göttern
besteht. An beiden Stellen hat er sich rückhaltlos zu der Überzeugung

bekannt, daß Götter nur Gutes wirken können; die orientalische

Vorstellung, daß Planetengötter, mit dem bösen Blick behaftet, einander

schwächen und dem Menschen schaden, wird mit aller Entschiedenheit

abgelehnt: ô ç66voç ï\(M toü 6eîou yopoü Ücrraxat 12. Dann freilich muß der

Grund dafür, daß Menschen Schäden an Leib und Seele nehmen können,
anderswo, nicht im Kreise der Götter gesucht werden 13. Gewiß, die

Frage, ob Götter Schaden bewirken, ja ob sie gar Unrecht tun, war
zuvor gestellt worden 14. Piaton freilich hatte wenig Anlaß, auf die zuvor
geführte Debatte, ob Götter Böses tun können, zurückzugreifen; ihm
dürfte es darauf angekommen sein, sich einem astrologisch begründeten
Mißtrauen entgegenzustemmen, das die Güte der Götter prinzipiell in
Zweifel zog. So ist es wohl begründet, daß er die unwandelbare Güte
nicht nur des höchsten Gottes, sondern aller ihm untergeordneten
Gottheiten, einschließlich der Planetengötter, gerade von der Kosmologie her

begründete. So wurde Piaton zum Archegeten der Überzeugung, die seither

die gesamte griechische Philosophie durchzieht, daß diese Welt von
wohltätigen Mächten geschaffen ist und gelenkt wird, und daß demzufolge

die Welt im ganzen gut, freilich nicht in allen ihren Schichtungen
gleich gut ist. Bei solcher Grundkonzeption, die nur Ursachen des Guten
und zum Guten anerkennt, und die alles Seiende als werthaft verehrt,
muß es als paradox erscheinen, daß dennoch das Böse in diese Welt und
in den Menschen eindringt. Piaton hat sich mehrmals darum bemüht,

12 Hier ist an die berühmte Reflexion zu erinnern, die Euripides im Bellero-
phontes, fg. 292,7 anstellte: el Osot ti Spüoiv aio/p6v, oùx elalv 0eo{.

13 Zwar wird das Problem im Theaitet 176 B als für Menschen unlösbar
bezeichnet. Im Mythos des Phaidros wird die Bosheit des einen Pferdes und vor
allem die Schwäche des Wagenlenkers als der Grund bezeichnet, der den Absturz
in die Körperwelt bewirkt. In den Gesetzen 10; 896 E wird die Vermutung
ausgesprochen, daß der Weltseele, die Gutes bewirkt, eine Böses bewirkende Weltseele
entgegenstehe. Der Timaios Piatons ist als Eröffnung einer Trilogie (oder Tetralogie)
konzipiert worden, deren Thema es war, das Problem der Entartung zu untersuchen

- einer Entartung, die selbst dann eintritt, wenn alle Voraussetzungen gut sind.
14 Piaton und nach ihm die Stoiker befinden sich nicht im Gegensatz zur

Astrologie als solcher. Insofern astrologische Thesen die schicksalhafte
Gesetzmäßigkeit aller Abläufe zu bekräftigen schienen, neigte man der Astrologie sogar
zu. Entscheidend war vielmehr, daß man sich radikal der These entgegenstemmte,
Götter, besonders Sterngötter, könnten Böses bewirken. Die Gesetzmäßigkeit des
Planetenlaufes war für Piaton wie für die Stoiker einer der wichtigsten Beweise für
die planvolle Ordnung, welche die Welt regiert; vgl. unten Anm. 19.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 67

in der Einkleidung seiner Mythen anzudeuten, wo und wie das Böse

Eingang in die Welt findet. Zu einem Lehrsatz ist solches Andeuten 15

nie verdichtet worden; Piatons Nachfolger haben daher ein weites Feld
der Erörterungen vorgefunden und bearbeitet, wie denn Piatons Lehre
über Ort und Ursprung des Bösen zu deuten sei - dazu wird nachher

einiges nachzutragen sein. Hier war Piaton als ein erstes und markantes

Beispiel dafür anzuführen, daß Überlegungen zum planvollen Wohltun
der Götter in klarer Gegnerschaft zur astrologischen These von den

himmlischen malefici angestellt und vorgetragen werden. Die Angst vor
den Wirkungen der Planeten war tief eingewurzelt, denn sie war im
Grunde irrational. Darum ist ihr kaum je die Ehre einer förmlichen

Widerlegung zu Teil geworden. Während man mit den Leugnern der

Ttpovoia scharf ins Gericht geht, verschwendet man auf die blasphemische
These, Götter bewirkten Böses, kaum ein Wort. Die gesamte Erörterung
dieser Fragen weist ein erstaunliches Ungleichgewicht auf; die
Argumentation besonders gegen die Epikureer ist überreich, reich an Worten,
aber auch an Argumenten. Dagegen hat man sich gescheut, sich dem

eigentlich Bedrängenden, der Angst vor dem Einfluß der Planeten, in
offener Erörterung zuzuwenden. Wahrscheinlich ist viel von dem, was

man Epikureern, Skeptikern und Zynikern vorhielt, im Grunde darauf

gemünzt gewesen, daß es auf Anhänger der Astrologie wirken möchte.
Man muß sich vor Augen halten, daß die astrologisch begründete
Uberzeugung von der siderischen Prädestination eine Art Subreligion
darstellte, eine Dominante, die alle Bereiche durchdrang. Daß wir noch
heute unsere Wochentage nach den sieben Planeten benennen, ist ein

letzter Nachklang.
Die Stoa hat sich in der auf Chrysipp folgenden Periode intensiv

mit astrologischen Problemen beschäftigt, freilich in einem Sinn, welcher
der These, die Sterne brächten Unheil, zuwider lief. Denn die

Regelmäßigkeit aller Bewegungen, die man am Lauf der Planeten beobachtete,
führte auf ein Argument, das den stoischen Schicksalsbegriff bestätigte.
Daraufhin war zu untersuchen, ob nicht aus dem Lauf der Sterne
Hinweise, ja Voraussagen dessen zu gewinnen sind, was sich auf Erden

15 Hierzu grundlegend E. R. Dodds : Pagan and Christian in an Age oi
Anxiety, 1965, dazu Rez. von H. Dörrie; Hist. Ztschr. 208, 1967, 638-641. Die
Angst vor dem schädlichen Wirken der Gestirne, die E. R. Dodds a. a. O. mit
Belegen aus dem 2. und 3. Jahrh. nach Christus schildert, geht mit Sicherheit in
hellenistische Zeit zurück.



68 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

ereignen wird. Spätestens seit Poseidonios dominiert die Vorstellung,
daß sich alle Teile der Welt im Verhältnis der ou[i.7râ0eia miteinander
befinden 16 ; dann muß es möglich sein, aus Ereignissen am Himmel, aus

Konstellationen also, Folgerungen für den irdischen Bereich abzuleiten.
Durch eine solche Einstellung zur Astrologie wirkte die Stoa, was

ihrer grundsätzlichen Linie entsprach, der Angst vor dem irrationalen
Wirken der Sterne entgegen; deren Lauf sei nicht iirational, so lautete
die These, sondern aus dem nexus causarum 17, dem Zusammenwirken

von Ursachen und Wirkungen herzuleiten. Insofern ist stoische Astrologie

auf den Nachweis gerichtet, die naturbedingte Notwendigkeit
aller Abläufe zu begründen : causa pendet ex causa 18. Diese kausale

Verknüpfung, infolge ihrer Komplexheit nicht für jeden durchschaubar,
entschlüsselt sich dem, der sie gründlich studiert; auch darin hat die

Natur dem Menschen ein Geschenk, ein beneficium vorbehalten, daß er
die siderischen Bewegungen zu deuten vermag. Stoische Astrologie war
nicht darauf angelegt, Angst, sondern Veitrauen in den Sinn der Welt
hervorzurufen.

So haben denn Piaton selbst19, nach ihm die Stoa und später der

Piatonismus in der Bejahung einer Gutes wirkenden sTUjxsXsia oder

rtpovoia einen geradezu strahlenden Optimismus vertreten. Gewiß haben
sie damit nicht gegen ihre Überzeugung gesprochen. Aber die Art und
Weise, wie dieser Optimismus vorgetragen, also zur Geltung gebracht
wird, wird nur verständlich, wenn man sich vor Augen hält, daß eine

weit verbreitete communis opinio eben zum Gegenteil20 neigte. Gerade

16 Hierfür zentral die Notiz bei Strabon, geogr. 3,5,8 F 217,32 : Edelstein-
Kidd : Die Gezeiten vollziehen sich (TOfXTraOcoç zum Lauf des Mondes. Für das
Problem ouprofOeia insgesamt vgl. K. Reinhardt : Kosmos und Sympathie. Neue Uuter-
suchungen über Poseidonios 1926. Ohne Zweifel ist der aup.7râ0eia-Begriff des
Poseidonios im Kausalitäts-Denken der Alten Stoa verwurzelt. Die Ausweitung der
ursprünglichen Konzeption besteht darin, daß Poseidonios es unternahm, zunächst
unbemerktes (latentes) Fortwirken manifester Ursachen aufzuzeigen; poseidonische
au(X7rà0eia ist ein Aspekt der Kausalität.

17 Cicero, div. 1,125.
18 Seneca, de Providentia 4,7.
19 Die hierfür zentralen Stellen sind: Timaios 30 C mit 44 C und Gesetze 10;

900 D.
20 Wahrscheinlich müssen die Anfänge der nachmaligen Gnosis in der Nähe

der Planeten-Angst gesucht werden; stets hat die Gnosis die These vertreten, daß

ursprünglich Gutes in kosmischen Abläufen, insbesondere durch seinen Abstieg
herab zur Erde schlecht wird und weiter Schlechtes verbreitet. Zwar war die Gnosis
nicht eigentlich astrologisch fundiert; aber die Ähnlichkeit der kosmischen Spekulation

sollte nicht vernachlässigt werden.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 69

die hellenistische Philosophie wollte ja in erster Linie Lebenshilfe geben.

Aus dieser, ich möchte sagen, therapeutischen Zielsetzung heraus widersetzte

man sich nach Kräften dem durch die Astrologie bewirkten
Pessimismus.

IV

Dies war vorauszuschicken, um verständlich zu machen, warum die

Stoa, obwohl ihr Ausgangspunkt dem Piatons diametral entgegengesetzt

war, sich zur Frage der 7tp6voia stets im gleichen Sinne geäußert21
hat wie vor ihr Piaton und nach ihr die Platoniker.

a) Schon Piaton verstand den für ihn zentralen Begriff àvâyxv)

Notwendigkeit22 als das Zusammenwirken in der Natur begründeter
Ursachen, deren Wirkung unabwendbar feststeht; Notwendigkeit wird
also durch den Kausal-Nexus bewirkt. Diesem Kausal-Nexus ist alles,

was körperlich ist, unentrinnbar unterworfen. Gewiß vermag die Weltseele

alle Folgen, die sich im Geflecht der Ursachen und der Wirkungen
einstellen werden, vorauszusehen; aber sie kann und darf die Abläufe
unter dem Monde, das heißt in der irdischen Welt, nicht abändern oder

umkehren. Darum ist es der einzelnen Seele während ihres Aufenthaltes
im Körper durchaus nicht möglich, ihren freien Willen zur Geltung zu

bringen. Wohl aber hatte sie vor dem Eintritt in den Körper die freie

Wahl; ihr wurde bekannt gegeben, welchen Lauf ein bestimmtes Leben
nehmen würde ; es stand ihr frei, nicht in diesen, sondern in einen anderen

Körper einzugehen - dies ist etwa die Aussage des Mythos, mit dem

Piatons Staat schließt. Es übernimmt also eine jede Seele wissend eine

Verantwortung23. Sie wird nicht ohne ihr Wissen und ihre Zustimmung
in Schuld gestürzt. Nur ist dieser Akt der Verantwortlichkeit, d. h. auch

21 Sammlung der einschlägigen Belege : Stoicorum Veterum Fragmenta I 44/
45; II 264-267.

22 W. Gundel : Beiträge zur Entwicklungsgeschichte von Ananke und Hei-
marmene, 1914; grundlegend: H. Schreckenberg: Ananke. Untersuchungen zur
Geschichte des Wortgebrauches; Zetemata 36, 1964; zu Piaton bes. 81-100.

23 Daß die Gottheit keine Verantwortung dafür trifft, wenn eine Seele eine
fehlhafte Wahl vornimmt, wird nachdrücklich betont. Jeder Seele, die unter den
Losen wählt, wird zugerufen (so Platon, Staat 10; 617E): aMa êXopévou - 0e6ç

àvatxioç.
In Tendenz und Beweisabsicht vergleichbar ist die oben Anm. 3 zitierte Wendung

Tim. 42 E: Die Gottheit ist von der Verantwortung gänzlich entlastet.



70 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

des Schuldig-Werdens, vor den Beginn dieses Lebens verlegt. Denn was

im Bereiche der Körperwelt abläuft, ist durch das Gesetz der dtvayxi], der

unausweichlichen Notwendigkeit, bestimmt. Während des Ablaufes von
der Geburt bis zum Tode kann weder im Kleinen noch im Großen die

geringste Abänderung des vorher bestimmten Schicksals mehr stattfinden.

b) Nimmt man alles in allem, dann hat die Stoa dieses Konzept
Piatons, freilich mit einer für die Stoa kennzeichnenden Umformung,
übernommen. Schärfer noch als Piaton haben die Stoiker hervorgehoben,
daß alle Abläufe, physikalischen Gesetzen folgend, mit naturgemäßer

Notwendigkeit von Statten gehen. Bei der Beschreibung des Kausal-

Nexus verzichten die Stoiker meist auf den Terminus dcvayxrj ; sie greifen
zurück auf den von Homer gebrauchten Ausdruck stgapvo 24. Diesen

hatte bereits Heraklit25 zur Grundlage genommen, um den nachmals

dominierenden Terminus sEp.appiv7) zu prägen, dessen sich Piaton bereits
mehrfach26 bediente. Die Stoiker brachten - sicher irrig 27 - dieses Wort
in etymologischen Zusammenhang mit dem sîpftoç twv al-uwv, lateinisch
dem nexus causarum 28. Damit gewann die Stoa einen zusätzlichen Beweis

dafür, daß man seit eh und je von der unentrinnbaren Macht des Schicksals

gewußt habe. Dem entspricht fatum im Lateinischen auf das

Genaueste.

Während nun Piaton und seine Nachfolger die Sinnhaftigkeit alles

Geschehens in den metaphysischen Raum verlegten, also der Weltseele

und dem Weltenlenker Fürsorge und Vorsehung zuschrieben, verzich-

24 <J> 281; s 312; o> 34; dazu Hesiod, Theogonie 894. Durch den Spruch des
Schicksals, das über den Göttern steht, ist insbesondere die Länge des Lebens, d. h.
der Tag des Todes im voraus und unabänderlich bestimmt.

25 Vgl. Heraklit B 137 Vorsokr. I 182,4. Die nachmals viel erörterte
Kurzformel 7ràvxa xa0' elp,appév7)v wurde Heraklit zugeschrieben, z. B. Heraklit
A 1 Diog. Laertios 9,7 Vorsokr. I 141,10. Später hat die Stoa Heraklit gern
(und einseitig) in ihrem Sinne gedeutet. So galt (zu Recht oder zu Unrecht Heraklit

unbestritten als der Urheber des Satzes rrâvxa xaô' stp,ap[iivv)v.
26 Vgl. Platon, Gorgias 512 E; Theait. 169 C; Phaidon 115 A; Staat 10; 619;

Politikos 272 E; Tim. 89 C; Gesetze 9; 873 C und 10; 904 C.
27 Vielmehr ist eïjxapxo als Plusquamperfekt von (XElpopat zu erklären; vgl.

P. Chantraine: Diet, étymologique de la langue Grecque u. d. W. Zur Beziehung
von peipopai und potpa vgl. E. Leitzke : Moira und Gottheit im alten griech. Epos,
Diss. Göttingen 1930, und W. Chase Greene : Moira, Fata, God and Evil in Greek
Thought, 1944.

28 Z. B. SVF II 265,36 Aetios 1,28 doxogr. 324 a 1; weitere Belege SVF
II 266 1-10, bes. Cicero, div. 125. Breiter Nachweis von Parallelen wie immer bei
A. St. Pease im Kommentar zu Cicero, div. z. St.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 71

teten die Stoiker mit Entschiedenheit darauf, irgend ein wirkendes

Prinzip außerhalb der Welt anzusetzen 29. Umso stärker betonten sie

die immanente Sinnhaftigkeit ; die Natur ist in allen ihren Wirkungen
sinnhaft; die beiden Worte, welche das Griechische für Natur und Sinn
bereit hält, nämlich <p<icn,ç und Xoyoç, werden in stoischer Terminologie
zu Synonymen 30. Es gibt keinen Xoyoç außerhalb der Natur; kein

Vorgang kann ohne eine natürliche Ursache ablaufen. Denn alle Wirkungen
sind durch Ursachen hervorgerufen. Der gesamte Kausal-Nexus aber,
die series causarum, ist seit Urzeiten mit Notwendigkeit vorausbestimmt-
zl\j.apron. Unter diesen Ursachen ist das Konstruktiv-Aufbauende
ebensowohl vertreten wie das Zerstörende; freilich überwiegt zu Beginn des

Weltablaufes das Aufbauende; später nehmen die zerstörenden Impulse
zu, bis die Welt in einer feurigen Katastrophe zu Grunde geht. Da aber
die Ursachen, die der Materie immanent sind, unausgesetzt weiterwirken,
wird aus der im Feuersturm verbrannten Welt sogleich eine neue Welt
hervorgehen - soweit die Skizze der stoischen Theorie von der zyklischen
Zerstörung und Erneuerung31 der Welt; sie folgt mit Notwendigkeit aus
der These, daß alle Gründe der Materie immanent sind.

c) Die Welt ist also ein riesiger Organismus, in welchem alles nach
vorbestimmten Regeln abläuft. Auch die Stoa hat sich die seit dem

frühen 5. Jahrhundert oft angewandte Metapher zu eigen gemacht, daß

der Mensch als Mikrokosmos die Welt abbilde, und daß die Welt als

Makrokosmos als ein Organismus wie der Mensch vorgestellt werden
müsse. So gibt es nach stoischer Meinung im Menschen ein führendes

Organ, das 7jys[Aovi,x6v, das man im Herzen vermutete, das alle bewußten

Handlungen und unbewußten Abläufe steuert. Analog dazu vermutete
man ein Y)ye[tovix6v der Welt, in welchem alle Abläufe präformiert
seien 32. Diese Präformation ist nichts anderes als die eljrappévy), in
welcher ja alle kausale Verknüpfung vorbestimmt ist. Ein vollkommen
Weiser, der alle Ursachen kennt, müßte kraft solchen Wissens alle
Wirkungen vorherbestimmen können 33

; dem Philosophen ist damit auf-

29 Außerhalb der Welt gibt es nur das Vacuum; vgl. SVF II 170 ff.
30 So ausdrücklich Chrysipp bei Stobaios eel. I 79,1 W. SVF II 264,14-21.
31 Hierzu die einschlägigen Nachweisungen SVF II 183-191.
32 So Chrysipp in seiner Schrift 7tspl Trpovoîaç, bezeugt von Diog. Laertios

7,139 SVF II 194,12-15.
33 Diese Überlegung stellt Cicero de div. 1,127 an, und zwar auf der Grundlage

einer einschlägigen Schrift des Poseidonios; vgl. F 107 und F 110 Edelstein-Kidd.



72 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

gegeben, ein zwar immer partielles, aber doch weit ausgedehntes Wissen

zu gewinnen. Dank ihm müßte er wenigstens partiell Ereignisse, die in
der Zukunft hegen, voraussagen können. Hier gewann die Erzählung

von Thaies, der die Sonnenfinsternis vom 28. Mai 585 vorauszusagen34

wußte, exemplarische Bedeutung.
Hieraus war zu folgern: Wenn Menschen dank ihrem Teil-Wissen

zu partiell gültigen Voraussagen gelangen, dann darf man daraus schließen,

daß ein höchstes Organ der Welt, eben das y)ye!rovtxov, alle
Ursachen weiß und darum alle Wirkungen im voraus kennt. Dieses höchste

Organ ist die der Welt immanente Gottheit; es war legitim, diese Gottheit

als Zeus zu benennen und zu verehren. Der Zeus-Hymnos des

Kleanthes 35 gibt beredtes Zeugnis davon, daß neben der rationalen

Nüchternheit, die im Ganzen die Ältere Stoa auszeichnet, durchaus Züge
des religiösen Empfindens zur Wirkung gelangten.

Denn dieses y)Y£(xovi,x6v der Welt, das höchste Organ des

Makrokosmos, wird keineswegs als ein Steuerungsorgan betrachtet, das wertfrei,

etwa wie ein elektronischer Rechner arbeitet. Sondern hier wird
eine Überzeugung eingebracht, die eine recht enge Verbindung zu Piaton
herstellt. Gewiß wirkt dieses Organ nicht von außen in diese Welt hinein;

das wäre für den Stoiker undenkbar gewesen. Wohl aber hat das

Führungsorgan, mit çûmç und Xôyoç identisch, alles getan, um den

Menschen, der diese Erde bewohnen soll, mit Wohltaten zu überhäufen.

An dieser Stelle der Darlegung hat ein Systematiker der Schicksalslehre,

vermutlich war es Poseidonios, eine geradezu hymnische Aufzählung 36

eingefügt, welche Wohltaten der Mensch genießt: Der Wechsel der

Jahreszeiten, die Fruchtbarkeit der Äcker, die Bewässerung durch
Bäche und Flüsse; die Schiffbarkeit der Ströme, der Nutzen, den Tiere,
Pflanzen und Minerale dem Menschen bringen - alles das erlaubt keinen
Zweifel daran, daß ein fürsorgendes Prinzip - eben die Ttpovota37 - als

34 Was die Doxographie hierzu bot, ist von H. Diels und W. Kranz,
Fragmente der Vorsokratiker I6 74,17-75,6 zusammengestellt, darunter Ciceros Erwähnung

de div. 1,112. Wahrscheinlich geht alles dies zurück auf Eudemos von Rhodos,
bes. auf fg. 143 und 144 Wehrli.

35 Frühere Ausgaben sind überholt durch G. Zuntz : Zum Kleanthes-Hymnus ;

Harvard Studies in Class. Phil. 63, 1958 Festschrift für W. Jaeger) 289-308.
G. Zuntz hat auf Grund neuer Handschriften-Vergleiche den Text wesentlich
verbessert.

36 So ausführlich bei Cicero, de nat. deor. 2,120 ff. Über die Vielzahl der
Variationen berichtet A. S. Pease im Kommentar zu Cicero, de nat. deorum 2,98.

37 So Cicero a. a. O. 98: licet... contemplari pulchritudinem rerum earum quas
divina Providentia dicimus constitutas.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 73

Wohltäterin die Menschen mit allem versorgt hat, was sie zum Leben
brauchen. Wahrscheinlich war es gleichfalls Poseidonios, der diesem oft
variierten Katalog der göttlichen bénéficia zwei weitere Punkte hinzufügte:

Die Natur hat dem Menschen den aufrechten Gang gegeben;
denn unter allen Lebewesen vermag nur der Mensch den Himmel zu
sehen. Am Himmel aber beobachtet der Mensch die regelhaften
Umläufe aller Sterne und besonders der Planeten. Die Gottheit lehrt nicht,
aber sie stellt Aufgaben, aus denen der Mensch lernen soll: Durch die

Beobachtung der Himmelskörper wird er zur Beobachtung von Ordnung
und Regelhaftigkeit geführt. Dank dieser von den Göttern gestellten
Aufgabe tut er den ersten Schritt in die Philosophie. Das eben ist das größte
Geschenk, das die Götter der Menschheit gemacht haben. Einen aus
Piaton zu gewinnenden Ansatz 38 hat Poseidonios in der skizzierten Weise

geformt; auf Cicero hat diese Definition der Philosophie, sie sei das

größte Geschenk der Götter39, einen sehr tiefen Eindruck gemacht ; er
hat diesen Satz mindestens dreimal variiert; und er hat wahrscheinlich
seine Übersetzung des Timaios mit eben diesem Satze, der für Cicero

einen Höhepunkt bezeichnet, enden lassen.

d) Von diesen Überlegungen her war es gerechtfertigt daß die

Stoiker den sinnvollen Zusammenhang alles Geschehens, ebenso wie die

Fürsorge des göttlichen Prinzips für die Menschen, upovota nannten; es

war dies ein gängiger touoç stoischer Welterklärung; Cicero hat ein Stück
epikureischer Polemik 40 dagegen erhalten. Der temperamentvolle
Epikureer, dem Cicero das Wort gibt, verspottet diese upovota als eine alte

Tante, die auf Jahrmärkten weissagt - als eine anus fatidicus - ein

hübscher Beleg dafür, wie abgegriffen dem epikureischen Gegner dieses

alles vorkam 41.

So muß mit allem Nachdruck dies festgehalten werden: In der

Welterklärung der Stoiker ist Vorsehung - upovo ta - ein zentraler Begriff.
Dieser Begriff umfaßt im positiven Sinne die Aussage, daß eine wohl-

38 Ausgangspunkt ist auch hier wieder Platon, Tim. 47 AB mit 90 A. Einer
Darlegung des Poseidonios folgt Cicero, nat. deor. 2,140 und 153; dazu de legg.
1,26. Zur ungemeinen Nachwirkung dieses Gedankens vgl. wieder A. S. Pease zu
Cicero, nat. deor. 2,140.

39 So Cicero im letzten Satz seiner Ubersetzung des Timaios, ferner ac. post. 7

und Tusc. 1,62-64 sowie die in Anm. 38 zit. Stellen; vgl. ferner Seneca ep. 90,1.
40 Cicero, nat. deor. 1,18-30.
41 Im gleichen Sinne Plutarch, non posse suaviter vivi 21; 1101 c.; ders.,

de def. orac. 19; 420 b.



74 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

wollende Gottheit, die zugleich <pd<nç und Xoyoç ist, die gesamte Welt
auf das Beste eingerichtet hat. Hierauf gründet die stoische Teleologie

in ihrer ans Absurde streifenden Geradlinigkeit; danach erfüllt ein jedes

Tier, eine jede Pflanze einen bestimmten Nutzen für den Menschen, falls

er sich dessen zu bedienen weiß. Selbst dem Floh rühmte man einen

solchen Zweck nach: Er verhindert den Philosophen am unzeitigen
Schlafen. Insofern kann und darf von einer allumfassenden, alles

voraussehenden Ttpovoia gesprochen werden. Jede Einzelheit in dieser Welt
ist auf ihren Nutzen hin durchdacht.

Im negativen Sinne aber hat der stoische Begriff der Kpovoia diesen

Inhalt: Da der Kausal-Nexus seit Urzeiten präformiert ist, da

notwendig jede Ursache ganz bestimmte Wirkungen erzeugt, ist es undenkbar,

daß dieses Ursache/Wirkungs-Schema irgendwann oder irgendwo
durchbrochen wird. Die Gottheit tut keine Wunder, die irgend einem
einzelnen zu Gute kämen; sie würde dadurch das noch viel größere
Wunder, diesen in sich konsequenten und naturgemäßen Weltbau,
erschüttern oder aufheben.

e) Die Stoa hat also die Begriffe çôatç - Xôyoç - slfrappivv) - rrpo-
voia mit einander gleichgesetzt42. Sie bezeichnen verschiedene
Funktionen, die der stets mit sich identische zentrale Begriff der Materie
erfüllt. Der materiellen Welt im Ganzen wohnen mithin Natur, Sinn,
Prädestination und Fürsorge für den Menschen inne.

Die Stoa hat ihren Gegnern eine breite Angriffsfläche geboten, da
sie in der Welterklärung, also in der Physik, diese Formel mit unerbittlichem

Rigorismus anwandte. Denn dieselbe Stoa rief in ihrer Ethik
einen jeden Menschen dazu auf, bei jeder Wahrnehmung und vor jeder
Entscheidung die Zustimmung des Xoyoç herbeizuführen. Ihre Ethik war
- wiederum durchaus rigoros - darauf abgestellt, daß der Mensch

unvernünftigen Trieben nicht folgen dürfe, sondern jede Handlung durch
Zustimmung seines Xoyoç zu rechtfertigen habe 43. Dazu bildete das

Sôyjxa, daß keine unserer Handlungen den von der sip.app.sv7) festgelegten
Ablauf der Dinge durchbrechen kann, einen schwer zu überwindenden

42 Vgl. Anm. 20; das hierfür zentrale Zeugnis, mit wörtlichen Zitaten aus
Chrysipp, ist erhalten bei Stobaios, eel. I 79,1-20 SVF II 264,14-265,1; im
gleichen Sinne schon Zenon, SVF I 44,35.

43 Zum viel erörterten Problem der ouyxaTaGeou; vgl. SVF I 19,2 und II
21,8; 35,15, vor allem II 291,12 Plutarch, de Stoic, repugn. 47; 1056 e xa0'
sîpappÉv7]v al cuyxaxaOéaEiç ylyvecOoti Xéyovxat.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 75

Widerspruch. Stoische Apologetik wich darauf aus, daß wir ja in der
Tat das Ergebnis, die Folgen unserer Handlung, nicht in der Hand
haben; es komme darauf an, daß der Vorsatz bei einer jeden Handlung
mit dem Xoyoc vereinbar sei; für das Ergebnis, das etwa dem Vorsatz
zuwiderläuft, sei niemand verantwortlich. Um diesen Aspekt zu erklären,
wurde der Vergleich mit dem Schauspiel, mit dem theatrum mundi
eingeführt : Der göttliche Dichter und Regisseur hat ein Schauspiel verfaßt,
das unter seiner Regie abläuft. Jeder Mensch hat eine Rolle in diesem

Schauspiel; was er in diesem Schauspiel spricht, tut und erleidet,
vermag er nicht zu ändern 44. Aber er ist darin frei, daß er diese seine Rolle

gut oder schlecht spielen kann; er kann sich in seinem Vorsatz, der

7tpoodp£<Ti<;, so verhalten, wie es der Natur, die ihn diese Rolle spielen
läßt, gemäß ist; dann würde er die Forderung, es gelte der Natur
entsprechend zu leben, erfüllen. Er kann auch dieser Forderung zuwider
leben, d. h. seine Rolle spielen; dadurch würde er aber am prädestinierten

Ablauf nichts ändern.
Diese einst von Piaton 45 geprägte, von den Stoikern wieder und

wieder variierte Metapher, drückt, so meine ich, die stoische Konzeption
von der irpovoia besonders einprägsam aus. Sie läßt deutlich die beiden

Aspekte erkennen, die es zu sondern gilt: Eine göttliche Vorsehung hat
das große Stück 46, als eine divina commedia, so abgefaßt, daß einem

jeden darin eine sinnvolle Rolle zukommt. Aber nachdem der Ablauf
des Stückes unter der ständigen Aufsicht des Regisseurs von Statten
geht, ist es diesem schlechthin unmöglich, auch nur die geringste Kleinigkeit

zu ändern. Hierbei ist anzumerken, daß im antiken Theater nicht
improvisiert werden konnte; jedes Wort, jede Silbe, jeder Akzent47 war

44 So mit Verweis auf Chrysipp Cicero, de fin. 3,67 SVF III 90,31; der
Vergleich wird von Seneca und von Marc Aurel mehrfach variiert.

45 Die Ansatzpunkte bei Platon sind einerseits Alk I 119 D und 122 B, anderseits

Phaidon 111 A, Staat 3; 402 D und 4; 440 A, dazu Phaidros 247 A und 250 B.
46 In seiner Sterbestunde rezitierte der Kaiser Augustus (gest. 14 n. Chr.)

die stereotypen Verse einer Komödie, die das Ende des Stückes anzeigen und die
Zuhörer um Beifall bitten. Diese in jüngster Zeit mehrfach mißverstandenen letzten
Worte des Kaisers (bezeugt von Sueton, Aug. 99) lassen erkennen, daß der Kaiser
Augustus sein Leben und seine Lebensleistung im Sinne des Schauspielervergleiches
verstand.

47 Bei der Aufführung von Euripides' Orestes im Jahre 408 v. Chr. unterlief
dem Schauspieler Hegelochos der Fehler, daß er einen Zirkumflex statt eines Akut
sprach. Dieser Vorfall löste eine Welle des Spottes aus: Aristophanes, Frösche 304,
Strattis fg. 1 Kock-Edmonds ; Sannyrion fg. 8 Kock-Edmonds. Scholion zu
Euripides, Orestes 278.



76 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

so zu sprechen, wie es der Regisseur vorsah. An diesem Vei gleich wird
insbesondere sinnfällig, daß das, was in unsere Macht gestellt ist -
stoischer Terminus tö sep' 7] (xïv48 - allein auf Vorsatz und Gesinnung beruht.
Damit ist auf das engste verzahnt der Satz, daß allein der naturgemäße

Vollzug des Xoyoç glücklich macht ; ob die eqxappivY) Lust oder Schmerz,
ob sie Gesundheit oder Krankheit, Reichtum oder Armut bewirkt, ist
für das Glück des Menschen unerheblich - à8ià<popov. Nur solche Wechselfälle

werden von der eîp,apftévY) bewirkt. Daher sind alle Fügungen des

Schicksals, weil von der Natur vorherbestimmt, unerheblich, was das

wahre Glück des Menschen angeht. Denn die Natur kann nicht in Widerspruch

zu sich selbst treten, sowenig wie der Xoyoç widersprüchlich sein

kann. Ein Mensch, der der Natur entsprechend lebt, hat dank seinem

Xoyoç die sichere Gewißheit, daß keine Fügung der slp,appiv7] der Natur
zuwiderlaufen kann. In Senecas Schriften de constantia sapientis und de

Providentia, vor allem aber in den Maximen des Kaisers Marc Aurel an
sich selbst manifestiert sich ein Bewußtsein der Pflicht und der

Verantwortung. Dieses Pflichtbewußtsein ist nicht darauf gegründet, daß

demjenigen, der ein fehlhaftes Leben führt, Bestrafung im Jenseits
droht; von eschatologischen Erwägungen ist die Stoa völlig frei. Sondern
das Pflichtbewußtsein der Stoiker ist in der Dankesschuld begründet,
die ein jeder den vielfachen bénéficia gegenüber empfindet, die ihm der

Weltenlenker, der StoiX7jnr)ç49, kraft seiner Trpovoia hat zukommen lassen.

V

Alles, was Platoniker zum Problem der 7tpovoia ausgesprochen haben,
baut auf dem Fundament auf, das die Stoa gelegt hatte. Fast ein halbes

Jahrtausend übte die Stoa dominierende Wirkung aus; langsam aber

sicher gingen philosophische Thesen, die Zenon und nach ihm Chrysipp
als oft paradoxale Neuerungen formuliert hatten, tief in das Bewußtsein
der philosophisch Interessierten ein. An dieser tiefen Verwurzelung der
hellenistischen Lehre von 7tpovoi.a und el|xap[tév7) liegt es, daß der Plato-
nismus die soeben vorgetragene Lösung des Problems nur an der
Oberfläche, nur in verhältnismäßig am Rande hegenden Aspekten verändert
hat.

48 Vgl. hierzu Alexander Aphr., quaest. 2,4 SVF II 297,35-298,12.
49 Vgl. Alexander Aphr. de fato 22 SVF II 272,38-273,33; Diog. Laertios

7,87 SVF III 3,27-7,4; oft Arrian/Epiktet. z. B. 4,10,30.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 77

a) Freilich, hätte etwa Plutarch sich durchsetzen können, dann
würde sich ein durchaus anderes Bild ergeben haben. Denn Plutarch hat
sich in bewegten und farbigen Jenseitsschilderungen 50 zum Sprecher der
Überzeugung gemacht, daß jede Tat ihre Vergeltung findet. Einerseits
muß erklärt werden, warum die Gottheit Untaten nicht bereits in diesem

Leben bestraft. Dafür hat Plutarch mehrere Erklärungen bereit; diese

laufen auf das Argument hinaus, daß die 7tp6voia kraft ihrer Weisheit
und Gerechtigkeit für jeden Verbrecher die angemessene Strafe zum
angemessenen Zeitpunkt festlege. Hierzu ist festzustellen, daß dieser

Satz mit seiner durch viele Beispiele bekräftigten Anwendung durch
kein philosophisches Argument bewiesen wird; es herrscht vielmehr der

paränetisch-pädagogische Gesichtspunkt vor: So oder ähnlich muß das

Walten der vollkommen gerechten -Ttpovoia erklärt werden; denn sonst
würden solche Menschen, die zum Verbrechen neigen, jede Scheu
verlieren; eben darum muß ja ein jeder verantwortungsbewußte Philosoph
den Epikureern und den Skeptikern entgegentreten, weil sie die Furcht
vor Strafe im Jenseits verringern.

Plutarch hat Piaton auf das höchste verehrt; indes vertrat er keinen

schulgerechten Piatonismus; so steht er auch mit seiner Lehre zur 7tpo-

vota, namentlich mit deren eschatologischem Aspekt, durchaus allein;
auf diesem Felde sind Nachfahren der neu erweckten orphischen Bewegung

seine Nachbarn; auch gnostische Vorstellungen vom Abstieg und

Aufstieg der Seele dürften auf Plutarch eingewirkt haben. Eine
unterschwellige Beängstigung, was der Seele nach dem Tode widerfahren wird,
ist im übrigen deutlich bei Porphyrios zu verspüren ; er entwickelte seine

sehr detaillierte Erlösungslehre wohl sicher darum, um sich und andere

von solcher Beängstigung zu befreien.

b) Sonst aber ist der Piatonismus dadurch gekennzeichnet, daß der

eschatologische Aspekt weithin zurücktritt. Zwar unterschied sich der

Piatonismus von der Stoa grundlegend in der Frage, ob die Seele den

Körper überlebt; nach stoischer Lehre zerfällt die Seele nach dem Tode51

in ihre materiellen Elementarteile, die dann wiederum als Bausteine

dienen können. Nach Ansicht der Platoniker lebt die Seele fort ; sie

50 So besonders in den Mythen, welche durchweg die Jenseitsschau variieren,
die Piaton im 10. Buch des Staates vorträgt. Insbesondere muß an den Mythos in
der Schrift de sera numinis vindicta 22; 563c-Ende erinnert werden.

51 So schon Zenon SVF I 40,7; ebenso Chrysipp SVF II 217,16.



78 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

kann wieder in einen Körper eingehen; sie kann aber auch, ohne an
einen Körper gebunden zu sein, als Engel oder als Daimon andere

Aufgaben erfüllen, die die Leitung der Welt ihr überträgt.
Nun scheint es mir durchaus bemerkenswert zu sein, daß in allen

Äußerungen, die zur Problematik der 7tpovoi<x vorliegen (wenn man von
Plutarch und von Porphyrios absieht), der eschatologische Aspekt aus
der diskursiven Erörterung verschwindet. Mag dieser Aspekt auch
gesehen und verspürt worden sein, so ist doch die Erörterung dieser Frage

ganz in dem Rahmen geblieben, den die Stoa festgelegt hatte.
Insbesondere hat der Piatonismus auf diesem Felde dem wichtigsten
Unterschied, der ihn von der Stoa trennt, kaum Rechnung getragen - es hätte
erörtert werden müssen, ob und wie göttliche 7tpovoia für die Seelen

nach dem leiblichen Tode sorgt. Das ist aus einem doppelten Grunde

nicht geschehen:

1) weil eine jede Seele, wenn sie nur vom Körper frei ist, das Heil, nämlich

den Aôyoç, in sich hat. Es bedarf also keines Gnadenaktes durch
den Sioixtjttjç der Welt;

2) weil sipiappivT) durchaus den physikalisch determinierten Kausal-
Nexus bezeichnet; von ihm ist die Seele gelöst erlöst - solvitur52 -,
sobald sie von der Körperlichkeit frei ist.

Diese beiden Gründe haben es bewirkt, daß die Erörterung sich
durchaus darauf beschränkt hat, wie die göttliche 7upovota den Nexus

von Wirkung und Ursache, also àvàyxY) und ei|xappivY], steuert.

c) Innerhalb des damit gegebenen Rahmens sind wohl erkennbare
Versuche gemacht worden, den Rigorismus der stoischen Doktrin zu
mildern. Freilich wird man sich eingestehen müssen, daß die Veränderungen,

die nun in groben Zügen beschrieben werden sollen, keine sehr

überzeugende Leistung darstellen. Hier ist keine große philosophische
Leistung vollbracht worden, sondern hier hat man versucht, die Schollen
des Uberlieferten in eine etwas veränderte Ordnung zu bringen. Man
verwirft das Uberlieferte nicht, weil es das, was man von ihm erwartet,
nicht leistet ; sondern man versucht, durch neue Kombinationen Mängel
zu bewältigen, die man deutlich empfand.

52 Dies der Ausdruck, den Marius Victorinus im Komm, zum Galaterbrief
wählt (Migne Lat. 8,1175): solvitur quisquis in Christum fidem... (habet). Darin spiegelt

sich die stoische Uberzeugung wider, daß der Weise dem fatum nicht unterworfen
ist.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 79

Die Beiträge zum Thema upovoia sind ungewöhnlich zahlreich; im
Didaskalikos des Albinos behandelt das Kap. 26 unser Problem. Eine
irrtümlich dem Plutarch zugeschriebene Schrift 7tepl upovoiaç ist zu

nennen; zwei Schriften 53 Plotins, Enn. III 2 und III 3, haben durch

Porphyrios den Titel erhalten 7tepl 7tpovotaç a! ß'. Ihnen hat Porphyrios
die Schrift III 1 vorangestellt mit dem Titel rcspl elp.apé|jt.vY)ç. Ihnen folgt
die Schrift III 4, die den Titel trägt Ttept toü eiAYjxûToç ï]p.aç Saîjxovoç.

Eng damit zusammen gehört die Schrift II 4 ei noiel -rà aarpa, in
welcher die Grundthese der Astrologie, daß Gestirnsgötter auf Geschick
oder Charakter der Menschen ursächlich wirken, mit bitterem Spott
abgelehnt wird. Endlich 54 ist in diesem Uberblick über philosophische
Literatur zur TCpovota-Frage vor Proklos das Werk des Platonikers Hiero-
kles 7ï£pi îtpovotaç zu nennen, über das Photios an zwei Stellen seiner

ßißXio0Y)X7) berichtet ; einmal durch ein zusammenfassendes Referat55,
ein anderes Mal dadurch, daß er Exzerpte56 daraus der ßtßXio0Y]xi)

einfügte. Ihrem Inhalt nach ist diese Literatur zur Lehre von der 7cpovoia

ungewöhnlich geschlossen. Alle Autoren sehen sehr deutlich die teils
unerwünschten, teils absurden Ergebnisse, zu denen man notwendig
gelangt, wenn man das stoische Extrem 7rdcvra xa0' etpiappiévYjv akzeptiert.
Dann ist die Willensfreiheit aufgehoben, keine menschliche Handlung
könnte nach ethischen Maßstäben beurteilt oder bewertet werden. Denn

wer die Prämisse navra xa0' eîp.appivr)v57 anerkennt, ordnet jede Handlung

dem Zwang der Umstände unter. So hat Albinos 58 die Formel

53 Zwei Schriften sind es, gemäß Porphyrios' Einteilung, in allen Ausgaben.
Es darf aber als sicher gelten, daß Plotin diese Teilung nicht beabsichtigt hat.

54 Obigem Verzeichnis sind, als weniger wichtige Belege, anzufügen : Apuleius,
de deo Piatonis 1, 205-208; Nemesios, Em. de nat. hominis cap. 35-37, 42 und 43;
Calcidius, Komm, zum Timaios, bes. 181,20 Waszink. - Sicher hat W. Theiler
recht, die Ubereinstimmungen in diesen Zeugnissen auf einen Platoniker des

1. Jahrh. n. Chr. zurückzuführen (so in dem Anm. 1 zit. Aufsatz). W. Theiler
vermutet die Nachwirkung des Gaios und seiner Schule. Es ist zu fragen, ob der
Ansatz nicht noch früher liegt - eine Vermutung, die eben das allzu knappe Referat
bei Tacitus, ann. 6,22 nahelegt.

55 Photios, bibl. cod. 214; 171 b 19-173 b 12.
56 Photios, bibl. cod. 251 ; 460 b 21-466 a 20. Sicher ist bei Hierokles eine

mittelplatonische Grundlage festzustellen, die indes stark durch Anleihen bei Porphyrios

überformt ist. Hier ist nicht der Ort, auf die These W. Theilers einzugehen,
aus den Exzerpten des Hierokles sei die Lehre des Ammonios Sakkas zur 7tp6voix

zurückzugewinnen; vgl. W. Theiler: Ammonios, der Lehrer des Origenes;
Forschungen zum Neuplatonismus 1966, 1^45, und: Ammonios und Porphyrios;
Entretiens de la fondation Hardt 12 ; 1965, 85-124.

57 Vgl. oben Anm. 25.
58 Albinos, did. 26; 179,2 Hermann.



80 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

7tavT« xoc0' eîp.appévY]v durch die - allerdings nur scheinbar - weitere

Formel ersetzt: rcavra èv elp,app.év7). Mit dieser Formel wird ausgesagt,
daß dem Menschen innerhalb des Naturzusammenhanges Entscheidungsfreiheit

zukomme. Freilich gelangt man dann zu der unverwendbaren,
weil des Sinnes entleerten Folgerung, daß der Mensch die Grenzen, die

die Natur setzt, nicht überschreiten kann; dann aber verliert die Lehre

von xpovoia und Elp.app.svY) jede Verbindlichkeit; nun ist sie ungeeignet,

irgendwelche Norm zu setzen oder zu begründen; vor allem kann
nunmehr weder der 7rpovota59 noch der eipappivT) eine übergreifende Gültigkeit,

eine Allmacht im stoischen Sinne zugeschrieben werden. Diese

Folgerung, der man so gerne ausweichen möchte, zieht Apuleius 60 in geradezu

naiver Nüchternheit : nec sane omnia referenda esse ad vim fati putat
(sc. Plato), sed esse aliquid in nobis et in fortuna esse non nihil. Auch dies

stellt, wenn ich es so ausdrücken darf, eine philologische Reparatur der

heraklitischen Formel TOXvra xa0' elpappiv7]v dar. In dieser Formel hatte
Albinos, wie eben erwähnt, die Präposition xaxa durch das weniger
verbindliche èv ersetzt; Apuleius geht weiter, indem er das Wort roivra
antastet : Es ist garnicht alles dem fatum unterworfen, versichert Apuleius ;

vielmehr stehe ein bißchen - aliquid - beim Menschen; einiges - non
nihil - stehe bei fortuna, dem Zufall.

d) Angesichts dieses Dilemmas wurde auf einem anderen Felde die

Frage weiter verfolgt, ob und bis zu welchem Grade die Gottheit
Vorsorge und Fürsorge ausübt. In diesem Zusammenhang, der in der ps.-
plutarchischen Schrift de fato 7tspi xpovoiaç 61 zu Tage liegt, wird zum
ersten Male der Überzeugung Rechnung getragen, daß die Gottheit
gestuft ist; folglich muß sich auf jeder der Ebenen, auf denen sich die
Gottheit realisiert, auch ihre xpovota realisieren. Daraufhin unternimmt
der Autor dieser Schrift folgende Sonderung: Er unterscheidet erstens
die Ttpèvoia des Weltschöpfers, der die Welt als einen Organismus, also
als ein Çcoov, erschaffen hat - dies mit Berufung auf Piaton, Tim. 30 BC.

Zweitens wirken die vom höchsten Gott erschaffenen Untergötter
vermöge des ihnen erteilten Auftrages - dies gemäß Timaios 41 E, wo

59 Es war unter Platonikern einhellig anerkannt, daß irp6voioc dem Range nach
über eipappévY) stehe; die stoische Gleichsetzung war also in eine Stufung verwandelt

worden.
60 Apuleius, de Piatone etc. 1,207.
61 Ps. Plutarch, de facto, bes. 9; 572 f-574 a; dieser Text liegt dem obigen

Referat zu Grunde.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 81

es nicht um die Erschaffung der Welt im Ganzen, wohl aber um die

Gestaltung ihrer Teile, der Menschen und der Tiere geht.
Drittens üben Engel und Dämonen eine Lenkung oder Uber-

wachung aus, damit Mensch oder Tier - tô Gvyjtov Çwov - nicht durch
sich selbst Ursache des Unheils wird, so Timaios 42 E. Somit hat der

Schöpfer eine dreifache Garantie geschaffen, daß das Böse nicht durch

Schöpfung und Schöpfungsakt, also unter Mitwirkung der Gottheit, in
die Welt eindringt.

Mit dem Versuch, drei Ebenen der 7cp6voia zu unterscheiden, steht
dieser Autor allein. Aber die Sonderung zweier 7tpovotai, deren eine auf
die Welt im Ganzen und deren andere auf Teilwesen wie den Menschen

bezogen ist, war gängige Lehre, wofür namentlich auf Apuleius62, nach

ihm auf Biotin und auf Hierokles zu verweisen ist ; schon Plutarch scheint
eine derartige Konzeption gekannt zu haben, hat sie aber stark
abgewandelt 63.

Nim ist es für die Ratlosigkeit, die unter Piatonikern in dieser Frage
herrschte, sehr kennzeichnend, daß Hierokles den Sinn der eben

vorgetragenen Spekulation umkehrte. Denn die Zwei- oder Dreiteilung der

7tpôvoia erfolgte ja, durchaus dem Wortlaut Piatons entsprechend, um
die These zu stützen, daß sich in keiner Ebene der Welt etwas
vollziehen kann, das der Absicht des Schöpfers zuwider läuft.

Hierokles dagegen 64 drückt seine Überzeugung aus, daß die unteren
Götter, die Dämonen also, dem Schlecht-Werden - xaxtiveciöat, - gegenüber

anfällig sind; in diesem Punkt befindet er sich in Übereinstimmung
mit Porphyrios, der mehrfach geradezu beängstigt vor der Bosheit der

Safpoveç gewarnt hat, die den Menschen umgarnen und verführen. Bei
Hierokles wird aus dem Gedanken der dreifachen Garantie, kraft der
das Böse aus der Welt ferngehalten wird, eine hilfsweise Erklärung,
wieso das Böse dennoch in die Welt gelangt ist. Denn nun werden die

drei Ränge von Gottheiten als Stufen fortschreitender Wertminderung
angesehen. Die Erfahrung, daß manchmal das Schicksal wie ein Kobold
mit Menschen spielt, wird nunmehr damit bestätigt, daß sich in der Tat
Dämonen wie schadenfrohe Kobolde verhalten.

62 Apuleius, de Piatone etc. 1,205/6.
63 Plutarch entwirft, de genio Socr. 22 ; 591 b, ein Bild von der Gliederung

der Welt in vier « Reiche » àpyal. Die Organe der 7tp6voioc, nämlich die drei Moïpai,
halten Wache an den drei Stellen, wo sich die vier Reiche berühren. Zu einzelnem

vgl. m. Aufsatz : Zum Ursprung der neuplatonischen Hypostasenlehre, Hermes 82,
1954, 331-342 Platonica Minora 286-296.

64 Hierokles bei Photios, bibl. cod. 251 ; 461 b 32-462 a 28.

6



82 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus

Diese Argumentation des Hierokles hat, wohin man schaut, den

Wortlaut Piatons gegen sich; seine Entscheidung ist darum lehrreich,
weil sie einerseits die Aporie, vor der man stand, und anderseits die

verlegene Hilflosigkeit, mit der man nach Auskünften suchte, kennzeichnet.
Denn Hierokles tut ja etwas im Grunde Illegitimes; er eröffnet eine

Hintertür, durch die das Böse, aller Trpovota zum Trotz, in die Schöpfung

eingedrungen sei; er erklärt nicht die Ttpovoia als etwas, das

unausgesetzt Gutes wirkt, sondern er findet eine Erklärung, wieso die trpovoia,
der Intention des Schöpfers zum Trotz, gestört oder unwirksam gemacht
wurde. Es ist, als ob der Pessimismus der Gnosis seinen Schatten auf
dieses Feld platonischer Spekulation geworfen hätte: Trotz aller
Vorsicht und Voraussicht des Schöpfers sind die von ihm erzeugten Zwischenwesen,

die Dämonen, zum Teil der Schlechtigkeit anheimgefallen. Radikal,

wie sonst kaum ein Platoniker6S, hat Hierokles die Rangordnung
der übermenschlichen Wesen in eine Lehre der zunehmenden Depravation

und damit von der fortschreitenden Minderung der 7up6voia
umgewandelt. Somit hat Hierokles die upovoi« eben da außer Kraft gesetzt,

wo sie eigentlich wirken müßte: unter den unvollkommenen Wesen.

e) Nun gilt es, einen Blick auf Plotins Schrift66 über die Vorsehung
zu werfen. In ihr hat Plotin alle von seinen Vorgängern erörterten
Ansätze mit Kritik und mit differenzierter Überlegenheit durchgesprochen ;

alles in allem enthält seine Schrift eine Apologie der upovoia. Zwar muß
in ihr notwendig voôç und àvàyy.7) 67 zur Mischung gelangen ; im Ganzen

aber ist das Urteil berechtigt: 7t«VTa xaXûç èysi. Bei der Durchführung
dieses Satzes nimmt Plotin zunächst eine Reihe von Anstößen in Kauf;
zwar wehrt er sich dagegen 68, daß der Vorsehung ein solches Gewicht

zukomme, daß der Einzelne nichts ist ; danach geht er69 der These nach,
das ethisch Schlechte geschehe unfreiwillig. Breiten Raum nimmt die

65 Nachmals hat Proklos in seiner nur lateinisch erhaltenen Schrift de malo-
rum subsistentia, cap. 12-17; p. 193 - 18, sehr großen Wert auf den Nachweis
gelegt, daß die Abstufung, die von den dei über die angeli, daemones und heroes zu
den Menschen absteigt, nirgendwo einen Raum lasse, daß das Böse eindringen
könnte. Damit antwortet Proklos sicher nicht nur auf gnostische Vorstellungen vom
Schlechtwerden des Göttlichen, sondern speziell auf die Konzeption des Hierokles.

66 Daß in Enn. III 2 und III 3 im Grunde eine Schrift vorliegt, wurde oben
Anm. 53 ausgesprochen.

67 So Plotin, Enn. III 2,2,33 in enger Anlehnung an Platon, Tim. 48 A.
68 Dieser Einwand wird III 2,9 Anf. formuliert
69 Ebda. III 2,10 Anf.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 83

Untersuchung ein, ob denn Katastrophen, die die Menschen ins Unglück
stürzen 70, wirklich die Substanz des Menschen betreffen. Hier wird, in
durchaus stoischem Sinne, der Vergleich mit Theater und Bühne so

ausgewertet, daß alle Wechselfälle des Lebens als in Wahrheit unwirklich

bei Seite geschoben werden.

Erst bei der Überlegung, daß auf diesem theatrum mundi gar der

Schauspieler das Recht hat, den Schöpfer zu beschimpfen, wird sich

Plotin der Paradoxic, über die er bisher nicht reflektiert hat, bewußt71 ;

er bricht ab, um den Versuch angemessener Erörterung des Problems
aufs Neue zu beginnen; somit werden die bisherigen, allzu unwahrscheinlichen

Ergebnisse preisgegeben. Hiernach definiert Plotin - zunächst in
Formulierungen, denen man es anmerkt, daß sie soeben zum ersten Male

konzipiert wurden - den Weltplan als einen Xôyoç, also als eine

Proportion, den Geist und Seele hervorgebracht haben. Aber schon bald,
des neuen Ansatzes ungeachtet, mündet Plotin 72 in die stereotyp gewordene

Betrachtung ein, daß der Weltplan das Böse wie einen Kontrapunkt
zum Guten enthält; somit wären nicht nur Spannung und Gegensätzlichkeit

im Weltplan unentbehrlich, sondern auch - als eine unter vielen
Antithesen - das ethisch Böse. So fällt Plotin in die Haltung zurück,
die Welt und ihren Ablauf als ein zuvor geplantes Werk anzusehen, in
welchem auch dem Bösen ein Platz zukomme. Wohl trägt Plotin damit
dem berühmten Satze Piatons 73 Rechnung, das Böse sei aus der Welt
nicht zu eliminieren. Zugleich aber geht Plotin ein gutes Stück hinter
die Linie zurück, die er in der Schrift über den Ursprung des Bösen 74

70 Ebda. III 2,6,15-16 notiert Plotin als ärgstes Zeugnis für die Vorherrschaft

der schlechten Menschen die grausame Behandlung der Kriegsgefangenen:
xat xpaxoüai 8è èv 7ToXé(j«>l<; ol xaxof - xal ola aia/pà Spöaiv aE"/[jiaXc!>T0uç XaßövTEi;.

Einst hatte Plotin an dem mißglückten Feldzug des Kaisers Gordian gegen Persien

teilgenommen ; er hatte also Erfahrungen aus eigener Anschauung.
71 So setzt Plotin, Enn. III 2,16,12, nicht ohne eine gewisse Dramatik zur

Neuformulierung an.
72 So begegnet a. a. O. 16,25 der Vergleich mit dem Tänzer, dessen Bewegung

von der Choreographie bestimmt wird; a. a. O. 16,35 erinnert Plotin an den Plan
eines Dramas, in welchem feindliche Parteien auf einander stoßen. Endlich dominiert

a. a. O. 16,41 f. der Vergleich mit einer musikalischen Harmonie, in der sich
hohe und tiefe Töne vereinigen.

73 Platon, Theait. 176 A oÜte dmoXÉaOat rà xaxà 8uvar6v... Unmittelbar darauf
warnt Piaton oute !v 0eoïç aura ÎSpùcOat. Diese Warnung versuchten Hierokles und
Plotin auf verschiedenen Wegen zu umgehen.

74 Plotin, Enn. I 8 [51].



84 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

erreicht hat; dort wird das Böse als der radikale Gegensatz von vooç
und Xôyoç recht eigentlich als Auslöschen des Denkens gesehen; hier,
in der Schrift über die Vorsehung, tritt das Böse in einen nur graduellen
Unterschied zum Guten. Der Vergleich mit dem Intervall zwischen hohen

und tiefen Tönen ist erhellend75 ; nun ist das Böse einer von vielen

Tönen, die dem Komponisten zur Verfügung stehen. Viel differenzierter
als Hierokles, aber dem Sinne nach vergleichbar hat sich Plotin von
Piatons Postulat entfernt: Trotz aller Verklausulierung, die Plotin
anwendet, kann nicht überhört werden, daß das Böse eben doch in den

Weltplan eingeplant ist. Freilich wird, fast im ganzen Ablauf der Schrift
über die Vorsehung, das Böse als ein Negativum gesehen, das physikalisch

wirksam sein mag, den Philosophen aber nicht anzurühren vermag76.

VI

Nach dieser gedrängten, vieles nur knapp andeutenden Übersicht
soll versucht werden, die Haltung des Piatonismus in dieser Frage
kritisch zu beleuchten. Woran liegt es, daß die Platoniker vor Plotin,
ja sogar Plotin selbst, ungeachtet ihrer oft bewundernswerten
philosophischen Schulung, in dieser Frage nur zu Ansätzen, aber nicht zu
abschließender Antwort gelangt sind?

a) Zumindest ein wichtiger Grund für diesen Mißerfolg ist darin zu
erblicken, daß sie sich vom Gegner das Terrain, auf dem gestritten
wurde, haben vorschreiben lassen. Denn alle Platoniker haben sich eng
an die von der Stoa gewählte Fragestellung gehalten. Damit war von
vornherein festgelegt, daß Ttpovoia sich an der Sinnhaftigkeit irdischer,

diesseitiger Abläufe zu bewähren habe. Das widerstreitet dem im Plato-
nismus tief angelegten Grundsatz, daß aus Prozessen des Werdens keine

Erkenntnis über das Sein zu gewinnen ist. Seltsamerweise hat kein
Platoniker darauf hingewiesen, daß die Frage nach der Vorsehung, so

gestellt, falsch gestellt ist. Der Piatonismus hat sich in vielen Punkten
bewußt zu der Stoa in Gegensatz gestellt, in dieser nicht.

75 Vgl. Anm. 72.
76 So Plotin im Schlußkapitel der Schrift 7tepl eùSaijiovtaç. Enn. 14 [46] 16.

Diese Schrift geht in chronologischer Ordnung der Schrift über die Vorsehung,
Enn. III 2 [47] voraus. Das Ergebnis, mit dem I 4 [46] endet, darf mithin bei der
Erklärung von III 2 [47] nicht vernachlässigt werden.



Der BegriS <• Pronoia » in Stoa und Platonisraus 85

b) Man ist der Stoa auch in dem folgenden Punkt verhaftet
geblieben: Nach wie vor wird nach einer insgesamt gültigen Regel, einem

Xéyoç, gesucht, der, wie eine Formel anwendbar, das Wesen der TrpovoL«
erschließt. Damit verstellt man sich planmäßig den Blick auf eine upo-
voia, die etwa den einzelnen Menschen lenkt. Diesen Verzicht hat Plotin
zu Beginn seiner Schrift über die Vorsehung ausgesprochen 77.

c) Verständlicherweise fragte die Stoa nur nach weit-immanenten
Gründen und Abläufen: denn außerhalb der Welt gab es für die Stoa

nur das vacuum. Wieder ist man in der Gefolgschaft der Stoa geblieben.
Die Frage nach dem Schicksal der Seelen (der schuldigen wie der von
Schuld freien) ist außer Betracht geblieben - wenn man von Plutarch
als der einzigen Ausnahme absieht. Auch dieser Verzicht hat seinen

Grund darin, daß man daran festhielt, 7tpovoia und stpappivy] wirkten
sich nur in physikalischen Abläufen, nicht aber in ethischen Veränderungen

aus, z. B. Gut-Werden, Schlecht-Werden.

d) Vor allem herrscht - ohne daß man darüber reflektiert hätte -
die feste Überzeugung, daß die Seele allein durch ihre Bindung an die

Körperwelt daran gehindert wird, zur Vollendung zu gelangen. Infolgedessen

kommt all dem, was dem Körper widerfährt, eine verminderte
Bedeutung zu. Denn ein unverbrüchliches Gesetz, das der Schöpfer -
selbstverständlich kraft seiner 7tp6voia - erlassen hat78, befreit jede
Seele mit dem körperlichen Tode von der fatalen Bindung an den

Körper, somit aus den Zwängen der etjiappivip Dies eben ist der Grund,

warum platonische Terminologie der itp6voioc den Vorrang vor der elpap-

jiivT) einräumt79. Seltsamerweise hat kein Platoniker diesen Aspekt der

7tp6vota hervorgehoben; es ist kein Lehrstück darauf gegründet worden,
daß die Seele, gleich welches ihr irdisches Schicksal war, ihre Freiheit

wiedergewinnt. Denn wie gesagt haben sich die Platoniker in diesem

Zusammenhang jeglichen Blick in Eschatologisches versagt.

77 Plotin lehnt es Enn. III 2,1,11-13 strikt ab, eine 7rp6voia in Betracht zu

ziehen, die sich auf einzelne Menschen bezieht. Hier ist è<p' êxàoTtj) wohl nicht als

Neutrum, sondern als Maskulinum zu verstehen.
78 Hierzu ist an die Rede des Schöpfers im Tim. 41 A-D zu erinnern, wo das

Gesetz, daß alles Gebundene sich wieder löst, feierlich verkündet wird. Daneben
ist der abschließende Beweis im Phaidon zu stellen.

79 Vgl. oben Anm. 59.



86 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus

e) Aus gutem Grunde fehlt durchaus der Impuls, auf dem bezeichneten

Felde weiter tätig zu werden. Denn wenn die Seele aus der Körperwelt

aufsteigt, unterliegt sie keiner Gesetzlichkeit mehr außer dieser

einen : sie strebt danach, sich mit dem ihr Gleichartigen, also dem
transzendenten voûç, der Sonne im Reich der Ideen, zu vereinen. Damit freilich

ist sie nicht nur den Zwängen der eifrappivv], sondern auch aller

etwaigen Fürsorge der 7tpovoia entrückt.
Mit anderen Worten: Die Haltung, welche alle Platoniker (mit der

Ausnahme nur Plutarchs) einnehmen, ist nicht nur dadurch bedingt,
daß sie sich aus dem stoischen Frageschema nicht befreiten. Trotz der
oft beklagten Starrheit des stoischen Rigorismus bestand kein triftiger
Grund, diese Schematik gänzlich abzustreifen. Es genügte schließlich,
so oder so eine Art von reservatio einzufügen, daß dem Menschen der

Entschluß zum Guten zustehe ; auf die Art der Begründung dieser reservatio

scheint es wenig angekommen zu sein.

Denn die für den Piatonismus wesentlichen Probleme betrafen
diejenigen Sphären der Welt und des Jenseits, in welchen stjxappiv*) gar-
nicht und -repovoi« nur in subtilstem Verstände gilt. Alle Platoniker, vor
allem Plotin, wissen sehr wohl die Wege - es sind ihrer drei - zu
bezeichnen, wie man zur Erkenntnis der transzendenten Wesenheiten

vordringt. Cicero rühmt es als ein Geschenk der Götter 80, daß sie den
Menschen das Geschenk gemacht haben, durch das Betrachten des gestirnten
Himmels zur Philosophie zu gelangen.

Es erscheint zunächst seltsam, daß selbst dieser Hinweis, der
Piatons Timaios 47 B unmißverständlich zu entnehmen war, keinem Platoniker

Anlaß gegeben hat, den starren Rahmen, der run das Problem

7rp6voia gelegt war, weiter zu ziehen. Wahrscheinlich führt diese Bemerkung

auf die Lösung des Rätsels, der wir auf der Spur sind : Viele

philosophische Begriffe, darunter upovoia und eîpuxppiivY), waren durch den

fünfhundert]ährigen Gebrauch, den die Stoa von ihnen gemacht hatte, in
so strenger Weise fixiert81, daß diese Thematik garnicht mehr verändert
werden konnte. Vor allem Plotin läßt erkennen, daß eine Veränderung,
also eine Erweiterung dieser Thematik kaum erwünscht war. Denn wich-

80 Vgl. oben Anm. 38 und 39.
81 Damit erklärt sich die Haltung, die Gregor von Nyssa in seiner Schrift

xoc0' EÎp.apnévY)i;, Migne Gr. 45,145 ff. einnimmt: Im Streitgespräch mit einem
heidnischen Philosophen hatte Gregor allein die Argumente der stoischen Lehre von der
eifrapjxévr) zu bekämpfen; dabei fällt nicht ins Gewicht, welcher Schule dieser
Philosoph sich zurechnete.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Piatonismus 87

tige Inhalte, die wir vom christlichen Verständnis her dem Thema
Vorsehung und Fürsorge zuordnen möchten, pflegt der Piatonismus ganz
anderen Rubriken - nämlich den Themenkreisen ôp.of<oaiç und evcomç -
zuzuweisen. Darum haben Platoniker die Frage nach der Vorsehung als

einen am Rande liegenden Aspekt betrachtet; sie fühlten sich nicht dazu

aufgerufen, den stoischen Entwurf wesentlich zu verändern, geschweige
denn zu übertreffen.

Diese Skizze mag den Hintergrund darstellen, vor dem man die

Problematik christlich verstandener 7tp6voia sehen muß. Diese Skizze

soll einerseits deutlich machen, daß stoische wie platonische Denker gar-
nicht anders entscheiden konnten, als sie getan haben. An ihrem Denken
mußte notwendig fehlen, daß die Gottheit als Person Entscheidungen
trifft. Und es mußte fehlen, daß sie die Erlösung der Menschen will.
Stattdessen mußte nach einer mechanistischen Lösung der Frage gesucht
werden; sie war durch das Auffinden einer Proportion darzustellen. Es

ist nun leicht - vor allem wäre es billig -, wenn man nun feststellen

wollte, daß das Christentum diesen Horizont weit hinter sich gelassen

hat. Vielmehr war darzustellen, wie weit das Problem vor dem und
außerhalb des Christentums gefördert worden war. Seine neue Sicht
vermochte das Christentum nur darum so überzeugend zur Geltung zu

bringen, weil es in der Lage war, die Mechanismen der stoischen und der

platonischen Lehre von einer unpersönlich wirkenden 7tpovota zu
überwinden.


	Les risques de la prière pour l'unité

