Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Les risques de la priere pour l'unité
Autor: Allmen, Jean-Jacques von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761326

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-JACQUES VON ALLMEN

Les risques de la priere pour 'unité*

Les quelques pages que I'on va lire voudraient, trés succinctement,
répondre a deux questions. Voici la premiére: «Que faisons-nous quand
nous prions pour l'unité»; et voici la seconde: «A quoi nous exposons-
nous quand nous prions pour 1'unité? »

1. Que faisons-nous quand nous prions pour I'unité?

Il faut donner a cette question, me semble-t-il, les quatre réponses
suivantes.

a) Quand nous prions pour l'unité, nous nous associons, ou plutédt
nous sommes associés a la priere du Christ lui-méme: ce n’est pas seu-
lement pour les apdtres que je prie, «mais aussi pour ceux qui croiront
en moi par leur parole, afin que tous soient un, comme toi, Pére, tu es
en moi, et moi en toi; afin qu’eux aussi soient en nous, et que le monde
croie que c’est toi qui m’as envoyé. Je leur ai donné la gloire que tu
m’as donnée, afin qu’ils soient un, comme nous sommes un: moi en
eux et toi en moi, afin qu'ils soient parfaits dans l'unité, et que le monde
connaisse que c’est toi qui m’as envoyé, et que tu les as aimés comme
tu m’as aimé» (Jn 17,20 ss.). La priere pour 'unité des chrétiens n’est
donc pas la nétre. Elle ne releve pas d'un besoin, d'une envie d’unité
qui nous saisirait au moment ol nous nous désespérons de tout ce qui
éparpille le monde et les hommes. C’est une priere de Jésus-Christ, et

* Exposé présenté a une séance extraordinaire des évéques, des vicaires
généraux et des vicaires épiscopaux de Suisse romande, 2 Lausanne, le mercredi
3 novembre 1976. On a consciemment gardé le style parlé de cette communication.



54 Les risques de la pri¢re pour I'unité

d’un Jésus-Christ qui est sur le point d’atteindre le moment culminant
de son ministere. C’est donc une grace insigne que de pouvoir faire cette
priére, c’est-a-dire que de pouvoir entrer dans la priere méme du Christ.
Et c’est un devoir ecclésial de toute premiére importance, puisque
c’est de I'exaucement par Dieu de cette priere que dépendra l'avance
missionnaire de 1’Eglise dans le monde. En nous occupant de la priere
pour l'unité des rachetés, nous nous occupons donc d'une affaire de la
plus haute importance: de la crédibilité, aux yeux du monde, de la pro-
clamation du message de la réconciliation et de la paix, de la paix en-
tre Dieu et les hommes et de la paix entre les hommes eux-mémes.

b) Quand nous prions pour I'unité nous entrons dans le grand combat
eschatologique pour le salut du monde. Nous nous dressons, sur la
base de la victoire du Christ, contre le DiaBoLoS, le Séparateur. Nous
contestons son pouvoir, nous démasquons ses astuces, nous déjouons
ses plans. En d’autres termes, nous sommes au cceur de la profession
de notre foi. En effet, cette priére pour 1'unité n’est possible que sur
la base de la résurrection du Christ. Elle n’est pas un réve, elle n’est
pas un des innombrables «si seulement...» qui nous font soupirer dans
notre vie humaine de tous les jours. Notre priére pour 1'unité est fondée
sur un fait d’histoire — le sacrifice du Christ et sa victoire de Piques,
et elle demande que ce sacrifice et cette victoire soient confirmés par
I'incarnation de son exaucement, si je puis dire. Nous voyons donc
qu’en priant pour I'unité de 1I’Eglise, nous sommes au cceur de la foi
et de la vie chrétiennes puisque cette priére doit étre comprise comme
I'une des formes, et 'une des formes précellentes, de notre confession
de la foi. Ne pas accepter d’étre entrainés dans la priére méme du Christ,
ce ne serait pas négliger une affaire marginale, ce serait douter, voire
renier ce qui se trouve au cceur méme de notre christianité: la profession
de la réalité, de la factualité du tombeau vide.

¢) Quand nous prions pour l'unité, nous nous mettons au service de
Dieu et de son plan de salut pour le monde. Karl Barth dit quelque
part que la priére est «l’acte qui consiste a donner notre adhésion &
I'ceuvre de Dieu». Vouloir ce que Dieu veut, voila 1'une des faces du
mysteére de la priére. Nous aurons 'occasion, dans la seconde partie de
cet exposé, de revenir sur ce probléme. Il suffit ici de le signaler: on ne
prie pas sans s’engager dans le sens oll va notre priére. Prier, c’est vou-
loir ce que Dieu veut. Et la priére, pour étre chrétienne, doit vouloir



Les risques de la priére pour 'unité 55

non seulement quelques-unes des choses que Dieu veut, mais tout ce
que Dieu veut. Prier, c’est adhérer a la plénitude de la volonté de Dieu,
du plan de Dieu, et mettre cette adhésion a son service. D’ou toutes
les variantes de la priére chrétienne; mais d’ol aussi le péché qu’il y
aurait a ne pas vouloir fout ce que Dieu veut, & écarter de notre priere
des intentions qu’on sait étre celles de Dieu. Or Dieu veut que soit
exaltée la victoire de son Fils, et I'unité de 1’Eglise est un des moments
majeurs de cette exaltation.

d) Quand nous prions pour l'unité, nous voulons que 1'Eglise ne soit
pas en contradiction avec sa nature profonde. Nous voulons I'Eglise
étre ce qu’elle est: sainte, catholique, apostolique, mais aussi #ne. Nous
voulons qu’elle ne démente pas ce qu’elle est, mais qu’avec la meilleure
conscience possible elle fasse I'aveu de ce qu'elle est. Cela parait aller
de soi, tant c’est évident. Mais ici se pose la grave question de savoir
ce qu’est I'unité de I’Eglise. Suffit-il, en particulier, qu’elle soit invi-
sible? Suffit-il qu’elle se présente sous forme d’une confédération d’Egli-
ses confessionnelles distinctes? Suffit-il - comme dans la céleébre priére
de I'abbé Couturier — qu’elle soit simplement l'unité «telle que Dieu
la veut et par les moyens qu’il veut», laissant ouvertes les différentes
possibilités, méme inattendues, de l'exaucement de la priere? Nous
retrouverons cette question tout a I'heure aussi. Mais je crois qu'il
faut dire d’emblée que puisque, dans notre priére pour l'unité, nous
voulons que 1'Eglise ne démente pas sa nature par son histoire, cela
signifie que nous prions pour l'unité organique, visible de I'Eglise. En
priant pour 'unité, nous ne prions pas pour la perdurance d'une Eglise
divisée en confessions différentes, nous prions pour le dépassement des
confessions, et 'unitatis redintegratio. Ce qui ne signifie pas, bien sfr,
que l'unité pour laquelle nous prions s’identifie avec telle ou telle ten-
tative historique d’exprimer cette unité. Mais ce qui signifie, je crois,
que toute Eglise locale puisse se reconnaitre elle-méme dans les autres
Eglises locales parce qu'elles répondent les unes et les autres aux cri-
téres d’ecclésialité dont témoigne le Nouveau Testament. Ceux-ci sont,
si je vois bien, au nombre de sept: 'unité pour laquelle nous prions
est celle qui rattache le fondement historique de 1'Eglise au mandat des
apOtres; — 1'unité pour laquelle nous prions est celle qui reprend, pour
I’accomplir, et poursuit l'ancienne alliance entre Dieu et Israél selon
la chair; —1'unité pour laquelle nous prions est celle qui confesse la mes-
sianité et la résurrection de Jésus de Nazareth; — I'unité pour laquelle



56 Les risques de la priére pour l'unité

nous prions est celle & laquelle donne acces le baptéme au nom du Pere,
du Fils et de I'Esprit-Saint; —1'unité pour laquelle nous prions est celle
qu’exprime,au plus profond, le rassemblement eucharistique dudimanche;
— I'unité pour laquelle nous prions est celle dans laquelle les fideles sont
tournés vers Dieu pour lui demander que soit sanctifi¢ son nom, que
vienne son régne, que soit faite sa volonté sur la terre comme au ciel;
— 1'unité pour laquelle nous prions est celle dans laquelle les fidéles sont
tournés vers le monde pour lui apprendre la nouvelle de Paques et
pour démontrer devant lui la vérité de cette nouvelle par un compor-
tement nouveau.

Bref, quand nous prions pour l'unité nous sommes associés a la
priere du Christ, nous entrons dans le combat eschatologique pour le
salut du monde, nous nous mettons au service de Dieu et de son plan
de salut pour le monde, nous voulons que I’Eglise exprime et confirme
ce que Dieu a fait d’elle. La priére pour l'unité est donc une chose de
grande gravité, une chose que l'on ne peut pas prendre a la légere.

2. A quoi nous exposons-nous quand nous prions pour l'unité?

C’est la seconde question a laquelle je me suis proposé de répondre,
également de maniére trés sommaire. A cette deuxiéme question aussi,
je pense qu’il faut répondre par quatre affirmations.

a) Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons a voir Dieu
exaucer cette priere. C'est pourquoi j’ai donné pour titre & ces quelques
remarques celui des «risques de la priére pour 'unitéy.

Le test du sérieux de notre priére, c’est la disponibilité & la voir
exaucée. C’est donc dangereux de prier, dangereux pour notre confort,
pour notre entétement et pour notre paresse. Et je reviens ici 4 la priére
de I'abbé Couturier, que je rappelle in extenso: «Seigneur Jésus, qui,
a la veille de mourir pour nous, as prié pour que tous tes disciples soient
parfaitement un, comme toi en ton Pére et ton Pére en toi, fais-nous
ressentir douloureusement l’infidélité de notre désunion. Donne-nous
la loyauté de reconnaitre et le courage de rejeter ce qui se cache en
nous d’indifférence, de méfiance et méme d’hostilité mutuelles. Ac-
corde-nous de nous rencontrer tous en toi, afin que de nos Ames et de
nos lévres monte incessamment ta priere pour l'unité des chrétiens,
telle que tu la veux, par les moyens que tu veux. En toi, qui es la cha-



Les risques de la priére pour 1'unité LY

rité parfaite, fais-nous trouver la voie qui conduit i 'unité dans I'o-
béissance a ton amour et & ta vérité, afin que le monde croie que tu as
été envoyé par le Pére. Amen.»... L'unité des chrétiens, telle que tu
la veux, par les moyens que tu veux... Cette disponibilité & un exau-
cement non pas inespéré mais inattendu, on la retrouve dans le décret
de Vatican II sur I'cecuménisme: «Le Concile souhaite instamment
que les initiatives des enfants de I'Eglise catholique progressent unies
a celles des freres séparés, sans mettre un obstacle quelconque aux
voies de la Providence et sans préjuger des impulsions futures de I’Es-
prit-Saint» (n® 24). Je reviens a la quatriéme réponse a notre premiére
question: je crois que nous osons savoir, en toute certitude, que I'unité
pour laquelle nous prions doit exprimer plutdét que défigurer 1'Eglise.
Ce qui veut dire qu'en priant pour l'unité, nous nous exposons a un
exaucement balisé par ce que nous savons, sur la base du témoignage
apostolique, de l'identité de I’Eglise. Un exaucement de notre priére
qui négligerait le fait que c’est sur mandat messianique que 1'Eglise
est rassemblée et édifiée, ou qui oublierait la solidarité théologique
fondamentale avec le peuple de I’ancienne alliance, ou qui ne compren-
drait pas la portée déterminante de la résurrection du Christ, ou qui
écarterait le baptéme comme voie d’accés au peuple de Dieu, ou qui
trouverait son centre et sa joie ailleurs que dans l'eucharistie domi-
nicale, ou qui demanderait & Dieu autre chose que la venue de son re-
gne, ou qui négligerait la prédication missionnaire et le renouvellement
du comportement de ses membres, ne serait pas un exaucement de
notre priére, mais un avortement de notre priére. En priant pour I'uni-
té, nous ne nous exposons pas a une surprise totale; nous nous expo-
sons & voir Dieu réagir plus vite, plus généreusement, plus passionné-
ment que ne I'imaginaient notre paresse et notre prudence. Nous nous
exposons aussi a voir s’ouvrir, au sujet des sept marques de 1'Eglise
énumérées - et qui ne sont que trop source de mésentente et de
conflits — des avenues inattendues, des possibilités insoupgonnées.
Mais quelles que soient les cautéles que nous avangons a ce sujet, il
faut savoir - et c’est aussi sérieux que la priére pour l'unité — que nous
nous exposons a voir cette priére exaucée.

b) Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons a voir le Malin
redoubler d’efforts pour saboter cet exaucement. Il se pourleche en
effet de la division chrétienne, tant elle dément la confession de la réa-
lité de Pdques, tant elle en évacue la vertu. Il ne faut donc pas s’étonner



58 Les risques de la priére pour 'unité

de voir surgir des résistances a 'exaucement que pourtant nous deman-
dons A Dieu. Le Malin n’aime pas I'unité de 1'Eglise. Il aime sa divi-
sion. Il aime qu’on aime la division. Cest, si je puis dire, le plus con-
fessionnaliste des partenaires cecuméniques. Et c’est pourquoi la priére
pour l'unité, dans notre cceur et dans notre bouche, doit se doubler
par la priere d’étre soi-méme un promoteur de l'unité plutdt que son
saboteur.

¢) Quand nous prions pour I'unité, nous nous exposons a devenir
nous-mémes les agents de l'exaucement de notre priere. C’est 1a I'un
des plus profonds mysteéres de la priere: que Dieu met a I'épreuve le
sérieux de notre requéte en nous appelant a collaborer avec lui a son
exaucement. Si quelqu’un ne veut pas travailler a l'unitatis redinte-
gratio, il n'a pas le droit de prier pour elle, parce qu'en priant pour
elle, il tricherait. S’exposer 4 devenir soi-méme 1'un des agents de l'e-
xaucement de la priére pour l'unité — et tous ceux qui aiment I’cecu-
ménisme en savent quelque chose — exige beaucoup. Beaucoup de pa-
tience. Beaucoup de fermeté. Beaucoup d’'imagination. Beaucoup de
courage. Et beaucoup d’espoir. Beaucoup d’amour aussi et de foi.
Beaucoup de volonté encore. I1 m’arrive de penser aux prouesses tech-
niques de notre époque: a Nixon conversant devant des centaines de
millions de téléspectateurs avec le premier homme qui a mis pied sur
la lune, a la réparation, depuis la terre, du bras d’une sonde qui fait
des recherches minéralogiques sur la planéte Mars, 4 la lutte acharnée
menée pour maitriser le cancer... Et je me dis alors que si les humains
ont assez d’imagination et de volonté pour arriver a de tels exploits,
il devrait étre possible aussi aux chrétiens de réparer au XXe siecle des
bréches qui ont entamé 'unité de I'Eglise au Ve, au XIe, au XVIesiécle.
Ce qui manque, pour y parvenir, ce n'est pas la soumission a 1'inson-
dable patience de Dieu, c’est bien plutét une foi qui irriguerait géné-
reusement notre imagination et notre volonté.

d) Quand nous prions pour 1'unité, nous nous exposons a étre conduits
ol nous n’aimerions pas, ou pas encore aller: 4 aller jusqu’au bout de
I'unité, jusqu’a son sommet. Nous nous exposons & devoir découvrir
et célébrer la «manifestation principale de I'Eglise», la praecipua ma-
nifestatio Ecclesiae, qui consiste, pour citer la Constitution sur la sainte
liturgie, «dans la participation pléniére et active de tout le saint peu-
ple de Dieu, aux mémes célébrations liturgiques, surtout dans la méme



Les risques de la priére pour 1'unité 59

Eucharistie, dans une seule priere, auprés de 1'autel unique ot préside
I'évéque entouré de son presbytérium et de ses ministres» (n°41).
Quand nous prions pour l'unité, nous nous exposons a ne pas pouvoir
remacher cette priére sans que rien ne se passe, nous nNous exposons
a voir surgir, trés vite, le probléme si difficile et si délicat et si central
de la réconciliation autour de la table du Seigneur. On peut freiner la
solution du probléme de l'intercommunion; on peut exiger a son sujet
une patience limitée dans le temps; on peut faire peser sur les argu-
ments qui la souhaitent le poids d'une critique sérieuse. Mais ce pro-
bléme, on ne peut pas 1'évacuer, car il se peut bien que son surgisse-
ment reléve justement de I’exaucement de notre priére. On connait
mon sentiment: une intercommunion hative serait, dans 1’ensemble,
plus néfaste & 1'unité que favorable a sa redécouverte. Mais ceci dit,
il faudrait que I’Eglise voie ceux qui la dirigent vouloir écarter, d'une
volonté exigeante, imaginative et ferme, cet obstacle formidable a
I'unité; et donc qu’elle les voie se mettre résolument au service de 1'e-
xaucement d'une priére que pourtant ils approuvent et recommandent
— sinon leur obéissance au ministére dont ils ont la charge pourrait
étre compromise. Des premiers chrétiens, il est dit souvent qu'ils se
rassemblaient EPI TO AYTO, «en un méme endroit» (Act 1,15; 2.1;
1 Cor 11, 20; 14, 23), ou qu’ils priaient HOMOTHYMADON, «de maniere
unanime» (Act 1,4; 2,46; Rom 15,6; cf. aussi Act 2,1). C’est & retrouver
cette unanimité liturgique locale qu’on s’expose a plus ou moins longue
échéance quand on prie pour l'unité de 1'Eglise. Que Dieu permette
que ce soit a moins longue plutdét qu'a plus longue échéance.

Me permettra-t-on de terminer par un rappel? St Ignace d’An-
tioche, dans son épitre aux Philadelphiens, se désigne lui-méme comme
ANTHROPOS EIS HENOSIN KATERTISMENOS, «un homme fait pour 'unité»,
tout axé sur l'unité (8,1). ANTHROPOS EIS HENOSIN KATERTISMENOS!
C’est ce que l'on devrait pouvoir dire de tous ceux qui ont une charge
dans I’Eglise: des hommes commandés par le souci de I'unité, des hommes
destinés a illustrer I'unité.



HEINRICH DORRIE

Der Begriff «<Pronoia» in Stoa
und Platonismus *

Diesem Vortrag ist die Aufgabe gestellt, in groBen Ziigen nachzu-
zeichnen, wie sich Stoa und Platonismus zur Problematik der Vor-
sehung, also zur Frage nach Schicksal, Pridestination.und Willensfrei-
heit geduBert haben 1.

I

Das Bild, das auf Grund der erhaltenen Zeugnisse gezeichnet werden
muB, ist seltsam uneinheitlich.

Auf der einen Seite ist es der Stoa gelungen, ein in sich geschlossenes
Dogma zu entwickeln. Die stoische Lehre beruht hier, wie in anderen
Stiicken, auf dem Axiom, daB Natur und Vernunft, Vorsehung und
Schicksal nicht von einander abweichen konnen. Denn diese vier Be-
griffe umschreiben das Gesetz, das die Welt durchwaltet. Das war eine
in ihrer grandiosen Vereinfachung durchschlagende Formel, an deren
Stelle die Platoniker nichts in gleicher Weise Uberzeugendes zu setzen
vermochten.

* Dieses Referat sowie die folgenden von W. BEIERWALTES, F. BRUNNER,
W. SpoEeRrri1, B. BRons und E. DEs PLACES wurden an der Tagung der Patristischen
Arbeitsgemeinschaft am 3. und 4. Januar 1977 in Neuchatel gehalten. Die Tagung,
an der 40 Patristiker, Altphilologen und Philosophen aus sechs Lindern Europas
teilnahmen, war von JEAN-Louls LEUBA und WiLLy RORDORF organisiert und
dem Thema «Pronoia und Kontingenz bei Proklos dem Diadochen und Dionysius
Areopagita» gewidmet.

! Es ist kaum zu verstehen, daB auf diesem wichtigen Feld der Forschung
bisher kaum gearbeitet worden ist; mir ist eine einzige einschligige Vorarbeit
bekannt geworden: W. THEILER: Tacitus und die antike Schicksalslehre; Phyllo-
bolia = Festschrift fiir P. von der Miihll 1945, 36-90 = Forschungen zum Neupla-
tonismus 1966, 46-103.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 61

Zwar liegt eine ungemein reiche Literatur zur Lehre von der Vor-
sehung ? vor; indes werden in ihr immer nur Ansitze erdrtert oder
Losungsversuche durchgesprochen und auf ihre Haltbarkeit gepriift.
Man war sich einig dariiber, welche Konsequenzen zu vermeiden waren.
Weder durfte die Willensfreiheit, verstanden als Freiheit zu ethisch be-
griindeter Entscheidung, geleugnet werden; noch konnte zugegeben
werden, daB3 der Weltenschopfer das Bose mit eingeplant habe 3. Dieses
Dilemma hat der Platonismus nie zu iiberwinden vermocht.

Die eigentliche Leistung des Platonismus bestand darin, im schroffen
Widerspruch zur Stoa eine Metaphysik zu begriinden *; deren Kernstiick
war die Hierarchie der iiberweltlichen Wesen, nachmals vereinfacht: die
Hypostasenlehre. Wihrend nun die Gleichsetzung von Vorsehung und
Schicksal das Kernstiick der stoischen Physik war, ist es nie gelungen,
eine Lehre von der Vorsehung aus der Metaphysik der Platoniker zu
begriinden. Denn wenn die Welt schlechthin und ohne Ausnahme gut
wire und nur Gutes enthielte, dann bediirfte sie keiner Vorsehung, oder
genauer: Durch diese Pramisse «es gibt nur Gutes» wire das Wesen der
mpbvoree hinreichend definiert. Da nun diese Pramisse nicht zutrifft,
miiBte das Wesen, der Ort und die Funktion des Bosen definiert werden.
Dazu aber ist der Platonismus trotz der sikularen Diskussion mé0ev to
xoxd 5 nicht in der Lage gewesen. Eben diese Schwiche, daB3 das Bose
nicht definiert werden kann, wird in den Erérterungen um die mpévore
immer wieder als ein arges Hemmnis erkennbar. Diese Schwiche ist
freilich nichts anderes als die Kehrseite des optimistischen Mutes, mit
dem der Platonismus an die Macht und an die ontologische Einzigartig-
keit des Guten (hoch iiber allem Sein) geglaubt hat. Hieran liegt es, daB
keine Losung des Problems mpévoiax vorgeschlagen werden konnte, die
nicht sogleich in Widerspruch zum zentralen Axiom der platonischen
Ontologie geriet. Selbst Plotin ist hieriiber nicht hinausgekommen.

2 Aufzdhlung des Wichtigsten unten S. 20/21.

3 Vgl.Tim.42 E; da wird den Untergdttern aufgetragen, xota 8Ovepty 67t xdAAL-
oo xal &prota 16 OvyTdv Sraxufepviv Ldov Eti uh) xaxdy adTd Eautd ylyvorto altiov.
Der Schépfer sieht somit voraus, daB dem erschaffenen Lebewesen Boses von
auBen zustoBen kann, ja wird. Aber in der Erschaffung und Leitung des Menschen
kann das Bose nicht liegen; und es kann auch nicht durch Erschaffung und Leitung
in den Menschen hineingetragen werden. Ein nachmals viel erérterter Satz.

+ Vgl. dazu m. Aufsatz: Die Frage nach dem Transzendenten im Mittelplatonis-
mus; Entretiens de la fondation Hardt 5, 1957, 193223 = Platonica Minora 211-228.

5 Hierzu wichtig IaMBLICH bei Stobaios ecl. I 374,21-375,28; demnach ist
schlecht, was die Seele zum Abstieg in die Koérperwelt nétigte. PLoTIiN, Enn. I 8
[51] erortert alle zu seiner Zeit hierzu vorgetragenen Meinungen.



62 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

So muB ich von vornherein um Ihr freundliches Verstdndnis bitten,
daB dieses Referat nicht mit einer einprigsamen Synopse enden wird,
was auf der einen Seite die Stoiker, auf der anderen Seite die Platoniker
zum Problem der mpévorx gelehrt haben. Sondern es wird sich zeigen,
daB dem monolithischen Dogma der Stoiker viele halbfertige Entwiirfe
gegeniiberstanden; keiner dieser Entwiirfe vermag die Widerspriiche,
deren man sich sehr wohl bewuft war, aufzuheben; da eine groBe Losung
nicht gelingen wollte, sind viele kleine Losungen versucht — und in
berechtigter Kritik wieder verworfen worden. Dieses Feld der an Platon
sich orientierenden Philosophie ist so recht zur regio dissimilitudinis ©
geworden. Somit muB ich, wie der Bote in der Tragddie, um die Nach-
sicht der Horer bitten, daB die Botschaft, die ich {iberbringe, nicht ein-
fach und iibersichtlich ist, sondern komplizierte Sachverhalte und nicht
homogene Konzeptionen zu referieren hat.

Andererseits stimmen Stoa und Platonismus in folgendem Punkt
iiberein — es ist dies der Punkt, in dem antike Philosophie christlichem
Denken und Empfinden schroff entgegengesetzt ist:

Das hochste Wesen ist — nach fester Uberzeugung der Stoiker wie
der Platoniker — ein hochst subtiler Begriff; er ist eine Abstraktion — er
kann nicht als lebendiger, als Persénlichkeit wirkender Gott gedacht
werden.

Eine wesentliche Entwicklung griechischer Religiositit bestand ja
eben darin, daB man die anthropomorphe Vorstellung von Gott und
Gottern iiberwand. Denn mit der urspriinglich personalen Vorstellung
war untrennbar verbunden, dal} die Gétter nach homerischer Auffassung
stehlen, einander betriigen und miteinander Ehebruch treiben (xAémtewy
wotyevew Te xal GAANAoLg amatedewy). So fliichtet griechische Gottesvor-
stellung aus einer so verstandenen Personalitit heraus und realisiert
sich in der Verehrung eines iiberpersonalen Begriffes; dieser Begriff
heiBt ¢ioig und Adyog fiir die Stoiker, er heiBit volg in hdchster Voll-
kommenbheit fiir die Platoniker.

Macht man sich diesen theologischen Hintergrund klar, dann wird
sogleich deutlich, daB mpovoetv (= im Voraus denken) nicht im Sinne
einer menschlichen Intelligenz verstanden werden darf. Es bedeutet
nicht das fiirsorgliche Lenken einzelner Abliufe; es bedeutet nicht Hilfe
fiir ein leidendes Individuum; es darf aber auch nicht auf einen Heils-

6 Vgl. PraToN, Politikos 273 D: Ursprungsort eines oft variierten Wander-
zitats,



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 63

plan bezogen werden, der allen Heil und Erlésung verbiirgt. Das sind
Implikationen, die man aus christlicher Tradition allzu leicht in das
Problem mpévoia hineintrigt. Vielmehr vermag antikes Denken ledig-
lich eine Art Mechanismus ins Auge zu fassen. Durchweg wird mp6vora
als eine allgemein giiltige Regel gesehen, die keine Ausnahme zugunsten
eines Einzelnen zuliBt. mpévowx ist vom Problem der Heilserwartung
weit, sehr weit entfernt. Nur innerweltliche Abliufe werden von hier
aus erkliart. Die Frage, was nach dem Tode kommt, ist hiervon ginzlich
zu trennen. .

Nur das Christentum konnte die Tatsache, daBl Gott seinen Sohn
in die Welt entsandt hat, um die Menschen zu erlosen, gottlicher wpévora
zuschreiben. Das war eine ebenso notwendige wie radikale Umdeutung
des bisherigen mpévoix-Begriffes. Denn dieser ist — das muB mit allem
Nachdruck betont werden — bei vorchristlichen Autoren allein auf die
Automatik der diesseitigen Abldufe, und das in einem durchaus mecha-
nistischen Sinne, zu beziehen.

II

Als drittes ist dies vorauszuschicken: Es darf nicht der Eindruck
entstehen, als ob es sich um eine Fragestellung gehandelt habe, die aus
philosophischen Griinden mit philosophischen Methoden untersucht und
erortert worden sei. Sondern es mul} die folgende, nachdriickliche Fest-
stellung an den Anfang gestellt werden: GewiB haben Philosophen auf
die Frage nach dem Wesen und dem Wirken der durch die Gottheit
bewirkten Vorsehung 7 geantwortet. Aber die Frage ging aus der kultur-
geschichtlichen Situation hervor, und die Antwort ist jeweils im Hin-
blick auf diese Situation formuliert worden. Man hat es wohl zu allen
Zeiten gewuBt, daB diese Antwort einen weiten Widerhall in der nicht-
philosophischen Offentlichkeit finden wiirde. Darum hat in den groBen

7 Der oft zitierte Beleg aus A1scuvLos, Ag. 683 gibt fiir die vorliegende Unter-
suchung nichts aus: wpovéaiot 1ol mempwpévou ist (aktivisch) auf denjenigen zu bezie-
hen, der vorausschauend der Helena den zu ihr passenden Namen gab: €éevaiv,
EAdvdpa, EAémTolw. Als fest geprigter Begriff begegnet Tob Oelov %) mpovoln zuerst bei
Heropor 3,108; dort wird die gottliche Vorsehung darum als weise gerithmt, weil
sie kleine Tiere, die wehrlos sind und darum anderen als Nahrung dienen, wie etwa
den Hasen, in groBer Zahl hervorbringt, dagegen schreckliche Tiere, wie a. O.
Giftschlangen, nur in wenigen Exemplaren. Diese durchaus vorwissenschaftliche
Uberlegung stimmt mit den Erwigungen, die nachmals die Stoa anstellen sollte,
durchaus tiberein.



64 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

Schulen Einigkeit dariiber bestanden, daB8 diese Antwort weder verant-
wortungslos, noch skeptisch, noch zynisch gegeben werden diirfe — schon
von hier aus erklirt sich die stindige Polemik gegen Epikureer, Skep-
tiker und Kyniker, die das Walten einer wpévotx entweder leugneten
oder als nicht beweisbar bezeichneten.

So wird kaum je in kritisch-objektiver Ausgewogenheit derart nach
einer mpévown gefragt, daB das pro et comtra sorgfiltig gepriift wurde.
Sondern es dominiert teils die Polemik gegen die Leugner der mpévora,
teils die apologetische Versicherung, dal} es sie gebe, weil es sie geben
miisse.

Diese oft emphatische Versicherung wird aus ganz bestimmten,
regelmiBig auBerphilosophischen Griinden abgegeben. Denn man maéchte
schlimmen Konsequenzen entgegenwirken, die notwendig eintreten mii(3-
ten, wenn man der gottlichen Fiirsorge, ebenso aber der gottlichen Strafe
nicht gewil wire & Denn das, was die oft getadelten Gegner durch ihre
Leugnung der mpévore zu bewirken im Begriff standen, sah man als zer-
setzend, als zynisch, ja als revolutiondr an. Das Schicksal der gesitteten
Menschheit schien auf dem Spiel zu stehen, wenn weder Lohn fiir gute,
noch Strafe fiir bése Taten drohten. Es galt also die GewiBheit einer
Uberzeugung zu erhalten, die, wenn sie erschiittert worden wire, schlimme
Wirkungen nach sich ziehen mubBte.

Mehr als in anderen Bereichen der Philosophie wirken vorwissen-
schaftliche und auBerwissenschaftliche Motive auf die Erorterung des
Problems wpévora ein. Darum ist diese Erorterung bemerkenswert kon-
tinuierlich, aber eben darum erhebt sie sich nur selten, allzu selten, zu
der Hohe der Betrachtungsweise, die griechische Oewpta sonst oft er-
reicht hat.

Denn, um es zusammenfassend zu kennzeichnen:

Hier befinden wir uns auf einem Grenzgebiet — nicht nur, wie eben
angedeutet, zwischen Physik und Metaphysik, sondern recht eigentlich
zwischen Theorie und Praxis. Darum wirken auBerphilosophische Vor-
stellungen und Bediirfnisse auf die Losungen zuriick, die man zum
Problem mpévolx vorgeschlagen hat.

8 Hier sei, als auf ein Beispiel unter vielen, auf PLuTarcHs Schrift mepl Tév
Bpadéwe Tprwpovpévey = de sera numinis vindicta hingewiesen. Hier faBt Plutarch
das gelehrte und das anekdotische Material, das seine Literaturkenntnis ihm bot,
zusammen, um den Beweis zu fithren, daB jede Tat ihre Siihne findet.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 65

III

Um sogleich den wichtigsten Bereich zu nennen, der, wenn auch
meist latent, bei jeder Erwidgung zur Vorsehung mit in Betracht gezbgen
wird: Es gab eine nachhaltige Strémung, die von der Uberzeugung
getragen wurde, daBl nicht etwa gute, sondern Schaden bewirkende
Michte auf den Menschen und sein Schicksal wirken. Seit dem 4. Jahr-
hundert wor Christus drang die orientalische, vorzugsweise nach den
Chalddern benannte Astrologie in Griechenland ein ®. Mit ihr brach
sich die Uberzeugung Bahn, daB der Mensch ein willenloser Spielball
kosmischer Krifte sei. Wohl kann es manchmal so scheinen, als ob hilf-
reiche und schidliche Méichte einander die Waage halten. Aber die Astro-
logie operierte auch mit der Lehre, daB die hilfreiche Kraft eines Planeten
durch einen maleficus, einen anderen Planeten, aufgehoben, ja in das
Gegenteil verkehrt werden kann. Es war vor allem die Astrologie, die
alsbald das Zutrauen in eine wohlwollende und gerechte Weltordnung
derart erschiitterte, daB quédlende Angst hervorgerufen wurde. Denn ein
eben noch wohltitiger Planetengott kann seinen EinfluB verlieren, und
sein Wohlwollen — elvolx — kann sich in Haf3 verkehren, wenn ein feind-
licher Planet zu ihm in Opposition tritt. Die einzelnen Planetengétter,
wiewohl ihnen die vertrauten Namen griechischer Gottheiten beigelegt
werden, sind durch Opfer und Gebet nicht zu erreichen. Ihre Konstella-
tionen gehorchen den Gesetzen einer himmlischen Mechanik; der Lauf
der Planeten lieB sich dank dem Wissen der mathematici mit einiger
Sicherheit vorausberechnen. Und gerade weil man eine bereits betricht-
liche Kenntnis von der Automatik dieser Abldufe hatte, verstirkte sich
das Empfinden, man sei dieser Automatik hilflos, willenlos ausgeliefert.

An zwei wichtigen Stellen, im Mythos des Phaidros *° und im Lehr-
vortrag des Timaios 1! hat sich Platon zu der Frage geduBert, welches

9 'W. CAPELLE: Alteste Spuren der Astrologie bei den Griechen; Hermes 60,
1925, 373 ff. — Der Komiker Sotapgs, fg. 3A Edmonds = Demianczuk, Suppl. comi-
cum, Sotades fg. 1, stellte in bithnenwirksamem Dialog den Wert der neuen pa0fpore,
d. h. der Astrologie, in Frage; vgl. H. DORRIE: Leid und Erfahrung; Abh. der Akad.
d. Wiss. und der Literaturin Mainz, Geistes- und Soz.-Wiss. Klasse 1956, Nr. 5, 17-19.

10 PraToN, Phaidros 247 A fi.

11 PraToN, Tim. 40 B ff. Zum Problem im Ganzen: E. DEs PLACEs: Platon et
I’astrologie chaldéenne, Mélanges Franz Cumont 1936 137 ff.; J. BipEz: Eos ou
Platon et I’Orient, 1945, dagegen A. J. FEsTUGIERE: Platon et 1'Orient; Revue de
Philologie 73,1947, 5 ff.; JuLa KERSCHENSTEINER: Platon und der Orient, 1945, 212,

b



66 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

Verhiltnis zwischen den Menschen und den innerhimmlischen Gottern
besteht. An beiden Stellen hat er sich riickhaltlos zu der Uberzeugung
bekannt, da Gotter nur Gutes wirken konnen; die orientalische Vor-
stellung, daB Planetengttter, mit dem bdsen Blick behaftet, einander
schwichen und dem Menschen schaden, wird mit aller Entschiedenheit
abgelehnt: 6 pBévog EEw Tob Oetov yopol totatar 12 Dann freilich muB der
Grund dafiir, daBl Menschen Schiden an Leib und Seele nehmen kénnen,
anderswo, nicht im Kreise der Gotter gesucht werden 13. Gewil3, die
Frage, ob Gétter Schaden bewirken, ja ob sie gar Unrecht tun, war zu-
vor gestellt worden ', Platon freilich hatte wenig AnlaB, auf die zuvor
gefiihrte Debatte, ob Gotter Boses tun koénnen, zuriickzugreifen; ihm
diirfte es darauf angekommen sein, sich einem astrologisch begriindeten
MiBtrauen entgegenzustemmen, das die Giite der Gotter prinzipiell in
Zweifel zog. So ist es wohl begriindet, daB er die unwandelbare Giite
nicht nur des hochsten Gottes, sondern aller ihm untergeordneten Gott-
heiten, einschlieBlich der Planetengétter, gerade von der Kosmologie her
begriindete. So wurde Platon zum Archegeten der Uberzeugung, die seit-
her die gesamte griechische Philosophie durchzieht, daB diese Welt von
wohltitigen Méchten geschaffen ist und gelenkt wird, und daB demzu-
folge die Welt im ganzen gut, freilich nicht in allen ihren Schichtungen
gleich gut ist. Bei solcher Grundkonzeption, die nur Ursachen des Guten
und zum Guten anerkennt, und die alles Seiende als werthaft verehrt,
mub es als paradox erscheinen, daB3 dennoch das Bose in diese Welt und
in den Menschen eindringt. Platon hat sich mehrmals darum bemiiht,

12 Hjer ist an die berithmte Reflexion zu erinnern, die EURIPIDES im Bellero-
phontes, fg. 292,7 anstellte: el Oeol Tt Spdow aloypby, odx elolv Oeol.

13 Zwar wird das Problem im Theaitet 176 B als fiir Menschen unlésbar
bezeichnet. Im Mythos des Phaidros wird die Bosheit des einen Pferdes und vor
allem die Schwiche des Wagenlenkers als der Grund bezeichnet, der den Absturz
in die Kérperwelt bewirkt. In den Gesetzen 10; 896 E wird die Vermutung ausge-
sprochen, daB der Weltseele, die Gutes bewirkt, eine Boses bewirkende Weltseele
entgegenstehe. Der Timaios Platons ist als Er6finung einer Trilogie (oder Tetralogie)
konzipiert worden, deren Thema es war, das Problem der Entartung zu untersu-
chen — einer Entartung, die selbst dann eintritt, wenn alle Voraussetzungen gut sind.

4 Platon und nach ihm die Stoiker befinden sich nicht im Gegensatz zur
Astrologie als solcher. Insofern astrologische Thesen die schicksalhafte Gesetz-
maBigkeit aller Ablidufe zu bekriftigen schienen, neigte man der Astrologie sogar
zu. Entscheidend war vielmehr, daB man sich radikal der These entgegenstemmte,
Gotter, besonders Sterngotter, konnten Boses bewirken. Die GesetzmiBigkeit des
Planetenlaufes war fiir Platon wie fiir die Stoiker einer der wichtigsten Beweise fiir
die planvolle Ordnung, welche die Welt regiert; vgl. unten Anm. 19.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 67

in der Einkleidung seiner Mythen anzudeuten, wo und wie das Bose
Eingang in die Welt findet. Zu einem Lehrsatz ist solches Andeuten 13
nie verdichtet worden; Platons Nachfolger haben daher ein weites Feld
der Erérterungen vorgefunden und bearbeitet, wie denn Platons Lehre
itber Ort und Ursprung des Bosen zu deuten sei — dazu wird nachher
einiges nachzutragen sein. Hier war Platon als ein erstes und markantes
Beispiel dafiir anzufithren, daB Uberlegungen zum planvollen Wohltun
der Gotter in Kklarer Gegnerschaft zur astrologischen These von den
himmlischen malefict angestellt und vorgetragen werden. Die Angst vor
den Wirkungen der Planeten war tief eingewurzelt, denn sie war im
Grunde irrational. Darum ist ihr kaum je die Ehre einer férmlichen
Widerlegung zu Teil geworden. Wihrend man mit den Leugnern der
mpévore scharf ins Gericht geht, verschwendet man auf die blasphemische
These, Gotter bewirkten Boses, kaum ein Wort. Die gesamte Erorterung
dieser Fragen weist ein erstaunliches Ungleichgewicht auf; die Argu-
mentation besonders gegen die Epikureer ist {iberreich, reich an Worten,
aber auch an Argumenten. Dagegen hat man sich gescheut, sich dem
eigentlich Bedringenden, der Angst vor dem EinfluB der Planeten, in
offener Erorterung zuzuwenden. Wahrscheinlich ist viel von dem, was
man Epikureern, Skeptikern und Zynikern vorhielt, im Grunde darauf
gemiinzt gewesen, dal es auf Anhinger der Astrologie wirken machte.
Man muB sich vor Augen halten, daB die astrologisch begriindete Uber-
zeugung von der siderischen Prddestination eine Art Subreligion dar-
stellte, eine Dominante, die alle Bereiche durchdrang. DaBl wir noch
heute unsere Wochentage nach den sieben Planeten benennen, ist ein
letzter Nachklang.

Die Stoa hat sich in der auf Chrysipp folgenden Periode intensiv
mit astrologischen Problemen beschiftigt, freilich in einem Sinn, welcher
der These, die Sterne brichten Unheil, zuwider lief. Denn die Regel-
miBigkeit aller Bewegungen, die man am Lauf der Planeten beobachtete,
fiihrte auf ein Argument, das den stoischen Schicksalsbegriff bestitigte.
Daraufhin war zu untersuchen, ob nicht aus dem Lauf der Sterne Hin-
weise, ja Voraussagen dessen zu gewinnen sind, was sich auf Erden

15 Hierzu grundlegend E. R. Dopps: Pagan and Christian in an Age of
Anxiety, 1965, dazu Rez. von H. D6rriE; Hist. Ztschr. 208, 1967, 638-641. Die
Angst vor dem schiddlichen Wirken der Gestirne, die E. R. Dodds a.a. O. mit
Belegen aus dem 2. und 3. Jahrh. nach Christus schildert, geht mit Sicherheit in
hellenistische Zeit zuriick.



68 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

ereignen wird. Spitestens seit Poseidonios dominiert die Vorstellung,
daB sich alle Teile der Welt im Verhiltnis der cupndBeic miteinander
befinden 1¢; dann muB es moglich sein, aus Ereignissen am Himmel, aus
Konstellationen also, Folgerungen fiir den irdischen Bereich abzuleiten.

Durch eine solche Einstellung zur Astrologie wirkte die Stoa, was
ihrer grundsitzlichen Linie entsprach, der Angst vor dem irrationalen
Wirken der Sterne entgegen; deren Lauf sei nicht iirational, so lautete
die These, sondern aus dem #nexus causarum 7, dem Zusammenwirken
von Ursachen und Wirkungen herzuleiten. Insofern ist stoische Astro-
logie auf den Nachweis gerichtet, die naturbedingte Notwendigkeit
aller Abldufe zu begriinden: causa pendet ex causa '®. Diese kausale
Verkniipfung, infolge ihrer Komplexheit nicht fiir jeden durchschaubar,
entschliisselt sich dem, der sie griindlich studiert; auch darin hat die
Natur dem Menschen ein Geschenk, ein beneficium vorbehalten, daB er
die siderischen Bewegungen zu deuten vermag. Stoische Astrologie war
nicht darauf angelegt, Angst, sondern Veitrauen in den Sinn der Welt
hervorzurufen.

So haben denn Platon selbst 1°, nach ihm die Stoa und spiter der
Platonismus in der Bejahung einer Gutes wirkenden &mipéleix oder
mpébvorx einen geradezu strahlenden Optimismus vertreten. Gewil haben
sie damit nicht gegen ihre Uberzeugung gesprochen. Aber die Art und
Weise, wie dieser Optimismus vorgetragen, also zur Geltung gebracht
wird, wird nur verstindlich, wenn man sich vor Augen hilt, daB eine
weit verbreitete communis opinio eben zum Gegenteil 2° neigte. Gerade

16 Hierfiir zentral die Notiz bei STRABON, geogr. 3,5,8 = F 217,32: Edelstein-
Kipp: Die Gezeiten vollziehen sich cuprnafdg zum Lauf des Mondes. Fiir das Pro-
blem oupndfere insgesamt vgl. K. REINHARDT: Kosmos und Sympathie. Neue Uuter-
suchungen iiber Poseidonios 1926. Ohne Zweifel ist der ovp.wdOeta-Begriff des Posei-
donios im Kausalitits-Denken der Alten Stoa verwurzelt. Die Ausweitung der ur-
spriinglichen Konzeption besteht darin, daB Poseidonios es unternahm, zunichst
unbemerktes (latentes) Fortwirken manifester Ursachen aufzuzeigen; poseidonische
cupndOerx ist ein Aspekt der Kausalitit.

17 Cicero, div. 1,125.

18 SENECA, de providentia 4,7.

19 Die hierfiir zentralen Stellen sind: Timaios 30 C mit 44 C und Gesetze 10;
900 D.

20 Wahrscheinlich miissen die Anfinge der nachmaligen Gnosis in der Nihe
der Planeten-Angst gesucht werden; stets hat die Gnosis die These vertreten, daB
urspriinglich Gutes in kosmischen Abldufen, insbesondere durch seinen Abstieg
herab zur Erde schlecht wird und weiter Schlechtes verbreitet. Zwar war die Gnosis
nicht eigentlich astrologisch fundiert; aber die Ahnlichkeit der kosmischen Speku-
lation sollte nicht vernachlissigt werden.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 69

die hellenistische Philosophie wollte ja in erster Linie Lebenshilfe geben.
Aus dieser, ich moéchte sagen, therapeutischen Zielsetzung heraus wider-
setzte man sich nach Kriften dem durch die Astrologie bewirkten
Pessimismus.

IV

Dies war vorauszuschicken, um verstindlich zu machen, warum die
Stoa, obwohl ihr Ausgangspunkt dem Platons diametral entgegen-
gesetzt war, sich zur Frage der wpévoua stets im gleichen Sinne geduBert #
hat wie vor ihr Platon und nach ihr die Platoniker.

a) Schon Platon verstand den fiir ihn zentralen Begriff dveyxn
= Notwendigkeit # als das Zusammenwirken in der Natur begriindeter
Ursachen, deren Wirkung unabwendbar feststeht; Notwendigkeit wird
also durch den Kausal-Nexus bewirkt. Diesem Kausal-Nexus ist alles,
was korperlich ist, unentrinnbar unterworfen. Gewi3 vermag die Welt-
seele alle Folgen, die sich im Geflecht der Ursachen und der Wirkungen
einstellen werden, vorauszusehen; aber sie kann und darf die Abldufe
unter dem Monde, das heiBt in der irdischen Welt, nicht abindern oder
umkehren. Darum ist es der einzelnen Seele wihrend ihres Aufenthaltes
im Korper durchaus nicht méglich, ihren freien Willen zur Geltung zu
bringen. Wohl aber hatte sie vor dem Eintritt in den Korper die freie
Wahl; ihr wurde bekannt gegeben, welchen Lauf ein bestimmtes Leben
nehmen wiirde; es stand ihr frei, nicht in diesen, sondern in einen anderen
Korper einzugehen - dies ist etwa die Aussage des Mythos, mit dem
Platons Staat schlieBt. Es iibernimmt also eine jede Seele wissend eine
Verantwortung %3, Sie wird nicht ohne ihr Wissen und ihre Zustimmung
in Schuld gestiirzt. Nur ist dieser Akt der Verantwortlichkeit, d. h. auch

21 Sammlung der einschligigen Belege: Stoicorum Veterum Fragmenta I 44/
45; 11 264-267.

22 ' W. GUNDEL: Beitrige zur Entwicklungsgeschichte von Ananke und Hei-
marmene, 1914; grundlegend: H. SCHRECKENBERG: Ananke. Untersuchungen zur
Geschichte des Wortgebrauches; Zetemata 36, 1964; zu Platon bes. 81-100.

23 DaB die Gottheit keine Verantwortung dafiir trifft, wenn eine Seele eine
fehlhafte Wahl vornimmt, wird nachdriicklich betont. Jeder Seele, die unter den
Losen wihlt, wird zugerufen (so PLaTon, Staat 10; 617E): aitia €lopévov — Oedg
dvecttios,

In Tendenz und Beweisabsicht vergleichbar ist die oben Anm., 3 zitierte Wen-
dung Tim. 42 E: Die Gottheit ist von der Verantwortung gidnzlich entlastet.



70 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

des Schuldig-Werdens, vor den Beginn dieses Lebens verlegt. Denn was
im Bereiche der Kérperwelt abliuft, ist durch das Gesetz der dvayxy, der
unausweichlichen Notwendigkeit, bestimmt. Wihrend des Ablaufes von
der Geburt bis zum Tode kann weder im Kleinen noch im GroBen die
geringste Abinderung des vorher bestimmten Schicksals mehr stattfinden.

b) Nimmt man alles in allem, dann hat die Stoa dieses Konzept
Platons, freilich mit einer fiir die Stoa kennzeichnenden Umformung,
iibernommen. Schirfer noch als Platon haben die Stoiker hervorgehoben,
daB alle Abliufe, physikalischen Gesetzen folgend, mit naturgeméifBer
Notwendigkeit von Statten gehen. Bei der Beschreibung des Kausal-
Nexus verzichten die Stoiker meist auf den Terminus &vay»x; sie greifen
zuriick auf den von Homer gebrauchten Ausdruck eipapro 2. Diesen
hatte bereits Heraklit % zur Grundlage genommen, um den nachmals
dominierenden Terminus eip.xppévy zu pragen, dessen sich Platon bereits
mehrfach 26 bediente. Die Stoiker brachten — sicher irrig ¥’ — dieses Wort
in etymologischen Zusammenhang mit dem eipudg té&v aitiwy, lateinisch
dem nexus causarum ?8. Damit gewann die Stoa einen zusitzlichen Beweis
dafiir, daB man seit eh und je von der unentrinnbaren Macht des Schick-
sals gewuBt habe. Dem entspricht fatum im Lateinischen auf das
Genaueste. ,

Wihrend nun Platon und seine Nachfolger die Sinnhaftigkeit alles
Geschehens in den metaphysischen Raum verlegten, also der Weltseele
und dem Weltenlenker Fiirsorge und Vorsehung zuschrieben, verzich-

2¢ @ 281; € 312; @ 34; dazu Hesiop, Theogonie 894. Durch den Spruch des
Schicksals, das iiber den Gottern steht, ist insbesondere die Linge des Lebens, d. h.
der Tag des Todes im voraus und unabdnderlich bestimmt.

25 Vgl. HERAKLIT B 137 = Vorsokr. I 182,4. Die nachmals viel erérterte
Kurzformel mavte »af’ elpoppévny wurde Heraklit zugeschrieben, z. B. Heraklit
A 1 = Diog. Laertios 9,7 = Vorsokr. I 141,10. Spater hat die Stoa Heraklit gern
(und einseitig) in ihrem Sinne gedeutet. So galt (zu Recht oder zu Unrecht?) Hera-
klit unbestritten als der Urheber des Satzes mwavta xxd’ elpapuévny.

26 Vgl. PLaton, Gorgias 512 E; Theait. 169 C; Phaidon 115 A; Staat 10; 619;
Politikos 272 E; Tim. 89 C; Gesetze 9; 873 C und 10; 904 C.

27 Vielmehr ist e{papro als Plusquamperfekt von pefpopot zu erkliren; vgl.
P. CHANTRAINE: Dict. etymologique de la langue Grecque u. d. W. Zur Beziehung
von peipopat und poipa vgl. E. LEITzKE: Moira und Gottheit im alten griech. Epos,
Diss. Gottingen 1930, und W. CHASE GREENE: Moira, Fata, God and Evil in Greek
Thought, 1944.

28 Z.B. SVFE II 265,36 = Aetios 1,28 = doxogr. 324 a 1; weitere Belege SVF
II 266 1-10, bes. Ciceiro, div. 125. Breiter Nachweis von Parallelen wie immer bei
A. St. PEasSE im Kommentar zu Cicero, div. z. St.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 71

teten die Stoiker mit Entschiedenheit darauf, irgend ein wirkendes
Prinzip auBerhalb der Welt anzusetzen ?°. Umso stirker betonten sie
die immanente Sinnhaftigkeit; die Natur ist in allen ihren Wirkungen
sinnhaft; die beiden Worte, welche das Griechische fiir Natur und Sinn
bereit hdlt, namlich gbotg und Aéyog, werden in stoischer Terminologie
zu Synonymen . Es gibt keinen Aéyog auerhalb der Natur; kein Vor-
gang kann ohne eine natiirliche Ursache ablaufen. Denn alle Wirkungen
sind durch Ursachen hervorgerufen. Der gesamte Kausal-Nexus aber,
die series causarum, ist seit Urzeiten mit Notwendigkeit vorausbestimmt -
efpaprar. Unter diesen Ursachen ist das Konstruktiv-Aufbauende eben-
sowohl vertreten wie das Zerstorende; freilich iiberwiegt zu Beginn des
Weltablaufes das Aufbauende; spdter nehmen die zerstérenden Impulse
zu, bis die Welt in einer feurigen Katastrophe zu Grunde geht. Da aber
die Ursachen, die der Materie immanent sind, unausgesetzt weiterwirken,
wird aus der im Feuersturm verbrannten Welt sogleich eine neue Welt
hervorgehen — soweit die Skizze der stoischen Theorie von der zyklischen
Zerstorung und Erneuerung 3! der Welt; sie folgt mit Notwendigkeit aus
der These, daB alle Griinde der Materie immanent sind.

¢) Die Welt ist also ein riesiger Organismus, in welchem alles nach
vorbestimmten Regeln ablduft. Auch die Stoa hat sich die seit dem
frithen 5. Jahrhundert oft angewandte Metapher zu eigen gemacht, daf3
der Mensch als Mikrokosmos die Welt abbilde, und daB3 die Welt als
Makrokosmos als ein Organismus wie der Mensch vorgestellt werden
miisse. So gibt es nach stoischer Meinung im Menschen ein fiihrendes
Organ, das Myep.ovixéy, das man im Herzen vermutete, das alle bewuBten
Handlungen und unbewuBten Abldufe steuert. Analog dazu vermutete
man ein fyepovixdv der Welt, in welchem alle Abliufe priformiert
seien 32, Diese Priformation ist nichts anderes als die eipaxppévy, in
welcher ja alle kausale Verkniipfung vorbestimmt ist. Ein vollkommen
Weiser, der alle Ursachen kennt, miifte kraft solchen Wissens alle Wir-
kungen vorherbestimmen koénnen 33; dem Philosophen ist damit auf-

29 AuBerhalb der Welt gibt es nur das Vacuum; vgl. SVF II 170 ff.

30 So ausdriicklich CHrRysIPP bei Stobaios ecl. I 79,1 W. = SVF 11 264,14-21.

31 Hierzu die einschligigen Nachweisungen SVF I1 183-191.

32 So CHRYSIPP in seiner Schrift mepl mpovolag, bezeugt von Diog. Laertios
7,139 = SVF II 194,12-15.

33 Diese Uberlegung stellt Cicero de div.1,127 an, und zwar auf der Grundlage
einer einschligigen Schrift des Poseidonios; vgl. F 107 und F 110 Edelstein-Kidd.



72 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

gegeben, ein zwar immer partielles, aber doch weit ausgedehntes Wissen
zu gewinnen. Dank ihm miilte er wenigstens partiell Ereignisse, die in
der Zukunft liegen, voraussagen konnen. Hier gewann die Erzdhlung
von Thales, der die Sonnenfinsternis vom 28. Mai 585 vorauszusagen 34
wuBte, exemplarische Bedeutung.

Hieraus war zu folgern: Wenn Menschen dank ihrem Teil-Wissen
zu partiell giiltigen Voraussagen gelangen, dann darf man daraus schlie-
Ben, daB ein héchstes Organ der Welt, eben das #yspovixéy, alle Ur-
sachen weiB3 und darum alle Wirkungen im voraus kennt. Dieses hichste
Organ ist die der Welt immanente Gottheit; es war legitim, diese Gott-
heit als Zeus zu benennen und zu verehren. Der Zeus-Hymnos des
Kleanthes 35 gibt beredtes Zeugnis davon, dall neben der rationalen
Niichternheit, die im Ganzen die Altere Stoa auszeichnet, durchaus Zige
des religissen Empfindens zur Wirkung gelangten.

Denn dieses fyepwovixéy der Welt, das hochste Organ des Makro-
kosmos, wird keineswegs als ein Steuerungsorgan betrachtet, das wert-
frei, etwa wie ein elektronischer Rechner arbeitet. Sondern hier wird
eine Uberzeugung eingebracht, die eine recht enge Verbindung zu Platon
herstellt. Gewi wirkt dieses Organ nicht von auBen in diese Welt hin-
ein; das wire fiit den Stoiker undenkbar gewesen. Wohl aber hat das
Fithrungsorgan, mit gbeig und Adyoc identisch, alles getan, um den
Menschen, der diese Erde bewohnen soll, mit Wohltaten zu iiberhdufen.
An dieser Stelle der Darlegung hat ein Systematiker der Schicksalslehre,
vermutlich war es Poseidonios, eine geradezu hymnische Aufzihlung 36
eingefiigt, welche Wohltaten der Mensch genieBt: Der Wechsel der
Jahreszeiten, die Fruchtbarkeit der Acker, die Bewisserung durch
Biche und Fliisse; die Schiffbarkeit der Stréme, der Nutzen, den Tiere,
Pflanzen und Minerale dem Menschen bringen - alles das erlaubt keinen
Zweifel daran, daB ein fiirsorgendes Prinzip — eben die mpévora 37 - als

3 Was die Doxographie hierzu bot, ist von H. DiELs und W. Kranz, Frag-
mente der Vorsokratiker 16 74,17-75,6 zusammengestellt, darunter Ciceros Erwih-
nung de div. 1,112. Wahrscheinlich geht alles dies zuriick auf Eudemos von Rhodos,
bes. auf fg. 143 und 144 Wehrli.

35 Frithere Ausgaben sind iiberholt durch G. ZuNTz: Zum Kleanthes-Hymnus;
Harvard Studies in Class. Phil. 63, 1958 (= Festschrift fiir W. Jaeger) 289-308.
G. Zuntz hat auf Grund neuer Handschriften-Vergleiche den Text wesentlich ver-
bessert. ‘

36 So ausfithrlich bei Cicero, de nat. deor. 2,120 ff. Uber die Vielzahl der
Variationen berichtet A. S. PEAsE im Kommentar zu Cicero, de nat. deorum 2, 98.

37 So CICERO a. a. O. 98: licet... contemplari pulchritudinem rerum earum quas
divina providentia dicimus constitutas.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus 73

Wohltdterin die Menschen mit allem versorgt hat, was sie zum Leben
brauchen. Wahrscheinlich war es gleichfalls Poseidonios, der diesem oft
variierten Katalog der gottlichen beneficia zwei weitere Punkte hinzu-
filgte: Die Natur hat dem Menschen den aufrechten Gang gegeben;
denn unter allen Lebewesen vermag nur der Mensch den Himmel zu
sehen. Am Himmel aber beobachtet der Mensch die regelhaften Um-
laufe aller Sterne und besonders der Planeten. Die Gottheit lehrt nicht,
aber sie stellt Aufgaben, aus denen der Mensch lernen soll: Durch die
Beobachtung der Himmelskorper wird er zur Beobachtung von Ordnung
und Regelhaftigkeit gefiihrt. Dank dieser von den Gottern gestellten Auf-
gabe tut er den ersten Schritt in die Philosophie. Das eben ist das groBte
Geschenk, das die Gotter der Menschheit gemacht haben. Einen aus
Platon zu gewinnenden Ansatz 3 hat Poseidonios in der skizzierten Weise
geformt; auf Cicero hat diese Definition der Philosophie, sie sei das
groBte Geschenk der Gotter 39, einen sehr tiefen Eindruck gemacht; er
hat diesen Satz mindestens dreimal variiert; und er hat wahrscheinlich
seine Ubersetzung des Timaios mit eben diesem Satze, der fiir Cicero
einen Hohepunkt bezeichnet, enden lassen.

d) Von diesen Uberlegungen her war es gerechtfertigt daB die
Stoiker den sinnvollen Zusammenhang alles Geschehens, ebenso wie die
Fiirsorge des gottlichen Prinzips fiir die Menschen, wpévolx nannten; es
war dies ein gingiger t6mog stoischer Welterkldrung; Cicero hat ein Stiick
epikureischer Polemik * dagegen erhalten. Der temperamentvolle Epi-
kureer, dem Cicero das Wort gibt, verspottet diese mpévoia als eine alte
Tante, die auf Jahrmirkten weissagt — als eine anus fatidicus — ein
hiibscher Beleg dafiir, wie abgegriffen dem epikureischen Gegner dieses
alles vorkam *1,

So muf mit allem Nachdruck dies festgehalten werden: In der Welt-
erklirung der Stoiker ist Vorsehung - mpévoix — ein zentraler Begriff.
Dieser Begriff umfafit im positiven Sinne die Aussage, dal eine wohl-

38 Ausgangspunkt ist auch hier wieder PLaTon, Tim. 47 AB mit 90 A. Einer
Darlegung des Poseidonios folgt CicEro, nat. deor. 2,140 und 153; dazu de legg.
1,26. Zur ungemeinen Nachwirkung dieses Gedankens vgl. wieder A.S. PEASE zu
Cicero, nat. deor. 2,140.

39 So CICERO im letzten Satz seiner Ubersetzung des Timaios, ferner ac. post.7
und Tusc. 1,62-64 sowie die in Anm. 38 zit. Stellen; vgl. ferner SENEcA ep. 90,1.

40 CicERro, nat. deor. 1,18-30.

41 Im gleichen Sinne PLUTARCH, non posse suaviter vivi 21; 1101 c.; DERs.,
de def. orac. 19; 420 b.



74 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

wollende Gottheit, die zugleich gboig und Adyog ist, die gesamte Welt
auf das Beste eingerichtet hat. Hierauf griindet die stoische Teleologie
in ihrer ans Absurde streifenden Geradlinigkeit; danach erfiillt ein jedes
Tier, eine jede Pflanze einen bestimmten Nutzen fiir den Menschen, falls
er sich dessen zu bedienen weiB. Selbst dem Floh rithmte man einen
solchen Zweck nach: Er verhindert den Philosophen am unzeitigen
Schlafen. Insofern kann und darf von einer allumfassenden, alles vor-
aussehenden mpévora gesprochen werden. Jede Einzelheit in dieser Welt
ist auf ihren Nutzen hin durchdacht.

Im negativen Sinne aber hat der stoische Begriff der wpévola diesen
Inhalt: Da der Kausal-Nexus seit Urzeiten priaformiert ist, da not-
wendig jede Ursache ganz bestimmte Wirkungen erzeugt, ist es undenk-
bar, daB dieses Ursache/Wirkungs-Schema irgendwann oder irgendwo
durchbrochen wird. Die Gottheit tut keine Wunder, die irgend einem
einzelnen zu Gute kdmen; sie wiirde dadurch das noch viel groBSere
Whunder, diesen in sich konsequenten und naturgemifBen Weltbau, er-
schiittern oder aufheben.

e) Die Stoa hat also die Begriffe dotg — Adyog — eipapuévn — mpé-
votee mit einander gleichgesetzt *2. Sie bezeichnen verschiedene Funk-
tionen, die der stets mit sich identische zentrale Begriff der Materie
erfiillt. Der materiellen Welt im Ganzen wohnen mithin Natur, Sinn,
Priadestination und Fiirsorge fiir den Menschen inne.

Die Stoa hat ihren Gegnern eine breite Angriffsfliche geboten, da
sie in der Welterkldrung, also in der Physik, diese Formel mit unerbitt-
lichem Rigorismus anwandte. Denn dieselbe Stoa rief in ihrer Ethik
einen jeden Menschen dazu auf, bei jeder Wahrnehmung und vor jeder
Entscheidung die Zustimmung des Aéyo¢ herbeizufiihren. Thre Ethik war
— wiederum durchaus rigoros — darauf abgestellt, daB der Mensch un-
verniinftigen Trieben nicht folgen diirfe, sondern jede Handlung durch
Zustimmung seines Aéyog zu rechtfertigen habe 3. Dazu bildete das
36ype, daB keine unserer Handlungen den von der eipappévy festgelegten
Ablauf der Dinge durchbrechen kann, einen schwer zu iiberwindenden

*2 Vgl. Anm. 20; das hierfiir zentrale Zeugnis, mit wértlichen Zitaten aus
Chrysipp, ist erhalten bei StoBaIos, ecl. I 79,1-20 = SVF II 264,14-265,1; im glei-
chen Sinne schon ZEnoN, SVF 1 44,35.

4 Zum viel erérterten Problem der ovyxatdOeoic vgl. SVF I 19,2 und II
21,8; 35,15, vor allem II 291,12 = PLUTARCH, de Stoic. repugn. 47; 1056 e xaf’
elpappéuny al cvyxatadéoers yiyveolOur Aéyovra,



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus 719

Widerspruch. Stoische Apologetik wich darauf aus, daB wir ja in der
Tat das Ergebnis, die Folgen unserer Handlung, nicht in der Hand
haben; es komme darauf an, daB der Vorsatz bei einer jeden Handlung
mit dem Aéyoc vereinbar sei; fiir das Ergebnis, das etwa dem Vorsatz
zuwiderlduft, sei niemand verantwortlich. Um diesen Aspekt zu erkliren,
wurde der Vergleich mit dem Schauspiel, mit dem theatrum mundi ein-
gefiihrt: Der gottliche Dichter und Regisseur hat ein Schauspiel verfaft,
das unter seiner Regie ablduft. Jeder Mensch hat eine Rolle in diesem
Schauspiel; was er in diesem Schauspiel spricht, tut und erleidet, ver-
mag er nicht zu dndern *. Aber er ist darin frei, daB er diese seine Rolle
gut oder schlecht spielen kann; er kann sich in seinem Vorsatz, der
mpoatpeotg, so verhalten, wie es der Natur, die ihn diese Rolle spielen
1aBt, gemdl ist; dann wiirde er die Forderung, es gelte der Natur ent-
sprechend zu leben, erfiillen. Er kann auch dieser Forderung zuwider
leben, d. h. seine Rolle spielen; dadurch wiirde er aber am pradesti-
nierten Ablauf nichts édndern.

Diese einst von Platon % geprdgte, von den Stoikern wieder und
wieder variierte Metapher, driickt, so meine ich, die stoische Konzeption
von der wpévorx besonders einprigsam aus. Sie liBt deutlich die beiden
Aspekte erkennen, die es zu sondern gilt: Eine gottliche Vorsehung hat
das groBe Stiick *6, als eine divina commedia, so abgefaBt, daB einem
jeden darin eine sinnvolle Rolle zukommt. Aber nachdem der Ablauf
des Stiickes unter der stindigen Aufsicht des Regisseurs von Statten
geht, ist es diesem schlechthin unméglich, auch nur die geringste Kleinig-
keit zu dndern. Hierbei ist anzumerken, daf3 im antiken Theater nicht
improvisiert werden konnte; jedes Wort, jede Silbe, jeder Akzent *7 war

# So mit Verweis auf Chrysipp Cicero, de fin. 3,67 = SVF III 90,31; der
Vergleich wird von SENEcA und von MArc AUREL mehrfach variiert.

4+ Die Ansatzpunkte bei PLATON sind einerseits Alk 1119 D und 122 B, ander-
seits Phaidon 111 A, Staat 3; 402 D und 4; 440 A, dazu Phaidros 247 A und 250 B.

46 In seiner Sterbestunde rezitierte der Kaiser Aucustus (gest. 14 n. Chr.)
die stereotypen Verse einer Komddie, die das Ende des Stiickes anzeigen und die
Zuhorer um Beifall bitten. Diese in jiingster Zeit mehrfach miBverstandenen letzten
Worte des Kaisers (bezeugt von SueToN, Aug. 99) lassen erkennen, dall der Kaiser
Augustus sein Leben und seine Lebensleistung im Sinne des Schauspielervergleiches
verstand.

47 Bei der Auffithrung von Euripipgs’ Orestes im Jahre 408 v. Chr. unterlief
dem Schauspieler Hegelochos der Fehler, dafl er einen Zirkumflex statt eines Akut
sprach. Dieser Vorfall 16ste eine Welle des Spottes aus: Aristophanes, Frosche 304,
Strattis fg. 1 Kock-Edmonds; Sannyrion fg. 8 Kock-Edmonds. = Scholion zu Euri-
pides, Orestes 278.



76 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus

so zu sprechen, wie es der Regisseur vorsah. An diesem Vergleich wird
insbesondere sinnfillig, daB das, was in unsere Macht gestellt ist — stoi-
scher Terminus 16 £¢’ fp.iv *® —allein auf Vorsatz und Gesinnung beruht.
Damit ist auf das engste verzahnt der Satz, daB3 allein der naturgemifBe
Vollzug des Aéyog gliicklich macht; ob die eipopuévy Lust oder Schmerz,
ob sie Gesundheit oder Krankheit, Reichtum oder Armut bewirkt, ist
fiir das Gliick des Menschen unerheblich — &duagopov. Nur solche Wechsel-
fille werden von der eipapuévy bewirkt. Daher sind alle Fiigungen des
Schicksals, weil von der Natur vorherbestimmt, unerheblich, was das
wahre Gliick des Menschen angeht. Denn die Natur kann nicht in Wider-
spruch zu sich selbst treten, sowenig wie der Aéyog widerspriichlich sein
kann. Ein Mensch, der der Natur entsprechend lebt, hat dank seinem
Aévoc die sichere GewiBheit, daBl keine Fiigung der eipappévy der Natur
zuwiderlaufen kann. In Senecas Schriften de constantia sapientis und de
providentia, vor allem aber in den Maximen des Kaisers Marc Aurel an
sich selbst manifestiert sich ein BewuBtsein der Pflicht und der Ver-
antwortung. Dieses PflichtbewuBtsein ist nicht darauf gegriindet, daB
demjenigen, der ein fehlhaftes Leben fiihrt, Bestrafung im Jenseits
droht; von eschatologischen Erwidgungen ist die Stoa véllig frei. Sondern
das PflichtbewuBtsein der Stoiker ist in der Dankesschuld begriindet,
die ein jeder den vielfachen beneficia gegeniiber empfindet, die ihm der
Weltenlenker, der Suowxntne ¥, kraft seiner mpévora hat zukommen lassen.

Vv

Alles, was Platoniker zum Problem der wpévoia ausgesprochen haben,
baut auf dem Fundament auf, das die Stoa gelegt hatte. Fast ein halbes
Jahrtausend iibte die Stoa dominierende Wirkung aus; langsam aber
sicher gingen philosophische Thesen, die Zenon und nach ihm Chrysipp
als oft paradoxale Neuerungen formuliert hatten, tief in das BewuBtsein
der philosophisch Interessierten ein. An dieser tiefen Verwurzelung der
hellenistischen Lehre von mpévolx und eipappévy liegt es, daB der Plato-
nismus die soeben vorgetragene Losung des Problems nur an der Ober-
fliche, nur in verhiltnismidBig am Rande liegenden Aspekten verindert
hat.

48 Vgl. hierzu Alexander Aphr., quaest. 2,4 = SVF II 297,35-208,12,
49 Vgl. Alexander Aphr. de fato 22 = SVF II 272,38-273,33; Diog. Laertios
7,87 = SVF 111 3,27-7,4; oft Arrian/Epiktet. z. B. 4,10,30.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus a7

a) Freilich, hitte etwa Plutarch sich durchsetzen kénnen, dann
wiirde sich ein durchaus anderes Bild ergeben haben. Denn Plutarch hat
sich in bewegten und farbigen Jenseitsschilderungen ° zum Sprecher der
Uberzeugung gemacht, daB jede Tat ihre Vergeltung findet. Einerseits
muB erklirt werden, warum die Gottheit Untaten nicht bereits in diesem
Leben bestraft. Dafiir hat Plutarch mehrere Erklirungen bereit; diese
laufen auf das Argument hinaus, daB die mpévore kraft ihrer Weisheit
und Gerechtigkeit fiir jeden Verbrecher die angemessene Strafe zum
angemessenen Zeitpunkt festlege. Hierzu ist festzustellen, daB8 dieser
Satz mit seiner durch viele Beispiele bekriftigten Anwendung durch
kein philosophisches Argument bewiesen wird; es herrscht vielmehr der
pardnetisch-pddagogische Gesichtspunkt vor: So oder dhnlich muf das
Walten der vollkommen gerechten mpévoia erklirt werden; denn sonst
wiirden solche Menschen, die zum Verbrechen neigen, jede Scheu ver-
lieren; eben darum muB ja ein jeder verantwortungsbewuBte Philosoph
den Epikureern und den Skeptikern entgegentreten, weil sie die Furcht
vor Strafe im Jenseits verringern.

Plutarch hat Platon auf das hochste verehrt ; indes vertrat er keinen
schulgerechten Platonismus; so steht er auch mit seiner Lehre zur wpé-
voree, namentlich mit deren eschatologischem Aspekt, durchaus allein;
auf diesem Felde sind Nachfahren der neu erweckten orphischen Bewe-
gung seine Nachbarn; auch gnostische Vorstellungen vom Abstieg und
Aufstieg der Seele diirften auf Plutarch eingewirkt haben. Eine unter-
schwellige Bedngstigung, was der Seele nach dem Tode widerfahren wird,
ist im iibrigen deutlich bei Porphyrios zu verspiiren; er entwickelte seine
sehr detaillierte Erlosungslehre wohl sicher darum, um sich und andere
von solcher Beingstigung zu befreien.

b) Sonst aber ist der Platonismus dadurch gekennzeichnet, daB der
eschatologische Aspekt weithin zuriicktritt. Zwar unterschied sich der
Platonismus von der Stoa grundlegend in der Frage, ob die Seele den
Korper iiberlebt; nach stoischer Lehre zerfillt die Seele nach dem Tode
in ihre materiellen Elementarteile, die dann wiederum als Bausteine
dienen kénnen. Nach Ansicht der Platoniker lebt die Seele fort ; sie

50 So besonders in den Mythen, welche durchweg die Jenseitsschau variieren,
die Platon im 10. Buch des Staates vortrigt. Insbesondere mull an den Mythos in
der Schrift de sera numinis vindicta 22; 563c-Ende erinnert werden.

51 So schon ZENON SVF I 40,7; ebenso Curysipp SVF II 217,16.



78 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

kann wieder in einen Korper eingehen; sie kann aber auch, ohne an
einen Korper gebunden zu sein, als Engel oder als Daimon andere Auf-
gaben erfiillen, die die Leitung der Welt ihr iibertrigt.

Nun scheint es mir durchaus bemerkenswert zu sein, daB in allen
AuBerungen, die zur Problematik der mpévowx vorliegen (wenn man von
Plutarch und von Porphyrios absieht), der eschatologische Aspekt aus
der diskursiven Erérterung verschwindet. Mag dieser Aspekt auch ge-
sehen und verspiirt worden sein, so ist doch die Erérterung dieser Frage
ganz in dem Rahmen geblieben, den die Stoa festgelegt hatte. Ins-
besondere hat der Platonismus auf diesem Felde dem wichtigsten Unter-
schied, der ihn von der Stoa trennt, kaum Rechnung getragen — es hitte
erértert werden miissen, ob und wie gottliche mpévow fiir die Seelen
nach dem leiblichen Tode sorgt. Das ist aus einem doppelten Grunde
nicht geschehen:

1) weil eine jede Seele, wenn sie nur vom Koérper frei ist, das Heil, nim-
lich den Aéyog, in sich hat. Es bedarf also keines Gnadenaktes durch
den Swowxntne der Welt;

2) weil elpappévy durchaus den physikalisch determinierten Kausal-
Nexus bezeichnet; von ihm ist die Seele gelost = erlést — solvitur 52 —,
sobald sie von der Korperlichkeit frei ist.

Diese beiden Griinde haben es bewirkt, daB die Erérterung sich
durchaus darauf beschriankt hat, wie die gottliche mpévorx den Nexus
von Wirkung und Ursache, also &vayxz und eipappévy, steuert.

¢) Innerhalb des damit gegebenen Rahmens sind wohl erkennbare
Versuche gemacht worden, den Rigorismus der stoischen Doktrin zu
mildern. Freilich wird man sich eingestehen miissen, daB die Verinde-
rungen, die nun in groben Ziigen beschrieben werden sollen, keine sehr
iiberzeugende Leistung darstellen. Hier ist keine groBe philosophische
Leistung vollbracht worden, sondern hier hat man versucht, die Schollen
des Uberlieferten in eine etwas verinderte Ordnung zu bringen. Man
verwirft das Uberlieferte nicht, weil es das, was man von ihm erwartet,
nicht leistet; sondern man versucht, durch neue Kombinationen Mingel
zu bewiltigen, die man deutlich empfand.

52 Dies der Ausdruck, den MARIUs VIcTORINUS im Komm. zum Galaterbrief
wihlt (Migne Lat. 8,1175): solvitur quisquis in Christum fidem... (habet). Darin spie-
gelt sich die stoische Uberzeugung wider, daB der Weise dem fatum nicht unterwor-
fen ist.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 79

Die Beitrige zum Thema mpévole sind ungewdhnlich zahlreich; im
Didaskalikos des Albinos behandelt das Kap. 26 unser Problem. Eine
irrtiimlich dem Plutarch zugeschriebene Schrift mepl mpovolag ist zu
nennen; zwei Schriften 3 Plotins, Enn. ITT 2 und III 3, haben durch
Porphyrios den Titel erhalten mept mpovoiag o’ B'. Thnen hat Porphyrios
die Schrift ITI 1 vorangestellt mit dem Titel wepl eipapépvng. Thnen folgt
die Schrift IIT 4, die den Titel trigt wepl Tol eldnybrog Nudc daipovoc.

Eng damit zusammen gehort die Schrift IT 4 el wowet & &otpa, in
welcher die Grundthese der Astrologie, dal Gestirnsgotter auf Geschick
oder Charakter der Menschen ursdchlich wirken, mit bitterem Spott ab-
gelehnt wird. Endlich 3* ist in diesem Uberblick iiber philosophische
Literatur zur mpévoia-Frage vor Proklos das Werk des Platonikers Hiero-
kles mepl mpovolag zu nennen, iiber das Photios an zwei Stellen seiner
BuBrobnxn berichtet; einmal durch ein zusammenfassendes Referat 55,
ein anderes Mal dadurch, daB er Exzerpte ¢ daraus der BifAtof7xy ein-
fiigte. Threm Inhalt nach ist diese Literatur zur Lehre von der wpévoux
ungewohnlich geschlossen. Alle Autoren sehen sehr deutlich die teils
unerwiinschten, teils absurden Ergebnisse, zu denen man notwendig
gelangt, wenn man das stoische Extrem wavro xa0’ elpappévny akzeptiert.
Dann ist die Willensfreiheit aufgehoben, keine menschliche Handlung
konnte nach ethischen MaBstdben beurteilt oder bewertet werden. Denn
wer die Pramisse wavto xa0’ elpappévny 57 anerkennt, ordnet jede Hand-
lung dem Zwang der Umstidnde unter. So hat Albinos *® die Formel

53 Zwei Schriften sind es, gemidB PORPHYRIOS’ Einteilung, in allen Ausgaben.
Es darf aber als sicher gelten, dal PLoTIN diese Teilung nicht beabsichtigt hat.

5% Obigem Verzeichnis sind, als weniger wichtige Belege, anzufiigen: APULEIUS,
de deo Platonis 1, 205-208; NeMEs1os, Em. de nat. hominis cap. 35-37, 42 und 43;
Carcipivs, Komm. zum Timaios, bes. 181,20 Waszink. — Sicher hat W. THEILER
recht, die Ubereinstimmungen in diesen Zeugnissen auf einen Platoniker des
1. Jahrh. n. Chr. zuriickzufithren (so in dem Anm. 1 zit. Aufsatz). W. Theiler ver-
mutet die Nachwirkung des Gaios und seiner Schule. Es ist zu fragen, ob der An-
satz nicht noch frither liegt — eine Vermutung, die eben das allzu knappe Referat
bei Tacitus, ann. 6,22 nahelegt.

55 PHotIOS, bibl. cod. 214; 171 b 19-173 b 12.

5 PHoTIOS, bibl. cod. 251; 460 b 21-466 a 20. Sicher ist bei Hierokles eine mit-
telplatonische Grundlage festzustellen, die indes stark durch Anleihen bei Porphy-
rios liberformt ist. Hier ist nicht der Ort, auf die These W. Theilers einzugehen,
aus den Exzerpten des Hierokles sei die Lehre des Ammonios Sakkas zur mpévorx
zuriickzugewinnen; vgl. W. THEILER: Ammonios, der Lehrer des Origenes; For-
schungen zum Neuplatonismus 1966, 1-45, und: Ammonios und Porphyrios;
Entretiens de la fondation Hardt 12; 1965, 85-124.

57 Vgl. oben Anm. 25.

58 AvLpiNos, did. 26; 179,2 Hermann.



80 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus

navra xab’ elpoppévny durch die — allerdings nur scheinbar — weitere
Formel ersetzt: mavta év eipappévy. Mit dieser Formel wird ausgesagt,
daBl dem Menschen innerhalb des Naturzusammenhanges Entscheidungs-
freiheit zukomme. Freilich gelangt man dann zu der unverwendbaren,
weil des Sinnes entleerten Folgerung, daBl der Mensch die Grenzen, die
die Natur setzt, nicht iiberschreiten kann; dann aber verliert die Lehre
von mpévorx und eipoppévy jede Verbindlichkeit; nun ist sie ungeeignet,
irgendwelche Norm zu setzen oder zu begriinden; vor allem kann nun-
mehr weder der mpévora > noch der elpappévy eine iibergreifende Giiltig-
keit, eine Allmacht im stoischen Sinne zugeschrieben werden. Diese Fol-
gerung, der man so gerne ausweichen mochte, zieht Apuleius ¢ in gerade-
zu naiver Niichternheit: nec sane omnia referenda esse ad vim fati putat
(sc. Plato), sed esse aliquid in nobis et in fortuna esse non nihil. Auch dies
stellt, wenn ich es so ausdriicken darf, eine philologische Reparatur der
heraklitischen Formel mdvta a0’ elpappévny dar. In dieser Formel hatte
Albinos, wie eben erwihnt, die Priposition xatd durch das weniger ver-
bindliche v ersetzt; Apuleius geht weiter, indem er das Wort mdvrta an-
tastet: Es ist garnicht alles dem fatum unterworfen, versichert Apuleius;
vielmehr stehe ein biBchen — aliguid — beim Menschen; einiges — non
nihil — stehe bei fortuna, dem Zufall.

d) Angesichts dieses Dilemmas wurde auf einem anderen Felde die
Frage weiter verfolgt, ob und bis zu welchem Grade die Gottheit Vor-
sorge und Fiirsorge ausiibt. In diesem Zusammenhang, der in der ps.-
plutarchischen Schrift de fato = mepl wpovolag © zu Tage liegt, wird zum
ersten Male der Uberzeugung Rechnung getragen, daB die Gottheit
gestuft ist; folglich muB sich auf jeder der Ebenen, auf denen sich die
Gottheit realisiert, auch ihre wpévoux realisieren. Daraufhin unternimmt
der Autor dieser Schrift folgende Sonderung: Er unterscheidet erstens
die wpévorx des Weltschopfers, der die Welt als einen Organismus, also
als ein {@ov, erschaffen hat — dies mit Berufung auf Platon, Tim. 30 BC.

Zweitens wirken die vom héchsten Gott erschaffenen Untergstter
vermoge des ihnen erteilten Auftrages — dies gemiB Timaios 41 E, wo

%9 Es war unter Platonikern einhellig anerkannt, daB wpévoix dem Range nach
iiber elpapp.évy stehe; die stoische Gleichsetzung war also in eine Stufung verwan-
delt worden.

60 ApuLElrus, de Platone etc. 1,207.

61 Ps. PLUTARCH, de faclo, bes. 9; 572 {-574 a; dieser Text liegt dem obigen
Referat zu Grunde.



Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus 81

es nicht um die Erschaffung der Welt im Ganzen, wohl aber um die
Gestaltung ihrer Teile, der Menschen und der Tiere geht.

Drittens iiben Engel und Dimonen eine Lenkung oder Uber-
wachung aus, damit Mensch oder Tier — 6 Ovyrév {&ov — nicht durch
sich selbst Ursache des Unheils wird, so Timaios 42 E. Somit hat der
Schopfer eine dreifache Garantie geschaffen, daB das Bése nicht durch
Schopfung und Schépfungsakt, also unter Mitwirkung der Gottheit, in
die Welt eindringt.

Mit dem Versuch, drei Ebenen der mpévota zu unterscheiden, steht
dieser Autor allein. Aber die Sonderung zweier mpévouat, deren eine auf
die Welt im Ganzen und deren andere auf Teilwesen wie den Menschen
bezogen ist, war gingige Lehre, wofiir namentlich auf Apuleius %2, nach
ihm auf Plotin und auf Hierokles zu verweisen ist; schon Plutarch scheint
eine derartige Konzeption gekannt zu haben, hat sie aber stark ab-
gewandelt 3, '

Nun ist es fiir die Ratlosigkeit, die unter Platonikern in dieser Frage
herrschte, sehr kennzeichnend, daB3 Hierokles den Sinn der eben vor-
getragenen Spekulation umkehrte. Denn die Zwei- oder Dreiteilung der
mpovora erfolgte ja, durchaus dem Wortlaut Platons entsprechend, um
die These zu stiitzen, daB sich in keiner Ebene der Welt etwas voll-
ziehen kann, das der Absicht des Schépfers zuwider lduft.

Hierokles dagegen % driickt seine Uberzeugung aus, daB die unteren
Gdotter, die Ddmonen also, dem Schlecht-Werden — xaxdvesOar — gegen-
iiber anfillig sind; in diesem Punkt befindet er sich in Ubereinstimmung
mit Porphyrios, der mehrfach geradezu beidngstigt vor der Bosheit der
daipovec gewarnt hat, die den Menschen umgarnen und verfiithren. Bei
Hierokles wird aus dem Gedanken der dreifachen Garantie, kraft der
das Bose aus der Welt ferngehalten wird, eine hilfsweise Erklirung,
wieso das Bose dennoch in die Welt gelangt ist. Denn nun werden die
drei Ringe von Gottheiten als Stufen fortschreitender Wertminderung
angesehen. Die Erfahrung, da manchmal das Schicksal wie ein Kobold
mit Menschen spielt, wird nunmehr damit bestitigt, daB sich in der Tat
Déamonen wie schadenfrohe Kobolde verhalten.

62 ApuLEIUS, de Platone etc. 1,205/6.

63 PLUTARCH entwirft, de genio Socr. 22; 591 b, ein Bild von der Gliederung
der Welt in vier « Reiche» = dpyat. Die Organe der mpévote, nimlich die drei Moipat,
halten Wache an den drei Stellen, wo sich die vier Reiche beriihren. Zu einzelnem
vgl. m. Aufsatz: Zum Ursprung der neuplatonischen Hypostasenlehre, Hermes 82,
1954, 331-342 = Platonica Minora 286-296.

64 HieROKLES bei Photios, bibl. cod. 251; 461 b 32462 a 28.

6



82 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

Diese Argumentation des Hierokles hat, wohin man schaut, den
Wortlaut Platons gegen sich; seine Entscheidung ist darum lehrreich,
weil sie einerseits die Aporie, vor der man stand, und anderseits die ver-
legene Hilflosigkeit, mit der man nach Auskiinften suchte, kennzeichnet.
Denn Hierokles tut ja etwas im Grunde Illegitimes; er ertffnet eine
Hintertiir, durch die das Bose, aller mpévoix zum Trotz, in die Schop-
fung eingedrungen sei; er erklirt nicht die wpévowx als etwas, das unaus-
gesetzt Gutes wirkt, sondern er findet eine Erklirung, wieso die wpovora,
der Intention des Schépfers zum Trotz, gestort oder unwirksam gemacht
wurde. Es ist, als ob der Pessimismus der Gnosis seinen Schatten auf
dieses Feld platonischer Spekulation geworfen hitte: Trotz aller Vor-
sicht und Voraussicht des Schépfers sind die von ihm erzeugten Zwischen-
wesen, die Ddmonen, zum Teil der Schlechtigkeit anheimgefallen. Radi-
kal, wie sonst kaum ein Platoniker 65, hat Hierokles die Rangordnung
der iibermenschlichen Wesen in eine Lehre der zunehmenden Deprava-
tion und damit von der fortschreitenden Minderung der mpévote umge-
wandelt. Somit hat Hierokles die wpévore eben da auBer Kraft gesetzt,
wo sie eigentlich wirken miiBte: unter den unvollkommenen Wesen.

e¢) Nun gilt es, einen Blick auf Plotins Schrift ¢ {iber die Vorsehung
zu werfen. In ihr hat Plotin alle von seinen Vorgingern erdrterten An-
siitze mit Kritik und mit differenzierter Uberlegenheit durchgesprochen;
alles in allem enthélt seine Schrift eine Apologie der mpévora. Zwar mufl
in ihr notwendig votc und avayxy 7 zur Mischung gelangen; im Ganzen
aber ist das Urteil berechtigt: wdvra xaré¢ Exet. Bei der Durchfithrung
dieses Satzes nimmt Plotin zundchst eine Reihe von AnstéBen in Kauf;
zwar wehrt er sich dagegen ¢, daB der Vorsehung ein solches Gewicht
zukomme, daB der Einzelne nichts ist; danach geht er ¢ der These nach,
das ethisch Schlechte geschehe unfreiwillig. Breiten Raum nimmt die

65 Nachmals hat PRoKLOs in seiner nur lateinisch erhaltenen Schrift de malo-
rum subsistentia, cap. 12-17; p. 193 — 18, sehr groBen Wert auf den Nachweis
gelegt, daB die Abstufung, die von den dei iiber die angeli, daemones und heroes zu
den Menschen absteigt, nirgendwo einen Raum lasse, dall das B&se eindringen
koénnte. Damit antwortet Proklos sicher nicht nur auf gnostische Vorstellungen vom
Schlechtwerden des Gottlichen, sondern speziell auf die Konzeption des Hierokles.

6 DaB in Enn. III 2 und III 3 im Grunde eine Schrift vorliegt, wurde oben
Anm. 53 ausgesprochen.

67 So ProTiN, Enn. III 2,2,33 in enger Anlehnung an PLAaTonN, Tim. 48 A.

68 Dieser Einwand wird III 2,9 Anf. formuliert

69 Ebda. IIT 2,10 Anf.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 83

Untersuchung ein, ob denn Katastrophen, die die Menschen ins Ungliick
stiirzen 79, wirklich die Substanz des Menschen betreffen. Hier wird, in
durchaus stoischem Sinne, der Vergleich mit Theater und Biihne so
ausgewertet, dal alle Wechselfdlle des Lebens als in Wahrheit unwirk-
lich bei Seite geschoben werden.

Erst bei der Uberlegung, daB3 auf diesem theatrum mundi gar der
Schauspieler das Recht hat, den Schopfer zu beschimpfen, wird sich
Plotin der Paradoxie, iiber die er bisher nicht reflektiert hat, bewuf3t 7;
er bricht ab, um den Versuch angemessener Erorterung des Problems
aufs Neue zu beginnen ; somit werden die bisherigen, allzu unwahrschein-
lichen Ergebnisse preisgegeben. Hiernach definiert Plotin — zunichst in
Formulierungen, denen man es anmerkt, daf sie soeben zum ersten Male
konzipiert wurden — den Weltplan als einen Aéyog, also als eine Pro-
portion, den Geist und Seele hervorgebracht haben. Aber schon bald,
des neuen Ansatzes ungeachtet, miindet Plotin 72 in die stereotyp gewor-
dene Betrachtung ein, daff der Weltplan das Bése wie einen Kontrapunkt
zum Guten enthilt; somit wiren nicht nur Spannung und Gegensitz-
lichkeit im Weltplan unentbehrlich, sondern auch — als eine unter vielen
Antithesen - das ethisch Bése. So fillt Plotin in die Haltung zuriick,
die Welt und ihren Ablauf als ein zuvor geplantes Werk anzusehen, in
welchem auch dem Bésen ein Platz zukomme. Wohl trigt Plotin damit
dem berithmten Satze Platons 7* Rechnung, das Bose sei aus der Welt
nicht zu eliminieren. Zugleich aber geht Plotin ein gutes Stiick hinter
die Linie zuriick, die er in der Schrift {iber den Ursprung des Bosen 74

70 Ebda. III 2,6,15-16 notiert PLoTIN als édrgstes Zeugnis fiir die Vorherr-
schaft der schlechten Menschen die grausame Behandlung der Kriegsgefangenen:
%ol xpatobot 82 &v morépoig of xaxol — xal ola aloypa Spdaw alypakdrovg Aafévres.
Einst hatte Plotin an dem miBgliickten Feldzug des Kaisers Gordian gegen Persien
teilgenommen; er hatte also Erfahrungen aus eigener Anschauung.

1 So setzt ProTiN, Enn. III 2,16,12, nicht ohne eine gewisse Dramatik zur
Neuformulierung an.

72 So begegnet a. a. O. 16,25 der Vergleich mit dem Tinzer, dessen Bewegung
von der Choreographie bestimmt wird; a. a. O. 16,35 erinnert PLoTIN an den Plan
eines Dramas, in welchem feindliche Parteien auf einander stofen. Endlich domi-
niert a. a. O. 16,41 {. der Vergleich mit einer musikalischen Harmonie, in der sich
hohe und tiefe Tone vereinigen.

13 PLATON, Theait. 176 A ofite dmoréabot Ta xaxa Suvatéy... Unmittelbar darauf
warnt Platon olite &v Oeoig adre i8plobat. Diese Warnung versuchten Hierokles und
Plotin auf verschiedenen Wegen zu umgehen.

74 ProtIN, Enn. T 8 [51].



84 Der Begriff «Pronoia» in Stoa und Platonismus

erreicht hat; dort wird das Bose als der radikale Gegensatz von volg
und Abyog recht eigentlich als Ausléschen des Denkens gesehen; hier,
in der Schrift iiber die Vorsehung, tritt das Bose in einen nur graduellen
Unterschied zum Guten. Der Vergleich mit dem Intervall zwischen hohen
und tiefen Toénen ist erhellend 7*; nun ist das Bose einer von vielen
Toénen, die dem Komponisten zur Verfiigung stehen. Viel differenzierter
als Hierokles, aber dem Sinne nach vergleichbar hat sich Plotin von
Platons Postulat entfernt: Trotz aller Verklausulierung, die Plotin an-
wendet, kann nicht iiberhért werden, dal das Bése eben doch in den
Weltplan eingeplant ist. Freilich wird, fast im ganzen Ablauf der Schrift
iiber die Vorsehung, das Bose als ein Negativum gesehen, das physika-
lisch wirksam sein mag, den Philosophen aber nicht anzuriihren vermag?.

VI

Nach dieser gedringten, vieles nur knapp andeutenden Ubersicht
soll versucht werden, die Haltung des Platonismus in dieser Frage
kritisch zu beleuchten. Woran liegt es, daBl die Platoniker vor Plotin,
ja sogar Plotin selbst, ungeachtet ihrer oft bewundernswerten philoso-
phischen Schulung, in dieser Frage nur zu Ansitzen, aber nicht zu ab-
schlieBender Antwort gelangt sind?

a) Zumindest ein wichtiger Grund fiir diesen MiBerfolg ist darin zu
erblicken, daB sie sich vom Gegner das Terrain, auf dem gestritten
wurde, haben vorschreiben lassen. Denn alle Platoniker haben sich eng
an die von der Stoa gewidhlte Fragestellung gehalten. Damit war von
vornherein festgelegt, daB mpévoi sich an der Sinnhaftigkeit irdischer,
diesseitiger Abliufe zu bewihren habe. Das widerstreitet dem im Plato-
nismus tief angelegten Grundsatz, daB aus Prozessen des Werdens keine
Erkenntnis iiber das Sein zu gewinnen ist. Seltsamerweise hat kein
Platoniker darauf hingewiesen, daBB die Frage nach der Vorsehung, so
gestellt, falsch gestellt ist. Der Platonismus hat sich in vielen Punkten
bewuBt zu der Stoa in Gegensatz gestellt, in dieser nicht.

75 Vgl. Anm. 72.

76 So PrLoTiN im SchluBkapitel der Schrift mepl eddarpoviag. Enn. I 4 [46] 16.
Diese Schrift geht in chronologischer Ordnung der Schrift {iber die Vorsehung,
Enn. III 2 [47] voraus. Das Ergebnis, mit dem I 4 [46] endet, darf mithin bei der
Erkldrung von IIT 2 [47] nicht vernachlidssigt werden.



Der Begnff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 85

b) Man ist der Stoa auch in dem folgenden Punkt verhaftet ge-
blieben: Nach wie vor wird nach einer insgesamt giiltigen Regel, einem
Aéyoc, gesucht, der, wie eine Formel anwendbar, das Wesen der wpévoux
erschlieBt. Damit verstellt man sich planmidfig den Blick auf eine mpé-
voix, die etwa den einzelnen Menschen lenkt. Diesen Verzicht hat Plotin
zu Beginn seiner Schrift {iber die Vorsehung ausgesprochen 77.

¢) Verstindlicherweise fragte die Stoa nur nach welt-immanenten
Griinden und Abldufen: denn auBerhalb der Welt gab es fiir die Stoa
nur das vacuum. Wieder ist man in der Gefolgschaft der Stoa geblieben.
Die Frage nach dem Schicksal der Seelen (der schuldigen wie der von
Schuld freien) ist auBer Betracht geblieben - wenn man von Plutarch
als der einzigen Ausnahme absieht. Auch dieser Verzicht hat seinen
Grund darin, daB man daran festhielt, mpévoix und eipappévy wirkten
sich nur in physikalischen Abldufen, nicht aber in ethischen Verinde-
rungen aus, z. B. Gut-Werden, Schlecht-Werden.

d) Vor allem herrscht — ohne daBl man dariiber reflektiert hitte —
die feste Uberzeugung, daB die Seele allein durch ihre Bindung an die
Korperwelt daran gehindert wird, zur Vollendung zu gelangen. Infolge-
dessen kommt all dem, was dem Korper widerfihrt, eine verminderte
Bedeutung zu. Denn ein unverbriichliches Gesetz, das der Schopfer —
selbstverstindlich kraft seiner mpévoia — erlassen hat 7’8, befreit jede
Seele mit dem korperlichen Tode von der fatalen Bindung an den
Korper, somit aus den Zwingen der eipoppévy. Dies eben ist der Grund,
warum platonische Terminologie der wpévoix den Vorrang vor der eipap-
pévy einrdumt 7%, Seltsamerweise hat kein Platoniker diesen Aspekt der
mpbvote hervorgehoben; es ist kein Lehrstiick darauf gegriindet worden,
daB die Seele, gleich welches ihr irdisches Schicksal war, ihre Freiheit
wiedergewinnt. Denn wie gesagt haben sich die Platoniker in diesem
Zusammenhang jeglichen Blick in Eschatologisches versagt.

77 PLOTIN lehnt es Enn. IIT 2,1,11-13 strikt ab, eine mpévota in Betracht zu
ziehen, die sich auf einzelne Menschen bezieht. Hier ist £¢’ éxdoTe wohl nicht als
Neutrum, sondern als Maskulinum zu verstehen.

78 Hierzu ist an die Rede des Schopfers im Tim. 41 A-D zu erinnern, wo das
Gesetz, daB alles Gebundene sich wieder 16st, feierlich verkiindet wird. Daneben
ist der abschlieBende Beweis im Phaidon zu stellen.

7 Vgl. oben Anm, 59.



86 Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus

e) Aus gutem Grunde fehlt durchaus der Impuls, auf dem bezeich-
neten Felde weiter tidtig zu werden. Denn wenn die Seele aus der Korper-
welt aufsteigt, unterliegt sie keiner Gesetzlichkeit mehr auBer dieser
einen: sie strebt danach, sich mit dem ihr Gleichartigen, also dem trans-
zendenten vol¢, der Sonne im Reich der Ideen, zu vereinen. Damit frei-
lich ist sie nicht nur den Zwingen der eipappévy, sondern auch aller
etwaigen Fiirsorge der mpévola entriickt.

Mit anderen Worten: Die Haltung, welche alle Platoniker (mit der
Ausnahme nur Plutarchs) einnehmen, ist nicht nur dadurch bedingt,
daB sie sich aus dem stoischen Frageschema nicht befreiten. Trotz der
oft beklagten Starrheit des stoischen Rigorismus bestand kein triftiger
Grund, diese Schematik gidnzlich abzustreifen. Es geniigte schlieSlich,
so oder so eine Art von reservatio einzufiigen, da dem Menschen der
EntschluB zum Guten zustehe; auf die Art der Begriindung dieser reser-
vatio scheint es wenig angekommen zu sein.

Denn die fiir den Platonismus wesentlichen Probleme betrafen die-
jenigen Sphiren der Welt und des Jenseits, in welchen eigapuévy gar-
nicht und wpévora nur in subtilstem Verstande gilt. Alle Platoniker, vor
allem Plotin, wissen sehr wohl die Wege — es sind ihrer drei — zu be-
zeichnen, wie man zur Erkenntnis der transzendenten Wesenheiten vor-
dringt. Cicero rithmt es als ein Geschenk der Gotter #, daB sie den Men-
schen das Geschenk gemacht haben, durch das Betrachten des gestirnten
Himmels zur Philosophie zu gelangen.

Es erscheint zunichst seltsam, daB selbst dieser Hinweis, der Pla-
tons Timaios 47 B unmiBverstindlich zu entnehmen war, keinem Plato-
niker AnlaBl gegeben hat, den starren Rahmen, der um das Problem
mpbvolx gelegt war, weiter zu ziehen. Wahrscheinlich fithrt diese Bemer-
kung auf die Losung des Ritsels, der wir auf der Spur sind: Viele philo-
sophische Begriffe, darunter mpévote und etpappévy, waren durch den
fiinfhundertjihrigen Gebrauch, den die Stoa von ihnen gemacht hatte, in
so strenger Weise fixiert 8, daB diese Thematik garnicht mehr verindert
werden konnte. Vor allem Plotin 148t erkennen, daB eine Verinderung,
also eine Erweiterung dieser Thematik kaum erwiinscht war. Denn wich-

80 Vgl. oben Anm. 38 und 39.

81 Damit erkldart sich die Haltung, die Gregor von Nyssa in seiner Schrift
xaf’ elpopuévng, Migne Gr. 45, 145 ff. einnimmt: Im Streitgesprich mit einem heid-
nischen Philosophen hatte Gregor allein die Argumente der stoischen Lehre von der
elpoppévn zu bekdmpfen; dabei fillt nicht ins Gewicht, welcher Schule dieser Phi-
losoph sich zurechnete.



Der Begriff « Pronoia» in Stoa und Platonismus 87

tige Inhalte, die wir vom christlichen Verstindnis her dem Thema Vor-
sehung und Fiirsorge zuordnen mdochten, pflegt der Platonismus ganz
anderen Rubriken — ndmlich den Themenkreisen épotweig und évwerg -
zuzuweisen. Darum haben Platoniker die Frage nach der Vorsehung als
einen am Rande liegenden Aspekt betrachtet; sie fithlten sich nicht dazu
aufgerufen, den stoischen Entwurf wesentlich zu verdndern, geschweige
denn zu iibertreffen.

Diese Skizze mag den Hintergrund darstellen, vor dem man die
Problematik christlich verstandener mpévoie sehen muB. Diese Skizze
soll einerseits deutlich machen, daB stoische wie platonische Denker gar-
nicht anders entscheiden konnten, als sie getan haben. An ihrem Denken
muBte notwendig fehlen, daB3 die Gottheit als Person Entscheidungen
trifft. Und es mubte fehlen, daB sie die Erlosung der Menschen will.
Stattdessen mufte nach einer mechanistischen Losung der Frage gesucht
werden; sie war durch das Auffinden einer Proportion darzustellen. Es
ist nun leicht — vor allem wire es billig —, wenn man nun feststellen
wollte, daB das Christentum diesen Horizont weit hinter sich gelassen
hat. Vielmehr war darzustellen, wie weit das Problem vor dem und
auflerhalb des Christentums geférdert worden war. Seine neue Sicht ver-
mochte das Christentum nur darum so iiberzeugend zur Geltung zu
bringen, weil es in der Lage war, die Mechanismen der stoischen und der
platonischen Lehre von einer unpersonlich wirkenden mpévota zu iiber-
winden.



	Les risques de la prière pour l'unité

