Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung
Autor: Geisser, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761325

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS GEISSER

Das romische Lehramt
in protestantischer Erfahrung

Vorbemerkungen !

Die Frage des Gesamtthemas « Wer spricht fiir euch?» kann selbst-
verstidndlich auch bloB rhetorisch-rituell gestellt werden. Dann ist es
keine Kunst, fiir den andern zu antworten bzw. ihm die Antwort aus
dem Mund zu nehmen. Bisher war es ja dem Protestanten klar, daB fiir
die romisch-katholische Kirche ein oberstes Lehramt eindeutig und ver-
bindlich spreche, dal der Glaube seiner Kirche mit jenem Anspruch und
— mindestens z. T. — mit dessen Ausspriichen im Widerspruch stehe, daB3
aber dieser protestantische Widerspruch wie auch die positive evangelische
Glaubensaussage nicht durch ein vergleichbares amtlich-bevollmachtig-
tes Sprechen der eigenen Kirche darzustellen sei. Umgekehrt konnte der

1 Ebenso wie dem voranstehenden Aufsatz von H. Héring liegt dem folgenden
ein Vortrag zugrunde, der anliBlich des «9. Okumenischen Wochenendes fiir Aka-
demiker» in der Abtei Einsiedeln am 25. September 1976 gehalten wurde. Das
Gesamtthema hieB: « Wer spricht fiir euch? — Recht und Auftrag, Kirche zu ver-
treten»; die Referate folgten dort in umgekehrter Reihenfolge aufeinander. Die
Form des miindlichen Vortrags wurde im wesentlichen belassen, Ausgelassenes aber
wieder hinzugefiigt. Aullerdem wurden — nach Absprache mit dem Herausgeber —
in die letzten Abschnitte (II 3, ¢ und e) Uberlegungen eingearbeitet, die in der ab-
schlieBenden Diskussion vorgebracht worden waren und sich auf das Referat von
H. Héring sowie auf die Aussprache bezogen hatten. — Inzwischen ist im Jahrgang
12 (1976) der Zeitschrift «Concilium» das Heft 8/9 erschienen, das sich unter dem
Gesamttitel «Glauben auf Befehl?» in einer Reihe von Einzelbeitrigen mit Fragen
der Lehrautoritdt z. B. unter kirchenrechtlichen, tkumenischen, theologischen,
historischen und sozialpsychologischen Aspekten befafBt.



24 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

katholische Partner sich im voraus sagen, was er auf seine Frage « Wer
spricht fiir euch?» von protestantischer Seite zu héren bekommen wiirde
(ndmlich nur Widerspruch und Widerspriichliches).

Nun verstehen sich diese einfachen Antworten bekanntlich nicht
mehr von selbst. Wir kénnten uns jetzt wirklich etwas davon verspre-
chen, wenn wir solche Fragen stellen und uns daran machen, einer fiir
den andern zu sprechen. Wir miiten also z. B. die Frage « Wer spricht
fiir euch?» stellvertretend fiir die andere Seite zu beantworten suchen —
und zwar so, daB nicht nur der Partner sich verstanden erfihrt, sondern
auch die jeweils vorweggenommene Antwort des andern von beiden Part-
nern als Riickfrage an die eigene Adresse angenommen werden kann.
Womdéglich gelingt es immer besser, in einem nicht-amtlichen Bereich
fiireinander so zu sprechen, da3 mit der Zeit ein amtliches Sprechen in
Ubung kommt, welches jeweils fiir die eigene Kirche gilt und doch auch
gegeniiber der andern Kirche verantwortbar, in der andern Kirche ver-
nehmbar und beantwortbar ist.

So wie ich das mir gestellte Thema im Rahmen der genannten
Fragestellung verstanden habe, wird sich mein Beitrag jedoch noch im
Vorfeld einer solchen Maglichkeit zu bewegen haben. Es geht vermutlich
darum, daB die katholischen Teilnehmer aus dem Echo eines protestan-
tischen Erfahrungsberichtes etwas iiber das bisherige lehramtliche Spre-
chen ihrer eigenen Kirche erfahren konnen (darunter natiirlich Alt-
bekanntes), und daB sie zugleich in diesem Widerhall etwas iiber den
Wider-Sprechenden, ndmlich iiber das evangelische Verstindnis von
Lehrautoritit erfahren.

Doch ist das nicht zu anspruchsvoll? Gibt es iiberhaupt so etwas
wie «das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung»? Wird von
dort nicht unvermeidlich der alte Widerspruch und Miiton zu ver-
nehmen sein?

Es ist in der Tat zuerst von negativen Erfahrungen zu reden.

I. NEGATIVE ERFAHRUNGEN

1. Negativ sind unsere protestantischen Erfahrungen mit dem rémi-
schen Lehramt zunichst schlicht insofern, als direkfe Erfahrungen fast
gar nicht vorhanden sind. Das machen wir uns selber oft nicht genii-
gend Klar.



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 25

a) Die iiberwiegend indirekten Erfahrungen finden sich im prote-
stantischen Erfahrungswissen und selbst im BewuBtsein der Theologen
zudem meist als isolierte Impressionen, die nicht in direktem Zusammen-
hang mit andern Erfahrungen, etwa dem Eindruck des liturgischen oder
des monastischen Lebens in der romisch-katholischen Kirche registriert
werden.

Somit meint der Protestant aus der Erfahrung des Horensagens zu
wissen, wer letzten Endes fiir die réomisch-katholische Kirche spricht,
nimlich daB dies der Papst als Inhaber des unfehlbaren Lehramtes sei.
Er denkt dabei wohl auch an die Mariendogmen oder die eine oder andere
Enzyklika. Man muB ihn eigens belehren: In der feierlichen Form einer
dogmatisch absolut verbindlichen ex cathedra-Entscheidung nehme der
romische Bischof ja nur das ihm als Haupt der Gesamtkirche verliehene
aullerordentliche oberste Lehramt wahr; er habe dies zudem im Falle der
Mariendogmen von 1854 und 1950 erst zweimal getan, und voraussicht-
lich seien dies auch schon die beiden letzten Male gewesen; Enzykliken
fielen nur in die Kompetenz seines ordentlichen obersten Lehramtes und
enthielten nach mehrheitlicher Meinung der Theologen nicht im eigent-
lichen Sinne unfehlbare Lehre. Vom ordentlichen und allgemeinen Lehr-
amt der mit dem rémischen Bischof als ihrem Haupt in Gemeinschaft
stehenden Bischiofe des Erdkreises gewinnt der Protestant hdchstens
eine Anschauung, wenn sich dieses allgemeine Lehramt — wie beim
I1. Vatikanum - in konziliarer Versammlung als auBerordentliches dar-
stellt; als feierlicher Entscheid des auBerordentlichen und allgemeinen
Lehramtes ist ihm eben wieder das Papstdogma des I. Vatikanums
geliufig (das Tridentinum mit seinen antireformatorischen Verdam-
mungsurteilen liegt schon auBerhalb des normalen Gesichtskreises). Was
schlieBlich so gut wie vollstindig fehlt, ist eine bewulte Kenntnis des
ordentlichen Lehramtes, also der bischoflichen Wahrnehmung der Ver-
antwortung fiir den Glauben in der Ortskirche. (Evangelische Teilneh-
mer an der Synode 72 stellen in dieser Hinsicht eine eher seltene Aus-
nahme dar.)

Aber nicht nur innerhalb des Gesamtgefiiges der lehrenden Kirche
zieht das pipstliche Lehramt in besonderer Weise die protestantische
Aufmerksamkeit auf sich. Eben auf diese Lehrgewalt mit ihrem Unfehl-
barkeitsanspruch und dessen auBerordentlichen Kundgaben ist prote-
stantisches BewuBtsein auch im Blick auf die sonstigen Prirogativen des
Papstamtes eigentiimlich fixiert. Die Tatsache z. B., daB das I. Vati-
kanum neben (und sogar vor) dem Infallibilititsdogma die Lehre vom



26 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Universalepiskopat und Jurisdiktionsprimat des roémischen Bischofs
definierte, wird hdufig auch von Fachtheologen nicht realisiert. Dabei
haben doch diese beiden Spitzensitze des Dogmas von 1870 sowohl inner-
katholisch wie gesamtokumenisch eher noch folgenschwereres Gewicht
gehabt, wie katholische Kommentatoren gelegentlich mit Recht bemer-
ken und orthodoxe, anglikanische oder christkatholische sehr wohl wissen.

Aus diesen Griinden treten neue Erfahrungen, die insgesamt mit
der Wahrnehmung des Papstamtes oder Petrusamtes als des obersten
Hirtenamtes des rémischen Bischofs sowie mit der Ausiibung des ordent-
lichen Lehramtes durch den Gesamtepiskopat gemacht werden kénnen,
viel weniger deutlich ins protestantische Blickfeld. Am meisten Raum
nimmt darin nach wie vor die Erfahrungstatsache ein, daB3 nun eben
einmal die lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes verkiindigt wurde,
daB dieser Anspruch evangelisches WahrheitsbewuBtsein negiert und
von evangelischem WahrheitsbewuBtsein aus zu negieren ist. Der Satz
des Dogmas von 1870, demzufolge der romische Bischof, wenn er ex
cathedra spricht, d. h. fiir die gesamte Kirche verbindliche Definitionen
in Sachen des Glaubens und der Sitte vornimmt, iiber die der Kirche
verliehene Unfehlbarkeit verfiige und daB solche Sdtze «ex sese, non
autem ex consensu ecclesiae» unabénderlich seien %, ist fiir protestan-
tisches BewuBtsein unverindert der Stein des AnstoBes und der Fels des
Argernisses geblieben.

b) Neben solchen Erfahrungs- und Stimmungsgehalten gibt es ins-
besondere beim protestantischen Theologen historische Reminiszenzen
beziiglich einstiger Erfahrungen mit dem rémischen Lehramt. Es han-
delt sich also auch hier um Erfahrungen indirekter Art. Doch das Wissen,
wer mit dem Anspruch der Unfehlbarkeit fiir die rémisch-katholische
Kirche spricht, wird hier weiter durch eine Vorstellung vom Wie dieses
Sprechens erginzt, und zwar durch eine negativ gefirbte Vorstellung.
Ich nenne nur ein paar solcher Illustrierungsmoglichkeiten, zunéichst aus
der ilteren Epoche der Autoritdtskrise in der Christenheit des Abend-
landes.

Martin Luther hat einst, als er wihrend einer Zwischenphase seines
romischen Lehrprozesses im Herbst 1518 in Augsburg von dem rémi-
schen Kardinallegaten Cajetan verhért wurde, versucht, «a papa non

2 D 1839/3074. — Die beiden Nummern bei D beziehen sich jeweils auf die
dlteren bzw. die neueren Auflagen des «Enchiridion Symbolorum» (Denzinger-
Schénmetzer = DS ab 32. A. 1963).



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 27

bene informato ad (papam) melius informandum» zu appellieren. Doch
einen starken Monat danach appellierte er bereits vom Papst an ein
allgemeines Konzil. Im Sommer 1519 lieB er sich auf der Leipziger Dis-
putation von seinem Kontrahenten Eck zu der Aussage provozieren, die
er sich dann konsequent zu eigen machte, dal ndmlich auch Konzile
irren konnten und schon geirrt hitten.

Als Luther fiir das endlich auf 1537 nach Mantua einberufene Kon-
zil (das dann erst kurz vor seinem Tod in Trient 1545 tatsdchlich begann)
im Auftrag seines Kurfiirsten die konsensfihigen und die kontroversen
Lehren in den spiter so genannten «Schmalkaldischen Artikeln» zusam-
menstellte, sah er das Hauptproblem in bezug auf den rémischen Bischof
in dessen Anspruch, iure divino und nicht aufgrund kirchlichen Konsenses
seine Leitungs- und Lehrbefugnisse iiber die Gesamtkirche auszuiiben.
Seine Erfahrungen mit dem Lehramt des romischen Papstes fafte er
schlieBlich exkursartig dahingehend zusammen, daB3 der Papst ja gar
nicht durch «duBerliches Wort» informiert sein wolle, weil er das Wissen
um die Wahrheit des Glaubens und das Recht in der Kirche schon kraft
amtlicher Bevollmichtigung in sich zu tragen wihne — daB das Papst-
tum also die institutionalisierte Schwarmerei sei 3.

Weiter gibt es natiirlich eine Reihe direkter negativer AuBerungen
des romischen Lehramtes oder rémischer Behorden iiber Lehrmeinungen
und andere Erscheinungsformen des evangelischen Christentums aus
nachreformatorischer und auch aus neuerer Zeit. Ich erwidhne solche
iiberlieferten Erfahrungen hier nicht. Ich erwihne nur, daB ich ihre Er-
orterung heute fiir unergiebig halte (obwohl Ausspriiche von Erzbischof

3 Schm. A. IT 4 zur Frage des gottlichen Rechts des Papsttums und zur Még-
lichkeit der Anerkennung eines Amtes der Einheit iure humano (Bekenntnisschrif-
ten der Evangelisch-Lutherischen Kirche 427,6-14; 429,8 — 430,13), III 8 zum
«enthusiastischen» Charakter des Papsttums (BSLK 454,7-15; 455,27 - 456,5):
«..denn das Bapsttum auch eitel Enthusiasmus ist, darin der Bapst rithmet, ‘alle
Rechte sind im Schrein seines Herzen’ (Corp. iur. can., 1. VI, I, 2, c. 1) und, was er
mit seiner Kirchen urteilt und heiBt, das soll Geist und Recht sein, wenn’s gleich
iiber und wider die Schrift oder miindlich Wort ist. Das ist alles der alte Teufel und
alte Schlange, der Adam und Eva auch zu Enthusiasten machte, vom duBerlichen
Wort Gotts auf Geisterei und eigen Diinkel fithret ..... Summa: der Enthusiasmus
sticket in Adam und seinen Kindern von Anfang bis zu Ende der Welt, von dem
alten Trachen in sie gestifiet und gegiftet, und ist aller Ketzerei, auch des Bapsttums
und Mahomets Ursprung, Kraft und Macht. Darumb sollen und miissen wir darauf
beharren, daB Gott nicht will mit uns Menschen handlen denn durch sein duBer-
lich Wort und Sakrament. Alles aber, was ohn solch Wort und Sakrament vom
Geist gerithmet wird, das ist der Teufel ...».



28 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Lefebvre beispielsweise eine ziemlich ungebrochene Tradition des Sylla-
bus Pius’ IX. von 1864 verraten) *. Ich erwidhne ferner, daf ich sie einiger-
maBen kenne, und daB ich auch die negativen Reaktionen bei katholi-
schen Theologen kenne, die regelmidfig eintreten, wenn man solche
Kenntnisse auch nur verrit (selbst wenn man nicht daran denkt, sie
auszuwerten). Insofern gehort diese Erwahnung auch zu unserm Thema;
ich komme noch darauf zuriick.

2. Ausdriicklich zu erwdhnen ist aber ein Feld méglicher Erfahrun-
gen mit dem rémischen Lehramt, auf welchem dieses nicht nur als eine
Instanz begegnet, die (womdoglich mit Unfehlbarkeit) fiir die katholische
Kirche und unter anderm auch iiber Phinomene evangelischen Chri-
stentums zu reden vermag — sei es positiv oder negativ. Vielmehr bean-
sprucht hier das rémische Lehramt, verbindlich auch fiir evangelische
Christen und zu evangelischen Christen zu sprechen. Freilich ist dieses
Sprechen auch dem durchschnittlich informierten protestantischen Theo-
logen kaum geldufig. Wenn er aber davon Kenntnis erhidlt und ihm
bewuBt wird, daB auch er direkt angesprochen ist, wird der evangelische
Christ die Begegnung mit diesem Anspruch in der Regel negativ erleben.

a) Das romische Lehramt erhebt nicht nur den Anspruch, die Glau-
benswahrheit aufgrund der géttlichen Offenbarung verbindlich fiir die
katholischen Gldubigen (und nicht nur fiir diese, sondern — wie wir gleich
héren werden — fiir alle Getauften) auszusprechen. Es betrachtet sich
auch als gottlich autorisierte Instanz fiir die — woméglich unfehlbare —
Auslegung der natiirlichen Ordnung der Vernunfterkenntnis und des
natiirlichen Sittengesetzes 5. Diese naturrechtlichen Satzungen gelten als
Ausdruck der ewigen gottlichen Weisheit und des ewigen gottlichen Wil-
lens, ihre Prinzipien als jedem Menschen ins Herz geschrieben und der
Vernunft bzw. dem sittlichen Streben zur Verwirklichung aufgegeben.

4+ D 1701-1718a/2901-2918’ (dort wird neben Pantheismus, Naturalismus,
Sozialismus, Kommunismus, Bibelgesellschaften, Geheimbiinden und liberalen
Klerikervereinigungen samt andern «pestes» auch der Indifferentismus mit seinem
allzu weitherzigen Urteil {iber den Protestantismus verurteilt).

5 I. Vatikanum, Const. dogm. de fide catholica 1870 (D 1798/3018); Leo XIII.,
Enz. ¢« Rerum novarum» 1891 (ASS 23, 1890/91, 647); Pius XI., Enz. «Divini illius
Magistri» 1929 (AAS 22, 1930, 54 ), Enz. «Quadragesimo anno» 1931 (D 2253/
3725), Enz. «Mit brennender Sorge» 1937 (AAS 29, 1937, 159); Pius XII., Alloc.
2.11.1954 (HerKorr 9, 1954, 123 fi.); Johannes XXIII., Enz. «Mater et Magistra»
1961 (DS 3938), Enz. «Pacem in terris» 1963 (DS 3997).



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 29

Wer ihre Explikation und Applikation durch das kirchliche Lehr-
amt wirklich vernimmt, ist kraft gottlichen Rechtes verpflichtet, dieser
zu folgen. Andernfalls verst6Bt er wider besseres Wissen und Gewissen
gegen Gottes Willen. Er hat kein Recht, sich auf die Freiheit des irren-
den Gewissens zu berufen. Wo also papstliche Enzykliken philosophische
und ethische Fragen behandeln, ist jeder verniinftige und gutwillige
Mensch - also auch der Nichtchrist — nicht nur mit moralischer, sondern
mit rechtlicher Verbindlichkeit angesprochen. Die rémisch-katholische
Kirche ist «mater et magistra aller Vélker»! Gerade die neueren Enzykli-
ken wenden sich ausdriicklich auch «an alle Menschen guten Willens»S.

b) Als evangelische Christen stehen wir mit den Gliedern der rémisch-
katholischen Kirche nicht in der Gemeinschaft des vollen katholischen
Glaubens. Wir negieren einige der vom rémischen Lehramt zu glauben
vorgelegten Sitze. Schon aus diesem Grunde — abgesehen von der fehlen-
den sakramentalen Gemeinschaft — sind wir nicht im Vollsinn Glieder
der katholischen Kirche. Aber unsere Taufe konstituiert uns rechtlich
gesehen als «persona in ecclesia» 7. Auch wenn die damit verbundenen
Rechte wegen der mangelnden Glaubensgemeinschaft ruhen, besteht
doch die Verpflichtung zu eben jener Glaubensgemeinschaft. Jeder
Getaufte hat ndmlich um seines ewigen Heils willen alles das glaubig zu
bejahen, was das romische Lehramt ausdriicklich oder implizit als geof-
fenbarte Glaubenswahrheit vorlegt. Wer dieser Pflicht nicht nach-
kommt, ist ein Ketzer. Genauer: er ist in der Regel nur «materieller
Hiretiker». Er glaubt nicht bestimmte verbindliche Glaubensinhalte.
Das ist aber solange nicht schuldhaft, als er keine Gelegenheit gefunden
hat, im einzelnen diese Glaubenslehren mitsamt ihrer Begriindung und
der Begriindung der sie verbiirgenden Lehrautoritit kennenzulernen. Er
ist sich der Glaubwiirdigkeit des kirchlichen Lehramts wie auch seiner

6 Johannes XXIII., «Pacem in terris» 1963; Paul VI., «Ecclesiam suam»
1964, «Populorum progressio» 1968, « Humanae vitae» (iiber die rechte Ordnung
der Weitergabe menschlichen Lebens) 1968.

7 Codex Iuris Canonici (CIC 1918), can. 87: dies schlieBt Rechte und Pflichten
ein. — Viel Aufsehen erregte seinerzeit im preuBischen Kulturkampf der Passus
eines Schreibens Papst Pius’ IX. an Kaiser Wilhelm I. vom 7.8.1873: «... ich rede,
um eine meiner Pflichten zu erfiillen, welche darin besteht, allen die Wahrheit zu
sagen, auch denen, die nicht Katholiken sind. Denn jeder, welcher die Taufe emp-
fangen hat, gehort in irgend einer Beziehung oder auf irgend eine Weise, welche
hier niher darzulegen nicht der Ort ist, gehort, sage ich, dem Papste an» (C. Mirbt,
Quellen zur Geschichte des Papsttums und des romischen Katholizismus 5.A.
1934, Nr. 611 S. 470). Vgl. D 895/1671; CIC c. 12.



30 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

eigenen Glaubenspflicht nicht bewuBt; «ignorantia invincibilis» entschul-
digt ihn & Er muB freilich die Gelegenheit zu besserer Information su-
chen. Dann werden die Begriindungen seiner Vernunft einleuchten und
ihn zur Zustimmung bewegen, sofern er nicht die begriindete Einsicht
willentlich unterdriickt. Tut er das, wird einer also trotz giinstiger Gele-
genheit nicht katholisch, so ist er nicht nur materieller, sondern auch
formeller Haretiker. Er befindet sich schuldhaft in seelengefihrlichem
Irrtum. Die Verdammungsurteile des Lehramts treffen auf ihn persén-
lich zu. So sagt die bisher theoretisch immer noch giiltige offizielle Dok-
trin. Demnach wiren zumindest wir theologisch und 6kumenisch bewan-
derten evangelischen Christen, sofern wir bei unserer Kirche bleiben,
formelle Hiretiker.

Aber hat nicht das rémische Lehramt in jiingster Zeit, im Zweiten
Vatikanischen Konzil, ganz anders iiber die und zu den nichtkatholischen
Christen gesprochen? Hat es sie nicht als (wenn auch getrennte) Briider
angesprochen, als Triger des gemeinsamen Christennamens °? Hat es bei
ihnen nicht «Kirchen und kirchliche Gemeinschaften» ausdriicklich an-
erkannt? Hat es nicht bei den aus der Reformation hervorgegangenen
«kirchlichen Gemeinschaften» zwar kein volles Kirchesein, wohl aber
positive Verwirklichungen des Christseins, sogenannte «Werte», und
itberdies genuine «Elemente» des Kircheseins festgestellt 1°?7 Hat es
nicht schlieBlich in der Konzilserklirung iiber die Religionsfreiheit von
1965 die Frage von Wahrheit und Irrtum eingeklammert und vor dieser
Klammer die Freiheit von jedem duBeren Zwang sowohl fiir das Gewis-
sen wie fiir die 6ffentliche Religionsausiibung proklamiert !?

8 D 1677/2866. Zur Glaubenspflicht gegeniiber der rémisch-katholischen Lehre
bzw. dem pépstlichen Lehramt vgl. CIC c. 1325, § 2; D —/2568-2570, —-/2836,
1715/2915, 1789/3008, 1793£/3012-3014, 1812/3033.

9 Johannes XXIII., Enz. «Ad Petri cathedram» 1959; Konzilsdekret iiber
den Okumenismus 1964, Nr. 3,1. — In dem Apostolischen Schreiben Pauls VI.
«Evangelii nuntiandi» vom 8.12.1975 rechnet der Papst die nichtkatholischen
Christen sogar unter die «Gliubigen», denen «Glaubenshilfe» zuteil werden soll;
speziell ihnen gegeniiber wiirde die katholische Kirche «in schwerwiegender Weise
ihre Pflicht vernachlissigen..., gibe sie nicht bei ihnen Zeugnis von der Fille der
Offenbarung, deren Glaubensschatz sie hiitet» (Nr. 54, dt. Ubersetzung HerKorr
30, 1976, 133-152).

10 yEcclesiae et communitates ecclesiales»: II. Vatikanum, Dekret iiber den
Okumenismus « Unitatis redintegratio» 1964, Nr. 3, 1.4; 19; 22,3; Dogmatische Kon-
stitution tiber die Kirche «Lumen gentium» 1964, Nr. 15. «Elementa seu bonax:
Okumenismusdekret 3,2-4; 4,8; 21-23. — Entsprechend ist menschliche Schuld auf
beiden Seiten an der Trennung beteiligt gewesen, vgl. ebd. 3,1.5; 4,6; 7.

11 A, a.O. Nr. 2 (das im Wesen der Person begriindete Recht auf religitse



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 31

Doch auch was jene spezielle Frage des irrenden Gewissens und der
formellen Hiresie angeht, so miissen sich die Ausfithrungen von vorhin
den Einwand gefallen lassen: Was soll das denn? So ist es doch gar
nicht gemeint!

In der Tat, um zu verstehen, wie das alles gemeint ist und was die
einzelnen Glaubenslehren wirklich besagen, wie sie und wie die Glaub-
wiirdigkeit der lehrenden Kirche bzw. unsere Glaubenspflicht genau
begriindet sind, brauchen wir die Erklirung der Theologen. Die katho-
lischen Theologen kénnen uns auch erkliren, inwiefern wir trotz den Er-
klidrungen, die sie uns geben, guten Glaubens in der Ablehnung verharren
konnen und also doch keine formellen Héretiker sind. Denn zur wirkli-
chen Erfahrung des Glaubensinhaltes und der Glaubenspflicht, kurz: des
«lebendigen Lehramts», der «viva vox Evangelii in Ecclesia» 12, gehort
eben mehr als nur Lehrbuch- oder gar nur Denzinger-Wissen. Es gehort
das Leben mit der Kirche dazu — «sentire Ecclesiam». Isolierte Infor-
mationen iiber das rémische Lehramt oder auch durch das rémische
Lehramt geniigen eben nicht, um Erfahrungen mit dem Lehramt gemacht
zu haben und dariiber reden zu koénnen.

3. Zu Anfang dieses ersten Teils war gesagt worden, negative Erfah-
rungen seien beim protestantischen Partner schon aus dem einfachen
Grund vorauszusetzen, weil es sich meist um indirekte oder unvoll-
stindige Erfahrungen handle. Trotzdem wurden diese defizienten und
isolierten Erfahrungen mit dem romischen Lehramt auch im qualitativen
Sinn negativ genannt: so, dal3 damit ein Urteil {iber den Gegenstand der
Erfahrung gemeint war. IFiir dieses Urteil hat ein evangelischer Christ
Griinde, die nunmehr anzugeben sind.

a) Was zum Widerspruch provoziert, ist zundchst die stindige Ver-
quickung von duBlerer Autoritit und innerer Evidenz, die den lehramt-
lichen Anspruch kennzeichnet. Was als objektiv verbindlich in rechtli-
cher Form und lehrhafter Formulierung vorgelegt wird, das wird eo ipso
als zugleich subjektiv iiberzeugend fiir das innerste Gewissen voraus-
gesetzt. Es erscheint ganz unvorstellbar, da auch das Gegenteil der Fall

Freiheit geht der Pflicht voran, die Wahrheit zu suchen und an der erkannten Wahr-

heit festzuhalten).
12 TI. Vatikanum, Dogmatische Konstitution iiber die géttliche Offenbarung
«Dei Verbum» 1965, Nr. 8,3; 10,2.



32 Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung

sein kénnte. Gerade die entgegenkommendsten theologischen Interpre-
ten postulieren diese Identitit. Wenn die innere Evidenz beim Anders-
glaubigen bisher nicht zustandegekommen ist, so muB es fiir diesen Ent-
schuldigungsgriinde geben. Denn falls alle Bedingungen erfiillt gewesen
wiren, hitte die persénliche Zustimmung ja unmoéglich ausbleiben kén-
nen. Und vollends kann das Lehramt selber positive Elemente des Christ-
lichen und Kirchlichen auBerhalb der rémisch-katholischen Kirche nur
insofern und eben insofern anerkennen, als diese auf das rémische Zen-
trum hingeordnet sind, dem sie «von Rechts wegen» zugehéren, und als
sie auf die Einheit und Fiille des Katholischen unter dem rémischen Bi-
schof «hindringen» 3.

Angesichts dieser Logik erfihrt sich evangelischer Glaube vom romi-
schen Lehramt aufs innerste zuriickgestoBen und aufs duBerste heraus-
gefordert. Als Glied der Kirche Jesu Christi sieht sich der evangelische
Christ einbezogen in das Kalkiil der Selbstbestidtigung einer fremden
kirchlichen Instanz. Und eben der Logik dieses Kalkiils entzieht sich
das evangelisch unterrichtete Gewissen absolut. Es kann der duBeren
Autoritit, deren Spriiche «ex sese, non autem ex consensu ecclesiae irre-
formabiles» sein sollen, keine innere Glaubwiirdigkeit zuerkennen. Nicht
weil es keinerlei duBere Autoritdt, keinerlei 6ffentlich lehrende Funktion
in der Kirche anerkennen diirfte! Aber es erkennt in jenem lehramtli-
chen Sprechen, das sich allein auf eine innere Stimme (auf den «Glau-
benssinn», die «lebendige Tradition» oder ein «persénliches Charisman)
zu berufen braucht, nicht diejenige duBere Autoritit wieder, die sich
allein dadurch legitimieren kann, daB sie zu einem nachvollziehbaren
Konsens bei der 6ffentlichen Auslegung der heiligen Schrift verpflichtet
und sich selber einem solchen Konsens verpflichtet wei. Und weiter
nimmt das evangelische Gewissen in den vielen Inhalten, fiir deren Wahr-
heit jene duBere Autoritit des romischen Lehramts zu biirgen sich an-
heischig macht, nicht die innere Evidenz wahr, die dem Wort des schrift-
lich bezeugten und o6ffentlich ausgelegten Evangeliums von Jesus Chri-
stus nach evangelischer Erfahrung eigen ist, wenn es, die Gewissen bin-
dend und 16send, zum Konsens bewegt. Denn dort, in den Sitzen des
romischen Lehramts, wird das Gewissen um der Erlosung und des ewigen
Heils des Menschen willen noch an vieles andere mehr gebunden als an
das, was ihm etwa in der Situation der Taufe, des Mahls des Herrn, der

13 Vgl. Okumenismusdekret Nr. 3,2 (siure pertinents); 3,4.5; 4,1; 17,1.2;
Kirchenkonstitution Nr. 8,2 (¢«impellunt»); 15.



Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung 33

begliickenden Bindung an einen Ehepartner oder der tédlichen Lésung
aus diesem irdischen Leben im Namen Jesu Christi zugesprochen wird
und was allerdings unverbriichlich gilt.

b) Was protestantisches Fassungsvermdgen zum Widerspruch pro-
voziert, ist ferner der Anspruch, durch das rémische Lehramt werde
jederzeit iibereinstimmende Wahrheit gelehrt und kirchliche Uberein-
kunft verbiirgt. Und zwar sind fiir unsre Skepsis nicht bloB die eben
genannten duleren und inneren Konsensmdngel maBgebend. Vielmehr
verbindet sich dabei ein historisches und ein — so mochte ich sagen -
dsthetisches Urteil.

Historisch scheint es erweisbar, dall das oberste Lehramt der romi-
schen Kirche keineswegs stets dasselbe gelehrt und mit seiner Lehre kei-
neswegs stets die Einheit der Kirche gefordert hat.

Asthetisch sozusagen ist es wenig einleuchtend, daB das eindeutige
und verbindliche, die Diskussion beendende Lehre sein soll, was offen-
sichtlich derartig vielfiltige und relativierende theologische Interpreta-
tionen fordert und in Gang setzt *. In Umziissen haben wir dieses Pro-
blem am Beispiel der Glaubenspflicht der getauften Nichtkatholiken und
der formellen Héresie kennengelernt. Es lieBe sich anhand der theolo-
gischen GewiBheitsgrade bzw. Zensuren weiter veranschaulichen !5, Von
katholischen Theologen — Karl Rahner, Walter Kasper und Hans Kiing
konnen hierfiir, unbeschadet aller ihrer Differenzen gerade auch in dieser
Sache, als Beispiele in einem Atemzug genannt werden — ist dem Sinne
nach zu horen: Was wirklich Dogma ist, 146t sich noch gar nicht so genau
sagen. Also auch was in den amtlich und unfehlbar definierten Dogmen
letzten Endes positiv gelehrt wurde, hoffen wir erst noch zu erfahren 16,
Die Dogmeninterpretation im einzelnen, wie sie seit geraumer Zeit in
der katholischen Kirche praktiziert wird, macht vollends jene Vorspie-

14 K. G. StECK (bis vor kurzem Ordinarius in Miinster) pflegt im Blick auf der-
artige Beobachtungen vom Problem des « Umgangs mit der christlichen Wahrheit»
zu sprechen. Vgl. etwa «Der ‘moderne Katholizismus’ und seine Kritiker» (Theol.
Existenz heute, NF 68) 1958, 21-29, 32 ff.

15 Dort geht es darum, mit welcher Art von Glauben und mit welchem MaB
von Verbindlichkeit eine Lehre anzunehmen bzw. in welchem Grade ihr eine volle
Zustimmung erlaubterweise auch zu versagen ist: ob es sich um einen Satz «de fide»
(und dann um fides divina et catholica oder nur um fides ecclesiastica), fidei pro-
xima, ad fidem pertinens, um eine sententia communis oder nur probabilis handelt,
u. 4. m.

16 Vgl. — nur als Beispiel - W. KAsPER, Dogma unter dem Wort Gottes 1965,
110-138; Geschichtlichkeit der Dogmen? StdZ 179, 1967, 401-416: 409 f.

3



34 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

gelung lehrméBiger Geschlossenheit gegenstandslos, die den Protestanten
angesichts der lehramtlichen rémischen Anspriiche sowie infolge seiner
eigenen Fixierung auf diese Anspriiche geblendet hatte.

So ginge also der protestantische Protest heute ins Leere, und das
oberste romische Lehramt wire gar nicht so schlimm? Oder konnte sich
hier nicht sogar ein Weg zu andern, zu positiven Erfahrungen mit dem
romischen Lehramt zeigen?

Ich hatte bisher iiber negative protestantische Erfahrungen mit
dem Lehramt zu berichten. Negativ waren diese, so 1Bt sich jetzt zusam-
menfassen, in zweifacher Hinsicht:

Zum ersten, insofern in der religiésen und kirchlichen Erfahrung
des Durchschnittsprotestanten auf weite Strecken die Begegnung mit
einer lehramtlichen Autoritdt tiberhaupt nicht vorkommt. Vom Lehr-
amt der romischen Kirche hat er meist nur indirekte (und dann hiufig
inkorrekte) Vorstellungen und Kenntnisse. Von einem Lehramt der eige-
nen Kirche hat er oft gar keine Ahnung.

Zum andern, insofern sich der Protestant unter Umstinden doch mit
dem Lehramt der romischen Kirche konfrontiert sieht. Dann lduft diese
Begegnung in der Regel auf gegenseitige Verneinung hinaus. Der evan-
gelische Christ mufl den Widerspruch oder doch die Zweideutigkeit der
Urteile dieses Lehramts in bezug auf seine christliche und kirchliche
Existenz zur Kenntnis nehmen, und er findet sich im Widerspruch oder
doch in uniiberwindbarem Zweifel gegeniiber diesem Lehramt vor.

Doch ist das alles, und muf3 es dabei bleiben?

II. POSITIVE ERFAHRUNGEN

1. Die katholischen Theologen als Interpreten des Lehramts ihrer
Kirche sind uns schon begegnet, und zwar noch unter der Rubrik «nega-
tive Erfahrungen». Gerade auch diejenigen unter ihnen, die uns Evange-
lischen die Aussagen des rémischen Lehramts in fiir uns positiver Ausle-
gung zeigen wollten, konfrontieren uns mit unannehmbaren Zumutungen.

Doch etwas ist positiv an dieser vermittelten Erfahrung, und das
soll hier als erstes bewu3t gemacht werden; es wird leicht iibersehen.
Dank katholischer Theologie ist fiir protestantische Méglichkeiten iiber-
haupt nur eine Erfahrung des romischen Lehramts wirklich. Ohne sie
hitte nicht einmal iiber die negativen Erfahrungen berichtet werden
kénnen. Es war davon die Rede, daB diese Erfahrungen zumeist indi-



Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung 35

rekter Art seien. Jetzt ist hinzuzufiigen: sie bleibt durchweg abstrakter Art,
auch wo Aussagen des obersten Lehramts evangelische Christen direkt
und aktuell betreffen. « Das Lehramt» als solches gibt es fiir einen Prote-
stanten nicht in concreto. Es ist fiir ihn — wie bereits erwihnt — nicht un-
mittelbar gegeben in der Gestalt der Bischofe, aber auch nicht in den
Bildern eines Konzils, auch nicht in der Erscheinung des rémischen
Pontifex, etwa im Erleben einer Papstaudienz, schon gar nicht in papst-
lichen Definitionen und Enzykliken. Sofern von einer Fixierung auf das
pépstliche Lehramt zu reden ist, ist diese Fixierung einer Fiktion aufge-
sessen. Ich kann nicht sagen, wie es sich damit bei Katholiken verhilt.
Aber auch fiir sie konnte faktisch der Papst nicht oberster Lehrer der
Kirche sein, ohne daB3 er einmal irgendeine Theologie gelernt hitte und
von theologischen Beratern umgeben wire. Entsprechendes diirfte fiir
die Bischofe sowohl als Vertreter des ordentlichen wie auch bei der kon-
ziliaren Wahrnehmung des auflerordentlichen Lehramts gelten.

Jedenfalls fiir uns Protestanten treten die Pipste, aber auch die
Konzile und die Bischdofe in ihrer lehramtlichen Funktion aus einer eigen-
tiimlich doketischen Subsistenzweise nur hervor, soweit sie sich in theo-
logischen Sprechern, in Gesichtern, Gestalten, Stimmen und Biichern
von katholischen Theologen inkarnieren. Diese, die ja von Rechts wegen
nicht zur lehrenden, sondern zur lernenden Kirche gehoren, leihen der
merkwiirdig gespenstischen GréBe «Lehramt» menschliche Ziige, Mund
und Stimme.

Leihen auch die Inhaber des Lehramts den Theologen das Ohr? Diir-
fen die Theologen ihnen etwas sagen? Und wenn ja: was sagen sie ihnen?

2. Die durch katholische Theologen vermittelte faktische Erfahrung
mit dem romischen Lehramt ist fiir evangelische Christen ambivalenter
Art. Zu dieser Ambivalenz gehort, daB sich darunter positiv bewertete
Elemente befinden. Zur Ambivalenz gehért auch, da die positiven Ele-
mente sich nur schwer eindeutig bestimmen lassen. Das liegt an ihrem
Zustandekommen.

a) Den Ausgangspunkt bildet die Tatsache, daB katholische Theo-
logie auftragsgemil eigentlich Apologetik des Lehramts sein sollte. So-
weit sie nichts anderes als das war oder ist, wird das protestantische
Urteil nicht gerade positiv ausfallen kénnen.

Lehrreich ist katholische Theologie immerhin auch in dieser Funk-
tion. Das pdpstliche Lehramt vermag, seinem Selbstverstindnis zufolge,



36 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

dank gottlicher Rechtssetzung und Assistenz des Heiligen Geistes (nicht
aber kraft gesamtkirchlichen Konsenses) unfehlbare und unabinderliche,
den Konsens voraussetzende bzw. vorwegnehmende Lehre zu verkiin-
digen. Und dennoch bedarf es in dieser zur Schau getragenen Selbst-
gewiBheit (nach reformatorischem Urteil ist sie enthusiastischer Art!)
offenkundig stindig der Selbstbestatigung mit Hilfe der Theologie. Wohl
verfiigen katholische Theologen nicht iiber lehramtliche Autoritit; sie
koénnen folglich nicht verbindlich fiir die Kirche sprechen. Aber faktisch
koénnte das Lehramt nicht als die fiir die Kirche sprechende Instanz sub-
stituiert werden ohne die Hingabe der Theologen. AufschluBreich ist
deshalb auch, wie diese Selbstbestdtigung in der Neuzeit vor sich ging
und geht. Drei kennzeichnende Ziige lassen sich dabei hervorheben.

Einmal: Das Lehramt kann definitionsgemiB keine neuen Offenba-
rungen verkiindigen, sondern nur die im depositum fidei immer schon
enthaltenen geoffenbarten Wahrheiten interpretieren und definieren.
Deshalb haben die Theologen diese Definitionen vorzubereiten und vor
allem hinterher nachzuweisen, dal sie schon lingst vorbereitet waren.
Die Theologen (d. h. in erster Linie die Dogmatiker und erst in zweiter
die Exegeten) haben spekulativ, dann auch historisch und exegetisch
darzulegen, inwiefern eine neu dogmatisierte Lehre in den Offenbarungs-
quellen der heiligen Schrift und der Tradition — und sei es «keimhaft»-
implizit — enthalten ist. DaB sie enthalten ist, steht mit der Tatsache der
lehramtlichen Vorlage fest. Man nennt dieses nach riickwirts schlieBen-
de Verfahren (nach der um die Mitte des letzten Jahrhunderts in der
sogenannten «Romischen Schule» entwickelten Argumentationsweise) die
«regressive Methode». Diese Methode ist im Grunde heute veraltet, auch
wenn sie schulmiBig noch geiibt wird. DaB wir als Protestanten ihr nichts
Positives abzugewinnen vermdégen, wird uns niemand {ibelnehmen.
Doch muB man sich gegenwirtig halten, daB ja nicht irgendein Papst
aus schierer Bosheit oder AnmaBung dieses Verfahren aus dem Nichts
geschaffen hat. Vielmehr waren es auch da Theologen, die den Lehramts-
inhabern solche Moglichkeiten suggeriert haben. Vor der Definition so-
wohl der Unbefleckten Empfingnis (1854) wie auch der Dogmen von
1870 ist in Rom (und anderwirts) viel FleiB darauf gewendet worden.

Zweitens: Speziell fiir die neueren Dogmen war ein Nachweis aus
Schrift und (alter, dokumentierter) Tradition schwer oder gar nicht zu
fithren. Deshalb wurde — ebenfalls schon seit der ersten Hilfte des letz-
ten Jahrhunderts — ein anderer « Fundort» (locus theologicus) namhaft



. Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 37

gemacht. Es ist dies das GlaubensbewufBitsein der Kirche, der gliubige
Sinn oder Instinkt (sensus fidei, fidelium) des christlichen Volkes, d. h.
der Hirten und der Herde, der Herde unter der wachsamen Obhut der
Hirten. Man kann sich dabei die Kirche als eine Art kollektiver Person
vorstellen, die durch die Jahrhunderte ihrer Geschichte mit sich identisch
bleibt. Von dieser Person wird angenommen, dall sie — in Gestalt der
Apostel — bei der urspriinglichen Offenbarung als Augen- und Ohren-
zeuge zugegen war. Ahnlich einem Individuum habe sie von diesem iiber-
wiltigenden Erleben zundchst vieles nur instinktartig und unbewuBt
aufnehmen konnen. Erst in einem langen Reifeproze der Erfahrung und
der Reflexion komme das einst Erlebte zu deutlicherem BewuBtsein. In
der durch die Apostelnachfolger und den Nachfolger Petri als ihr Haupt
geleiteten Gemeinschaft finde dieses GlaubensbewuBtsein zu legitimen
Ausdrucksformen und nach und nach auch zu klar artikulierten Sitzen.
Das GlaubensbewuBtsein ware demnach eine Erscheinungsweise der
«lebendigen Tradition». Im «lebendigen Lehramt» der jeweiligen Gegen-
wart wiirde sich diese lebendige Tradition aktuell 4ulern. Und von Fall
zu Fall kime das GlaubensbewuBtsein in Definitionen des auBerordent-
lichen Lehramts mit uniiberbietbarer, fiir alle Gliubigen und alle Zeiten
verbindlichen Klarheit zu sich selbst.

Solche Anschauungen, in denen das Erkenntnisprinzip des Glaubens-
sinns mit der Idee der Dogmenentwicklung kombiniert ist, sind im letz-
ten Jahrhundert durch Theologen wie J. A. Moéhler und J. H. Newman
ausgestaltet worden. Sie haben weite Verbreitung gefunden, nachdem
schon 1854 bei der Dogmatisierung der Unbefleckten Empfingnis von
der «singularis catholicorum Antistitum et fidelium conspiratio» die Rede
gewesen war 7. Aber die Phase der «Konspiration», der gesamtkirch-
lichen Traditionsbesinnung und Konsensbildung, kann von dem sich arti-
kulierenden Selbstverstindnis des Inhabers der obersten Lehrgewalt auch
vollig verdringt werden. Das zeigt die Antwort Pius’ IX. auf die ver-
zweifelten Bitten der Minderheitssprecher im I. Vatikanum, er moge
doch die Angewiesenheit des Papstes auf die Tradition und den Konsens
der Kirche ausdriicklich und bindend in den Wortlaut der Unfehlbar-
keitsdefinition aufnehmen. Wahrscheinlich hat der Papst des I. Vatika-

17 Die Wendung tauchte erneut in der Definitionsbulle des Assumpta-Dogmas
von 1950 auf und wurde auch in die Offenbarungskonstitution des II. Vatikanums
aufgenommen (Nr. 10,1). Die Kirchenkonstitution (12,1) spricht vom «superna-
turalis sensus fidei» im Gottesvolk (vgl. 35).



38 Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung

nums damals tatsichlich erwidert: «La tradizione sono Io» 8. Klassisch
hat Karl Rahner im Zuge der Aufarbeitung des Mariendogmas von 1950
demgegeniiber formuliert, wie die Vorgeschichte eines solchen Manifest-
werdens von GlaubensbewuBtsein und Tradition zu denken sei:

«Mindestens also in vielen Fillen tritt das GlaubensbewuBtsein der
Kirche hinsichtlich einer geoffenbarten Wahrheit als solcher ein im vor-
aus zu einem Akt des auBerordentlichen Lehramtes, also (im Zusammen-
hang mit dem ordentlichen Lehramt) im Zuge eines fast unmerklichen
Wachsens, Reifens und Zu-sich-Kommens dieses qualifizierten Glaubens-
bewuBtseins. Die Kirche als ganze bedenkt einen Gedanken, der ihr aus
dem Ganzen ihres Glaubensinhalts erwichst, er reift, er verwichst immer
mehr mit diesem Ganzen, sie lebt und vollzieht ihn, und so findet sich die
Kirche eines Tages (wenn wir so sagen diirfen) als die Glaubende in dieser
qualifizierten Weise einfach vor. Das ist nicht verwunderlich.» Und:
«Der Papst ist der Punkt, an dem das GesamtbewuBtsein der ganzen
Kirche in autoritativer Weise fiir den einzelnen in der Kirche wirksam zu
sich kommt» 9.

Hier wird das Konsensgeschehen faktisch in sein Recht gesetzt, das
das I. Vatikanum als unmiBverstindlich zu nennende (und nicht nur
stillschweigend vorauszusetzende) Bedingung eines Definitionsaktes
nicht hatte wahrhaben wollen. Doch bleibt die Berufung auf das all-
gemeine GlaubensbewuBtsein und sein geheimnisvolles Innenleben im
Munde des Lehramts wie der Theologen ambivalent. Das Glaubens-
bewuBtsein kann manipuliert werden — genau so wie das UnterbewuBt-
sein und die 6ffentliche Meinung, die hiufig gebrauchten Vergleichsgro-
Ben. Sicher ist jedenfalls, daB es nicht ohne die maieutische Hilfe der
Theologen das Licht der Welt erblicken, sprechen lernen und dem Lehr-
amt zu Ohren kommen kann. Sicher ist auch, daB es bis in jiingste Zeit
iiberwiegend zur Selbstbestitigung und Mystifikation des unfehlbaren
papstlichen Lehramts aufgeboten und zur Produktion eines Uberan-
gebots an Lehre ausgebeutet wurde. Die progressive Methode, nach der
das GlaubensbewuBtsein traktiert wurde, verfuhr riicksichtslos gegen-
iiber aller Kontrolle am 6ffentlich und duBerlich zugénglichen Wort des
Ursprungs und der frithen Uberlieferung. Einst hatte Luther gemeint,

18 Vgl. HarpiNG MEYER, Das Wort Pius’ IX.: «Die Tradition bin ichn.
Pipstliche Unfehlbarkeit und apostolische Tradition in den Debatten und Dekreten
des Vatikanum I (Theol. Existenz heute, NF 122) 1965.

19 Uberlegungen zur Dogmenentwicklung, Schriften zur Theologie IV (1960),
11-50: 46, 48 1.



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 39

der Papst habe sich als Enthusiast erwiesen. Nun rief ein Kapuziner-
theologe angesichts des Mariendogmas von 1950 aus: «Der Papst ist
Modernist geworden» 2.

Doch - das ist drittens zu vermerken — eine solche riicksichtslose
Progression des Lehramts zu neuen Definitionen ist zur Zeit nicht mehr
zu erwarten. Gruppen, die — wiederum unter Mithilfe von Theologen —
dies im letzten Konzil versuchten, sind nicht durchgedrungen. Johan-
nes XXIII. selbst hatte nicht die Definition neuer Lehren, sondern die
verstdndliche und seelsorgerliche Darlegung der alten Wahrheit fiir un-
sere Zeit dem Konzil als Ziel gesetzt. Dall das Lehramt — unbeschadet
seiner Befugnis zu autoritativer Auslegung — nicht tiber dem in Schrift
und Tradition vorgegebenen Wort Gottes stehe, sondern ihm diene, daf3
hierbei fiir das Volk Gottes die Arbeit der Theologen, besonders der Exe-
geten unerldBlich sei, dies wurde in der dogmatischen Konstitution iiber
die gottliche Offenbarung «Dei verbum» (1965) — im Unterschied zum
I. Vatikanum und anders auch als in den hierin schon relativ positiven
Bibelenzykliken der Jahrzehnte vorher — ausdriicklich betont ?*. Freilich
ist es uniiberhérbar die Meinung des gegenwirtigen Inhabers des ober-
sten Lehramts, daB er kraft seines Amtes das Wort der geoffenbarten
Wahrheit und somit die Antwort auf die Fragen der Menschen von heute
schon in sich trage. Nur um dies hérbar und wirksam den Menschen der
Gegenwart sagen zu konnen, bedarf nach Papst Paul VI. das Lehramt
der Hilfe der Fachleute, unter anderm also auch der Theologen. Diese
miissen ihm die hierfiir unerldBlichen Informationen aus Urkunden der
Uberlieferung und Ergebnissen der Erfahrungswissenschaften liefern.
Der unverkennbare Informationshunger Pauls VI. — praktiziert etwa bei
der Vorbereitung von «Humanae vitae» — darf indes nicht dariiber hin-
wegtduschen, daB der Papst hinsichtlich des Inhalts seines eigentlichen
lehramtlichen Sprechens fiir die Kirche und die Menschheit nichts Neues

20 Zitiert bei FriepricH HEILER, Katholischer Neomodernismus. Zu den
Versuchen einer Verteidigung des neuen Mariendogmas, Okumenische Einheit 2,
1951, 229-238: 233, vgl. 233 1.

21 Vgl. Nr.10,2; 23. In der Kirchenkonstitution findet sich eine verklausu-
lierte Formulierung, mit der die opponierende Minderheit des I. Vatikanums viel-
leicht zufriedengestellt gewesen wire. Dort wird zuerst das omindse «ex sese» nebst
dem Postulat des unfehlbar sich einstellenden Assensus der Kirche in Wendungen
wiederholt, die gegeniiber 1870 sogar eine Verstirkung bedeuten. Dann wird aber
nicht nur hinzugefiigt, da8 eine péapstliche oder konziliare Definition gemiB3 der
Offenbarung erfolge, sondern auch, daB sich alle nach dieser (durch Schrift und
Tradition in der Kirche weitergegebenen) Offenbarung zu richten hitten (25,3.4).



40 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

zu erfahren erwartet 22 Im Unterschied zur «regressiven» und «progres-
siven» Methode wire die hier postulierte Erkenntnisvermittlung und die
den Theologen dabei zukommende Funktion «katalysatorisch» zu nennen.

b) Die Ambivalenz in der von Theologen zu besorgenden Vermittlung
und Auslegung des lehramtlichen Sprechens ist m. E. nicht zu bestreiten.
Doch eben, sie hat ihre Kehrseite. Diese 146t sich anhand der eben unter
a) aufgefiihrten drei Verfahrensweisen zeigen.

Einmal, die regressive Methode kann eine ganz andere Pointe er-
halten. Nicht wenige katholische Theologen nehmen sich die Freiheit,
dem Lehramt nachtrédglich zu beweisen, was es eigentlich gemeint habe
und einzig gemeint haben koénne, als es unter pauschaler Berufung auf
Schrift und Tradition, aber ohne die 6ffentlich vollzogene Anstrengung
der eigenen Nachfrage und des eigenen Nachweises, autoritativ fiir die
Kirche dies und jenes verkiindigte. Insbesondere die biblische Exegese
kann dazu dienen, um das Lehramt iiber seine wahren, recht zu verste-
henden Intentionen zu belehren. Faktisch geschieht dies durch einen
groBen Chor von Stimmen. Bekannte und unbekanntere Namen (also
nicht bloB Hans Kiing) wiren hierfiir zu nennen. Das letzte Konzil diirfte
epochemachend auch deshalb gewesen sein, weil es in einer so bisher seit
langem nicht mehr erlebten Dichte und Deutlichkeit das Eindringen der
theologischen Diskussion (in Gestalt der bischéflichen periti) in die lehr-
amtliche BewuBtseinsbildung und Urteilsfindung demonstrierte — ein-
schlieBlich der Folgen voriibergehender BewuBtseinstriibung oder gar
-spaltung und nachfolgender Verdringungen oder Regressionen auf einen
fritheren BewuBtseinsstand.

Es sind also Gegenkrifte am Werk. Im Direktgang 148t sich das
oberste Lehramt schwerlich eines Besseren belehren. Deshalb legt sich
der langwierige Weg iiber das GlaubensbewuBtsein des gesamten Gottes-

22 Vgl. vom Verf.: Die Funktion der Theologie in Kirche und Gesellschaft nach
der Deutung Papst Pauls VI., in: P. NEUENZEIT (Hrg.), Die Funktion der Theologie
in Kirche und Gesellschaft 1969, 110-128. — In der Erklirung der romischen Kon-
gregation fiir die Glaubenslehre «Mysterium Ecclesiae» vom 24.6./5.7.1973 wird
die Unfehlbarkeit der ganzen Kirche erneut so akzentuiert, daB8 das Lehramt grund-
sdtzlich vom gesamtkirchlichen Konsens unabhéngig bleibt. Kuriale Kardinile und
Theologen betonen gerne das «personliche Charisma des Petrus», das dem Papst
vermdge spezieller Erleuchtung durch den HI. Geist unmittelbar als «norma pro-
xima des Glaubens und des Lebens» zu beliebigem Gebrauch, auch gegeniiber den
Bischéfen, zur Verfiigung stehe — so Luict CiappI im «Osservatore Romano» Nr.165
vom 19.7.1969. Vgl. Kardinal P. Ferici, OR 151 v. 3.7.69; Kardinal J. DANI£-
Lou, OR 158 v. 11.7.69; Kardinal Ch. JourNET, OR 171 v. 26.7.69.



Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung 41

volkes nahe. Hier wire — zum zweiten — von einer Umkehrung der pro-
gressiven Methode zu reden. Statt das GlaubensbewuBtsein zur Ausschei-
dung immer neuer Glaubensinhalte zu stimulieren, besteht die Aufgabe
der Theologen nun darin, es an die einfache Wahrheit der Christusbot-
schaft mit ihrer gewissensbindenden und -befreienden Macht zuriickzu-
verweisen.

Zum dritten schlieBlich kann die Information des Lehramts durch
Theologen und andere Fachleute nach diesem Durchgang durch das
GlaubensbewuBtsein eine andere Eindringlichkeit erhalten. Sie hitte
dann fiir das oberste Lehramt nicht mehr blo8 eine katalysatorische, aus-
losende, sondern eine kathartische, reinigende und erlésende Bedeutung.
Wenn sich das Lehramt mittels Berufung auf das GlaubensbewuBtsein
zur Verantwortung vor dem Wort der Christusoffenbarung zuriickrufen
lieBe, so konnte es frei werden von der peinigenden Riicksicht auf seinen
stets zu bestdtigenden Ruf, unfehlbar zu sein. Anders gesagt: Die Selbst-
entfremdung des Glaubens und der theologischen Reflexion an eine un-
haltbare Autoritit wiirde schwinden.

Wie dem auch sei - ich habe den Eindruck, daB in unsern Breiten
viele Pfarrer, Seelsorger und Katecheten, die eine gute Theologie gelernt
haben, selbstlos und hingebend, manchmal auch ungeduldig, an einer bes-
seren Information des GlaubensbewufBtseins und so auch des Lehramts ar-
beiten. Karl Rahner, der vorhin fiir die « progressive» Tendenz zitiert wurde
- sein Herz schligt aber auf der Gegenseite — hat im Zusammenhang der
theologischen Kontroversen um die Frage Schrift und Tradition auf dem
Konzil von der Kunst des Wartenkdénnens gesprochen, die von solchen
Voraussetzungen aus gegebenenfalls jahrhundertelang am Platze sei:

«Bitten Sie den Heiligen Geist Gottes, er moge der Kirche helfen,
dafB sie in echter Selbstbescheidung ... diese Frage ruhig offenlasse. Mehr
braucht es ja nicht, dann sind wir Theologen, die das wiinschen, durch-
aus zufrieden. Wir kénnen gerade von unserem Standpunkt aus gar nicht
erwarten oder erwarten wollen, daf3 die Kirche iiber diesen gegenwirtigen
Stand der Klirung ihres GlaubensbewuBtseins hinausgehe und nun fiir
uns Partei nehme ... Dann kénnen wir Theologen und das kiinftige christ-
liche GlaubensbewuBtsein in den néichsten Jahrzehnten oder Jahrhun-
derten iiberlegen, wie aus dem letzten Glaubensverstindnis heraus das
genauere Verhiltnis dieser beiden GroBen [erg.: Schrift und Tradition)
zu bestimmen sei. Hoffen wir, dal3 es so geht» 2.

23 Heilige Schrift und Tradition, Schr. z. Theol. VI (1965), 121-138: 138.



42 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

3. Ich méchte diese Hoffnung teilen. Ich méchte aus dem geteilten
Eindruck, den die durch die neuere katholische Theologie vermittelte
Erfahrung des rémischen Lehramts bei uns Protestanten wohl unver-
meidlich hinterldBt, im ganzen ein positives Fazit ziehen. Es ist ja nicht
so, daB man die Zensuren «negativ» oder «positiv» eindeutig auf verschie-
dene Personen und Richtungen verteilen konnte. Was zuletzt als Kehr-
seite gekennzeichnet wurde, existiert nur im ProzeB der Umkehrung einer
gegenliufigen Tendenz — oft bei ein und demselben Theologen; Karl Rah-
ner scheint dafiir ein Beispiel zu sein. Diese Ambivalenz ist noch einmal
ausdriicklich festzuhalten.

a) An katholischer Dogmen- und Lehramtsinterpretation kénnen
wir evangelischen Theologen uns nicht unmittelbar beteiligen 2. Wir
haben nicht dieses oberste Lehramt, das uns dazu bewegen konnte. Zu-
mal die Methode, dem Lehramt den wahren, schriftgemidBen und men-
schengerechten Sinn seiner Lehre vermittelst selbstverleugnender Ein-
wirkung auf das kirchliche GlaubensbewuBtsein zu suggerieren, mu8 uns
abenteuerlich vorkommen. Die katholischen Theologen, die Dolmetscher
und Souffleure des obersten Lehramts zugleich sein wollen, scheinen uns
ein gewagtes Spiel zu spielen. Der Amerikaner George A. Lindbeck, der
als Vertreter des Lutherischen Weltbundes das Konzilsgeschehen beob-
achtete und ein gutwilliger und unverdichtiger Zeuge war, hatte schon
vor Konzilsbeginn einmal an dem «juristischen Umgang mit dem Dog-
ma» AnstoB genommen. Die Suche nach «Schlupfléchern im dogmatischen
System» im Stil von «Anwaltstechniken» miisse dem Protestanten «als
unehrlich» erscheinen. «Und gerade die Theologen, fiir die wir sonst die
meiste Sympathie haben, scheinen uns in dieser Hinsicht am stdrksten
zu siindigen ... wir beklagen einen gewissen Mangel an Lauterkeit» 25,
Nun, seither ist der Stil unzweideutiger geworden. Aber da kommt wie-
der die eingefleischte Gewohnheit zum Vorschein, die katholische Kirche
und ihre Lehre bei geniigend eingehender Interpretation letztlich fiir un-
widerstehlich zu halten. Wehe, wenn wir evangelischen Theologen da

24 Ich bin diesbeziiglich anderer Meinung als HEINRICH OTT in Basel, der einer
«konvergierenden Interpretation», ja einer ¢«Einigung durch Interpretation» das
Wort redete: Glaube und Bekennen. Ein Beitrag zum 6kumenischen Dialog (Begeg-
nung 2) 1963, 14 f.; Die Lehre des I. Vatikanischen Konzils. Ein evangelischer
Kommentar (Begegnung 4) 1963, 13 ff.

% Die evangelischen Méglichkeiten der rémisch-katholischen Theologie, Lu-
therische Rundschau 10, 1960/61, 197-209: 199 ff.



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 43

nicht applaudieren oder uns gar erfrechen, anderslautende eigene Mei-
nungen bzw. lehramtliche AuBerungen aus Vergangenheit und Gegen-
wart vorzubringen. Dann bekommen wir von unsern Kollegen - z. B.
von Hans Kiing - penetrant lehramtliche Zurechtweisungen wegen un-
okumenischen Verhaltens zu horen.

Oder sind wir die unverbesserlichen Schulmeister und Rechthaber,
wenn wir auf Fakten und Texte hinweisen, die junge katholische Theo-
logen heute schon gar nicht mehr zur Kenntnis nehmen? Ist es falsch,
wenn wir in einem derart subjektiven Auswahlverfahren etwas sehen,
das schlecht zu dem Anspruch paBt, das Lehramt (hier in Gestalt des
letzten Konzils) habe eindeutige Sachverhalte geschaffen und man kénne
jetzt fiiglich auch von evangelischer Seite ein verbindliches kirchliches
Sprechen erwarten? Da vernehmen wir das Pochen auf eine der subjek-
tiven Willkiir entzogene lehramtlich-verbindliche Auslegung der Offen-
barung und daneben die Erkliarung, auch in Gestalt dieser kirchlichen
Vollmacht sehe sich der Glaube mit dem Argernis und der Torheit des
Kreuzes konfrontiert; einzig die Hoffnung und das Vertrauen in den
Heiligen Geist konne ihm die Zuversicht verleihen, da jene Machtfiille
nicht triigerisch gehandhabt werde %. Ist dann die Frage ganz deplaziert,
wieso iiberhaupt zuvor eine Irrtumsfreiheit in docendo mit derart maB-
losem Aufwand statuiert werde, da doch die géttliche VerheiBung un-
triiglich nur in credendo beim Wort zu nehmen sei? Ob’s denn von da
noch weit sei zu der vom Tridentinum verurteilten «inanis haereticorum
fiducia» 27? Was ich hierbei im Auge habe ist folgendes: Bei maBgeben-
den katholischen Theologen der Neuzeit 1Bt sich meines Erachtens in
der vermeintlich vorbehaltlosen Unterwerfung unter die Autoritit des
Lehramts durchaus der Versuch erkennen, diesem Lehramt mittels Inter-
pretation nicht nur Herz und Mund zu leihen, sondern auch inhaltliche
Intentionen zu unterstellen, die ihm bisher fremd waren — nun stehen sie
mit einem Mal als bestindige und stimmige lehramtliche Aussagen da!
Was als gehorsame Hinnahme objektiv vorgegebener Zustindigkeit er-
scheint (und dem Nichtkatholiken als mustergiiltiges Gegenbeispiel zu
seinem Subjektivismus vorgehalten wird), das zeigt sich als eigenwilliger

%6 Vgl. J. RATZINGER, Primat, Episkopat und Succesio apostolica, Cath. 13,
1959, 260-273: 273; pERs., LThK — Das Zweite Vatikanische Konzil I (1966), 228 ; 1T
(1967), 525; K. RAHNER-K. LEHMANN, Mysterium Salutis I (1965), 685; K. RAHNER,
LThK - Das Zweite Vatikanische Konzil I, 228, 239; pERrs., Demokratie in der
Kirche?, StdZ 182, 1968, 1-15: 3 {.,, 7.

27 Decretum de iustificatione cap. 9 (1547), D 802/1533.



44 Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Zugriff eines héchst subjektiven Zurechtlegens der Dinge, auch der histo-
rischen Daten und der iiberlieferten Texte. (Mir ist das einmal bei J. A.
Mohler und J. H. Newman aufgefallen 28; bei manchen der modernen
katholischen Theologen lieBe sich wohl Ahnliches konstatieren.) Das
ist es, was den evangelischen Theologen noch immer irritiert, und das
bitte ich unsere katholischen Kollegen zu begreifen.

Aber es fasziniert auch. Und es darf in der Tat nicht gelten, katho-
lische Theologen auf einstige oder auch neuerliche AuBerungen ihres
Lehramts festzunageln. Es steht unsereinem nicht zu, dem andern das
Messer auf die Brust zu setzen und ihm nur die Wahl zu lassen, entweder
dem Papst abzusagen oder in unsern Augen als Heuchler dazustehen. So
als ob wir schlechtweg recht hitten, etwa mit unserm Schriftprinzip oder
unserer Rechtfertigungslehre; als ob ich das Recht hitte, einen fremden
Knecht zu richten — er steht und fillt seinem eigenen Herrn (Rom 14,4).
Und dieser Herr ist nicht der Papst. Eben, weil der andere Herr doch der
eine ist, ist auch die schadenfrohe Feststellung schlecht am Platze, nun
sei’s mit der Eindeutigkeit und Verbindlichkeit der Lehre in der katho-
lischen Kirche auch bald vollends aus. Und eben, weil wir mit dem einen
Herrn zu tun haben, geht es darum, auf welcher Art von Verbindlichkeit
wir uns gegenseitig behaften und behaften lassen diirfen, worauf wir uns
ansprechen und ansprechen lassen diirfen.

b) Wenn ich mich nicht tausche, geht zur Zeit folgendes vor sich bei
dem, was wir in der katholischen Kirche und Theologie mit geteilten Emp-
findungen erleben, woran wir vorderhand nicht direkt teilnehmen kén-
nen, woriiber wir aber doch die Hoffnung teilen méchten, «daB es so
geht»:

Erstens, der ProzeB der Entmystifizierung, der Humanisierung und
Sozialisierung des obersten Leitungs- und Lehramts der rémisch-katho-
lischen Kirche geht weiter. Die begonnene «Integration des pipstlichen
wie des bischoflichen Lehramts in die gesamttheologische Forschung»
und damit eine «modifizierte Lehramtsausiibung», von der die Herder-
korrespondenz 1967 im Riickblick auf das Konzil und in bezug auf die
Faith and Order-Konferenz von Bristol sprach #°, 148t sich nicht mehr
rlickgdngig machen.

# Glaubenseinheit und Lehrentwicklung bei Johann Adam Mohler 1971 (zu
Newman: 262-275).

29 HerKorr 22, 1967, 30.



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 45

Starke Krifte, auch unter katholischen Theologen, wirken freilich
dem entgegen. Denn so wenig das réomische Lehramt und sein Sprechen
je auBerhalb theologischer, theologie- und kirchenpolitischer Auseinan-
dersetzung in makelloser Erhabenheit existierte, so sehr bildete es doch
in dem mythischen Glanz, mit dem gerade Theologen es umgaben, sozu-
sagen die transzendentale Bedingung der Erfahrung von Eindeutigkeit
und Einheit inmitten der faktischen Vielfalt und auch Widerspriichlich-
keit der Glaubensweisen, Lehrinhalte und Lebensvollziige. Und es bildet
diesen symbolischen Bezugspunkt noch, gerade auch in dem lingst noch
nicht abgeschlossenen Prozel seiner Entmystifizierung. Ja, sogar dort,
wo manche katholische Theologen das réomische Lehramt mittels demon-
strativer Nicht-Beachtung scheinen kaltstellen und ausbluten lassen zu
wollen, nétigt diese Instanz durch ihr Vorhandensein in Rechtssitzen
und institutionellen Reprdsentanten, in Loyalitit und Pietit auf ver-
bindliche Weise dazu, sich mit ihr auseinanderzusetzen. Noch in der
Unterwerfung will sie — so scheint es — einer Umdeutung unterzogen sein.
Selbst den Aufbegehrenden macht sie geneigt, ihr die Friichte seines
Ringens und Forschens zu FiiBen, wenn'’s sein kann ans Herz zu legen.
Viel banaler soll es einmal ein katholischer Theologe so ausgedriickt ha-
ben: Wir brauchen den Papst und sein Lehramt, «damit die Leute ein-
ander nicht verketzern» 39,

Sodann, diese Erfahrungen und Verpflichtungen koénnen wir als
evangelische Christen oder Theologen unsern katholischen Partnern
schwerlich ausreden wollen. Bei uns sind jedoch die spezifischen Bedin-
gungen dieser Erfahrungsweise nicht gegeben. Deshalb kénnen wir bei
der Bearbeitung und Weiterfithrung der so gemachten Erfahrungen
nicht gut unmittelbar dreinreden. Wir befinden uns indessen grundsitz-
lich nicht in einer andern, woméglich leichteren Lage oder auf einer héhe-
ren Stufe.

c) Es gibt nidmlich in unsern evangelischen Kirchen, Konfessionen
und theologischen Schulen nicht nur das «Lehrchaos» subjektiver Belie-
bigkeit, das katholische Christen — aber auch Glieder der eigenen Gemein-
schaft — so nachhaltig zu befremden vermag. Es gibt auch hierin eine
Bedingung der Erfahrung von Einmiitigkeit und Verbindlichkeit.
Diese Bedingung bestand und besteht noch in dem reformatorischen
Schriftprinzip, das die Bibel zur einzigen Quelle und Norm wie auch zum

30 Nach H. Ort, Deutsches Pfarrerblatt Nr. 22 vom 15.11.1966, S. 715.



46 Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung

obersten Richter in Sachen des Glaubens erklirt. Man hat deshalb dieses
Buch wohl auch unsern papierenen Papst genannt und uns, seinen Aus-
legern, nachgesagt, es sei jeder sein eigener Papst. Jenes Prinzip und
seine Anwendung wurden also dhnlicher Willkiir geziehen, wie wir sie
— nicht erst heute — sowohl von wie gegeniiber dem anders gewandeten
obersten Leiter, Lehrer und Richter der rémischen Kirche praktiziert
zu sehen meinen. In dem Schlagwort von der «Selbstdurchsetzungs-
kraft der heiligen Schrift», das unter uns noch vor einem Jahrzehnt im
Schwange sein konnte, steckt ja auch ein geriitteltes MaB an Mystifika-
tion, von der einstigen Verbalinspirationslehre ganz zu schweigen. Es
wird uns jetzt bewuBt, wie sehr die auctoritas, die efficientia, sufficientia
und perspicuitas der heiligen Schrift, die unsere Viter zu riithmen wulten
und von der auch wir etwas erfahren haben, vermittelt war und ist durch
iiberlieferte und institutionalisierte Glaubens- und Lebensformen, durch
theologische Konventionen und Konsensprozesse. Auch ein kirchliches
GlaubensbewuBtsein (mit all seiner Zweideutigkeit!) ist nicht gering zu
veranschlagen. (Ubrigens war dies evangelischen Theologen in dem
wegen seines «Neuprotestantismus» zu Unrecht und zum eigenen Scha-
den verschrieenen bzw. vergessenen 19. Jahrhundert eine durchaus
bekannte und ernstzunehmende GrofBe!)

Nun hat man es sich freilich in der protestantischen Lehre zu keiner
Zeit so vorgestellt, als ob die Autoritidt der heiligen Schrift und vollends
die der viva vox Evangelii in der miindlichen Verkiindigung (auf die es
ja den Reformatoren entscheidend ankam) mirakulés senkrecht vom
Himmel falle. Man hat bei der Berufung auf das Schriftzeugnis und der
Formulierung von Bekenntnissen sehr wohl mit einer lehramtlichen Tra-
dition gerechnet. Man hat diese keineswegs anonym verstanden, sondern
in bestimmten Trdgern reprdsentiert gesehen. Zwar konnten es keine
Amtstriger auf der Basis einer durch Weihe verliehenen Seinsqualitiit
und mit einem monarchischen, Einheit und Unfehlbarkeit gewihrleisten-
den irdischen Haupte sein. Es war ein funktionales, kollegiales und syno-
dal-konziliares, «aristokratisches» (nicht demokratisches!) Lehramt, das
die altprotestantische Orthodoxie mit ihrem Interesse an der rechten
Lehre zu beschreiben und zu praktizieren suchte. Gemeint war ein Kon-
sensprozeB, bei dem vier Instanzen zusammenzuwirken hatten: Die
rechtmiBig berufenen Diener am gottlichen Worte (verbi divini ministri
= VDM - dieser Dienst ist nach reformatorischer Auffassung das einzige
Amt in der Kirche, das zu deren Wesen gehért und darum iure divino
besteht) mit ihrer sonn- und werktéglichen Verkiindigung, Unterwei-



Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung 47

sung und Seelsorge in der Ortsgemeinde; die zur iibergemeindlichen
Visitation und damit zu kirchenleitender sowie lehrverantwortlicher Té-
tigkeit Bestellten; die hauptamtlich mit der Priifung und Weitergabe der
Lehre Betrauten, also vor allem die Lehrer an theologischen Akademien
und Fakultiten; die Vertreter der Einzelgemeinden. Die letzteren haben
in der reformierten Tradition eine stirkere Rolle gespielt als im Luther-
tum, aber gerade im Calvinismus ist auch (von Calvins «Ordonnances
ecclésiastiques» 1541 her) auf das Amt der docteurs, der doctores innerhalb
der ecclesia repraesentativa, stets besonderes Gewicht gelegt worden.

Es ist also in der protestantischen Uberlieferung durchaus so etwas
wie ein ordentliches und allgemeines kirchliches Lehramt vorgesehen,
und ebenso dessen auBerordentliches Zusammentreten in iiberparochia-
len, regionalen, nationalen und auch gesamtkirchlichen Synoden 31. In
idealer Gestalt ist dieses lehramtliche Zusammenspiel freilich nie ver-
wirklicht worden; immerhin hat es in verschiedenen partiellen und rudi-
mentdren Erscheinungsformen lange einigermaBen funktioniert. Heute
ist in der Tat zu fragen, ob allein schon diejenigen Konflikte, die sich im
Medium der Kommunikation iiber Lehre einst einstellten, nach den
klassischen protestantischen Modellen adiquat angegangen werden konn-
ten. Ferner muB3 es Griinde geben, weshalb Organe fiir ein verbindliches
neues Sprechen und vor allem fiir eine iiberregionale und universale kirch-
liche Reprisentation und Kommunikation unter den Kirchen des Wortes
so schlecht gedeihen. Hat man vielleicht doch «das Wort» zu wortlich
oder schriftlich, zu mythologisch und zu wenig «amtlich» genommen ?

Allerdings, daB ausgerechnet ein «lebendiges Lehramt» nach rémisch-
katholischem Muster dem «toten Buchstaben» der Schrift auf die FiiBe
zu helfen hitte, wie man es uns lange von driiben weismachen wollte,
kénnen wir jetzt eher noch weniger glauben. Sehen wir doch die Theolo-
gen dort im Begriff, dem gealterten Lehramt durch Darbringung ihres
Herzblutes, ihres Scharfsinns, ihrer Rede- und Schreibgewalt, nicht zu-
letzt auch ihrer Schriftforschung unter die Arme zu greifen.

Ergibe sich da am Ende ein Konvergenzpunkt, an dem sich doch
noch so etwas wie eine «konvergierende Interpretation» orientieren

31 Material zur altprotestantischen Lehre vom «Lehrstand» der ecclesia
repraesentativa bei H. Scamip, Die Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche,
dargestellt und aus den Quellen belegt, §§ 57 und 59 (7. A. 1893: S. 441-454); H.
Herpe-E. Bizer, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, dargestellt
und aus den Quellen belegt, Locus XXVII (2.A. 1958: S. 529-533, dazu v. a.

Anm. 38, S. 547 £.).



48 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

konnte? Aber was fiir ein Ende soll man sich iiberhaupt bei der beider-
seits betriebenen Entmystifikation des jeweiligen transzendentalen
Bezugspunkts von Einheits- und Verbindlichkeitserfahrung vorstellen?
Wird es lediglich die gemeinsame Erfahrung des Endes der einst — auf
unterschiedliche Weise und in unterschiedlichem MaBe — moglichen Ver-
pflichtungs- und Ubereinstimmungserfahrungen geben?

d) Wenn der Eindruck nicht triigt, lassen sich in unsern katholischen
und evangelischen Kirchen, Traditionen und theologischen Schulen heute
folgende Erfahrungen machen:

Wir ertappen uns dabei, wie wir mit den einst mystifizierten Sym-
bolen von Verbindlichkeit und Eindeutigkeit, von Geborgenheit und
Heil reflektiert umzugehen begonnen haben oder beginnen. Wir kénnen
offensichtlich einst fiir unverriickbar gehaltene Lehrinhalte und Lehrin-
stanzen mehr und mehr kritisch, menschlich, 6ffentlich zum Zweck des
Streits und der Verstindigung in Gebrauch nehmen. Dabei wird aller-
dings auch bestehendes Einverstindnis gefihrdet, beharrendes Eingefiigt-
sein gestort. Aber gerade dabei erfahren wir auch, daB die Ubereinstim-
mung in der Anerkennung von genau umgrenzten Lehren oder Lehrauto-
rititen ohnehin eine Gemeinschaft heute nicht mehr wie einst zu ver-
binden vermag. Weder in lehrhaften Spriichen noch in lehramtlichen
Sprechern findet eine religiose Gruppe oder Institution innerhalb der
Gesellschaft noch wie einst in unserm Kulturkreis sich und ihre Sache
authentisch vertreten. Dabei spielen soziologisch und sozialpsychologisch
beschreibbare Entwicklungen und Zusammenhinge eine Rolle. (Man
sagt etwa, der zum Funktionieren eines sozialen Systems unerldBliche
Bestand allgemein akzeptierter kognitiver Sitze sei unter den heutigen
Umweltbedingungen ungleich geringer als frither.) Von diesem verinder-
ten Stellenwert lehrhaften Sprechens her wiirde auch vollends verstéindlich,
weshalb sich der Stil untriiglicher Vergewisserung in credendo gewandelt
hat und an die Stelle des Eindrucks der Argumente und Instanzen der
Schritt zum personalen Vertrauen auf die gottliche Zusage getreten ist.

Damit ist aber auch schon angedeutet, inwiefern die besonnene
Teilnahme an den unvermeidlichen Autoritdtskrisen der Gegenwart die
Moglichkeit einer neuen Glaubenserfahrung sowie die Notwendigkeit
theologischer Reflexion und institutioneller Beriicksichtigung dieser Er-
fahrung in sich schlieBt. Wir kénnen darauf aufmerksam werden, daB an
jenen Lehren und Autorititen schon einst noch eine andere, eine mich-
tigere Verbindlichkeit und VerldBlichkeit als diejenige institutionell auf-



Das romische Lehramt in protestantischer Erfahrung 49

gerichteter und mythisch tiberhéhter Gesetze erfahren wurde, nimlich
die Verbindlichkeit und VerlidBlichkeit der befreienden Macht des Evan-
geliums von Jesus Christus. Denn wir kénnen diese Verbindlichkeit und
VerldBlichkeit heute erfahren inmitten, ja als Grundlage der Entdek-
kung, die uns zeigt, wie relativ, bedingt, vermittelt jene Lehren und
Autorititen einst schon waren und heute auf offenkundige Weise fiir
uns geworden sind. Die in solcher Entdeckung mégliche Erfahrung dieses
Grundes kann uns frei machen zu einem offenen, kritischen, sorgfiltigen
und dankbaren Umgang mit jenen Lehren und Instanzen, und auch zu
einem gemeinsamen Umgang.

e) DaB die Rollen von Héren und Reden, von Lernen und Fragen
auf der einen, Lehren und Antworten auf der andern Seite, von Wider-
spruch und Einverstindnis austauschbar geworden sind, ist also eine
Erfahrung, die wir jeweils in den verschiedenen Kirchen mit ihren Tradi-
tionen und theologischen Schulen heute unabweislich machen miissen
und unverhohlen machen konnen. Es ist dies aber zugleich eine Erfah-
rung, die wir zwischen unsern verschiedenen Kirchen mit ihren Tradi-
tionen und theologischen Schulen machen konnen und sollen. Zu dieser
gemeinsamen Erfahrung gehoren wechselseitige Befragung, Beratung, Aus-
tausch und Aushilfe. Um es mit einem Begriff zu sagen, der im Umkreis
der 5. Vollversammlung des Okumenischen Rats in Nairobi 1975 Ver-
breitung gefunden hat: Wir kénnen « Konziliaritit» einiiben und ausiiben.

Die Frage ist natiirlich, wie das konkret zu geschehen habe. Darauf
hat es in den Berichten und Empfehlungen von Nairobi (vor allem der
Sektion II iiber «Die Einheit der Kirche — Voraussetzungen und Forde-
rungen») und in andern 6kumenischen Papieren 3? keine kurzerhand zu
verwirklichenden Antworten gegeben. Ich kann hier nur versuchen zu
verdeutlichen, worauf sich in unserm Zusammenhang die Frage zuspitzt.

Eine leidige Erfahrung ist es bekanntlich auch, daB interkonfessio-
nell verbreitete oder erarbeitete theologische Erkenntnisse und Konflikt-
losungen auf beiden Seiten nur sehr langsam oder iiberhaupt nicht von
den kirchenleitenden Instanzen zur Kenntnis genommen, geschweige

32 Vgl. zum Gedanken der «Konziliaritits bzw. der «konziliaren Gemein-
schaft» v. a. den Bericht der Faith and Order-Arbeitstagung in Salamanca 1973
(in: Wandernde Horizonte auf dem Weg zur kirchlichen Einheit, hrg. von R.
GROSCURTH, 164-170; s. dort auch R. FrRIELING 137-157) sowie die Studie des
Deutschen Okumenischen Studienausschusses («(DOSTA»-Studie) iiber « Konziliari-
tit und Konzil» 1973 (in: Interkommunion - Konziliaritit, hrg. von R. BOECKLER,
Okumenische Rundschau Beih. 25, 1974, 128-165).

4



50 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

denn dem kirchlichen Handeln zugrundegelegt werden. Ein Grund dafiir
ist sicher der oben genannte verinderte Stellenwert lehrhaften Formu-
lierens und Sprechens. (Das besagt ja auch: wenn schon Lehrunter-
schiede der Vergangenheit heute keine kirchentrennende Bedeutung mehr
besitzen, so bringen uns Lehrvereinbarungen in der Gegenwart deswegen
noch lidngst nicht institutionell wirksam zusammen.) Die Frage kann
dann also nicht nur sein, wie man theologische Erkenntnisse beiderseits
am besten an den Mann bzw. an die Institution der Kirchenleitung oder
des Lehramts bringt. Immerhin sind uns in der praktischen Beantwor-
tung dieser Frage katholische Theologen mit der von ihnen in guten
Treuen geiibten Indoktrination ihres Lehramts schon ein gutes Stiick
voraus. Wir protestantischen Theologen miissen sicher unsern kirchen-
leitenden Funktiondren und Gremien aufdringlicher in den Ohren liegen,
auch wenn diesen Ohren kein vergleichbarer lehramtlicher Mund gewach-
sen und aus dem ebenfalls vorhandenen Mund unserer Instanzen allzu
bereitwillig die Auskunft zu horen ist, man kénne doch nicht nach idea-
len theologischen Prinzipien, miisse vielmehr nach pragmatischen
Gesichtspunkten vorgehen.

Doch eben, wie geht man beim Austausch geistlicher Erfahrung und
theologischer Erkenntnis zwischen den Institutionen am besten prag-
matisch vor? Wie kann das, was z. B. bei unserer informellen Zusammen-
kunft zwischen Gemeindegliedern, Pfarrern und Mitarbeitern, theologi-
schen Lehrern und andern Sachverstindigen, Minnern und Frauen in
kirchenleitender Stellung ausgetauscht wird und was gewi8 ein Stiick
kirchlichen Zusammenkommens ist, an institutionelle Reprisentanten
delegiert werden, die fiir ihre Institution und zugleich fiir dieses noch
nicht institutionalisierte Zusammenkommen zu sprechen befugt und in
der Lage sind? Auch Bischofe der romisch-katholischen Kirche sind
nicht schon kraft Amtes die geborenen Sprecher fiir das neue kirchliche
GlaubensbewuBtsein, das hier aus Erfahrung zur Artikulation dringt.

Aber was wire denn von der folgenden Moglichkeit zu halten? Bi-
schoéfen der Ortskirchen und auch der Gesamtkirche, Synoden und Riten
der Landeskirchen und Kirchenféderationen kénnten nicht nur einzelne
theologische Erkenntnisse einzelner Experten oder Kommissionen nahe-
gebracht werden — das wire schon viel! Vielmehr finden diese Instanzen
auch die Fahigkeit, sich einen neuen Stil, eine neue Qualitit des Lehrens
und Leitens, des Sprechens und Handelns fiir die Kirche Jesu Christi
anzueignen — eines Sprechens und Handelns, wie es ohne offiziellen Auf-
trag schon da und dort, weit und breit geiibt wird.



Das réomische Lehramt in protestantischer Erfahrung L3 |

Falls sich dies zu sehr als frommer Wunsch anhoren sollte, wire auf
ein paar dringende Erfordernisse hinzuweisen. Die kirchliche Wirklich-
keit, so wie sie sich entwickelt, braucht Sprecher, die nicht nur fiir «die
Kirche», sondern die noch mehr fiir eine entmystifizierte Kirche zu spre-
chen vermogen. Das heifit, benotigt werden Sprecher fiir eine Kirche,
welche gerade nicht immer mit einer Stimme sprechen muf}. Lebensnot-
wendig sind Amter, die einen wahrhaft ‘bischéflichen’ Hirtendienst ver-
sehen, indem sie in der Kirche fiir jene sprechen, die selber gerade nicht
(vielleicht noch nicht) als reprdsentativ fiir «die Kirche» im Sinne der
dogmatischen Theorie oder der communis opinio gelten kénnen: fiir die
Randgruppen, fiir die experimentierenden Voraustrupps. Fiirsprache —
das wire dann mehr als bloB giitliches Zureden und halbherziges Ent-
schuldigen (statt zur Rede stellen und verhéren). Das hieBe dazuhin:
ermutigender Zuspruch zu beherztem Handeln, gerade da, wo ein solches
Handeln der Amtskirche verwehrt ist. Es braucht einen solchen bischof-

“lichen Dienst, denn es gibt diejenigen, die solche «Fiirsprecher» brau-
chen. Und daB es so ist, daB es viele solcher Bediirftiger in der Kirche
gibt, bedarf wiederum der amtlichen Fiirsprache. Es mul von Amts
wegen iiberall jemand da sein, der bei Amtstragern und Gemeinden, bei
Verbianden und Rebellen mindestens fiir wechselseitige Kenntnis, mog-
lichst fiir Verstindnis und Verstdndigung das Wort einlegt.

Der Bischof als Anwalt und Fiirsprech nicht allein fiir die sogenannte
schweigende Mehrheit, sondern auch fiir die vielleicht iiberlauten Minder-
heiten, fiir die mehr oder minder zahlreichen Abwesenden, der Bischof
als Beschwichtiger also nicht nur, sondern eher als Wortfiihrer und Sach-
walter der so unendlich zwiespiltigen Vielheit in der Kirche, und als
Bittsteller fiir die Nicht-Aufkiindigung der Gemeinschaft, der Bischof,
der nicht lianger (sofern er der hichste ist) die Diskussion fiir geschlossen
erkliren muB, der Bischof, der vielmehr «als 6ffentlich bestallter Bettler ...
um die Wiederaufnahme der Diskussion» (wie der verstorbene 6kume-
nische Theologe und Praktiker Ernst Lange einmal sich vorgestellt hat)
bettelt33? Mit solchen ‘lehramtlichen’ Verrichtungen hitten geweihte Apo-
stelnachfolger, hdtten gewihlte Kirchenrite und Kirchen(rats-, bunds-)

33 ¢«Wohlgemerkt, die Bischofe sind auch fiir die Mehrheiten da, genauso wie
fir die Minderheiten. Aber das fillt ihnen ohnehin leichter. Bischofe sind Uber-
setzer, Makler, Unterhindler. Sie sind Schiedsleute. Sie sind, was man in der engli-
schen Geschéftsordnung ‘Chairmen’ nennt. Sie sind die Einberufer des Palavers,
als das der Frieden heute wahrgenommen werden mufl, die Gewihrsleute des ‘end-
losen’ Dialogs, von dem Kohnstam zu Recht sagt, er sei die Energie der Gemein-



52 Das rémische Lehramt in protestantischer Erfahrung

prisidenten heute doch alle Hinde voll zu tun, mehr als zu den Zeiten,
da Lehrentscheide hoch im Kurs standen. (Der Bischofstitel {ibrigens
ist fiir die Funktion nicht entscheidend, aber fiir eine verniinftige und
funktionierende Sprachregelung wohl auch nicht ganz gleichgiiltig.) Und
haben sie nicht ohnehin damit zu tun? Also mégen sie doch sprechen,
wollen wir doch fiireinander, miteinander sprechen, einander fragen,
horen, beim Wort nehmen, zum Handeln ermutigen — fiir die Kirche.

Eine SchluBbemerkung: DaB bei derartigen Versuchen, Sprecher fiir
die Kirche zu benennen, die katholische Kirche und Theologie direkten
Zugang zur Erfahrung mit dem Wort der heiligen Schrift hat und daB
wir Evangelischen bisher nur indirekten Zugang zur Erfahrung mit dem
Lehramt der romisch-katholischen Kirche haben (vermittelt haupt-
sichlich durch katholische Theologen), das ist nichts als recht und billig.
Dieser Unterschied liegt in der Natur der Sache; er braucht den im Gang
sich befindenden Austausch nicht nachhaltig zu beeintrichtigen. Neue
Erfahrungen mit dem rémischen Lehramt werden dann im Ganzen
eines reicheren Haushaltens mit dem Dienst am gottlichen Wort der
Verséhnung (2 Kor 5, 19 {.), dem kirchlichen Amt des Bindens und L&-
sens, des Ermahnens, Unterweisens, Ratens und Trostens sich gewi3
einstellen.

schaft. Sie sind 6ffentlich bestallte Bettler: Bettler um die Wiederaufnahme der
Diskussion.

Sie sind keine Reformer .... Sie sind keine Patriarchen und keine Rebellen. Sie
sind Vermittler, die den Patriarchalismus als Selbstverteidigung veringstigter
Viter unnétig machen, ebenso wie die inhaltslose Dauerrebellion der Jungen. Sie
fithren Regie bei der Inszenierung des Generationenkonflikts, der fiir die Verkniip-
fung von Ende und Anfang, von Erfahrung und Traum, von Tradition und Wandel
schlechthin unentbehrlich ist.

Bischofe ergreifen nicht Partei, es sei denn — auf Zeit — die Partei der Verlierer.
Jedenfalls ist fiir sie Einheit nicht gleich Mehrheit, sondern die wechselseitige Irri-
tation von Mehrheit in Hoffnung und Liebe» (sic, erg. «von Mehrheit und Minder-
heit»?).

«So stelle ich mir Bischéfe vor. Es gibt den einen oder den anderen Kirchen-
vater, auf den man sich dabei berufen konnte. Aber Kirchenviter haben, soweit sie
vor 1483 geboren sind, ungliicklicherweise keine Stimme in der Evangelischen
Kirche. Darum beruft man sich besser darauf, daB Bischéfe tatsdchlich so sein
kénnen. Mein Kronzeuge ist der vorige Bischof von Rom.»

Dieser Bischofsspiegel — Ernst Lange hélt das Bischofsamt aus 8kumenisch-
pragmatischen Griinden fiir «unverzichtbar» — findet sich versteckt in einer «Ein-
gabe an einen westdeutschen Kirchenfithrer», samt «Anlage: Mehr Skumenische
Verbindlichkeit in Westdeutschland» posthum abgedruckt in der Zeitschrift « Wis-
senschaft und Praxis in Kirche und Gesellschaft» 63, 1974, 349-362 (Zitat: 353;
vgl. 352).



	Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

