
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 24 (1977)

Heft: 1-2

Artikel: Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Autor: Geisser, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Geisser

Das römische Lehramt

in protestantischer Erfahrung

Vorbemerkungen 1

Die Frage des Gesamtthemas «Wer spricht für euch?» kann
selbstverständlich auch bloß rhetorisch-rituell gestellt werden. Dann ist es

keine Kunst, für den andern zu antworten bzw. ihm die Antwort aus
dem Mund zu nehmen. Bisher war es ja dem Protestanten klar, daß für
die römisch-katholische Kirche ein oberstes Lehramt eindeutig und
verbindlich spreche, daß der Glaube seiner Kirche mit jenem Anspruch und

- mindestens z. T. - mit dessen Aussprüchen im Widerspruch stehe, daß

aber dieser protestantische Widerspruch wie auch die positive evangelische
Glaubensaussage nicht durch ein vergleichbares amtlich-bevollmächtigtes

Sprechen der eigenen Kirche darzustellen sei. Umgekehrt konnte der

1 Ebenso wie dem voranstehenden Aufsatz von H. Häring liegt dem folgenden
ein Vortrag zugrunde, der anläßlich des «9. Ökumenischen Wochenendes für
Akademiker» in der Abtei Einsiedeln am 25. September 1976 gehalten wurde. Das
Gesamtthema hieß: «Wer spricht für euch? - Recht und Auftrag, Kirche zu
vertreten»; die Referate folgten dort in umgekehrter Reihenfolge aufeinander. Die
Form des mündlichen Vortrags wurde im wesentlichen belassen, Ausgelassenes aber
wieder hinzugefügt. Außerdem wurden - nach Absprache mit dem Herausgeber -
in die letzten Abschnitte (II 3, c und e) Überlegungen eingearbeitet, die in der
abschließenden Diskussion vorgebracht worden waren und sich auf das Referat von
H. Häring sowie auf die Aussprache bezogen hatten. - Inzwischen ist im Jahrgang
12 (1976) der Zeitschrift «Concilium» das Heft 8/9 erschienen, das sich unter dem
Gesamttitel «Glauben auf Befehl?» in einer Reihe von Einzelbeiträgen mit Fragen
der Lehrautorität z. B. unter kirchenrechtlichen, ökumenischen, theologischen,
historischen und sozialpsychologischen Aspekten befaßt.



24 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

katholische Partner sich im voraus sagen, was er auf seine Frage «Wer

spricht für euch?» von protestantischer Seite zu hören bekommen würde

(nämlich nur Widerspruch und Widersprüchliches).
Nun verstehen sich diese einfachen Antworten bekanntlich nicht

mehr von selbst. Wir könnten uns jetzt wirklich etwas davon versprechen,

wenn wir solche Fragen stellen und uns daran machen, einer für
den andern zu sprechen. Wir müßten also z. B. die Frage «Wer spricht
für euch?» stellvertretend für die andere Seite zu beantworten suchen -
und zwar so, daß nicht nur der Partner sich verstanden erfährt, sondern

auch die jeweils vorweggenommene Antwort des andern von beiden Partnern

als Rückfrage an die eigene Adresse angenommen werden kann.

Womöglich gelingt es immer besser, in einem nicht-amtlichen Bereich
füreinander so zu sprechen, daß mit der Zeit ein amtliches Sprechen in
Übung kommt, welches jeweils für die eigene Kirche gilt und doch auch

gegenüber der andern Kirche verantwortbar, in der andern Kirche
vernehmbar und beantwortbar ist.

So wie ich das mir gestellte Thema im Rahmen der genannten
Fragestellung verstanden habe, wird sich mein Beitrag jedoch noch im
Vorfeld einer solchen Möglichkeit zu bewegen haben. Es geht vermutlich
darum, daß die katholischen Teilnehmer aus dem Echo eines protestantischen

Erfahrungsberichtes etwas über das bisherige lehramtliche Sprechen

ihrer eigenen Kirche erfahren können (darunter natürlich
Altbekanntes), und daß sie zugleich in diesem Widerhall etwas über den

Wider-Sprechenden, nämlich über das evangelische Verständnis von
Lehrautorität erfahren.

Doch ist das nicht zu anspruchsvoll? Gibt es überhaupt so etwas
wie «das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung»? Wird von
dort nicht unvermeidlich der alte Widerspruch und Mißton zu
vernehmen sein?

Es ist in der Tat zuerst von negativen Erfahrungen zu reden.

I. NEGATIVE ERFAHRUNGEN

1. Negativ sind unsere protestantischen Erfahrungen mit dem
römischen Lehramt zunächst schlicht insofern, als direkte Erfahrungen fast

gar nicht vorhanden sind. Das machen wir uns selber oft nicht genügend

klar.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 25

a) Die überwiegend indirekten Erfahrungen finden sich im
protestantischen Erfahrungswissen und selbst im Bewußtsein der Theologen
zudem meist als isolierte Impressionen, die nicht in direktem Zusammenhang

mit andern Erfahrungen, etwa dem Eindruck des liturgischen oder
des monastischen Lebens in der römisch-katholischen Kirche registriert
werden.

Somit meint der Protestant aus der Erfahrung des Hörensagens zu
wissen, wer letzten Ehdes für die römisch-katholische Kirche spricht,
nämlich daß dies der Papst als Inhaber des unfehlbaren Lehramtes sei.

Er denkt dabei wohl auch an die Mariendogmen oder die eine oder andere

Enzyklika. Man muß ihn eigens belehren: In der feierlichen Form einer

dogmatisch absolut verbindlichen ex cathedra-Entscheidung nehme der

römische Bischof ja nur das ihm als Haupt der Gesamtkirche verliehene

außerordentliche oberste Lehramt wahr; er habe dies zudem im Falle der

Mariendogmen von 1854 und 1950 erst zweimal getan, und voraussichtlich

seien dies auch schon die beiden letzten Male gewesen; Enzykliken
fielen nur in die Kompetenz seines ordentlichen obersten Lehramtes und
enthielten nach mehrheitlicher Meinung der Theologen nicht im eigentlichen

Sinne unfehlbare Lehre. Vom ordentlichen und allgemeinen Lehramt

der mit dem römischen Bischof als ihrem Haupt in Gemeinschaft
stehenden Bischöfe des Erdkreises gewinnt der Protestant höchstens
eine Anschauung, wenn sich dieses allgemeine Lehramt - wie beim

II. Vatikanum - in konziliarer Versammlung als außerordentliches
darstellt; als feierlicher Entscheid des außerordentlichen und allgemeinen
Lehramtes ist ihm eben wieder das Papstdogma des I. Vatikanums
geläufig (das Tridentinum mit seinen antireformatorischen
Verdammungsurteilen liegt schon außerhalb des normalen Gesichtskreises). Was
schließlich so gut wie vollständig fehlt, ist eine bewußte Kenntnis des

ordentlichen Lehramtes, also der bischöflichen Wahrnehmung der

Verantwortung für den Glauben in der Ortskirche. (Evangelische Teilnehmer

an der Synode 72 stellen in dieser Hinsicht eine eher seltene
Ausnahme dar.)

Aber nicht nur innerhalb des Gesamtgefüges der lehrenden Kirche
zieht das päpstliche Lehramt in besonderer Weise die protestantische
Aufmerksamkeit auf sich. Eben auf diese Lehrgewalt mit ihrem
Unfehlbarkeitsanspruch und dessen außerordentlichen Kundgaben ist
protestantisches Bewußtsein auch im Blick auf die sonstigen Prärogativen des

Papstamtes eigentümlich fixiert. Die Tatsache z. B., daß das I.
Vatikanum neben (und sogar vor) dem Infallibilitätsdogma die Lehre vom



26 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Universalepiskopat und Jurisdiktionsprimat des römischen Bischofs

definierte, wird häufig auch von Fachtheologen nicht realisiert. Dabei
haben doch diese beiden Spitzensätze des Dogmas von 1870 sowohl
innerkatholisch wie gesamtökumenisch eher noch folgenschwereres Gewicht

gehabt, wie katholische Kommentatoren gelegentlich mit Recht bemerken

und orthodoxe, anglikanische oder christkatholische sehr wohl wissen.

Aus diesen Gründen treten neue Erfahrungen, die insgesamt mit
der Wahrnehmung des Papstamtes oder Petrusamtes als des obersten
Hirtenamtes des römischen Bischofs sowie mit der Ausübung des ordentlichen

Lehramtes durch den Gesamtepiskopat gemacht werden können,
viel weniger deutlich ins protestantische Blickfeld. Am meisten Raum
nimmt darin nach wie vor die Erfahrungstatsache ein, daß nun eben

einmal die lehramtliche Unfehlbarkeit des Papstes verkündigt wurde,
daß dieser Anspruch evangelisches Wahrheitsbewußtsein negiert und

von evangelischem Wahrheitsbewußtsein aus zu negieren ist. Der Satz
des Dogmas von 1870, demzufolge der römische Bischof, wenn er ex
cathedra spricht, d. h. für die gesamte Kirche verbindliche Definitionen
in Sachen des Glaubens und der Sitte vornimmt, über die der Kirche
verliehene Unfehlbarkeit verfüge und daß solche Sätze «ex sese, non
autem ex consensu ecclesiae» unabänderlich seien2, ist für protestantisches

Bewußtsein unverändert der Stein des Anstoßes und der Fels des

Ärgernisses geblieben.

b) Neben solchen Erfahrungs- und Stimmungsgehalten gibt es

insbesondere beim protestantischen Theologen historische Reminiszenzen

bezüglich einstiger Erfahrungen mit dem römischen Lehramt. Es handelt

sich also auch hier um Erfahrungen indirekter Art. Doch das Wissen,

wer mit dem Anspruch der Unfehlbarkeit für die römisch-katholische
Kirche spricht, wird hier weiter durch eine Vorstellung vom Wie dieses

Sprechens ergänzt, und zwar durch eine negativ gefärbte Vorstellung.
Ich nenne nur ein paar solcher Illustrierungsmöglichkeiten, zunächst aus
der älteren Epoche der Autoritätskrise in der Christenheit des Abendlandes.

Martin Luther hat einst, als er während einer Zwischenphase seines

römischen Lehrprozesses im Herbst 1518 in Augsburg von dem
römischen Kardinallegaten Cajetan verhört wurde, versucht, «a papa non

2 D 1839/3074. - Die beiden Nummern bei D beziehen sich jeweils auf die
älteren bzw. die neueren Auflagen des «Enchiridion Symbolorum» (Denzinger-
Schönmetzer DS ab 32. A. 1963).



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 27

bene informato ad (papam) melius informandum» zu appellieren. Doch
einen starken Monat danach appellierte er bereits vom Papst an ein

allgemeines Konzil. Im Sommer 1519 ließ er sich auf der Leipziger
Disputation von seinem Kontrahenten Eck zu der Aussage provozieren, die

er sich dann konsequent zu eigen machte, daß nämlich auch Konzile
irren könnten und schon geirrt hätten.

Als Luther für das endlich auf 1537 nach Mantua einberufene Konzil

(das dann erst kurz vor seinem Tod in Trient 1545 tatsächlich begann)
im Auftrag seines Kurfürsten die konsensfähigen und die kontroversen
Lehren in den später so genannten «Schmalkaldischen Artikeln»
zusammenstellte, sah er das Hauptproblem in bezug auf den römischen Bischof
in dessen Anspruch, iure divino und nicht aufgrund kirchlichen Konsenses

seine Leitungs- und Lehrbefugnisse über die Gesamtkirche auszuüben.
Seine Erfahrungen mit dem Lehramt des römischen Papstes faßte er
schließlich exkursartig dahingehend zusammen, daß der Papst ja gar
nicht durch «äußerliches Wort» informiert sein wolle, weil er das Wissen

um die Wahrheit des Glaubens und das Recht in der Kirche schon kraft
amtlicher Bevollmächtigung in sich zu tragen wähne - daß das Papsttum

also die institutionalisierte Schwärmerei sei3.

Weiter gibt es natürlich eine Reihe direkter negativer Äußerungen
des römischen Lehramtes oder römischer Behörden über Lehrmeinungen
und andere Erscheinungsformen des evangelischen Christentums aus

nachreformatorischer und auch aus neuerer Zeit. Ich erwähne solche

überlieferten Erfahrungen hier nicht. Ich erwähne nur, daß ich ihre
Erörterung heute für unergiebig halte (obwohl Aussprüche von Erzbischof

3 Schm. A. II 4 zur Frage des göttlichen Rechts des Papsttums und zur
Möglichkeit der Anerkennung eines Amtes der Einheit iure humano (Bekenntnisschriften

der Evangelisch-Lutherischen Kirche 427,6-14; 429,8 - 430,13), III 8 zum
«enthusiastischen» Charakter des Papsttums (BSLK 454,7-15; 455,27 - 456,5);
«...denn das Bapsttum auch eitel Enthusiasmus ist, darin der Bapst rühmet, 'alle
Rechte sind im Schrein seines Herzen' (Corp. iur. can., 1. VI, I, 2, c. 1) und, was er
mit seiner Kirchen urteilt und heißt, das soll Geist und Recht sein, wenn's gleich
über und wider die Schrift oder mündlich Wort ist. Das ist alles der alte Teufel und
alte Schlange, der Adam und Eva auch zu Enthusiasten machte, vom äußerlichen
Wort Gotts auf Geisterei und eigen Dünkel führet Summa : der Enthusiasmus
sticket in Adam und seinen Kindern von Anfang bis zu Ende der Welt, von dem
alten Trachen in sie gestiftet und gegiftet, und ist aller Ketzerei, auch des Bapsttums
und Mahomets Ursprung, Kraft und Macht. Darumb sollen und müssen wir darauf
beharren, daß Gott nicht will mit uns Menschen handien denn durch sein äußerlich

Wort und Sakrament. Alles aber, was ohn solch Wort und Sakrament vom
Geist gerühmet wird, das ist der Teufel ...».



28 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Lefebvre beispielsweise eine ziemlich ungebrochene Tradition des Syllabus

Pius' IX. von 1864 verraten)4. Ich erwähne ferner, daß ich sie einigermaßen

kenne, und daß ich auch die negativen Reaktionen bei katholischen

Theologen kenne, die regelmäßig eintreten, wenn man solche

Kenntnisse auch nur verrät (selbst wenn man nicht daran denkt, sie

auszuwerten). Insofern gehört diese Erwähnung auch zu unserm Thema;
ich komme noch darauf zurück.

2. Ausdrücklich zu erwähnen ist aber ein Feld möglicher Erfahrungen

mit dem römischen Lehramt, auf welchem dieses nicht nur als eine

Instanz begegnet, die (womöglich mit Unfehlbarkeit) für die katholische
Kirche und unter anderm auch über Phänomene evangelischen
Christentums zu reden vermag - sei es positiv oder negativ. Vielmehr
beansprucht hier das römische Lehramt, verbindlich auch für evangelische
Christen und zu evangelischen Christen zu sprechen. Freilich ist dieses

Sprechen auch dem durchschnittlich informierten protestantischen Theologen

kaum geläufig. Wenn er aber davon Kenntnis erhält und ihm
bewußt wird, daß auch er direkt angesprochen ist, wird der evangelische
Christ die Begegnung mit diesem Anspruch in der Regel negativ erleben.

a) Das römische Lehramt erhebt nicht nur den Anspruch, die
Glaubenswahrheit aufgrund der göttlichen Offenbarung verbindlich für die

katholischen Gläubigen (und nicht nur für diese, sondern - wie wir gleich
hören werden - für alle Getauften) auszusprechen. Es betrachtet sich

auch als göttlich autorisierte Instanz für die - womöglich unfehlbare -
Auslegung der natürlichen Ordnung der Vernunfterkenntnis und des

natürlichen Sittengesetzes5. Diese naturrechtlichen Satzungen gelten als

Ausdruck der ewigen göttlichen Weisheit und des ewigen göttlichen
Willens, ihre Prinzipien als jedem Menschen ins Herz geschrieben und der
Vernunft bzw. dem sittlichen Streben zur Verwirklichung aufgegeben.

4 D 1701-1718a/2901-2918' (dort wird neben Pantheismus, Naturalismus,
Sozialismus, Kommunismus, Bibelgesellschaften, Geheimbünden und liberalen
Klerikervereinigungen samt andern «pestes» auch der Indifferentismus mit seinem
allzu weitherzigen Urteil über den Protestantismus verurteilt).

5 I. Vatikanum, Const, dogm. de fide catholica 1870 (D 1798/3018) ; Leo XIII.,
Enz. «Rerum novarum» 1891 (ASS 23, 1890/91, 647) ; Pius XI., Enz. «Divini illius
Magistri» 1929 (AAS 22, 1930, 54 f.), Enz. «Quadragesimo anno» 1931 (D 2253/
3725), Enz. «Mit brennender Sorge» 1937 (AAS 29, 1937, 159); Pius XII., Alloc.
2.11.1954 (HerKorr 9, 1954, 123 ff.); Johannes XXIII., Enz. «Mater et Magistra»
1961 (DS 3938), Enz. «Pacem in terris» 1963 (DS 3997).



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 29

Wer ihre Explikation und Applikation durch das kirchliche Lehramt

wirklich vernimmt, ist kraft göttlichen Rechtes verpflichtet, dieser

zu folgen. Andernfalls verstößt er wider besseres Wissen und Gewissen

gegen Gottes Willen. Er hat kein Recht, sich auf die Freiheit des irrenden

Gewissens zu berufen. Wo also päpstliche Enzykliken philosophische
und ethische Fragen behandeln, ist jeder vernünftige und gutwillige
Mensch - also auch der Nichtchrist - nicht nur mit moralischer, sondern

mit rechtlicher Verbindlichkeit angesprochen. Die römisch-katholische
Kirche ist «mater et magistra aller Völker»! Gerade die neueren Enzykliken

wenden sich ausdrücklich auch «an alle Menschen guten Willens»6.

b) Als evangelische Christen stehen wir mit den Gliedern der
römischkatholischen Kirche nicht in der Gemeinschaft des vollen katholischen
Glaubens. Wir negieren einige der vom römischen Lehramt zu glauben
vorgelegten Sätze. Schon aus diesem Grunde - abgesehen von der fehlenden

sakramentalen Gemeinschaft - sind wir nicht im Vollsinn Glieder
der katholischen Kirche. Aber unsere Taufe konstituiert uns rechtlich
gesehen als «persona in ecclesia»1. Auch wenn die damit verbundenen
Rechte wegen der mangelnden Glaubensgemeinschaft ruhen, besteht
doch die Verpflichtung zu eben jener Glaubensgemeinschaft. Jeder
Getaufte hat nämlich um seines ewigen Heils willen alles das gläubig zu

bejahen, was das römische Lehramt ausdrücklich oder implizit als

geoffenbarte Glaubenswahrheit vorlegt. Wer dieser Pflicht nicht
nachkommt, ist ein Ketzer. Genauer: er ist in der Regel nur «materieller
Häretiker». Er glaubt nicht bestimmte verbindliche Glaubensinhalte.
Das ist aber solange nicht schuldhaft, als er keine Gelegenheit gefunden
hat, im einzelnen diese Glaubenslehren mitsamt ihrer Begründung und
der Begründung der sie verbürgenden Lehrautorität kennenzulernen. Er
ist sich der Glaubwürdigkeit des kirchlichen Lehramts wie auch seiner

6 Johannes XXIII., «Pacem in terris» 1963; Paul VI., «Ecclesiam suam»
1964, «Populorum progressio» 1968, «Humanae vitae» (über die rechte Ordnung
der Weitergabe menschlichen Lebens) 1968.

1 Codex Iuris Canonici (CIC 1918), can. 87 : dies schließt Rechte und Pflichten
ein. - Viel Aufsehen erregte seinerzeit im preußischen Kulturkampf der Passus
eines Schreibens Papst Pius' IX. an Kaiser Wilhelm I. vom 7.8.1873: «... ich rede,

um eine meiner Pflichten zu erfüllen, welche darin besteht, allen die Wahrheit zu

sagen, auch denen, die nicht Katholiken sind. Denn jeder, welcher die Taufe
empfangen hat, gehört in irgend einer Beziehung oder auf irgend eine Weise, welche
hier näher darzulegen nicht der Ort ist, gehört, sage ich, dem Papste an» (C. Mirbt,
Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen Katholizismus 5.A.
1934, Nr. 611 S. 470). Vgl. D 895/1671; CIC c. 12.



30 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

eigenen Glaubenspflicht nicht bewußt; «ignorantia invincibilis» entschuldigt

ihn 8. Er muß freilich die Gelegenheit zu besserer Information
suchen. Dann werden die Begründungen seiner Vernunft einleuchten und
ihn zur Zustimmung bewegen, sofern er nicht die begründete Einsicht
willentlich unterdrückt. Tut er das, wird einer also trotz günstiger
Gelegenheit nicht katholisch, so ist er nicht nur materieller, sondern auch
formeller Häretiker. Er befindet sich schuldhaft in seelengefährhchem
Irrtum. Die Verdammungsurteile des Lehramts treffen auf ihn persönlich

zu. So sagt die bisher theoretisch immer noch gültige offizielle Doktrin.

Demnach wären zumindest wir theologisch und ökumenisch bewanderten

evangelischen Christen, sofern wir bei unserer Kirche bleiben,
formelle Häretiker.

Aber hat nicht das römische Lehramt in jüngster Zeit, im Zweiten
Vatikanischen Konzil, ganz anders über die und zu den nichtkatholischen
Christen gesprochen Hat es sie nicht als (wenn auch getrennte) Brüder
angesprochen, als Träger des gemeinsamen Christennamens 9? Hat es bei

ihnen nicht «Kirchen und kirchliche Gemeinschaften» ausdrücklich
anerkannt? Hat es nicht bei den aus der Reformation hervorgegangenen
«kirchlichen Gemeinschaften» zwar kein volles Kirchesein, wohl aber

positive Verwirklichungen des Christseins, sogenannte «Werte», und
überdies genuine «Elemente» des Kircheseins festgestellt10? Hat es

nicht schließlich in der Konzilserklärung über die Religionsfreiheit von
1965 die Frage von Wahrheit und Irrtum eingeklammert und vor dieser

Klammer die Freiheit von jedem äußeren Zwang sowohl für das Gewissen

wie für die öffentliche Religionsausübung proklamiert11

8 D 1677/2866. Zur Glaubenspflicht gegenüber der römisch-katholischen Lehre
bzw. dem päpstlichen Lehramt vgl. CIC c. 1325, § 2; D /2568-2570, /2836,
1715/2915, 1789/3008, 1793f/3012-3014, 1812/3033.

9 Johannes XXIII., Enz. «Ad Petri cathedram» 1959; Konzilsdekret über
den Ökumenismus 1964, Nr. 3,1. - In dem Apostolischen Schreiben Pauls VI.
«Evangelii nuntiandi» vom 8.12.1975 rechnet der Papst die nichtkatholischen
Christen sogar unter die «Gläubigen», denen « Glaubenshilfe » zuteil werden soll;
speziell ihnen gegenüber würde die katholische Kirche «in schwerwiegender Weise
ihre Pflicht vernachlässigen..., gäbe sie nicht bei ihnen Zeugnis von der Fülle der
Offenbarung, deren Glaubensschatz sie hütet» (Nr. 54, dt. Ubersetzung HerKorr
30, 1976, 133-152).

10 «Ecclesiae et communitates ecclesiales » : II. Vatikanum, Dekret über den
Ökumenismus«Unitatisredintegratio» 1964, Nr. 3,1.4; 19; 22,3; Dogmatische
Konstitution über die Kirche «Lumen gentium» 1964, Nr. 15. «Elementa seu bona»:
Ökumenismusdekret 3,2-4; 4,8; 21-23. - Entsprechend ist menschliche Schuld auf
beiden Seiten an der Trennung beteiligt gewesen, vgl. ebd. 3,1.5; 4,6; 7.

11 A. a. O. Nr. 2 (das im Wesen der Person begründete Recht auf religiöse



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 31

Doch auch was jene spezielle Frage des irrenden Gewissens und der
formellen Häresie angeht, so müssen sich die Ausführungen von vorhin
den Einwand gefallen lassen: Was soll das denn? So ist es doch gar
nicht gemeint!

In der Tat, um zu verstehen, wie das alles gemeint ist und was die

einzelnen Glaubenslehren wirklich besagen, wie sie und wie die
Glaubwürdigkeit der lehrenden Kirche bzw. unsere Glaubenspflicht genau
begründet sind, brauchen wir die Erklärung der Theologen. Die
katholischen Theologen können uns auch erklären, inwiefern wir trotz den

Erklärungen, die sie uns geben, guten Glaubens in der Ablehnung verharren
können und also doch keine formellen Häretiker sind. Denn zur wirklichen

Erfahrung des Glaubensinhaltes und der Glaubenspflicht, kurz : des

«lebendigen Lehramts», der «viva vox Evangelii in Ecclesia»12, gehört
eben mehr als nur Lehrbuch- oder gar nur Denzinger-Wissen. Es gehört
das Leben mit der Kirche dazu - «sentire Ecclesiam». Isolierte
Informationen über das römische Lehramt oder auch durch das römische

Lehramt genügen eben nicht, um Erfahrungen mit dem Lehramt gemacht
zu haben und darüber reden zu können.

3. Zu Anfang dieses ersten Teils war gesagt worden, negative
Erfahrungen seien beim protestantischen Partner schon aus dem einfachen
Grund vorauszusetzen, weil es sich meist um indirekte oder
unvollständige Erfahrungen handle. Trotzdem wurden diese defizienten und
isolierten Erfahrungen mit dem römischen Lehramt auch im qualitativen
Sinn negativ genannt : so, daß damit ein Urteil über den Gegenstand der

Erfahrung gemeint war. Für dieses Urteil hat ein evangelischer Christ
Gründe, die nunmehr anzugeben sind.

a) Was zum Widerspruch provoziert, ist zunächst die ständige
Verquickung von äußerer Autorität und innerer Evidenz, die den lehramtlichen

Anspruch kennzeichnet. Was als objektiv verbindlich in rechtlicher

Form und lehrhafter Formulierung vorgelegt wird, das wird eo ipso
als zugleich subjektiv überzeugend für das innerste Gewissen

vorausgesetzt. Es erscheint ganz unvorstellbar, daß auch das Gegenteil der Fall

Freiheit geht der Pflicht voran, die Wahrheit zu suchen und an der erkannten Wahrheit

festzuhalten).
12 II. Vatikanum, Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung

«Dei Verbum» 1965, Nr. 8,3; 10,2.



32 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

sein könnte. Gerade die entgegenkommendsten theologischen Interpreten

postulieren diese Identität. Wenn die innere Evidenz beim
Andersgläubigen bisher nicht zustandegekommen ist, so muß es für diesen

Entschuldigungsgründe geben. Denn falls alle Bedingungen erfüllt gewesen
wären, hätte die persönliche Zustimmung ja unmöglich ausbleiben können.

Und vollends kann das Lehramt selber positive Elemente des Christlichen

und Kirchlichen außerhalb der römisch-katholischen Kirche nur
insofern und eben insofern anerkennen, als diese auf das römische
Zentrum hingeordnet sind, dem sie «von Rechts wegen» zugehören, und als

sie auf die Einheit und Fülle des Katholischen unter dem römischen
Bischof «hindrängen» 13.

Angesichts dieser Logik erfährt sich evangelischer Glaube vom
römischen Lehramt aufs innerste zurückgestoßen und aufs äußerste

herausgefordert. Als Glied der Kirche Jesu Christi sieht sich der evangelische
Christ einbezogen in das Kalkül der Selbstbestätigung einer fremden
kirchlichen Instanz. Und eben der Logik dieses Kalküls entzieht sich
das evangelisch unterrichtete Gewissen absolut. Es kann der äußeren

Autorität, deren Sprüche «ex sese, non autem ex consensu ecclesiae irre-
formabiles» sein sollen, keine innere Glaubwürdigkeit zuerkennen. Nicht
weil es keinerlei äußere Autorität, keinerlei öffentlich lehrende Funktion
in der Kirche anerkennen dürfte! Aber es erkennt in jenem lehramtli-
chen Sprechen, das sich allein auf eine innere Stimme (auf den
«Glaubenssinn», die «lebendige Tradition» oder ein «persönliches Charisma»)

zu berufen braucht, nicht diejenige äußere Autorität wieder, die sich

allein dadurch legitimieren kann, daß sie zu einem nachvollziehbaren
Konsens bei der öffentlichen Auslegung der heiligen Schrift verpflichtet
und sich selber einem solchen Konsens verpflichtet weiß. Und weiter
nimmt das evangelische Gewissen in den vielen Inhalten, für deren Wahrheit

jene äußere Autorität des römischen Lehramts zu bürgen sich

anheischig macht, nicht die innere Evidenz wahr, die dem Wort des schriftlich

bezeugten und öffentlich ausgelegten Evangeliums von Jesus Christus

nach evangelischer Erfahrung eigen ist, wenn es, die Gewissen
bindend und lösend, zum Konsens bewegt. Denn dort, in den Sätzen des

römischen Lehramts, wird das Gewissen um der Erlösung und des ewigen
Heils des Menschen willen noch an vieles andere mehr gebunden als an
das, was ihm etwa in der Situation der Taufe, des Mahls des Herrn, der

13 Vgl. Ökumenismusdekret Nr. 3,2 («iure pertinent»); 3,4.5; 4,1; 17,1.2;
Kirchenkonstitution Nr. 8,2 («impellunt») ; 15.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 33

beglückenden Bindung an einen Ehepartner oder der tödlichen Lösung
aus diesem irdischen Leben im Namen Jesu Christi zugesprochen wird
und was allerdings unverbrüchlich gilt.

b) Was protestantisches Fassungsvermögen zum Widerspruch
provoziert, ist ferner der Anspruch, durch das römische Lehramt werde

jederzeit übereinstimmende Wahrheit gelehrt und kirchliche Übereinkunft

verbürgt. Und zwar sind für unsre Skepsis nicht bloß die eben

genannten äußeren und inneren Konsensmängel maßgebend. Vielmehr
verbindet sich dabei ein historisches und ein - so möchte ich sagen -
ästhetisches Urteil.

Historisch scheint es erweisbar, daß das oberste Lehramt der
römischen Kirche keineswegs stets dasselbe gelehrt und mit seiner Lehre

keineswegs stets die Einheit der Kirche gefördert hat.
Ästhetisch sozusagen ist es wenig einleuchtend, daß das eindeutige

und verbindliche, die Diskussion beendende Lehre sein soll, was
offensichtlich derartig vielfältige und relativierende theologische Interpretationen

fordert und in Gang setzt14. In Umiissen haben wir dieses

Problem am Beispiel der Glaubenspflicht der getauften Nichtkatholiken und
der formellen Häresie kennengelernt. Es ließe sich anhand der
theologischen Gewißheitsgrade bzw. Zensuren weiter veranschaulichen 15. Von
katholischen Theologen - Karl Rahner, Walter Kasper und Hans Küng
können hierfür, unbeschadet aller ihrer Differenzen gerade auch in dieser

Sache, als Beispiele in einem Atemzug genannt werden - ist dem Sinne

nach zu hören : Was wirklich Dogma ist, läßt sich noch gar nicht so genau

sagen. Also auch was in den amtlich und unfehlbar definierten Dogmen
letzten Endes positiv gelehrt wurde, hoffen wir erst noch zu erfahren 16.

Die Dogmeninterpretation im einzelnen, wie sie seit geraumer Zeit in
der katholischen Kirche praktiziert wird, macht vollends jene Vorspie-

14 K. G. Steck (bis vor kurzem Ordinarius in Münster) pflegt im Blick auf
derartige Beobachtungen vom Problem des «Umgangs mit der christlichen Wahrheit»
zu sprechen. Vgl. etwa «Der 'moderne Katholizismus' und seine Kritiker» (Theol.
Existenz heute, NF 68) 1958, 21-29, 32 ff.

15 Dort geht es darum, mit welcher Art von Glauben und mit welchem Maß
von Verbindlichkeit eine Lehre anzunehmen bzw. in welchem Grade ihr eine volle
Zustimmung erlaubterweise auch zu versagen ist: ob es sich um einen Satz «de fide»
(und dann um fides divina et catholica oder nur um fides ecclesiastica), fidei pro-
xima, ad fidem pertinens, um eine sententia communis oder nur probabüis handelt,
u. ä. m.

16 Vgl. - nur als Beispiel - W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes 1965,
110-138; Geschichtlichkeit der Dogmen? StdZ 179, 1967, 401-416: 409 f.

3



34 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

gelung lehrmäßiger Geschlossenheit gegenstandslos, die den Protestanten
angesichts der lehramtlichen römischen Ansprüche sowie infolge seiner

eigenen Fixierung auf diese Ansprüche geblendet hatte.
So ginge also der protestantische Protest heute ins Leere, und das

oberste römische Lehramt wäre gar nicht so schlimm? Oder könnte' sich

hier nicht sogar ein Weg zu andern, zu positiven Erfahrungen mit dem

römischen Lehramt zeigen?

Ich hatte bisher über negative protestantische Erfahrungen mit
dem Lehramt zu berichten. Negativ waren diese, so läßt sich jetzt
zusammenfassen, in zweifacher Hinsicht:

Zum ersten, insofern in der religiösen und kirchlichen Erfahrung
des Durchschnittsprotestanten auf weite Strecken die Begegnung mit
einer lehramtlichen Autorität überhaupt nicht vorkommt. Vom Lehramt

der römischen Kirche hat er meist nur indirekte (und dann häufig
inkorrekte) Vorstellungen und Kenntnisse. Von einem Lehramt der eigenen

Kirche hat er oft gar keine Ahnung.
Zum andern, insofern sich der Protestant unter Umständen doch mit

dem Lehramt der römischen Kirche konfrontiert sieht. Dann läuft diese

Begegnung in der Regel auf gegenseitige Verneinung hinaus. Der
evangelische Christ muß den Widerspruch oder doch die Zweideutigkeit der

Urteile dieses Lehramts in bezug auf seine christliche und kirchliche
Existenz zur Kenntnis nehmen, und er findet sich im Widerspruch oder

doch in unüberwindbarem Zweifel gegenüber diesem Lehramt vor.
Doch ist das alles, und muß es dabei bleiben

II. POSITIVE ERFAHRUNGEN

1. Die katholischen Theologen als Interpreten des Lehramts ihrer
Kirche sind uns schon begegnet, und zwar noch unter der Rubrik «negative

Erfahrungen». Gerade auch diejenigen unter ihnen, die uns Evangelischen

die Aussagen des römischen Lehramts in für uns positiver Auslegung

zeigen wollten, konfrontieren uns mit unannehmbaren Zumutungen.
Doch etwas ist positiv an dieser vermittelten Erfahrung, und das

soll hier als erstes bewußt gemacht werden; es wird leicht übersehen.

Dank katholischer Theologie ist für protestantische Möglichkeiten
überhaupt nur eine Erfahrung des römischen Lehramts wirklich. Ohne sie

hätte nicht einmal über die negativen Erfahrungen berichtet werden
können. Es war davon die Rede, daß diese Erfahrungen zumeist indi-



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 35

rekterArt seien. Jetzt ist hinzuzufügen : sie bleibt durchweg abstrakter Art,
auch wo Aussagen des obersten Lehramts evangelische Christen direkt
und aktuell betreffen. «Das Lehramt» als solches gibt es für einen
Protestanten nicht in concreto. Es ist für ihn - wie bereits erwähnt - nicht
unmittelbar gegeben in der Gestalt der Bischöfe, aber auch nicht in den

Bildern eines Konzils, auch nicht in der Erscheinung des römischen

Pontifex, etwa im Erleben einer Papstaudienz, schon gar nicht in päpstlichen

Definitionen und Enzykliken. Sofern von einer Fixierung auf das

päpstliche Lehramt zu reden ist, ist diese Fixierung einer Fiktion
aufgesessen. Ich kann nicht sagen, wie es sich damit bei Katholiken verhält.
Aber auch für sie könnte faktisch der Papst nicht oberster Lehrer der
Kirche sein, ohne daß er einmal irgendeine Theologie gelernt hätte und
von theologischen Beratern umgeben wäre. Entsprechendes dürfte für
die Bischöfe sowohl als Vertreter des ordentlichen wie auch bei der kon-
ziliaren Wahrnehmung des außerordentlichen Lehramts gelten.

Jedenfalls für uns Protestanten treten die Päpste, aber auch die

Konzile und die Bischöfe in ihrer lehramtlichen Funktion aus einer
eigentümlich doketischen Subsistenzweise nur hervor, soweit sie sich in
theologischen Sprechern, in Gesichtern, Gestalten, Stimmen und Büchern

von katholischen Theologen inkarnieren. Diese, die ja von Rechts wegen
nicht zur lehrenden, sondern zur lernenden Kirche gehören, leihen der

merkwürdig gespenstischen Größe «Lehramt» menschliche Züge, Mund
und Stimme.

Leihen auch die Inhaber des Lehramts den Theologen das Ohr? Dürfen

die Theologen ihnen etwas sagen? Und wenn ja: was sagen sie ihnen?

2. Die durch katholische Theologen vermittelte faktische Erfahrung
mit dem römischen Lehramt ist für evangelische Christen ambivalenter
Art. Zu dieser Ambivalenz gehört, daß sich darunter positiv bewertete
Elemente befinden. Zur Ambivalenz gehört auch, daß die positiven
Elemente sich nur schwer eindeutig bestimmen lassen. Das liegt an ihrem
Zustandekommen.

a) Den Ausgangspunkt bildet die Tatsache, daß katholische Theologie

auftragsgemäß eigentlich Apologetik des Lehramts sein sollte.
Soweit sie nichts anderes als das war oder ist, wird das protestantische
Urteil nicht gerade positiv ausfallen können.

Lehrreich ist katholische Theologie immerhin auch in dieser Funktion.

Das päpstliche Lehramt vermag, seinem Selbstverständnis zufolge,



36 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

dank göttlicher Rechtssetzung und Assistenz des Heiligen Geistes (nicht
aber kraft gesamtkirchlichen Konsenses) unfehlbare und unabänderliche,
den Konsens voraussetzende bzw. vorwegnehmende Lehre zu verkündigen.

Und dennoch bedarf es in dieser zur Schau getragenen
Selbstgewißheit (nach reformatorischem Urteil ist sie enthusiastischer Art!)
offenkundig ständig der Selbstbestätigung mit Hilfe der Theologie. Wohl
verfügen katholische Theologen nicht über lehramtliche Autorität; sie

können folglich nicht verbindlich für die Kirche sprechen. Aber faktisch
könnte das Lehramt nicht als die für die Kirche sprechende Instanz
substituiert werden ohne die Hingabe der Theologen. Aufschlußreich ist
deshalb auch, wie diese Selbstbestätigung in der Neuzeit vor sich ging
und geht. Drei kennzeichnende Züge lassen sich dabei hervorheben.

Einmal: Das Lehramt kann definitionsgemäß keine neuen Offenbarungen

verkündigen, sondern nur die im depositum fidei immer schon

enthaltenen geoffenbarten Wahrheiten interpretieren und definieren.
Deshalb haben die Theologen diese Definitionen vorzubereiten und vor
allem hinterher nachzuweisen, daß sie schon längst vorbereitet waren.
Die Theologen (d. h. in erster Linie die Dogmatiker und erst in zweiter
die Exegeten) haben spekulativ, dann auch historisch und exegetisch

darzulegen, inwiefern eine neu dogmatisierte Lehre in den Offenbarungsquellen

der heiligen Schrift und der Tradition - und sei es «keimhaft»-

implizit - enthalten ist. Daß sie enthalten ist, steht mit der Tatsache der

lehramtlichen Vorlage fest. Man nennt dieses nach rückwärts schließende

Verfahren (nach der um die Mitte des letzten Jahrhunderts in der

sogenannten «Römischen Schule» entwickelten Argumentationsweise) die

«regressive Methode». Diese Methode ist im Grunde heute veraltet, auch

wenn sie schulmäßig noch geübt wird. Daß wir als Protestanten ihr nichts
Positives abzugewinnen vermögen, wird uns niemand übelnehmen.

Doch muß man sich gegenwärtig halten, daß ja nicht irgendein Papst
aus schierer Bosheit oder Anmaßung dieses Verfahren aus dem Nichts
geschaffen hat. Vielmehr waren es auch da Theologen, die den Lehramtsinhabern

solche Möglichkeiten suggeriert haben. Vor der Definition
sowohl der Unbefleckten Empfängnis (1854) wie auch der Dogmen von
1870 ist in Rom (und anderwärts) viel Fleiß darauf gewendet worden.

Zweitens: Speziell für die neueren Dogmen war ein Nachweis aus

Schrift und (alter, dokumentierter) Tradition schwer oder gar nicht zu
führen. Deshalb wurde - ebenfalls schon seit der ersten Hälfte des letzten

Jahrhunderts - ein anderer «Fundort» (locus theologicus) namhaft



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 37

gemacht. Es ist dies das Glaubensbewußtsein der Kirche, der gläubige
Sinn oder Instinkt (sensus fidei, fidelium) des christlichen Volkes, d. h.

der Hirten und der Herde, der Herde unter der wachsamen Obhut der
Hirten. Man kann sich dabei die Kirche als eine Art kollektiver Person

vorstellen, die durch die Jahrhunderte ihrer Geschichte mit sich identisch
bleibt. Von dieser Person wird angenommen, daß sie - in Gestalt der

Apostel - bei der ursprünglichen Offenbarung als Augen- und Ohrenzeuge

zugegen war. Ähnlich einem Individuum habe sie von diesem

überwältigenden Erleben zunächst vieles nur instinktartig und unbewußt
aufnehmen können. Erst in einem langen Reifeprozeß der Erfahrung und
der Reflexion komme das einst Erlebte zu deutlicherem Bewußtsein. In
der durch die Apostelnachfolger und den Nachfolger Petri als ihr Haupt
geleiteten Gemeinschaft finde dieses Glaubensbewußtsein zu legitimen
Ausdrucksformen und nach und nach auch zu klar artikulierten Sätzen.

Das Glaubensbewußtsein wäre demnach eine Erscheinungsweise der
«lebendigen Tradition». Im «lebendigen Lehramt» der jeweiligen Gegenwart

würde sich diese lebendige Tradition aktuell äußern. Und von Fall
zu Fall käme das Glaubensbewußtsein in Definitionen des außerordentlichen

Lehramts mit unüberbietbarer, für alle Gläubigen und alle Zeiten
verbindlichen Klarheit zu sich selbst.

Solche Anschauungen, in denen das Erkenntnisprinzip des Glaubenssinns

mit der Idee der Dogmenentwicklung kombiniert ist, sind im letzten

Jahrhundert durch Theologen wie J. A. Möhler und J. H. Newman

ausgestaltet worden. Sie haben weite Verbreitung gefunden, nachdem
schon 1854 bei der Dogmatisierung der Unbefleckten Empfängnis von
der «singularis catholicorum Antistitum et fidelium conspiratio» die Rede

gewesen war17. Aber die Phase der «Konspiration», der gesamtkirchlichen

Traditionsbesinnung und Konsensbildung, kann von dem sich
artikulierenden Selbstverständnis des Inhabers der obersten Lehrgewalt auch

völlig verdrängt werden. Das zeigt die Antwort Pius' IX. auf die
verzweifelten Bitten der Minderheitssprecher im I. Vatikanum, er möge
doch die Angewiesenheit des Papstes auf die Tradition und den Konsens

der Kirche ausdrücklich und bindend in den Wortlaut der
Unfehlbarkeitsdefinition aufnehmen. Wahrscheinlich hat der Papst des I. Vatika-

17 Die Wendung tauchte erneut in der Definitionsbulle des Assumpta-Dogmas
von 1950 auf und wurde auch in die Offenbarungskonstitution des II. Vatikanums
aufgenommen (Nr. 10,1). Die Kirchenkonstitution (12,1) spricht vom «superna-
turalis sensus fidei» im Gottesvolk (vgl. 35).



38 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

nuras damals tatsächlich erwidert: «La tradizione sono Io»1S. Klassisch
hat Karl Rahner im Zuge der Aufarbeitung des Mariendogmas von 1950

demgegenüber formuliert, wie die Vorgeschichte eines solchen Manifestwerdens

von Glaubensbewußtsein und Tradition zu denken sei:

«Mindestens also in vielen Fällen tritt das Glaubensbewußtsein der
Kirche hinsichtlich einer geoffenbarten Wahrheit als solcher ein im voraus

zu einem Akt des außerordentlichen Lehramtes, also (im Zusammenhang

mit dem ordentlichen Lehramt) im Zuge eines fast unmerklichen
Wachsens, Reifens und Zu-sich-Kommens dieses qualifizierten
Glaubensbewußtseins. Die Kirche als ganze bedenkt einen Gedanken, der ihr aus

dem Ganzen ihres Glaubensinhalts erwächst, er reift, er verwächst immer
mehr mit diesem Ganzen, sie lebt und vollzieht ihn, und so findet sich die

Kirche eines Tages (wenn wir so sagen dürfen) als die Glaubende in dieser

qualifizierten Weise einfach vor. Das ist nicht verwunderlich.» Und:
«Der Papst ist der Punkt, an dem das Gesamtbewußtsein der ganzen
Kirche in autoritativer Weise für den einzelnen in der Kirche wirksam zu
sich kommt»19.

Hier wird das Konsensgeschehen faktisch in sein Recht gesetzt, das

das I. Vatikanum als unmißverständlich zu nennende (und nicht nur
stillschweigend vorauszusetzende) Bedingung eines Definitionsaktes
nicht hatte wahrhaben wollen. Doch bleibt die Berufung auf das

allgemeine Glaubensbewußtsein und sein geheimnisvolles Innenleben im
Munde des Lehramts wie der Theologen ambivalent. Das
Glaubensbewußtsein kann manipuliert werden - genau so wie das Unterbewußtsein

und die öffentliche Meinung, die häufig gebrauchten Vergleichsgrößen.

Sicher ist jedenfalls, daß es nicht ohne die maieutische Hilfe der

Theologen das Licht der Welt erblicken, sprechen lernen und dem Lehramt

zu Ohren kommen kann. Sicher ist auch, daß es bis in jüngste Zeit

überwiegend zur Selbstbestätigung und Mystifikation des unfehlbaren

päpstlichen Lehramts aufgeboten und zur Produktion eines Überangebots

an Lehre ausgebeutet wurde. Die progressive Methode, nach der

das Glaubensbewußtsein traktiert wurde, verfuhr rücksichtslos gegenüber

aller Kontrolle am öffentlich und äußerlich zugänglichen Wort des

Ursprungs und der frühen Überlieferung. Einst hatte Luther gemeint,

18 Vgl. Harding Meyer, Das Wort Pius' IX.: «Die Tradition bin ich».

Päpstliche Unfehlbarkeit und apostolische Tradition in den Debatten und Dekreten
des Vatikanum I (Theol. Existenz heute, NF 122) 1965.

19 Überlegungen zur Dogmenentwicklung, Schriften zur Theologie IV (1960),
11-50: 46, 48 f.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 39

der Papst habe sich als Enthusiast erwiesen. Nun rief ein Kapuzinertheologe

angesichts des Mariendogmas von 1950 aus: «Der Papst ist
Modernist geworden»20.

Doch - das ist drittens zu vermerken - eine solche rücksichtslose

Progression des Lehramts zu neuen Definitionen ist zur Zeit nicht mehr

zu erwarten. Gruppen, die - wiederum unter Mithilfe von Theologen -
dies im letzten Konzil versuchten, sind nicht durchgedrungen. Johannes

XXIII. selbst hatte nicht die Definition neuer Lehren, sondern die

verständliche und seelsorgerliche Darlegung der alten Wahrheit für
unsere Zeit dem Konzil als Ziel gesetzt. Daß das Lehramt - unbeschadet

seiner Befugnis zu autoritativer Auslegung - nicht über dem in Schrift
und Tradition vorgegebenen Wort Gottes stehe, sondern ihm diene, daß

hierbei für das Volk Gottes die Arbeit der Theologen, besonders der Exe-

geten unerläßlich sei, dies wurde in der dogmatischen Konstitution über
die göttliche Offenbarung «Dei verbum» (1965) - im Unterschied zum
I. Vatikanum und anders auch als in den hierin schon relativ positiven
Bibelenzykliken der Jahrzehnte vorher - ausdrücklich betont21. Freilich
ist es unüberhörbar die Meinung des gegenwärtigen Inhabers des obersten

Lehramts, daß er kraft seines Amtes das Wort der geoffenbarten
Wahrheit und somit die Antwort auf die Fragen der Menschen von heute
schon in sich trage. Nur um dies hörbar und wirksam den Menschen der

Gegenwart sagen zu können, bedarf nach Papst Paul VI. das Lehramt
der Hilfe der Fachleute, unter anderm also auch der Theologen. Diese

müssen ihm die hierfür unerläßlichen Informationen aus Urkunden der

Überlieferung und Ergebnissen der Erfahrungswissenschaften liefern.
Der unverkennbare Informationshunger Pauls VI. - praktiziert etwa bei

der Vorbereitung von «Humanae vitae» - darf indes nicht darüber
hinwegtäuschen, daß der Papst hinsichtlich des Inhalts seines eigentlichen
lehramtlichen Sprechens für die Kirche und die Menschheit nichts Neues

20 Zitiert bei Friedrich Heiler, Katholischer Neomodernismus. Zu den
Versuchen einer Verteidigung des neuen Mariendogmas, Ökumenische Einheit 2,

1951, 229-238: 233, vgl. 233 f.
21 Vgl. Nr. 10,2; 23. In der Kirchenkonstitution findet sich eine verklausulierte

Formulierung, mit der die opponierende Minderheit des I. Vatikanums
vielleicht zufriedengestellt gewesen wäre. Dort wird zuerst das ominöse « ex sese » nebst
dem Postulat des unfehlbar sich einstellenden Assensus der Kirche in Wendungen
wiederholt, die gegenüber 1870 sogar eine Verstärkung bedeuten. Dann wird aber
nicht nur hinzugefügt, daß eine päpstliche oder konziliare Definition gemäß der
Offenbarung erfolge, sondern auch, daß sich alle nach dieser (durch Schrift und
Tradition in der Kirche weitergegebenen) Offenbarung zu richten hätten (25,3.4).



40 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

zu erfahren erwartet22. Im Unterschied zur «regressiven» und «progressiven»

Methode wäre die hier postulierte Erkenntnisvermittlung und die

den Theologen dabei zukommende Funktion «katalysatorisch» zu nennen.

b) Die Ambivalenz in der von Theologen zu besorgenden Vermittlung
und Auslegung des lehramtlichen Sprechens ist m. E. nicht zu bestreiten.
Doch eben, sie hat ihre Kehrseite. Diese läßt sich anhand der eben unter
a) aufgeführten drei Verfahrensweisen zeigen.

Einmal, die regressive Methode kann eine ganz andere Pointe
erhalten. Nicht wenige katholische Theologen nehmen sich die Freiheit,
dem Lehramt nachträglich zu beweisen, was es eigentlich gemeint habe

und einzig gemeint haben könne, als es unter pauschaler Berufung auf
Schrift und Tradition, aber ohne die öffentlich vollzogene Anstrengung
der eigenen Nachfrage und des eigenen Nachweises, autoritativ für die

Kirche dies und jenes verkündigte. Insbesondere die biblische Exegese
kann dazu dienen, um das Lehramt über seine wahren, recht zu
verstehenden Intentionen zu belehren. Faktisch geschieht dies durch einen

großen Chor von Stimmen. Bekannte und unbekanntere Namen (also
nicht bloß Hans Küng) wären hierfür zu nennen. Das letzte Konzil dürfte
epochemachend auch deshalb gewesen sein, weil es in einer so bisher seit

langem nicht mehr erlebten Dichte und Deutlichkeit das Eindringen der

theologischen Diskussion (in Gestalt der bischöflichen periti) in die
lehramtliche Bewußtseinsbildung und Urteilsfindung demonstrierte -
einschließlich der Folgen vorübergehender Bewußtseinstrübung oder gar
-Spaltung und nachfolgender Verdrängungen oder Regressionen auf einen

früheren Bewußtseinsstand.
Es sind also Gegenkräfte am Werk. Im Direktgang läßt sich das

oberste Lehramt schwerlich eines Besseren belehren. Deshalb legt sich

der langwierige Weg über das Glaubensbewußtsein des gesamten Gottes-

22 Vgl. vom Verf. : Die Funktion der Theologie in Kirche und Gesellschaft nach
der Deutung Papst Pauls VI., in: P. Neuenzeit (Hrg.), Die Funktion der Theologie
in Kirche und Gesellschaft 1969, 110-128. - In der Erklärung der römischen
Kongregation für die Glaubenslehre «Mysterium Ecclesiae» vom 24.6./5.7.1973 wird
die Unfehlbarkeit der ganzen Kirche erneut so akzentuiert, daß das Lehramt
grundsätzlich vom gesamtkirchlichen Konsens unabhängig bleibt. Kuriale Kardinäle und
Theologen betonen gerne das «persönliche Charisma des Petrus», das dem Papst
vermöge spezieller Erleuchtung durch den Hl. Geist unmittelbar als «norma pro-
xima des Glaubens und des Lebens» zu beliebigem Gebrauch, auch gegenüber den
Bischöfen, zur Verfügung stehe - so Luigi Ciappi im «Osservatore Romano» Nr. 165

vom 19.7.1969. Vgl. Kardinal P. Felici, OR 151 v. 3.7.69; Kardinal J. Danié-
lou, OR 158 v. 11.7.69; Kardinal Ch. Journet, OR 171 v. 26.7.69.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 41

Volkes nahe. Hier wäre - zum zweiten - von einer Umkehrung der
progressiven Methode zu reden. Statt das Glaubensbewußtsein zur Ausscheidung

immer neuer Glaubensinhalte zu stimulieren, besteht die Aufgabe
der Theologen nun darin, es an die einfache Wahrheit der Christusbotschaft

mit ihrer gewissensbindenden und -befreienden Macht
zurückzuverweisen.

Zum dritten schließlich kann die Information des Lehramts durch
Theologen und andere Fachleute nach diesem Durchgang durch das

Glaubensbewußtsein eine andere Eindringlichkeit erhalten. Sie hätte
dann für das oberste Lehramt nicht mehr bloß eine katalysatorische,
auslösende, sondern eine kathartische, reinigende und erlösende Bedeutung.
Wenn sich das Lehramt mittels Berufung auf das Glaubensbewußtsein

zur Verantwortung vor dem Wort der Christusoffenbarung zurückrufen
ließe, so könnte es frei werden von der peinigenden Rücksicht auf seinen

stets zu bestätigenden Ruf, unfehlbar zu sein. Anders gesagt : Die
Selbstentfremdung des Glaubens und der theologischen Reflexion an eine

unhaltbare Autorität würde schwinden.
Wie dem auch sei - ich habe den Eindruck, daß in unsern Breiten

viele Pfarrer, Seelsorger und Katecheten, die eine gute Theologie gelernt
haben, selbstlos und hingebend, manchmal auch ungeduldig, an einer
besseren Information des Glaubensbewußtseins und so auch des Lehramts
arbeiten Karl Rahner, der vorhin für die « progressive » Tendenz zitiert wurde

- sein Herz schlägt aber auf der Gegenseite - hat im Zusammenhang der

theologischen Kontroversen um die Frage Schrift und Tradition auf dem

Konzil von der Kunst des Wartenkönnens gesprochen, die von solchen

Voraussetzungen aus gegebenenfalls jahrhundertelang am Platze sei:

«Bitten Sie den Heiligen Geist Gottes, er möge der Kirche helfen,
daß sie in echter Selbstbescheidung diese Frage ruhig offenlasse. Mehr
braucht es ja nicht, dann sind wir Theologen, die das wünschen, durchaus

zufrieden. Wir können gerade von unserem Standpunkt aus gar nicht
erwarten oder erwarten wollen, daß die Kirche über diesen gegenwärtigen
Stand der Klärung ihres Glaubensbewußtseins hinausgehe und nun für
uns Partei nehme Dann können wir Theologen und das künftige christliche

Glaubensbewußtsein in den nächsten Jahrzehnten oder Jahrhunderten

überlegen, wie aus dem letzten Glaubensverständnis heraus das

genauere Verhältnis dieser beiden Größen [erg.: Schrift und Tradition]
zu bestimmen sei. Hoffen wir, daß es so geht»23.

23 Heilige Schrift und Tradition, Sehr. z. Theol. VI (1965), 121-138: 138.



42 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

3. Ich möchte diese Hoffnung teilen. Ich möchte aus dem geteilten

Eindruck, den die durch die neuere katholische Theologie vermittelte

Erfahrung des römischen Lehramts bei uns Protestanten wohl
unvermeidlich hinterläßt, im ganzen ein positives Fazit ziehen. Es ist ja nicht

so, daß man die Zensuren «negativ» oder «positiv» eindeutig auf verschiedene

Personen und Richtungen verteilen könnte. Was zuletzt als Kehrseite

gekennzeichnet wurde, existiert nur im Prozeß der Umkehrung einer

gegenläufigen Tendenz - oft bei ein und demselben Theologen ; Karl Rahner

scheint dafür ein Beispiel zu sein. Diese Ambivalenz ist noch einmal
ausdrücklich festzuhalten.

a) An katholischer Dogmen- und Lehramtsinterpretation können

wir evangelischen Theologen uns nicht unmittelbar beteiligen 24. Wir
haben nicht dieses oberste Lehramt, das uns dazu bewegen könnte.
Zumal die Methode, dem Lehramt den wahren, schriftgemäßen und
menschengerechten Sinn seiner Lehre vermittelst selbstverleugnender
Einwirkung auf das kirchliche Glaubensbewußtsein zu suggerieren, muß uns
abenteuerlich vorkommen. Die katholischen Theologen, die Dolmetscher
und Souffleure des obersten Lehramts zugleich sein wollen, scheinen uns
ein gewagtes Spiel zu spielen. Der Amerikaner George A. Lindbeck, der

als Vertreter des Lutherischen Weltbundes das Konzilsgeschehen
beobachtete und ein gutwilliger und unverdächtiger Zeuge war, hatte schon

vor Konzilsbeginn einmal an dem «juristischen Umgang mit dem Dogma»

Anstoß genommen. Die Suche nach «Schlupflöchern im dogmatischen

System» im Stil von «Anwaltstechniken» müsse dem Protestanten «als

unehrlich» erscheinen. «Und gerade die Theologen, für die wir sonst die

meiste Sympathie haben, scheinen uns in dieser Hinsicht am stärksten

zu sündigen wir beklagen einen gewissen Mangel an Lauterkeit» 25.

Nun, seither ist der Stil unzweideutiger geworden. Aber da kommt wieder

die eingefleischte Gewohnheit zum Vorschein, die katholische Kirche
und ihre Lehre bei genügend eingehender Interpretation letztlich für
unwiderstehlich zu halten. Wehe, wenn wir evangelischen Theologen da

24 Ich bin diesbezüglich anderer Meinung als Heinrich Ott in Basel, der einer
«konvergierenden Interpretation», ja einer «Einigung durch Interpretation» das
Wort redete: Glaube und Bekennen. Ein Beitrag zum ökumenischen Dialog (Begegnung

2) 1963, 14 f.; Die Lehre des I. Vatikanischen Konzils. Ein evangelischer
Kommentar (Begegnung 4) 1963, 13 ff.

25 Die evangelischen Möglichkeiten der römisch-katholischen Theologie,
Lutherische Rundschau 10, 1960/61, 197-209: 199 ff.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 43

nicht applaudieren oder uns gar erfrechen, anderslautende eigene

Meinungen bzw. lehramtliche Äußerungen aus Vergangenheit und Gegenwart

vorzubringen. Dann bekommen wir von unsern Kollegen - z. B.

von Hans Küng - penetrant lehramtliche Zurechtweisungen wegen
unökumenischen Verhaltens zu hören.

Oder sind wir die unverbesserlichen Schulmeister und Rechthaber,

wenn wir auf Fakten und Texte hinweisen, die junge katholische Theologen

heute schon gar nicht mehr zur Kenntnis nehmen? Ist es falsch,

wenn wir in einem derart subjektiven Auswahlverfahren etwas sehen,
das schlecht zu dem Anspruch paßt, das Lehramt (hier in Gestalt des

letzten Konzils) habe eindeutige Sachverhalte geschaffen und man könne

jetzt füglich auch von evangelischer Seite ein verbindliches kirchliches

Sprechen erwarten? Da vernehmen wir das Pochen auf eine der subjektiven

Willkür entzogene lehramtlich-verbindliche Auslegung der
Offenbarung und daneben die Erklärung, auch in Gestalt dieser kirchlichen
Vollmacht sehe sich der Glaube mit dem Ärgernis und der Torheit des

Kreuzes konfrontiert; einzig die Hoffnung und das Vertrauen in den

Heiligen Geist könne ihm die Zuversicht verleihen, daß jene Machtfülle
nicht trügerisch gehandhabt werde 26. Ist dann die Frage ganz deplaziert,
wieso überhaupt zuvor eine Irrtumsfreiheit in docendo mit derart
maßlosem Aufwand statuiert werde, da doch die göttliche Verheißung
untrüglich nur in credendo beim Wort zu nehmen sei? Ob's denn von da

noch weit sei zu der vom Tridentinum verurteilten «inanis haereticorum
fiducia»27? Was ich hierbei im Auge habe ist folgendes: Bei maßgebenden

katholischen Theologen der Neuzeit läßt sich meines Erachtens in
der vermeintlich vorbehaltlosen Unterwerfung unter die Autorität des

Lehramts durchaus der Versuch erkennen, diesem Lehramt mittels
Interpretation nicht nur Herz und Mund zu leihen, sondern auch inhaltliche
Intentionen zu unterstellen, die ihm bisher fremd waren - nun stehen sie

mit einem Mal als beständige und stimmige lehramtliche Aussagen da!

Was als gehorsame Hinnahme objektiv vorgegebener Zuständigkeit
erscheint (und dem Nichtkatholiken als mustergültiges Gegenbeispiel zu

seinem Subjektivismus vorgehalten wird), das zeigt sich als eigenwilliger

26 Vgl. J. Ratzinger, Primat, Episkopat und Succesio apostolica, Cath. 13,

1959, 260-273: 273; ders., LThK - Das Zweite Vatikanische Konzil I (1966), 228; II
(1967), 525; K. Rahner-K. Lehmann, Mysterium Salutis I (1965), 685; K. Rahner,
LThK - Das Zweite Vatikanische Konzil I, 228, 239; ders., Demokratie in der
Kirche?, StdZ 182, 1968, 1-15: 3 f., 7.

27 Decretum de iustificatione cap. 9 (1547), D 802/1533.



44 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Zugriff eines höchst subjektiven Zurechtlegens der Dinge, auch der

historischen Daten und der überlieferten Texte. (Mir ist das einmal bei J. A.

Möhler und J. H. Newman aufgefallen 28; bei manchen der modernen

katholischen Theologen ließe sich wohl Ähnliches konstatieren.) Das

ist es, was den evangelischen Theologen noch immer irritiert, und das

bitte ich unsere kathoüschen Kollegen zu begreifen.
Aber es fasziniert auch. Und es darf in der Tat nicht gelten, katholische

Theologen auf einstige oder auch neuerliche Äußerungen ihres

Lehramts festzunageln. Es steht unsereinem nicht zu, dem andern das

Messer auf die Brust zu setzen und ihm nur die Wahl zu lassen, entweder

dem Papst abzusagen oder in unsern Augen als Heuchler dazustehen. So

als ob wir schlechtweg recht hätten, etwa mit unserm Schriftprinzip oder

unserer Rechtfertigungslehre ; als ob ich das Recht hätte, einen fremden
Knecht zu richten - er steht und fällt seinem eigenen Herrn (Rom 14,4).
Und dieser Herr ist nicht der Papst. Eben, weil der andere Herr doch der
eine ist, ist auch die schadenfrohe Feststellung schlecht am Platze, nun
sei's mit der Eindeutigkeit und Verbindlichkeit der Lehre in der
katholischen Kirche auch bald vollends aus. Und eben, weil wir mit dem einen

Herrn zu tun haben, geht es darum, auf welcher Art von Verbindlichkeit
wir uns gegenseitig behaften und behaften lassen dürfen, worauf wir uns
ansprechen und ansprechen lassen dürfen.

b) Wenn ich mich nicht täusche, geht zur Zeit folgendes vor sich bei
dem, was wir in der katholischen Kirche und Theologie mit geteilten
Empfindungen erleben, woran wir vorderhand nicht direkt teilnehmen können,

worüber wir aber doch die Hoffnung teilen möchten, «daß es so

geht»:
Erstens, der Prozeß der Entmystifizierung, der Humanisierung und

Sozialisierung des obersten Leitungs- und Lehramts der römisch-katholischen

Kirche geht weiter. Die begonnene «Integration des päpstlichen
wie des bischöflichen Lehramts in die gesamttheologische Forschung»
und damit eine «modifizierte Lehramtsausübung», von der die
Herderkorrespondenz 1967 im Rückblick auf das Konzil und in bezug auf die
Faith and Order-Konferenz von Bristol sprach 29, läßt sich nicht mehr
rückgängig machen.

28 Glaubenseinheit und Lehrentwicklung bei Johann Adam Möhler 1971 (zu
Newman: 262-275).

29 HerKorr 22, 1967, 30.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 45

Starke Kräfte, auch unter katholischen Theologen, wirken freilich
dem entgegen. Denn so wenig das römische Lehramt und sein Sprechen
je außerhalb theologischer, theologie- und kirchenpolitischer
Auseinandersetzung in makelloser Erhabenheit existierte, so sehr bildete es doch
in dem mythischen Glanz, mit dem gerade Theologen es umgaben,
sozusagen die transzendentale Bedingung der Erfahrung von Eindeutigkeit
und Einheit inmitten der faktischen Vielfalt und auch Widersprüchlichkeit

der Glaubensweisen, Lehrinhalte und Lebensvollzüge. Und es bildet
diesen symbolischen Bezugspunkt noch, gerade auch in dem längst noch
nicht abgeschlossenen Prozeß seiner Entmystifizierung. Ja, sogar dort,
wo manche katholische Theologen das römische Lehramt mittels
demonstrativer Nicht-Beachtung scheinen kaltstellen und ausbluten lassen zu
wollen, nötigt diese Instanz durch ihr Vorhandensein in Rechtssätzen
und institutionellen Repräsentanten, in Loyalität und Pietät auf
verbindliche Weise dazu, sich mit ihr auseinanderzusetzen. Noch in der

Unterwerfung will sie - so scheint es - einer Umdeutung unterzogen sein.

Selbst den Aufbegehrenden macht sie geneigt, ihr die Früchte seines

Ringens und Forschens zu Füßen, wenn's sein kann ans Herz zu legen.
Viel banaler soll es einmal ein katholischer Theologe so ausgedrückt
haben: Wir brauchen den Papst und sein Lehramt, «damit die Leute
einander nicht verketzern»30.

Sodann, diese Erfahrungen und Verpflichtungen können wir als

evangelische Christen oder Theologen unsern katholischen Partnern
schwerlich ausreden wollen. Bei uns sind jedoch die spezifischen
Bedingungen dieser Erfahrungsweise nicht gegeben. Deshalb können wir bei

der Bearbeitung und Weiterführung der so gemachten Erfahrungen
nicht gut unmittelbar dreinreden. Wir befinden uns indessen grundsätzlich

nicht in einer andern, womöglich leichteren Lage oder auf einer höheren

Stufe.

c) Es gibt nämlich in unsern evangelischen Kirchen, Konfessionen

und theologischen Schulen nicht nur das «Lehrchaos» subjektiver
Beliebigkeit, das katholische Christen - aber auch Glieder der eigenen Gemeinschaft

- so nachhaltig zu befremden vermag. Es gibt auch hierin eine

Bedingung der Erfahrung von Einmütigkeit und Verbindlichkeit.
Diese Bedingung bestand und besteht noch in dem reformatorischen

Schriftprinzip, das die Bibel zur einzigen Quelle und Norm wie auch zum

30 Nach H. Ott, Deutsches Pfarrerblatt Nr. 22 vom 15.11.1966, S. 715.



46 Das römische Lehramt in protestantischei Erfahrung

obersten Richter in Sachen des Glaubens erklärt. Man hat deshalb dieses

Buch wohl auch unsern papierenen Papst genannt und uns, seinen

Auslegern, nachgesagt, es sei jeder sein eigener Papst. Jenes Prinzip und

seine Anwendung wurden also ähnlicher Willkür geziehen, wie wir sie

- nicht erst heute - sowohl von wie gegenüber dem anders gewandeten

obersten Leiter, Lehrer und Richter der römischen Kirche praktiziert
zu sehen meinen. In dem Schlagwort von der «Selbstdurchsetzungs-

kraft der heiligen Schrift», das unter uns noch vor einem Jahrzehnt im
Schwange sein konnte, steckt ja auch ein gerütteltes Maß an Mystifikation,

von der einstigen Verbalinspirationslehre ganz zu schweigen. Es

wird uns jetzt bewußt, wie sehr die auctoritas, die efficientia, sufficientia
und perspicuitas der heiligen Schrift, die unsere Väter zu rühmen wußten

und von der auch wir etwas erfahren haben, vermittelt war und ist durch
überlieferte und institutionalisierte Glaubens- und Lebensformen, durch

theologische Konventionen und Konsensprozesse. Auch ein kirchliches
Glaubensbewußtsein (mit all seiner Zweideutigkeit!) ist nicht gering zu

veranschlagen. (Übrigens war dies evangelischen Theologen in dem

wegen seines «Neuprotestantismus» zu Unrecht und zum eigenen Schaden

verschrieenen bzw. vergessenen 19. Jahrhundert eine durchaus
bekannte und ernstzunehmende Größe!)

Nun hat man es sich freilich in der protestantischen Lehre zu keiner
Zeit so vorgestellt, als ob die Autorität der heiligen Schrift und vollends
die der viva vox Evangelii in der mündlichen Verkündigung (auf die es

ja den Reformatoren entscheidend ankam) mirakulös senkrecht vom
Himmel falle. Man hat bei der Berufung auf das Schriftzeugnis und der

Formulierung von Bekenntnissen sehr wohl mit einer lehramtlichen
Tradition gerechnet. Man hat diese keineswegs anonym verstanden, sondern

in bestimmten Trägern repräsentiert gesehen. Zwar konnten es keine

Amtsträger auf der Basis einer durch Weihe verliehenen Seinsqualität
und mit einem monarchischen, Einheit und Unfehlbarkeit gewährleistenden

irdischen Haupte sein. Es war ein funktionales, kollegiales und syno-
dal-konziliares, «aristokratisches» (nicht demokratisches!) Lehramt, das

die altprotestantische Orthodoxie mit ihrem Interesse an der rechten
Lehre zu beschreiben und zu praktizieren suchte. Gemeint war ein
Konsensprozeß, bei dem vier Instanzen zusammenzuwirken hatten: Die
rechtmäßig berufenen Diener am göttlichen Worte (verbi divini ministri

VDM - dieser Dienst ist nach reformatorischer Auffassung das einzige
Amt in der Kirche, das zu deren Wesen gehört und darum iure divino
besteht) mit ihrer sonn- und werktäglichen Verkündigung, Unterwei-



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 47

sung und Seelsorge in der Ortsgemeinde; die zur übergemeindlichen
Visitation und damit zu kirchenleitender sowie lehrverantwortlicher
Tätigkeit Bestellten ; die hauptamtlich mit der Prüfung und Weitergabe der
Lehre Betrauten, also vor allem die Lehrer an theologischen Akademien
und Fakultäten; die Vertreter der Einzelgemeinden. Die letzteren haben

in der reformierten Tradition eine stärkere Rolle gespielt als im Luthertum,

aber gerade im Calvinismus ist auch (von Calvins «Ordonnances

ecclésiastiques » 1541 her) auf das Amt der docteurs, der doctores innerhalb
der ecclesia repraesentativa, stets besonderes Gewicht gelegt worden.

Es ist also in der protestantischen Überlieferung durchaus so etwas
wie ein ordentliches und allgemeines kirchliches Lehramt vorgesehen,
und ebenso dessen außerordentliches Zusammentreten in überparochia-
len, regionalen, nationalen und auch gesamtkirchlichen Synoden 31. In
idealer Gestalt ist dieses lehramtliche Zusammenspiel freilich nie
verwirklicht worden ; immerhin hat es in verschiedenen partiellen und
rudimentären Erscheinungsformen lange einigermaßen funktioniert. Heute
ist in der Tat zu fragen, ob allein schon diejenigen Konflikte, die sich im
Medium der Kommunikation über Lehre einst einstellten, nach den

klassischen protestantischen Modellen adäquat angegangen werden konnten.

Ferner muß es Gründe geben, weshalb Organe für ein verbindliches

neues Sprechen und vor allem für eine überregionale und universale kirchliche

Repräsentation und Kommunikation unter den Kirchen des Wortes

so schlecht gedeihen. Hat man vielleicht doch «das Wort» zu wörtlich
oder schriftlich, zu mythologisch und zu wenig «amtlich» genommen?

Allerdings, daß ausgerechnet ein «lebendiges Lehramt» nach
römischkatholischem Muster dem «toten Buchstaben» der Schrift auf die Füße

zu helfen hätte, wie man es uns lange von drüben weismachen wollte,
können wir jetzt eher noch weniger glauben. Sehen wir doch die Theologen

dort im Begriff, dem gealterten Lehramt durch Darbringung ihres

Herzblutes, ihres Scharfsinns, ihrer Rede- und Schreibgewalt, nicht
zuletzt auch ihrer Schriftforschung unter die Arme zu greifen.

Ergäbe sich da am Ende ein Konvergenzpunkt, an dem sich doch

noch so etwas wie eine «konvergierende Interpretation» orientieren

31 Material zur altprotestantischen Lehre vom «Lehrstand» der ecclesia

repraesentativa bei H. Schmid, Die Dogmatik der evangelisch-lutherischen Kirche,
dargestellt und aus den Quellen belegt, §§57 und 59 (7. A. 1893: S. 441-454); H.
Heppe-E. Bizer, Die Dogmatik der evangelisch-reformierten Kirche, dargestellt
und aus den Quellen belegt, Locus XXVII (2.A. 1958: S. 529-533, dazu v. a.

Anm. 38, S. 547 f.).



48 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

könnte? Aber was für ein Ende soll man sich überhaupt bei der beiderseits

betriebenen Entmystifikation des jeweiligen transzendentalen

Bezugspunkts von Einheits- und Verbindlichkeitserfahrung vorstellen?

Wird es lediglich die gemeinsame Erfahrung des Endes der einst - auf

unterschiedliche Weise und in unterschiedlichem Maße - möglichen Ver-

pflichtungs- und Ubereinstimmungserfahrungen geben?

d) Wenn der Eindruck nicht trügt, lassen sich in unsern katholischen
und evangelischen Kirchen, Traditionen und theologischen Schulen heute

folgende Erfahrungen machen:
Wir ertappen uns dabei, wie wir mit den einst mystifizierten

Symbolen von Verbindlichkeit und Eindeutigkeit, von Geborgenheit und
Heil reflektiert umzugehen begonnen haben oder beginnen. Wir können
offensichtlich einst für unverrückbar gehaltene Lehrinhalte und
Lehrinstanzen mehr und mehr kritisch, menschlich, öffentlich zum Zweck des

Streits und der Verständigung in Gebrauch nehmen. Dabei wird
allerdings auch bestehendes Einverständnis gefährdet, beharrendes Eingefügtsein

gestört. Aber gerade dabei erfahren wir auch, daß die Übereinstimmung

in der Anerkennung von genau umgrenzten Lehren oder Lehrautoritäten

ohnehin eine Gemeinschaft heute nicht mehr wie einst zu
verbinden vermag. Weder in lehrhaften Sprüchen noch in lehramtlichen
Sprechern findet eine religiöse Gruppe oder Institution innerhalb der
Gesellschaft noch wie einst in unserm Kulturkreis sich und ihre Sache

authentisch vertreten. Dabei spielen soziologisch und sozialpsychologisch
beschreibbare Entwicklungen und Zusammenhänge eine Rolle. (Man

sagt etwa, der zum Funktionieren eines sozialen Systems unerläßliche
Bestand allgemein akzeptierter kognitiver Sätze sei unter den heutigen
Umweltbedingungen ungleich geringer als früher.) Von diesem veränderten

Stellenwert lehrhaften Sprechens her würde auch vollends verständlich,
weshalb sich der Stil untrüglicher Vergewisserung in credendo gewandelt
hat und an die Stelle des Eindrucks der Argumente und Instanzen der

Schritt zum personalen Vertrauen auf die göttliche Zusage getreten ist.
Damit ist aber auch schon angedeutet, inwiefern die besonnene

Teilnahme an den unvermeidlichen Autoritätskrisen der Gegenwart die

Möglichkeit einer neuen Glaubenserfahrung sowie die Notwendigkeit
theologischer Reflexion und institutioneller Berücksichtigung dieser

Erfahrung in sich schließt. Wir können darauf aufmerksam werden, daß an
jenen Lehren und Autoritäten schon einst noch eine andere, eine mächtigere

Verbindlichkeit und Verläßlichkeit als diejenige institutionell auf-



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 49

gerichteter und mythisch überhöhter Gesetze erfahren wurde, nämlich
die Verbindlichkeit und Verläßlichkeit der befreienden Macht des

Evangeliums von Jesus Christus. Denn wir können diese Verbindlichkeit und
Verläßlichkeit heute erfahren inmitten, ja als Grundlage der Entdek-
kung, die uns zeigt, wie relativ, bedingt, vermittelt jene Lehren und
Autoritäten einst schon waren und heute auf offenkundige Weise für
uns geworden sind. Die in solcher Entdeckung mögliche Erfahrung dieses

Grundes kann uns frei machen zu einem offenen, kritischen, sorgfältigen
und dankbaren Umgang mit jenen Lehren und Instanzen, und auch zu
einem gemeinsamen Umgang.

e) Daß die Rollen von Hören und Reden, von Lernen und Fragen
auf der einen, Lehren und Antworten auf der andern Seite, von Widerspruch

und Einverständnis austauschbar geworden sind, ist also eine

Erfahrung, die wir jeweils in den verschiedenen Kirchen mit ihren Traditionen

und theologischen Schulen heute unabweislich machen müssen

und unverhohlen machen können. Es ist dies aber zugleich eine Erfahrung,

die wir zwischen unsern verschiedenen Kirchen mit ihren Traditionen

und theologischen Schulen machen können und sollen. Zu dieser

gemeinsamen Erfahrung gehören wechselseitige Befragung, Beratung,
Austausch und Aushilfe. Um es mit einem Begriff zu sagen, der im Umkreis
der 5. Vollversammlung des Ökumenischen Rats in Nairobi 1975

Verbreitung gefunden hat : Wir können « Konziliarität » einüben und ausüben.
Die Frage ist natürlich, wie das konkret zu geschehen habe. Darauf

hat es in den Berichten und Empfehlungen von Nairobi (vor allem der
Sektion II über «Die Einheit der Kirche - Voraussetzungen und
Forderungen ») und in andern ökumenischen Papieren 32 keine kurzerhand zu
verwirklichenden Antworten gegeben. Ich kann hier nur versuchen zu
verdeutlichen, worauf sich in unserm Zusammenhang die Frage zuspitzt.

Eine leidige Erfahrung ist es bekanntlich auch, daß interkonfessionell

verbreitete oder erarbeitete theologische Erkenntnisse und Konfliktlösungen

auf beiden Seiten nur sehr langsam oder überhaupt nicht von
den kirchenleitenden Instanzen zur Kenntnis genommen, geschweige

32 Vgl. zum Gedanken der «Konziliarität» bzw. der «konziliaren Gemeinschaft»

v. a. den Bericht der Faith and Order-Arbeitstagung in Salamanca 1973

(in: Wandernde Horizonte auf dem Weg zur kirchlichen Einheit, hrg. von R.

Groscurth, 164-170; s. dort auch R. Frieling 137-157) sowie die Studie des
Deutschen Ökumenischen Studienausschusses («DÖSTA»-Studie) über «Konziliarität

und Konzil» 1973 (in: Interkommunion - Konziliarität, hrg. von R. Boeckler,
Ökumenische Rundschau Beih. 25, 1974, 128-165).

4



50 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

denn dem kirchlichen Handeln zugrundegelegt werden. Ein Grund dafür
ist sicher der oben genannte veränderte Stellenwert lehrhaften Formulierens

und Sprechens. (Das besagt ja auch: wenn schon Lehrunterschiede

der Vergangenheit heute keine kirchentrennende Bedeutung mehr
besitzen, so bringen uns Lehrvereinbarungen in der Gegenwart deswegen
noch längst nicht institutionell wirksam zusammen.) Die Frage kann
dann also nicht nur sein, wie man theologische Erkenntnisse beiderseits

am besten an den Mann bzw. an die Institution der Kirchenleitung oder
des Lehramts bringt. Immerhin sind uns in der praktischen Beantwortung

dieser Frage katholische Theologen mit der von ihnen in guten
Treuen geübten Indoktrination ihres Lehramts schon ein gutes Stück
voraus. Wir protestantischen Theologen müssen sicher unsern
kirchenleitenden Funktionären und Gremien aufdringlicher in den Ohren liegen,
auch wenn diesen Ohren kein vergleichbarer lehramtlicher Mund gewachsen

und aus dem ebenfalls vorhandenen Mund unserer Instanzen allzu
bereitwillig die Auskunft zu hören ist, man könne doch nicht nach idealen

theologischen Prinzipien, müsse vielmehr nach pragmatischen
Gesichtspunkten vorgehen.

Doch eben, wie geht man beim Austausch geistlicher Erfahrung und
theologischer Erkenntnis zwischen den Institutionen am besten
pragmatisch vor? Wie kann das, was z. B. bei unserer informellen Zusammenkunft

zwischen Gemeindegliedern, Pfarrern und Mitarbeitern, theologischen

Lehrern und andern Sachverständigen, Männern und Frauen in
kirchenleitender Stellung ausgetauscht wird und was gewiß ein Stück
kirchlichen Zusammenkommens ist, an institutionelle Repräsentanten
delegiert werden, die für ihre Institution und zugleich für dieses noch

nicht institutionalisierte Zusammenkommen zu sprechen befugt und in
der Lage sind? Auch Bischöfe der römisch-katholischen Kirche sind
nicht schon kraft Amtes die geborenen Sprecher für das neue kirchliche
Glaubensbewußtsein, das hier aus Erfahrung zur Artikulation drängt.

Aber was wäre denn von der folgenden Möglichkeit zu halten?
Bischöfen der Ortskirchen und auch der Gesamtkirche, Synoden und Räten
der Landeskirchen und Kirchenföderationen könnten nicht nur einzelne

theologische Erkenntnisse einzelner Experten oder Kommissionen
nahegebracht werden - das wäre schon viel Vielmehr fänden diese Instanzen
auch die Fähigkeit, sich einen neuen Stil, eine neue Qualität des Lehrens
und Leitens, des Sprechens und Handelns für die Kirche Jesu Christi
anzueignen - eines Sprechens und Handelns, wie es ohne offiziellen Auftrag

schon da und dort, weit und breit geübt wird.



Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung 51

Falls sich dies zu sehr als frommer Wunsch anhören sollte, wäre auf
ein paar dringende Erfordernisse hinzuweisen. Die kirchliche Wirklichkeit,

so wie sie sich entwickelt, braucht Sprecher, die nicht nur für «die

Kirche», sondern die noch mehr für eine entmystifizierte Kirche zu sprechen

vermögen. Das heißt, benötigt werden Sprecher für eine Kirche,
welche gerade nicht immer mit einer Stimme sprechen muß. Lebensnotwendig

sind Ämter, die einen wahrhaft 'bischöflichen' Hirtendienst
versehen, indem sie in der Kirche für jene sprechen, die selber gerade nicht
(vielleicht noch nicht) als repräsentativ für «die Kirche» im Sinne der

dogmatischen Theorie oder der communis opinio gelten können: für die

Randgruppen, für die experimentierenden Voraustrupps. Fürsprache -
das wäre dann mehr als bloß gütliches Zureden und halbherziges
Entschuldigen (statt zur Rede stellen und verhören). Das hieße dazuhin:
ermutigender Zuspruch zu beherztem Handeln, gerade da, wo ein solches

Handeln der Amtskirche verwehrt ist. Es braucht einen solchen bischöflichen

Dienst, denn es gibt diejenigen, die solche «Fürsprecher» brauchen.

Und daß es so ist, daß es viele solcher Bedürftiger in der Kirche
gibt, bedarf wiederum der amtlichen Fürsprache. Es muß von Amts

wegen überall jemand da sein, der bei Amtsträgern und Gemeinden, bei
Verbänden und Rebellen mindestens für wechselseitige Kenntnis,
möglichst für Verständnis und Verständigung das Wort einlegt.

Der Bischof als Anwalt und Fürsprech nicht allein für die sogenannte
schweigende Mehrheit, sondern auch für die vielleicht überlauten Minderheiten,

für die mehr oder minder zahlreichen Abwesenden, der Bischof
als Beschwichtiger also nicht nur, sondern eher als Wortführer und
Sachwalter der so unendlich zwiespältigen Vielheit in der Kirche, und als

Bittsteller für die Nicht-Aufkündigung der Gemeinschaft, der Bischof,
der nicht länger (sofern er der höchste ist) die Diskussion für geschlossen

erklären muß, der Bischof, der vielmehr «als öffentlich bestallter Bettler...
um die Wiederaufnahme der Diskussion» (wie der verstorbene ökumenische

Theologe und Praktiker Ernst Lange einmal sich vorgestellt hat)
bettelt33 Mit solchen 'lehramtlichen' Verrichtungen hätten geweihte
Apostelnachfolger, hätten gewählte Kirchenräte und Kirchen(rats-, bunds-)

33 «Wohlgemerkt, die Bischöfe sind auch für die Mehrheiten da, genauso wie
für die Minderheiten. Aber das fällt ihnen ohnehin leichter. Bischöfe sind
Ubersetzer, Makler, Unterhändler. Sie sind Schiedsleute. Sie sind, was man in der
englischen Geschäftsordnung 'Chairmen' nennt. Sie sind die Einberufer des Palavers,
als das der Frieden heute wahrgenommen werden muß, die Gewährsleute des
'endlosen' Dialogs, von dem Kohnstam zu Recht sagt, er sei die Energie der Gemein-



52 Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

Präsidenten heute doch alle Hände voll zu tun, mehr als zu den Zeiten,
da Lehrentscheide hoch im Kurs standen. (Der Bischofstitel übrigens
ist für die Funktion nicht entscheidend, aber für eine vernünftige und
funktionierende Sprachregelung wohl auch nicht ganz gleichgültig.) Und
haben sie nicht ohnehin damit zu tun? Also mögen sie doch sprechen,
wollen wir doch füreinander, miteinander sprechen, einander fragen,

hören, beim Wort nehmen, zum Handeln ermutigen - für die Kirche.

Eine Schlußbemerkung: Daß bei derartigen Versuchen, Sprecher für
die Kirche zu benennen, die katholische Kirche und Theologie direkten

Zugang zur Erfahrung mit dem Wort der heiligen Schrift hat und daß

wir Evangelischen bisher nur indirekten Zugang zur Erfahrung mit dem

Lehramt der römisch-katholischen Kirche haben (vermittelt
hauptsächlich durch katholische Theologen), das ist nichts als recht und billig.
Dieser Unterschied liegt in der Natur der Sache; er braucht den im Gang
sich befindenden Austausch nicht nachhaltig zu beeinträchtigen. Neue

Erfahrungen mit dem römischen Lehramt werden dann im Ganzen

eines reicheren Haushaltens mit dem Dienst am göttlichen Wort der

Versöhnung (2 Kor 5,19 f.), dem kirchlichen Amt des Bindens und
Lösens, des Ermahnens, Unterweisens, Ratens und Tröstens sich gewiß
einstellen.

schaff. Sie sind öffentlich bestallte Bettler: Bettler nm die Wiederaufnahme der
Diskussion.

Sie sind keine Reformer Sie sind keine Patriarchen und keine Rebellen. Sie
sind Vermittler, die den Patriarchalismus als Selbstverteidigung verängstigter
Väter unnötig machen, ebenso wie die inhaltslose Dauerrebellion der Jungen. Sie

führen Regie bei der Inszenierung des Generationenkonflikts, der für die Verknüpfung

von Ende und Anfang, von Erfahrung und Traum, von Tradition und Wandel
schlechthin unentbehrlich ist.

Bischöfe ergreifen nicht Partei, es sei denn - auf Zeit - die Partei der Verlierer.
Jedenfalls ist für sie Einheit nicht gleich Mehrheit, sondern die wechselseitige
Irritation von Mehrheit in Hoffnung und Liebe» (sie, erg. «von Mehrheit und Minderheit»?).

«So stelle ich mir Bischöfe vor. Es gibt den einen oder den anderen Kirchenvater,

auf den man sich dabei berufen könnte. Aber Kirchenväter haben, soweit sie

vor 1483 geboren sind, unglücklicherweise keine Stimme in der Evangelischen
Kirche. Darum beruft man sich besser darauf, daß Bischöfe tatsächlich so sein
können. Mein Kronzeuge ist der vorige Bischof von Rom.»

Dieser Bischofsspiegel - Ernst Lange hält das Bischofsamt aus
ökumenischpragmatischen Gründen für «unverzichtbar» - findet sich versteckt in einer «Eingabe

an einen westdeutschen Kirchenführer», samt «Anlage: Mehr ökumenische
Verbindlichkeit in Westdeutschland» posthum abgedruckt in der Zeitschrift
«Wissenschaft und Praxis in Kirche und Gesellschaft» 63, 1974, 349-362 (Zitat: 353;
vgl. 352).


	Das römische Lehramt in protestantischer Erfahrung

